
 

 
 UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

INSTITUTO DE CULTURA E ARTE 

CURSO DE DESIGN - MODA 

 

 

“QUEM TEM SUA CAPA, ESCAPA”: A SIMBOLOGIA DA INDUMENTÁRIA NAS 
GIRAS DO CENTRO ESPÍRITA DE UMBANDA GENERAL DE BRIGADA   

 
Eros Gabriel Oliveira do Amaral Universidade Federal do Ceará 

Orientadora: Profa. Dra. Francisca R. N. Mendes Universidade Federal do Ceará 
 

RESUMO 

 

O presente artigo buscou entender a simbologia presente na indumentária usada nas giras de 
Umbanda do terreiro Centro Espírita de Umbanda General de Brigada. Para isso, foram 
estudadas as linhas de Exu e Pombogira, Pretos Velhos e Caboclos. Analisando a partir da 
colonização e da formação do povo brasileiro, contextualizou a religião desde sua origem para 
então expor os resultados. Explora a roupa e os acessórios enquanto instrumentos ritualísticos 
e sagrados. Por meio de pesquisa bibliográfica e pesquisa de campo - uma entrevista com a 
Mãe de Santo Sílvia Policarpo - pode estabelecer como as vestimentas carregam um valor 
simbólico que transcende sua função estética. 
 

 

Palavras-chave: Umbanda; Indumentária; Simbologia.  

 

ABSTRACT 

This article sought to understand the symbology present in the indumentary used in Umbanda 
sessioms at the Centro Espírita de Umbanda General de Brigada. For this, the lines of Exu and 
Pombogira, Pretos Velhos and Caboclos were studied. Analyzing from colonization and the 
formation of the Brazilian people, it contextualized the religion from its origins and then 
exposed the results. It explores clothing and accessories as ritualistic and sacred instruments. 
Through bibliographical research and field research - an interview with the Mother of Saint 
Sílvia Policarpo - it was possible to establish how clothing carries a symbolic value that 
transcends its aesthetic function. 
Keywords: Umbanda; Indumentary; Symbolism 

 



 
3 

1 INTRODUÇÃO 

 

O povo brasileiro foi formado a partir das consequências da colonização europeia, 

em especial Portugal, que impôs uma nova ordem social ao indígena nativo e trouxe do 

continente Africano povos negros escravizados. Este processo levou à existência de um povo 

miscigenado - e desigual. Autores como Gilberto Freyre (2003) e Renato Ortiz (1985) 

abordam esta questão histórica. 

Nesse contexto, a influência, a herança deixada por estes três pilares étnicos, é 

presente nos mais diversos aspectos da sociedade, como na música, afirmado por Emmanuel 

Saraiva (2016), nos costumes, como o do banho diário, citado por Gonçalves e Melo (2009) e 

nas festividades - de exemplo, o Carnaval - apontado por Arantes (2013). 

Ademais, existem aspectos em que estas três “raças” influenciaram ao mesmo 

tempo, como a língua e - um dos temas centrais do presente trabalho - a religião. Autores 

como Bueno (2003), Saraiva (2016) e Maués (1990) exemplificam crenças atuais que são 

heranças dos três pilares étnicos de formação do povo brasileiro, como o catolicismo europeu, 

a pajelança indígena e diversos cultos de matriz africana, como o Candomblé, o Terecó, o 

Xangô e - o que será estudado neste trabalho - o culto de Umbanda. Sobre este último, 

segundo Ismael Pordeus (1995), trata-se da síntese de cultos religiosos e rituais  de matriz 

africana com os de origem europeia e indígena nativa. 

Dentre os símbolos embutidos no universo umbandista, a indumentária é outro 

ponto central a ser abordado neste trabalho. Pesquisadoras como Medina (2020) e Negreiros 

(2017) redigiram textos acadêmicos sobre o tema, respectivamente, sobre a simbologia da 

indumentária de Exu e Preto Velho no ritual de Umbanda e a importância das roupas no 

Candomblé angola de Redandá, evidenciando então o potencial de estudo encontrado neste 

nicho. O presente trabalho segue uma abordagem semelhante ao de Medina (2020), mas 

amplia a quantidade de linhas estudadas, além de Exu e Pretos Velhos, serão analisadas 

também as linhas de Pombogiras e Caboclos. 

Esta  pesquisa tem como objetivo geral entender o papel e a simbologia que a 

indumentária carrega dentro das giras de Umbanda. Para tal, foram estudadas as linhas 

supracitadas. Já como objetivos específicos, o trabalho busca entender a religião de Umbanda 

a partir de suas origens, traçadas desde a colonização do país, até os dias de hoje, com 

heranças e tradições que permanecem presentes. Além disso, busca refletir sobre a roupa 

como um fator que vai além da moda, transcendendo o material, atribuindo um valor não só 

funcional, mas simbólico, social e até mesmo sagrado. 

 

nonat
Retângulo

nonat
Retângulo

nonat
Retângulo

nonat
Oval



 
4 

A motivação social deste estudo é trazer visibilização da Umbanda e de sua 

história, seus aspectos, sua riqueza de detalhes em seu universo simbólico, especificamente 

das roupas, acessórios e cores, tendo em vista a opressão e estigmatização que esta e outras 

religiões de matriz africana sofrem por uma parcela da sociedade atual (Birman, 1985).  

De modo pessoal, a Umbanda foi revolucionária na minha vida. É a primeira 

religião que de fato senti um chamado e me trouxe curas físicas, mentais e espirituais. Entrei 

neste culto em 2024, mas desde 2021 comecei a pesquisar sobre seus rituais e crenças. 

Estudar sobre seu universo mitológico e atrelar isso à pesquisa de moda - outro fator presente 

em minha existência - era apenas lógico. 

A pesquisa feita é considerada qualitativa e foram utilizadas metodologias de 

investigação bibliográfica, pesquisa de campo -  por meio de uma observação participante no 

terreiro Centro Espírita de Umbanda General de Brigada, Fortaleza, Ceará e de uma entrevista  

realizada com a Mãe de Santo Sílvia Policarpo, fundadora do Centro. Foram cerca de dez idas 

ao terreiro e a entrevista se deu no dia 20 de janeiro de 2025. 

O trabalho é dividido em cinco itens, contando com esta introdução. O segundo item 

do trabalho inicia a pesquisa dissertando sobre a colonização brasileira, suas consequências, 

apresentando perspectivas diferentes de diversos autores e evidenciando as influências e 

origens que contribuíram para a formação do culto de Umbanda. O terceiro aborda a formação 

da religião em si, também trazendo visões múltiplas de estudiosos do tema, além de descrever 

o que é a Umbanda e como funciona, suas características e alguns rituais que definem a 

crença. Ademais, evidencia como ela está presente tanto no contexto Brasil quanto no Ceará. 

No quarto capítulo são apresentadas as simbologias por trás da indumentária das linhas 

estudadas, por meio das respostas obtidas pela entrevista. No quinto e último, estão escritas as 

considerações finais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

nonat
Oval



 
5 

2  COLONIZAÇÃO BRASILEIRA: APAGAMENTO E VIOLÊNCIA  

 

O fato que causou a maior quantidade de consequências nas origens da sociedade 

brasileira foi a tentativa de implantação da cultura européia em um território extenso e dotado 

de condições naturalmente adversas para a realização de tal objetivo (Holanda, 1936). A 

colonização brasileira foi realizada por diversos países europeus, em destaque, Portugal e foi 

marcada por uma imposição de poder por parte do colonizador. Segundo Darcy Ribeiro 

(1995), apesar de minoritário em quantidade, o europeu era “superagressivo” e capaz de atuar 

de forma destrutiva de diversas formas como, por exemplo, por meio de doenças trazidas de 

seu continente, que os nativos brasileiros não tinham imunidade para combater. Além disso, 

Bueno (2003) aponta também a submissão dos povos indígenas a tradições diferentes das suas 

como fator que levou à desestruturação cultural que extinguiu inúmeras tribos. Estas ações 

foram feitas por meio das missões jesuíticas. 

Ao passo que jesuítas lutavam contra a escravidão do indígena, este grupo 

também estimulou o tráfico de africanos para a nova colônia (Bueno 2003). Esta contradição 

evidencia a complexidade do processo colonizador, que, ao mesmo tempo que buscava 

“civilizar” o nativo, impunha outras formas de exploração e dominação, por meio da 

escravização africana. 

Neste sentido, Del Priore (2016, p.77)  afirma que “a cana matou o índio e 

importou o africano”. Isso porque, segundo a autora,  a cana-de-açúcar tornou-se a matéria 

prima da principal atividade agrícola da colônia, exigindo então uma mão de obra maior, 

tendo em vista crescimento do cultivo e a escassez de trabalhadores portugueses, além da 

resistência dos indígenas para com a exploração e escravização nas fazendas. Diante desta 

necessidade da metrópole portuguesa, os nativos foram aos poucos sendo substituídos pela 

mão de obra africana escravizada, trazida por meio dos navios negreiros.  

Apesar de a escravidão não ser algo recente da história da humanidade, jamais o 

tráfico de escravizados tinha sido tão organizado e permanente quanto se tornou depois que os 

portugueses estabeleceram uma rota que unia Europa, África e América (Bueno, 2003). Ao 

passo que o cultivo da cana-de-açúcar ia crescendo, também aumentava a “importação” 

negreira, especialmente no Rio de Janeiro, Pernambuco e Bahia (Del Priore, 2016) 

Ribeiro (1995) cita que a maior parte dos negros foi trazida da parte ocidental da 

África, capturados ao acaso em meio a centenas de povos tribais que não possuiam uma 

comunicação nem uma cultura universal entre si. Afirma também que os escravizados 

traficados para o Brasil se dividem em três grandes grupos: o primeiro são os de culturas 

 

nonat
Oval



 
6 

sudanesas, como Yoruba, Dahomey e Fanti-Ashanti. O segundo são os de uma cultura mais 

islamizada, como os Peuhl, os Mandinga e os Haussa. E o terceiro são os negros que vieram 

do que hoje é o território de Angola e Congo, os Bantu.  

 

2.1 Miscigenação no Brasil - A influência das “três raças” na cultura brasileira  

 

Quando se observa o contexto e as condições em que ocorreram a colonização do 

Brasil, é evidenciado o fato de que a formação da população brasileira deu-se por conta da 

fusão de três grupos étnicos: o negro africano, o branco europeu e o indígena (Freyre, 2003). 

Apesar de hoje ser considerada uma verdade incontestável, Ortiz (1985) afirma que é apenas a 

partir dos movimentos abolicionistas e de transformações que a sociedade brasileira passou, 

como a transição para um modelo econômico capitalista, que pôde-se afirmar que o Brasil é 

produto da mistura destas três raças.  

Todavia, faz-se necessário refletir  sobre a miscigenação racial na formação do 

povo brasileiro quando se observa a contradição do chamado “mito das três raças” ou “fábula 

das três raças”. Esta ideologia surge após a elite brasileira afastar-se da coroa portuguesa, 

tendo então a necessidade de algo que justificasse as desigualdades sociais internas. O “mito” 

recebe este rótulo por conta de sua incongruência ao defender que o povo brasileiro é 

unificicado, formado por uma “harmonia” das três etnias - branco europeu, indígena e negro 

africano - ao mesmo tempo que o sistema hierárquico favorecia o branco (DaMatta, 1981 

p.58-85, p.68-75).  

Sobre esta “fábula”, DaMatta (1981) também afirma que ela  possui a força e o 

estatuto de uma ideologia dominante, ou seja,  tornou-se uma narrativa amplamente difundida 

e reconhecida, que molda a maneira como os brasileiros entendem sua identidade e 

organização social, além de ser utilizada como uma evidência de que não há racismo no 

Brasil. 

Mesmo que a “harmonia das ‘raças’” que formaram e formam a sociedade 

brasileira seja um conceito contestável, não é possível negar que de fato estes três pilares 

étnicos se mostram intrinsecamente presentes na cultura  do país. 

Em primeira análise, podemos observar a influência indígena em diversas 

camadas culturais do Brasil, como por exemplo, nos costumes alimentares. Heranças culturais 

nativas na alimentação podem ser observadas em diversas regiões brasileiras. No Norte, a 

mandioca é uma dessas heranças, assim como o consumo de peixes por meio da pesca, que 

também é presente na região Centro-Oeste. 

 

nonat
Oval



 
7 

Também pode se observar a herança alimentar não só no alimento em si, mas 

também nos utensílios, já que um prato típico do Espírito Santo, na região Sudeste, a moqueca 

de peixe é cozida em  panelas de barro à base de coentro e urucum (Sonati; Vilarta; Silva, 

2009). Para além da alimentação, também na indumentária pode se encontrar a influência 

indígena. Segundo Aguiar (2007) essa participação se dá pelo fabrico de vestimentas, mas 

principalmente na produção de ornamentos, bijuterias e acessórios. Outras áreas que estão 

presentes à herança nativa incluem o vocabulário, com palavras como caju, cunhã, jacaré etc; 

e nos hábitos, como o do banho diário (Gonçalves e Mello, 2009) 

Em segunda análise, a influência negra africana também é encontrada nas mais 

diversas áreas da sociedade. Na música, por exemplo, são vários os ritmos considerados 

afro-brasileiros: o maxixe, samba, frevo, pagode, entre outros. Destaca-se a capoeira, uma 

prática que mistura música, dança e luta. Na culinária, a herança do negro africano se mostra 

em alguns estados de forma mais destacada, como na Bahia. Pratos como o acarajé, caruru, 

cuscuz, vatapá etc. são populares (Saraiva, 2016).  

Emmanuel Saraiva (2016)  também aponta a influência que o africano deixou, em 

palavras como: bobó, gororoba, bangu, bunda, entre outras. Até mesmo verbos da língua atual 

têm esta origem, como arengar, bagunçar, fungar. Na indumentária, os turbantes e os 

balangandãs indicam elementos africanos de origem árabe do Norte da África saariana 

(Saraiva, 2016).  

Em terceira análise, a influência europeia na cultura brasileira é diversificada, 

tendo em vista que, apesar de Portugal ter sido o colonizador principal, não foi o único país da 

Europa a deixar suas marcas culturais. Na culinária, por exemplo, a região Nordeste do país 

recebeu influências da Holanda e da França, mas é na região Sul onde estas heranças 

predominam, com pratos com origem italiana, alemã, polonesa e até ucraniana (Sonati, Vilarta 

e Silva, 2009).  

Uma herança europeia a ser destacada também é nas festividades, como o 

Carnaval, que foi trazido pelos portugueses por meio de uma festa denominada como entrudo 

(Arantes, 2013) e as Festas Juninas, que tiveram inspiração nas festas dos santos populares em 

Portugal, como São João, sendo a princípio chamadas de “Festas São Joaninas” (Costa, 2012). 

Outro legado deixado pelo colonizador europeu é a língua portuguesa, apesar de ter tido 

adições vindas dos outros dois pilares étnicos.  

Em conclusão, a cultura brasileira é multifacetada e diversificada devido à 

condição de sua formação. Porém, dos aspectos  evidenciados acima, destaca-se um que foi 

propositalmente  não mencionado: a religião. Tanto os indígenas nativos, quanto os 

 

nonat
Oval



 
8 

escravizados africanos, quanto os colonizadores portugueses tiveram e têm influência nas 

manifestações religiosas do Brasil atual. São diversos os exemplos desta influência: o 

catolicismo trazido dos jesuítas portugueses (Bueno, 2003), a pajelança cabocla, um conjunto 

de práticas xamânicas que, apesar de ser uma herança indígena, atualmente possui 

sincretismos e sínteses com crenças católicas e afro-brasileiras (Maués, 1990) e diversos 

cultos de matriz africana, dentre os mais conhecidos, Candomblé e Umbanda (Saraiva, 2016).  

 

3 A UMBANDA - HISTÓRIA DA RELIGIÃO  

 

Saraiva (2016), em seu livro “A Influência Africana na Cultura Brasileira” traz 

para o leitor a provocação de imaginar como seria o país caso não tivesse recebido essa 

herança. Ele cita como o país seria diferente do que é atualmente e exalta a diversidade que 

ela  trouxe. Como afirmado anteriormente, um dos aspectos sociais que recebeu influência dos 

povos que culminaram na formação do povo brasileiro foi a religião. Apesar de os mais 

conhecidos serem a Umbanda e o Candomblé, o autor destaca outros destes cultos e sua 

localização no país: 

●​ Babaçuê no Pará e Amazonas 

●​ Batuque no Rio Grande do Sul  

●​ Macumba e Quimbanda no Ceará e Rio de Janeiro 

●​ Cabula no Espírito Santo, Minas Gerais  

●​ Terecô no Maranhão  

●​ Candomblé na Bahia 

           É possível observar a variedade de crenças de matriz africana presentes no Brasil, no 

entanto, a religião que está sendo analisada e estudada no presente artigo, a Umbanda. 

segundo Pordeus (1995), em seu processo de formação, “atropofagizou” - apropriou-se - as 

práticas de outras religiões brasileiras - tanto do catolicismo/kardecismo/cristianismo europeu, 

quanto dos rituais indígenas - tornando-se uma síntese destas e até mesmo da própria cultura 

brasileira em si.   

O significado da palavra Umbanda, etimologicamente, vem de duas línguas: o 

Umbundo e o Quimbundo e quer dizer  “a arte e curandeiro” (Barbosa Júnior 2014). Algumas 

de suas características marcantes são a crença e culto de espíritos e orixás - divindades 

ancestrais africanas ligados à natureza - e nas ações que estes causam no plano físico (Barbosa 

Júnior, 2014) e a possessão - ou incorporação -  do médium (Birman, 1985). 

Ademais, Corral (2010) cita os fundamentos da religião como sendo:  

 

nonat
Oval



 
9 

●​ O monoteísmo - a crença num Deus único e superior  

●​ A crença nos Orixás - divindades que estão um pouco abaixo do Deus 

Supremo  

●​ A crença nos Anjos - seres abençoados que servem ao propósito de vigiar o 

plano físico  

●​ A crença nos espíritos 

●​ A reencarnação - a crença na existência de um ciclo natural de nascimento - 

vida-morte-renascimento. São necessárias várias existências para alcançar o 

equilíbrio do corpo, da mente e do espírito. 

●​ A lei do equilíbrio ou da ação e reação 

●​ A crença na Mediunidade  

●​ A evolução espiritual e a evolução material do homem caminham lado a lado e 

equilibram-se mutuamente. 

Além disso, a Umbanda está dividida em várias “linhas” de atuação, cada um com 

um arquétipo de espíritos que estão ligados a um orixá. Por exemplo: Xangô, Orixá muito 

relacionado a trovões e montanhas, possui entidades - espíritos - como Xangô Sete Pedreiras e 

Xangô Pedra - Branca em sua linha. As linhas cuja a indumentária serão analisadas - Exu e 

Pombogira, Pretos Velhos e Caboclos - serão detalhadas no quarto capítulo deste artigo. 

(Barbosa Júnior, 2014) 

Em relação à origem da religião, existem algumas perspectivas que serão 

mostradas a seguir. A primeira delas é um “mito da fundação” da Umbanda, uma história que 

se popularizou e é entendida por muitos como o “nascimento” da religião. No dia 15 de 

novembro do ano de 1908, Zélio de Moraes, que tinha então 17 anos, foi a um centro espírita 

por conta de um problema de saúde. (Giumbelli, 2002; Rohde, 2009) 

Durante a reunião, chamada de mesa espírita, espíritos de indígenas e pretos 

velhos começaram a se manifestar nos médiuns ali presentes, mas eram convidados a se 

retirarem pelo dirigente da mesa, que os julgava inferiores e atrasados espiritualmente - no 

kardecismo, até hoje, muitos adeptos têm esta visão racista e discriminatória (Rohde, 2009). 

Foi então que “baixou” em Zélio uma entidade chamada Caboco Sete Encruzilhadas, que 

anunciava ali que fundaria uma nova religião, onde negros e indígenas poderiam fazer seus 

“trabalhos espirituais” (Giumbelli, 2002). 

Porém, existem outras abordagens sobre o “nascimento” do culto de Umbanda. 

Ortiz (1991) afirma que ela surge simultaneamente à consolidação de uma sociedade urbana e 

de classes no início do século XX. Com a abolição do regime escravocrata e, 

 

nonat
Oval



 
10 

consequentemente, a sua nova posição na sociedade como proletário, o negro  passa a ter a 

uma nova relação com o colonizador. Nesse contexto, de acordo com Ortiz (1991), ocorre o 

contato entre as camadas mais pobres da sociedade e da classe média, sintetizando cultos 

chamados de “macumba” com o espiritismo kardecista, que se expandia no país nessa época. 

Dessa síntese, segundo o autor, surge a Umbanda.  

Por sua vez, Rohde (2009) problematiza ambas as visões. Segundo o pesquisador, 

não se pode atribuir uma importância exclusiva a um líder ou a um momento específico no 

universo umbandista, pois afirma que configura uma redução injusta. Ele questiona, inclusive, 

o protagonismo do papel do kardecismo na fundação da religião, afirmando que muitos dos 

aspectos que esta crença “agregou”, já estavam em formação há muito tempo. O pesquisador 

evidencia: 
A meu ver, a ideia de que a umbanda teria nascido naquele movimento de base 
kardecista no início do século XX deixa de levar em consideração o processo de 
constituição longo e complexo de um universo religioso que se insere no ainda mais 
amplo universo cultural afro-brasileiro. Afinal, diversas variações de cultos da época 
e também de hoje, e que são compreendidos atualmente como pertencentes ao 
complexo umbandista, mantêm semelhanças ritualísticas e culturais profundas em 
relação aos exemplos de formas de religiosidade sincrética presentes no Brasil desde 
o século XVII. Mesmo que a institucionalização e a nacionalização da umbanda 
tenham se dado, sobretudo na primeira metade do século XX pela ação dos tais 
grupos de classe média oriundos do kardecismo, as características rituais, os 
elementos materiais e simbólicos, as memórias e o imaginário do universo 
umbandista não podem ter sua constituição reduzida a esse período, mas antes o 
contrário: possivelmente a maioria destes elementos já vinha se moldando há muito 
tempo (Rohde, 2009 p.86-87). 
 

 Prandi (1990) afirma como a formação da umbanda no Rio de Janeiro dos anos 

1930 - evidenciando um pensamento semelhante às ideias de Ortiz (1991) - está estreitamente 

ligada ao processo de mudança social da época. Também segundo o autor, a religião já estava 

difundida por todo o país em 1950, como um culto para todos, independentemente de classe 

social, cor e origem geográfica. 

No Ceará, Pordeus (2003), aponta a religião como uma ferramenta de 

“reetinização” do indígena cearense, levando em conta a contribuição da cultura  nativa em 

sua formação. Pode-se considerar este papel também para a população negra do estado, pois 

segundo o autor, as práticas da religião servem para reforçar uma identidade étnica, levando 

inclusive à interseção de dois campos: o político e o religioso.  

Saraiva (2016) e Birman (1985) evidenciam a represália e o estigma que crenças 

de matriz africana sofreram e sofrem. Saraiva (2016)  afirma que estes cultos eram chamados 

de  “ruidosos" e “fetichistas” e sequer eram considerados religiões. Já Birman (1985) 

menciona como o local social privilegiado que as religiões cristãs têm influenciam na 

 

nonat
Oval



 
11 

perpetuação da perseguição destes cultos. Ela também expressa como estes combates não são 

meras divergências de opinião e sim lutas políticas onde poderes disputam o direito de impor 

suas crenças e invalidar as demais. Como forma de resistência, todos os cultos supracitados 

permaneceram. Os escravizados adotaram as crenças de seus senhores, mas nunca 

abandonaram as suas próprias. Ou seja, eles permaneceram em suas memórias e foram 

passadas de geração em geração (Saraiva, 2016).  

Sobre memória, Pordeus (1995) cita que para que lembranças permaneçam, é 

necessário que façam parte do pensamento de um grupo, mas também é preciso que esta 

memória seja articulada entre os membros de tal grupo. Dada a realidade colonizada do 

Brasil, com grupos étnicos africanos distintos, com barreiras linguísticas e culturais entre si, 

apagamento das práticas e costumes tanto dos escravizados trazidos quanto dos nativos e das 

imposições culturais do colonizador, como uma forma de resistência, de sobrevivência, foi 

preciso uma ressignificação.                

 

4 A SIMBOLOGIA DA INDUMENTÁRIA NAS GIRAS DE UMBANDA  

 

 Além da função estética, a roupa pode apresentar um valor simbólico. Para 

afirmar esta ideia, Cidreira (2015) explica como isso ocorre relacionando os conceitos de 

moda, roupa e indumentária e como podem se diferenciar, apesar de serem abordados 

constantemente de forma associada. Roupa e indumentária são sinônimos, já que significam 

algo que reveste o indivíduo. Moda, por sua vez, pode ser entendida como um uso passageiro 

que dita a forma de se vestir e de como se comportar, mas também como vontades, desejos e 

costumes. Há uma relação entre moda e roupa, mas quando se trata de um contexto de 

tradição, como na Umbanda, a roupa passa a transcender a moda (Cidreira, 2015). 

No entanto, a moda e a roupa expressam identidade e comportamento, ou seja, 

possuem um poder comunicativo, revelando hábitos, rituais e crenças de quem usa esta 

indumentária. Como afirma Souza (1987), a vestimenta é uma linguagem que sempre serviu 

para que indivíduos tornassem inteligíveis conceitos abstratos como suas emoções, as 

ocasiões sociais, o nível do portador da roupa. Nesse contexto, Medina (2020) cita como 

muitas vezes esses símbolos só fazem sentido para quem está inserido num determinado 

grupo social, como uma religião.  Para o médium de Umbanda, as vestimentas, acessórios e 

cores carregam um valor muito maior do que o de adereço, eles estabelecem uma conexão 

com a sua espiritualidade. Negreiros (2017) evidencia isso ao relatar em sua pesquisa a 

relação de uma das entrevistadas com a indumentária de sua orixá, Oxum:  

 

nonat
Oval



 
12 

 
Mona Dewá (Eunice de Cássia), é equede e iniciada para Oxum há, 
aproximadamente, trinta e sete anos. Ela é responsável por cuidar e adornar a 
divindade. Mona passa por todo o processo de vestir Oxum, assim como também 
dançar com ela no barracão em dias de festa. Para Mona, vestir as divindades é um 
sinal de cuidado e carinho, sendo a roupa para os adeptos um sinal de que você está 
dentro da religião. (Negreiros 2017 p. 91) 

 
 

Apesar da pesquisadora relatar sobre Candomblé, na Umbanda a roupa também 

adquire essa dimensão ritualística. Silva (2008), também sobre o Candomblé, fala como as 

roupas e adereços são revestidos pela aura da divindade quando o médium os está usando 

durante o transe. Na Umbanda, a indumentária também é revestida de uma energia chamada 

de Axé, a força mágica de um terreiro representada pelo segredo dos objetos pertencentes às 

várias linhas e entidades (Pinto, 2007). 

 

4.1 Centro Espírita de Umbanda General de Brigada 

 

Fundado em 2022, o Centro Espírita de Umbanda General de Brigada é um 

terreiro localizado na cidade de Fortaleza, no Ceará (Por questões de privacidade, a 

localização exata do terreiro não será exposta). Trata-se de uma casa de família cujo quintal é 

utilizado para giras e outras práticas religiosas, como a reza do terço e o desenvolvimento 

mediúnico. Lá encontra-se um congá - um altar com imagens das entidades e outras figuras 

sagradas - e diversos objetos utilizados durante os rituais citados, como acessórios de 

entidades, guias de proteção, banhos de limpeza, velas, entre outros. Sua fundadora é Sílvia 

Policarpo de Souza, 55 anos. Ela é a Mãe de Santo do Centro e o mantém junto com sua 

família. Seu marido é o cambone - assistência - da casa e seu filho mais novo o tambozeiro. A 

casa não tem muitos filhos de santo, tanto por conta do espaço quanto por preferência de Mãe 

Sílvia.  

Em outubro de 2024, meu parceiro romântico, Yan dos Anjos, fisioterapeuta, 

relatou que estava atendendo um paciente que exercia a função de ogã — indivíduo 

incumbido de tocar o tambor durante as cerimônias — em um terreiro onde sua mãe biológica 

atuava como Mãe de Santo. O nome desse paciente era Jarder Policarpo, e, ao saber que tanto 

meu parceiro quanto eu estávamos iniciando nossa vivência na Umbanda, ele nos convidou 

para conhecer o terreiro de sua família. 

Neste contexto, foram realizadas mais de dez visitas ao terreiro desde o convite 

inicial de Jarder. Ademais, com  a finalidade de obter dados para o cumprimento do objetivo 

 

nonat
Oval



 
13 

geral deste trabalho, foi realizada em 20 de janeiro de 2025, uma entrevista com Mãe Silvia. 

Ela  afirma inicialmente que, apesar de ter “nascido na religião”, ela não gostava do culto, 

iniciando-se na Umbanda apenas aos 15 anos de idade. Mesmo não fazendo parte, sempre 

teve um grande respeito. Uma vez dentro da religião, diz que “pegou gosto” e desde então 

dedicou-se por completo.  

Conta que seu tio biológico era seu Pai de Santo e que quando ela tinha 24 anos 

ele deu seu “cruzo” , uma graduação para ser Mãe de Santo. Devido a problemas pessoais, seu 

tio não estava participando de nenhuma casa de Umbanda, então, sua mãe biológica iniciou 

uma para que ele pudesse frequentar: 
Aí quando a minha mãe resolveu botar... Um congazinho para todo domingo que ele 
ia visitar a minha avó, a mãe dele, e as irmãs, que morava todo mundo junto. Aí ele 
trabalhava no domingo, recebia as entidades dele. Quando ele desencarnou, ela 
continuou. No caso, eu junto. (Sílvia Policarpo, 20 de janeiro de 2025) 

 

Inicialmente, Mãe Sílvia não tinha intenção de abrir um terreiro, mas depois de 

passar anos trabalhando na casa de sua mãe biológica, abriu o seu próprio, uma vez que sua 

tia - que também considera uma mãe - se mudou para um local diferente, que atua hoje como 

Centro.  

Quando perguntada sobre a influência da Umbanda em sua vida, a entrevistada 

respondeu que apesar do longo tempo na religião - mais de 40 anos - a forma que ela atua 

permanece a mesma de quando começou: 

 
Quando eu tinha minhas tristezas... Eu pegava meu cachimbo... E vinha pra cá rezar. 
Mas era intuição. Eu sentia essa vontade. Quando eu tinha uma raiva... Eu pegava 
meu cachimbo e vinha rezar. A raiva passava, aquilo me amenizava. Eu fui me 
curando de muita coisa. Tristeza, muita mágoa, muita raiva que eu tinha […]. E a 
Umbanda me curou. E hoje não é diferente. É da mesma forma.  
(Sílvia Policarpo, 20 de janeiro de 2025) 
 

 

Segundo Barbosa Júnior (2014), a Umbanda visa o equilíbrio do  corpo, mente e 

espírito - a saúde física, o padrão de pensamento e o desenvolvimento espiritual de cada 

indivíduo. É possível  perceber esta afirmação pelo relato de Mãe Silvia. 

Quando o assunto se voltou à indumentária de Umbanda, inicialmente foi 

perguntado à entrevistada sobre uma visão geral de suas simbologias. Mãe Sílvia começa 

falando da cor branca nas roupas, que representa a paz e a pureza. Esta cor também está 

associada ao orixá Oxalá (Barbosa Júnior, 2014). Também comentou sobre a questão da 

modéstia que se deve ter ao participar de uma gira em um terreiro, um local sagrado: 

 

nonat
Oval



 
14 

E a roupa, a gente quer ela bem vestida pra não ter que chamar atenção de outras 
formas. Para que a pessoa não desfoque as outras. Porque tem mulher que vai com a 
blusa decotada, não permito. Vai com a perna de fora, não permito. (Sílvia 
Policarpo, 20 de janeiro de 2025) 
 

Cidreira (2015) cita que a roupa faz parte  da construção cultural de um povo, na sua 

dimensão simbólica, reforçando significados, valores e tradições, então em contextos que 

exigem mais respeito - como um culto religioso - roupas mais conservadoras são exigidas. A 

entrevistada também comenta que em seu terreiro, não há vaidade nem exibicionismo, pois, 

para ela, não é preciso ter acessórios chamativos: 
Aqui, no meu caso, eu quero o mínimo. Eu não quero aqueles cocar, mirabolante, eu 
até nem tenho. O guia bota só a faixazinha. O chapéu do mestre, da mestra […] se a 
preta velha chegar e quiser por bem, botar um pano nas pernas, representando a saia. 
(Sílvia Policarpo, 20 de janeiro de 2025) 

 

Corral (2010) cita que uma das quatro palavras que pode resumir a Umbanda - além 

de amor, caridade e fé - é a humildade. Este valor está presente nas falas de Mãe Sílvia sobre 

como a roupa deve ser dentro de um terreiro. 

Em determinado momento da entrevista foram feitas perguntas sobre a simbologia 

específica de determinadas linhas, que serão tratadas a seguir. 

 

4.2 Exu e Pombogira  

 

Primeiramente, é preciso uma diferenciação de duas divisões do culto de 

Umbanda: a Esquerda e a Direita. Barbosa Júnior (2014) faz a associação de que, 

historicamente, o conceito de “esquerdo” tem conotações negativas, como a perseguição de 

pessoas canhotas na Idade Média. Porém, o autor afirma que as entidades que trabalham na 

linha de Esquerda são apenas incompreendidos, são trabalhadores que cuidam de energias 

mais “pesadas” e obscuras. Já a linha da Direita é chamada de seu oposto complementar, ou 

seja, entidades que trabalham numa área com energias mais leves.  

Neste contexto, Exus e Pombogiras são da Esquerda. São, respectivamente, 

entidades masculinas e femininas que quando encarnados tiveram vidas difíceis mas que no 

plano espiritual praticam a caridade, são responsáveis por trazer luz e proteção e, entre tantas 

outras coisas,  serem guardiões dos “espíritos perdidos”. Quando perguntada sobre a 

simbologia da indumentária de Exus e Pombogiras, Mãe Sílvia traz novamente a questão das 

cores, dessa vez mencionando  preto e vermelho como as que são associadas a estas 

entidades: 
 

 

nonat
Oval



 
15 

O vermelho significa o sangue e o preto significa que ele é um guia que trabalha na 
escuridão, trabalha nas sombras. Ele é a luz na sombra. E o negro vem representando 
isso aí (Sílvia Policarpo, 20 de janeiro de 2025). 
 

Além de representar o sangue, que representa a vida, Eva Heller (2013) cita o 

vermelho como a cor de todas as paixões, do amor ao ódio. Especificamente às Pombogiras, 

esta cor representa, além do amor romântico, o desejo, a paixão sexual, a  luxúria, pois estas 

são suas áreas de atuação  (Barbosa Júnior, 2014). Mãe Sílvia também destaca o uso de 

acessórios destas entidades femininas: 
A flor é um acessório que ela, além de ser um enfeite ali, um acessório para deixar 
mais bonita. Eu vejo que as Pombogiras gostam de estar assim, arrumadas, de ter 
uma joia, um brinco. Gostam de estar arrumadas. É da forma como ela vinha quando 
encarnada. E é aquela forma de riqueza, de transparecer, beleza, felicidade. Porque 
quando a gente arruma, a gente fica bem. E é isso que ela quer passar (Sílvia 
Policarpo, 20 de janeiro de 2025). 

 
 

Figura 1 - Mãe Sílvia Incorporada com uma Pombogira  

.                              
 

Fonte: Acervo do autor (2025) 

 

Mãe Sílvia também menciona que, além dessa ligação das roupas representarem 

como estas entidades se vestiam em vida, elas carregam uma energia própria, dando então 

este valor ritualístico. Neste contexto, roupas que Exus e Pombogiras comumente usam são 

bengalas e cartolas para as entidades masculinas (Barbosa Júnior, 2014) e vestidos e  saias e 

acessórios como bijuterias, flores e até mesmo perfumes para as femininas (Montgromery, 

2014).  

 

nonat
Oval



 
16 

 

 

 

4.3 Preto Velho 

 

Segundo Barbosa Júnior (2014), Pretos Velhos e Pretas Velhas são os espíritos 

que, na roupagem de escravos, evoluíram por meio da dor, do sofrimento e do trabalho 

forçado. São conhecidos por sua humildade, tolerância, perdão e compaixão. Estas entidades 

pertencem à linha da Direita. 

Para Mãe Sílvia, esta é a linha que mais tem carinho e familiaridade. Inclusive, a 

primeira entidade que incorporou foi uma Preta Velha chamada Mãe Maroca, com quem 

trabalha até hoje. Quando perguntada sobre a questão da indumentária, a entrevistada 

destacou que as cores que estão relacionadas a estas entidades são preto e branco. Como 

mencionado antes, o branco representa a paz e a pureza, já o preto, neste contexto, pode ser 

relacionado à morte (Eva Heller, 2013).  

É possível fazer uma associação desta simbologia da cor preta quando se leva em 

consideração o fato de que a linha de Pretos Velhos está ligada a Obaluaê, orixá da saúde, das  

doenças e da morte. Além disso, a saudação feita a essas entidades é “Adorei as almas!” 

(Barbosa Júnior, 2014), ou seja, percebe-se a relação da linha com as questões mais ligadas ao 

espiritual, reforçando sua posição na Direita, já que a Esquerda é mais ligada ao plano 

material (Montgromery, 2014). 

Quando indagada sobre os trajes destas entidades, Mãe Sílvia destacou a 

simplicidade da linha:  
A questão do lenço da cabeça ser uma coisa de proteção também pro médium. 
Agora, na época que os escravos, você lembra que os escravos usavam aquele 
turbante? E essa tradição continua. E o preto e o branco, a roupa, né? O chale tem 
alguns pretos velhos que gostam de usar porque não gostam de nada mostrando. E 
tudo isso, como era as vestimentas deles nas épocas que eram farrapos, até, porque 
eles usavam coisas que eram “dadas”. Uma colega minha, que a roupa dela era de 
algodão, que ela mesmo fez, aquele bem simplesinho, porque ela quis presentear. E 
eu acho que os pretos velhos é a linha mais simples mesmo, né? Que não tem muita 
coisa. Não faz questão de luxo nenhum. Tanto faz servir café numa coité ou num 
copo. […] porque na Umbanda é o que o preto velho representa. É a paz, a 
humildade, a simplicidade, a caridade em primeiro lugar. E os acessórios são os mais 
simples possíveis, se você quiser, se você quiser dar uma coisa melhor, ele também 
não faz questão. Ele vai estar ali por você, pelo seu coração (Sílvia Policarpo, 20 de 
janeiro de 2025). 

 
 

 

 

nonat
Oval



 
17 

 

Figura 2 - Mãe Sílvia Incorporada com uma Preta Velha 

 
Fonte: Acervo do autor (2025) 

 

A fala da entrevista reafirma o que Barbosa Júnior (2014) determina como 

característica principal dos Pretos Velhos. Acrescentando à fala de Mãe Sílvia, acessórios 

comuns usados por estas entidades são chapéus de palha, batas e cachimbos. 

 

 

 

 

4.4 Caboclos 

 

A linha de Caboclos é muito ligada à natureza e ao orixá Oxóssi, senhor das 

matas, além de reforçarem a presença da influência indígena na formação da cultura e 

sociedade brasileira (Barbosa Júnior, 2014). Mãe Sílvia destaca o verde como a cor destas 

entidades. Além de simbolizar as folhagens, esta cor representa a fertilidade e a esperança 

(Eva Heller, 2013). 

 

nonat
Oval



 
18 

Em relação às vestes propriamente ditas, a entrevistada cita o pano ou lenço de 

cabeça como peça destaque para a linha, trazendo um significado para além do adorno: 
Quanto a cobrir a cabeça, é porque a nossa cabeça é sagrada, aqui é muito... Nossa, 
ninguém pode tocar. A não ser o seu pai de santo. E se a cabeça tá ali coberta, 
dependendo do local onde você for, onde você está, quem está (Sílvia Policarpo, 20 
de janeiro de 2025). 
 

Figura 3 - Mãe Sílvia Incorporada com um Caboclo.           

 

                                             Fonte: Acervo do autor (2025) 

 

Apesar de que no Centro de Mãe Sílvia não usarem cocares, é muito comum seu 

uso em outros terreiros. Além disso, penachos e maracás também são muito vistos quando 

médiuns estão incorporados com essas entidades (Cumino, 2014). 

 

                  

 

 

 

 

 

 

nonat
Oval



 
19 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

O trabalho buscou, inicialmente, traçar um panorama da formação da sociedade 

brasileira, destacando a influência da cultura europeia em um território vasto e com condições 

adversas. A colonização, liderada por Portugal, impôs seu poder, resultando em um processo 

que possui complexidade e contradições. A análise da miscigenação no Brasil revelou a fusão 

de três grupos étnicos – negro africano, branco europeu e indígena – como um elemento 

central na formação da identidade nacional. No entanto, o "mito das três raças" foi 

problematizado, expondo a incoerência entre a harmonia propagada e a hierarquia social que 

favorecia os brancos.  

A pesquisa apresentou também a influência das três raças na cultura brasileira, 

abrangendo costumes alimentares, vocabulário, hábitos e festividades. Tudo isso para destacar 

a religião, um dos elementos centrais deste artigo. Foram mencionados diversos cultos e 

religiões que fazem parte do social brasileiro, como o catolicismo, a pajelança cabocla e os 

cultos de matriz africana, como o Candomblé, além do foco deste artigo, o culto de Umbanda.  

Neste contexto, foi explorada sua origem, significados e fundamentos, ressaltando 

seu sincretismo religioso e sua capacidade de "antropofagizar" elementos de diversas crenças. 

As diferentes perspectivas sobre o surgimento da Umbanda foram apresentadas, desde o "mito 

da fundação" até as análises que a relacionam com o contexto social e urbano do início do 

século XX. 

A pesquisa dedicou-se à análise da simbologia da indumentária nas giras do 

Centro Espírita de Umbanda General de Brigada, compreendendo-a como um elemento de 

comunicação e expressão de identidade, crenças e valores. Por meio da entrevista com Mãe 

Sílvia Policarpo, fundadora do Centro, foi possível aprofundar a compreensão sobre a 

importância da indumentária como conexão com a espiritualidade e o Axé do terreiro. 

Também foi explorada a simbologia específica das vestimentas de Exus e Pombogiras, Pretos 

Velhos e Caboclos, desvendando seus significados e cores, como o preto e o vermelho, o 

branco e o verde, respectivamente. Com a fala de Mãe Sílvia, foi possível compreender como 

a indumentária, para além da estética, representa a história de vida e a energia das entidades, 

estabelecendo uma conexão entre o plano material e espiritual.  

Ao analisar como a formação da sociedade brasileira, a influência das três raças e 

a simbologia da indumentária na Umbanda se relacionam conclui-se que este estudo não só 

contribui para a compreensão da complexidade e diversidade da cultura do Brasil, mas 

 

nonat
Oval



 
20 

também evidencia a relevância da roupa para além de um adereço, podendo receber uma 

função que transcende o mercado da moda e fazer parte de um universo mitológico e sagrado. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

AGUIAR, Ivy. A influência da cultura indígena na indumentária. Actas de Diseño 3, 

Palermo, v. 3, n. 1, p. 33-34, jul. 2007. 

ARANTES, Nélio. Pequena história do carnaval no Brasil. Revista Portal de Divulgação, 

[S.L.], v. 29, n. 3, p. 6-20, fev. 2013. 

BARBOSA JÚNIOR, Ademir. O livro essencial de umbanda. São Paulo: Universo dos 

Livros, 2014. 407 p. 

BIRMAN, Patrícia. O que é umbanda. São Paulo: Brasiliense, 1985. 

BUENO, Eduardo. Brasil, uma história. Rio de Janeiro: Leya, 2003. 480 p. 

CIDREIRA, Renata Pitombo (Org.). As vestes da boa morte. Cruz das Almas: Editora da 

UFRB, 2015. 

CORRAL, Janaína Azevedo. As sete linhas de umbanda. São Paulo: Universo dos Livros, 

2010. 

COSTA, Cleonildes Aquino da. Festa junina: síntese de uma mistura cultural. 2012. 36 f., il. 

Monografia (Licenciatura em Artes Visuais) - Universidade de Brasília, Universidade Aberta 

do Brasil, Sena Madureira-AC, 2012. 

CUMINO, Alexandre. Umbanda não é macumba: Umbanda é religião e tem fundamento. 

São Paulo: Editora Madras, 2014. p. 155. 

DAMATTA, Roberto. Digressão: a fábula das três raças, ou o problema do racismo à 

brasileira. In: Relativizando uma introdução à antropologia social. Petrópolis, Vozes, 1981, p. 

58-85. p.68-75. 

DEL PRIORE, Mary. Histórias da gente brasileira: Colônia. São Paulo: Leya, 2016. 

 

nonat
Oval



 
21 

FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala. 48ª ed. rev. São Paulo: Global, 2003. 719 p. 

GIUMBELLI, E. 2002 Zélio de Moraes e as origens da umbanda no Rio de Janeiro", in 

SILVA. V. G. (org) Caminhos da alma menona afro-brasileira, São Paulo, Summus. pp. 

183-217. 

GONÇALVES, Emily; MELLO, Fernanda. Educação indígena. 2009. 5 f. TCC (Graduação) 

- Curso de Curso de Formação de Docentes, Colégio Estadual Wolff Klabin, Telêmaco Borba, 

2009. 

HELLER, Eva. A psicologia das cores: como as cores afetam a emoção e a razão. 1. ed. São 

Paulo: G. Gili, 2013. 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das letras. 1936 

MAUÉS, Raymundo Heraldo. A ilha encantada: medicina e xamanismo numa comunidade 

de pescadores. Belém: UFPA, 1990. 

MEDINA, Isis Saraiva Leão. "Sou da linha de Umbanda": A simbologia presente na 

indumentária de Preto Velho e Exu no ritual de Umbanda. 2020. 50 f. TCC (Graduação) - 

Curso de Design - Moda, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2020. 

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Editora Brasiliense 

S.A., 1985. 

ORTIZ, Renato. A morte branca do feiticeiro negro: Umbanda e sociedade brasileira. São 

Paulo: Brasiliense, 1991. 

PINTO, Altair. Dicionário da umbanda. Rio de Janeiro: Eco, 2007. 229 p. 

PEREIRA, Hanayrá Negreiros de Oliveira. O Axé nas roupas: indumentária e memórias 

negras no candomblé angola do Redandá. 2017. 133 f. Dissertação (Mestrado em Ciência da 

Religião) - Programa de Estudos Pós-Graduados em Ciência da Religião, Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2017. 

PORDEUS JÚNIOR, Ismael de Andrade. É com certeza uma casa luso-afro-brasileira. 

Revista de Ciências Sociais, Fortaleza, v.26, n.1/2, 1995, p.56-64. 

PORDEUS JÚNIOR, Ismael de Andrade. Os processos de reetinização da umbanda no 

 

nonat
Oval



 
22 

Ceará. Revista de Ciências Sociais, Fortaleza, v. 34, n.2, 2003, p. 79-87. 

PRANDI, R. (1990). Modernidade com feitiçaria: candomblé e umbanda no Brasil do 

século XX. Tempo Social, 2(1), 49-74. 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 

ROHDE, Bruno Faria. Umbanda, uma Religião que não Nasceu: Breves Considerações 

sobre uma Tendência Dominante na Interpretação do Universo Umbandista. Revista de 

Estudos da Religião. São Paulo, pp. 79-96. Março, 2009. 

SARAIVA, Emmanuel de Jesus. A influência africana na cultura brasileira. São Luiz: 

Clube dos Autores, 2016. 165 p. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Arte religiosa afro-brasileira: as múltiplas estéticas da 

devoção brasileira. Debates do NER, Porto Alegre, n. 13, p. 97-113, 2008. 

SONATI, Jaqueline Girnos; VILARTA, Roberto. Influência culinárias e diversidade 

cultural da identidade brasileira: imigração, regionalização e suas comidas. In: 

QUALIDADE de vida e cultura alimentar. Organização de Roberto Teixeira Mendes, Roberto 

Vilarta, Gustavo Luis Gutierrez. Campinas, SP: IPES, 2009. 176 p., il. ISBN 9788598189215 

(broch.). Disponível em: https://hdl.handle.net/20.500.12733/12122. Acesso em: 17 fev. 2025. 

p. 137-147 (cap.14). 

SOUZA, Gilda de Mello. O espírito das roupas – A moda do século XIX. São Paulo, 

Companhia das Letras,  

 
 

 

nonat
Oval


