
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

INSTITUTO DE CULTURA E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

 

 

 

 

 

FERNANDA LUÁ BRANDÃO ROCHA 

 

 

 

 

 

 

OS OUTROS DE ABBAS KIAROSTAMI  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
FORTALEZA 

2024 
 
 



FERNANDA LUÁ BRANDÃO ROCHA 

 
 
 
 
 
 
 

OS OUTROS DE ABBAS KIAROSTAMI 
 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Comunicação da 
Universidade Federal do Ceará, como requisito 
parcial à obtenção do título de mestre em 
comunicação. Área de concentração: Meios e 
Processos Comunicacionais. 
 
Orientador: Prof. Dr. Ricardo Jorge de Lucena 
Lucas 
Coorientador: Prof. Dr. Marcelo Rodrigues 
Souza Ribeiro 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
FORTALEZA 

2024 

 



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação 
Universidade Federal do Ceará

Sistema de Bibliotecas
Gerada automaticamente pelo módulo Catalog, mediante os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

R573o Rocha, Fernanda Luá Brandão.
    Os outros de Abbas Kiarostami  / Fernanda Luá Brandão Rocha. – 2024.
    105 f. : il. color.

     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal do Ceará, Instituto de cultura e Arte, Programa de Pós-
Graduação em Comunicação, Fortaleza, 2024.
     Orientação: Prof. Dr. Ricardo Jorge de Lucena Lucas.
     Coorientação: Prof. Dr. Marcelo Rodrigues Souza Ribeiro.

    1. Abbas Kiarostami. 2. Outro. 3. Impostor . 4. Estrangeiro . 5. Morte. I. Título.
                                                                                                                                         CDD 302.23



 
FERNANDA LUÁ BRANDÃO ROCHA 

 
 

 
 

OS OUTROS DE ABBAS KIAROSTAMI 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Comunicação da 
Universidade Federal do Ceará, como requisito 
parcial à obtenção do título de Mestre em 
Comunicação. Área de Concentração: Meios e 
Processos Comunicacionais.  
 

Aprovada em: 23/02/2024. 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

________________________________________________ 
Prof. Dr. Ricardo Jorge de Lucena Lucas (Orientador) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 
 
 
 

________________________________________________ 
Prof. Dr. Marcelo Rodrigues Souza Ribeiro (Coorientador) 

Universidade Federal da Bahia (UFBA) 
 
 
 

_________________________________________ 
Profa. Dra. Sylvia Beatriz Bezerra Furtado 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 
 

 
_________________________________________ 

Prof. Dr. Marcelo Monteiro Costa 
Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

           

 

                 A mim, por não ter desistido. 



AGRADECIMENTOS 
 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

Ao Prof. Dr. Osmar Gonçalves dos Reis Filho, meu eterno orientador. Jamais o 

esquecerei!  

Ao Prof. Dr. Marcelo Rodrigues Souza Ribeiro. 

À Profa. Dra. Sylvia Beatriz Bezerra Furtado.  

Ao Prof. Dr. Dr. Marcelo Monteiro Costa.  

Ao Prof. Dr. Ricardo Jorge de Lucena Lucas. 

À Maria de Fátima, minha mãe.  

À Deus.  

À Salvador, o local que mudou toda a minha percepção de vida. 

Por último e a mais importante, agradeço e celebro a mim, a pessoa mais especial 

que já conheci e que não desistiu em nenhum momento. Uma vez ouvi que eu era alguém que 

me contentava com pouco igual a minha mãe (uma idosa analfabeta funcional), mas eu sou o 

orgulho de minha mãe, sou o orgulho dos meus ancestrais e eu sou o futuro de mulheres 

negras acadêmicas e bem-sucedidas de minha família; o mundo não gira, ele capota! 

 

 

 

 
 
 
 
 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A arte permite que o indivíduo crie sua 

verdade de acordo com seus próprios desejos e 

critérios, também lhe permite rejeitar outras 

verdades impostas” (Kiarostami, 1995). 

 



RESUMO 
 

O presente trabalho centra-se em estudar a questão da outridade na cinematografia do diretor 

iraniano Abbas Kiarostami. A maioria das obras do diretor possuem um forte traço 

autorreferencial, porém pouco aprofundado nos estudos teóricos no campo do cinema e do 

audiovisual. Logo essa autorreferencialidade configura-se em um outro de si de Kiarostami e 

um outro de si não semelhante a Kiarostami. Além disso, há nessa outridade do diretor um 

sentimento de impostura que leva a um sentimento de exílio e morte. Tais características se 

fazem presentes nos filme Close-Up (1990), Gosto de Cereja (1997) e O Vento nos Levará 

(1999). O primeiro outro de Kiarostami é Hossein Sabzian, protagonista de Close-Up, uma 

docuficção que retrata o caso de Sabzian, um homem humilde que se fez passar pelo diretor 

iraniano Mohsen Makhmalbaf para uma família de classe média prometendo fazer um filme 

sobre eles. Kiarostami declarou em diversas entrevistas o quanto se identificava com Sabzian, 

pois enganava outros e também era enganado por eles, além do sentimento de impostor e a 

vontade de se ter um eu idealizado, assim como Sabzian. O segundo outro de Kiarostami é 

Badii, protagonista de Gosto de Cereja, um homem de meia idade que busca alguém para 

auxiliá-lo em seu suicídio. O que o faz ser um outro do diretor é o modo como foi construído, 

a fim de ser apenas um meio para expor as reflexões de Kiarostami sobre o autocídio. O 

terceiro e último outro de Kiarostami é Bezhad Dorani, protagonista de O Vento nos Levará, 

um jornalista que vai a vila de Siah Dareh no Curdistão Iraniano documentar uma celebração 

fúnebre realizada pelos aldeões locais. Bezhad é, assim como Sabzian, um personagem no 

qual Kiarostami assume ter bastantes características suas e isso ocasiona a este ser 

considerado um outro do diretor. Para a análise desses objetos foi necessário um olhar 

múltiplo e transversal, por isso decidimos trabalhar com duas metodologias ao mesmo tempo. 

De um lado, a análise fílmica narrativa, pensada a partir da análise de entrevistas, falas e 

depoimentos de Kiarostami sobre si e seus filmes. O uso destas declarações próprias do 

diretor se encaixa na Teoria dos Cineastas, que será a segunda base metodológica utilizada 

nesta pesquisa. A partir desse entrelace, acreditamos construir um pensamento amplo e 

multifacetado sobre a questão da outridade no cinema de Kiarostami. 

 

Palavras-chave: Abbas Kiarostami; outro; impostor; estrangeiro; morte.  
 



ABSTRACT 
 

This work focuses on studying the issue of otherness in the cinematography of Iranian 

director Abbas Kiarostami. Most of the director's works have a strong self-referential trait, but 

little in depth in theoretical studies in the field of cinema and audiovisual. Therefore, this 

self-referentiality is configured into Kiarostami's other self and another self not similar to 

Kiarostami. Furthermore, in this otherness of the director there is a feeling of imposture that 

leads to a feeling of exile and death. Such characteristics are present in the films Close-Up 

(1990), Taste of Cherry (1997) and The Wind Will Take Us (1999). Kiarostami's first other is 

Hossein Sabzian, protagonist of Close-Up, a docufiction that portrays the case of Sabzian, a 

humble man who pretended to be Iranian director Mohsen Makhmalbaf to a middle-class 

family promising to make a film about them. Kiarostami stated in several interviews how 

much he identified with Sabzian, as he deceived others and was also deceived by them, in 

addition to the feeling of being an impostor and the desire to have an idealized self, just like 

Sabzian. Kiarostami's second other is Badii, the protagonist of Taste of Cherry, a middle-aged 

man who is looking for someone to help him in his suicide. What makes it different from the 

director is the way it was constructed, in order to be just a means to expose Kiarostami's 

reflections on autocide. Kiarostami's third and final other is Bezhad Dorani, protagonist of 

The Wind Will Take Us Away, a journalist who goes to the village of Siah Dareh in Iranian 

Kurdistan to document a funeral celebration held by local villagers. Bezhad is, like Sabzian, a 

character that Kiarostami assumes has many of his own characteristics and this causes him to 

be considered another of the director. To analyze these objects, a multiple and transversal 

perspective was necessary, which is why we decided to work with two methodologies at the 

same time. On the one hand, narrative film analysis, conceived through the analysis of 

interviews, speeches, and testimonies by Kiarostami about himself and his films. The use of 

these statements by the director fits into the Theory of Filmmakers, which will be the second 

methodological basis used in this research. From this interweaving, we believe we can 

construct a broad and multifaceted thought on the question of otherness in Kiarostami's 

cinema. 

 

Keywords: Abbas Kiarostami; other; impostor; foreigner; death. 

 

 

 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 - Kiarostami em cena de Lição de Casa…………………………………………….​14 

Figura 2 - Abbas Kiarostami e Mania………………………………………………………...​17 

Figura 3 - Sabzian em close-up e seus acusadores ao fundo…………………………………​27 

Figura 4 - O Juiz Haj Agha distanciado e reutilizado………………………………………...​29 

Figura 5 - Primeiro encontro de Sabzian e Kiarostami na cadeia…………………………….​32 

Figura 6 - Mehrdad Ahankhah e seus pais……………………………………………………​44 

Figura 7 - Sequência inicial de Gosto de Cereja……………………………………………...​53 

Figura 8 - Sequência final de Gosto de Cereja……………………………………...………..​61 

Figura 9 - Operários ajudando Badii………………………………………………………….64 

Figura 10 - Cenas de algumas paisagens de Gosto de Cereja………………………………...​66 

Figura 11 - Cenas de Badii na paisagem em Gosto de Cereja………………………………..​67 

Figura 12 - O jovem soldado curdo…………………………………………………………..​73 

Figura 13 - Badii nas adjacências da guarita………………………………………………….​75 

Figura 14 - O jovem seminarista afegão……………………………………………………...​76 

Figura 15 - Bagheri, o taxidermista…………………………………………………………..​79 

Figura 16 - Chegada de Bezhad e sua equipe a Siah Dareh…………………………………..89 

Figura 17 - Professor e Bezhad conversando sobre o ritual………………………………….​92 

Figura 18 - A vila de Siah Dareh……………………………………………………………..​93 

Figura 19 - Cenas de Bezhad no cemitério…………………………………………………...​96 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................. 10 

2 HOSSEIN SABZIAN, O IMPOSTOR............................................................. 23 

2.1 Sabzian, o primeiro outro em Close-Up........................................................... 23 

2.2 A subjetivação de Sabzian a partir da docuficção........................................ 29 

2.3 Sabzian e o Close-Up de uma época............................................................... 34 

2.4 A representação cinematográfica de Sabzian................................................ 37 

2.5 Outros impostores…………………………………………………………….. 43 

3 BADII, O SUICIDA……………...................................................................... 48 

3.1 Aonde vamos?!................................................................................................... 48 

3.2 Badii……………………………………………………………………………. 51 

3.2.1 Seria Badii homossexual?................................................................................... 53 

3.3  Sobre o suicídio………………………………………………………………... 56 

3.3.1  A comunicação de Badii………………………………………………………. 62 

3.4   Badii e o carro ………………………………………………………………… 71 

3.4.1 O soldado curdo………………………………………..………………………. 72 

3.4.2 O seminarista afegão…………………………………………………………... 74 

3.4.3 Bagheri, o taxidermista ……………………………………………………….. 77 

3.5 O segundo outro de Kiarostami ……………………………………………... 80 

4 BEZHAD, O ENGENHEIRO………………………………………………... 85 

4.1 Caminhos……………………………………………………………………… 85 

4.2 Bezhad…………………………………………………………………………. 87 

4.3  Bezhad e a aldeia……………………………………………………………… 92 

5 CONCLUSÃO………………………………………………………………… 99 

 REFERÊNCIAS ................................................................................................ 102 

   

   

   

   

 
 
 
 



10 
 

1 INTRODUÇÃO 
​ 

Como todo diretor, Abbas Kiarostami possui um filme de sua obra como favorito. 

Em diversas entrevistas este salientou que Close-Up (1990) é o seu melhor filme, pois foi uma 

obra que nasceu por si só, sem a intervenção dele na condução da produção (Kiarostami, 

2004). Sabemos que em toda realização audiovisual é necessário alguém que desempenhe a 

função de direção. Então, quando Kiarostami afirma que o filme nasceu por si só, evidencia 

uma tentativa de apagamento da figura do diretor na construção criativa de sua obra, ao 

mesmo tempo em que este se coloca no papel de espectador. 
 
Depois de Lição de Casa, estava a ponto de fazer outro filme sobre crianças. Alguns 
dias antes de iniciar as filmagens - estava tudo pronto - li em um jornal, na seção de 
cotidiano, uma matéria que falava de um indivíduo que pretendia fazer-se passar 
pelo diretor de cinema Makhmalbaf. Havia também uma entrevista com o acusado, 
que declarava: “Daqui por diante sou um pedaço de carne de um animal sem cabeça 
e podem fazer comigo o que quiserem” [...] Passados dois dias, percebi que a 
recordação da entrevista me perseguia, não saía de minha cabeça. Parecia que estava 
falando comigo, que eu era o público ao qual se dirigia, e que tinha de fazer algo por 
ele. Chamei o produtor Ali Reza Zarrin, pedindo-lhe para mudar o projeto. No dia 
seguinte, em vez de levarmos a câmera para uma escola, nós a levamos para uma 
prisão. Foi dessa inquietação que nasceu Close-Up (Kiarostami, 2004, p. 228-229). 

 

Se olharmos com atenção essa fala de Kiarostami, onde ele afirma sentir-se o 

público ao qual o impostor do cineasta iraniano Mohsen Makhmalbaf se referia, podemos 

perceber que em algum aspecto ele sente-se representado por este homem que se fez passar 

por Makhmalbaf. Logo, se existe uma identificação de Kiarostami na figura dessa pessoa 

impostora, este alguém é um possível outro do cineasta, explicando em partes, o sentimento 

de espectador que Kiarostami tem para com este. “Frequentemente não me sinto contente com 

minha personalidade e gostaria de ser um outro que não sou. Por isso gosto mais de Close-Up 

que de qualquer outro filme meu, seja porque a maior parte do tempo sou Sabzian” 

(Kiarostami, 2004, p.230).  

O impostor é Hossein Sabzian, um homem sem grandes recursos financeiros, 

fingindo ser um importante diretor cinematográfico e até este, de fato, encontrar Kiarostami 

pessoalmente, um alguém misterioso e desafortunado necessitando de uma redenção. Se 

Sabzian é uma figura que podemos afirmar ser o primeiro outro do diretor, isto significa que 

em sua filmografia existem outros personagens que também podem ser considerados outros 

de si do diretor, ocasionando em uma possível série de personagens que o representam.  

Ao adentrarmos a fundo em suas obras fílmicas, lermos e vermos diversas 

entrevistas sobre seus filmes e estudos sobre sua produção artística, podemos notar que 



11 
 

grande parte do cinema de Kiarostami centra-se em acontecimentos cotidianos sobre sua vida 

particular. “Os filmes de Kiarostami parecem sair uns dos outros, não apenas do sentido de 

‘obra completa’, mas de uma explicitação e de um questionamento cada vez mais profundo 

sobre ele mesmo e seu cinema” (Ishaghpour, 2004, p.150).  

Inicialmente suas obras convergiam em filmes que compunham um universo 

infanto-juvenil, mesmo que essas produções fossem comumente mais direcionadas para um 

público adulto (Kiarostami, 2004). As causas dessa abordagem de temas ligados à infância se 

deviam ao trabalho que ele exerceu no Instituto para o Desenvolvimento Intelectual da 

Criança e do Adolescente, chamada de Kanun. 

A entidade foi concebida, em 1965, pela Princesa Farah Diba, esposa do Xá (Rei), 

e tinha como propósito desenvolver atividades socioculturais para crianças, adolescentes e 

jovens. Kiarostami iniciou suas atividades na instituição entre os anos de 1969-1970 a convite 

de Ebrahim Forouzesh, na época diretor da Kanun e amigo próximo. Sendo o responsável por 

fundar o departamento de cinema da entidade que até então possuía apenas programas 

voltados para a pintura, literatura e teatro (Kiarostami, 2004). Os diretores que trabalhavam 

no espaço usufruíram de uma grande liberdade criativa. 
 

Acho que a principal ruptura no cinema iraniano aconteceu com as primeiras 
pesquisas cinematográficas feitas no interior do instituto. Nossos trabalhos eram 
depositários de uma reflexão ausente nos filmes daquela época. A tendência 
cinematográfica nesse período era, por um lado, o cinema comercial cujo único 
objetivo era divertir os espectadores e, por outro, alguns exemplos de cinema 
engajado, de difícil intelecção. Tínhamos liberdade para experimentar, livres da 
censura. O elemento decisivo foi o nosso público: era composto de crianças 
(Kiarostami, 2004, p. 200-2001). 
 

Nesse período, mesmo com tamanha independência criativa na Kanun e devido a 

esta ser uma entidade governamental, Kiarostami não se limitou apenas a produção de filmes 

infanto-juvenis, mas também realizou obras encomendados pelo governo (que em sua maioria 

não falavam sobre crianças) e algumas produções com uma temática mais voltada para um 

público adulto. Sabendo da versatilidade temática e da propulsão de filmes realizados por 

Kiarostami ao longo de sua trajetória como cineasta, realizados durante um período de 47 

anos1, esta pesquisa não pretende fazer uma categorização do cinema do diretor, mas resgatar 

partes de sua trajetória fílmica a fim de poder delimitar um campo de pesquisa favorável à 

questão a que esta dissertação pretende dedicar-se que são os outros de si nas obras do diretor.  

1 A primeira produção de Kiarostami foi o curta ficcional O Pão e o Beco (1970) e o último filme do diretor foi o 
longa experimental 24 Frames (2017), lançado postumamente, pois Kiarostami veio a falecer em 2016, em 
virtude de um câncer gastrointestinal.  



12 
 

Se observarmos os filmes que englobam essa temática infanto-juvenil podemos 

destacar as obras: Onde Fica a Casa do Meu Amigo? (1987) e Lição de Casa (1989). No 

primeiro filme, Kiarostami conta a história de Ahmad, que ao perceber que ficou com o 

caderno do seu colega de classe Mohammed Nematzadeh, decide ir em busca do colega a fim 

de lhe entregar o objeto. Ahmad traça uma jornada individual na qual as figuras de 

autoridades como o professor, a mãe e o avô apenas o atrapalham. Somente uma pessoa o 

apoia, um ex-marceneiro idoso, mas não atinge êxito. Ahmad apenas encontra Nematzadeh na 

escola, entregando o caderno com a lição de casa do amigo feita, ambos desenvolvem uma 

amizade e cumplicidade.  

Segundo Kiarostami (2004), a premissa do filme surgiu a partir das vivências 

escolares de um dos seus filhos que na época possuía idade semelhante ao protagonista 

Ahmad e a um relato escrito por um professor sobre uma aluna que fazia as suas próprias 

atividades e também as de suas colegas de classe. Entretanto, tais situações não foram capazes 

de fazer Kiarostami realizar a produção, mas sim o senso de lealdade de uma amiga pessoal, 

como podemos ver nesse trecho: 
 

A faísca que me levou a filmar, no entanto, origina-se em um pequeno episódio 
acontecido com uma amiga. Certo dia, ela foi a minha casa para jantar e saiu para 
comprar cigarros para alguém. Esperamos por ela muito tempo. Finalmente, ficamos 
sabendo que ela percorrera, à noite, seis quilômetros, tudo para não voltar para a 
casa sem cigarros. Esse sentido de responsabilidade me impressionou, e eu quis 
exprimi-lo no filme (Kiarostami, 2004, p. 221). 

 

Ou seja, o personagem principal de Onde Fica a Casa do Meu Amigo?, Ahmad, é 

uma projeção da atitude da amiga pessoal do diretor que se empenhou a encontrar e comprar 

cigarros a alguém. Além disso, tal reflexo não seria limitado apenas a essa conhecida, mas 

também a uma vivência particular de um dos filhos do cineasta e, claro, a garota que fazia as 

atividades da amiga. Já sobre o filme Lição de Casa, Kiarostami (2004) afirma que: “Não 

considerava esse trabalho um verdadeiro filme, mas uma pesquisa de caráter pessoal”. Os 

motivos para a realização da produção se devem ao fato de, na época em questão, Kiarostami 

ser divorciado e o responsável legal pelos seus dois filhos, acabando por também ser a pessoa 

destinada a ajudá-los com as tarefas escolares (Kiarostami, 2004).  
 

Voltava para casa cansado e não tinha vontade de responder às suas perguntas, 
cheguei até a bater neles. Percebi, então, que se tratava de um problema sério e 
queria saber como os outros enfrentavam. Não se tratava de rodar um documentário, 
mas de ir à escola de meu filho para ver o que se passava (Kiarostami, 2004, p. 225).  

 
Isto é, Lição de Casa surge da busca de Kiarostami entender como ele poderia 

orientar melhor seus filhos em relação às atividades escolares. Para isso, o diretor decidiu ir à 



13 
 

instituição de ensino onde seus filhos estudavam e fazer perguntas a outras crianças, se estas 

eram auxiliadas em casa e como, e a alguns pais, se estes ajudavam as suas crianças nas 

tarefas escolares. Kiarostami (2004) comenta que, ao ser lançado, o filme gerou um impacto 

relevante na sociedade iraniana, ocasionando em uma reflexão sobre o modo como os pais 

tratavam suas crianças e afirmando ter se tornado mais íntimo e compreensivo com seus 

próprios filhos por causa da produção.  

Nas duas obras notamos que o diretor parte de um acontecimento cotidiano 

possível e o converte em uma realidade potencializada, e isso se aplica, além da relação 

diretor-personagem, também ao modo como escolhe os temas de seus filmes e os transcreve 

nas telas. “Criam-se os sentimentos, assim como se criam os lugares para ambientar as 

histórias. Partimos de um material preexistente, concreto e tangível, e depois damos vida a 

acontecimentos que transformam esse mesmo material” (Kiarostami, 2004, p. 224).  

Nessas duas produções observamos também que há uma reprodução de si do 

diretor, mas de maneira indireta, pois Kiarostami comenta sobre tópicos de suas vivências 

pessoais e de conhecidos que o rodeiam. Em Onde Fica a Casa do Meu Amigo? e em outros 

filmes semelhantes desse período, o cineasta não usa de nenhum personagem para de fato o 

representar fisicamente, entretanto, em Lição de Casa o diretor se coloca nas filmagens da 

produção para cobrir um furo narrativo e montar melhor as cenas. Sobre esse estar de frente às 

câmeras nesta película, Kiarostami faz um comentário curioso a respeito de sua imagem que 

irá reverberar em suas produções mais maduras futuramente: 
 

Àquela altura, eu não gostava de minha imagem. Sobretudo por causa dos óculos, 
que não posso tirar devido a um problema de vista, e por isso não queria que me 
filmassem. Contudo, uma vez que eu não sabia como resolver a questão, após dois 
ou três meses de trabalho, decidi voltar a câmera para mim e repetir, numa espécie 
de playback, as frases que havia pronunciado enquanto filmava (Kiarostami, 2004, 
p. 227). 
 
 



14 
 

Figura 1 - Kiarostami em cena de Lição de Casa. 

 

Fonte: Filme Lição de Casa.  

 

Essa reprodução de si e de seu cotidiano não prevalece apenas nos filmes 

infanto-juvenis, mas também nos seus primeiros filmes com uma temática mais adulta, porém 

de maneira contida. O Relatório (1977) é o que podemos considerar o primeiro filme de 

Kiarostami com uma temática adulta. Nesta produção existe a presença de um protagonista 

homem e adulto com questões que tratavam sobre a corrupção governamental, violência 

doméstica e problemas conjugais. Kiarostami (2004, p. 212) comenta que: “Inspirei-me em 

duas famílias que conhecia e que juntei numa só por exigências de roteiro. O resultado é um 

filme que funde as necessidades de um homem em seu trabalho com os problemas que tem 

com sua mulher. É um filme muito sombrio”.  

Além disso, Kiarostami (2004, p.212) afirma que: “Intitulei O Relatório porque 

queria que fosse uma espécie de relato minucioso da vida daqueles anos em Teerã2, das 

pressões estrangeiras que as pessoas suportavam, de seus problemas financeiros e do trabalho 

clandestino”. É um filme que não pode ser considerado um marco na cinematografia do 

diretor, mesmo tendo recebido boas críticas a produção estreou no mesmo ano que ocorreu a 

Revolução Iraniana, ocasionando posteriormente em um ostracismo da obra (Kiarostami, 

2004).  

Embora seja um filme mais maduro e também baseado em uma experiência 

pessoal do cineasta, o protagonista da película não é o que podemos afirmar ser um outro de 

Kiarostami. Por isso Close-Up é um filme que se torna referência na filmografia do diretor 

por termos na figura de Sabzian o que podemos creditar como o primeiro outro de Kiarostami, 

sendo também a produção que dá início a uma série de filmes com um conteúdo mais maduro 

de forma sequenciada.  

2 Capital do Irã.  



15 
 

Isto é, durante os anos de 1970 a 1990, Kiarostami realiza uma série de produções 

com temáticas mistas, mas dando mais ênfase à produção de filmes com conteúdos voltados à 

infância. Se pegarmos os filmes subsequentes a Close-Up e produzidos ao longo da década de 

1990, temos: E a Vida Continua (1992); que retrata a peregrinação de Kiarostami e um de 

seus filhos ao vilarejo de Koker, onde foi rodado o filme Onde Fica a Casa do Meu Amigo?. 

Três anos após as gravações deste, em 1990, ocorre um terremoto de larga escala que destruiu 

toda a região de Koker e cidades próximas. Milhares de moradores morreram soterrados, 

povoados inteiros destruídos, muitas crianças desaparecidas e órfãs. Preocupado com os dois 

protagonistas do filme que habitavam a região, o cineasta decide visitar o local em busca 

deles (Kiarostami, 2004). Nesta obra, o ator Farhad Kheradmand interpreta um suposto alter 

ego do diretor. Como Kiarostami, Farhad cruza o país junto com Puya, seu filho na trama, em 

busca de encontrar as duas crianças protagonistas de Onde Fica a Casa do Meu Amigo?. 

Através das Oliveiras (1994) aborda a história de um jovem casal, Hossein e 

Tahereh, que decidem casar-se um dia após o terremoto. O casal é apresentado pela primeira 

vez em E a Vida Continua e como afirma Kiarostami (2004), a motivação de aprofundar a 

relação de ambos em um filme deve-se a uma queixa da atriz Tahereh sobre Hossein que nos 

bastidores das filmagens a pediu em casamento. A construção do filme se dá através de um 

falso documentário metalinguístico. Para retratar o romance de Hossein e Tahereh, Kiarostami 

decide reconstruir a realidade e o set de E a Vida Continua. 

O filme inicia-se com o ator Mohamad Ali Keshavarz, afirmando que foi 

contratado para fingir ser o diretor do filme e informando que os demais atores serão 

contratados no local. Estamos vendo os bastidores das gravações de E a Vida Continua. 

Farhad Kheradmandi que é o alter ego de Kiarostami, na obra anterior, aqui, é um duplo ator, 

pois reencena a si próprio e o papel de diretor do filme passado. Tanto Keshavarz e 

Kheradmandi são representações de Kiarostami.  

Gosto de Cereja (1997) apresenta a história de Badii, um homem na casa de seu 

cinquenta e poucos anos que sai vagando, em seu carro, em locais onde há uma concentração 

de pessoas desempregadas e a margem da sociedade, a fim de encontrar alguém que possa 

realizar um trabalho para ele. O ofício é simples, à noite Badii irá tomar uma quantidade 

considerável de comprimidos, se deitará em uma cova e deixará perto dela um montante de 

dinheiro. A pessoa escolhida irá pela manhã ver a cova e vai chamá-lo pelo nome duas vezes, 

se Badii responder é para o socorrer, se não, é para cobri-lo com a terra e levar a quantia para 

si.  



16 
 

A produção que foi premiada com a Palma de Ouro3, no Festival de Cinema de 

Cannes em 1997, remete, novamente, ao interesse que Kiarostami passou a ter logo após o 

terremoto, sobre a morte, a relação desta com a vida e a continuidade da vida após uma 

tragédia mortal. O que faz com que possamos supor que Badii é um outro do cineasta, é o 

modo como o filme foi construído:  
 

Até então, eu costumava escrever os roteiros em casa, sozinho, e só depois saía para 
encontrar as locações. Daquela vez, fiz o contrário: saíamos de carro, meu filho e eu, 
e levávamos conosco uma câmera para trabalhar diretamente no local – sem roteiro. 
Era uma experiência nova. Captava sensações especiais dos lugares que me 
rodeavam. Meu filho filmava mesmo sem saber exatamente o que, enquanto eu 
procurava interpretar os papéis de todos os personagens. Quando, depois, 
encontramos o ator principal, em vez de mandar que lesse um roteiro, 
mostramos-lhe o vídeo. Assim, ele só teria de reproduzir aquilo que vira na fita 
cassete, substituindo a minha cabeça pela dele. (Kiarostami, 2004, p. 246-247) 

 
O Vento nos Levará (1999) trata a história do engenheiro Bezhad que viaja com 

um grupo de amigos, a um vilarejo no Vale Negro do Curdistão Iraniano, com o intuito de 

acompanhar a morte de uma idosa, a fim de gravar uma cerimônia tradicional fúnebre 

pós-morte do povoado (Kiarostami, 2004). Ainda pesquisando as fronteiras entre vida-morte, 

mais uma vez temos na figura de Bezhad uma representação de Kiarostami, pois assim como 

em E a Vida Continua e Através das Oliveiras o protagonista do filme, mesmo neste caso 

sendo um engenheiro, também é um diretor de televisão. Além disso, se podemos considerar 

Close-Up como o primeiro filme que dá início a essa reprodução em escala do cineasta em 

sua filmografia, em O Vento nos Levará, temos uma consciência de Kiarostami sobre a 

reprodução de si em suas obras. 
 

O Vento nos Levará mostra o quanto de mim existe nos filmes que dirijo. Embora 
seja difícil e até inútil fornecer um percentual exato, não posso negar que em cada 
um desses personagens existe um pouco de mim: um habitante de Teerã, certa fase 
de minha vida, eu como cineasta e as perguntas que me faço (Kiarostami, 2004, 
p.252).  

 
Como podemos notar, ao longo dos filmes produzidos por Kiarostami durante a 

década de 1990, existe uma ausência de obras que retratam a criança. Na maioria desses 

filmes há um personagem homem, de meia idade, sempre no papel de protagonista, atuando 

no papel de diretor de cinema - exceto Badii, cuja profissão não sabemos ao certo. Além 

disso, é possível notar nesses personagens, em maior ou menor grau, um sentimento de 

impostor sobre si e a busca de uma possível redenção sobre eles próprios, algo ou alguém.  

3 Prêmio mais importante do Festival de Cinema de Cannes que é dado ao melhor filme longa-metragem do 
Festival.  



17 
 

Para esta pesquisa, as produções a serem trabalhadas serão aquelas realizadas nos 

anos de 1990, pois como observamos é uma década no qual todas as produções do diretor 

possuem as características necessárias de personagens que podemos compreender como uma 

representação de Kiarostami. Dos anos 2000 em diante, ele se mantém ativo, mas 

desenvolvendo filmes com temáticas ainda mais diversas e até experimentais, como já 

mencionado. Nessa época, as produções com personagens homens e no papel de diretor vão 

cessando, sendo a única exceção o filme Ten (2002), que retrata a história de Mania, uma 

taxista divorciada, recém-casada com outro homem e a relação dela com seu filho e suas 

passageiras.  

O filme se passa inteiramente no carro e Mania possui uma caracterização 

bastante semelhante a Kiarostami: os óculos escuros, a feição séria, o ato de percorrer a 

cidade com o carro - marca registrada de Kiarostami em grande parte de seus filmes - e a 

troca de reflexões entre Mania e suas clientes. É a primeira vez que temos em uma produção 

do diretor uma mulher como protagonista e tratando de questões que envolvem a vida pessoal 

e complexa das mulheres iranianas. Segundo o crítico de cinema espanhol Alberto Elena 

(2002), a representação é tão fundamental nas obras do cineasta que os óculos escuros de 

Mania são uma representação direta de Kiarostami, já que os óculos escuros são uma marca 

registrada do cineasta.  

 

Figura 2 - Abbas Kiarostami e Mania. 

 

Fonte: Google Imagens. 

 

Sendo esses personagens representações de si e tais reproduções do eu múltiplas, 

podemos julgá-los, em uma primeira perspectiva, como já falado, outros do diretor. 

Entretanto, Kiarostami não usa seus personagens apenas e exclusivamente para retratar seus 

conflitos sobre algo ou alguém, mas dá a eles possibilidade de serem sujeitos de si, e não 



18 
 

apenas objetos, na medida em que têm sua história contada por alguém em posição de sujeito. 

Na maioria de seus filmes, o diretor faz uso de não-atores que também interpretam a si. Assim 

dizendo, Kiarostami representa a si mesmo em sua cinematografia a partir de seus 

personagens em uma relação de alteridade para com estes e não os colocando apenas como 

um outro de si.   

Partindo do princípio de que os personagens que o representam, além de serem 

outros de si, também são sujeitos de si, logo, esses outros do diretor se bifurcam em: o outro 

de si como semelhante a Kiarostami e o outro de si que é completamente o oposto de 

Kiarostami. A fim de um melhor entendimento dessa questão, podemos explicitar que o outro 

de si que nada se assemelha a Kiarostami são os não-atores encenando um eu próprio, porém 

esse eu encenado não é de fato um eu real. Além disso, esses não-atores são usados para 

exprimir uma impressão do real, por isso, na maioria das vezes, eles são escolhidos porque 

possuem uma personalidade e aparência que se assemelha a ideia perpassada no filme. Isto é, 

as falas, pensamentos e persona que o não-ator exprime no filme, mesmo também sendo sua 

própria, é influenciada e manipulada a partir da própria ideia e personalidade de Kiarostami. É 

nessa linha tênue que essa pesquisa se solidifica, por isso, não é de interesse deste trabalho 

apontar e explicar como essas duas questões se estruturam de forma isolada, mas sim entender 

como elas em conjunto são formuladas, usadas e representadas na criação desses personagens 

que ao mesmo tempo são e não são Kiarostami.  

Essas duas concepções apresentadas aqui se atravessam desde o princípio da 

significação da palavra outro, pois ao buscarmos seu significado no Dicio, Dicionário Online 

de Português (2023), há as seguintes definições: “Que não é o mesmo; distinto e diferente” e 

“De teor idêntico; semelhante”. Logo, tais conceitos não podem vir de formas isoladas, já que 

um outro também é um mesmo, ambos coexistem entre si. Tal ponto de vista não se limita 

apenas ao tema do outro em si, mas também em relação ao sujeito. Partindo do princípio de 

que o outro não é um só e aquele que difere, por consequência o sujeito coexiste a partir do 

outro.  

O que seria então um sujeito? Voltando-se ainda para a definição do Dicio, 

Dicionário Online de Português (2023) um sujeito é: “Qualquer pessoa; Subordinado; Que 

obedece sem se opor; Que apresenta uma tendência ou inclinação para; e Suscetível”. Como 

podemos perceber, a partir desses conceitos, um sujeito pode ser qualquer pessoa, mas é 

alguém que necessita da presença de um outro para ter sua função definida em sociedade, por 

isso, o contrário (outro) também se faz necessário para se estar iniciando assim uma relação 

de alteridade em ambos os casos: outros e sujeitos. É importante destacar que, esta pesquisa 



19 
 

não pretende realizar uma conceituação sobre a definição de sujeito e outro, mas sim destacar 

a variabilidade nos sentidos e usos possíveis desses termos.  

Sabendo que ambos, sujeito e outro, precisam um do outro para existir e 

entendendo que estamos inseridos em um corpus social no qual se exige a necessidade de uma 

relação constante, inseparável e dependente de alguém para se estar, em uma primeira 

perspectiva, somos capazes de entender que a partir dessa relação há uma demanda 

organizacional de conduta para conviver neste meio social. Para Lacerda (2008), Foucault 

acreditava em uma forma de poder no qual se produziam verdades sobre um sujeito/indivíduo 

com base em sua relação com as formas de saber, sendo esse poder advindo do exame, da 

vigilância e da normalização. Portanto, em um corpus social existem aqueles que estão dentro 

dessa norma vigente e os que estão fora desta conduta. No livro Memórias da Plantação: 

Episódios de Racismo Cotidiano da teórica decolonial e multiartista Grada Kilomba (2019), 

esta aborda os seguintes conceitos de sujeitos e outros; derivados da teórica feminista e 

antirracista bell hooks:  
 

Como sujeitos, as pessoas têm o direito de definir a sua própria realidade, 
estabelecer as suas próprias identidades, nomear a sua história. Como objetos, a 
realidade de uma pessoa é definida por outros, a sua identidade é criada por outros, a 
sua história é nomeada apenas de maneiras que definem a sua relação com aqueles 
que são sujeitos (hooks, 1989, p. 42-43, tradução nossa)4. 

 
Para Kilomba (2019) e hooks (1989), o outro é alguém segregado da norma 

vigente e posto em um papel de subalternização, um indivíduo que está à mercê daqueles que 

são considerados sujeitos na sociedade em que vivem. Por isso, as autoras usam a palavra 

objeto, porque o outro, em sua maioria, não é interpretado como semelhante, mas sim como o 

que difere. Sabendo dos códigos de condutas sociais que regem as sociedades o que destoa 

não é aceito, logo este fica a margem, sendo tratado de maneira animalesca, ou seja, 

objetificado.  

Kilomba (2019) afirma que, a partir do ato da escrita é possível transformar-se em 

sujeito. Ter sua história e identidade descritas por si próprio, tira a oportunidade de esta ser 

contada por outro alguém, de forma que tal posicionamento a resguarda de uma objetificação 

de si pelo outro. Nesse livro, a teórica conta sua história por meio do ato da escrita, se 

relacionamos tal postura a Kiarostami, assim como Kilomba, o diretor trabalhou em diversas 

frentes artísticas, porém o seu principal meio de expressão é a arte cinematográfica.  

4 Trecho original: As subjects, people have the right to define their own reality, establish their own identities, 
name their history. As objects, one’s reality is defined by others, one’s identity created by others, one’s history 
named only in ways that define one’s relationship to those who are subject. 



20 
 

Sabendo que Kiarostami se narra a partir de seus personagens em um meio 

fílmico é com base nesse lugar e na criação desses personagens para este meio que essa 

pesquisa se centra. Tal aspecto é bastante conflituoso, especialmente para a pessoa que vos 

escreve, pois há uma tendência já bastante estudada e reivindicada por críticos, cinéfilos e 

teóricos de cinema em geral: quem é Kiarostami? Em muitos momentos essa pesquisa se 

desdobrou para tentar adentrar a níveis psicológicos do cineasta, tentando decifrar Kiarostami 

a partir de seus filmes, embora se saiba que o próprio diretor não defendia um cinema 

narrativo passível de entendimento. “Penso que, se queremos que o cinema seja considerado 

uma forma de arte maior, é preciso garantir-lhe a possibilidade de não ser entendido” 

(Kiarostami, 2004, p. 182). O diretor buscava realizar produções que pudessem ser vistas, mas 

sem mostrar tudo, instigando assim uma maior capacidade intelectual dos seus espectadores, o 

que ele defendia ser um cinema incompleto (Kiarostami, 2004).  

A fim de entender tais relações que Kiarostami desenvolve com seus personagens, 

esta pesquisa irá se debruçar em focar sua análise neles, pois partindo do pressuposto de que 

os conhecendo, saberemos, em partes, as razões que levaram Kiarostami a buscar se 

assemelhar com esses personagens e assim compreenderemos as particularidades que os 

fazem ser completamente opostos ao diretor. Assim, poderemos ter uma melhor visualização 

da construção da subjetificação representativa de si do cineasta, com base em seus 

personagens. 

Para essa análise os filmes escolhidos foram: Close-Up, Gosto de Cereja e O 

Vento nos Levará, o motivo para essa escolha deve-se ao fato de que nessas obras, além de 

termos personagens que se assemelham ao diretor esteticamente e reproduzam alguma ideia 

sua, eles são focados em si mesmo e exalam uma latente outridade. Em E a Vida Continua, 

mesmo que Farhad Kheradmand seja um outro do diretor, este centra sua busca solitária em 

encontrar as crianças protagonistas de Onde Fica a Casa do meu Amigo? Essa procura o leva 

a conexões que o fazem descobrir a vida na região. Já Através das Oliveiras é um making off 

de E a Vida Continua, por retratar um filme anterior isto o fez não ser incluído na análise.  

Para além de outros de si e outros de Kiarostami, os filmes aqui analisados, 

excluindo Close-Up que, para o estudo da outridade na cinematografia do diretor, deve ser 

obrigatoriamente analisado, Gosto de Cereja e O Vento nos Levará possuem em sua temática 

a morte. Nos dois filmes excluídos deste trabalho a morte se faz presente, porém esses 

personagens não se centram exclusivamente a esse tema. Kheradmand busca encontrar os dois 

garotos com vida e Hossein almeja unir-se em matrimônio com Tahereh. Ambos procuram a 

vida no meio dos destroços causados pelo terremoto. Já Badii é um personagem que busca 



21 
 

alguém para ajudá-lo em seu suicídio e Bezhad vai a vila de Siah Dareh no Curdistão Iraniano 

acompanhar a morte de uma idosa, a fim de documentar uma celebração fúnebre realizada 

pelos aldeões do vilarejo. Ou seja, dois personagens centrados na perspectiva da morte. 

Os filmes escolhidos para esta dissertação centram-se na perspectiva da outridade 

de si de Kiarostami e na outridade de si desses personagens. Em campos menores, mas 

profundamente significativos há um sentimento de impostor que ocasionam a uma vontade de 

exílio e morte que, excluindo Sabzian, esses personagens demonstram. O teórico de cinema e 

um dos grandes pesquisadores sobre a obra de Kiarostami no Brasil, Jean-Claude Bernardet, 

cita que os filmes são interpretados a partir de uma suposição particular de quem olha e não 

do que eles são de fato. 
 

Quase sempre quando falamos de filmes, não é deles que falamos, e sim dos 
andaimes interpretativos que erguemos em volta deles. Quando a obra é narrativa ou 
expositiva, a nossa ilusão até pode ter algum fundamento, mas em geral nosso 
discurso se refere ao enredo e às suas possíveis significações psicológicas, morais 
sociais ou outras. (Bernardet, 2004, p. 17) 

 
Ao olhar para esses filmes, busco entender e compreender quem é Kiarostami e os 

motivos que o levam a se sentir um impostor, por isso, foi essencial buscar além do que só os 

filmes poderiam oferecer, foi necessário olhar para o diretor, para as suas falas, sobre seu 

método criativo a fim de entender como pensa e realiza o cinema.  

Desse modo, para a análise metodológica desses objetos foi necessário um olhar 

múltiplo, por isso, foi escolhido duas metodologias a fim de melhor analisar tais filmes. 

Sendo um dos métodos utilizados a análise fílmica narrativa da obra a partir do uso de uma 

série de entrevistas, falas e depoimentos de Kiarostami sobre si e seus filmes. A utilização 

destas declarações próprias do diretor encaixa-se na Teoria dos Cineastas que será a outra 

base metodológica a ser utilizada nesta pesquisa. “A Teoria dos Cineastas propõe um caminho 

metodológico incomum no contexto das investigações no campo cinematográfico, pois busca 

a perspectiva teórica dos cineastas diante de seus atos artísticos criadores.” (Graça; Baggio; 

Penafria, 2015, p.21).  

Como diria Etienne Samain (2012), a imagem carrega consigo uma sucessão de 

pensamentos, o pensamento de quem realizou a obra, o pensamento da obra em si e daqueles 

que a olham; o seu público. O uso por si só da Teoria dos Cineastas se torna problemática pelo 

fato de que usar as falas do diretor como suporte teórico pode levar a uma determinada visão 

que pode não condizer com o que o filme perpassa. Ou seja, os filmes são objetos 

independentes por si só para além do que foi idealizado pelo seu diretor. “À imagem, um 

‘pensamento’ que lhe seria próprio. A imagem teria uma ‘vida própria’ e um verdadeiro poder 



22 
 

de ideação [...] ao se associar a outras imagens” (SAMAIN, 2012, p.23).  Por isso, será 

necessário um entrelace com as imagens expostas dos filmes e as falas de Kiarostami. 

Sobre o referencial teórico, uso nesta dissertação os teóricos, cineastas e críticos 

de cinema já familiarizados com o trabalho de Kiarostami e que produzem conhecimento 

científico sobre as produções do diretor, sendo os principais: o brasileiro Jean Claude 

Bernardet, o crítico de cinema e professor iraniano Youssef Ishaghpour, os críticos e teóricos 

cinematográficos iranianos Hamid Dabashi, Hamid Naficy e a pesquisadora e professora 

brasileira Alessandra Meleiro; e os franceses Michel Ciment, Stéphane Goudet e Serge 

Toubiana.  

Além disso, como já comentado, utilizo uma série de falas do próprio Kiarostami 

e de outros cineastas como o iraniano Jafar Panahi e a brasileira Sandra Kogut. Já para 

abordar questões sobre o próprio cinema, os autores principais são Bill Nichols, Jean Louis 

Comolli, Rubens Caixeta e César Guimarães. Para abarcar a questão religiosa foi usado o 

historiador Peter Demant, o Nobre Alcorão e Bernard Lewis. Além disso, essa dissertação 

fará o uso das autoras Grada Kilomba, Bell Hooks e Toni Morrison para abordar os conceitos 

de outridade e sujeito. Há também uma série de outros autores usados neste trabalho a fim de 

conceituar as ideias aqui expostas sendo alguns deles: Fernando Segolin, Émile Durkheim e 

Gustavo Bernardo.5 

 

5 Este é apenas um apanhado com os autores principais. 



23 
 

2 HOSSEIN SABZIAN, O IMPOSTOR 
 

2.1. Sabzian, o primeiro outro em Close-Up 
 

Eis aqui a premissa de Close-Up: um dia no ônibus, um homem chamado Hossein 

Sabzian lia o folheto do filme O Ciclista (1987), de Mohsen Makhmalbaf. Ao seu lado estava 

uma senhora chamada Mahrokh Ahankhan, que também estava interessada pelo livro. A Sra. 

Ahankhah começou a conversar com ele sobre o folheto e em um determinado momento o fez 

as seguintes perguntas: “Foi você quem escreveu esse livro?”; “Você é o Sr. Makhmalbaf?”. 

Empolgado com o interesse efusivo da Sra. Ahankhah, Sabzian respondeu que sim, ele tinha 

escrito o livro que tinha nas mãos, e que era o importante diretor de cinema Makhmalbaf.  

Entretanto, Sabzian era apenas um vendedor porta a porta e estampeiro desempregado, com 

limitada mobilidade social, abandonado pela esposa e com a missão de sustentar a mãe idosa 

e o filho pequeno, mas que possuía um grande apreço pelo campo cinematográfico. 

Em uma determinada cena de Close-Up, Sabzian comenta: “Quando criança, eu 

sempre ia ao cinema com meus amigos e brincava de fazer filmes. Porém, eu não tinha 

recursos financeiros e reprimi meu interesse pela arte”. Tal fala rememora um desejo inocente 

dos tempos de criança de Sabzian, que podemos usar como justificativa para sua atitude de se 

passar pelo cineasta Makhmalbaf. Entretanto, tal argumento seria incompleto, há algo mais 

nas entrelinhas dessa fala em questão, já que, para fingir ser uma outra pessoa é necessário 

performar esse outro. Essa performance induz, momentaneamente, um abandono de si para 

viver a realidade de um outro, existindo a possibilidade de uma nova construção do real.  

Segundo Schechner (2006, p.29): “Performances marcam identidades, dobram o 

tempo, remodulam e adornam o corpo, e contam estórias”. Sabzian não performa apenas 

Makhmalbaf, Sabzian também performa e busca a si, ele não se abandona completamente, 

pois, além de momentâneo, o ato de representar está intrinsecamente ligado a uma restauração 

de comportamento, onde a todo o momento, desde a infância, estamos a performar papéis 

socioculturais impostos a nós.  
 

O comportamento restaurado é o processo principal de todos os tipos de 
performance, seja na vida cotidiana, na cura, nos ritos, em ações, e nas artes. O 
comportamento restaurado está ‘lá fora’, aparte do ‘eu’. Colocando em palavras 
próprias, o comportamento restaurado ‘sou eu me comportando como se fosse outra 
pessoa’, ou ‘como me foi dito para fazer’, ou ‘como aprendi’ (Schechner, 2006, p. 
35).  

 
Vemos isso em uma das cenas do tribunal, já próximo ao fim do filme, no qual 

Kiarostami faz o seguinte questionamento a Sabzian: “Depois de interpretar esse papel, você 



24 
 

acha que é melhor ator do que diretor?”, Sabzian responde: “Acredito que prefira ser ator. 

Acho que poderia expressar todas as experiências ruins que tive e todo o sofrimento que senti 

dentro de mim. Eu gosto de pensar que poderia expressar esses sentimentos através da 

representação” (Close-up, 1990). Mais adiante, quando Kiarostami pergunta a Sabzian qual 

papel este estava representando, o seu próprio ou de Makhmalbaf, este responde: “Eu estou 

falando sobre o meu sofrimento. Isso não é representação. Eu estou falando do fundo do meu 

coração. Para mim a arte é uma extensão do que você realmente sente” (Close-up, 1990). 

Mais algumas perguntas depois, Kiarostami questiona: “Que papel gostaria de interpretar?”, 

Sabzian responde: “O meu mesmo” (Close-up, 1990). 

Essa busca de si ao interpretar Makhmalbaf está associada a uma mudança de 

ótica sobre ele próprio, um novo olhar para além do que é oferecido a pessoas como ele. Se 

associarmos essa transformação do real a partir de uma perspectiva cinematográfica, 

percebemos que Sabzian vê o cinema como um meio de modificar mundos, pessoas e 

situações. Ishaghpour (2004, p.101) afirma que: “Ter a própria imagem talvez permita escapar 

ao fluxo ininterrupto, ao magma anônimo do qual fazemos parte, ser escolhido, distinguido, 

diferente da massa dos sem-nomes desta terra”. Entretanto, Sabzian por si só não é capaz de 

transformar sua imagem a partir dos meios cinematográficos, ele ainda está no campo da 

estratificação social e no papel de espectador. Por isso o interesse da Sra. Ahankhah sobre ele, 

alguém até então acostumado a estar em uma posição de subalternidade, o fez negar sua 

verdadeira identidade e performar um suposto Makhmalbaf. Se passar por uma outra pessoa 

não é uma atitude louvável, entretanto, essa foi a única forma, até então, que Sabzian achou 

plausível de ter sua voz ouvida, ser notado como alguém importante e interessante. Fingir ser 

Makhmalbaf foi uma maneira de Sabzian tornar-se um sujeito e sair da condição de outro.  

Como vimos, segundo hooks (1989) o sujeito é alguém que tem o direito de 

definir sua própria identidade. Em sua maioria, as pessoas consideradas como sujeitos, 

pertencem a um determinado padrão social. O modelo social da imagem de um homem 

muçulmano, tanto xiita, quanto sunita, é a imagem de um homem temente a Alá, que segue e 

pratica a doutrina, que é justo, alguém que não trapaceia, que provê a sua família e os seus e, 

principalmente, alguém que não é idolatra6.  

Isto quer dizer que a imagem que Sabzian tem de si e de outros como ele, é a de 

uma figura colocada em um papel de outremização. Pois, o sujeito masculino iraniano ideal, 

6 Fonte: O Conceito de Masculinidade no Islam. Iqara Islam. Disponível em: https://iqaraislam.com/o- 
conceito-de-masculinidade-no-islam. Acesso em: 12 mai. 2023. 
 

https://iqaraislam.com/o-


25 
 

está distante da figura dele próprio, pois este é alguém que trapaceia, é idólatra (a admiração a 

Makhmalbaf e ao cinema) e aparentemente não virtuoso. Além de ser um homem que não 

consegue se quer prover a sua família. Ele se vê como um outro de si, logo, não é uma pessoa 

que merece um olhar empático, no caso dele, nem de si mesmo, e sem o poder de ter sua 

identidade validada como significante.  

Morrison (2019) menciona que cada vez mais as imagens são usadas para a 

construção de conhecimento e desconhecimento. “Ao provocar a linguagem ou eclipsá-la, 

uma imagem pode determinar não apenas o que sabemos ou sentimos, mas também o que 

acreditamos que vale a pena saber sobre o que sentimos” (Morrison, 2019, p. 61).  

Já bell hooks (1989, p. 43) afirma que:  
 

Toda luta libertadora começou por grupos de pessoas que foram vistas como objetos 
começou com um processo revolucionário em que eles afirmam que são sujeitos. É 
esse processo que Paulo Freire enfatiza: ‘não podemos entrar na luta como objetos 
para depois nos tornarmos sujeitos’. Os oprimidos resistem identificando-se como 
sujeitos, definindo sua realidade, moldando sua nova identidade, nomeando sua 
história, contando sua história.7 
 

Porém, Sabzian não inicia seu processo de subjetificação de si reivindicando-se 

como sujeito, mas ainda em um papel de objeto, pois ao invés de exigir ser visto como um 

sujeito pelo corpus social que ocupa, este preferiu performar Makhmalbaf. Uma das possíveis 

causas para isso pode ser explicada em uma cena, no qual Sabzian menciona uma outra razão 

que o levou a fingir ser o diretor e desabafa sobre o seu sentimento de outremização:  
 

Eu sinto a necessidade, quando estou deprimido ou cheio de preocupações, de 
expressar a angústia da minha alma, todas as minhas aflições, que ninguém quer 
ouvir. Então, quando encontro um homem bom, que mostra todos os meus 
sofrimentos nos seus filmes, me dá vontade de assisti-los repetidamente. Um homem 
com a coragem de retratar pessoas que brincam com a vida dos outros, os ricos 
indiferentes às necessidades básicas dos pobres. Que são, basicamente, necessidades 
econômicas (Close-up, 1990). 

 
Notamos também que Sabzian é alguém a quem foi negado um desenvolvimento 

artístico pela sua condição socioeconômica, restando a este o papel de espectador. Estar na 

posição de público é, em sua maioria, integrar um bloco receptivo e não o de formação. Sendo 

necessária a aproximação de um agente de criação e propulsão dessa engrenagem, que nesse 

caso este associa a Makhmalbaf. Por ser um diretor de cinema, Makhmalbaf é um indivíduo 

7 Trecho original: Every liberatory struggle initiated by groups of people who have been seen as objects begins 
with a revolutionary process wherein they assert that they are subjects. It is this process that Paulo Freire 
stresses: “we cannot enter the struggle as objects in order later to become subjects”. Oppressed people resist by 
identifying themselves as subjects, by defining their reality, shaping their new identity, naming their history, 
telling their story. 



26 
 

ao qual Sabzian relaciona como agente máximo do fazer cinematográfico, sendo para este 

alguém com as habilidades de criar, representar e transformar realidades. Por lhe faltar formas 

de ser um diretor cinematográfico, persiste a Sabzian o papel de interpretar Makhmalbaf.  

Sabemos que para fingir ser uma outra pessoa não é essencial a utilização de 

elementos que compõem o universo cinematográfico, por isso tal atitude de Sabzian é 

deficiente. Já que o mesmo não consegue ser um diretor de fato. A concretização dessa 

conversão de si só seria efetiva se este fosse capaz de modificar seu eu interpretando a si em 

um meio cinematográfico, mas não no papel de diretor e sim no de ator. Já que o ato de se 

representar pode ocasionar em uma maior aceitação nas causas que o levaram a ser o que ele 

é, e consequentemente, modificando a imagem representativa que tem de si.   

Este feito só é possível quando o também cineasta iraniano Abbas Kiarostami se 

comove pelo caso de Sabzian ao ler uma matéria jornalística sobre o ocorrido e decide fazer 

uma reconstrução do episódio. Ou seja, é necessário a intervenção de um diretor concreto, o 

que leva Ishaghpour (2004, p.102) a comentar que: “Esses fatos só se tornaram 

acontecimentos depois de sua intervenção, a partir do momento em que Kiarostami saiu à 

procura, observando, escutando e, por fim, intervindo e rodando filmes”.  

Ao relatar os motivos que levaram à sua identificação com o acontecimento, 

Kiarostami (2004) sempre pontua que sentiu uma grande identificação pelo caso, pois 

acreditava que o acusado falava diretamente com ele, como se lhe pedisse ajuda para a 

resolução da aflição à qual era submetido. De fato, o reconhecimento foi tamanho que o 

mesmo produziu um filme em que reconstituiu completamente o caso. 

É interessante assinalar que a obra não foi apenas uma mera reprodução do 

ocorrido, mas sim uma transformação da imagem de Sabzian, pois o filme criava forma 

correlatamente ao desenrolar do caso. Já que para realizar as gravações da obra, Kiarostami 

fez o uso das mesmas pessoas envolvidas na situação, para que estas se reinterpretassem e 

ainda requisitou ao Juiz Haj Agha, a autoridade responsável em julgar o caso de Sabzian, 

antecipar o processo a fim de conseguir cobrir a audição de julgamento no tempo proposto 

para a realização das filmagens.                    

Kiarostami permite a Sabzian a possibilidade de este falar sobre si, de recontar a 

sua história, em outras palavras, de ser um sujeito através do fazer cinematográfico. 

Kiarostami (2004) comenta que iniciou as gravações do filme antes de ter um roteiro formado, 

capturava as cenas de dia e à noite elaborava-se a estrutura escrita do filme. Grande parte da 

obra se passa no tribunal, gravado em estilo documentário, onde vemos Sabzian ser 

interrogado pelo Juiz Haj Agha e por Kiarostami. O início da sequência de cenas que se 



27 
 

passam na sala do tribunal, se dá com um close-up na claquete que informa o número da cena 

e da tomada, um adereço típico especificamente de filmes sobre filmes. 

Após a claquete vemos Sabzian entrando na sala e sendo conduzido por dois 

policiais, logo nos é mostrado o Juiz e em seguida vemos o protagonista sentando-se e já 

sendo filmado em close-up. Atrás dele vemos os perfis dos integrantes da Família Ahankhah e 

do Jornalista Farazmand, responsável por desmascarar Sabzian e realizar o famoso artigo 

sobre o caso. Em toda a sequência de cenas do tribunal, veremos o mesmo sendo filmado a 

partir da perspectiva do close-up. Ainda nesse início, descobrimos a causa para a utilização 

massiva desse enquadramento. Quando Sabzian senta-se, ouvimos a voz off de Kiarostami, 

que está atrás das câmeras, perguntar a este se ele lembrava dele, Sabzian responde que sim, 

que eles são seu público, daí Kiarostami explica como se dará o processo de filmagem.  

O diretor informa que as gravações se sucederão através de três câmeras: uma 

para capturar em close-up, outra com lente de zoom e mais uma filmadora com uma lente 

grande angular a fim de gravar a sala do tribunal como um todo. Kiarostami informa a 

Sabzian que toda vez que este se sentir injustiçado por algum comentário ou acusação e quiser 

explicar-se, basta olhar para alguma das câmeras que estão filmando apenas o seu perfil. Estas 

são câmeras subjetivas e servem para esclarecer tópicos íntimos que nem todos entenderiam 

(Close-up, 1990). 

 

Figura 3 - Sabzian em close-up e seus acusadores ao fundo. 

 

Fonte: Filme Close-Up.     

 

Optar por gravar a partir do primeiro plano nos leva a uma imersão na imagem de 

Sabzian, podendo adentrar camadas não acessíveis em um plano mais distante. Além disso, 

por se tratar de um enquadramento fechado, em algo ou alguém, acaba sendo usado com mais 

ênfase no rosto dos atores, ocasionando um efeito de aproximação do espectador a Sabzian. O 



28 
 

que ocorre ao redor não importa, o foco é o personagem ampliado na tela, desvelando assim 

seu íntimo, sua identidade, suas emoções e angústias. Vemos de forma límpida o rosto de 

Sabzian, entretanto, a fisionomia deste denota a quem vê a face de um homem lastimado e 

amargurado com a situação precária de sua vida e de ser quem é.  
 

De todos os diferentes tipos de tomadas, é o close-up que está mais associado à tela 
como superfície, com a aniquilação de uma sensação de profundidade e suas 
correspondentes regras de realismo perspectiva. A imagem torna-se, mais uma vez, 
uma imagem em vez de um limiar para um mundo. Ou melhor, o mundo se reduz a 
esse rosto, a esse objeto (Doane, 2003, p.91, tradução nossa).8 

 
Ainda sobre o plano close-up, Kiarostami (2004) declara que mesmo com tal 

planejamento as gravações com as três câmeras não ocorreram, pois, uma câmera danificou-se 

e a outra era bastante ruidosa, o que levou ao mesmo a executar toda a filmagem com uma 

única câmera. Para conseguir gravar de maneira efetiva o rosto de Sabzian, o diretor ficou se 

deslocando na sala de tribunal, mas tais gravações não foram suficientes, ocasionando em 

uma filmagem da reencenação do julgamento.   
 

Quando o processo terminou, faltavam-nos enquadramentos e, portanto, pedimos à 
corte que colocasse o réu à nossa disposição durante algum tempo. Deixamos o Juiz 
ir embora e trabalhamos com Sabzian, a portas fechadas, durante mais nove horas. 
Foi aí que nasceu uma das maiores ‘mentiras’ que já contei na vida, visto que grande 
parte do processo foi reconstruída sem a presença do Juiz (Kiarostami, 2004, p.231). 

 
Percebemos essa falha nas câmeras pelo fato de o close-up não se limitar apenas a 

Sabzian, mas também as pessoas que o acusam, como a Família Ahankhah, o Jornalista e a 

mãe do acusado, mas nestas o plano não se demora e nem é aprofundado como é no 

protagonista. O único que não é filmado excessivamente por esse enquadramento é o Juiz Haj 

Agha, gravado em um plano mais aberto. Esse distanciamento da figura do Juiz da tela, induz 

a uma percepção de distanciamento não apenas da figura dele em si, mas do que este 

representa, isto é, das instituições judiciárias. 

Não são mais as leis formais que atuam no julgamento do caso, mas as do cinema. 

Isto se torna mais evidente pelo fato de que nas cenas do tribunal a atuação do Juiz é mínima. 

Existe uma constância de suas tomadas, mas estes planos são inseridos com o intuito de não 

deixar o enquadramento fechado de Sabzian tão cansativo e dar ritmo à montagem do filme. 

O Juiz em si não assume o papel de interrogar Sabzian de maneira efetiva, tal função é 

assumida de forma efusiva por Kiarostami que faz uma série de questionamentos ao acusado.   

8 Trecho original: Of all the different types of shots, it is the close-up that is most fully associated with the screen 
as surfaces, with the annihilation of a sense of depth and its corresponding rules of perspectival realism. The 
image becomes, once more, an image rather than a threshold onto a world. Or rather, the world is reduced to 
this face, this object. 



29 
 

 
 
É função e responsabilidade da arte observar as coisas de perto, prestar atenção aos 
homens, e não os julgar com demasiada precipitação. Naquele caso a ética 
determinava a estética: a Lei olha em plano geral, enquanto a arte utiliza o primeiro 
plano. Eis porque intitulei o filme de Close-Up. Observando Sabzian a partir de um 
plano geral poderia imaginá-lo um charlatão, mas graças aos primeiros planos, pude 
exprimir pensamentos, problemas e medos alheios às preocupações da justiça. 
(Kiarostami, 2004, p.231). 
 

 
 

Figura 4 - O Juiz Haj Agha distanciado e reutilizado. 

 

Fonte: Filme Close-Up. 

 

Além disso, as cenas que temos do Juiz são poucas e, provavelmente, pela 

quantidade foram reutilizadas no decorrer da montagem, já que o mesmo não se encontrava 

no local na regravação da sequência de cenas do tribunal. Sobre essa reciclagem de planos, 

Bernardet (2004, p. 135) menciona que: “É indiscutível que planos extraídos das mesmas 

tomadas - o Juiz ouvindo o acusado ou os querelantes e nunca falando - foram espalhados em 

diversos momentos do processo”. 

 

2.2. A subjetivação de Sabzian a partir da docuficção 
 

É sabido que uma das características mais proeminentes no cinema de Kiarostami 

é a fusão dos estilos ficcional e documentário. O teórico cinematográfico americano Bill 

Nichols em seu livro Introdução ao Documentário (2005) defende que há dois tipos de filmes: 

os de ‘satisfação de desejos’ e os ‘documentários de representação social’.  

As obras de ‘satisfação de desejos’ são conhecidas popularmente como ficção, 

filmes em que é possível dar asas à nossa imaginação. “Oferecem-nos mundos a serem 

explorados e contemplados; ou podemos simplesmente nos deliciar com o prazer de passar do 



30 
 

mundo que nos cerca para esses outros mundos de possibilidades infinitas” (Nichols, 2005, p. 

26). Já os ‘documentários de representação social’ são produções não ficcionais ou o que o 

autor denomina só de documentários. Neles há uma apresentação da sociedade em que 

vivemos, entretanto, essas obras nos dão a oportunidade de ver o mundo através de uma nova 

ótica sobre o que acreditamos já conhecer ou o que se quer sabemos ainda.  
 
Os documentários dão-nos a capacidade de ver questões oportunas que necessitam 
de atenção. Vemos visões fílmicas do mundo. Essas visões colocam diante de nós 
questões sociais e atualidades, problemas recorrentes e soluções possíveis. O vínculo 
entre o documentário e o mundo histórico é forte e profundo. O documentário 
acrescenta uma nova dimensão à memória popular e à história social (Nichols, 2005, 
p. 27). 

 
Geralmente, ambos os estilos são entendidos como diferentes, mas é interessante 

compreender que antes de serem categorizados como opostos o documentário e a ficção 

sempre se transitaram e ainda se atravessam. O cinema em si nasce a partir da documentação 

da vida cotidiana, como é o caso dos irmãos Auguste e Louis Lumière, pioneiros na difusão 

cinematográfica, ao cinema verdade de Dziga Vertov9. 

Isto é, em um filme ficcional pode existir uma representação da realidade, além de 

nos levar a um questionamento sobre este espaço representativo, já as obras documentais 

também são capazes de apresentar-nos um ponto de vista ilusório sobre o mundo. Nichols 

(2005, p. 26) comenta que: “Todo filme é um documentário. Mesmo a mais extravagante das 

ficções evidencia a cultura que a produziu e reproduz a aparência das pessoas que fazem parte 

dela”. Já a documentarista brasileira e realizadora do filme documentário Um passaporte 

húngaro (2001), Sandra Kogut (2001, apud Bernardet, 2004, p.66) afirma que: “Não existe 

uma diferença entre documentário e ficção, é sempre uma questão de mise en scéne”. 

As discussões teóricas sobre os limites do documentário e ficção são múltiplas, 

mas é notável perceber que, quando as duas categorias transitam entre si novas possibilidades 

de realização e produções cinematográficas são suscitadas. Essas inovações são bastantes 

exploradas nas produções de Kiarostami, porém não é de interesse desta pesquisa debruçar-se 

entre os caminhos fronteiriços do que podemos chamar de docuficção na obra do diretor, mas 

9 Dziga Vertov foi um cineasta soviético, mais atuante nos anos de 1920, que defendia um cinema sem suas 
instituições fundamentais (roteiro, encenação e reencenação). Segundo Leandro Saraiva (2006, p.135): “O 
cinema de Vertov baseia-se num princípio de filmagem e num método de montagem. A filmagem é feita segundo 
o princípio do ‘cineverdade’, ou seja, avesso a qualquer encenação. E, na montagem, o ‘cine-olho’ reconstrói 
radicalmente as imagens-fato”. O cine-olho seria uma nova visão sobre a verdade capturada pela câmera, uma 
visão que o olho comum não é capaz de capturar, mas que com o auxílio do aparelho se torna possível (Nichols, 
2005).  
 



31 
 

buscar entender como a junção desses dois estilos é usada em Close-Up para desconstruir a 

imagem de impostor de Sabzian perante o público, assim o libertando do papel de outridade.  

Existe um senso comum de que o documentário representa a vida tal qual ela é, ou 

seja, a realidade em si. A realidade é impossível de ser fielmente mostrada em quadro, mesmo 

que seja o filme um documentário. “O documentário persegue o realismo como uma utopia, 

sabedor do fato de que a representação jamais coincidirá com a vida” (Caixeta e Guimarães, 

2008, p.45). Esse efeito de real/verdade proporcionado pelo cinema é o que Bernardet (2001) 

chama de impressão da realidade, que não passa de uma ilusão, pois os filmes são compostos 

pela delimitação do que será enquadrado e do que ficará de fora, ou seja, um recorte do real.  

Essa impressão da realidade se torna mais latente nos documentários pelo fato de, 

em sua maioria, exprimirem um determinado assunto em seu caráter material sobre o mundo 

no qual vivemos. O que faz com que estes filmes possuam uma característica sociológica e 

por serem baseados no mundo material e não em uma versão tão idealizada de um espaço, faz 

com que exista a representação de uma realidade possível a quem assiste. “Tornam visível e 

audível, de maneira distinta, a matéria de que é feita a realidade social, de acordo com a 

seleção e a organização realizadas pelo cineasta” (Nichols, 2005, p. 26).  

Esse recorte do real está envolto de uma áurea da crença, isto é, o cineasta 

seleciona as imagens a fim de que o espectador acredite no seu ponto de vista exposto no 

filme, mesmo que seja uma visão parcial sobre algo ou alguém. “A crença é encorajada nos 

documentários, já que eles frequentemente visam exercer um impacto no mundo histórico e, 

para isso, precisam nos persuadir ou convencer de que um ponto de vista ou enfoque é 

preferível a outros” (Nichols, 2005, p. 27).  

Ao decidir usar nas cenas do tribunal o estilo documentário, Kiarostami tem como 

intuito reforçar a humanização de Sabzian. Pois, se esse gênero se destaca pelo seu forte traço 

representativo de algo ou alguém, Kiarostami quer nos levar a interpretar Sabzian a partir de 

sua percepção. O diretor possui um olhar de redenção para este homem tão maltratado pela 

vida e ao mesmo tempo denuncia a desigualdade social encoberta da sociedade iraniana. 

Ao afastar a figura do Juiz de quadro, Kiarostami assume para si o papel de ser a 

instância julgadora de Sabzian, sendo a defesa e a comprovação de que este não é um 

impostor; o filme em si. Notamos isso na primeira vez que o mesmo nos é apresentado na 

obra. Esse primeiro encontro, também gravado em estilo documentário, ocorre em uma sala 

de visitas na cadeia onde Sabzian cumpria pena. A sala possui grandes grades, a câmera as 

enquadra como se fosse alguém a espreitar. No fundo da sala vemos um escrivão e, na frente 

da câmera Kiarostami de costas; não vemos seu rosto ou alguma expressão sua, apenas 



32 
 

ouvimos sua voz e sua silhueta de costas. A câmera está inclinada para a direita, onde está a 

porta, pela qual Szabian entra, e finalmente podemos vê-lo, enquadrado a partir de um plano 

americano, em pé. Ao entrar na sala, um oficial o apresenta e fala o motivo de sua detenção: 

tentativa de fraude. Depois que este se senta, ambos se apresentam e conversam sobre as 

causas que levaram à prisão deste. A câmera vai dando zoom aos poucos até estar totalmente 

focada no rosto de Sabzian, é o início do uso do close-up na trama. Kiarostami pergunta: “Há 

algo que eu possa fazer por você?”, Sabzian responde: “Poderia fazer um filme sobre meu 

sofrimento?”, Kiarostami retruca: “Não posso prometer nada, mas gostaria de conversar com 

você” (Close-up, 1990). 

 

Figura 5 - Primeiro encontro de Sabzian e Kiarostami na cadeia. 

 

Fonte: Filme Close-Up. 
 

No universo diegético do filme, por Kiarostami encontrar Sabzian na cadeia este 

já não é capaz de fazer nada por ele, restando ao diretor o papel de realizar algo para a sua 

libertação, não apenas de sua imagem como outro, mas de ser declarado culpado como 

impostor e condenado a cumprir pena. Segundo Nichols (2005) uma das características 

representativas do documentário dá-se por este intervir a partir da realidade apresentada no 

filme.  
 
Os documentários podem representar o mundo da mesma forma que um advogado 
representa os interesses de um cliente: colocam diante de nós a defesa de um 
determinado ponto de vista ou uma determinada interpretação das provas. Nesse 
sentido, os documentários não defendem simplesmente os outros, representando-os 
de maneiras que eles próprios não poderiam (Nichols, 2005, p. 30). 

 
Em Close-Up, vemos Kiarostami estruturar o filme de forma que as ações 

realizadas por Sabzian, especificamente suas falas complexas sobre o ocorrido, sejam 

acolhidas e não apenas demonstradas para serem julgadas de forma banal e estereotipada. 



33 
 

Porém, para conseguir exprimir na obra as questões subjetivas de Sabzian que levaram este a 

fingir ser Makhmalbaf, o diretor teve que se utilizar de recursos ficcionais.  
 
 
No caso do cinema documentário trata-se não apenas de produzir ou de capturar a 
experiência do sujeito filmado, mas também de acolhê-la, coisa complicada e ainda 
mais resistente ao cálculo, sem dúvida, mas também mais suave e sutil, pois que é de 
sua natureza transbordar ou escapar à representação que dela se acerca. Nesse 
sentido, o recurso aos expedientes ficcionais poderia ser considerado, quem sabe, 
um meio de alcançar dimensões mais complexas da experiência dos sujeitos 
filmados, vindo a reorganizar a relação entre a escritura do filme e o real que a 
constitui, perfurando-a (Guimarães, 2011, p. 71). 

 

Segundo Kiarostami (2004, p. 230): “Em alguns casos, para ater-se à verdade é 

necessário trair a realidade". Como vimos, não satisfeito com as tomadas realizadas no 

julgamento o mesmo regravou e reencenou essa ação em um processo que durou cerca de 

nove horas, além disso, ao tomar para si o papel de ser o responsável por julgar o acusado, 

Kiarostami usa para tal o recurso da entrevista narrativa.  

Tal artifício é bastante usado em documentários e no jornalismo para dar uma 

maior voz aos sujeitos filmados. O teórico de cinema francês Jean Louis Comolli (2008, p. 

55) afirma que: “Aqueles que filmamos são, antes de tudo, tomados em suas palavras, e é com 

essas palavras, com a língua e a fala deles, que eles se sabem apreendidos pela câmera”. 

Entretanto, aqui o cineasta se vale das palavras de Sabzian para alcançar determinadas 

respostas que este por si só não é capaz de oferecer sem a intervenção e a condução do diretor. 

“Havia certas ideias próprias de Sabzian, porém inconscientes e que era preciso fazer emergir 

pelos diálogos” (Kiarostami, 2004, p. 230).  

Melhor dizendo, Kiarostami induz algumas situações a Sabzian com o objetivo de 

que este corresponda a verdades sobre si que só são acessadas a partir de uma ficcionalização 

de tais acontecimentos. Ainda sobre as filmagens do processo Kiarostami (2004, p. 230) 

expõe que: “As cenas do processo eram igualmente em estilo documentário, porém algumas 

coisas foram alteradas porque eu queria permanecer o mais fiel possível ao tema. Durante as 

pausas do processo, eu falava com o Juiz e o acusado para explicar o que pretendia”.   

Em O Livro da Metaficção (2010) de Gustavo Bernardo, este comenta que quando 

não se tem clareza de algo é necessário o uso da metáfora, ao acatar tal concepção em 

qualquer área que seja, aqui no caso a cinematográfica, aceita-se que tudo tem base ficcional. 

“Meu argumento é: temos acesso ao real apenas através da mediação dos discursos; todo 

discurso elabora ficções aproximativas à realidade, portanto, todo discurso funda-se pela 

ficção; logo todo discurso é ficcional” (Bernardo, 2010, p. 15).  



34 
 

Segundo Bernardo (2010) a metáfora é uma interseção entre a realidade e a 

imaginação, aqui equiparando a imaginação como ficção, sendo ela um meio, um intermédio, 

especialmente de alguma coisa que ainda não foi alcançada. Ainda que Kiarostami use de 

elementos do documentário e tendo que reconstituir o real, ou seja, ficcionalizar um 

acontecimento que de fato ocorreu, este ainda não chegará à verdadeira realidade dos fatos. 

Porém, “O real continua necessário para que a ficção se construa a partir dele ou contra ele” 

(Bernardo, 2010, p.15).  

Bernardet (2004, p. 129) comenta que: “[...] no filme ele é o ator que interpreta a 

pessoa que fingiu ser Makhmalbaf, mas na condição de ator não é impostor”. A utilização 

desses artifícios no filme faz com que sejamos assim apresentados a um desenvolvimento 

duplo de Sabzian: como personagem na trama e na descoberta dele como sujeito/indivíduo. 

Ou seja, o vemos como sujeito, um indivíduo para além do estereótipo de impostor e o 

descobrimos como Sabzian. 

 

2.3. Sabzian e o Close-Up de uma época  
 

Na época em que Close-Up foi realizado, no início dos anos 1990, o Irã se 

encontrava em sérias dificuldades político-econômicas decorrentes de sete longos anos de 

guerra contra o Iraque. A guerra Irã-Iraque ocorreu em menos de dois anos após a Revolução 

Iraniana de 1979, sendo ocasionada pelo pavor de sua revolução se prolongar em outras 

nações muçulmanas, especialmente os territórios com maior predominância de povos xiitas.  
 
A República Islâmica do Irã, quando ainda sedimentava suas conquistas políticas de 
1979 sofreu uma invasão territorial do Iraque que, em 17 de setembro de 1980 
liderado por Saddam Hussein, reivindicava questões de fronteira anteriormente 
resolvidas em favor do Irã em 1975 no Acordo de Argel. Outros pretextos foram 
peremptórios para o início do conflito militar entre Iraque e Irã. A busca por 
legitimidade política de Saddam Hussein no interior do partido Baath, bem como o 
receio de que a Revolução Islâmica transpusesse o território iraniano foi decisivo 
para que o Iraque, com apoio das principais potências da Guerra Fria e de alguns 
governos da região invadisse o país vizinho com o propósito de sufocar qualquer 
perspectiva de expansão do projeto revolucionário mantido por Khomeini. Com uma 
população xiita expressiva submetida ao domínio de um líder político secular de 
origem sunita, o Iraque poderia se transformar em alvo permanente das ambições 
expansionistas da Revolução Islâmica do Irã, ameaçando a frágil coesão nacional 
mantida por Saddam Hussein sobre xiitas e curdos em seu país (Meihy, 2007, p. 
147). 

 
A Revolução Iraniana de 1979 foi ocasionada pela insatisfação geral da sociedade 

pelo regime despótico do Xá Mohammad Reza Pahlavi. Segundo Gauland (2007, p. 58): 

“Historicamente, o Irã ocupa uma posição geopolítica fundamental no mundo. Em 1979, 

ocupava o posto de segundo maior exportador de petróleo do mundo”. O petróleo iraniano era 



35 
 

até então cobiçado por potências inglesas e estadunidenses, a fim de obter esses recursos, as 

duas potências implantaram uma ditadura monárquica comandada de início por Xá Reza 

Pahlavi (1926-1941) e em seguida por seu filho Xá Mohammad Reza Pahlavi (1941-1979).  

Com a ascensão dos Pahlavi, iniciou-se um processo de modernização e 

secularização da sociedade iraniana através de uma forte repressão estatal (Dabashi, 2001). 

Xá Reza realizou uma série de reformas a fim de criar uma nova identidade nacional para o 

povo iraniano como: a reforma educacional e jurídica, proibição das barbas e dos xadores10, 

sedentarização das tribos e extermínio dos opositores esquerdistas (Demant, 2013). Além 

disso, “Para se distinguir da herança islâmica dos árabes, semitas, o Xá também mudou o 

nome da Pérsia para Irã, país dos arianos” (Demant, 2013, p. 493). Porém, Xá Reza foi 

afastado de seu posto pelas forças britânicas por ser um defensor público dos ideais nazistas, 

assumindo no seu lugar seu filho Mohammad Reza, em 1941 (Demant, 2013).  

Apoiado por potências estrangeiras, Xá Mohammad Reza Pahlavi assume o poder, 

mas é deposto logo após o fim da Segunda Guerra Mundial. Influenciados pela grande guerra, 

começa a existir um nacionalismo exacerbado apoiado por clérigos, lideranças liberais e 

comunistas. Ascende ao poder o nacionalista Mohammad Mossadeq, mas este acaba sofrendo 

um golpe de estado, com o apoio dos estadunidenses e dos ulemás11, por nacionalizar o 

petróleo do país e abraçar políticas secularistas, como a institucionalização do voto as 

mulheres. “A queda dos nacionalistas permitiu que o Xá voltasse com poderes absolutistas. 

Reza Pahlavi projetava inicialmente uma imagem religiosa, no entanto suprimiu as liberdades 

políticas” (Demant, 2013, p. 496).  

Segundo Demant (2013) durante o período de 1960-1970, o Xá passou a 

comandar o país de acordo com as vontades estadunidenses e intensificou o projeto de 

modernização do país; a chamada Revolução Branca. O programa tinha como objetivo a 

realização de uma reforma agrária e a emancipação das mulheres, porém apenas a elite foi 

beneficiada, o que acarretou uma forte rebelião. É interessante pontuar que havia vários 

setores políticos e sociais interessados lutando em conjunto para a derrubada do regime 

despótico do Xá e não só o religioso. A teórica de cinema Alessandra Meleiro (2006, p. 8) 

menciona que: “As palavras de ordem ouvidas e divulgadas pelos participantes do movimento 

revolucionário [...], que incluíam xiitas, intelectuais muçulmanos e cristãos, marxistas, 

operários e vários outros grupos populares, referiam-se à liberdade e à democracia”. 

11 Os ulemás são homens conhecedores das leis e da teologia islâmica.  

10 Consiste em um tecido preto que cobre todo o corpo da mulher, deixando visível apenas o rosto e as mãos 
(Demant, 2013). 
 



36 
 

Entretanto, os ulemás iranianos possuíam uma autonomia econômica e grande 

relevância política em relação ao Xá (Demant, 2013). “Oponentes ao Xá se protegiam pelo 

bast, imunidade outorgada a mesquitas ou lugares santos, que os tornava núcleos de oposição 

invioláveis” (Demant, 2013, p. 489). O clérigo religioso mais influente em oposição ao 

regime era Aiatolá Ruhollah Khomeini.  
 
A relevância de Khomeini é tríplice: ele foi o maior idealizador e teórico da 
Revolução Iraniana, seu principal estrategista e líder revolucionário, além de ter sido 
ainda o governador que moldou a face pública do país no período formativo 
pós-revolucionário. O que sua teoria carecia em sutileza foi compensado no vigor de 
seu programa político. Khomeini providenciou o projeto da futura República 
Islâmica sob o auspício da simbologia islâmica. Seu lema era: ‘Que cada lugar seja 
Karbala, cada dia um Ashura’ – o que traduzia em termos xiitas a exortação 
anti-imperialista dos anos 1960 e 1970 para ‘criar um, dois... muitos Vietnãs’ 
(Demant, 2013, p. 498). 

 
Quando a revolução foi consolidada, Khomeini passou a ser considerado o líder 

espiritual e político dela. Khomeini perseguiu e prendeu grande parte das pessoas que, assim 

como ele, ajudaram na derrubada do antigo regime. Em pouco tempo deu-se início a um 

processo de islamização do país que provocou profundas mudanças em sua estrutura social, 

cultural, política e econômica. 
 
Em 1980, ocorreu a primeira eleição após a revolução. A população teve de escolher 
por meio de um plebiscito se aceitaria ou não uma República Islâmica. Concordava 
com expressões associadas à liberdade e à democracia, mas não com aquelas ligadas 
à sociedade islâmica. O fato do voto não ser secreto e a coação de policiais que 
observavam atentamente a cor da cédula colocada na urna levaram a um resultado de 
85% da população a favor da República Islâmica (Meleiro, 2006, p. 8). 

 
Segundo Meleiro (2006) Teerã, a capital do Irã, possuía no início dos anos 1980 

uma população em torno de cinco milhões de habitantes e sua disparidade de classes 

socioeconômicas podia ser percebida em como a cidade era ocupada. “Ao norte a população 

mais rica e ao sul os mais pobres, novos migrantes e outras estratos da classe trabalhadora. As 

áreas centrais da cidade eram ocupadas pela classe média” (Meleiro, 2006, p.8).  

Além disso, o desemprego passa a ser mais presente no país, impulsionado pelo 

início da Guerra Irã-Iraque. Dabashi (2001) comenta que durante os anos de 1980 a situação 

social e política do país tornou-se para seus habitantes bastante violenta, a guerra impulsionou 

a concretização de um governo teocrático islâmico, quem subvertesse a norma era atacado 

violentamente. Aparelhos estatais sociais foram incrementados pelo regime e liberdades 

individuais foram cerceadas. Grande parte da população masculina foi mandada para a guerra 

e a outra parte, homens e mulheres com posses (classe média) migraram para outras nações. 



37 
 

“Aqueles que permanecem estão sujeitos à violência diária de um regime revolucionário, 

dilacerado pela guerra e brutalmente militante” (Dabashi, 2001, p.62, tradução nossa).12 

Isto significa que, em 1990 o Irã era uma nação marcada por uma série de revoltas 

sociais, uma revolução e um recém fim de guerra. Estes conflitos resultaram em milhares de 

mortos em combate e grande parte da população exilada em países vizinhos. Quem ficou 

sofria de maneira penosa a brutalidade do novo regime e a falta de uma melhora nas 

condições socioeconômicas do país. Sabzian é a personificação dessa sociedade e da 

desigualdade social que assolava o Irã pós-guerra.  

Sabzian é reforçado em sua condição de outremização e invisibilização perante o 

corpus social que ocupa, pois, ao ser posto no status de outro há a necessidade de escondê-lo, 

impulsionando um apagamento desse corpo rejeitado pelos que ocupam os papéis de sujeito. 

Essa invisibilização forçada ocasiona em medidas de controle e combate das autoridades que 

regem, reforçam e regulamentam a verdade social imposta para proteger os intitulados 

sujeitos.  

Para Toni Morrison (2019), ser uma pessoa em estado de outremização, é quando 

se é projetado nos outros as faces ruins de si, sombras que rejeitamos em nós. Tais sombras 

são majoritariamente produzidas em pessoas que não se adequam à verdade proposta por cada 

sociedade a fim de poder controlá-los e subjugá-los em seus postos, enquanto os que se 

enquadram na categoria de sujeito mantêm seus privilégios. Em Close-Up, notamos a áurea 

desse apagamento imposto na cena do tribunal, onde Kiarostami pede o adiantamento do 

julgamento para o Juiz Haj Agha e este demonstra descaso pelo acontecimento. 

 

2.4. A representação cinematográfica de Sabzian  
  

O cinema é um dos meios mais significativos para a fomentação de uma ideologia 

popular no Irã. Partindo desta perspectiva, neste tópico, iremos nos debruçar no 

desenvolvimento da atividade cinematográfica no país, veremos que essa evolução fílmica 

sempre privilegiou pessoas de classe média, classe média alta e classe alta, especialmente na 

representação em tela. Pessoas com o perfil de Sabzian desde os primórdios foram renegadas, 

por isso para além de demonstrar a evolução cinematográfica do país, iremos mostrar como o 

perfil representativo de Sabzian é retratado nessa evolução fílmica do país. Sobre essa 

12 Trecho original: Those who remain are subjected to the daily violence of a revolutionary, war-torn, brutally 
militant regime. 
 
 



38 
 

questão, Dabashi (2001) menciona que as primeiras décadas do cinema foram uma adaptação 

desse novo meio de entretenimento à sociedade iraniana e tinha como papel principal 

descontrair a população, especialmente as classes médias e a elite. “Os temas eram extraídos 

dos clássicos da poesia persa, e a promessa de uma sociedade modernizada foi localizada para 

um público iraniano” (Dabashi, 2001, p.21, tradução nossa13).  

Os clérigos islâmicos não tinham bons olhos para a nova arte e desde o início do 

cinema no país houve a tentativa de censurá-lo. “Sentimentos anticinema são profundos no 

Irã, [...] atitudes religiosas, intensificadas por líderes clericais ativistas, têm consistentemente 

condenado o cinema como uma ofensiva moral e ética corrompendo a influência ocidental” 

(Naficy, 2002, p. 27, tradução nossa14).  Isso era corroborado pela cinematografia da era 

Pahlavi ser majoritariamente inspirada em filmes hollywoodianos e, consequentemente, 

tentando iniciar uma cultura idólatra, inspirada no star system15 americano, por isso a 

cinematografia desse período ficou conhecido como cinema de ídolos.  

Segundo Dabashi (2001) essa objeção ao cinema pelos clérigos vai além da 

cinematografia em si e de seu caráter representativo colonial, se estendendo a qualquer 

representação visual. Essa rejeição tem como base a teologia islâmica e sua inadequação a um 

projeto cultural, político e social de acordo com os valores modernizantes ocidentais 

(Dabashi, 2001).  
 

A primeira objeção é a suposição de que, por meio de qualquer tipo de representação 
visual criativa, as faculdades imaginativas superarão a razão. A segunda objeção 
baseia-se na suposição de que a reflexão sustentada sobre representações visuais de 
coisas reais nos impede de examinar as realidades que elas representam. A terceira 
objeção decorre da oposição histórica do Profeta do Islã à idolatria. Finalmente, a 
quarta objeção é baseada na crença de que qualquer ato de criação que simule a 
criação original de Deus é blasfemo (Dabashi, 2001, p. 14, tradução nossa16).  
 

16 Trecho original: The first objection is the supposition that through any kind of creative visual representation 
the imaginative faculties will overcome one's reason. The second objection is based on the assumption that 
sustained reflection on visual representations of real things prevents us from examining the realities they 
represent. The third objection stems from the historical opposition of the Prophet of Islam to idolatry. Finally, the 
fourth objection is based on the belief that any act of creation which simulates the original creation by God is 
blasphemous. 

15 
 Segundo Spini e Barros (2015, p. 13) era, “um complexo que englobava o circuito da produção, distribuição e 
exibição das imagens de atores e atrizes como seres divinizados, ricos, glamorosos, saudáveis e belos, 
alimentando o mito em torno de seus nomes”. 
 

14 Trecho original: Anti-cinema feelings run deep in Iran [...] religious attitudes, intensified by activist clerical 
leaders, have consistently condemned cinema as a morally offensive and ethically corrupting Western influence. 

13 Trecho original: Themes were drawn from the classics of Persian poetry, and the promise of a modernized 
society was localized for an Iranian audience. 
 



39 
 

Ainda na era Pahlavi, ocorreu no Irã um movimento cinematográfico que ficou 

conhecido como New wave inspirado no Neorrealismo Italiano e na Nouvelle Vague francesa. 

Segundo Naficy (2012), esse movimento tinha como característica uma volta às raízes da 

população iraniana, abordando temas socioculturais do país e mostrando a realidade penosa 

dos cidadãos comuns e seu cotidiano. “Tratavam da vida de pessoas comuns, religiosas e 

crenças populares, medo e ansiedade generalizados, crítica social, hostilidade e tolerância 

para com estranhos e o impacto muitas vezes perturbador e destrutivo de estranhos e intrusos 

na sociedade” (Naficy, 2012, p. 229, tradução nossa17).  

Dentre os diversos filmes realizados pela New wave iraniana o mais significativo 

e que perpassa em si todas as características desse movimento é a obra A Vaca  (1969) de 

Dariush Mehrjui, que retrata a história do camponês Masht Hassan dono da única vaca do 

vilarejo onde morava, um dia ao ir para a cidade, sua casa acaba sendo invadida e sua vaca 

envenenada. A perda da vaca para o camponês o leva à loucura, já que o homem possuía uma 

verdadeira adoração pelo animal, sendo a dor da perda tamanha para o camponês que este 

passa a performar a identidade de sua falecida vaca.  

A Vaca foi um filme financiado pelo governo do Xá Pahlavi e tornou-se uma 

grande decepção para este, pois ele esperava a representação de um Irã moderno, mas acabou 

deparando-se com uma obra que mostrava a história de um homem pobre e o único recurso 

que possuía; uma vaca. A animalização do homem após a perda de seu patrimônio 

representava a animalização do povo iraniano, pessoas camponesas, sem bens e tratadas como 

gado pelo governo despótico do Xá. 

As produções da New wave eram bastante intelectuais e de difícil compreensão 

para a maioria e agiam como uma oposição aos filmes populares do país que mostravam uma 

realidade diferente do cotidiano iraniano. As obras populares desse período se centravam em 

filmes de escape, musicais, dançantes e melodramas (Naficy, 2012). Essas produções 

passaram a ser exibidas em festivais internacionais de cinema e isso estimulou a um incentivo 

financeiro do governo a essas obras, porém os filmes passaram a criticar o Estado. Por causa 

dessa representação de um povo não idealizado, de acordo com as políticas modernizantes do 

Xá, esse cinema passou a ser visto como ultraje ao regime e logo combatido, mas se 

perpetuou até a revolução (Naficy, 2012).  

17 
 Trecho original: Thematically, these films dealt with ordinary peoples’ lives, religious and popular beliefs, 
pervasive fear and anxiety, social criticism, hostility and intolerance toward outsiders, and the often disturbing 
and destructive impact of strangers and intruders on society. 



40 
 

Com a revolução, os clérigos passaram a adotar uma postura mais branda ao 

cinema e as mídias como um todo, contudo, estes deviam servir exclusivamente a um ideal 

sociocultural islâmico. “Esses líderes clericais não estão propondo a remoção e proscrição de 

cinema; em vez disso, eles estão defendendo sua adoção como uma ferramenta ideológica 

para combater a cultura Pahlavi e inaugurar uma cultura islâmica” (Naficy, 2002, p. 29, 

tradução nossa18). 

Logo após a revolução, a produção do cinema nacional foi interrompida e diversas 

salas de cinema foram incendiadas, as que sobraram tiveram seus nomes alterados, pois a 

maioria possuía nomes ocidentais (Dabashi, 2001), (Naficy, 2002). Houve, primeiramente, 

uma importação cinematográfica de filmes do bloco soviético e oriental, indianos, japoneses, 

italianos e até de filmes estadunidenses, mas logo as importações de produções 

estadunidenses, soviéticas, japonesas e indianas foram cessadas para corroborar com o novo 

regime islâmico (Naficy, 2002). No início dos anos de 1980, foram criadas leis que 

regulamentavam a produção nacional para a promoção de um cinema islamizado, e as obras 

tinham que ter os seguintes aspectos:  
 

Eles proíbem todos os filmes e vídeos que: enfraquecam o princípio do monoteísmo 
e outros princípios islâmicos ou insulte-os de qualquer maneira; insultem, direta ou 
indiretamente, os Profetas, Imams, a tutela de o Supremo Jurisprudente (velayat 
faqih), o Conselho governante ou o jurisprudentes (mojtaheds); blasfemem contra os 
valores e personalidades considerados sagrados pelo Islã e outras religiões 
mencionadas na Constituição; encorajem a maldade, a corrupção e a prostituição; 
encorajem ou ensinem vícios perigosos e ganhar a vida com meios desagradáveis, 
como contrabando; neguem a igualdade de todas as pessoas, independentemente de 
cor, raça, idioma, etnia e crença;  encorajem a influência cultural, econômica e 
política estrangeira contrária à política do governo de ‘nem Ocidente, nem Oriente’; 
expressem ou divulguem qualquer coisa que seja contra os interesses e políticas do 
país e que pode ser explorada por estrangeiros; mostrarem detalhes de cenas de 
violência e tortura de forma à perturbar ou enganar o espectador; deturpem fatos 
históricos e geográficos; rebaixem o gosto do público por meio de valores de 
produção e artísticos inferiores; neguem os valores de autossuficiência e 
independência (Naficy, 2002, p. 36-37, tradução nossa19). 

19 Trecho original: Further, they ban all films and videos which: weaken the principle of monotheism and other 
Islamic principles or insult them in any manner; insult, directly or indirectly, the Prophets, Imams, the 
guardianship of the Supreme Jurisprudent (velayat faqih), the ruling Council or the jurisprudents (mojtaheds); 
blaspheme against the values and personalities held sacred by Islam and other religions mentioned in the 
Constitution; encourage wickedness, corruption and prostitution; encourage or teach dangerous addictions and 
earning a living from unsavoury means such as smuggling; negate the equality of all people regardless of colour, 
race, language, ethnicity and belief; encourage foreign cultural, economic and political influence contrary to the 
‘neither West nor East’ policy of the government; express or disclose anything that is against the interests and 
policies of the country which might be exploited by foreigners; show details of scenes of violence and torture in 
such a way as to disturb or mislead the viewer; misrepresent historical and geographical facts; lower the taste of 
the audience by means of low production and artistic values; negate the values of self-sufficiency and economic 
and social independence. 

18 Trecho original: These clerical leaders are not proposing the removal and proscription of cinema; instead, 
they are advocating its adoption as an ideological tool to combat Pahlavi culture and usher in an Islamic 
culture. 



41 
 

 
Além disso, o regime passou a financiar essas produções a fim de obter um 

controle sobre as obras produzidas, tal método também foi adotado na época da dinastia 

Pahlavi. Naficy (2002) afirma que o cinema que se desenvolveu após a revolução não eram 

filmes com teor propagandísticos islâmicos, mas sim que surgiram duas vertentes 

cinematográficas, um cinema populista e um mais artístico. “O ‘cinema populista' afirma 

valores islâmicos pós-revolucionários mais plenamente no nível de enredo, tema, 

caracterização, retrato da mulher e mise en scène” (Naficy, 2002, p. 30, tradução nossa20), 

enquanto o cinema de arte, “[...] se engaja com esses valores e tende a criticar condições sob o 

governo islâmico” (Naficy, 2002, p. 30, tradução nossa21).  

Esse cinema de arte pós-revolucionário é também conhecido como o Novo 

Cinema Iraniano, movimento que tem como dois de seus maiores expoentes Abbas 

Kiarostami e Mohsen Makhmalbaf 22. Naficy (2012) afirma que essa escola é na realidade 

uma metamorfose da New wave iraniana. Também, esse Novo Cinema possuía características 

do Neorrealismo Italiano, tendo como base um forte caráter humanista (Naficy, 2012).  
 

Os cineastas do cinema de arte experimentaram de forma mais profunda, ampla e 
com sucesso os princípios filosóficos e estilísticos do Neorrealismo. No entanto, esta 
experimentação não procurou reificar nem os princípios do Neorrealismo, nem os do 
a República Islâmica; em vez disso, questionou e criticou e até procurou alcançar 
uma espécie de humanismo crítico universal. Este humanismo, que contrariava a 
intolerância e as políticas violentas do estado islâmico, foi a razão principal pelo 
sucesso e atratividade dos filmes de arte no exterior (Naficy, 2012, p. 233, tradução 
nossa23).  

 
No filme Close-Up, de Kiarostami é perceptível este aspecto humanístico no 

filme, especificamente na construção e no desenvolvimento de Sabzian. Logo, se olharmos 

com atenção, existe um ideal cinematográfico de povo a ser representado em ambos os 

regimes. Embora Naficy (2012) diga que o cinema islâmico não seja ideológico em seu cerne, 

23 Trecho original: The art house cinema filmmakers experimented most deeply, widely, and successfully with 
neorealism’s philosophic and stylistic tenets. However, this experimentation sought to reify neither the tenets of 
neorealism nor those of the Islamic Republic; rather, it questioned and critiqued and even sought to achieve a 
kind of universal critical humanism. This humanism, which countered the Islamic state’s violent intolerance and 
policies, was a primary reason for the art house films’ success and attractiveness abroad. 
 

22 Para esta dissertação não haverá um aprofundamento na cinematografia de Mohsen Makhmalbaf, vamos nos 
deter apenas sobre o que dele é exposto por Sabzian no filme, pois temos como intuito entender a relação de 
Kiarostami com Sabzian e não de Makhmalbaf com Sabzian.  
 

21 Trecho original: Engages with those values and tends to critique social conditions under the Islamic 
government. 
 

20 Trecho original: The ‘populist cinema’ affirms post-revolutionary Islamic values more fully at the level of plot, 
theme, characterization, portrayal of women and mise-en-scène. 
 

 



42 
 

mas se limite apenas, de modo geral, a sua mise en scène, é perceptível que existe um aspecto 

ideológico dominante e popularizado a ser adotado, especificamente quando se trata na 

construção de seus personagens.  

Meleiro (2006) comenta que para a veiculação de uma obra há uma série de 

normas para a construção dos personagens dos filmes, sendo estas: proibição de personagens 

em contexto negativo com barba (para não haver uma associação aos clérigos); que apoiem 

uma vida solitária ao invés de uma vida em comunidade; mulheres sem o nicabe, em close-up 

e maquiadas; homens usando camisas de manga curta e gravatas.  

No filme Táxi Teerã (2015), do cineasta Jafar Panahi24 no qual o próprio diretor da 

obra passeia em um carro pelas ruas de Teerã conversando com uma série de pessoas que 

remetem a seus filmes anteriores e, ao mesmo tempo, comentando de forma indireta sobre a 

censura e o rigor das leis iranianas na sociedade e na construção das obras, há uma cena em 

que Panahi contracena com sua sobrinha Hana. A menina está realizando um filme, para 

exibi-lo no Festival Nacional de Cinema da escola em que estuda e mesmo já tendo uma 

gravação, tal obra não pode ser veiculada por não estar de acordo com as regras exigidas. 

Então, ela começa a ler tais leis para Panahi, a maioria já foi comentada aqui, mas é 

interessante pontuar algumas normas explanadas por Hana: evitar contato íntimo entre um 

homem e mulher; os protagonistas não devem possuir nomes persas, mas sim muçulmanos, 

especialmente se fizerem referências aos profetas; e não comentar sobre a situação política e 

econômica do país.  

Isto é, como já mencionado, há um ideal cinematográfico de povo a ser alcançado 

e popularizado nos dois regimes. Sabendo que tal meio é um espaço de difusão de uma 

verdade dominante, podemos notar uma invisibilização ainda maior de Sabzian, pois ela 

adentra a um apagamento cinematográfico não apenas de Sabzian, mas também de pessoas 

que se assemelham a ele. Na era Pahlavi, podemos associá-lo a um povo humilde e carente, 

que devia se adequar a um novo projeto governamental ocidentalizante, se não correspondesse 

a esse papel eram rejeitados e esquecidos pelo Estado.  

Já no contexto revolucionário, Sabzian continua representando quem deve ser 

apagado de forma representativa midiática, pois ele é um homem pobre, não religioso, 

divorciado e detentor de um caráter questionável que o leva a tomar atitudes pouco usuais 

para sobreviver à desigualdade sociopolítica e econômica do país daquele período. Como diria 

24 Jafar Panahi é, assim como Kiarostami e Makhmalbaf, um popular cineasta iraniano e que também faz parte do 
já mencionado Novo Cinema Iraniano. Panahi é reconhecido internacionalmente pelo teor crítico de suas obras 
em relação ao governo iraniano, ocasionando ao diretor uma série de punições do Estado sobre ele.  
 



43 
 

Morrison (2019, p. 63): “O conceito do que significa ser humano mudou, e a palavra 

‘verdade’ precisa tanto de aspas que a sua ausência (seu caráter elusivo) é mais forte que sua 

presença". 

 

2.5. Outros impostores 
 

Em Close-Up, Kiarostami inicia o filme não mostrando Sabzian, mas o 

apresentando pelos olhares de outros. Tais pessoas não são outros marginalizados como 

Sabzian, mas podemos defini-los como sujeitos-outros, pois os outros que o rodeiam na obra 

são na realidade os sujeitos que integram e contribuem para a manutenção do status quo do 

corpo social dominante iraniano. 

Estes são: Abbas Kiarostami, cineasta reconhecido internacionalmente, diretor, 

produtor de Close-Up e a pessoa que dá a oportunidade de Sabzian se defender; os Ahankhah, 

família lesada por Sabzian, que o acusa de ocultar sua verdadeira identidade para roubar-lhes, 

pois o mesmo pediu emprestado determinada quantia em dinheiro e prometeu fazer um filme 

com os mesmos. Em uma categoria diferente há a figura do Jornalista Farazmand; os policiais 

que fizeram a prisão do acusado; e o Juiz Haj Agha, responsável por cuidar do caso na corte 

judiciária. Eles estão em um grau diferente de sujeito, pois atuam como agentes de controle da 

sociedade iraniana, sendo a representação da polícia e do juizado, são os responsáveis por 

manter a ordem e julgar quem é sujeito e quem não é. Já a imprensa opera como um agente de 

vigilância e de propagação de um ideal a ser seguido, reforçando cada um desses papéis de 

controle na sociedade 

A primeira aparição de Sabzian na obra se dá no encontro deste com Kiarostami 

ainda na cadeia, porém tal cena ocorre depois de 20 minutos corridos de filme. Ou seja, 

Sabzian nos é apresentado pela visão de outros para que em seguida este possa dar sua 

opinião sobre os fatos. Quando Kiarostami articula tal posicionamento na produção do filme, 

apresentando Sabzian pelos olhares dos sujeitos-outros, notamos que tal tentativa se dá com a 

finalidade de uma desconstrução da imagem de quem o acusa de ser um impostor. 

Ainda que Sabzian represente de forma mais material a complexa realidade da 

sociedade iraniana daquele período, os sujeitos-outros, no caso a Família Ahankhah, o 

Jornalista Farazmand, Kiarostami e as instâncias julgadoras, também são indivíduos que 

vivem no mesmo contexto social que ele, porém sofrem os efeitos desse ambiente de forma 

diferenciada.  



44 
 

Antes da cena inicial de Sabzian na cadeia, onde este se encontra e conversa com 

Kiarostami, há uma cena de um primeiro encontro de Kiarostami e os integrantes da Família 

Ahankhah. Nesta reunião, eles reclamam da matéria feita pelo Jornalista Farazmand no qual 

eles foram colocados como pessoas ingênuas, já o pai e chefe da família afirma que sempre 

desconfiou de Sabzian e por isso se manteram firmes e no controle da situação. 

Porém, a fala de seu filho, Mehrdad, se sobressai e este diz: “Fiquei feliz por 

minha mãe conhecer o Sr. Makhmalbaf. Achei que conhecê-lo também poderia ser útil para 

mim. Sou formado em Engenharia Civil, mas não encontrei emprego na minha área. E o meu 

irmão, engenheiro mecânico, vende pão” (Close-up, 1990). A mãe então o interrompe e diz: 

“Manuchehr não vende pão, ele é gerente da padaria”, o filho retruca: “Isso não é diferente de 

vender pão. É verdade, meu irmão não estudou para vender pão” (Close-up, 1990). Isto é, se 

Sabzian fingiu ser Makhmalbaf para os integrantes da Família Ahankhah com o intuito de sair 

temporariamente de seu papel de subalternidade e conseguir algum dinheiro destes, usados 

por ele para comprar um brinquedo para seu filho, os indivíduos dessa família, em específico 

Mehrdad, pretendiam usar Sabzian a fim de também obterem prestígio financeiro e social. 

 

Figura 6 - Mehrdad Ahankhah e seus pais. 

 

Fonte: Filme Close-Up. 
 

Ainda que fossem aparentemente uma família ideal, com um pai que provê, uma 

mãe acolhedora e seus três filhos saudáveis e estudados, tal aspecto ainda era insuficiente. Os 

dois filhos homens formados em uma área de prestígio sociocultural, no caso a engenharia, 

não atuavam em suas profissões originais. Manuchehr era gerente de uma padaria e Mehrdad 

estava desempregado, ambos ocupando espaços ‘inferiores’ a suas formações. Mehrdad ainda 

menciona que conseguir um emprego em sua área é difícil, pois as fábricas não estavam 

contratando e havia uma insuficiência de matéria prima para o trabalho (Close-up, 1990).  



45 
 

Pelas falas da Família Ahankhah notamos uma acusação de sensacionalismo da 

matéria realizada sobre o caso pelo Jornalista Farazmand, para a Revista Soroush. A primeira 

cena de Close-Up é a reconstituição da prisão de Sabzian, nela vemos o Jornalista Farazmand 

pegar um táxi com dois policiais indo em direção à casa da Família Ahankhah para prender 

Sabzian. Nesta cena, Farazmand cumpre o seu papel jornalístico e nos informa sobre o que é o 

filme e em seguida afirma: “Vai dar uma boa matéria. Vou acompanhar até o fim. Não é uma 

matéria comum. Não é sempre que se consegue um presente desses [...] É sensacional, do tipo 

que vende. Uma história estilo Oriana” (Close-up, 1990). E pergunta ao motorista: “Você 

conhece Oriana Fallaci?25”, o motorista diz que não, e então Farazmand complementa: 

“Oriana Fallaci escreve artigos bastantes originais. Ela tem faro para a reportagem. Ela é 

mundialmente famosa. Tenho certeza que é uma história estilo Oriana Fallaci” (Close-up, 

1990).  

Notamos que o Jornalista almeja se tornar tão popular quanto Fallaci e acredita 

que o caso de Sabzian pode ser um meio para alcançar o que deseja. Tal vontade pode ser 

reforçada com essa fala de Farazmand para o motorista sobre o ocorrido: “Para um repórter, é 

a matéria perfeita. É uma história única. Mal posso esperar a minha matéria na primeira 

página. Será uma sensação. Todos na TV e nos jornais vão falar sobre isso” (Close-up, 1990).  

É perceptível nas atitudes da Família Ahankhah e do Jornalista Farazmand, a 

tentativa de se obter algum tipo de vantagem, os dois almejam se tornarem pessoas 

bem-sucedidas e privilegiadas. Tirando o Juiz Haj Agha que exprime pouca empatia pelo 

acusado, um dos policiais que fizeram a prisão de Sabzian chega a demonstrar um pouco de 

solidariedade para com este. Observamos isso na cena em que Kiarostami faz a seguinte 

pergunta ao policial: “Que tipo de homem ele é?”, e o policial: “Não é do tipo que faz essas 

coisas”, Kiarostami insiste: “Como assim?”, e o policial rindo comenta: “Não parece do tipo 

que comete fraudes” (Close-up, 1990).  

Kiarostami (2004) acreditava que os personagens principais do ocorrido 

concordaram em participar das filmagens da obra, pois queriam ter sua imagem representada 

e gravada em uma película cinematográfica. Embora, alguns tivessem que desempenhar um 

papel que os deixassem mal vistos, ter sua imagem midiatizada era proveitoso, já que nesse 

meio eles poderiam ser um outro. Esse outro, não vem do termo de objetificação que até agora 

25 
 Oriana Fallaci foi uma famosa jornalista italiana, popular pelas suas matérias sobre coberturas de guerras e das 
entrevistas com grandes líderes mundiais de seu tempo. Uma das suas maiores entrevistas foi com o ex-líder 
supremo do Irã, Aiatolá Khomeini. Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/mundo/ft1609200610.htm. Acesso em: 30 jul. 2022.  



46 
 

essa dissertação se centrou, mas de ter um eu potencializado, isto é, um outro de si ideal. 

Todos os apontados ambicionam melhorar sua imagem perante o corpus social que ocupam, 

assim como Sabzian.  
 

O cinema respondia ao desejo, comum a cada ser humano, de tornar-se um outro. 
Não era apenas Sabzian, mas também as crianças da Família Ahankhah que não 
tinham vontade de ser elas mesmas, de assumir seu verdadeiro eu; elas o repeliam 
para voltarem-se a um eu ideal (Kiarostami, 2004, p. 229-230). 

 

É interessante salientar que Close-Up possui três montagens, sendo a versão 

veiculada internacionalmente e analisada aqui decorrente de um erro. Sobre essa pluralidade 

de montagens Kiarostami (apud Ciment e Goudet, 1997) comenta que montou o filme três 

vezes. Tendo a sua versão oficial produzida na exibição do filme no festival de cinema de 

Mônaco, ao ajeitarem as bobinas da obra para a projeção, acabou ocorrendo um equívoco e 

elas foram dispostas de maneiras diferentes, o diretor não conseguiu conter a falha técnica a 

tempo, mas acabou gostando e a aderindo para uma exibição distributiva internacional 

(Kiarostami, 2004). Já a montagem anterior acabou sendo veiculada apenas no Irã. Das 

poucas informações que temos dela, esta se inicia com a Sra. Ahankhah abordando Sabzian 

no ônibus enquanto este lê o folheto do filme (Bernardet, 2004).  

Mesmo que o filme possua mais de duas montagens, a montagem veiculada 

apenas no Irã não difere da internacional no processo de desconstrução dos sujeitos-outros. 

Kiarostami acredita que a Família Ahankhah se permitiu ser enganada por Sabzian e seus 

integrantes até quiseram isto. O diretor expressa isso na cena inicial de abertura do filme 

exibido apenas no Irã (Ciment, 1991). Sobre as diferentes montagens Kiarostami (2004, p. 

233) afirma que: 
 

Em minha opinião, a possibilidade de voltar a colocar as mãos na montagem só 
surge quando os filmes são muito bons - e mesmo invertendo as bobinas a qualidade 
permanece inalterada - ou então, pelo contrário, quando são decididamente ruins. 
Close-Up poderia entrar tanto na primeira categoria como na segunda.  

 
Logo, ao decidir iniciar o filme com a cena da Sra. Ahankhah e Sabzian no ônibus 

o interesse de Kiarostami era mostrar que não foi Sabzian que se apresentou como 

Makhmalbaf, mas sim a Sra. Ahankhah que iniciou uma conversa com ele sobre o folheto do 

livro e, portanto, supôs que este era Makhmalbaf. Sabzian confirmou o fato e se aquietou, a 

Sra. Ahankhah insistiu em conversar com ele fazendo mais perguntas de como “alguém 

importante como ele andava de ônibus?” e comentando sobre o interesse artístico de seus 

filhos, o que levou Sabzian a se oferecer para fazer um filme com eles e assim dando início ao 



47 
 

caso. Ou seja, ambos construíram a impostura, porém o primeiro passo foi da Sra. Ahankhah 

e sua família corroborou, Sabzian não fez parte disso sozinho (Bernardet, 2004). 

É interessante perguntarmos qual o motivo de a Família Ahankhah deixar e até 

querer serem enganados por Sabzian. Essa fala remete-nos que, para que Sabzian pudesse 

atuar o papel de diretor era necessário um público, no caso, a Família Ahankhah acabou 

preenchendo este requisito; eles eram os espectadores, porém, Sabzian era o público deles. 

Isto é, deixaram-se enganar-se, pois estavam lisonjeados em serem notados por um suposto 

alguém de renome e que poderia de alguma forma mudar o patamar sociocultural deles, logo 

era necessário demonstrar que eles já o eram, reforçando a imagem que almejavam. 

Notamos que poder ter uma imagem em um filme é encarado como um meio de 

ascensão elevando o prestígio de uma pessoa. Segundo Ishaghpour (2004, 101): “Esse desejo 

tão forte pelo cinema esteve ainda na origem dos acontecimentos que levaram a Close-Up: a 

aventura inverossímil e, no entanto, verídica de um grupo de pessoas que, sem câmara, 

fizeram todo um filme a propósito do cinema”. Partindo desse ponto, notamos que o cinema é 

um local no qual uma pessoa invisibilizada como Sabzian e uma família de classe média 

comum podem tornar-se sujeitos excepcionais. Por isso, Kiarostami (2004, p. 232) comenta 

que: “O filme é autobiográfico eu me assemelho seja a Sabzian seja a sua família; enganei as 

pessoas e fui enganado por elas”.  Ou seja, essa vontade de ser um outro de si em potência não 

reflete apenas nos personagens de Close-Up, mas também a Kiarostami e aos espectadores 

que buscam no seu dia a dia e no cinema, maneiras de conseguirem ser um outro de si ideal. 

 



48 
 

3 BADII, O SUICIDA   
 

3.1 Aonde vamos?! 
 

O próximo outro de Kiarostami é Badii, personagem principal de Gosto de 

Cereja, filme a ser analisado neste capítulo. Um espaço de sete anos separa Sabzian de Badii, 

porém assim como Sabzian, Badii é um protagonista bastante complexo. Entretanto há uma 

questão fundamental que diferencia drasticamente ambos: Sabzian deixa-nos adentrar em suas 

adversidades, ele quer ser olhado para sair do estado de invisibilização em que se encontra, já 

Badii é um dos personagens mais duros e enigmáticos de Kiarostami, ele só mostra um lado 

de si, não dando a oportunidade de aprofundamento em suas demandas. 

As únicas informações que temos de Badii é que este é um homem de meia idade 

em busca de alguém que faça um determinado trabalho para si. O ofício é aparentemente fácil, 

pegar uma pá e jogar terra em um corpo e reembolsar uma boa quantia em dinheiro, porém 

não é qualquer corpo, mas o corpo sem vida do próprio Badii. Quais motivos levaram Badii a 

querer suicidar-se? Creio que nunca saberemos tal informação, especificamente pela forma 

como o filme foi construído, de modo a nos omitir tal esclarecimento, porém as causas dessa 

omissão serão exploradas na construção deste capítulo.  

Antes de nos concentrarmos em Badii, a sua vontade de suicidar-se e a relação de 

outro que este mantém com Kiarostami será necessário nos debruçarmos nesses sete anos que 

separam as duas produções e buscar compreender o que ocorreu nesse período para que 

Kiarostami se dedicasse à produção de um filme sobre um suicídio. Por agora, realizar esta 

atitude não é essencial apenas para um melhor entendimento desta obra, mas da produção 

subsequente a ser analisada nesta dissertação, o filme O Vento nos Levará, que além de 

retratar a morte por outra perspectiva, nos mostra as diversas formas pelas quais o outro se faz 

presente na cinematografia do diretor. Compreendendo onde estamos, podemos entender 

aonde vamos, logo, o que ocorreu nesse espaço de sete anos para que enfim Kiarostami 

realizasse a produção de Gosto de Cereja? 

Segundo Kiarostami (2004), antes de decidir produzir o filme, este estava muito 

imerso no campo da poesia e da filosofia, especialmente nos versos de Omar Khayyam [1048 

d.C - 1123 d.C] - um importante, matemático, astrônomo e poeta da antiguidade persa. “Seus 

versos lembram continuamente a presença da morte e a necessidade de conviver melhor com 

essa ideia; porém, não para nos tornarmos pessimistas, mas para tomarmos consciência da 

natureza do homem e para melhor rendermos graças à vida” (Kiarostami, 2004, p. 244). É na 

busca de uma maior conscientização sobre a vida que Kiarostami passa a abordar a temática 



49 
 

da morte em seus filmes, contundo o pontapé inicial não se dá em Gosto de Cereja, mas sim 

em E a Vida Continua, produzido no mesmo ano da estreia de Close-Up e lançado dois anos 

após a estreia deste, em 1992. 

O filme nasce a partir de uma tragédia que se abateu no Irã em 1990; um 

terremoto de grande magnitude que destruiu vastas regiões do país. Dentre muitos desses 

territórios estavam as localidades de Koker e Poshteh, áreas onde o diretor havia gravado o 

filme Onde Fica a Casa do Meu Amigo. Como já mencionado no capítulo anterior, Onde Fica 

a Casa do Meu Amigo conta a história de uma criança que busca a casa de seu colega de 

classe para entregar-lhe o seu caderno de atividades que está consigo por tê-lo pego por 

engano. O filme de premissa singular foi premiado, em 1989, com o Leopardo de Bronze, no 

Festival Internacional de Cinema de Locarno26, ocasionando em uma projeção internacional 

de Kiarostami e se tornando uma obra clássica do diretor, como da cinematografia iraniana. 

Com isso, os filmes subsequentes de Kiarostami e o próprio diretor passaram a receber grande 

destaque internacional. 

Além da destruição que se abateu nessas regiões por causa do terremoto, o 

impacto gerou grande comoção nacional. A mídia do país anunciava que 95% da população 

da localidade teriam morrido soterradas (Kiarostami, 2004). Aflito com o destino de seus 

protagonistas, o cineasta decide visitar a região com seu filho, mas acaba por não conseguir 

notícias deles. Em seguida, Kiarostami parte para uma exibição, em Mônaco, de Onde Fica a 

Casa do Meu Amigo, lá é questionado sobre os espaços em que se ambientou o filme, ao que 

responde que a região não mais existia e detalha sobre o terremoto e o que viu na sua visita 

(Kiarostami, 2004). Em sua volta ao Irã, o diretor percebe que a imprensa e o país como um 

todo passaram a procurar os garotos. “Parecia que todos os iranianos estavam preocupados 

com o destino das duas crianças. Os heróis de meu filme haviam se tornado os símbolos 

daquela região” (Kiarostami, 2004, p. 234). Entretanto, o cineasta menciona que começou a 

ver a tragédia por outros olhos, buscava a vida existente para além dos escombros gerados.  
 

O drama adquiria um outro valor e uma nova dimensão. De um lado, a tragédia; de 
outro a sensação do sol escaldante, a extraordinária presença das montanhas 
contrapondo-se às ruínas. Podia sentir um extraordinário instinto de vida. Foi nessa 
dicotomia entre a beleza da natureza e a catástrofe humana que encontrei as razões 
para realizar E a Vida Continua, para mostrar aquilo que vivi nessa viagem, toda 
minha experiência, o olhar das pessoas que escaparam ao sismo, o seu entusiasmo 
em continuar a viver (Kiarostami, 2004, p. 235).  

 

26 O Festival Internacional de Cinema de Locarno é considerado um dos mais renomados festivais internacionais 
de cinema.  



50 
 

Ou seja, E a Vida Continua é uma ode à vida, um enaltecimento da vida a partir 

de um olhar de coletividade e união perante uma tragédia sem escapatória aparente. Em uma 

região em que houve muitos mortos, mas também é um espaço onde ainda existe muita vida, 

no qual os sobreviventes escolhem continuar em busca de dias melhores que virão. Já Gosto 

de Cereja também é um filme de valorização a vida, porém a partir da possibilidade de uma 

escolha sobre viver ou morrer. Essa decisão vem a partir de um senso de responsabilização 

compartilhada, pois Badii mesmo sendo o seu próprio executor conclama a presença de uma 

companhia para comprometer-se com o seu corpo e sua decisão.  

Tal comparação se faz essencial para entendermos os meandros que levaram 

Kiarostami a produzir Gosto de Cereja. A obra subsequente a E a Vida Continua é Através 

das Oliveiras, porém podemos definir esta produção como um falso making of de E a Vida 

Continua, por isso este filme não será desenvolvido neste tópico ou possuirá alguma 

comparação com Gosto de Cereja. O próprio Kiarostami (2004, p. 242) comenta que: 

“Presente e passado misturam-se num mesmo tempo. Através das Oliveiras e E a Vida 

Continua estavam de tal modo encadeados que, no momento das filmagens, nem eu conseguia 

distingui-los”.  

Isto é, podemos identificar que o interesse do diretor em debruçar-se sobre a 

temática da morte dá-se, inicialmente, por causa do terremoto que ocasionou a destruição dos 

vilarejos de Koker e Posteh, porém, com base nos filmes e nas falas de Kiarostami, a morte é 

estudada não como um fim, mas um meio de entendermos a vida. Essa perspectiva reflexiva 

sobre a vida é reforçada pelos filmes deste período (1990-1999), já mencionado aqui, sendo 

considerado uma fase de amadurecimento cinematográfico do diretor, derivada de um 

envelhecimento e maturação do próprio diretor como pessoa, em que refletiu em suas 

produções. No documentário Abbas Kiarostami: A Arte de Viver (2003), Kiarostami comenta 

que: 
 

Fiz meus primeiros filmes para instituições cuja função era fazer filmes para 
crianças. No início, eu ficava feliz, fazendo esses filmes, mas aí começaram a me 
dizer que tipo de filme eu devia fazer e me senti desconfortável com isso. Ao fazer 
estes filmes, minha própria visão do mundo era afetada pelo modo como minhas 
personagens infantis viam o mundo. Nos meus filmes mais recentes, essa função foi 
transferida para as personagens adultas: especialmente o tipo do velho. 

 
Gosto de Cereja é um filme que tem sua temática central sobre uma 

responsabilidade compartilhada. Por isso, neste capítulo, não iremos destrinchar as causas que 

levaram Badii à decisão de se suicidar, mas buscaremos compreender, assim como Sabzian, o 

que faz este ser um possível outro de Kiarostami, a construção cinemática desse personagem, 



51 
 

a sua trajetória em torno do suicídio e a responsabilidade compartilhada. A partir dessas 

proposições poderemos entender de maneira expressiva a questão do outro na cinematografia 

do diretor. 

 

3.2. Badii  
​  

Como já mencionado, Badii é um personagem enigmático e se mantém assim do 

início ao fim da obra. As suas primeiras impressões denotam um homem de meia idade, com 

ar sério e vigilante, a percorrer ruas em construção em Teerã. Essa postura com o acréscimo 

de Badii rondar estes espaços em busca de um homem que faça um determinado trabalho para 

ele, faz com que este exprima um caráter ambíguo e duvidoso. Os homens sondados pelo 

personagem são exclusivamente rapazes carentes em busca de um trabalho ou que estão 

passando por problemas financeiros e procuram meios de contornar isto.  

Nas cenas iniciais de Gosto de Cereja, podemos ver o personagem a percorrer um 

grupo de homens de diferentes idades, de feições abatidas e que se jogam para cima do carro 

se oferecendo para trabalhar, porém são ignorados por Badii. Este continua a percorrer as ruas 

e se depara com um rapaz em uma cabine telefônica, a falar de maneira exaltada sobre a 

quantia que estão oferecendo pelo seu serviço não ser suficiente para bancar uma refeição. 

Badii o ouve, denota interesse pela figura do rapaz e passa a persegui-lo, oferecendo uma 

carona que é recusada pelo homem. Assustado, o rapaz se esconde de Badii, mas este 

continua a esperá-lo e o chama novamente. O homem vai até o carro, e Badii menciona que 

pode ajudá-lo financeiramente, porém mais uma vez é rejeitado e acaba sendo ameaçado. 

Em seguida, Badii se direciona até um lixão e encontra um homem que devido a 

sua aparência e maneira de se expressar evidencia algum transtorno mental. O homem 

trabalha catando sacolas plásticas e as vende para uma fábrica da região. Badii expressa 

curiosidade por ele e passa a fazer uma série de questionamentos sobre sua vida pessoal. Por 

fim pergunta se o rapaz está disposto a realizar um trabalho para ele, porém o homem diz não 

ser capaz de realizar nenhum outro trabalho, apenas o que já faz.   

É interessante nos atentarmos à postura de Badii neste primeiro momento, pois 

temos uma prévia de como toda a dinâmica do filme irá ocorrer, especialmente no modo como 

o personagem principal aborda e sonda os homens. O modo como Badii busca, expressa que 

ele está determinado a suicidar-se e procura um homem de ação para colaborar consigo. 

Porém, ainda que ele vá atrás de rapazes necessitados a fim de que estes o auxiliem, não quer 

uma pessoa que esteja em uma situação desesperadora, já que corre o risco de ser enganado. 



52 
 

Por isso rejeita os primeiros homens que demonstram estar bastante necessitados. O segundo 

homem denota ser alguém mais comprometido, pois mesmo que ache que o valor que está a 

receber por seu serviço é demasiado baixo, parece se comprometer a exercer o seu papel. Esta 

atitude faz com que Badii o veja como alguém com as qualidades ideais para o ofício que tem 

a oferecer.  

O último homem é mais instigante, ao olharmos para as suas feições, deduzimos 

que ele é alguém que possui algum tipo de transtorno mental, o seu ofício é apenas o de catar 

sacolas e vendê-las. Como mencionado, Badii manifesta grande interesse por ele e até 

pergunta se este quer realizar um trabalho para ele. Entretanto, o foco nessa cena não é sobre 

este catador de sacolas ser um potencial coveiro de Badii, mas exprimir que mesmo em busca 

de alguém para realizar tal ato, o personagem procura um indivíduo com quem possa 

compartilhar um pouco de si, alguém que seja capaz de conversar consigo e de ouvi-lo, 

embora Badii esteja bastante certo da atitude que quer tomar e não revele os motivos que o 

levaram a tomar tal decisão.  

Para além disso, podemos notar neste início que o filme irá centrar-se todo no 

carro. Aqui o carro não é só um cenário ou um meio de locomoção, mas também um espaço 

psicológico de Badii. Este ambiente será demonstrado em close-up, já que por se passar quase 

todo dentro do carro não é possível existir uma variedade de planos ou enquadramentos, 

indicando uma não mobilidade e rigidez de Badii. Ou seja, ele aparece como alguém convicto 

de sua decisão, mas em busca de alguém que seja capaz de adentrar seu espaço pessoal para 

ajudá-lo, mas sem que este interfira em convencê-lo a não se suicidar. 

 



53 
 

Figura 7 - Sequência inicial de Gosto de Cereja. 

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja. 

 

3.2.1. Seria Badii homossexual?! 
 

Há uma curiosidade nesta sequência inicial que pode nos ajudar a compreender a 

construção do personagem aqui exposto, mas também a assimilarmos como o cinema de 

Kiarostami é entendido e interpretado por diferentes contextos socioculturais. O fato de Badii 

transitar por ruas em construção, sondando homens e oferecendo um serviço, conduziu os 

espectadores ocidentais a presumirem uma tendência homoafetiva no personagem. Ao ser 

indagado sobre essa questão Kiarostami (apud Ciment e Goudet, 1997) afirmou que tal 

suposição foi intencional, pois em suas obras ele gosta de deixar as situações ambíguas a fim 

de confundir o espectador e assim fazer evidenciar as próprias perversões de quem assiste no 

personagem.   

No texto Um filme, cem sonhos, escrito por Kiarostami para o colóquio “O cinema 

rumo a seu segundo século”, em Paris, no ano de 1995, devido às comemorações do 

centenário do cinema, o diretor afirma que o ato de ver um filme é solitário, mesmo que a 

exibição da obra possa ser compartilhada, vide as salas de cinema. Esse compartilhar 

coletivo/individual de uma obra faz com que uma mesma produção fílmica seja interpretada e 

compreendida de distintas maneiras pelo espectador. Essa assimilação se baseia nas vivências 

pessoais de quem vê, que são projetadas sobre o filme. Segundo Kiarostami (1995); “Uma 



54 
 

história também requer lacunas, espaços vazios como em palavras cruzadas, lacunas que cabe 

ao público preencher”.27 

Essas lacunas são essenciais para o entendimento de um filme e para sua 

variabilidade, especialmente os do diretor em questão. “Acredito num tipo de cinema que dá 

maiores possibilidades e tempo para seu público. Um cinema inacabado que atinge a 

conclusão através do espírito criativo do público, resultando em centenas de filmes. Pertence 

aos membros daquele público e corresponde ao seu mundo”28 (Kiarostami, 1995). Em Gosto 

de Cereja a lacuna principal dá-se em um não aprofundamento das causas que levaram à 

decisão de Badii de suicidar-se e não há uma possível homossexualidade do personagem. 

Logo, a construção criativa compartilhada com o público responde parcialmente esse 

entendimento. Grande parte dessa suspeita dá-se por uma falta de compreensão do público 

ocidental ao contexto sociocultural iraniano e um desconhecimento sobre o modo de produção 

fílmico de Kiarostami.  

Considerando o histórico relacionado com a segregação sociocultural entre 

homens e mulheres na sociedade iraniana, cuja ordem jurídica governamental é baseada na 

Sharia, é possível compreender os motivos que levam o personagem Badii apenas a se 

aproximar e buscar rapazes para o auxiliar. Não seria de bom tom e nem socialmente aceitável 

que ele sondasse mulheres e as convidasse para algum tipo de trabalho. Para além do contexto 

sociocultural e religioso do país, há também um desconhecimento da maneira com que 

Kiarostami produz seus filmes. Mesmo que o cineasta produza e incentive uma interpretação 

individual de algo coletivo, promovendo e estimulando a diferença de suas produções, o 

diretor é conhecido por ser conservador em suas obras. 

Até o ano de lançamento de Gosto de Cereja, em 1997, os protagonistas principais 

de suas produções eram inicialmente crianças do sex masculino e em seguida homens de meia 

idade. Raras foram as vezes em que o diretor abordou algum tipo de relação de maneira mais 

íntima sobre a vida conjugal, muito menos a vida sexual de algum personagem. Um dos 

poucos filmes que retratam a vida de um casal29 é o já mencionado Relatório. Porém, esta 

produção é mais centrada na relação conflituosa do homem com o seu trabalho, a sociedade 

complexa em que vive e a difícil convivência com a esposa. Em nenhum momento há um 

29 O casal aqui exposto se encontra em uma relação heteronormativa.  

28 Trecho original: I believe in a type of cinema that gives greater possibilities and time to its audience.  A 
half-created cinema, an unfinished cinema that attains completion through the creative spirit of the audience, so 
resulting in hundreds of films.  It belongs to the members of that audience and corresponds to their world.   

27 Trecho original: A story also requires gaps, empty spaces like in a crossword puzzle, voids that it is up to the 
audience to fill in..   
 



55 
 

questionamento ou dedução da sexualidade do personagem ou sobre algum tipo de ato sexual 

em si, e em geral tal tema não é apontado na obra de Kiarostami de maneira direta, nem 

aprofundado. Seus protagonistas são mais reflexivos e questionadores sobre a sua existência e 

a relação destes com o mundo ao qual pertencem. 

Essa não abordagem destes temas em suas produções pode ser explicada com base 

no trabalho exercido pelo diretor na Kanun, na década de 1970. Segundo Kiarostami (2004, p. 

200-201) o cinema comercial dessa época se dividia em: “Divertir os espectadores e, por 

outro, alguns exemplos de cinema engajado, de difícil intelecção para os espectadores. [...] Os 

filmes da Kanun estão a meio caminho dos dois gêneros”. Além disso, por ser um Instituto 

financiado pelo governo os filmes não precisavam se adequar ao mercado fílmico da época, já 

que havia patrocínio para a realização das obras e para sua distribuição. “Tínhamos liberdade 

para experimentar, livres de pressão da censura. O elemento decisivo foi nosso público: era 

composto de crianças. Contávamos histórias de crianças e nossos filmes não falavam nem de 

sexo nem de violência, que nesses anos imperavam” (Kiarostami, p. 201, 2004). 

Após a revolução, muito do modo de se fazer cinema mudou, especialmente pelo 

fato de a produção cinematográfica do país ter sido paralisada por quatro anos, devido à nova 

constituição governamental que estava sendo implementada, desta vez, muito mais rígida, 

associada aos costumes fundamentalistas islâmicos. Entretanto o cineasta manteve-se 

dedicado a abordar as mesmas temáticas e o mesmo estilo de produção, porém cada vez mais 

refinado e especializado. Ao ser indagado sobre este período o diretor respondeu: 
 

As dificuldades que os cineastas tiveram de enfrentar permitiram, entretanto, que 
eles aperfeiçoassem a própria estética e melhorassem as próprias obras. Quanto a 
mim, não sofri muito porque já tinha elaborado uma forma de autocensura que 
evitava certos temas que não agradariam o governo. Em todo o caso, se em meus 
filmes anteriores e posteriores à revolução não se registram mudanças é porque as 
pequenas coisas que me interessavam não mudaram (Kiarostami, 2004, p. 215). 
​  

 
Com isso podemos compreender que o cineasta deixa lacunas em seus filmes com 

a intenção de estimular o espectador a participar de maneira criativa da obra. Essa 

multiplicidade de interpretação deixa margem para o público deduzir, no caso de Badii, uma 

suposta homossexualidade do personagem, mas tal percepção se analisada a partir de uma 

compreensão sociocultural e religiosa do país e da maneira com que o diretor realiza suas 

produções torna-se infundada.  

No Irã, a homossexualidade é considerada um crime grave, possuir e manter 

relações homossexuais é um ato passível de pena de morte. Logo, não é lícito propagar ou 

mencionar esta temática em um algum meio midiático. Porém, é interessante salientar que tal 



56 
 

pena não é aplicada em todo país muçulmano, pois nem todos os países implementam a 

Sharia da mesma maneira. Já que o mundo muçulmano é bastante plural, há países mais 

flexíveis na aplicação da Sharia.30 

 

3.3. Sobre o suicídio 
 

Voltando-se a temática do suicídio a partir da perspectiva religiosa islâmica, temos 

no capítulo (surata) A Vaca (Al-Baqarah) do Alcorão, livro sagrado da religião islâmica, o 

versículo (ayat) 195 que diz: “Fazei dispêndios pela causa de Alá, sem permitir que as vossas 

mãos contribuam para vossa destruição, e praticai o bem, porque Alá aprecia os benfeitores” 

(Nobre Alcorão, 2005, p. 52). Além disso, também há no capítulo As Mulheres (An-Nisa), o 

versículo 29, que fala: “Ó vós que credes! Não devoreis, ilicitamente, vossas riquezas, entre 

vós, mas é lícito existir comércio de comum acordo entre vós. E não vos mateis. Por certo, 

Alá, para convosco, é Misericordiador” (Nobre Alcorão, 2005, p.132).  

Conforme referido, o islã abrange todos os campos da vida de seus fiéis, nestes 

dois versículos apresentados aqui temos o que podemos considerar ser um código de conduta. 

Em ambos podemos notar que Alá é a figura central, ele é a vida, ele é a luz, ele é a 

misericórdia, em nome dele se pode fazer dispêndios, por ele se deve manter boas relações 

comerciais com seus pares. Alá aprecia a vida, a boa convivência, a união e a fraternidade de 

si e para com os seus semelhantes, jamais a morte e muito menos o suicídio. Segundo Lewis 

(2003, p. 73), “Os livros da lei islâmica são muito claros quanto à questão do suicídio. É um 

grande pecado, punido com a danação eterna sob a forma da repetição sem fim do ato através 

do qual o suicida se matou”. Essa repetição do ato suicida para além da vida terrena é 

demonstrada por Lewis (2003, p. 73) neste trecho retirado das tradições do Profeta (Profeta 

Mohammad):   
 

O Profeta também disse: Aquele que se enforca enforcará a si mesmo no inferno, e 
aquele que se esfaquear esfaqueará a si mesmo no inferno… Aquele que se lança de 
uma montanha e se mata lançará a si mesmo aos fogos do inferno para todo o 
sempre. Aquele que toma veneno e se mata levará seu veneno nas mãos e o beberá 
no inferno para todo o sempre… Quem quer que se mate de alguma maneira será 
atormentado da mesma maneira no inferno… Quem quer que se mate de alguma 
maneira neste mundo será atormentado do mesmo modo no dia da ressurreição. 

 

30 Fonte: AMERISE, Atahualpa. O que o Alcorão diz sobre a homossexualidade e porque ela é punida no mundo 
muçulmano. G1, 2022. Disponível em: 
https://g1.globo.com/mundo/noticia/2022/12/11/o-que-o-alcorao-diz-sobre-a-homossexualidade-e-por-que-ela-e-
punida-no-mundo-muculmano.ghtml . Acesso em: 19 set. 2023. 
 



57 
 

Ou seja, o suicídio é invariavelmente desaconselhável e passível de punição na 

religião islâmica e nos países que regem a Sharia. Kiarostami (apud Ciment e Goudet, 1997) 

corrobora esta perspectiva afirmando que no Irã o ato de se suicidar é banido e considerado 

um ato egoísta. Por consequência, representar o suicídio a partir de um meio artístico não é 

interessante ou aconselhável. Segundo Alessandra Meleiro (2006) em seu livro O Novo 

Cinema Iraniano, o cinema pós-revolucionário, assim como no período Pahlavi encabeça uma 

série de censuras. Meleiro também menciona uma regulamentação de 1996, chamada de Os 

princípios e Procedimentos Operacionais do Cinema Iraniano, na qual há uma série de 

códigos de conduta e proibições sobre a produção de um filme, uma dessas desautorizações 

remete à postura de Badii: “Mostrar de maneira positiva um personagem que prefira a solidão 

à vida coletiva” (Meleiro, 2006, p. 66). 

Em Gosto de Cereja, temos uma tentativa do diretor de promover a reflexão, 

questionamentos, indagações sobre um tema tão complexo como o suicídio, especialmente 

quando tal abordagem é desaconselhada pelos órgãos reguladores culturais do país. Segundo 

Kiarostami (apud Ciment e Goudet, 1997), é através da arte cinematográfica que esse 

questionamento sobre a vida pode se fazer mais presente, alcançar mais pessoas e gerar 

questões. O diretor também menciona que vê o tema do suicídio como um ato de 

compromisso para com a vida. Quando compreendemos que temos a escolha de poder dar fim 

às nossas vidas, podemos optar por encerrá-las ou nos tornamos pessoas mais conscientes 

sobre o modo como vivemos.  

Pensar sobre a finitude das vidas humanas faz com que sejamos capazes de 

transformar nossa realidade a partir de uma maneira agregadora e consciente de nossos atos. É 

olhar para a vida pela ótica do existir. “Se estamos nesta terra, é para fazer alguma coisa, para 

nos sentirmos totalmente responsáveis por algo ou alguém. Você notará que somente o 

questionamento permite chegar a esse tipo de raciocínio” (Kiarostami apud Ciment e Goudet, 

1997). É semelhante a Close-Up, no qual o diretor usa da arte fílmica para realizar uma 

aproximação mais humanizada a Sabzian a fim de que pudéssemos compreender as 

subjetividades e complexidades do personagem para um julgamento mais justo a de seu 

comportamento. Já em Gosto de Cereja temos a mesma ação de usar a arte para a reflexão de 

uma determinada questão incômoda, porém a temática aqui é exposta por meio da 

responsabilização de uma escolha, partindo de um compromisso do ato perante o outro. Isto é, 

quando Kiarostami não nos fornece um aprofundamento da subjetividade de Badii, assim 

como ocorreu com Sabzian, leva-nos a centrarmos na decisão do personagem de encontrar 

alguém que o apoie na sua decisão.  



58 
 

 
Devemos enfiar a faca no coração e não hesitar em transformá-la na ferida para 
trazer à tona o que há de mais profundo no homem. Esta é a única maneira de 
produzir um efeito, talvez de exercer uma influência. Esta é a importância, a nobreza 
da arte. O principal é estar em conflito e colocar-se, precisamente, ‘em questão’ 
(Kiarostami apud Ciment e Goudet, 1997). 

 
No desenvolver do filme somos apresentados a três personagens coadjuvantes que 

são submetidos a essa difícil questão: um jovem soldado curdo, um seminarista afegão, e o 

último, Bagheri, um taxidermista idoso. Estes três homens, cada um com uma função 

específica e com idades diferentes, conotam as fases da vida de um ser humano e do próprio 

personagem em si, além de serem um aspecto que rege a moralidade cultural e religiosa da 

sociedade. Entretanto, a relação que estes mantêm com Badii na trama e o aprofundamento 

destes personagens por si só, não será realizado nesta seção. O foco atual perpassa pela 

construção do suicídio no personagem Badii por Kiarostami, os outros atores foram citados 

agora para que compreendamos que para além deles há um quarto ator na trama: o 

espectador.  

O conflito perpassa as telas, chegando a nós, espectadores, que acabamos sendo 

questionados se seríamos capazes de ajudar Badii em sua decisão. Esse confronto não se 

resume apenas ao fato do suicídio em si, mas à própria morte, considerada culturalmente um 

dos maiores tabus da atualidade. “Aquele homem deveria permanecer um mistério, para que 

fosse mais fácil fazer dele uma abstração e para que a questão do suicídio fosse considerada 

não um problema desse personagem, mas de cada espectador” (Kiarostami, p. 245, 2004). No 

texto “Inscrevendo o espaço ético: dez proposições sobre morte, representação e 

documentário” da teórica e crítica de cinema americana Vivian Sobchack (2005) esta 

menciona que o modo como a morte é representada nos dias atuais foi fruto de uma mudança 

representativa radical ao longo dos séculos. Nos primórdios, a morte era considerada um 

evento público e social, mesmo que fosse temida ela ainda possuía um caráter familiar. Isto 

por haver uma associação da morte com algo natural, morrer era algo intrínseco do ser 

humano, assim como o nascer, porém, com o decorrer dos séculos a sociedade passou a se 

tornar mais centrada no indivíduo. 

Segundo Sobchack (2005, p. 129) foi com a ascensão da Era Vitoriana, no século 

XIX, que a morte passou a perder o seu caráter de naturalidade e começou a ser vista como 

uma ruptura abrupta do viver, tornando-se algo irracional: 
 

Essa ruptura entre a morte e a vida social cotidiana, a ligação da morte com o 
irracional, o convulsivo, o erótico, o sexual e o privado, é fomentada pelas 
sublimações e repressões da cultura vitoriana do século XIX, que encontra expressão 
deslocada em várias formas de romantismo. Surge o fascínio mórbido, histérico e 



59 
 

erotizado com a ideia da morte. A morte passa a ser associada não apenas ao erótico, 
mas também ao exótico. 

 
Mesmo com a crescente exotização da morte nesse período, ela ainda era 

centralizada no lar e possuía ainda uma naturalização, enquanto a visão da morte como 

antinatural passa a vigorar em decorrência dos avanços medicinais e tecnológicos do século 

XX.  
 

Os encontros com a morte natural tornaram-se menos comuns. A morte natural 
tornou-se menos ‘natural’ - por um lado, passou a participar menos da vida diária e, 
por outro, a ser atribuída principalmente a causas ‘alheias’ denotes exóticos. Cada 
vez mais institucionalizada, medicalizada e tecnologizada, a morte natural foi 
deslocada não na representação elaborada, mas no espaço físico. O evento da morte 
foi retirado do lugar que ocupava na casa e no dormitório para um quarto de hospital 
ou necrotério onde o agonizante e o morto podiam ser ‘vigiados’ por profissionais e 
‘velados’ pela família e pela comunidade (Sobchack, 2005, p. 130). 

 
Essa transferência da morte do lar para a morte hospitalizada faz com que ela seja 

percebida como algo que pode ser evitado, o indivíduo não morre porque aquele era o 

momento de sua partida, mas porque a medicina não conseguiu salvá-lo. Logo, a morte passa 

a ser tratada e representada como algo abrupto, repentino e súbito. Por isso, a morte torna-se 

tão complexa de ser comentada na vida cotidiana, ela não nos é bem-vinda, tornando-nos 

temerosos de sua presença seja ao mencioná-la ou ao vê-la. Invariavelmente, a representação 

em um ambiente artístico como o cinematográfico não seria diferente. “Mesmo assim, de 

todas as transformações por que passa o corpo vivo em nossa cultura, o evento da morte 

parece particularmente privilegiado em sua ameaça à representação. Na verdade, desafia de 

tal modo nossa noção de representação que parece irrepresentável” (Sobchack, 2005, p. 133). 

Já compreendemos que Badii é uma pessoa misteriosa e enigmática em busca de 

alguém que o ajude a velar seu corpo sem vida. Nas cenas iniciais, já expostas aqui, o 

personagem não revela o motivo de sua busca, porém mesmo quando este menciona o que 

pretende fazer consigo as causas também não são expostas. Ainda que ele busque no outro um 

auxílio, não age como alguém que mereça ser ajudado, no sentido de reverter a sua decisão, 

pois Badii está por si só sentenciado. A omissão de informações sobre as causas, além de 

convocar o espectador para o debate, ocasiona em uma perspectiva de escuta reflexiva sobre o 

viver e sobre o olhar presente. Como mencionado, Kiarostami tem como princípio abordar a 

temática do suicídio de maneira existencialista, logo, o diretor não possui a intenção de nos 

mostrar um corpo suicidado ou o ato propriamente dito, mas sim uma consciência do estar. 

Estar é existir, é presença, é partilhar, é comungar consigo, com o outro e com o ambiente em 

que estamos inseridos.  
 



60 
 

Queria registrar a consciência da morte, a ideia da morte que só o cinema sabe tornar 
aceitável. Essa ideia impõe-se quando a tela fica negra, quando a luz desaparece por 
trás das nuvens e todas as luzes se apagam. Percebemos que já não há mais nada, 
que a vida – como o cinema – provém da luz e, ao mesmo tempo, entendemos que o 
cinema e a vida são uma coisa só (Kiarostami, 2004, p. 245). 

 
A consciência da morte à qual Kiarostami se refere é na realidade a consciência da 

vida, do estar, pois a morte por si só não pode ser representada, o que nós temos acessos é a 

um corpo, um corpo morto, outrora um corpo em estar. Não há uma sensação, um 

pensamento, uma consciência sobre o morrer, pois quando alguém de fato morre, não temos 

acesso a algum tipo de informação de que maneira foi morrer e de como está depois desse 

acontecimento. A morte é literalmente um fim de tudo, não há um a mais, é algo que acaba 

com qualquer existir. “Em nossa cultura, é percebido como o último e derradeiro ato de 

semiose. É sempre original, não convencional e chocante, e seu evento sempre representa, 

simultaneamente, o processo de produção de signo e o fim da representação” (Sobchack, 

2005, p. 133-134). 

Logo, a consciência que temos é dos valores que envolvem as nossas vidas, pois 

mesmo que sejamos plurais, cada pessoa possui sua individualidade, crenças e princípios 

próprios que nos levam a estar em um meio social e comungar com seus sujeitos e outros. 

Sobchack (2005) menciona que a representação da morte, especialmente a cinematográfica, é 

focada em seu índice, isto é, na dissecação dos vestígios que levaram ao fim abrupto do 

existir. É essa a visibilidade que temos do ato, ocasionando em uma superexposição da 

representação do fim de um corpo, ou como a autora menciona uma representação 

pornográfica da morte. Já que se não dá parar saber o que se sente e seu depois, temos apenas 

o corpo cadáver em posição de objeto a ser explorado. Um cadáver não nos remete a empatia, 

pois não tem mais vida, não responde mais por si. Por consequência o indicial aceitável, 

pautável e sentido da morte será através da violência a este corpo, em um ambiente 

cinematográfico, a uma pornografia/dissecação da morte (Sobchack, 2005).   
 
 
O mais eficaz significante cinematográfico da morte em nossa presente cultura é a 
ação violenta inscrita no corpo vivo visível. Essa proposição é provavelmente a mais 
controvertida até agora. Embora seja mais descritiva que precristiva, ainda estimula 
em nós uma resposta ética. Pois se abominamos a violência e a ruptura que ela causa 
no tecido social e carnal da cultura e da vida individual humana, é difícil reconhecer 
que seja o melhor significante da morte na representação visual. No entanto, como 
foi indicado anteriormente a relação primária de nossa presente cultura com a morte 
é marcada pela natural ‘falta de naturalidade’ da violência hoje em dia. 
Considerando nossas atuais relações sociais com o evento da morte (a presença 
visível da morte como algo produzido por causas externas e violentas e a ‘ausência 
estruturante’ da morte natural), não chega a surpreender que a ação violenta seja o 
mais eficaz veículo sígnico para significar a transformação do ser em não-ser. 
(Sobchack, 2005, p. 137) 



61 
 

 
No desenvolver da obra temos uma série de diálogos existencialistas sobre a vida 

com os três personagens coadjuvantes já mencionados aqui, porém quando é chegada a hora 

da execução do ato, Kiarostami escolhe, novamente, uma não aproximação do personagem, 

pois não há intenção de ver o corpo de Badii sofrer uma autoviolência. Temos apenas a visão 

frontal da residência do personagem, este adentra em sua casa, mas a câmera não, a mise en 

scène é realizada pelas adjacências, de Badii temos a sua sombra, andando pelo espaço 

interno, entrando no quarto, abrindo a gaveta e ingerindo algo. Em seguida este sai da casa, 

pega novamente o carro e parte para o local de seu descanso eterno: uma cova aberta perto de 

uma árvore. Ao chegar no local, Badii senta-se e contempla os pontos de luz vindos da cidade, 

depois deita-se de olhos abertos para o céu, e vemos a imagem da lua coberta de nuvens, para 

em seguida a escuridão prevalecer. 

Este poderia ser o final da obra, mas como exposto, Kiarostami não nos traz 

cinematograficamente a consciência da morte, mas sim o do existir, da vida, da luz. Por isso, 

o diretor surpreende de maneira abrupta a todos colocando cenas de making of das gravações 

do filme. Como se nos dissesse que o que foi apresentado é de fato um filme, ocasionando em 

uma tomada de reflexões sobre o que foi exposto e nos intimando mais uma vez a uma 

responsabilização sobre nossas existências. Ainda há luz na escuridão, ainda há vida após um 

filme.  

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja. 

 



62 
 

O fim da obra não é um fim definitivo, pois ainda paira no ar uma série de 

reflexões sobre a vida, a morte, o universo e tudo mais. Porém, há um questionamento 

primordial sobre esse final, Badii conseguiu se suicidar?! Não é possível responder tal 

indagação, essa questão vai pairar na cabeça de cada um que assiste a obra. Kiarostami (apud 

Ciment; Goudet, 1997) afirma que: “Não queria que nenhuma ideia sobre a morte aparecesse 

na última parte do filme e me recusei a mostrar se o ‘herói’ estava vivo ou morto. Queria 

ignorar esta questão e sobretudo evitar o final feliz”. É perceptível quanto o cineasta 

desenvolveu o filme a fim de limitar qualquer relação afetiva e profunda com as questões 

íntimas e sentimentais do personagem, porém este não realiza isso de maneira completa, pois 

conseguimos entender o estado emocional de Badii a partir da construção da mise en scène e 

da narrativa do filme. Para entendermos como Kiarostami elabora essas sensações do 

personagem na obra é primordial captarmos o modo como o diretor concebeu a questão do 

suicídio em Badii. 

 

3.3.1. A comunicação de Badii  
 

Considerando que Kiarostami (2004) afirma ter elaborado Badii a partir do perfil 

suicida clássico e analisando o próprio personagem, podemos supor vários pontos de vista do 

que o levaram a essa escolha. Até porque o cineasta realiza seus filmes a fim de que o 

espectador o complete, logo, o público olhará o personagem a partir de suas próprias crenças 

sobre o suicídio. Além disso, mesmo certo de sua atitude, Badii busca alguém para 

compartilhar de sua dor, ou seja, o personagem procura acolhimento e comunicação. Sobre a 

busca de Badii por alguém que o ajude nessa aventura, Kiarostami (apud Ciment; Goudet, 

1997) afirma que: “A única ideia que exploro no filme, como realizador, é que este homem 

talvez esteja simplesmente à procura, à espera de comunicação”. 

Já sabemos que o diretor omite uma série de informações de Badii, criando um 

personagem que tende a ser recluso sobre si, ao mesmo tempo que busca parceria, auxílio e 

uma possível comunicação. Kiarostami defende que embora ele seja o criador do personagem, 

não sabe quais as causas da situação que o levaram a ver no suicídio um alívio para as suas 

dores. “Eu mesmo não sei nada sobre os problemas dele e realmente não quero que o 

espectador saiba mais. O meu objetivo não é fazer o público chorar pelo seu destino. Ele não 

responde às perguntas dos três passageiros, assim como frustra a nossa curiosidade como 

espectadores” (Kiarostami apud Ciment; Goudet, 1997). Porém, essa ausência é transposta, 

ainda que Badii não verbalize as suas dores e seu estado de espírito, somos capazes de notar 



63 
 

as emoções e os sentimentos do personagem a partir da construção da mise en scène e da 

narrativa do filme. 
 

A paisagem tinha de ser muito semelhante ao estado de espírito do personagem e, do 
mesmo modo, a fotografia, a relação luz-sombra, o ocre da terra, a areia que, como 
uma ducha, cobria o personagem no buraco da montanha. Tudo fora planejado, até 
os trajetos circulares do automóvel (Kiarostami, 2004, p. 245-246) 

 
Para compreendermos como a mise en scène do filme nos dá uma pista sobre o 

estado de espírito de Badii foram escolhidas algumas cenas para serem demonstradas. Com a 

finalidade de exercer uma melhor análise das imagens a serem apresentadas considerei 

separá-las em três grupos sendo estas categorias denominadas de: Paisagem; Badii na 

Paisagem; e Badii no Carro. O motivo para serem apenas estas três divisões deve-se ao fato 

de o filme se passar quase exclusivamente dentro do carro, as cenas de Badii fora do carro são 

poucas e quando realiza tal ação o personagem interage mais com a paisagem do que com 

outras pessoas. O carro em si, é no filme um espaço psicológico do personagem, ou seja, um 

espaço interno de si e que este tenta apartar do ambiente.31 A fim de iniciarmos essas 

exposições de cenas para a análise, a cena escolhida para este primeiro momento é uma 

interseção entre Paisagem, Badii na Paisagem e Badii no Carro. Tal escolha é significativa, 

pois conseguimos perceber como a interação entre a paisagem, o carro e Badii é formulada. 

Porém, mesmo que essa cena seja algo que podemos considerar como uma junção dessas três 

modalidades, neste tópico não serão analisados outras sequências com essa tríade de 

perspectiva, pois as ações de Badii em cenas semelhantes a esta serão melhor exploradas de 

maneira fragmentada nas categorias elencadas. Logo, a escolha desta cena é crucial para uma 

primeira abordagem de exibição da hipótese pautada e para adentrar a fragmentação das 

categorias expostas. 

Voltando à cena escolhida, ela é aparentemente banal, mas bastante significativa 

se olharmos com mais atenção. Badii está a rodar pelos campos à procura de alguém que 

aceite compartilhar consigo a realização de seu suicídio. Porém, quando essa cena ocorre, já 

sabemos qual é o trabalho e já fomos apresentados ao primeiro personagem coadjuvante do 

filme; o soldado recusa a oferta e foge do carro de Badii. Isso ocasiona neste trecho um Badii 

mais austero, atento ao campo e até um pouco perdido, mas este não demonstra pelo rosto tais 

expressões, mas sim pelo modo como o carro circula atrás de alguém e em espaços 

semelhantes, de difícil diferenciação. 

31 Por se tratar de uma temática mais complexa, tal tema será aprofundado em um tópico subsequente. 



64 
 

Em um determinado momento, o carro de Badii perpassa uma estrada de terra na 

qual por cima dela há um morro onde vemos uma série de homens segurando enxadas e 

arando a terra. Ao passar por este ambiente o carro parcialmente despenca da estrada de terra 

e uma roda fica presa. Badii sai do carro e olha a situação em que o pneu do carro se encontra, 

é nesse instante que vemos os homens que estavam arando a terra se mobilizarem para ajudar 

a ‘desenterrar’ o carro do personagem. Essa aproximação e ajuda destes homens que 

trabalham com a terra para com Badii é potencializada pelos planos cinematográficos usados 

na cena. Nesse início de sequência o plano cinematográfico é o plano geral, quando o pneu do 

carro atola e os trabalhadores se aproximam do carro para desenterrá-lo a perspectiva muda, 

variando entre um primeiro plano e plano conjunto: o primeiro plano foca em Badii, com uma 

expressão incrédula e aparentemente desconfortável ao ver os trabalhadores o ajudando, 

enquanto o plano conjunto é voltado para os trabalhadores que denotam felicidade em auxiliar 

Badii. 

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja. 

 

Se decuparmos essa cena, notamos que em um primeiro período temos Badii 

circulando por espaços de paisagens semelhantes e não há de maneira efetiva uma 

diferenciação espacial. Podemos interpretar essa não diferenciação espacial e a circulação do 

carro em espaços territoriais semelhantes como um sentimento de constância e certeza de 



65 
 

Badii, não em relação à procura de alguém para ajudá-lo em seu suicídio, mas ao sentimento 

em que este tem de não possuir uma saída para si. Reforça-se a certeza que tem a respeito da 

decisão que tomou para si. O personagem não está interessado em mudar de perspectiva, ele 

não avança para uma melhora, ele apenas continua no círculo que criara para si. Sobre a 

questão dessa circularidade do carro, Kiarostami menciona que essa abordagem foi inspirada 

em um poema persa.  
 

Gosto de Cereja começou a tomar forma a partir de uma poesia iraniana que fala de 
uma borboleta curiosa. A borboleta esvoaça ao redor de uma vela e, pouco a pouco, 
se aproxima da chama para vê-la melhor, até que, inevitavelmente, se incendeia. 
Também o protagonista do filme gira e volta a girar com seu automóvel, até cair no 
buraco que ele próprio cavara (Kiarostami, 2004, p. 246). 

 
Essa rigidez circular que Badii formulou para si é tão latente que podemos supor 

que isso reverbera no carro, já que este não é só um meio de locomoção para o personagem, 

mas um componente que está ligado a Badii como um espaço mental físico adjacente do 

personagem. Isto é, sendo o carro um espaço também pertencente a Badii, o veículo assim 

como seu dono, também se afunda na terra, pois em seguida temos um dos pneus do carro 

atolando na estrada e Badii saindo do ambiente do carro para a paisagem. Neste momento 

vemos os trabalhadores se mobilizando para ajudar o personagem principal. Depois, temos 

um jogo de planos entre o close-up de Badii, dentro do carro, e o plano conjunto dos 

trabalhadores ajudando a reerguer o carro, fora do carro, e colocá-lo na estrada novamente. 

Nesse plano e contra plano entre Badii e os trabalhadores podemos perceber 

algumas nuances: Badii parece olhar incrédulo e de maneira pedante para os trabalhadores 

que o ajudam a desatolar o carro da estrada, sua postura ao aceitar a ajuda oferecida é a de 

alguém que acatou algo, não a de uma pessoa que se sente grata, diferente dos trabalhadores 

que parecem estar ali de bom grado a prestar auxílio a Badii. É interessante notar essa ajuda 

dos trabalhadores que antes aravam a terra e pareciam compor a paisagem do espaço, dando a 

entender que o ambiente está a favor do personagem. Fazendo com que Badii mude a 

trajetória circular que ele criou para si, tirando-o da sua vontade de querer ser enterrado e o 

levando-o para a superfície. Esse posicionamento reforça a menção de Kiarostami de 

realização de um filme que mesmo falando sobre suicídio, seu ponto de tensão se dá ao 

abordar a responsabilidade sobre o viver; sendo a vida o ponto crucial do filme e não o 

suicídio.  

Se olharmos com atenção a sequência apresentada aqui, focando apenas na 

paisagem, esta possui uma cor amarelada característica, essa tonalidade é conhecida como 

ocre. É uma coloração achada na natureza, encontrada em locais que possuem grandes 



66 
 

quantidades de ferro no solo, dando a esta cor uma tonalidade de ferrugem, sendo uma cor 

marcada pela sua forte ligação com o solo. Essa tonalidade irá se fazer presente em todo o 

filme, sendo a cor principal, especialmente na paisagem. Em várias cenas da produção 

poderemos percebê-la, é como se esse cenário paisagístico e a confluência deste território com 

Badii indicasse um grande areal pronto para enterrar o personagem; mesmo que o filme em si 

crie situações para não realizar tal ação. Tal perspectiva pode parecer ambígua, mas ao mesmo 

tempo que a cor ocre pode representar terra, ela também indica vivacidade e fertilidade32. Para 

visualizarmos melhor como essa tonalidade se faz presente no filme vamos expor uma série 

de fotografias separando-as a partir das divisões elencadas aqui, sendo a primeira a ser 

demonstrada a presença dessa coloração na categoria da Paisagem e em seguida na de Badii 

na Paisagem. 

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja.  

 

 

 

 

 

32 A colorful past (ochre). Ask An Anthropologist, 2023. Disponível em: 
https://askananthropologist.asu.edu/colorful-ochre. Acesso em: 08/12/2023.  



67 
 

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja. 

 

Nas imagens designadas da categoria Paisagem temos como já abordado a 

predominância da cor ocre nessas ambientações, entretanto esse tingimento se difunde em 

várias nuances da mesma tonalidade, trazendo um clima terroso e vivaz ao filme. Nas 

imagens apresentadas aqui foram escolhidos planos diferentes para mostrar essa continuidade 



68 
 

de cor, mas por também abordar uma constância existente na obra que conota o estado de 

espírito do personagem que pretende literalmente voltar para a terra. Tal atmosfera se torna 

mais condizente ao que se propõe quando observamos as imagens de Badii interagindo com 

essa ambientação. 

Gosto de Cereja é um filme que em sua maioria se passa dentro de um carro. Para 

além de um espaço psicológico, o carro também é um dos cenários mais predominantes e 

essenciais da trama, logo, as cenas de Badii fora dessa ambientação são poucas. Nas cenas 

escolhidas e expostas do personagem nesta dissertação notamos que Badii parece fundir-se 

com a Paisagem e que agora isso não é demonstrado apenas a partir da coloração terrosa em 

si, a tonalidade ganha o reforço da própria terra. Nas imagens podemos ver Badii em uma 

posição de apaziguamento e contemplação com esse espaço, se em contato com o outro o 

personagem manifesta uma certa resistência com a Paisagem isso se diferencia.  

Essa conciliação com o ambiente é tamanha que ao longo do filme o personagem 

vai a pedreiras, fábricas de cimento e espaços que estão relacionados a algum tipo de 

construção civil, locais estes que possuem um grande volume de terra, a fim de entrar em um 

estado contemplativo e de relaxamento. Mais do que a morte em si, Badii procura a solução 

de seus problemas, ele está cansado de manter-se em uma posição da qual não vê saída. 

Mesmo que em suas cenas de close-up no carro temos a visão de alguém enigmático e duro, 

nas cenas em que está em contato com a terra notamos o quão exausto e esgotado o 

personagem se encontra. A terra para Badii não é só o fim de tudo, mas é também um 

renascimento para si, é nesse espaço arenoso que ele vê uma possibilidade de transformação, 

mas enquanto não consegue realizar sua vontade, o personagem vai a estes espaços em busca 

de recarregar as energias enquanto busca uma pessoa que aceite compartilhar consigo sua 

sina. 

Essa harmonia entre Badii e a Paisagem não ocorre com as pessoas que o 

personagem encontra em seu caminho. É nítido uma não integração de Badii com seus 

semelhantes o que reverbera em um provável não compartilhamento deste com a sociedade na 

qual se insere. Se olharmos a partir da visão de não comunhão com a sociedade, podemos 

supor um determinado tipo de perfil suicida ao personagem formulado por Kiarostami. Tal 

caracterização pode ser traçada com base nos estudos sobre suicídio do sociólogo, psicólogo 

social, filósofo e antropólogo francês Émile Durkheim. Em seu livro O Suicídio, lançado em 

1897, o sociólogo traça um estudo sobre o suicídio fundamentado pela sociedade, isto é, ao 

invés de estudar o fenômeno do suicídio a partir do indivíduo, centrando-se nas causas 



69 
 

psicológicas que levaram ao ato, Durkheim analisa as causas do suicídio com base nas 

questões que perpassam esse indivíduo em função do corpus social que ocupa.  

Para a realização desse estudo Durkheim analisa o número de suicídios de uma 

sociedade em específico com a quantidade populacional que um determinado país possui. É 

com essa taxa de mortalidade que o sociólogo consegue entender a predisposição de uma 

sociedade em específico para a realização de tal ato, já que cada país possui suas 

características socioculturais próprias, o que ocasiona discrepâncias entre os países. “Cada 

sociedade está predisposta a fornecer um contingente determinado de mortes voluntárias [...] 

essa predisposição pode, pois, ser objeto de um estudo especial e que pertence à sociologia” 

(Durkheim, 1973, p. 21). As causas para esse enfoque sociológico do suicídio imperam pelo 

campo de estudos do próprio Durkheim, considerado por muitos como um dos pais da 

sociologia moderna. Antes do lançamento de O Suicídio o sociólogo já havia introduzido aos 

campos de estudos intelectuais os livros Da Divisão do Trabalho Social (1893) e As Regras 

do Método Sociológico (1895), sendo o livro dedicado ao estudo do suicídio um complemento 

dos estudos sociológicos de Durkheim 33.  

Voltando-se ao suicídio, Durkheim (1973, p. 11) menciona que: “Chama-se 

suicídio todo caso de morte que resulta direta ou indiretamente, de um ato positivo ou 

negativo, executado pela própria vítima e que ela sabia que deveria produzir esse resultado” 

(DURKHEIM, 1973, p. 11). Ou seja, o ato positivo seria uma atitude intencional da própria 

pessoa consigo, por exemplo: a ação de Badii se suicidar tomando remédios controlados, já o 

ato negativo é um meio indireto praticado pela própria pessoa que leva ao suicídio desta, por 

exemplo: Badii decidir se alistar na guerra Irã-Iraque sabendo que ao participar deste entrave 

ele pode morrer, logo, isso também é considerado suicídio. 

Em O Suicídio, Durkheim define três tipos sociais de suicídio, sendo estes o 

egoísta, o altruísta e anômico. Conceituando cada um deles o suicídio egoísta caracteriza-se 

pela falta de um sentimento de integração do indivíduo no corpus social que ocupa, fazendo 

com que este sinta-se apartado do ambiente em que vive; ou “a falta de integração social 

causada pelo relaxamento dos laços sociais, seja religioso, familiar ou político” (Tosti, 1898, 

p.425). Já o suicídio altruísta é o que podemos considerar o contrário do suicídio egoísta, é 

simplesmente a intensa comunhão do indivíduo com a sociedade ao qual pertence; ou “a 

absorção do indivíduo pela comunidade, a ponto de destruir a consciência de sua própria 

personalidade” (Tosti, 1898, p. 425). E o suicídio anômico é um autoextermínio ocasionado 

33 Esta dissertação não pretende debruçar-se sobre os estudos sociológicos de Émile Durkheim, tais menções são 
apenas para contextualizar a obra a fim de um maior entendimento do conceito de suicídio a ser apresentado.  



70 
 

por causa de uma perca de autonomia e confiança do corpo social sobre o indivíduo, a pessoa 

acaba se desiludindo com o governo e a sociedade; ou “a ruptura súbita do controle social 

sobre desejos individuais, provocado por perturbações na organização coletiva” (Tosti, 1898, 

p. 425). 

Tomando por base as conceituações aqui demonstradas das causas sociais do 

suicídio proposta por Durkheim, conseguimos associar o suicídio egoísta a Badii. Essa 

suposição dá-se pelo personagem em diversas cenas do filme evidenciar uma reatividade às 

pessoas e, por conseguinte à sociedade a que pertence, já que esses indivíduos compõem o 

corpo social do país. Em um primeiro momento, rejeitar essas pessoas não indicaria uma 

negação dessa ambientação, porém essa suposição ganha fundamento por uma atitude de 

ojeriza repetitiva de Badii a quase todas as pessoas a que encontra, mesmo que ele esteja 

buscando estas mesmas pessoas para ajudá-lo. É possível analisar essa atitude não agradável 

de Badii na já mencionada e analisada cena dos operários ajudando-o desatolar o carro. 

Acrescentando novas perspectivas para esse tópico temos tal postura na relação que este 

mantém com os três passageiros a quem dá carona e decide pedir ajuda a fim de realizar seu 

desejo.34 

Com o primeiro passageiro, um jovem soldado, Badii age de maneira firme e até 

autoritária, postando-se como alguém de maior instrução e sabedoria. Ele não pede ajuda, mas 

sim convoca o soldado a fazer o que solicita. Com o jovem seminarista, este parece mais 

solidário, muito porque há algo de religioso no personagem, podemos sentir uma áurea 

confessional de Badii para com este homem, porém a postura com o seminarista continua tão 

austera quanto com o jovem soldado. Já com o velho este se mantém duro, mas há um 

diferencial, Badii não conversa tanto com o idoso, ele apenas ouve atentamente suas falas 

sobre o prazer de estar vivo que o velho tanto fala para ele a fim de que este renuncie seu 

suicídio. Essa atenção que o personagem dá para as falas do idoso é acompanhada por 

expressões faciais de impaciência e até deboches. 

Por essa atitude do personagem, podemos supor que não é necessariamente um 

incômodo com essas pessoas em específico, mas um sentimento desagradável de estar onde se 

está, já que este aparenta apenas sentir-se confortável quando se encontra integrado na 

Paisagem, indicando a vontade que este possui de voltar-se a terra. Mesmo que Badii viva em 

uma sociedade muçulmana que possui valores morais, sociais e culturais rígidos e que 

abarcam toda a vida de seus devotos, o personagem denota não partilhar mais destes 

princípios em si, houve um enfraquecimento desses laços.  

34 Isso será melhor aprofundado no tópico seguinte dedicado à relação de Badii com o carro.  



71 
 

Esses preceitos não necessariamente devem-se apenas à religião e sua norma de 

conduta governamental, mas à própria vida em sociedade, pois um indivíduo em um meio 

social se relaciona com várias bolhas que compõem esse grande corpus social. Segundo 

Durkheim (1973, p. 258): “Quanto mais os grupos a que pertence se enfraquecem, menos o 

indivíduo depende deles e, por conseguinte, mais depende apenas de si mesmo para não 

reconhecer outras regras de conduta que não as que se baseiam em seus interesses privados”. 

A sociedade é fundamental para a criação de valores e integração deste para consigo e para 

com o próximo, Durkheim (1973, p. 263) afirma que: “Quanto mais nos sentimos desligados 

desta última (sociedade), mais nos desligamos também da vida de que ela é ao mesmo tempo 

fonte e objetivo”. 

 

3.4. Badii e o carro  
 

Como foi abordado, Badii está em busca de uma pessoa que o ajude a 

responsabilizar-se consigo em seu suicídio. Para encontrar alguém disposto a partilhar sua 

sina, ele percorre em seu carro caminhos que perpassam lugares incertos, mas semelhantes, e 

sem um fim em específico. Isto é, ele sabe o que procura, mas não consegue prever se sua 

peregrinação dará algum resultado. Segundo Bernardet (2004, p. 46): “O carro é o 

instrumento dessa procura, sem o qual ela se tornaria impossível; o carro é eixo narrativo da 

obra”. Neste caminho que o personagem percorre ao longo do filme, ele entra em contato com 

três homens distintos, mas que possuem uma forma de atuação bem definida na construção 

fílmica. O primeiro é um jovem soldado curdo, o segundo é um jovem seminarista afegão, o 

terceiro é Bagheri um taxidermista idoso. Todos eles nos são apresentados a partir do carro, 

não conhecemos estes homens para além das mediações desse espaço que além de ser cênico 

é também um importante ambiente psicológico, pois é neste lugar que se dão todos os 

diálogos da produção e o local onde Badii abre-se para o outro. 

Essa versatilidade do carro não está apenas no filme Gosto de Cereja, ela se faz 

popular na maioria das produções do diretor. Como na obra aqui analisada, o carro nos seus 

filmes pode assumir diversas facetas como ser apenas um veículo, um espaço cênico, uma 

ponte de ligação do protagonista com o ambiente que percorre, as pessoas desse lugar, um 

local no qual pode compartilhar sobre si, um espaço de reflexão e um ambiente onde pode-se 

trazer outros. Ou seja, o carro é uma casa em puro movimento.   
 

O carro é simplesmente uma bela ideia. Não se trata apenas de um meio de 
locomoção que nos leva de um lugar a outro, é também uma casinha, um habitáculo 



72 
 

muito íntimo com uma grande janela cuja vista não para de mudar. Você nunca 
encontrará uma casa assim na vida real, pois a vista que se tem das janelas de uma 
casa não muda [...] a janela do carro é grande e, além disso, como numa tela em 
cinemascope, reflete o movimento (Kiarostami apud Toubiana, 1997). 

 
3.4.1. O soldado curdo 
 

Os caminhos ao que o carro percorre nas obras de Kiarostami nunca são bem 

definidos, em sua maioria há um ponto de partida, mas nunca as direções e o fim. Em Gosto 

de Cereja o ponto de partida é a procura de Badii por alguém que o auxilie, o fim como 

mencionado é ambíguo, mas e o meio? Quais as direções que Badii percorre para chegar onde 

precisa?  Mesmo que Kiarostami seja reconhecido por ser um diretor cujas obras possuem 

definições narrativas inexatas, neste filme cada um dos homens que o personagem principal 

encontra no caminho possui um papel a desempenhar bem tangível. Logo, pode-se dizer que 

possui uma narrativa mais fixa do que outras obras do diretor. O primeiro caminho que o 

personagem percorre é a juventude e seu passado, representado na figura do jovem soldado 

(Kiarostami, 2004). 

Badii encontra o jovem soldado pedindo carona na estrada, este denota uma 

aparência bastante abatida, pois está voltando a pé de uma outra região, na qual fica a casa da 

sua tia que acabou de falecer, além de estar indo para o alojamento no qual passará a noite de 

plantão. Badii passa a conversar com ele, a fim de saber as condições de vida do soldado, e 

este menciona que é curdo35, trabalhava como lavrador no seu país de origem, está no exército 

há pouco tempo e não possui estudos formais, tendo que desistir da educação para ajudar a 

família composta por nove pessoas. Em Teerã, o jovem mora no alojamento, pois o soldo que 

recebe é baixo e não pode residir com os parentes que possui na capital, pois moram em casas 

pequenas e possuem famílias grandes.  

Ao saber das condições de vida do rapaz, Badii convida-o para dar uma volta 

rápida a fim de indicar um trabalho prático para incrementar a renda do soldado. O rapaz 

aceita e é nesse momento que Badii passa a se abrir, mencionando que os tempos de serviço 

militar foram os melhores anos da sua vida e uma época que em que fez grandes amigos, 

sendo perceptível uma satisfação nostálgica do personagem ao rememorar isto. Em seguida, 

Badii passa a se afastar bastante do espaço e o soldado passa a perguntar qual é o serviço que 

ele deve realizar, entretanto, Badii desconversa: “Sabe filho, no seu lugar, eu não perguntaria 

sobre o serviço, mas sobre o pagamento. Para alguém como você o pagamento é o que 

interessa. O serviço é o de menos” (Gosto de cereja, 1997). O soldado fica nervoso e insiste 

35 O personagem é estrangeiro, pertencente ao Curdistão, país que se estende entre os territórios do Irã, Iraque, 
Síria e Turquia.  



73 
 

em descer do carro, enquanto Badii continua falando que o que deve ser levado em conta é o 

pagamento, não o trabalho e questiona se o soldado não confia nele. 

 

Figura 12 - O jovem soldado curdo. 

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja.  
 

Essa postura de Badii deve-se ao fato de o personagem possuir baixas condições 

financeiras, não ser alguém estudado e especialmente por ainda não ter mencionado qual era o 

suposto serviço. Embora já tenha começado sua peregrinação, tanto os personagens que 

contactou e o público ainda não sabem qual é o trabalho. Para convencê-lo Badii denota um 

desdém, se posta como uma pessoa mais madura e impaciente, pois assim denota saber o que 

está falando. Além disso, passa a se referir ao rapaz como filho, reforçando a imaturidade do 

soldado e, assim, tentando convencê-lo a aceitar. É considerável revelar que Badii está 

levando o soldado a ir ao local onde está a sua cova que fica localizada do lado de um pé de 

cerejeira, o personagem só revela o serviço quando chega nesta sepultura que realizou para si.  

Ao chegar na sua cova, Badii solicita que o soldado desça em conjunto com ele, 

mas este rejeita, então ele desce sozinho e explica o serviço. Ao saber do que se trata o 

trabalho o soldado se recusa a realizá-lo, afirmando não ser capaz de realizar o que Badii 

pede, pois, mesmo necessitando de dinheiro, jogar pás de terra em cima de um corpo não é 

adequado. Esse diálogo de tentativa de convencimento de Badii ao soldado é relevante não 

por causa do soldado, mas do que o personagem confidencia sobre si. Badii fala: “Não pode 

jogar 20 pás de terra naquele buraco? Eu preciso de você. Caso contrário, não estaria pedindo. 

Vou ter que implorar? É isso que você quer?” (Gosto de cereja, 1997), aqui o personagem 

revela a busca por se comunicar e a necessidade que este possui do outro em ser auxiliado, 

mas para não revelar essa fragilidade este menciona: “O que significa ‘precisar’? E ‘ajudar’? 

Uma ajuda não implica em retribuição, mas eu lhe darei dinheiro, eu o ajudarei. Tem certeza 



74 
 

que não precisa de dinheiro?” (Gosto de cereja, 1997).  Ou seja, como já está bem nítido, 

Badii está em busca de ajuda e comunicação, mas ao oferecer uma determinada quantia em 

dinheiro para ser enterrado ele mascara sua fraqueza em assumir suas próprias questões, 

jogando suas responsabilidades em cima do outro; o dinheiro é uma espécie de suborno 

emocional. 

O personagem continua tentando convencer o soldado com falas que remetem a 

uma manipulação emocional do tipo: “Será a vontade de Deus se eu precisar e você não me 

ajudar. Você não quer?” (Gosto de cereja, 1997) e “Um curdo deve ser corajoso. Seu povo já 

enfrentou tantas guerras, sofreu muito e teve aldeias inteiras dizimadas” (Gosto de cereja, 

1997). Por fim, usando dos últimos recursos manipulatórios ao jovem soldado, Badii 

menciona: “Está destinado a usar uma arma, não uma pá” (Gosto de cereja, 1997), e, retorna 

ao carro, enquanto o soldado foge. Desse modo, ao falar essa frase o personagem parece 

sugerir que uma arma é capaz de assassinar uma pessoa, ele não está pedindo para morrer, 

pois já está morto, enquanto a pá representa o enterro, uma volta à terra, um local de 

transformação, e aqui como já elaboramos, a terra não é apenas uma simples areia, mas 

também vida. Logo, a morte não é um fim, mas uma transição para uma vida ainda 

desconhecida. 

 

3.4.2. O seminarista afegão  
 

Depois que o soldado curdo foge do carro de Badii este retoma a sua busca e 

encontra um local com bastante terra, onde logo descobrimos que é uma fábrica de cimento. 

Ao percorrer o espaço o personagem encontra o vigia do local em uma guarita preparando 

para si uma omelete e é convidado pelo homem a tomar um chá e a socializar um pouco, pois 

assim como Badii o vigia está sozinho e busca uma companhia. Badii aceita o convite e elogia 

o espaço afirmando: “Que lugar bonito!” (Gosto de cereja, 1997), o vigia retruca: “Bonito? 

Aqui só tem terra e poeira” (Gosto de cereja, 1997), Badii responde: “Não gosta de terra? Ela 

nos dá todas as coisas boas!” (Gosto de cereja, 1997), e o vigia continua: “Segundo você, 

todas as coisas boas retornam à terra” (Gosto de cereja, 1997). 

Neste diálogo temos a conexão de Badii com a Paisagem, com o desejo de 

enterrar-se e renascer. Essa relação não irá se pautar com as outras pessoas que encontra no 

caminho, pois mesmo tendo sido convidado a tomar chá na guarita com o vigia, este se 

mantém na varanda e nas adjacências, mantendo-se totalmente distante do ambiente pessoal 

do vigia, indicando o seu desconforto em socializar. Para que Badii se sentisse tranquilo era 



75 
 

necessário que ele volte ao carro, pois o veículo é, além de uma casa, um espaço receptivo e 

seguro para receber visitas e se abrir. Esse modo de socialização do personagem principal 

formula-se por dár-se a partir de um dispositivo de controle sobre o outro, ou seja, ela ocorre 

somente dentro do carro, pois é um espaço no qual Badii detém totalmente o comando. “Por 

isso digo que o carro oferece um assento ideal. Como ninguém se olha de frente, você convida 

as pessoas e elas se abrem tranquilamente com você, como no divã de um psicanalista” 

(Kiarostami apud Toubiana, 1997).  

 

Figura 13 - Badii nas adjacências da guarita. 

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja.  

 

Logo Badii passa a convencer o vigia a dar uma volta com ele, mas que recusa, 

pois não pode deixar o serviço. Então ele questiona se o vigia conhece o homem que está 

pelas redondezas e ele menciona que sim, é um compatriota, pois o vigia assim como o 

homem também é afegão. O homem ao qual ambos se referem é o jovem seminarista que veio 

passar três noites com seu amigo vigia, pois estava se sentindo solitário. Ao perceber que este 

não irá com ele, Badii vai atrás do seminarista para convidá-lo para ‘passear’; o seminarista 

aceita o convite. Assim como o jovem soldado, o jovem seminarista afegão não possui uma 

boa reserva financeira, este veio para o Irã fugindo das guerras no Afeganistão e em busca de 

um seminário de qualidade para estudar. Ele estuda no seminário de Tchizar, situado ao norte 

de Teerã, tendo seus estudos custeados pelo próprio seminário. Para aumentar sua renda o 

seminarista trabalha no verão como operário. Para o seminarista Badii parece confessar-se:  
 

Sei que minha decisão vai contra suas crenças. Acha que Deus dá a vida e que a tira 
quando crê que é a hora, mas chega um momento em que um homem não pode 
continuar. Está exausto e não aguenta esperar pela ação de Deus. Ai, decide agir 
sozinho. É a isso que se dá o nome de ‘suicídio’. Veja, a palavra ‘suicídio’ não foi 
feita só para os dicionários. Ela precisa ter uma aplicação prática e aqui está a 
aplicação. O homem tem que decidir sobre sua aplicação (Gosto de cereja, 1997). 



76 
 

 
Como vimos, o islã é uma religião que não admite o suicídio por hipótese alguma, 

pois se considera que, se Alá deu a vida, apenas ele deve tirá-la na hora predeterminada, 

enquanto a realização desse ato é considerada um pecado grave. Badii confessa o quão 

deprimido está consigo, com as pessoas e com o próprio Alá, pois já não possui fé nenhuma 

em nada. Logo, está apartado de si e da sociedade na qual está inserido, além de supor que sua 

dor em viver é tamanha ao ponto de não poder compartilhá-la, já que os outros podem 

compreendê-la, mas não a sentir (Gosto de cereja, 1997). O suicídio é para ele um caminho a 

felicidade, um renascer. A infelicidade do suicida não é apenas dele, mas é também 

compartilhável com aqueles que estão ao seu redor, pois Badii menciona: “Sei que o suicídio 

é um dos pecados mortais, mas ser infeliz também é um grande pecado. Quando está infeliz, 

você magoa outras pessoas. Isso não é pecado? Também não é pecado magoar os outros? 

Magoar sua família, seus amigos, a si próprio” (Gosto de cereja, 1997).  

Estas revelações sobre si e os questionamentos que Badii tem sobre as leis 

religiosas não são por acaso. O jovem seminarista foi um personagem formulado para ser o 

agente religioso e moral do filme, já que Badii vive em uma sociedade teocrática, na qual não 

há uma separação entre governo e religião, estar em um ambiente desse porte o leva 

questionar-se sobre sua própria liberdade de existir plenamente como ser humano. Por isso 

Kiarostami (apud Ciment e Goudet, 1997) menciona que: “A religião corporiza uma 

determinada posição de discurso e conhecimento, impondo a priori as fronteiras entre o bem e 

o mal. Para além do dogmatismo religioso, designo através deste personagem todas as 

convenções sociais impostas sem nunca serem explicadas”. 

 

Figura 14 - O jovem seminarista afegão. 

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja.  

 



77 
 

Voltando-se ao filme, Badii leva o seminarista até a sua cova e este é o único 

personagem, dentre os três homens a quem Badii dá carona, que desce do carro para ver o 

local no qual Badii pretende ser enterrado. Esse ato ser explicito apenas no personagem que 

representa ser um agente das leis religiosas indica uma possível benção fúnebre no local no 

qual este deseja ser sepultado. O seminarista olha a cova e em seguida volta ao carro, ambos 

retornam ao local de encontro e Badii continua a confidenciar-se, falando como pretende 

suicidar-se: “Eu decidi engolir todos os meus soníferos esta noite. Então virei me deitar 

naquele buraco para dormir” (Gosto de cereja, 1997). Como é de se esperar o jovem 

seminarista não aceita o trabalho e convida-o para comer omeletes junto com ele e o vigia, a 

fim de que este se abra com eles e encontre uma solução para o que lhe aflige, mas Badii 

rejeita-os e continua sua peregrinação. 

 

3.4.3. Bagheri, o taxidermista 
​  

Ao recusar o convite do seminarista, Badii prossegue sua jornada, mas antes de 

deparar-se com um novo transeunte, ele se dá um momento para recuperar as forças e refletir 

sobre o trajeto que criou para si. Badii segue em direção a uma fábrica de cimentos, lá ele sai 

do carro e fica a contemplar o movimento da areia, nessa cena ele deixa seu corpo cobrir-se 

com areia emanada das máquinas de fabricação de cimento, e podemos perceber o quão 

cansado e exausto este se encontra. Em seguida, um trabalhador da fábrica aparece e pede que 

ele retire o carro do ambiente e saia de onde está, interrompendo o momento catártico de 

Badii. Ou seja, mesmo que deseje ser enterrado não é aterrando-se a melhor das soluções. 

Logo depois, vemos Badii entrando no carro e perguntando a alguém se este 

possui mais algum questionamento, esta pessoa responde que não. Não a vemos, ainda não 

sabemos quem ele é, mas sabemos que se dispôs a ajudar Badii em sua sina, mas salienta que 

se pudesse ajudá-lo de outra forma seria ainda melhor: “Se um homem quer ajudar seu 

semelhante ele deveria fazê-lo de outra forma. Ele pode ser capaz de salvar uma vida. Não 

serei responsável pela morte de alguém, mas como você está pedindo não vou me negar” 

(Gosto de cereja, 1997). O responsável por estas palavras é Bagheri, o taxidermista idoso, até 

esse momento temos apenas sua voz, não vemos seu rosto, ainda não conhecemos sua história 

de vida, apenas compreendemos que ele vai ajudar Badii. O fato de não termos essas 

informações no início, assim como foi com os outros, indica que nesse último caminho o que 

importa não é Badii ou o próprio Bagheri, mas a mensagem que este quer passar para ele e 

consequentemente para o espectador. 



78 
 

Bagheri pede a Badii que este se abra consigo para que possa verdadeiramente 

ajudá-lo. Ele salienta que a ajuda que o personagem principal busca no outro não é de fato um 

auxílio, a verdadeira ajuda dá-se em compartilhar com seus amigos e parentes as suas 

questões para que seja resolvido em vida, a morte não é a solução (Gosto de cereja, 1997). 

Badii não quer ser ajudado, está certo de sua decisão, mas na companhia de Bagheri deixa-o 

conduzir o caminho, pois agora encontrou alguém para responsabilizar-se do seu suicídio 

consigo. Isso é representado por uma mudança na rota do carro sugerida pelo próprio Bagheri 

que diz: “Vire à esquerda, por favor” (Gosto de cereja, 1997), Badii responde: “Não conheço 

essa estrada” (Gosto de cereja, 1997), Bagheri retruca: “Eu conheço. É mais comprida, mas 

melhor e mais bonita”. Como diria Bernardet (2004, p. 48): “Para chegar a determinado lugar 

os caminhos podem ser múltiplos [...] o caminho é uma questão de opção”. 

Só somos apresentados visualmente a Bagheri quando este decide compartilhar 

com Badii um determinado momento de sua vida e descobrimos que, do mesmo modo como 

Badii, Bagheri quando mais jovem já planejou e arquitetou seu próprio suicídio. O 

taxidermista rememora que, quando moço, ele e sua esposa possuíam diversos problemas. 

Farto e em busca de uma solução, decidiu suicidar-se. Então ele pegou uma corda e saiu em 

seu carro antes do amanhecer até uma outra região. Lá deparou-se com uma plantação de 

amoras e tentou enlaçar a corda na árvore, mas não conseguiu, aí acabou subindo na árvore 

para uma melhor execução e deu-se conta das amoras: “Amoras deliciosamente doces. Comi 

uma. Estava uma delícia. Então, comi uma segunda, uma terceira, de repente, percebi que o 

sol estava nascendo por trás da montanha. Que sol, que paisagem, que natureza” (Gosto de 

cereja, 1997). Essa experiência o fez mudar sua percepção de vida e entendo que problemas 

todos terão a grande questão é o modo como lidamos com eles, o prazer em viver dá-se por 

coisas simples como uma amora e não por atos grandiosos. 

O fato de Bagheri ter passado por uma questão semelhante e optado pela vida não 

o faz responsável por querer ditar regras sobre o que o outro acha justo para si, se Badii 

almeja se matar, ele respeita sua decisão. Bagheri não irá impedi-lo de fazer o que quer, até 

porque se Badii não pretende revelar as causas das questões que o afligem não existe ninguém 

que possa ajudá-lo. Por essa postura, Kiarostami (2004, p.246) afirma que: “Quanto à terceira 

pessoa, trata-se de um iluminado, um filósofo que tomou consciência dos verdadeiros valores 

mediante a experiência, pela vida, simplesmente. Daí o seu direito de discorrer sobre a 

liberdade, de morrer como expressão do livre-arbítrio”.   
 



79 
 

Figura 15 - Bagheri, o taxidermista. 

 

Fonte: Filme Gosto de Cereja.  
 

Bagheri pergunta a Badii se este não irá sentir falta do gosto da cereja, é de sua 

fala que advém o nome do filme. Pode-se dizer que a cereja simboliza os pequenos sabores e 

prazeres que a vida pode proporcionar, a cereja sobre a qual ele questiona a Badii foi a sua 

amora, mas este se mantém distante e frio. No último caminho que Badii percorre antes da 

realização do seu almejado suicídio, mantém uma postura de ouvinte, a pessoa que mais fala é 

Bagheri, até porque não há mais nada a ser dito. Já sabemos qual é o suposto trabalho, já 

sabemos como pretende realizá-lo, já vimos a sua cova, já compreendemos o seu desespero e 

dor e principalmente entendemos que não iremos saber as causas que o levaram a querer isso. 

Logo, não há nada mais para ser mencionado por Badii.  
 

Durante o terceiro encontro, o questionamento está em outro lugar. O porquê está 
desatualizado e não interessa mais. Encontramos esse tipo de retransmissão entre 
personagens no teatro iraniano. A primeira pessoa sobe ao palco, fala sobre si 
mesma com o público e depois sai. Um segundo personagem se apresenta, fornece 
informações adicionais antes de sair de cena e assim por diante (Kiarostami apud 
Ciment e Goudet, 1997). 

 
O que temos de Badii nesse caminho é uma validação. Mesmo que não tenha nada 

a falar, pois já encontrou o auxílio que buscava, ele questiona o taxidermista várias vezes 

sobre o trabalho a ser realizado. Bagheri é um taxidermista que trabalha no Museu de História 

Natural, ao levá-lo para seu trabalho Badii pergunta: “Diga-me o que vai fazer” (Gosto de 

cereja, 1997), o velho responde: “Amanhã, virei ao amanhecer, e chamarei duas vezes: senhor, 

senhor” (Gosto de cereja, 1997), Badii retruca: “Badii!” (Gosto de cereja, 1997), o velho 

afirma: “Badii... E aí, então, você responderá. Pegarei sua mão para ajudá-lo a sair” (Gosto de 

cereja, 1997), Badii questiona: “E se eu não responder?”, então o velho diz: “Você 

responderá! Por Alá, eu sei que o dirá” (Gosto de cereja, 1997). Esse diálogo se estende com 

Badii insistindo várias vezes sobre o que deve ser feito, o que pode se dever a múltiplos 



80 
 

fatores, como o fato de que não consegue crer que encontrou alguém para ajudá-lo, não 

acreditando que de fato vai realizar o que tanto almeja e principalmente se Bagheri irá 

cumprir com a sua promessa. Ao se despedirem descobrimos que o dinheiro oferecido irá 

custear o tratamento do filho de Bagheri, isto é, ambos pretendem-se curar dos males que 

vivem. 

Bagheri vai para o trabalho, mas Badii não consegue se desvencilhar do homem, 

da possibilidade de algo dar errado, por isso este adentra ao museu e vai atrás de Bagheri. É 

quando Badii tenta entrar no espaço que descobrimos de fato qual o nome do taxidermista, 

pois até então isso não nos tinha sido revelado. Badii vai até a sala do homem e o vê 

trabalhando no laboratório de taxidermia com as crianças, mas novamente ele não adentra ao 

espaço de Bagheri, pois ali não é um local no qual pode ter domínio. Então ele espera Bagheri 

sair e faz um pedido: “Quando vier pela manhã traga duas pequenas pedras e jogue-as em 

mim. Talvez eu só esteja dormindo, mas vivo!” (Gosto de cereja, 1997), o taxidermista 

confirma: “Duas pedras não bastam. Usarei três” (Gosto de cereja, 1997), Badii insiste: 

“Sacuda meus ombros também. Talvez eu esteja vivo. O senhor prometeu!” (Gosto de cereja, 

1997), Bagheri encerra o assunto dizendo: “Mesmo degolado manterei a minha palavra” 

(Gosto de cereja, 1997). 

 

3.5. O segundo outro de Kiarostami 
 

O que faz Badii ser um outro de Kiarostami? No primeiro capítulo, somos 

apresentados ao primeiro outro do diretor: Hossein Sabzian, um homem com poucas 

condições financeiras e que almejava ser alguém que não podia ser. Essa vontade de ser um 

outro era ocasionada por um sentimento de inferiorização de si. Segundo Kiarostami (2004), 

ele próprio já teve essas sensações sobre si, por isso sentia-se tão representado por Sabzian. 

Entretanto, a criação do personagem Sabzian e toda a trama de Close-Up surge a partir de um 

caso verídico que foi ficcionalizado, é como se fosse uma ‘reprodução do real’. Já Badii é o 

que podemos julgar ser um personagem criado para expor uma ideia que Kiarostami visava 

naquele período, ou seja, o diretor estava interessado em estudar a vida a partir da perspectiva 

da morte. Não necessariamente há alguém próximo ao diretor assim, nem se pode diretamente 

interferir que o próprio cineasta é Badii, até pelo fato de Kiarostami ter mencionado que 

formulou Badii a partir do que leu sobre pessoas suicidas.  

O que torna Badii um outro de Kiarostami é o modo como o filme foi idealizado e 

desenvolvido, pois o diretor menciona que a realização do longa o fez ousar, ocasionando para 



81 
 

si um novo modo de produção e realização fílmica. Já sabemos que o diretor idealizou, 

encenou todos os personagens do filme e gravou-se realizando isto. Essas imagens segundo 

Kiarostami (2004) foram como um roteiro em vídeo, porém tal ato do diretor não se limitou 

apenas a essa pré-produção, no desenvolvimento do filme o cineasta também interpretou, só 

não apareceu na montagem final, ao ver o produto pronto notamos que em nenhum momento 

os personagens estão em um único plano em conjunto. Eles sempre estão enquadrados sós. 

Isso se deve ao fato de esses personagens, nas gravações terem interagido apenas com 

Kiarostami, ao invés de terem atuado uns com os outros: 
 

Na verdade, as filmagens aconteceram sem que dois atores se encontrassem em 
momento algum. Cada vez que um personagem falava em primeiro plano eu ficava 
do outro lado da câmera para responder às perguntas e para tentar comunicar-lhe 
certas emoções. O velho, o jovem soldado e o seminarista certamente devem ter 
ficado surpresos por não me verem no filme (Kiarostami, 2004, p. 247).  

 
Baseando-se nessa fala de Kiarostami, observamos que, além de roteirista, 

produtor e diretor em Gosto de Cereja há uma nova versão do cineasta, temos aqui um 

Kiarostami ator, porém para representá-lo em frente às câmeras, no papel principal, o diretor 

usou do ator Homayoun Ershadi, parar interpretar Badii. Só que, com base nessa fala 

podemos perceber que o diretor não é apenas Badii, mas todos os personagens da trama. Com 

base nessas menções de Kiarostami somos capazes de constatar duas observações: esses 

personagens residem em um determinado espaço-tempo diegético e, se Kiarostami são todos 

eles, logo, os personagens não possuem um único rosto, mas muitas máscaras. Isto é, nunca 

conseguiremos acessar a pura essência de um personagem, já que estes são variáveis em si 

mesmos e de acordo com quem olha. Os personagens possuem diversas formas de 

representação, segundo Segolin (1978, p. 11): “Nos apresenta como uma realidade cambiante, 

que se mascara e se deixa mascarar, sem nos permitir distinguir seu verdadeiro rosto”. 

Essa postura se tornou mais intensa em Kiarostami após a realização de Close-Up, 

no qual um espectador do filme mencionou que o filme parecia não possuir um diretor 

(Bernardet, 2004). Daí passou a surgir um desejo em Kiarostami de cada vez mais diminuir o 

trabalho da direção. Entretanto, essa atitude do diretor de se apagar ocasiona uma maior 

distribuição da sua atuação no filme, pois como vimos em Gosto de Cereja o diretor está em 

todas as camadas de produção da obra. Além disso, é impossível realizar um filme sem a 

presença do diretor. Porém Kiarostami se contradiz, como podemos observar a partir destas 

falas do diretor sobre essa questão: “Escolhi não atuar mais, nem em E a Vida Continua, nem 

em Através das Oliveiras, porque acho que é necessário que alguém fique atrás da câmera, 

alguém que veja bem a cena. Quando estou diante da câmera, não avalio bem o que acontece 



82 
 

no set” (Goudet, 1997 apud Bernardet, 2004, p.100) e “Meu grande desejo é um dia poder 

fazer cinema sem câmera, sem microfone, sem equipe; ou então encontrar um meio definitivo 

de fazer o ator esquecer a onipresença desse instrumento constantemente apontado para ele” 

(Goudet, 1997 apud Bernardet, 2004, p.100). 

Quando Kiarostami fala em atuação, está se referindo a ele próprio estar na frente 

das câmeras. Em Close-Up o diretor se faz visto em uma cena conversando com Sabzian, e 

também no filme Lição de Casa temos a imagem de Kiarostami. Porém, como vimos, o 

diretor acabou atuando de maneira indireta usando personagens para serem seus outros nos 

filmes E a Vida Continua e Através das Oliveiras e neste último é possível ver uma 

participação de Kiarostami em uma cena na qual ele está com toda a equipe do filme na 

floresta. Sobre a sua segunda fala, em que exprime o desejo de diminuir as intermediações 

necessárias para a realização do filme e deixá-lo o mais verossímil possível, o modo como o 

diretor realiza isso exige uma direção ainda mais presente, especialmente de Kiarostami. 

Poderíamos supor que os personagens são apenas representações de outros de 

Kiarostami, porém Segolin (1978) menciona que, para Aristóteles, os personagens não são 

apenas meras representatividades de algo ou alguém: “Afirma também a necessidade de 

considerá-la enquanto ‘distribuição’ e ‘elocução’, ou seja, enquanto produto dos meios e 

modos utilizados pelo poeta para a elaboração da obra” (Segolin, 1978, p. 17). Logo, usar 

personagens para representar um outro de si nas telas é uma forma que Kiarostami usa para 

formular e desenvolver suas ideias no campo cinematográfico. Aristóteles foi um dos 

percursores em estudar a relação que os personagens mantêm com as pessoas humanas 

(Segolin, 1978). Os personagens podem ser usados como uma forma dos humanos poderem 

agir em outros ambientes representativos, no caso de Kiarostami o cinematográfico, é um 

modo de se colocar em ação. “A poesia é uma arte de imitação ou representação e o objeto 

dessa imitação é constituído de homens que fazem ou experimentam alguma coisa, ou seja, de 

homens em ação” (Daiches, 1967, p. 32). 

Logo, conseguimos compreender que há um grande esforço de Kiarostami para 

abolir câmeras, diluir o diretor, refinar e deixar mais livre o trabalho dos atores a fim de que 

atuem cada vez mais realisticamente. Esses outros de Kiarostami são uma busca do diretor de 

se por em tela, mas também de representar a vida real, da maneira dele, já que cada pessoa 

enxerga o mundo a partir de suas próprias experiências. Entretanto, essa vontade não é só de 

Kiarostami, pois existe um desejo inerente do ser humano de ter um mundo representativo 

compartilhável, especialmente quando se trata das artes em geral.  
 



83 
 

Ainda hoje encontramos reafirmadas, comprovando a atração que os seres humanos 
sempre tiveram pela atividade mimética do artista, aparentemente destinada a 
confirmar, através de suas criações, a existência de uma realidade comum a todos 
nós e dotada das mesmas leis e da mesma ordem que nossas convicções impõem ao 
mundo (Segolin, 1978, p. 15). 
 

Em suas produções, como já mencionado, podemos perceber uma tentativa de 

alcançar essa realidade comum a todos. Essa impressão da realidade nas produções de 

Kiarostami é tão presente na cinematografia do cineasta que seu modo de realização fílmica 

foi/é bastante comparado ao Neorrealismo Italiano, um movimento cultural que buscava 

realizar e exprimir em suas produções o real. Muitas vezes, o modo de direção de Kiarostami 

foi comparado ao de Roberto Rossellini – considerado um dos grandes diretores desse 

movimento. Entretanto, Kiarostami defendeu que mesmo admirando essa escola, seus filmes 

eram essencialmente iranianos.  “Jamais quis ver um filme duas vezes, de modo que não fui 

influenciado por nenhum cineasta. Também nunca vi um filme de cinema-verdade. Foram 

filmes iranianos que me influenciaram”. (Kiarostami apud Ishaghpour, 2004, p.125). Não 

estamos aqui para adentrarmos e fazermos uma comparação entre os dois diretores e estilos 

cinematográficos (Neorrealismo Italiano e o Novo Cinema Iraniano), mas para exemplificar 

que essa impressão da realidade não é exclusiva do cinema de Kiarostami.   

Por isso, em suas produções mesmo que este busque essa impressão, 

constantemente o diretor usa de artifícios para que o espectador se lembre que suas obras são 

puramente ficcionais. Em Gosto de Cereja, esse efeito é utilizado quando o cineasta decide 

encerrar o filme com as cenas de making of. Segundo Kiarostami (2004, p. 248): “O último 

vídeo é separado do filme, como um pequeno post scriptum, que recorda os filmes amadores, 

num clima familiar e íntimo. Não há encenação, apenas espontaneidade; e uma música que 

serve para transmitir a ideia de vida que irrompe do filme”. A vida que nos desabrocha dessas 

filmagens é o que Kiarostami considera o mais próximo do real, pois essas gravações foram 

realizadas em câmeras digitais pelos seus colabores que documentavam o set e notou que as 

pessoas expostas nas cenas, especificamente os soldados, estavam muito naturais.   
 

Tinha me esforçado tanto para conseguir naturalidade e veracidade na expressão dos 
atores diante da câmera de filmar para, depois, perceber que, na realidade havia uma 
fase posterior em que eles estavam ainda mais naturais. Convenci-me, uma vez mais 
de que uma equipe condiciona e assusta os não-profissionais, que jamais poderão 
estar calmos, enquanto, diante deles, houver um grupo de pessoas ocupadas com 
coisas antinaturais a olhar para eles (Kiarostami, 2004, p. 248). 

 
A partir dessa fala, observamos que Kiarostami vê a câmera como algo que 

intimida uma pessoa, não sendo possível ser verdadeiro frente a ela, logo, não existe a 

possibilidade de conseguir exprimir o real no campo cinematográfico, apenas uma realidade 



84 
 

ficcional. “A parte do ‘real’ que se revela à câmara é a parte do ‘falso’ que o constitui: 

inevitável nas relações entre a câmara e a realidade, presente desde sempre na relação que o 

homem, ser que fala e que deseja, portanto inapto para a simples presença, mantém consigo 

mesmo” (Ishaghpour, 2004, p.103). Ou seja, o ser-humano é alguém em conflito com o 

próprio ser, entre: ser o que se é e ser o que almeja ser, porém nunca ser, permeando em um 

espaço de impostura de si. Esse encandeamento também está presente no que é consumido 

artisticamente, por isso o cinema torna-se um espaço de possibilidade de ser um outro em 

potencial, mesmo que haja também a necessidade de esse outro estar em um espaço comum a 

todos, que nada mais é do que as projeções de si dos espectadores aos filmes que consomem. 

Badii é alguém tão insatisfeito consigo mesmo quanto Sabzian, mas para ele a única forma de 

ser um outro é através do suicídio, pois o ato da morte o levaria a um renascimento. Logo, 

assim como Sabzian, Badii também quer ser um outro, é um impostor de si como Sabzian e 

um outro do diretor por reverberar uma ideia encenada de Kiarostami. 

 



85 
 

4 BEZHAD, O ENGENHEIRO 
 

4.1. Caminhos   
 

Bezhad Dorani é o personagem principal de O Vento nos Levará. A obra é a 

última produção de Kiarostami na qual podemos considerar, de fato, o último outro homem do 

cineasta. Após a realização desta produção, o diretor não produziu filmes que se centravam 

apenas em um personagem homem de meia idade. A partir dos anos 2000, Kiarostami 

permitiu-se explorar novos eixos temáticos em que experimentou também uma renovação 

representativa de si no quesito personagens.36 

Há muitos caminhos a serem explorados em O Vento nos Levará, especialmente 

no estudo de Bezhad. Aqui, encerra-se não apenas a personificação masculina de si em uma 

produção de Kiarostami, mas finaliza-se também uma era de realizações fílmicas do cineasta 

em que aborda a temática da morte. Como vimos, a morte tornou-se uma questão na vida do 

diretor a partir do terremoto que ocasionou a destruição de várias regiões do Irã, incluindo os 

vilarejos de Koker e Posteh, localidades onde o diretor gravou os filmes Onde Fica a Casa do 

meu Amigo?, E a Vida Continua e Através das Oliveiras. O terremoto ocorreu na época da 

produção de Close-Up e, segundo Kiarostami (apud Jousse e Toubiana, 1999): “Quando fui 

ao local do terremoto não fui lá para ver a morte, mas para descobrir a vida. Esta estadia foi 

decisiva para mim, o terremoto aconteceu dentro de mim, era o meu 50º aniversário”. 

Se Sabzian foi o início de uma outridade do diretor, uma vez que, na figura desse 

personagem, Kiarostami percebeu que havia questões pessoais e representativas consigo 

próprio, já na de Badii o cineasta traz a caricatura de um personagem que almeja ser o senhor 

do seu próprio tempo, ao invés de esperar sua vida findar-se. Isto é, Sabzian traz consigo o 

caminho da representatividade do que criamos e almejamos perante a sociedade em que 

vivemos. Badii questiona os caminhos que escolhe para si e reivindica uma responsabilização 

perante esse viver, porém realiza tal percepção através do suicídio. Logo, qual caminho 

Bezhad fará este capítulo percorrer? 

Segundo Kiarostami (2004), a premissa inicial de O Vento nos Levará seria relatar 

a história de um cineasta que vai até a vila de Siah Dareh no Curdistão Iraniano documentar 

um ritual fúnebre local. Porém, essa ideia não era tão simples de ser executada, pois para a 

realização seria necessário, de fato, acompanhar a morte de alguém. Para o filme, a produção 

contactou a Sra. Malek, uma idosa à beira da morte, planejando que seu pouco tempo de vida 

36 Esse assunto foi parcialmente retratado na introdução da dissertação. Esta pesquisa não possui interesse em 
adentrar-se nas produções do diretor posteriores aos anos 2000, centrando-se apenas na cinematografia realizada 
por Kiarostami na década de 1990. 



86 
 

fosse cinematografado. Entretanto, quando chegaram a região e se familiarizam com o estado 

de saúde da anciã concluíram que não poderiam realizar tal ato, já que isto parecia bastante 

desconcertante e fúnebre. “Na presença de uma senhora verdadeiramente à beira da morte, 

percebemos não só o quanto era difícil qualquer tipo de comunicação, mas também nosso 

embaraço de envolvê-la em tal projeto. Além disso, seu estado não lhe permitia representar” 

(Kiarostami, 2004, p. 249).  

O primeiro caminho traçado para a execução do filme mostrou-se inviável, porém, 

pela fala de Kiarostami, somos capazes de supor que a personagem principal da trama seria na 

realidade a Sra. Malek, enquanto Bezhad parecia exercer um papel secundário e de apoio, 

apenas um meio para veicular o que deveria ser mostrado: a anciã, sua morte e o ritual 

fúnebre. Partindo desse pressuposto, mais uma vez vemos Kiarostami em uma tentativa de 

abarcar um acontecimento real e ficcionalizar. Tal percepção se torna ainda mais precisa por 

esta fala do diretor: “No fim das contas, faz parte de minha maneira de trabalhar considerar 

também os riscos ou, talvez seja melhor dizer, a necessidade de modificar um filme em 

contato com a realidade e os seus imprevistos” (Kiarostami, 2004, p. 249). 

Como diria Ishaghpour (2004, p.105): “Houve a intervenção decisiva do diretor e 

a criação de um filme”. Essa realidade aparente buscada por Kiarostami vai além da questão 

representativa para uma tela de cinema, o diretor parece demonstrar em suas produções um 

cotidiano que atravessa a todos; especialmente o seu próprio. Ou seja, na busca de realizar um 

filme sobre uma celebração fúnebre, Kiarostami parece ter encontrado a si mesmo. “Fui 

percebendo que o personagem principal do filme era eu mesmo. Flagrava-me observando uma 

região e uma população desconhecidas. Parecia-me claro que o argumento original e a ideia 

que tivera em Teerã tinham servido, sobretudo, para levar-me até o Curdistão” (Kiarostami, 

2004, p. 249). 

Até agora vimos que os filmes do diretor estão interligados, logo, se 

relacionarmos O Vento nos Levará com as duas produções analisadas nesta dissertação, 

veremos que se compararmos este filme com Gosto de Cereja as duas obras têm em seu 

enredo a temática da morte. Além disso, o Curdistão é mencionado pela primeira e única vez 

na figura do jovem soldado curdo, o primeiro passageiro a entrar no carro de Badii. Já se 

compararmos O Vento nos Levará e Close-Up percebemos que ambos se assemelham por ser 

mais um outro representativo do diretor em tela, fora a questão da impostura. 

Entretanto a impostura de Bezhad em nada se parece com a de Sabzian. A 

impostura de Sabzian está associada à necessidade que tem de ser um outro, pois está 

insatisfeito com a vida que leva. O outro de Sabzian é um outro de si potencializado. Já a 



87 
 

impostura de Bezhad está na caracterização deste como a personificação das inseguranças e 

incertezas vividas por Kiarostami quando teve que produzir, já no local das filmagens, um 

novo enredo para a realização de O Vento nos Levará; por isso o diretor afirma que o 

personagem principal era ele próprio. 

Dessa maneira, os caminhos para analisar Bezhad tornam-se desafiadores, pois 

como mencionado, este trabalho não possui a intenção de traduzir Kiarostami. Logo, para 

estudar a construção desse personagem será necessário adentrar nas vivências do diretor no 

desenvolvimento da produção, pois este se construiu a partir das experiências passadas no 

vilarejo. Sabendo que Bezhad é uma projeção dos problemas enfrentados por Kiarostami na 

produção do filme, como ele constrói o personagem a fim de que possamos compreender os 

percalços vividos pelo diretor? 

 

4.2. Bezhad 
 

De início não somos apresentados a um rosto, há apenas vozes em um carro a se 

locomover em uma estrada de terra que percorre belas paisagens. As vozes são masculinas e 

estão em busca de uma árvore grande e isolada que se encontra atrás de um morro. Uma tarefa 

simples, entretanto, a estrada que os homens atravessam mesmo que seja adornada de uma 

linda paisagem para olhos estrangeiros torna-se bucólica e sem tanta diferenciação. Notamos 

essa confusão espacial pelas vozes no carro, que leem repetidas vezes o endereço onde 

pretendem chegar, um deles menciona: “Não acho que isso nos levará a algum lugar” (O 

vento nos levará, 1999), porém outro responde: “Ali está. Lá, olhe, uma árvore isolada!” (O 

vento nos levará, 1999). Mesmo após acharem a árvore as vozes no carro denotam 

preocupação sobre o lugar onde devem chegar, restando apenas continuar a percorrer a estrada 

e pedir algum direcionamento a alguém no caminho. Ao avançar encontram pessoas cuidando 

de uma enorme área de plantio, lá perguntam a elas onde é a vila de Siah Dareh e, assim, os 

personagens e espectadores acabam tendo um norte.  
 

Destino e caminho podem ser desconhecidos, e isso não impede que a trajetória 
prossiga. Estamos diante de um dos princípios fundamentais da obra de Kiarostami, 
sobre o qual voltaremos: desconhecendo quer o destino, quer o trajeto, o movimento 
prossegue – ele nunca se interrompe (Bernardet, 2004, p. 48-49). 

 
Ao seguirem a orientação passada, acabam deparando-se com um garoto sentado 

em uma pequena elevação de terra. O menino chama-se Farzad, um morador do vilarejo, que 

vai recepcioná-los e guiá-los nos dias que estiverem na região. As vozes do carro parecem 

testar o garoto, se este é capaz de ajudá-los e se realmente conhece a região, então Farzad 



88 
 

afirma: “Moro aqui desde que nasci, eu a conheço bem. Posso guiá-los” (O vento nos levará, 

1999). O menino prenuncia algo que será desenvolvido ao longo do filme: se em Gosto de 

Cereja o carro era o eixo narrativo central da obra, em O Vento nos levará é Farzad que 

cumprirá este papel. Esse indício nos é evidenciado por Fazhad ser até então a única pessoa 

que vemos neste início. O garoto entra no carro e segue viagem com eles. Ao adentrar o 

espaço o menino comenta que seu tio, Hasemi Masti, pediu para ele recepcionar seus amigos, 

então o garoto é questionado se Masti mencionou por qual motivo eles estão indo para lá. 

Farzad afirma que sim. Os homens no carro riem e pedem que o garoto guarde segredo e que, 

ao ser questionado sobre a presença deles na vila, responda: “Diga que procuramos um 

tesouro perdido” (O vento nos levará, 1999). 

Quando enfim conseguem visualizar e chegar mais perto do vilarejo, notam que a 

vila de Siah Dareh está localizada em cima de um morro e que parece se camuflar aos montes 

que a contornam. Depois disso, o automóvel começa a manifestar problemas, levando-os a 

parar e verificar o estado do veículo. O homem que está na condução para e sai do veículo, 

nesse momento vemos pela primeira vez um homem que corresponde a uma das vozes 

presentes no carro. É uma pessoa magra, alta e usa óculos de grau; o homem é Bezhad 

Dorani. Ao sair do veículo, ele pede a Farzad que o acompanhe e solicita aos outros 

passageiros que busquem resolver o problema do carro. Então, Farzad e Bezhad sobem o 

morro em direção a vila. 

Dos passageiros do veículo só vemos de maneira concisa Bezhad, mesmo quando 

os outros descem do carro só os vemos de longe. Isso é um indicativo de que, assim como 

Farzad, destes homens apenas o que será mostrado é Bezhad, dos outros apenas teremos suas 

vozes. Porém, este recurso não será usado apenas com este grupo em específico, ao longo do 

filme notaremos que a maioria dos personagens com quem Bezhad interage aparecerá por 

meio de suas vozes, sem a exibição física completa ou apenas com uma exibição parcial de 

seus corpos. Ou seja, Farzad e Bezhad são os únicos personagens a quem veremos de forma 

substancial ao longo de todo o filme. Além disso, o carro apresentar defeito também é um 

apontamento de que, no desenvolvimento da obra, este não terá um papel tão significativo 

quanto o veículo detém na cinematografia do diretor. Nesta produção o carro ainda possuirá 

características psicológicas, mas extremamente pontuais, tendo de fato maior atuação na sua 

serventia habitual que é de locomoção. 

Ao subirem o morro e enfim adentrarem a vila, temos o seguinte diálogo entre 

ambos: 
 



89 
 

 
Bezhad: “As pessoas sempre chegam por aqui?” 
Farzad: “Não, há vários caminhos diferentes.” 
Bezhad: “Este é bem duro.” 
Farzad: “Este não é o caminho principal [...] Este é o caminho mais curto.” 
Bezhad: “Foi por isso que o pegamos?” 
Farzad: “Foi! [...] não era isso que você queria?” (O vento nos levará, 1999). 
 
 

Nessa interação notamos uma impaciência de Bezhad para chegar logo ao espaço 

e em contraposição a Farzad, que é uma criança. Temos um indicativo de que é o garoto que 

vai ser o “cabeça” na relação Bezhad-Farzad, principalmente por causa do motivo da estádia 

dos homens no local. Nesse início, como de costume nas obras de Kiarostami, ainda não 

sabemos o enredo principal da trama, até então nos é apresentado apenas o grupo de homens 

buscando o vilarejo e se encontrando com o menino morador do local. 
 

Fonte: Filme O Vento nos Levará.  

 

Após o diálogo de Bezhad e Farzad exposto aqui, nas cenas seguintes 

descobrimos que Bezhad e seus amigos vieram encontrar-se com uma idosa doente, a Sra. 

Malek, e pretendem ficar por apenas duas noites. Além de notarmos que os moradores do 

espaço se referem a Bezhad como engenheiro. Mesmo que não haja uma explicação aparente 

de Kiarostami, e no filme em si, podemos supor que a causa para este ser chamado de 

engenheiro pelos moradores da aldeia é explicada na cena do chá. Nos primeiros dias de 

Bezhad no espaço, ele vai tomar um chá servido por uma mulher de meia idade, ao servi-lo 

ela questiona se ele está lá por causa das telecomunicações, e Bezhad confirma. Logo, o fato 



90 
 

de este ser chamado de engenheiro pode ser porque os moradores do espaço acreditam que ele 

é um engenheiro de telecomunicações, já que um dos personagens que mais contracenam com 

Bezhad é um homem cavando uma valeta no cemitério para colocar uma antena de sinal para 

celular. 

No desenvolvimento da relação entre Bezhad e Farzad, descobrimos também que 

a relação de ambos se pautará, principalmente, por informações sobre a Sra. Malek. Assim 

que chegam na vila, e Farzad passa a apresentar o espaço para Bezhad, este pergunta: 
 

Bezhad: “Como ela está?” 
Farzad: “Quem?” 
Bezhad: “Você não sabe de quem eu falo?” 
Farzad: “A Sra. Malek? Ela está mais ou menos.” 
Bezhad: “O que isso quer dizer?” 
Farzad: “Ela ainda está de cama. Ela não come e nem fala [...] Ela não reconhece 
ninguém.” 
Bezhad: “Ela não consegue falar. O que o médico disse?” 
Farzad: “Que não há esperança!” (O vento nos levará, 1999). 

 
A Sra. Malek não está apenas doente, mas à beira da morte. O motivo de ser 

Farzad a pessoa que vai promover essa mediação é porque Bezhad e seus amigos são 

convidados de Hasemi Masti, o tio de Farzad e um dos filhos da Sra. Malek. Esse intermédio 

de Farzad nesta situação ocasiona uma não separação deste em relação a Bezhad, no 

protagonismo da obra. Isto é, devido às condições de saúde de sua avó, o garoto é um outro 

dela no filme. Como mencionado por Kiarostami (2004), realizar a ideia inicial era 

impossível, ocasionando uma reinvenção da premissa inicial, por isso podemos supor que 

para substituir essa falta a criança acabou sendo escalada para essa finalidade. Ainda sobre a 

construção do filme o diretor cita que ao chegar na região o roteiro do longa possuía apenas 

duas páginas. “No local, os habitantes da aldeia transformaram a minha abordagem ao filme e 

ao tema que eu tinha imaginado. Obviamente tentei impor a minha visão das coisas, mas tive 

que me adaptar à realidade” (Kiarostami apud Jousse e Toubiana, 1999).  

Sabendo também que Bezhad é um outro de Kiarostami, essa readequação acabou 

sendo transposta para o personagem e seu grupo, pois a maioria das cenas que envolvem 

Farzad pauta-se pelo estado de saúde da idosa para saber se ela morreu. Entretanto, a Sra. 

Malek recusa-se a morrer tão brevemente, ocasionando um prolongamento da estadia dos 

homens no espaço. Nesse adiamento, o grupo de homens é forçado a esperar que algo ocorra, 

o que os torna ociosos e cada vez mais impacientes. Com isso, compreendemos os motivos de 

tamanha ansiedade no estado de saúde de Sra. Malek, mesmo sendo chamado e sendo tratado 

como um engenheiro no vilarejo, Bezhad é, na realidade, um jornalista e está com sua equipe 



91 
 

de filmagem para documentar um ritual fúnebre realizado pelas mulheres da vila quando 

alguém morre. 

Descobrimos sobre o ritual em uma conversa que Bezhad tem com o professor da 

escola local. Os dois se encontram na estrada, Bezhad oferece carona ao professor que está 

com o pé machucado e ambos começam a conversa o professor pergunta: 
 

Professor: “Você parece ter algum problema.” 
Bezhad: “Problema? De qualquer maneira, toda situação tem seus problemas.” 
Professor: “Qualquer coisa acima de cem anos é considerado antiguidade.” 
Bezhad: “Do que está falando?” 
Professor: “Você não trabalha no subterrâneo?” 
Bezhad: “Por causa deste osso, você acha que estamos procurando tesouros ou 
antiguidades?” 
Professor: “Eu não acho isso. Tenho quase certeza. Vocês não vieram para a 
cerimônia, vieram?” 
Bezhad: “O gato saiu do saco. Nossa equipe estava brincando com o menino. Eles 
disseram que viemos procurar um tesouro. Não queríamos que as pessoas soubessem 
por que estamos aqui. [...] É por isso que ele acreditou. Depois, lhe contamos o 
segredo.” 
Professor: “Isso é interessante.” 
Bezhad: “Você é um homem educado. O que acha dessa cerimônia?” 
Professor: “Como dizer? É doloroso.” 
Professor: “Faz anos que há duas linhas no rosto da minha mãe.” 
Bezhad: “Linhas?” 
Professor: “Sim, linhas.” 
Bezhad: “Você quer dizer cicatrizes?” (O vento nos levará, 1999). 

 
Então o professor relata o motivo da realização do ritual e sua provável origem:  

 
Sim, cicatrizes. Elas são feitas durante a cerimônia. A primeira cicatriz foi pela 
morte da minha tia. Minha pobre mãe a fez para mostrar seu amor por meu pai. A 
segunda foi para o chefe da fábrica onde meu pai trabalhava. Um de seus primos 
havia morrido. Para que meu pai não perdesse o emprego. O luto da minha mãe foi 
imenso. Ela arranhou seu rosto. Eu não conseguia acreditar. Na fábrica, havia muita 
competição entre os homens para manter seus empregos. Por necessidade, entende? 
Todos se submeteram. Havia muita pressão. Todos precisavam do emprego. Nem se 
pensava em sentir pena ou desistir, todos se exibiam pulavam a frente para agradar o 
patrão. Esse tipo de coisa não me interessa. Quando penso nisso acho muito 
doloroso. Vou lhe contar, acho que a origem dessa cerimônia está enraizada na 
economia, está ligada à economia. Está assim por anos e gerações agora (O vento 
nos levará, 1999). 
 

 
De acordo com a fala do Professor conseguimos compreender o motivo pelo qual 

o ritual é tão atraente para a equipe de filmagem, fazendo com que estejam tão ansiosos pela 

morte da idosa. Não é um rito fúnebre habitual, mas uma cerimônia de escarificação corporal 

realizada para demonstrar o quanto sentem a perda da pessoa falecida. O professor insinua 

que essas cicatrizes são feitas para demonstrar e fomentar algum tipo de interesse. Essa fala é 

intrigante porque pressupõe que os habitantes do espaço o fazem para a obtenção de algum 



92 
 

benefício e, assim como os moradores locais, Bezhad e sua equipe também estão buscando 

favorecer-se economicamente da cerimônia. 

 

 

Fonte: Filme O Vento nos Levará. 

 

Além disso, para o professor, ver o rito a partir de olhos estrangeiros pode ser 

interessante, mas pessoalmente é um processo bastante doloroso. Se mais uma vez 

relacionarmos essa fala com a experiência de Bezhad no espaço, observamos que a situação 

não está tão favorável para ele e sua equipe, pois toda a ansiedade em chegar no espaço a fim 

de documentar a morte da Sra. Malek foi transformada em uma ociosidade latente e 

estressante. Essa inatividade de Bezhad com a espera da morte da anciã o fez ter que 

experienciar o dia a dia bucólico da vila e compreender que não se pode controlar a morte. 

 

4.3. Bezhad e a aldeia 
 

A fala do professor sobre a cerimônia também salienta que Bezhad é um 

estrangeiro no espaço e, por isso, não possui a capacidade de entender o quão significativa e 

angustiante a cerimônia é para os nativos. Segundo Ishaghpour (2004, p. 151): “Como tudo na 

vida dos aldeões, trata-se de um ritual e de uma crença cujo teor não se revelam ao olhar 

exterior do ‘fotógrafo’, do ‘cineasta’”. A conexão entre Bezhad e a vila não se estabelece 

apenas através do interesse pelo ritual fúnebre, mas também se forma por meio da ligação 

com o jovem Farzad. Como mencionado, o menino é o encarregado por guiar a equipe no 

espaço e por ser um outro da Sra. Malek, sua avó, no filme. É a partir dessas relações que 

Bezhad e sua equipe se introduzem no espaço, porém estes são jogados a uma ociosidade 

latente, especialmente pelo fato de que a vila é centrada em si mesma, não sendo um espaço 

tão receptivo e inclusivo para pessoas não-nativas. 



93 
 

Um indício desse aspecto do espaço dá-se primeiramente por localizar-se em uma 

região rural e isolado do Curdistão Iraniano. No filme, quando as primeiras imagens da vila 

nos é apresentada notamos que esta parece se integrar com a paisagem ao seu redor, como se 

quisesse se esconder. Essa camuflagem é discutida pela equipe de filmagem e Farzad. Quando 

ainda estão no carro prestes a chegar à região, alguém menciona: 
 

Alguém: “Vocês a esconderam bem.” 
Farzad: “Nós não a escondemos. Os ancestrais construíram-na aqui.” 
Alguém: “Então foram eles. Eles fizeram-na assim para não ser roubada” (O vento 
nos levará, 1999). 
                       

Fonte: Filme O Vento nos Levará. 

 

Essa camuflagem da vila com a natureza reverbera no cotidiano da região. No 

filme, vemos que os nativos parecem habitar em um espaço e tempo próprios. Kiarostami 

(2004, p. 249-250) diz: “Fiquei impressionado não apenas com a paisagem extraordinária, 

mas também com a atmosfera de outros tempos, determinada pelo isolamento em que viviam 

seus habitantes”. Na maioria das cenas, o plano de fundo é composto por idosos e idosas 

tomando chá, pessoas varrendo a frente de suas casas, mulheres fazendo atividades 

domésticas e cuidando de crianças, de vez em quando vemos pessoas trabalhando na terra e 

cuidando do gado. As crianças também não ficam ociosas, na obra as vemos poucas vezes, 

geralmente quando Bezhad vai para a escola encontrar-se com Farzhad, percorrendo a vila. 

Essa ambientação é perceptível na obra pela mise en scène e pela fala da vizinha de Bezhad 

explicando o cotidiano na vila: 
 

Os jovens trabalham no campo, na agricultura. Ninguém fica ocioso. Só os mais 
velhos e as crianças ficam na aldeia [...] O milho e a cevada estão prontos para a 
colheita. Os jovens trabalham três meses. No inverno, eles não trabalham. Eles 
ganham a vida durante três meses. No inverno, eles se sentam por aí, bebendo chá. 
Não há muito o que fazer no inverno (O vento nos levará, 1999). 
 
 



94 
 

A relação que os habitantes da vila mantêm com Bezhad é respeitosa, mas 

bastante impessoal. Excluindo o menino Farzhad, os vínculos mais próximos do engenheiro 

são a vizinha e o homem que cava uma valeta no cemitério para colocar uma antena 

(entretanto, mesmo presente no filme, não vemos esse homem, apenas ouvimos sua voz). Essa 

rotina de trabalho e impessoalidade foi sentida por Kiarostami quando realizava as gravações 

na região: 
 

Eles não faziam ideia do que fosse o cinema e trabalhavam sempre, sem parar. Vi 
com os meus próprios olhos um menino de cinco anos conduzir, sob um sol 
escaldante, um rebanho de carneiros. Tivemos grande dificuldade para convencê-los 
a abandonar os campos. Parecia que não conheciam nada além do trabalho. Eu não 
podia dirigir os atores como queria; cada um pensava em suas próprias tarefas e 
dizia que tinham mais o que fazer do que permanecer no set (Kiarostami, 2004, p. 
250). 

 
Mesmo sabendo que Bezhad é um outro de Kiarostami e que reflete as 

experiências sofridas pelo cineasta no espaço, é interessante pontuarmos que Bezhad e a vila 

são ambientes fictícios. “Se podemos ver a obra como representação do mundo e a 

personagem como reflexo, imperfeito ou não, da pessoa humana, devemos também nos 

lembrar de que ambos se nos oferecem como organismos capazes de valerem e se explicarem 

por si mesmos” (Segolin, 1978, p. 16-17). A partir disso, podemos compreender como esse 

isolamento é transmitido no filme na construção de Bezhad e sua relação com o espaço. 

Segundo Morisson (2019, p. 64): “O estrangeiro não é desconhecido, e sim aleatório; não é 

alienígena, e sim lembrado; e o caráter aleatória do encontro com nossos eus já conhecidos, 

ainda que não admitidos, que causa um sinal de alarme”.  

Primeiramente, essa impessoalidade é refletida cinematograficamente em Farzad. 

Isto é sentido já na chegada da equipe na vila, quando Bezhad e Farzad deixam o carro e 

sobem o morro: 
 

Farzad: “Esqueci meu livro.” 
Bezhad: “O quê?” 
Farzad: “Esqueci meu livro!” 
Bezhad: Não se preocupe, os outros vão trazer.” 
Farzad: “Eu tenho prova” 
Bezhad: “Eles logo se juntarão a nós.” 
Farzad: “Mas eu tenho que estudar.” 
Bezhad: “Eu direi a eles para trazê-los” 
Farzad: “Tenho que estudar para ter uma boa nota.” 
Bezhad: “Que peste. Ali! Traga o livro para ele.” (O vento nos levará, 1999). 

 
Mesmo que Farzad seja o guia e o elo de Bezhad com o espaço e a idosa, o garoto 

na maioria das vezes salienta que não pode passar tanto tempo com o engenheiro, pois precisa 

estudar e se dedicar ao trabalho no campo. Ou seja, Farzad denota não estar a serviço de 



95 
 

Bezhad, porque no decorrer da produção vemos significativas vezes o engenheiro recorrendo 

ao garoto em busca de informações sobre o estado de saúde da idosa ou para conversar sobre 

o dia a dia do espaço. 

Além disso, Bezhad passa a ser chamado de engenheiro pelos nativos por acharem 

que ele está envolvido na implementação de uma rede de telecomunicações na região. Ser 

chamado pelo ofício que executa, mesmo que falso, ao invés do próprio nome, é um 

indicativo de não pertencimento ao espaço e de si, já que Bezhad passa a ser percebido como 

alguém que está executando algo em um determinado local. Logo, não há motivos para 

permanecer e criar uma subjetividade compartilhada com o espaço e seus moradores. 

Como a Sra. Malek decide não morrer tão rapidamente, Bezhad e sua equipe são 

obrigados a esperar, porém, não há muitas atividades a serem realizadas na vila pelos homens. 

O engenheiro passa os dias conversando e acompanhando Farzad no caminho da escola e 

recebendo telefonemas da Sra. Gordazi, sua chefe, e de sua família. Porém, para conseguir se 

comunicar por ligação com eles, é necessário que se encaminhe ao ponto mais alto da vila; 

localizado no cemitério. 

Bezhad reforça seu estrangeirismo perante o espaço e seus habitantes em escolher 

passar grande parte de sua estadia na região no cemitério, sendo este um símbolo desta 

indiferença para o personagem. O cemitério é um local destinado a morte e estar grande parte 

do tempo nesse ambiente é um indicativo de sua não conexão com a vida que pulsa ao seu 

redor. É nesse espaço que Bezhad consegue comunicar-se e obter algum sentido para sua 

estadia na vila, o cemitério de Siah Dareh é onde o personagem consegue o que veio buscar 

no vilarejo: a morte. Porém não é a morte de Sra. Malek que Bezhad alcança, mas a morte que 

idealizou na vila.  
 

A cena do celular tinha o objetivo de cansar: estamos falando da vida cotidiana e o 
próprio protagonista diz ao telefone: “Nós também nos cansamos aqui. Não sabemos 
o que fazer nessa província”. Qualquer variação de imagem representaria a negação 
daquilo que estavam dizendo, e, portanto, devíamos mostrar o protagonista passando 
exatamente por aquela estrada, com aquela mesma luz, uma vez depois da outra. Só 
assim o espectador perceberia as repetições da vida num local como aquele, dia após 
dia (Kiarostami, 2004, p. 251). 

 
O contato constante com sua chefe e seus familiares é também um dos muitos 

momentos de socialização do personagem, pois não consegue se comunicar com os 

moradores do espaço, restando a ele o reforço dos motivos que o levaram a adentrar a vila de 

Siah Dareh e se ocupar com algo, pois está inserido em um ambiente bucólico, no qual não 

ocorrem grandes acontecimentos. “Há, neste filme, o olhar do cineasta sobre os aldeões e o 

destes sobre ele – mas não há nenhuma relação entre eles” (Ishaghpour, 2004, p. 150).  



96 
 

​  

Fonte: Filme O Vento nos Levará. 

 

Sendo o estrangeiro conhecido e lembrado, tanto os aldeões como a equipe se 

conhecem e suas presenças são notadas, mas ambos não se unem, pois negam o seu caráter de 

semelhança. Ou seja, tanto Bezhad, quanto os nativos são dois lados da mesma moeda, os 

dois são centrados em si mesmos, buscando não se conectar com o que julgam diferente e, 

assim, reafirmando o seu caráter de sujeito perante o outro. Essa não conexão é representada 

no filme em sua mise en scène: ao longo da produção notamos que Bezhad, mesmo 

concentrado na temática da morte, busca socializar-se, porém não consegue, os nativos não se 

mostram a ele e, com o passar dos dias, na vila a sua equipe passa a se distanciar dele; 

insatisfeitos com a não morte da Sra. Malek. Esse não entrosamento é demonstrado pela 

ausência de uma imagem da equipe e de grande parte dos aldeões que Bezhad busca se 

conectar. 

Optar por não mostrar grande parte dos personagens tinha o intuito de deixá-los 

mais atraentes, atiçando a imaginação do espectador, segundo Kiarostami (2004, p. 250): 
 

O fato de muitas personagens não serem vistas era algo decidido desde o início e 
satisfazia algumas questões que eu propunha a mim mesmo antes de começar a 
rodar: uma pessoa que se encontra em um poço e que jamais é vista poderá possuir 
uma identidade humana? Podemos ter pena dela quando a terra lhe cai por cima? A 
menina que ordenha os animais no curral não terá uma personalidade mais 
interessante justamente porque se encontra imersa na escuridão? Procurei transmitir 
a fisicidade das personagens, sem, contudo, jamais mostrá-las (Kiarostami, 2004, p. 
250). 

 
Com essa fala, notamos que Kiarostami buscou em O Vento nos Levará executar o 

que o diretor defende como cinema incompleto, porém sabemos que em todas as suas 

produções o cineasta introduz esses espaços vazios a fim de que o espectador os preencha. 

Neste filme, é perceptível que o diretor buscou realizar tal feito de maneira exponencial. Não 

busco neste trabalho adentrar o estudo das ausências e faltas às quais Kiarostami dedica-se em 



97 
 

suas produções, mas compreender como essa não fisicidade de grande parte dos personagens 

ocasiona em uma não aproximação de ambos: o vilarejo e Bezhad. Não mostrar esses 

personagens na obra, causa também uma percepção de outro a Bezhad. Nas cenas finais, ele 

demonstra uma inquietação absurda, desejando ele próprio ter algum instrumento para 

adiantar a morte da idosa (O vento nos levará, 1999).  
 

A imagem rege cada vez mais o reino de fabricação, às vezes se transformando em 
conhecimento, outras vezes contaminando-o. Ao provocar a linguagem ou 
eclipsá-la, uma imagem pode determinar não apenas o que sabemos e sentimos, mas 
também o que acreditamos que vale a pena saber sobre o que sentimos (Morrison, 
2019, p. 61). 

 
Uma imagem cinematográfica é fruto de uma série de artifícios para a sua 

fabricação, logo, podemos considerar a imagem um produto visual. Por ser um produto, 

podemos considerar as imagens como frutos de uma objetificação, mas não necessariamente 

isso é algo insatisfatório ou pejorativo, pois como Kiarostami defende olhamos as imagens a 

partir de nossas vivências. Quando o cineasta decide não mostrar fisicamente os outros 

personagens, faz com que sintamos um sentimento de isolamento generalizado. 

Como já mencionado, Bezhad não consegue se conectar com os aldeões, os 

aldeões não buscam se aproximar dele, o isolamento do personagem com o passar dos dias 

pela não morte da idosa se atenua e ocasiona em mais solidão, pois a sua equipe de filmagem 

se afasta dele. Desesperado e em busca do que veio Bezhad passa a se desentender com 

Farzad, pois este passa a trazer notícias positivas sobre a saúde de sua avó. Diferente de 

Bezhad, Farzad almeja a recuperação da Sra. Malek, por causa disso rompem os laços, 

ocasionando Bezhad a assumir seu caráter de estrangeiro completo, já que não possui 

nenhuma ligação mais com o espaço. 
 

A morte rompe a relação entre o cineasta e a criança. Se a sua mediação e a sua 
amizade eram condições necessárias ao ingresso do cineasta nesse universo, a 
ruptura com a criança torna-se igualmente essencial, uma vez que devolve o cineasta 
a seu próprio olhar estrangeiro e exterior a esse mundo (Ishaghpour, 2004, p. 150).  

 
O caráter de outro a Bezhad é tão acentuado que em algum ponto ele se tornou um 

outro de si, pois passou a desejar ele próprio ter algo para acelerar a morte da Sra. Malek. 

Desejar a morte de alguém não é algo tão agradável, pois a morte indica o fim e um local 

estrangeiro. Sendo Bezhad um outro de Kiarostami, o próprio diretor em algum ponto, possui 

esses sentimentos de outridade em si, um forte indício dessa percepção é este comentário do 

diretor sobre a produção da obra: 
 



98 
 

Foi uma experiência cansativa, difícil. Em alguns momentos não sabia se 
conseguiria terminar o filme. Depois dos problemas no set e na fase de montagem, 
por muito tempo pensei que fosse um mau filme. Não conseguia libertar-me dele. Há 
uma cena significativa que reproduz as dúvidas que me assaltavam. Bezhad pergunta 
ao menino: “Você acha que eu sou uma pessoa má?”, e Farzhad responde: “Não, 
acho que você não é mau, mas vê-se que não acredita naquilo que diz”. Fui eu que 
dirigi a pergunta ao menino. E ele estava respondendo a mim, não ao diretor. Eu 
sabia que não gostava muito de mim e, por isso, quando ele me diz que eu sou uma 
boa pessoa, não parece lá muito convincente (Kiarostami, 2004, p. 252).  

 
Ou seja, a vila é um outro para Bezhad, este é um outro para o local, a equipe 

torna-se um outro para ambos, Farzad representa a vila, logo também é um outro que pertence 

ao vilarejo, local que a equipe não consegue adentrar-se. Porém, a própria vila é um outro, 

pois camufla-se na paisagem, não querendo ser acessada ao olhar de fora. O próprio 

Kiarostami não conseguiu acessar o espaço, como criador da obra, reverberou nela o 

sentimento de outro que sentiu no espaço e na produção da obra. Segundo Ishaghpour (2004, 

p.151): “O Vento nos Levará é, antes de tudo, um filme sobre Abbas Kiarostami e seu amor à 

paisagem. Os nativos fazem parte dela”. Esta pesquisa não busca adentrar-se nos estudos de 

paisagem nesta produção, porém acredito com a fala de Ishaghpour sobre a obra referir-se a 

seu amor a paisagem, pois como defende Kiarostami, cada pessoa interpreta suas produções a 

partir de suas próprias vivências. Logo creio que O Vento nos Levará é um filme que retrata o 

sentimento de estrangeiro/outro que o diretor tem de si em sua totalidade. 

 



99 
 

5 CONCLUSÃO 
 

Em mais uma de suas diversas entrevistas, Kiarostami (apud Ishaghpour, 2001) 

comenta: “Para me expressar brevemente posso ainda recorrer a um verso de Rumi, porque é 

para isso que servem os poemas: ‘Aquele que permaneceu longe de sua essência busca 

reencontrar sua própria origem’”. O projeto inicial desta dissertação nasceu na busca de 

entender os diferentes níveis de realidade da cinematografia de Kiarostami, ao adentrar em 

seus filmes, ter acesso às suas entrevistas e estudar a forma como o diretor produzia suas 

obras, compreendi que o diretor apanhava acontecimentos do seu cotidiano e transformava em 

filmes. Logo, a minha hipótese inicial se transmutou para defender que todos os filmes 

realizados pelo diretor permeiam um único assunto: ele próprio.  

Não estava errado este conceito, porém incompleto. Agora, era necessário 

entender como ele se colocava em suas produções. Como mencionado, Kiarostami usa de 

seus personagens principais para representá-lo, só que esses personagens também representam 

a si próprio nas produções. Ou seja, é como se nas obras de Kiarostami o personagem 

principal fosse um outro do diretor, pois representam um acontecimento, uma ideia ou um 

aspecto psicológico que envolve o cineasta. Para ocupar esse papel de outro, Kiarostami faz 

uso de não-atores, e estes são escolhidos com o objetivo de atuar em suas produções por algo 

de sua personalidade se assemelhar a essas ideias de Kiarostami. Isso ocasiona a esses 

não-atores uma dupla outridade em tela, ser um outro de Kiarostami e um outro de si próprio, 

pois o ato de encenar-se, mesmo que a si, faz com que este eu seja ficcionalizado, não sendo 

um eu de si real. “Na presença de uma câmara, o acontecimento já não se produz mais para si 

mesmo, mas relativamente a uma câmara que o determina e se torna um de seus termos 

constitutivos” (Ishaghpour, 2004, p. 103).  

A outridade sempre esteve presente nas obras do diretor, mesmo quando este 

dedicava-se a realizar filmes com uma temática infanto-juvenil. Porém, a outridade de si 

torna-se latente no início dos anos 1990, na figura de Sabzian, personagem principal de 

Close-Up, um homem humilde que fingia ser o também diretor iraniano Mohsen 

Makhmalbaf, para uma família de classe média. Com Sabzian, compreendemos que 

Kiarostami sentia-se alguém insatisfeito consigo, pois segundo suas próprias entrevistas 

confirma compreender o ato de impostura que foi cometido por Sabzian. Para além do 

explorado no primeiro capítulo, Sabzian representa o início de um entendimento de 

Kiarostami insatisfeito consigo próprio em busca de um outro de si ideal, só que esse outro 

ideal não é possível, nessa procura, mesmo explorada no campo cinematográfico de 



100 
 

Close-Up, conhecemos Sabzian para além dos estereótipos (ser um impostor), algo de que ele 

era acusado por aqueles que enganou. Nele, Kiarostami parece ter compreendido o quão 

insatisfeito consigo sentia-se, por isso, em diversas entrevistas comentava que ele era o 

verdadeiro impostor. 

Em Gosto de Cereja, temos uma evolução na outridade de Kiarostami, seu enredo 

retrata a história de Badii, um homem em busca de alguém para ajudá-lo em seu suicídio. 

Deste outro, temos poucas informações, apenas que está a procura de alguém para jogar pás 

de terra sobre seu cadáver. Badii é impessoal e distante, diferente de Sabzian que nasceu de 

um acontecimento real, Badii surge de uma ideia de Kiarostami em aprofundar-se sobre a 

temática do suicídio, porém, não é sobre o ato do suicídio em si que está interessado, mas na 

vida.  Compreender a finitude do ser humano a partir de um autocídio ocasiona em entender a 

própria existência e o valor que damos a ela, além de olhar a morte a partir de um maior 

comprometimento perante a vida. O suicídio representaria uma escolha sobre continuar 

vivendo de maneira insatisfatória e mudar a atitude a fim de buscar uma vida satisfatória. O 

que ocasiona Badii ser um outro de Kiarostami é este como mencionado ser uma ideia do 

diretor, porém, assim como Sabzian, Badii sente-se insuficiente, não está satisfeito com a vida 

que tem e ao invés de performar um outro em potência, crê que a morte pode ser um meio de 

conquistar esse outro ideal.  

A questão é, Kiarostami só se adentrou nesta temática graças a um terremoto, 

ocorrido na época da produção de Close-Up, que destruiu as zonas de Koker e Posteh, 

vilarejos onde o diretor gravou o filme Onde Fica a Casa do meu Amigo. Kiarostami visitou 

as localidades em busca de encontrar as duas protagonistas crianças do filme, mas não as 

encontrou, acabou deparando-se com pessoas que procuravam reconstruir-se. Essa visita 

ocasionou na realização do filme E a Vida Continua, nesta produção o diretor mostra a vida 

com que se deparou na sua visita ao local nos vilarejos mencionados. Entretanto, mais do que 

a vida, acredito que Kiarostami encontrou-se com a morte e entendeu-se como alguém finito. 

Isso pode ser percebido pelas produções realizadas pelo diretor após Close-Up, os filmes: E a 

Vida Continua, Através das Oliveiras, Gosto de Cereja e O Vento nos Levará, além de 

conterem um personagem homem, de meia idade, no papel de diretor, em sua essência 

possuem a temática da morte a fim de compreender a vida.  

Além disso, vemos em todos os filmes realizados na década de 1990 a temática da 

outridade performada pelos protagonistas. Considero que o apogeu da outridade na 

cinematografia de Kiarostami está em O Vento nos Levará, no qual temos na figura de Bezhad 

um personagem que vai ao vilarejo de Siah Dareh acompanhar a morte da Sra. Malek, a fim 



101 
 

de documentar uma cerimônia fúnebre. Porém, ao chegar no espaço, a idosa recusa-se a 

morrer tão brevemente, e Bezhad vai se distanciando do que almejou. O desejo de documentar 

a morte da Sra. Malek o impede de criar laços com os aldeões, de se conectar a paisagem que 

camufla a vila, o afasta de sua equipe de filmagem e consequentemente o distancia de si 

próprio, pois desejar a morte de forma constante o faz não ver a vida que há em si. Essa 

outridade é recíproca da parte dos aldeões para com Bezhad, porque, pela localização da vila, 

por esta ser centrada em si, e por ser um local no qual os nativos parecem existir em um 

espaço e tempo próprios, a vila não se faz tão acolhedora a estrangeiros. 

Assim como em Close-Up, Kiarostami assume que há muito de si em Bezhad, 

porém diferente de Sabzian que é um indivíduo aparte de Kiarostami, o diretor construiu 

aquele de acordo com suas experiencias na região. Logo, isso reverbera que o cineasta ao 

produzir o filme sentiu, de alguma forma, o que Bezhad demonstra na obra. “Os problemas 

que o engenheiro tem com seus rapazes são os mesmos que tive com a minha equipe [...] 

parecia-me importante, ainda deixar marcas no filme, de minha dificuldade de trabalhar com a 

equipe” (Kiarostami, 2004, p. 251-252). 

Ainda sobre esta produção, Kiarostami (2004) admite que conseguiu perceber que 

há muito de si em seus filmes. Mesmo que isso já tenha sido mencionado, tal fala deve 

retornar para reforçar o que está sendo debatido que é como O Vento nos Levará é a obra mais 

aproximada de uma outridade e impostura de Kiarostami. Entretanto, como o próprio diretor 

defende, seus filmes são criados a fim de que o espectador coloque suas próprias percepções 

em suas produções. Logo, esta dissertação é sobre um sentimento de outridade que a 

pesquisadora deste trabalho tem sobre si e que se reverbera ao assistir às produções do diretor. 

Por isso, esta pesquisa é apenas uma das diversas possibilidades de explorar a cinematografia 

de Kiarostami, cabendo a cada um que assiste à sua obra e lê este trabalho tirar suas próprias 

conclusões. 

 



102 
 

REFERÊNCIAS 
 
ABBAS Kiarostami, A Arte de Viver. Direção de Pat Collins e Fergus Daly. Produção de 
Seamus McSwiney. Irlanda: Harvest Pictures, 2003. 1 DVD (55 min.). 
 
A COLORFUL past (ochre). Ask An Anthropologist, 2023. Disponível em: 
https://askananthropologist.asu.edu/colorful-ochre. Acesso em: 8 nov. 2023. 
 
AMERISE, Atahualpa. O que o Alcorão diz sobre a homossexualidade e porque ela é punida 
no mundo muçulmano. G1, 2022. Disponível em: 
https://g1.globo.com/mundo/noticia/2022/12/11/o-que-o-alcorao-diz-sobre-a-homossexualida
de-e-por-que-ela-e-punida-no-mundo-muculmano.ghtml. Acesso em: 19 set. 2023.  
 
BERNARDET, Jean-Claude. O que é cinema. São Paulo: Brasiliense, 2001.  
 
BERNARDET, Jean-Claude. Caminhos de Kiarostami. São Paulo: Companhia das Letras, 
2004. 
 
BERNARDO, Gustavo. O livro da metaficção. Rio de Janeiro: Tinta Negra Bazar Editorial, 
2010. 
 
BRADSHAW, Peter. Ten review – extraordinary film giving access to the thoughts of Iranian 
women. The Guardian, 27 Set. 02. Disponível em: 
https://www.theguardian.com/culture/2002/sep/27/artsfeatures. Acesso em: 09 abr. 23.  
 
CAIXETA, Ruben; GUIMARÃES, César. Pela distinção entre ficção e documentário, 
provisoriamente: introdução. In: Ver e Poder - A Inocência Perdida: Cinema, Televisão, 
Ficção, Documentário. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008. 
 
CIMENT, Michel. Les Possibilitiés du dialogue: Entretien avec Abbas Kiarostami. Positif, 
Paris, n368, out. 1991. 
 
CIMENT, Michel; GOUDET, Stéphane. Manipulations. Positif, Paris, 29 de mai. de 1997. 
Disponível em: https://zintv.org/outil/entretiens-avec-abbas-kiarostami/ Acesso em: 24 ago. 
2022. 
 
CLOSE-up. Direção de Abbas Kiarostami. Produção de Ali Reza Zarin. Irã: Kanun, 1990. 1 
DVD (98 min.) 
 
COMOLLI, J.L. Aqueles que filmamos - Notas sobre a mise-en-scéne documentária. In: Ver 
e Poder - A Inocência Perdida: Cinema, Televisão, Ficção, Documentário. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2008. 
 
DABASHI, Hamid. Close Up: Iranian Cinema, Past, Present, and Future. London; New York: 
Verso, 2001.  
 
DAICHES, David. Posições da crítica em face da literatura. Acadêmica: RJ, 1967.  
 
DEMANT, Peter. O mundo muçulmano. 3. ed. – São Paulo : Contexto, 2013. 
 



103 
 

DURKHEIM, Émile. O Suicídio. (1897). Lisboa: Editoral Presença; São Paulo: Martins 
Fontes, 1973. 
 
ELENA, Alberto. Abbas Kiarostami. Madrid: Catedra, 2002. 
 
ESCRITORA italiana Oriana Fallaci morre aos 76 anos. Folha de São Paulo, São Paulo, 16 
de set. de 2016. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/fsp/mundo/ft1609200610.htm 
. Acesso em: 30 jul. 2022. 
 
GAULAND, Armando Pierre. A Propaganda Política do Islamismo Xiita: Revolução 
Islâmica do Irã: 1978-1989. 183f. Tese (Doutorado) - Curso de Ciências da Comunicação, 
Escola de Comunicação e Arte, Universidade de São Paulo, 2007. 
 
GOSTO de Cereja. Direção de Abbas Kiarostami. Produção: Abbas Kiarostami. Irã/França: 
Sourehcinema; Zeitgeist Film. 1997. 1 DVD (91 min). 
 
RUI GRAÇA, André; TULIO BAGGIO, Eduardo; PENAFRIA, Manuela. Teoria dos 
cineastas: uma abordagem para a teoria do cinema. Revista Científica/FAP, Curitiba, v. 12, 
n. 1, 2015. Disponível em: 
https://periodicos.unespar.edu.br/revistacientifica/article/view/1408. Acesso em: 21 out. 2025. 
 
GUIMARÃES, César Geraldo. A cena e a inscrição do real. Galáxia, São Paulo, v. 21, p. 
68-79, jun. 2011. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/galaxia/article/view/5747. Acesso em: 21 jun. 2022. 
 
HOOKS, Bell. Feminist Scholarship: Ethical Issues. In: Talking Back: Thinking Feminist, 
Talking Black. Boston: South End Press, 1989. 
 
ISHAGHPOUR, Youssef. O real, cara e coroa. In: MACHADO, Alvaro (org.). Abbas 
Kiarostami. São Paulo: Cosac Naify, 2004. 
 
ISHAGHPOUR, Youssef. Fotografia, cinema e paisagem. Paris, 2001. Disponível em: 
https://zintv.org/outil/entretiens-avec-abbas-kiarostami/ Acesso em: 10 de fev. 2024. 
 
KIAROSTAMI, Abbas. Duas ou três coisas que sei de mim. In: MACHADO, Alvaro (org.). 
Abbas Kiarostami. São Paulo: Cosac Naify, 2004. 
 
KIAROSTAMI, Abbas. An Unfinished Cinema, 1995. Disponível em: 
http://www.dvdbeaver.com/FILM/articles/an_unfinished_cinema.htm. Acesso em: 12 mar. 
2022. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogá, 2019. 
 
LACERDA, Inês Araujo. Foucault a crítica do sujeito 2Ş Ed. Curitiba: Editora UFPR, 2008. 
 
LEWIS, Bernard. A Crise no Islã. Guerra Santa e Terror Profano. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor, 2003. 
 



104 
 

MELEIRO, Alessandra. O Novo Cinema Iraniano: Arte e Intervenção Social. São Paulo: 
Escrituras Editora, 2006. 
 
NAFICY, Hamid. Islamizing Film Culture in Iran: A post-Khatami Update. In: TAPPER, 
Richard (org.). The New Iranian Cinema: Politics, Representation and Identity. 
London-New York: I. B. Tauris & Co Ltd, 2002.  
 
NAFICY, Hamid. Neorealism and Iranian Style. In: GIOVACCHINI, Saverio and SKLAR, 
Robert (org.). Global Neorealism: The Transnational History of a Film Style. Mississippi: 
University Press of Mississippi, 2012.  
 
NOBRE ALCORÃO. Tradução do sentido do Nobre Alcorão para a língua portuguesa. 
Tradução e notas: Helmi Nasr. Al-Madinah Al-Munauarah K.S.A.: Complexo do Rei Fahd, 
2005, 1070 páginas. 
 
NICHOLS, Bill. Introdução ao documentário. São Paulo: Papirus, 2005. 
 
O Conceito de Masculinidade no Islam. Iqara Islam. Disponível em: 
https://iqaraislam.com/o-conceito-de-masculinidade-no-islam. Acesso em: 30 jul. 2022.   
 
OUTRO. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2023. Disponível em:  
https://www.dicio.com.br/outro/. Acesso em: 02 mai. 2023. 
 
O vento nos levará. Direção de Abbas Kiarostami. Produção de Abbas Kiarostami e Marin 
Karmitz. Irã-França, 1999.  
 
RAMOS, Fernão Pessoa (Org.). Teoria Contemporânea do Cinema: documentário e 
narratividade ficcional. São Paulo: Editora SENAC São Paulo, 2005. Vol. II. 
 
TOSTI, G. Le Suicide: Étude de sociologie. Psychological Review, v.5, n.4, p.424-426, 1898. 
 
TOUBIANA, Serge. “Le Goût du caché: Entretien avec Abbas Kiarostami”. Cahiers du 
Cinéma, Paris, nº 518, nov.1997. 
 
SAMAIN, Etienne. As imagens não são bolas de sinuca. In: SAMAIN, Etienne (org.). Como 
pensam as imagens. Campinas, SP: Unicamp, 2012. 
 
SARAIVA, Leandro. Montagem soviética. In: MASCARELLO, Fernando (org.). História do 
cinema mundial. Campinas, SP: Papirus, 2006. 
 
SCHECHNER, Richard. O que é performance? In: Performance studies: an introduccion, 
second edition. Routledge: New York & London, 2006. 
 
SEGOLIN, Fernando. Personagem e anti-personagem. Cortez e Moraes: São Paulo, 1978.  
 
SPINI, Ana Paula; BARROS, Carla Miucci Ferraresi. Star system, sexualidade e 
subjetivações femininas no cinema de Hollywood (1931-1934). Artcultura: Dossiê Relações 
de Gênero, Sexualidade e Cinema, Uberlândia, v. 17, n. 30, p.11-30, jan./jun. 2015. 
Disponível em: http://www.seer.ufu.br/index.php/artcultura/issue/view/1354. Acesso em: 28 
jul. 2022. 



105 
 

 
SUJEITO. In: DICIO, Dicionário Online de Português. Porto: 7Graus, 2023. Disponível em:  
https://www.dicio.com.br/sujeito/. Acesso em: 02 mai. 2023. 
 
 


	c47aa29155b443a92c5e1aa100e72437b595cdff4b80c66eda97b3aff0c3b858.pdf
	a37fc15e430f45a04db4af2d52ce6bc6a5a20dac148da53abd97f72f2df00e9c.pdf
	c47aa29155b443a92c5e1aa100e72437b595cdff4b80c66eda97b3aff0c3b858.pdf
	1 INTRODUÇÃO 
	2 HOSSEIN SABZIAN, O IMPOSTOR 
	2.1. Sabzian, o primeiro outro em Close-Up 
	2.2. A subjetivação de Sabzian a partir da docuficção 
	2.3. Sabzian e o Close-Up de uma época  
	2.4. A representação cinematográfica de Sabzian  
	2.5. Outros impostores 

	3 BADII, O SUICIDA   
	3.1 Aonde vamos?! 
	3.2. Badii  
	3.2.1. Seria Badii homossexual?! 

	3.3. Sobre o suicídio 
	3.3.1. A comunicação de Badii  

	3.4. Badii e o carro  
	3.4.1. O soldado curdo 
	3.4.2. O seminarista afegão  
	3.4.3. Bagheri, o taxidermista 

	3.5. O segundo outro de Kiarostami 

	4 BEZHAD, O ENGENHEIRO 
	4.1. Caminhos   
	4.2. Bezhad 
	4.3. Bezhad e a aldeia 

	5 CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS 


