
   

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

DOUTORADO EM EDUCAÇÃO 

 

 

FRANDERLAN CAMPOS PEREIRA 

 

 

 

 

CARICULTURA : UMA ETNOPEDAGOGIA LIBERTÁRIA NO ASSENTAMENTO 

BARRA DO LEME - PENTECOSTE - CEARÁ 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2025  



 

 

 

FRANDERLAN CAMPOS PEREIRA 

 

 

 

 

 

CARICULTURA : UMA ETNOPEDAGOGIA LIBERTÁRIA NO ASSENTAMENTO 

BARRA DO LEME - PENTECOSTE - CEARÁ 

 

 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação da Universidade 

Federal do Ceará, como parte dos 

requisitos para a obtenção do título de 

Doutor em Educação. Linha de Pesquisa: 

Movimentos Sociais, Educação Popular e 

Escola. Eixo Temático: Educação 

Ambiental, Cultura de Paz, Juventudes, 

Educação e Práticas Corporais, Arte e 

Espiritualidade.  

Orientador: Prof. Dr. João Batista 

Albuquerque de Figueiredo. 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação 
Universidade Federal do Ceará 

Sistema de Bibliotecas 
Gerada automaticamente pelo módulo Catalog, mediante os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

 
_________________________________________________________________________________ 
 
P491c          Pereira, Franderlan Campos.  

Caricultura : uma etnopedagogia libertária no Assentamento barra do Leme - 
Pentecoste - Ceará / Franderlan Campos Pereira. – 2025.  

284 f. : il. color.  
 
Tese (doutorado) – Universidade Federal do Ceará, Faculdade de Educação, Programa 

de Pós-Graduação em Educação, Fortaleza, 2025.  
Orientação: Prof. Dr. João Batista de Albuquerque Figueiredo.  
 
1. Caricultura. 2. Educação Libertária. 3. Educação Ambiental. 4. Educação Popular. 5. 

Etnopedagogia. I. Título.  
CDD 370 

_________________________________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 



FRANDERLAN CAMPOS PEREIRA 
 
 
 
 
 
 

CARICULTURA: UMA ETNOPEDAGOGIA LIBERTÁRIA NO ASSENTAMENTO 

BARRA DO LEME - PENTECOSTE - CEARÁ  

 
 
 
 
 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Educação da Universidade 
Federal do Ceará, como parte dos 
requisitos para a obtenção do título de 
Doutor em Educação. Linha de Pesquisa: 
Movimentos Sociais, Educação Popular e 
Escola. Eixo Temático: Educação 
Ambiental, Cultura de Paz, Juventudes, 
Educação e Práticas Corporais, Arte e 
Espiritualidade.  

 
Aprovado em 27/11/2025  

 
BANCA EXAMINADORA  

 

 
__________________________________________________________  

Prof. Dr. João Batista Albuquerque de Figueiredo (Orientador)  
Universidade Federal do Ceará (UFC)  

 
__________________________________________________________  

Profª. Drª. Zulmira Áurea Cruz Bomfim  
Universidade Federal do Ceará (UFC)  

 
__________________________________________________________  

Profª. Drª. Celecina de Maria Veras Sales  
Universidade Federal do Ceará (UFC)  

 
__________________________________________________________  

Profª. Drª. Sandra Maria Gadelha de Carvalho  
Universidade Estadual do Ceará (UECE)  

 
_________________________________________________________  

Prof. Dr. Leandro de Proença Lopes  
Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afrobrasileira (UNILAB 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta pesquisa à ancestralidade que me 

atravessa e me sustenta: presente no brilho da 

memória de minha filha Jaci, e na força viva de minhas 

avós Lucinda e Expedita, bem como de meus avôs 

Pedro, Homero e Sabino. Dedico, ainda, à memória do 

professor Carlos Rodrigues Brandão, cuja trajetória 

ética, intelectual e afetiva segue como inspiração 

permanente de compromisso com os saberes do povo 

e com a educação como prática de vida. 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À minha filha, Lis: vejo em você o que há de melhor em mim. Você é meu 

maior aprendizado, minha força e o propósito que me guiou na escolha deste caminho 

e na dedicação ao meu crescimento. Também à sua mãe, Sandra Forte, agradeço 

pelo amoroso cuidado contigo e por me desafiar, oferecendo-me sempre a 

oportunidade de ser uma pessoa melhor. 

À minha mãe, Joselita Campos, e ao meu pai, Francisco Pereira, por todo 

amor e segurança. Os caminhos de resistência e resiliência que trilharam me 

inspiraram a tecer este trabalho. O sertão que está dentro de mim é o sertão que está 

dentro de vocês. 

Às minhas irmãs, Francimara e Francimone, por estarem sempre ao meu 

lado, mesmo nas distâncias. Somos aqueles que se regulam e se impulsionam 

mutuamente; eu sou porque nós somos. 

Ao professor orientador deste trabalho, Dr. João Batista Albuquerque de 

Figueiredo, por acreditar nesta pesquisa e na minha trajetória. Sou profundamente 

grato pelas contribuições teóricas e metodológicas e, mais do que isso, por ser 

parceiro de vida. Aprendo muito com você em todos os momentos. Você me faz um 

ser em constante crescimento, me faz uma pessoa melhor. 

À amiga Clédia Veras, pelas reflexões e inspirações que contribuíram de 

forma sensível para esta caminhada, e também por proporcionar os ricos momentos 

de diálogo e aprendizado junto ao professor Carlos Rodrigues Brandão, cujo 

pensamento e reflexão são base deste trabalho. 

Agradeço, com carinho e reverência, ao professor Carlos Rodrigues 

Brandão, por suas colaborações à pesquisa. Mesmo não estando mais entre nós, sua 

presença continua viva na tessitura desta escrita. 

Às professoras Drª Zulmira Áurea Cruz Bomfim, Drª Celecina de Maria 

Veras Sales, Drª Sandra Maria Gadelha de Carvalho e Drª Lia Pinheiro Barbosa, pelas 

ricas contribuições à qualificação desta pesquisa, pela sensibilidade demonstrada e 

pelas orientações que fortaleceram tanto o desenvolvimento do estudo quanto a 

análise dos resultados. 



 

 

Ao professor Dr. Leandro de Proença Lopes, por somar-se com afeto e 

compromisso na defesa desta trajetória. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Educação – PPGE/UFC, um território 

forte, onde o aprender e o ensinar são tessituras espetaculares. Agradeço, em 

especial, ao seu corpo docente e equipe técnica, pela mediação de tantos saberes, e 

ao GEAD – Grupo de Estudos de Educação Ambiental Dialógica, onde pudemos criar 

laços e experimentar a potência multiplicadora dos encontros. Este trabalho é nosso. 

À Ivania e ao Inácio, cujo cuidado e postura ética demarcam, de forma 

amorosamente política, o compromisso libertário com relações igualitárias no mundo.  

Às famílias do Assentamento Barra do Leme, mesmo estando presente e 

fazendo parte dessa vivência, reconheço que o resultado desta pesquisa é fruto da 

lida contínua de cada uma delas. 

Aos movimentos, organizações sociais e entidades com os quais interagi 

ao longo desta trajetória de vivência e pesquisa junto ao Caricultura. Cada encontro, 

diálogo e articulação fortaleceu os sentidos dessa experiência. 

Ao coletivo da Brigada Lampião do MST, cujo atuar militante complementa 

e fortalece a luta pela vida no território dessa pesquisa. 

À Afonsina, pela presença e sabedoria. Sua força e dedicação amorosa 

foram indispensáveis para a construção da proposta desta pesquisa. Você é uma 

referência de vida para mim. 

À Adilbênia Machado, cuja negra presença e contribuições epistêmicas 

foram fundamentais para fortalecer a minha identidade. 

À Ana Natália Lima, pela parceria, descontrações e apoio durante toda a 

trajetória dessa pesquisa. Tua energia, sorrisos e companhia são valiosos demais. 

À Biodança, por toda a afetividade vivenciada e a expansão dos sentidos. 

Cresço comigo mesmo, no encontro com o outro e com a totalidade. Aqui estão muitas 

pessoas cheias de amor e dedicação - somos mais porque somos um todo. Em 

especial, à ECOMBIO - Escola Comunitária de Biodança, pelos intensos processos e 

ricas maratonas de aprendizado, bem como a todo o seu corpo discente e docente. 

Ao afeto do grupo das terças-feiras, junto à amada Zulmira, pelo cuidado e pela 

delicada dedicação aos cuidados. 



 

 

Ao amigo Pedro Thomé, companheiro de andanças. O sertão está em toda 

parte - ele está dentro de nós. 

À Hilma Maria, nas nossas vulnerabilidades e desafios cotidianos, contar 

com você tornou o caminho mais fortalecido.  

À Galiléia Pereira, amiga querida e implicante, que em muitos momentos 

me lembrou que eu mereço o melhor desta vida. 

À Geísa Sombra, a sua terna insatisfação me impulsionou a crescer - um 

instante de eternidade. Sou grato por me mostrar o meu tamanho e por me ajudar a 

melhor escolher o lugar onde decido estar. Você é uma pessoa importante para mim. 

Com você, experienciei o melhor de mim. 

À Lia Dantas, minha terapeuta: tua escuta, tua sensibilidade e tua 

habilidade de organizar meu estar foram fundamentais. Confiar em você me faz mais 

forte. 

Ao Pe. Rino, que, quando achei que não iria conseguir dar conta, me 

acolheu e me ofereceu a esperança de um suspiro. 

Ao Genilton, amigo de muitos salões, agradeço especialmente pela leitura 

atenta e revisão deste texto. Sua contribuição foi essencial neste processo. 

A toda a equipe da Secretaria da Cultura do Estado do Ceará (Secult), e, 

em especial, à competência da minha equipe da Coordenadoria de Desenvolvimento 

Institucional e Planejamento (CODIP). Neste último ano, em que equilibrei as 

demandas do trabalho com a escrita desta tese, foram fundamentais por atuarem com 

efetividade e compromisso. Confiar no trabalho de vocês contribuiu para que eu 

pudesse me dedicar com mais presença a esta pesquisa. 

 

  



 

 

Caçador de Mim 

Milton Nascimento 

 

Por tanto amor, por tanta emoção 

A vida me fez assim 

Doce ou atroz, manso ou feroz 

Eu, caçador de mim 

 

Preso a canções, entregue a paixões 

Que nunca tiveram fim 

Vou me encontrar longe do meu lugar 

Eu, caçador de mim 

 

Nada a temer, senão o correr da luta 

Nada a fazer, senão esquecer o medo 

Abrir o peito à força, numa procura 

Fugir às armadilhas da mata escura 

 

Longe se vai sonhando demais 

Mas onde se chega assim? 

Vou descobrir o que me faz sentir 

Eu, caçador de mim 

 

Nada a temer, senão o correr da luta 

Nada a fazer, senão esquecer o medo 

Abrir o peito à força, numa procura 

Fugir às armadilhas da mata escura 

 

Longe se vai sonhando demais 

Mas onde se chega assim? 

Vou descobrir o que me faz sentir 

Eu, caçador de mim 

  

https://orcid.org/0000-0003-2133-6091


 

 

RESUMO 

A presente tese investiga o Caricultura, experiência de Educação Popular e Ambiental 

desenvolvida há mais de duas décadas no Assentamento Barra do Leme, em 

Pentecoste (CE). Surgido a partir das crianças da comunidade, o Caricultura constitui 

um movimento cultural cuja prática pedagógica se baseia no diálogo horizontal, na 

valorização do ecossistema local e na construção de processos formativos autônomos 

e emancipatórios, aproximando-se de uma etnopedagogia libertária. A pesquisa parte 

de motivações pessoais e familiares enraizadas nas lutas históricas do sertão 

nordestino e adota estratégias etnográficas e autoetnográficas construídas ao longo 

de minha participação no movimento. Nesta investigação, compreendem-se os Povos 

do Sertão como coletivos resilientes, de ancestralidades indígenas, africanas e 

europeias, que ressignificam o semiárido por meio de uma convivência profunda com 

a terra, preservando saberes ancestrais marcados pela resistência e pela oralidade. 

Do mesmo modo, reconhece-se a Caatinga como ecossistema e território 

sociocultural onde populações sertanejas, indígenas, quilombolas e camponesas 

produzem modos de vida e estratégias de convivência, configurando um patrimônio 

que articula biodiversidade, memória e criação coletiva. Os resultados evidenciam a 

eficácia de uma educação horizontal e dialógica, que produz conhecimentos a partir 

das vivências e necessidades reais da comunidade; demonstram a autonomia e a 

autogestão do Assentamento Barra do Leme, que desenvolveu mecanismos 

tecnológicos próprios de resistência política e cultural; destacam o papel da Caatinga 

como método e currículo vivo, fomentando uma sensibilidade eco-relacional; e 

revelam o fortalecimento da identidade e da autoestima dos sujeitos, por meio de uma 

prática decolonial. Compreende-se, assim, o Caricultura como uma etnopedagogia 

libertária que integra arte, cultura e natureza para promover emancipação e 

transformação social no semiárido. Conclui-se apresentando uma sistematização 

metodológica com potencial de replicabilidade em outros contextos educativos. 

 

Palavras-Chave: Caricultura; educação libertária; educação ambiental; educação 

popular; etnopedagogia. 

  



 

 

RESUMEN 

Esta tesis investiga el Caricultura, una experiencia de Educación Popular y Ambiental 

desarrollada por más de dos décadas en el Asentamiento Barra do Leme, en 

Pentecoste (CE). Nacido a partir de las niñas y niños de la comunidad, el Caricultura 

constituye un movimiento cultural cuya práctica pedagógica se fundamenta en el 

diálogo horizontal, la valorización del ecosistema local y la construcción de procesos 

formativos autónomos y emancipadores, aproximándose a una etnopedagogía 

libertaria. La investigación parte de motivaciones personales y familiares enraizadas 

en las luchas históricas del sertão nordestino y adopta estrategias etnográficas y 

autoetnográficas construidas a lo largo de mi participación en el movimiento. En esta 

investigación, los Pueblos del Sertão son comprendidos como colectivos resilientes, 

de ascendencias indígenas, africanas y europeas, que resignifican el semiárido 

mediante una convivencia profunda con la tierra, preservando saberes ancestrales 

marcados por la resistencia y la oralidad. Asimismo, se reconoce la Caatinga como 

ecosistema y territorio sociocultural en el que poblaciones sertanejas, indígenas, 

quilombolas y campesinas producen modos de vida y estrategias de convivencia, 

configurando un patrimonio que articula biodiversidad, memoria y creación colectiva. 

Los resultados evidencian la eficacia de una educación horizontal y dialógica que 

produce conocimientos a partir de las vivencias y necesidades reales de la comunidad; 

demuestran la autonomía y autogestión del Asentamiento Barra do Leme, que 

desarrolló mecanismos tecnológicos propios de resistencia política y cultural; 

destacan el papel de la Caatinga como método y currículo vivo, fomentando una 

sensibilidad ecorelacional; y revelan el fortalecimiento de la identidad y la autoestima 

de los sujetos mediante una práctica decolonial. Así, el Caricultura se comprende 

como una etnopedagogía libertaria que integra arte, cultura y naturaleza para 

promover la emancipación y la transformación social en el semiárido. La tesis concluye 

presentando una sistematización metodológica con potencial de replicabilidad en otros 

contextos educativos. 

 

Palabras clave: Caricultura; educación libertaria; educación ambiental; educación 

popular; etnopedagogía. 



 

 

RÉSUMÉ 

Cette thèse examine le Caricultura, une expérience d’Éducation Populaire et 

Environnementale développée depuis plus de deux décennies dans l’Assentamento 

Barra do Leme, à Pentecoste (CE). Issu des enfants de la communauté, le Caricultura 

constitue un mouvement culturel dont la pratique pédagogique repose sur le dialogue 

horizontal, la valorisation de l’écosystème local et la construction de processus 

formatifs autonomes et émancipateurs, s’approchant d’une ethnopédagogie libertaire. 

La recherche part de motivations personnelles et familiales enracinées dans les luttes 

historiques du sertão nordestin et adopte des stratégies ethnographiques et 

autoethnographiques construites au long de ma participation au mouvement. Cette 

investigation comprend les Peuples du Sertão comme des collectifs résilients, 

d’ascendances autochtones, africaines et européennes, qui resignifient le semi-aride 

par une relation profonde avec la terre, préservant des savoirs ancestraux marqués 

par la résistance et l’oralité. De même, la Caatinga est reconnue comme un 

écosystème et un territoire socioculturel où des populations sertanejas, autochtones, 

quilombolas et paysannes produisent des modes de vie et des stratégies de 

coexistence, constituant un patrimoine qui articule biodiversité, mémoire et création 

collective. Les résultats soulignent l’efficacité d’une éducation horizontale et 

dialogique, qui produit des connaissances à partir des expériences vécues et des 

besoins réels de la communauté; démontrent l’autonomie et l’autogestion de 

l’Assentamento Barra do Leme, qui a développé ses propres mécanismes 

technologiques de résistance politique et culturelle; mettent en évidence le rôle de la 

Caatinga comme méthode et curriculum vivant, en favorisant une sensibilité éco-

relationnelle; et révèlent le renforcement de l’identité et de l’estime de soi des sujets 

par une pratique décoloniale. Ainsi, le Caricultura est compris comme une 

ethnopédagogie libertaire intégrant art, culture et nature pour promouvoir 

l’émancipation et la transformation sociale dans le semi-aride. La thèse se conclut par 

une systématisation méthodologique présentant un potentiel de réplication dans 

d’autres contextes éducatifs. 

 

Mots-clés: Caricultura; éducation libertaire; éducation environnementale; éducation 

populaire; ethnopédagogie. 

 



 

 

ABSTRACT 

This thesis investigates Caricultura, an experience in Popular and Environmental 

Education developed for more than two decades in the Barra do Leme Settlement, in 

Pentecoste (CE). Emerging from the children of the community, Caricultura constitutes 

a cultural movement whose pedagogical practice is based on horizontal dialogue, the 

appreciation of the local ecosystem, and the construction of autonomous and 

emancipatory formative processes, approaching a libertarian ethnopedagogy. The 

research stems from personal and family motivations rooted in the historical struggles 

of the northeastern hinterland and adopts ethnographic and autoethnographic 

strategies built throughout my participation in the movement. This investigation 

understands the Peoples of the Sertão as resilient collectives of Indigenous, African, 

and European ancestries, who resignify the semi-arid region through a deep 

relationship with the land, preserving ancestral knowledge marked by resistance and 

orality. Likewise, the Caatinga is recognized as both an ecosystem and a sociocultural 

territory where sertanejo, Indigenous, quilombola, and peasant populations produce 

ways of life and strategies of coexistence, forming a heritage that articulates 

biodiversity, memory, and collective creation. The results highlight the effectiveness of 

a horizontal and dialogical education that produces knowledge from the community’s 

lived experiences and real needs; demonstrate the autonomy and self-management of 

the Barra do Leme Settlement, which developed its own technological mechanisms of 

political and cultural resistance; emphasize the role of the Caatinga as method and 

living curriculum, fostering an eco-relational sensitivity; and reveal the strengthening of 

identity and self-esteem through a decolonial practice. Thus, Caricultura is understood 

as a libertarian ethnopedagogy that integrates art, culture, and nature to promote 

emancipation and social transformation in the semi-arid region. The thesis concludes 

by presenting a methodological systematization with potential for replication in other 

educational contexts. 

 

Keywords: Caricultura; libertarian education; environmental education; popular 

education; ethnopedagogy.



LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 – Inácio e os jovens em círculo de diálogo na comunidade .................... 234  

Figura 2 – Oficinas de pintura ................................................................................ 234  

Figura 3 – Crianças e a biblioteca da comunidade ................................................ 235  

Figura 4 – Momentos de descontração no assentamento ..................................... 235  

Figura 5 – Ensaio de peça teatral do Caricultura ................................................... 236  

Figura 6 – Apresentação de peça teatral do Caricultura na Escola Paulo Freire, 

comunidade vizinha ............................................................................... 236  

Figura 7 – Ensaio do Caricultura ............................................................................ 237  

Figura 8 – Ivania em um evento ............................................................................. 237  

Figura 9 – Inácio e Ivania em roda de cantigas com crianças ............................... 238  

Figura 10 – Caminhadas na mata .......................................................................... 238  

Figura 11 – Vivências na Caatinga ........................................................................ 239  

Figura 12 – Apresentação do Caricultura em Canindé .......................................... 240  

Figura 13 – Inácio apresentando o início das hortas aos jovens da escola da 

comunidade vizinha ............................................................................. 241  

Figura 14 – Famílias do assentamento no salão do Caricultura ............................ 242  

Figura 15 – Crianças durante a apresentação do Caricultura ................................ 242  

Figura 16 – Círculo de diálogos do Caricultura ...................................................... 243  

Figura 17 – Ensaios do Caricultura ........................................................................ 244  

Figura 18 – Inácio e Ivania durante a viagem de bicicleta ..................................... 244  

Figura 19 – Inácio e Ivania durante a viagem de bicicleta ..................................... 245  

Figura 20 – Oficinas de pintura .............................................................................. 245  

Figura 21 – Apresentação do Caricultura no Assentamento Barra do Leme ......... 246  

Figura 22 – Apresentação do Caricultura ............................................................... 247  

Figura 23 – Crianças e a colcha de retalhos do Terreiro Florido ............................ 247  

Figura 24 – Mural de fotografias do Caricultura ..................................................... 248  

Figura 25 – Apresentação cultural durante o Terreiro Florido ................................ 248  

Figura 26 – Inácio se apresentando no Terreiro Florido ......................................... 249  

Figura 27 – Inácio e seu irmão Bosco no açude do assentamento ....................... 249  

Figura 28 – Momento de descontração no assentamento ..................................... 250  

Figura 29 – Crianças no açude do Assentamento Barra do Leme......................... 250 



 

 

Figura 30 – Crianças no açude do Assentamento Barra do Leme .......................... 251 

Figura 31 – Ciranda durante o Terreiro Florido ....................................................... 251 

Figura 32 – Círculo de diálogos no assentamento .................................................. 252 

Figura 33 – Bioconstrução na área da agrofloresta ................................................. 252 

Figura 34 – Apresentação cultural de visitantes no assentamento .......................... 253 

Figura 35 – Encontro do Ciclovida .......................................................................... 253 

Figura 36 – Encontro do Caricultura na pandemia – Terreiro Florido ....................... 254 

Figura 37 – Defesa do TCC de Sandino na UNILAB .............................................. 255 

Figura 38 – Defesa do TCC de Sandino na UNILAB ............................................... 256 

Figura 39 – Crianças do Caricultura (2005) ............................................................ 257 

Figura 40 – Troca de sementes do Ciclovida ......................................................... 258 

Figura 41 – Inácio e Ivania na viagem do Ciclovida ............................................... 259 

Figura 42 – Crianças no assentamento .................................................................. 260 

Figura 43 – Crianças no assentamento .................................................................. 261 

Figura 44 – Ivania e sua mãe no assentamento ..................................................... 262 

Figura 45 – Inácio e Ivania partilhando as experiências da viagem ....................... 262 

Figura 46 – Gravação do documentário Imagine 2030 no Assentamento Barra do 

Leme ...................................................................................................... 263 

Figura 47 – Crianças no açude do assentamento ................................................... 264 

Figura 48 – Encontro com famílias do assentamento ............................................. 264 

Figura 49 – Encontro com famílias do assentamento .............................................. 265 

Figura 50 – Encontro com famílias do assentamento ............................................. 266 

Figura 51 – Cisterna do Ciclovida ............................................................................ 267 

Figura 52 – Famílias do Assentamento Barra do Leme ........................................... 268 

Figura 53 – Vivências na Caatinga ......................................................................... 269 

Figura 54 – Inácio tocando violão ............................................................................ 270 

Figura 55 – Viagens de bicicleta do Ciclovida ......................................................... 271 

Figura 56 – Margarida, Ivania, Inácio e Camilo ....................................................... 272 

Figura 57 – Momentos do Caricultura ...................................................................... 273 

Figura 58 – Crianças do Caricultura montadas em jumentos .................................. 274 

Figura 59 – Inácio .................................................................................................... 275 

Figura 60 – Ivania .................................................................................................... 276 

Figura 61 – Sandino montado a cavalo .................................................................... 277 

Figura 62 – Ivania e crianças do Caricultura ........................................................... 278 



 

 

 

 

Figura 63 – Ivania em diálogo com o Caricultura ..................................................... 279 

Figura 64 – Vivência na Caatinga ............................................................................ 280 

Figura 65 – Sandino ao lado de uma imburana ....................................................... 281 

Figura 66 – Caminhada na Caatinga ...................................................................... 282 

Figura 67 – Crianças do Caricultura brincando no açude ......................................... 283 

Figura 68 – Limpeza do lixo nos terreiros ................................................................. 284 

 

 

  



 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

CDD Classificação Decimal de Dewey  

CONEDU Congresso Nacional de Educação 

DNOCS Departamento Nacional de Obras Contra as Secas 

ESP/CE Escola de Saúde Pública do Ceará 

ESPLAR Centro de Pesquisa e Assessoria 

FETRAECE Federação dos Trabalhadores Rurais Agricultores e Agricultoras 

Familiares do Estado do Ceará 

IBGE Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

IFOCS Inspetoria Federal de Obras Contra as Secas 

MMA Ministério do Meio Ambiente 

MST Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

SDA Secretaria do Desenvolvimento Agrário 

SECULT Secretaria da Cultura do Estado do Ceará 

UFC Universidade Federal do Ceará 

UFPE Universidade Federal de Pernambuco 

UECE Universidade Estadual do Ceará 

 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

 

1         SEMEADURAS ........................................................................................ 20 

2          ETNOGRAFIA DE MIM ........................................................................... 38 

2.1       Educando em investigação ...................................................................... 38 

2.2       O meu encontro com o Sertão ................................................................. 41 

2.3       Germinei junto ao Caricultura ................................................................... 53 

2.4       Antropologia e Educação.......................................................................... 55 

2.5       Problemática da Investigação .................................................................. 58 

2.6       A luta pela Terra vem de muito tempo atrás ............................................ 59 

2.7       O que é o Caricultura? .............................................................................. 66 

2.8       O território da Barra do Leme ................................................................... 72 

2.9       Uma etnografia imersa na experiência ..................................................... 74 

2.10     A etnografia como perspectiva eco-relacional ......................................... 86 

2.11     Meu implicamento com o Caricultura ....................................................... 88 

2.12     Trajetória pessoal sendo investigada ....................................................... 92 

2.13     Reflexões sobre os Desafios Éticos da Pesquisa .................................... 96 

3          TERRITÓRIO DO CARICULTURA ......................................................... 99 

3.1       O Semiárido e a Caatinga: paisagem, história e resistência ................... 99 

3.2       A visão colonial e a gênese da ocupação .............................................. 104 

3.3       A construção de uma “gente brasileira” no Sertão ................................. 106 

3.4       Saberes locais e a perspectiva decolonial ............................................. 109 

3.5       Cultura e conhecimentos tradicionais da Caatinga ................................ 114 

3.6       A Caatinga como espaço de vida e biodiversidade ............................... 117 

3.7       A cultura sertaneja: convivência com a Caatinga .................................. 122 

3.8       A Caatinga como Território ..................................................................... 134 

3.9       O Território e o Caricultura ..................................................................... 135 

3.10     Histórico da luta pela Terra e a Barra do Leme ..................................... 143 

3.11     O Caricultura e o Teatro do Oprimido .................................................... 146 

4          DISCUSSÕES PRÁXICAS E ECO-RELACIONAIS ............................. 150 

4.1      O Caricultura  em  relação  ao  Paulo  Freire,  Carlos  Brandão  e  João 
Figueiredo .............................................................................................. 150 

4.2       Breve trajetória de vida da Ivânia e do Inácio ........................................ 160 

5          EXPERIÊNCIAS DO CARICULTURA .................................................. 164 

5.1       Círculo de Cantigas na Caatinga ............................................................ 164 



 

 

5.2      A Virada de Catirina ................................................................................. 170 

5.3      Rebolar no Mato......................................................................................174 

5.4      Ponto de Cultura Cantos da Mata ........................................................... 179 

5.5      As Sementes e a Agrofloresta ................................................................. 183 

5.6      Vivências na Mata....................................................................................189 

5.7      Festival de Cores da Caatinga ................................................................ 194 

5.8      Oficinas de Cordel...................................................................................199 

5.9      Olha o tamanho desse açude!.................................................................203 

5.10     A colcha de retalhos do Terreiro Florido.................................................207 

6         COLHEITAS ........................................................................................... 213 

           REFERÊNCIAS ...................................................................................... 219 

           APÊNDICE A – REGISTROS FOTOGRÁFICOS .................................. 234 

 

  



20 

 

1 SEMEADURAS 

Eu defendo valores e os valores estabelecem hierarquias. 
Agora só que eu acho que a hierarquia que está aí montada 

e estabelecendo princípios para nós, está precisando de mudar 
 

Paulo Freire 
 
 

Esta tese de doutorado apresenta uma investigação implicada sobre as 

experiências educativas do Caricultura, um movimento cultural com uma 

etnopedagogia libertária, desenvolvido há mais de duas décadas no Assentamento 

Barra do Leme, localizado no município de Pentecoste, Ceará. Essa experiência 

singular combina elementos da educação popular e da educação ambiental, 

promovendo um processo de aprendizagem fundamentado no diálogo horizontal e na 

valorização do ecossistema local. Neste cenário, o Caricultura emerge como uma 

resposta criativa e emancipadora aos desafios históricos e ambientais do semiárido 

brasileiro, articulando etnopedagogias libertárias que integram ferramentas artísticas, 

reflexões políticas e uma ética eco-relacional. 

Inserido no cotidiano da comunidade local, o movimento, nomeado pelas 

crianças da comunidade, tem como base metodológica o envolvimento ativo dos 

participantes em atividades que conectam os saberes tradicionais às demandas 

contemporâneas por justiça social e sustentabilidade. Compreender o Caricultura 

requer uma abordagem que vá além da análise estritamente educativa, abrangendo 

também as dinâmicas sociais, culturais e ambientais que permeiam essa experiência. 

Nesse sentido, esta pesquisa propõe-se a analisar de que modo essa prática 

educativa contribui para a formação crítica da juventude local e para o fortalecimento 

de valores ecológicos e sociais. 

Ao aprofundar-se nesse universo, a investigação assume relevância tanto 

no campo da antropologia quanto no da educação, ao propor um olhar aprofundado 

sobre como as práticas culturais e educativas podem atuar como catalisadoras de 

transformações sociais em regiões periféricas. No caso do semiárido brasileiro, 

marcado por uma história de exclusão e resistência, o Caricultura apresenta-se como 

um exemplo concreto de como iniciativas locais podem desafiar estruturas 

hegemônicas e propor soluções contextualizadas para problemas de escala global. 



21 

 

Do ponto de vista pedagógico, o Caricultura dialoga diretamente com os 

princípios freireanos, ao valorizar os saberes dos sujeitos e promover uma pedagogia 

participativa e contextualizada. Sua ética eco-relacional, que incorpora a 

sustentabilidade como eixo estruturante, contribui também para ampliar os horizontes 

da educação ambiental, ao enfatizar a interconexão entre seres humanos e natureza 

como base para a convivência harmônica e o desenvolvimento local. 

O objetivo geral desta pesquisa é compreender como o Caricultura contribui 

para a formação crítica da juventude local e para a promoção de uma ética eco-

relacional no Assentamento Barra do Leme. Além disso, busca-se analisar o papel 

dessa experiência como uma prática pedagógica decolonial capaz de fortalecer as 

identidades culturais e propor soluções sustentáveis para os desafios do semiárido. 

Para alcançar o objetivo geral desta investigação, foram redefinidos os 

objetivos específicos que orientam a coleta e análise dos dados: 

Descrever as características e os fundamentos pedagógicos das práticas 

culturais promovidas pelo Caricultura; 

Investigar de que modo o Caricultura incorpora os princípios da educação 

libertária e da educação popular; 

Analisar as metodologias utilizadas pelo Caricultura para promover a 

educação ambiental e a ética eco-relacional; 

Avaliar os impactos do Caricultura na formação crítica da juventude local e 

na sustentabilidade do assentamento. 

Primeiramente, busca-se compreender como a prática educativa do 

movimento Caricultura contribui para a formação de sujeitos atuantes, com 

perspectivas decoloniais e afinadas com as demandas contemporâneas de justiça 

social. Trata-se de uma etnopedagogia que, ao valorizar os saberes populares, os 

vínculos territoriais e os processos de construção coletiva do conhecimento, atua 

diretamente na formação de uma consciência crítica voltada à transformação da 

realidade. 

Essa proposta aproxima-se dos fundamentos da pedagogia libertária, 

entendida como uma corrente educativa que se opõe a toda forma de dominação e 

hierarquia, buscando fomentar a autonomia, a autogestão e a liberdade dos sujeitos 



22 

 

no processo de aprendizagem. Tal perspectiva anarquista e ética, defendida por 

Suissa (2006), encontra ressonância na atuação do Caricultura, cujos integrantes 

assumem, em certa medida, o papel de intelectuais orgânicos (Gramsci, 1978). Isso 

ocorre na medida em que articulam sua prática artística e educativa à reflexão crítica 

sobre a realidade social e ambiental do assentamento. Entretanto, essa organicidade 

não se vincula à lógica partidária ou à hegemonia de classe, mas à ética libertária da 

autogestão e da liberdade, conforme os princípios da pedagogia anarquista (Suissa, 

2006). 

Nesta tese, a categoria "decolonial" é compreendida não apenas como uma 

chave teórica oriunda dos debates latino-americanos e caribenhos contemporâneos, 

mas como um conceito em permanente reelaboração situada, construído nas 

intersecções entre o campo acadêmico e os saberes populares, territoriais e 

camponeses que atravessam esta investigação. Essa perspectiva emerge 

especialmente do diálogo com a trajetória intelectual de João Figueiredo, orientador 

desta pesquisa, cuja produção ao longo das últimas décadas tem contribuído de forma 

singular para articular epistemologias críticas com as experiências formativas no 

sertão nordestino. Em seus estudos sobre educação ambiental dialógica e cultura 

sertaneja, Figueiredo evidencia a aliança entre a Educação Popular e a Educação 

Decolonial, compreendendo ambas como práticas insurgentes que se materializam 

em pedagogias comprometidas com a valorização dos modos de vida locais, a crítica 

ao epistemicídio e a construção de uma educação enraizada nos territórios do 

semiárido. 

Essa leitura dialógica e territorializada da decolonialidade se alinha ao 

pensamento de Catherine Walsh (2009), que compreende a decolonialidade como um 

projeto ético, epistêmico e político de reexistência, que parte dos saberes 

subalternizados para construir alternativas ao modelo civilizatório colonial/moderno. 

Para Walsh, não se trata apenas de pensar “a partir do Sul”, mas de habitar o Sul 

como espaço insurgente, onde os sujeitos constroem outras possibilidades de vida, 

conhecimento e futuro. Em consonância com esta compreensão, Frantz Fanon (2008) 

já havia apontado a urgência de descolonizar não apenas os territórios, mas também 

as subjetividades e os referenciais do pensamento, denunciando o colonialismo como 

violência ontológica e epistêmica que fere a dignidade humana e desfigura a cultura 

dos povos colonizados. 



23 

 

A compreensão da colonialidade constitui um ponto de partida fundamental 

para esta tese. Conforme elaboram Anibal Quijano (2005) e Grada Kilomba (2019), a 

colonialidade diz respeito à permanência das estruturas de poder, saber e ser que 

seguem operando mesmo após o fim formal do colonialismo. Essa dinâmica aparece 

não apenas como matriz de dominação, mas como um mecanismo que se infiltra na 

linguagem, definindo possibilidades de existência. A provocação de Kilomba, “O que 

significa não existir na sua língua?”, evidencia que a opressão colonial age também 

por meio dos códigos linguísticos, apagando sujeitos e mundos possíveis através de 

escolhas normativas e políticas que hierarquizam modos de nomear e narrar. Dessa 

forma, o controle colonial não é feito por um agente, mas pelo próprio sistema 

moderno/colonial que regula verdades, valores, identidades e legitimidades. 

É precisamente diante desse cenário que emerge a decolonialidade, 

apresentada como um contraponto teórico e uma escolha política de enfrentamento 

às epistemologias hegemônicas, em especial a tradição acadêmica norte-americana, 

cuja tendência à universalização de categorias analíticas reforça a lógica colonial do 

conhecimento. A decolonialidade, conforme formulada por autores como Walter 

Mignolo e Catherine Walsh (2018), busca tensionar essas estruturas a partir de dentro. 

Situa-se no espaço da escola, dos programas de pós-graduação e dos processos de 

formação institucionalizados, desafiando-os ao reinscrever outras matrizes de sentido. 

Mais do que um esforço intelectual de desconstrução, trata-se de uma prática 

epistêmica crítica que questiona os fundamentos civilizatórios da modernidade 

colonial e recoloca o pensamento desde territórios subalternizados. Como destaca 

Walsh (2009), a decolonialidade constitui um projeto ético, político e epistêmico de 

reexistência, ancorado nos saberes produzidos pelas lutas coletivas, pelas práticas 

insurgentes e pelos corpos que resistem. Nesse cruzamento, evidencia-se que a 

crítica à colonialidade da linguagem se articula diretamente com a necessidade de 

construir outros modos de pensar, existir e narrar o mundo. 

Por sua vez, a descolonialidade assume uma inflexão distinta. Embora em 

diálogo com o campo decolonial, refere-se à ação concreta de desfazer estruturas 

coloniais, convocando práticas comunitárias e processos cotidianos de transformação 

social. O prefixo “des” indica esse caráter operativo e prático. Julieta Paredes (2020), 

referência do Feminismo Comunitário, recusa o uso do termo decolonial por 

considerá-lo excessivamente acadêmico e, em certos contextos, capturado por 



24 

 

instituições hegemônicas. Para a autora, há distinção substantiva entre teorizar contra 

o colonial e praticar a descolonização nos territórios, nos movimentos e na vida 

comunitária. Assim, para Julieta a descolonialidade não se limita à crítica, ela se 

enraíza nos conflitos concretos, na disputa pela vida e na reconstrução das relações 

comunitárias rompidas pelo sistema colonial. 

Contudo, é com a noção de contracolonialidade, desenvolvida por Antônio 

Bispo dos Santos (2023), o Nêgo Bispo, que o debate adquire inflexão decisiva nesta 

pesquisa. Bispo propõe compreender a contracolonialidade como o conjunto de 

práticas, tecnologias sociais, cosmologias e modos de vida que não foram 

colonizados, não por escaparem voluntariamente, mas porque resistiram e 

sobreviveram à tentativa de aniquilação. Ao contrário da descolonialidade, a 

contracolonialidade não se define pela negação do colonial, mas pela afirmação de 

existências que persistem fora da lógica moderno-colonial. Ela se realiza nos terreiros, 

quilombos, assentamentos, práticas agroecológicas, artes, festas, territórios coletivos 

e conhecimentos ancestrais que sustentam o cotidiano de povos e comunidades 

tradicionais. 

Ao deslocar o foco da teoria para a vida vivida, Nêgo Bispo contribui para 

ressignificar o território da Caatinga como espaço de abundância, tecnologia e 

sabedoria e não como deserto, carência ou escassez, conforme as narrativas 

coloniais reiteram. Articula-se, assim, a crítica da colonialidade da linguagem com a 

construção de práticas e epistemologias que emergem dos territórios vivos, afirmando 

a potência dos modos de existir que resistem e se reinventam fora da ordem colonial. 

Essa perspectiva se aproxima do conceito de Amefricanidade, formulado 

por Lélia Gonzalez (1988), que convoca a compreender a América Latina a partir das 

contribuições históricas, culturais e filosóficas de populações indígenas e afro-

diaspóricas. Ao problematizar a narrativa homogênea de “América Latina”, Gonzalez 

propõe pensar a formação do continente como um processo amefricano, marcado por 

resistências, traduções culturais e pedagogias ancestrais. Esse marco conceitual 

amplia a leitura do semiárido, deslocando-o da posição de periferia da modernidade e 

reconhecendo-o como centro produtor de epistemologias próprias, alinhado às 

dinâmicas de contracolonialidade e às práticas de reexistência que emergem dos 

territórios vivos. 



25 

 

Nesse contexto, essa proposta também dialoga com os fundamentos 

lançados por Orlando Fals Borda, ao propor um conhecimento comprometido com os 

sujeitos populares e com os processos de transformação social desde a realidade 

vivida pelos oprimidos. Como o autor defendia, a ciência deve servir para a libertação, 

e não para a manutenção da ordem estabelecida (Borda, 1985). Esse princípio é 

visivelmente incorporado pelo Caricultura, que assume a produção coletiva do 

conhecimento como um gesto político-etnopedagógico enraizado no cotidiano da vida 

camponesa. 

Do mesmo modo, as ideias de José Martí e Simón Rodríguez, pensadores 

latino-americanos do século XIX, que já anunciavam a urgência de uma educação 

própria, forjada nas realidades de nossos povos, permanecem vivas no horizonte 

desta investigação. O primeiro pensador advertia que “ser culto é o único modo de ser 

livre”, mas que essa cultura deveria nascer das entranhas da América Latina, e não 

das imposições do Norte. Já Rodríguez, por sua vez, propunha “inventar ou errar”, 

convocando uma pedagogia criadora, insurgente e popular, fundamentos que 

ressoam fortemente nas práticas educativas do Caricultura. 

Em diálogo com essas referências, e com base em Stuart Hall (2006), esta 

tese assume que a decolonialidade não é uma essência fixa ou um conjunto de 

princípios acabados, mas sim uma posição estratégica, histórica e culturalmente 

situada, em disputa permanente com os discursos hegemônicos. Como afirma Hall, 

“a identidade é produzida, construída no interior da representação, não fora dela” 

(Hall, 2006, p. 11), o que reforça a compreensão de que a decolonialidade, tal como 

mobilizada aqui, é menos uma teoria universalizante e mais uma prática crítica 

insurgente, forjada nos territórios e saberes do campo, e sustentada por experiências 

que recusam o colonialismo como destino. 

Nesse horizonte, a pedagogia decolonial, entendida como prática crítica 

insurgente, forjada nos territórios e saberes do campo, converge com os princípios da 

pedagogia libertária, ao propor uma ruptura com os modelos autoritários, hierárquicos 

e coloniais de produção do conhecimento. Ambas as perspectivas compartilham o 

compromisso com a autonomia dos sujeitos, com a escuta ativa das epistemologias 

silenciadas e com a construção de formas educativas enraizadas nas realidades 

locais.  



26 

 

É nesse cruzamento que emerge a força política do Caricultura, enquanto 

experiência educativa que não apenas recusa o colonialismo como destino, mas 

também organiza sua prática a partir de valores libertários, afirmando a 

horizontalidade, a cooperação e o diálogo como fundamentos formativos. Desse 

modo, ao articular a categoria “libertária” como expressão dos princípios organizativos 

do Caricultura, bem como, a decolonialidade como posição estratégica frente às 

hegemonias epistêmicas, esta tese propõe uma leitura que entrelaça ambas como 

dimensões complementares de uma pedagogia situada, contracolonial e 

emancipadora. 

Importa ressaltar, nesse contexto, que, dentro da própria experiência 

política do Caricultura, a categoria “libertária” é utilizada por seus integrantes como 

expressão de seus princípios organizativos e formativos. Essa autodefinição não é 

meramente adjetiva, mas carrega implicações pedagógicas profundas, pautadas pela 

horizontalidade nas relações, pela construção coletiva do saber e pela recusa às 

práticas autoritárias de ensino. Por isso, trago aqui a ideia da etnopedagogia libertária 

como categoria analítica, capaz de caracterizar e interpretar essa experiência 

educativa situada no campo brasileiro, ancorada na valorização da autonomia, da 

cultura popular e dos saberes locais. 

Nesse sentido, a etnopedagogia libertária propõe uma educação baseada 

na liberdade responsável, na cooperação, na horizontalidade das relações e no 

respeito à singularidade dos aprendizes. Sua afinidade com a pedagogia de Paulo 

Freire é evidente, especialmente na valorização do diálogo, na crítica à educação 

bancária e na defesa da educação como prática de liberdade. Como destaca Freire 

(1987 p.41) “ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho: os homens se 

libertam em comunhão”. Essa visão de educação compartilhada e emancipada está 

no cerne tanto do pensamento libertário quanto das práticas vivenciadas no 

Caricultura. 

Essa análise é profundamente atravessada por minha própria trajetória 

enquanto pesquisador, educando e educador, que se constitui como uma das 

expressões mais significativas desta investigação. A vivência no Caricultura, ao 

mesmo tempo que amplia minha formação acadêmica, revela também o impacto 

coletivo do movimento, evidenciando o entrelaçamento entre experiência pessoal e 

processo histórico. Essa imbricação entre formação individual e prática 



27 

 

transformadora encontra ressonância na leitura que Carlos Brandão (2005) faz da 

pedagogia freireana, ao associá-la à luta de classes e à necessidade de superar a 

ordem social vigente por meio da ação educativa. Para o autor, a educação deve ser 

compreendida como mediação entre a consciência crítica e a ação política 

transformadora, ideia compatível com os princípios da pedagogia libertária. 

Complementarmente, Carlos Alberto Torres (1995), por sua vez, defende 

que uma pedagogia verdadeiramente emancipadora precisa estar ancorada em um 

projeto político contra-hegemônico, que enfrente as estruturas de opressão e promova 

uma cidadania ativa e transformadora. Sua análise aproxima-se da etnopedagogia 

libertária ao criticar os modelos hierárquicos de ensino e propor uma educação 

baseada na participação, na autonomia e no diálogo horizontal, pilares também 

presentes na experiência do Caricultura. 

De maneira convergente, Vera Maria Candau (2008) contribui com essa 

discussão ao enfatizar o papel da educação nos processos de formação ética, política 

e cultural, especialmente quando articulada com os direitos humanos e o 

reconhecimento da diversidade. Embora sua abordagem não seja explicitamente 

anarquista, ela compartilha com a etnopedagogia libertária a defesa de práticas 

educativas centradas na escuta, na corresponsabilidade e na negação da lógica 

autoritária que ainda permeia muitas instituições escolares. 

Dessa forma, ao ser analisado à luz da etnopedagogia libertária e do 

pensamento de Paulo Freire, o Caricultura se evidencia como uma prática educativa 

que não apenas forma sujeitos críticos, mas também desafia a lógica do poder 

instituído e da homogeneização dos saberes, construindo um caminho educativo 

sustentado pela liberdade, pelo diálogo e pelo compromisso com a transformação 

social. 

O segundo objetivo desta tese é descrever as características e os 

fundamentos do território do Assentamento Barra do Leme enquanto campo cultural 

e espaço de resistência. Essa descrição compreende não apenas os aspectos 

históricos e políticos que contribuíram para a organização comunitária e a 

consolidação da etnopedagogia do Caricultura, mas também o reconhecimento das 

eco-relações que moldam a cultura local, integrando práticas de convivência com o 

semiárido, saberes tradicionais e espiritualidades enraizadas na Caatinga. O 

assentamento, nesse sentido, é entendido como um território simbólico e pedagógico, 



28 

 

onde o modo de vida camponês se articula à luta pela terra, à agroecologia e à 

preservação dos bens comuns, compondo uma paisagem viva de resistências e 

saberes compartilhados. 

A continuidade a essa perspectiva territorial e simbólica, a Caatinga é 

compreendida não apenas como um bioma, mas como um espaço de vida e 

aprendizado, cujas dinâmicas ecológicas e simbólicas informam diretamente os 

modos de viver, cultivar, resistir e educar no assentamento. Composta por espécies 

vegetais e animais altamente adaptadas às condições de escassez hídrica, a Caatinga 

expressa uma resiliência ecológica singular, que se entrelaça aos conhecimentos 

populares transmitidos entre gerações. A carnaúba, a jandaíra, o mandacaru, o xique-

xique e tantas outras espécies nativas não são apenas recursos naturais, são também 

entidades simbólicas e pedagógicas, que ensinam sobre resistência, adaptação e 

interdependência. Como espaço de produção de alimentos, de cura, de espiritualidade 

e de memória, a Caatinga transforma-se, no interior do Caricultura, em um currículo 

vivo, um campo educativo onde se articulam ecologia, cultura e política em práticas 

formativas situadas. 

O Assentamento Barra do Leme, portanto, não é apenas uma base 

territorial da reforma agrária, mas um território do saber, conforme propõe Carlos 

Rodrigues Brandão (2006), onde os conhecimentos brotam da experiência, da terra, 

do corpo e da memória coletiva. A cultura sertaneja que ali se afirma, com seus 

calendários ecológicos, oralidades, religiosidades e tecnologias sociais, revela a 

potência simbólica e formativa dos chamados “Povos do Sertão”. Esses sujeitos 

históricos constroem e habitam um território cultural e epistêmico próprio, em que o 

projeto Caricultura atua como uma prática etnopedagogia de resistência, reinventando 

o semiárido como lugar de criação, dignidade e esperança. Dessa forma, a descrição 

do território ultrapassa a dimensão física e torna-se um exercício de leitura sensível 

das relações que sustentam uma pedagogia popular e ambiental profundamente 

vinculada à biodiversidade, à justiça climática e à autonomia dos povos da Caatinga. 

Com base nessas compreensões territoriais e pedagógicas, o terceiro 

objetivo desta tese consiste em analisar as interseções entre educação populare 

educação ambiental, explorando como essas vertentes dialogam com os principais 

pensamentos teóricos que embasam a prática educativa do Caricultura. Essa análise 

busca evidenciar como a integração entre teoria e prática contribui para a construção 



29 

 

de uma pedagogia territorializada e libertadora. No contexto do Caricultura, a prática 

educativa emerge da realidade concreta dos sujeitos do Assentamento Barra do 

Leme, articulando saberes tradicionais, experiências de vida e reflexões críticas que 

fortalecem o protagonismo comunitário e a formação de consciências ecológicas e 

sociais. 

Inspirado na Pedagogia do Oprimido e da Esperança de Paulo Freire (197, 

2011), o Caricultura constrói sua proposta formativa a partir do diálogo, da escuta e 

da práxis, compreendendo a educação como um processo de leitura e transformação 

do mundo. Esse entendimento é reforçado por Carlos Rodrigues Brandão (1983, 

2005), que defende a educação popular como um processo construído com o povo, 

baseado em sua experiência e nos saberes comunitários. Na perspectiva eco-

relacional de Figueiredo (2007), essa educação também se compromete com a 

sustentabilidade e com o fortalecimento dos vínculos entre ser humano, natureza e 

território. Ao integrar essas abordagens, o Caricultura se apresenta como uma eco-

práxis que se contrapõe às lógicas coloniais de conhecimento e propõe uma formação 

integral e libertária. 

A análise das interseções entre essas vertentes educativas permite 

reconhecer o Caricultura como uma experiência pedagógica inovadora e 

transformadora. Sua proposta desafia a fragmentação dos saberes e valoriza a 

integralidade da formação humana, reconhecendo os sujeitos do campo como 

portadores de saberes, memórias e sonhos. O Caricultura integra arte, agroecologia, 

espiritualidade, oralidade e território em uma proposta educativa que ressignifica o 

semiárido não como um lugar de escassez, mas como um espaço de potência, mérito 

cultural e produção de conhecimento. 

Nesse sentido, a etnopedagogia constitui-se como um campo 

epistemológico que dialoga diretamente com a noção de tecnologia enquanto prática 

social, ao reconhecer os saberes, fazeres e processos formativos produzidos 

coletivamente nos territórios populares como formas legítimas de inovação. Conforme 

argumenta Renato Dagnino (2014), a tecnologia não pode ser compreendida como 

um artefato neutro ou exclusivamente técnico, mas como uma construção social 

situada, forjada nas relações históricas, culturais e políticas dos grupos que a 

produzem. Nessa perspectiva, a etnopedagogia, ao valorizar os conhecimentos 

tradicionais, as experiências comunitárias e os processos educativos enraizados no 



30 

 

cotidiano, aproxima-se do conceito de tecnologia social, na medida em que ambos se 

orientam pela participação coletiva, pela autonomia dos sujeitos e pela transformação 

da realidade vivida. Assim, as práticas educativas desenvolvidas em contextos 

populares, como aquelas observadas no âmbito do Caricultura, podem ser 

compreendidas como tecnologias sociais inovadoras, uma vez que articulam criação 

simbólica, organização coletiva e produção de sentidos voltados à emancipação 

social. 

Por fim, o quarto objetivo é apresentar as práticas culturais promovidas pelo 

Caricultura no cotidiano da comunidade assentada. Busca-se compreender como tais 

práticas se constituem em instrumentos de resistência simbólica e material diante das 

pressões homogeneizantes da globalização e dos desafios estruturais do território, 

evidenciando a força cultural e pedagógica desse movimento. As expressões 

artísticas, como o cordel, o teatro, a poesia, as celebrações comunitárias e a 

agroecologia, não apenas reatualizam tradições, mas também se configuram como 

dispositivos de formação e empoderamento coletivo, possibilitando a reinvenção de 

sentidos e a afirmação de identidades sertanejas. 

A fim de dar conta desses objetivos, a estrutura deste trabalho foi planejada 

para articular teoria e prática, oferecendo uma análise abrangente da experiência do 

Caricultura. No primeiro bloco, será apresentada uma reflexão autoetnográfica, que 

explora meu engajamento na experiência e sua contribuição para minha formação 

pessoal, profissional e acadêmica. Essa reflexão destaca não apenas os impactos do 

Caricultura em minha trajetória, mas também oferece uma perspectiva singular sobre 

como o envolvimento pessoal com o projeto influencia a própria pesquisa. Aqui, já 

apresento como afirmativa essa imbricação como o principal resultado desta 

investigação. A autoetnografia será complementada por análises das interações 

sociais e políticas, bem como dos processos de aprendizagem vivenciados ao longo 

dos anos de convívio e imersão na experiência. 

No segundo bloco, será feito o mapeamento do território e da cultura em 

que o Caricultura se desenvolve, destacando algumas das especificidades sociais, 

históricas e ambientais do Assentamento Barra do Leme e da região semiárida. Esse 

capítulo incluirá uma análise da ocupação histórica do semiárido, das relações com a 

Caatinga e dos desafios enfrentados pelas comunidades assentadas. Serão 

apresentados elementos que conectam a identidade local dos povos do sertão às 



31 

 

práticas de resistência e à luta por autonomia, com base na trajetória das lutas 

camponesas e na organização coletiva da comunidade. 

O terceiro será dedicado à discussão dos fundamentos teóricos que 

sustentam a prática pedagógica do Caricultura, com destaque para as contribuições 

de Paulo Freire, Carlos Rodrigues Brandão e João Figueiredo. Esse capítulo abordará 

o diálogo entre a educação crítica e as demandas do semiárido, explorando como os 

conceitos decoloniais e a perspectiva eco-relacional se articulam em um modelo 

pedagógico inovador. Também será ressaltada a relevância da interdisciplinaridade, 

conectando arte, ciência e tradições locais como elementos essenciais do Caricultura.  

Esse bloco, portanto, incluirá recortes etnográficos da experiência, 

sistematizando as práticas do movimento e discutindo seus impactos na juventude 

local e na comunidade. Serão apresentadas análises das dinâmicas de grupo, 

buscando compreender como as atividades promovem a formação crítica, a 

sensibilização ecológica e o fortalecimento da identidade cultural. Também serão 

discutidos os desafios e as potencialidades dessa prática educativa no contexto atual. 

Por fim, a conclusão desta tese é compreendida como uma colheita 

metafórica, momento em que, ao recolher os frutos do caminho percorrido, também 

se selecionam novas sementes. A partir dessa colheita, traçam-se caminhos para a 

replicabilidade da experiência, por meio da proposição de uma metodologia 

estruturada sob a forma de uma unidade didática, com o propósito de inspirar outras 

comunidades e projetos educativos. Esse percurso analítico e reflexivo busca não 

apenas compreender, mas também valorizar e amplificar a contribuição do Caricultura 

para a construção de um semiárido mais justo, sustentável e culturalmente enraizado. 

As principais referências utilizadas nesta investigação incluem autores que 

oferecem fundamentos teóricos para as abordagens da educação popular, ambiental 

e decolonial. Paulo Freire constitui o alicerce conceitual desta tese, especialmente 

com suas obras Pedagogia do oprimido e Educação como prática da liberdade (Freire, 

2021, 2001), ao propor uma prática educativa libertadora, dialógica e participativa. 

Suas reflexões contribuem de forma decisiva para a compreensão do Caricultura 

como uma experiência pedagógica fundamentada na escuta, na valorização da 

experiência e na construção coletiva do conhecimento.  



32 

 

Carlos Rodrigues Brandão, por meio das obras O que é educação popular? 

e Identidade e etnia: construção da pessoa e resistência (Brandão , 1981, 2006), 

enfatiza a importância de uma educação ancorada na realidade local e nas culturas 

dos povos do campo. Seu trabalho complementa a pedagogia freireana ao propor uma 

visão integral das relações entre cultura, território e resistência.  

Edgar Morin, em Os sete saberes necessários à educação do futuro (Morin, 

2000), oferece uma perspectiva da complexidade e da interdependência dos saberes, 

destacando a necessidade de uma educação ecológica e integrada. Sua abordagem 

dialoga com a ética eco-relacional presente no Caricultura, interpretada neste trabalho 

a partir do pensamento de Figueiredo (2007). 

João Figueiredo, na obra Educação ambiental dialógica: as contribuições 

de Paulo Freire e a cultura sertaneja nordestina (Figueiredo, 2007), articula elementos 

ambientais e culturais que fundamentam a pedagogia do Caricultura, contribuindo 

para a consolidação de uma prática educativa territorializada e sensível aos desafios 

do semiárido. 

Aníbal Quijano e Catherine Walsh aportam, respectivamente, os conceitos 

de “colonialidade do poder” e “interculturalidade crítica” (Quijano, 2005; Walsh, 2009), 

fundamentais para a compreensão do Caricultura como uma proposta de resistência 

aos modelos educativos coloniais. Tais conceitos fortalecem o reconhecimento do 

protagonismo das comunidades na construção de práticas educativas 

emancipadoras. Já Clifford Geertz, em A interpretação das culturas (Geertz, 1989), 

fornece subsídios metodológicos essenciais para o trabalho etnográfico desenvolvido 

nesta pesquisa, permitindo a análise das camadas simbólicas, sociais e culturais que 

estruturam o Caricultura como campo educativo e cultural. 

Além desse referencial teórico internacional e nacional, esta tese dialoga 

com estudos anteriores de minha autoria, nos quais busquei articular teoria e prática 

a partir de vivências em contextos rurais e semiáridos. Em minha monografia Ecologia 

da Caatinga: ecologia das relações ambientais, sociais e subjetivas no Sertão 

(Pereira, 2011), investiguei as dimensões simbólicas e ecológicas das relações 

comunitárias com o território.  

Posteriormente, em Nossa mata e a abelha jandaíra (Pereira, 2015), 

destaquei o papel dos saberes tradicionais na preservação da biodiversidade e da 



33 

 

cultura sertaneja no Assentamento Barra do Leme. Já na dissertação de mestrado O 

Cajueiro do Saber: educação, luta pela terra e espiritualidade no Campo Experimental 

do Território da Libertação, Almofala – Itarema – CE (Pereira, 2019), aprofundei a 

relação entre espiritualidade, educação popular e processos de resistência 

camponesa. Essas investigações contribuem para evidenciar como iniciativas 

educativas de base comunitária, como o Caricultura, promovem a justiça social, a 

sustentabilidade e o fortalecimento dos territórios no semiárido nordestino. 

Complementarmente, esta investigação dialoga com uma ampla produção 

científica que fortalece e legitima os debates em torno do sentido afetivo dos lugares, 

da Educação do Campo, da pedagogia territorializada e das práticas formativas 

enraizadas no semiárido. A produção de pesquisadoras como Zulmira Áurea Cruz 

Bomfim (2023), com seus estudos sobre afetividade e cartografias subjetivas da 

cidade, amplia o entendimento sobre os vínculos entre território, pertencimento e 

processos formativos. Celecina de Maria Veras Sales (2003), por sua vez, contribui 

com uma leitura sensível sobre a juventude nos assentamentos e sua participação 

política e cultural, oferecendo subsídios importantes para compreender o 

protagonismo juvenil no Caricultura. A trajetória acadêmica de Sandra Maria Gadelha 

de Carvalho (2006), ao refletir sobre o PRONERA como política pública em 

construção, lança luz sobre os desafios e conquistas da educação no campo, 

especialmente em contextos de assentamentos rurais. Por fim, à Lia Pinheiro 

Barbosa, pela sua trajetória intelectual e em seus estudos realizados em parceria com 

Rosset, Val e Soto (2025), ao discutirem o Diálogo de Saberes e a Pedagogia do 

Território, oferecem fundamentos essenciais para compreender o Caricultura como 

prática etnopedagogia agroecológica e movimento de resistência.  

Para os autores, o Diálogo de Saberes constitui uma prática educativa e 

política que molda sujeitos histórico-políticos e impulsiona projetos emancipatórios, 

articulando-se à Pedagogia do Território, que toma o território como mediador de 

sentidos, saberes e lutas por autonomia (Barbosa; Rosset; Val; Soto, 2025). Nesse 

sentido, o Caricultura pode ser entendido como expressão concreta dessa pedagogia, 

na medida em que mobiliza saberes populares e ecológicos em processos de 

formação e resistência cultural enraizados no território. 

Essas pesquisadoras foram convidadas a compor as bancas avaliadora de 

qualificação desta tese justamente por suas trajetórias estarem diretamente 



34 

 

relacionadas aos temas aqui abordados, o que potencializa um diálogo qualificado 

entre a produção científica e a experiência analisada. O diálogo com essa produção 

acadêmica, especialmente com as professoras que compõem a banca, enriquece a 

análise e contribui para consolidar uma abordagem crítica, interdisciplinar e 

comprometida com a transformação social e a justiça socioambiental no sertão 

brasileiro. No entanto, a Professora Drª Lia Pinheiro Barbosa não pôde integrar a 

banca de defesa final devido ao fato de estar em trabalho de campo na Tailândia, 

desenvolvendo atividades de investigação vinculadas ao seu estágio pós-doutoral, o 

que inviabilizou sua participação nesta etapa conclusiva. 

A participação do Prof. Dr. Leandro de Proença Lopes na banca de defesa 

final reforça a interlocução teórica desta tese com reflexões críticas sobre projetos de 

universidade e processos formativos vinculados à emancipação social. Sua produção 

destaca a centralidade dos territórios, das tradições educativas latino-americanas e 

das práticas pedagógicas populares na construção de sujeitos coletivos 

comprometidos com transformações estruturais, perspectivas que dialogam 

diretamente com o modo como o Caricultura constrói experiências de formação 

política e cultural enraizadas no assentamento (Lopes; Jardilino; Andrade, 2011). Ao 

problematizar a universidade e a educação popular a partir de Paulo Freire, o autor 

também contribui para compreender o Caricultura como uma iniciativa que articula 

saberes, projetos e práticas pedagógicas de resistência, fortalecendo a autonomia 

comunitária e seus processos de reinvenção cotidiana (Lopes, 2018). 

Nos últimos anos, diversas pesquisas vêm contribuindo para a 

compreensão do Caricultura como uma prática educativa enraizada no território do 

Assentamento Barra do Leme, ao articular arte, cultura, juventude, agroecologia e 

resistência. Essas investigações apontam para o caráter formativo, político e 

identitário do grupo, evidenciando-o como expressão viva da etnoeducação e das 

pedagogias populares enraizadas no semiárido nordestino. 

O trabalho da educadora e pesquisadora Ana Cecília dos Santos (2009) 

destaca o Caricultura como um espaço de autonomia e resistência nas manifestações 

artísticas, revelando a potência estética e política do teatro como forma de expressão 

comunitária e de reexistência diante das adversidades vividas no campo. Em sua 

monografia (Santos, 2010), desenvolvida junto à Universidade Estadual do Ceará, 

Ana Cecília já identificava no Ponto de Cultura Cantos da Mata e no Caricultura 



35 

 

significados de resistência cultural e fortalecimento da autonomia juvenil a partir da 

arte. Seu trabalho é precursor na sistematização dos sentidos políticos e educativos 

das práticas culturais do assentamento, diálogo que esta tese aprofunda ao 

compreender o Caricultura como uma proposta crítica de formação territorializada e 

enraizada na experiência sertaneja. 

Complementando esse percurso investigativo, o relatório de pesquisa de 

Marta Maria Lima de Moura Nascimento (2017), desenvolvido na Universidade da 

Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab), analisa os processos 

de aprendizagem, politização e consciência socioambiental vivenciados pelos 

integrantes do Caricultura. A autora entende o teatro como prática pedagógica que 

atravessa o cotidiano e fomenta a leitura crítica da realidade. 

Sua reflexão dialoga diretamente com os resultados desta tese ao 

evidenciar o caráter formativo do grupo e sua capacidade de desencadear processos 

de conscientização por meio da arte. Além de pesquisadora, Martinha, como é 

reconhecida pela comunidade, é também fruto dos próprios processos educativos 

dessa experiência, o que lhe confere uma perspectiva situada e comprometida com o 

território. Seu estudo demonstra que, ao tomar a realidade local como referência 

pedagógica, as práticas do Caricultura potencializam aprendizagens vinculadas à 

identidade, à memória e às dinâmicas socioambientais do Assentamento Barra do 

Leme. Dessa forma, sua contribuição reforça a compreensão de que a arte, articulada 

ao cotidiano do semiárido, constitui um dispositivo central de educação popular e de 

fortalecimento das lutas socioculturais no território. 

As contribuições da comunicadora Maria Evilene de Sousa Abreu também 

são fundamentais para o campo de estudos sobre o Caricultura. Em sua dissertação 

de mestrado defendida na Universidade Federal do Ceará, Abreu (2015) analisa os 

modos de cartografar e intervir no território através das práticas comunicacionais 

juvenis no Assentamento Barra do Leme. A autora investiga como o grupo Caricultura 

contribui para a expressão das juventudes camponesas por meio de produções 

audiovisuais, ampliando a noção de comunicação como direito e ferramenta de 

protagonismo. Abreu (2014) publicou um artigo na Faculdade Cásper Líbero, no qual 

reafirma que o Caricultura constitui um dos principais espaços de participação juvenil 

no assentamento, revelando o valor da apropriação das tecnologias como meio de 

pertencimento, identidade e ação política. Essa perspectiva converge com os 



36 

 

resultados desta pesquisa, ao ressaltar o papel da arte como linguagem crítica e 

comunitária na formação de jovens do campo. 

A partir de outra vertente complementar, o estudo da educadora popular 

Geovana Correira Nunes (2013), publicado nos Cadernos de Agroecologia, insere o 

Caricultura no contexto das práticas culturais, produtivas e educativas do 

Assentamento Barra do Leme. A autora propõe uma leitura ampliada da vida no 

semiárido, em que os ciclos da natureza, da cultura e da formação se entrelaçam. Ao 

tratar o Caricultura como parte do campo de experiências do assentamento e do Ponto 

de Cultura Cantos da Mata, a pesquisadora revela como arte, agroecologia e 

resistência territorial formam uma teia pedagógica integrada. Sua análise contribui 

para sustentar uma das hipóteses centrais desta pesquisa: a de que a Caatinga é não 

apenas um ecossistema, mas também um território simbólico e formativo, onde se 

constrói uma pedagogia popular e decolonial, enraizada na cultura sertaneja. 

Em conjunto, essas contribuições reforçam o entendimento de que o 

Caricultura constitui uma experiência educativa popular, libertária, estética e 

territorializada, que se configura como campo fértil para a análise de uma pedagogia 

crítica, ancorada nos saberes camponeses e na luta por dignidade, memória e justiça. 

Este trabalho, ao dialogar com essas produções, busca avançar na reflexão sobre o 

Caricultura como uma proposta de formação que integra arte, ecologia, espiritualidade 

e resistência, atravessada por epistemologias decoloniais e gestada na Caatinga. 

No contexto da gênese do Caricultura, a trajetória de Margarida Lima de 

Moura Nascimento revela a centralidade das práticas culturais como dispositivos de 

formação política, engajamento territorial e produção de sentidos coletivos. Sua 

atuação estética, cultural e política, iniciada ainda na juventude, consolida-se 

posteriormente no campo acadêmico, evidenciando uma continuidade entre militância 

cultural e investigação científica. Em A cena cultural de Acarape (CE): a relação entre 

os grupos culturais da juventude, o poder público e a UNILAB, a autora analisa como 

os grupos culturais juvenis se apropriam de diferentes linguagens artísticas para 

disputar narrativas, instituir espaços de diálogo e fortalecer redes de sociabilidade e 

resistência, articulando cultura, juventude e território (NASCIMENTO, 2019). 

Essa experiência dialoga diretamente com os fundamentos do Caricultura, 

que integra estética, política e educação popular no semiárido cearense. Assim como 

observado por Nascimento (2019), o Caricultura mobiliza expressões culturais como 



37 

 

mediações formativas, capazes de produzir subjetividades críticas, fortalecer 

identidades territoriais e afirmar o território como espaço pedagógico e cultural vivo. A 

trajetória da pesquisadora, atualmente vinculada ao Programa de Pós-Graduação 

Interdisciplinar em Humanidades da UNILAB, com projeto em diálogo com intelectuais 

indígenas e práticas culturais no Maciço de Baturité, reforça essa perspectiva de 

conhecimento situado, intercultural e comprometido com as lutas e saberes dos povos 

e comunidades locais. 

Desse modo, a articulação entre produção estética, militância cultural e 

pesquisa acadêmica expressa no percurso de Margarida Nascimento converge com 

o caráter integral da formação das subjetividades propiciada pelo Caricultura, 

entendido como processo formativo de resistência, criação coletiva e produção de 

conhecimento decolonial, no qual cultura, educação e política se constituem de forma 

indissociável. 

Reconheço também a influência de outros pensamentos que, direta ou 

indiretamente, contribuíram para a formulação descritiva desta investigação. Destaco, 

sobretudo, a relevância das oralidades e das elaborações coletivas que, ao longo 

desses anos, nos alcançam e registram reflexões, corroborando a elaboração crítica 

aqui apresentada. Muitas vivências e ideias enriqueceram este processo, embora não 

seja possível citá-las todas de acordo com as normas acadêmicas vigentes. 

A investigação aqui apresentada busca não apenas compreender o 

Caricultura como um movimento cultural e etnopedagógico, mas também instigar 

reflexões sobre suas contribuições para a construção de sujeitos críticos e 

comprometidos com a justiça socioambiental. Algumas questões surgiram nesse 

processo de elaboração da tese, parte delas ainda sem resposta indicativas, como 

quais são as implicações dessa prática para o fortalecimento das comunidades 

tradicionais e para a resistência cultural em um mundo cada vez mais globalizado? E, 

ainda: como ela pode inspirar outras experiências educativas em contextos 

semelhantes? Neste cenário, o estudo propõe-se a abrir caminhos para essas 

questões e outras investigações, oferecendo uma análise que une teoria e prática em 

uma perspectiva transformadora e comprometida com a sustentabilidade dos 

territórios camponeses. 

  



38 

 

2  ETNOGRAFIA DE MIM 

2.1 Educando em investigação 

 
O sertão é dentro da gente. 

E esse sertão não é feito apenas de aridez e provocação, 
mas também de veredas, 

de estações de alívio e beleza em meio à solidão. 
 

Guimarães Rosa 

 

A educação no semiárido brasileiro enfrenta desafios singulares, que se 

originam das especificidades do clima, da biodiversidade e das dinâmicas sociais e 

econômicas da região. Nesse contexto, emerge a necessidade de um modelo 

educativo que valorize os saberes locais, promova a sustentabilidade e fortaleça as 

comunidades. O Caricultura, um movimento cultural e uma prática etnopedagógica 

desenvolvida no Assentamento Barra do Leme, apresenta-se como uma experiência 

que integra a educação popular e a educação ambiental, articulando essas dimensões 

às práticas culturais locais. 

A definição de Sertão transcende a simples delimitação geográfica de um 

espaço semiárido. Historicamente, ele se constituiu como um lugar e, ao mesmo 

tempo, uma fronteira simbólica das relações de poder colonial, um território periférico 

frequentemente narrado pelo viés da carência e da barbárie a ser civilizada. Contudo, 

essa mesma concepção revela sua potência quando entendida como uma grande 

invenção. Tal invenção discursiva, forjada por discursos externos, políticos e literários, 

serviu muitas vezes para englobar e, paradoxalmente, apagar uma rica e plural gama 

de significados, modos de vida e subjetividades. Ao ser ressignificado por seus 

próprios povos, o sertão se revela como um território de vida e imensa diversidade, 

um palco de resistências e de saberes adaptativos. Portanto, mais do que um dado 

geográfico, o sertão é um campo simbólico de narrativas em disputa, um campo fértil 

onde a "cultura sertaneja nordestina" floresce na tensão entre a imposição de uma 

identidade de escassez e a exuberância de sua própria existência (Figueiredo, 2007, 

p. 57).  

É nesse cenário que a atuação do casal de camponeses, Manoel Inácio do 

Nascimento e Ivania Maria Alencar, emerge como cerne para o desenvolvimento 

desse movimento. Portadores de uma visão de mundo crítica aos paradigmas do 



39 

 

capitalismo e com um profundo compromisso ecológico, ambos trazem uma longa 

trajetória de formações libertárias e de atuação junto a movimentos sociais. Suas 

origens políticas e solidárias estão ligadas a experiências históricas como as Ligas 

Camponesas e as Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), que influenciaram 

diretamente a gênese das atividades do Caricultura.  

A partir dessa bagagem, desenvolvem no assentamento uma forma de 

atuar que, por meio do questionamento dos problemas locais, busca implantar um 

modelo de vida baseado na coletividade e na solidariedade. Este trabalho busca 

analisar como o Caricultura, semeada por essa práxis, responde aos desafios 

educativos do semiárido e contribui para a sustentabilidade e à justiça social. 

A educação nesse território destaca-se pela valorização dos saberes e 

realidades das comunidades rurais, buscando adequar os processos educativos às 

suas necessidades específicas. No contexto do Caricultura, essa perspectiva 

manifesta-se na formação de uma pedagogia que integra as especificidades culturais 

do semiárido à prática educativa. As dinâmicas de convivência com a Caatinga e as 

estratégias de vida local são incorporadas ao improviso das ações através de 

atividades que promovem a reflexão sobre a relação das comunidades com o meio 

ambiente. 

Por meio de oficinas, rodas de conversa e vivências na mata, o Caricultura 

incentiva o aprendizado contextualizado, onde os saberes tradicionais da comunidade 

são reconhecidos como ferramentas fundamentais para enfrentar os desafios do 

semiárido. Essa abordagem reafirma a importância de considerar o semiárido como 

espaço de potência, onde a educação popular emerge como um instrumento de 

emancipação e fortalecimento social.  

A educação popular, alicerçada nos princípios freireanos, propõe a 

construção coletiva do conhecimento a partir das experiências dos sujeitos. No 

Caricultura, essa proposta concretiza-se em uma etnopedagogia participativa, onde 

os integrantes da comunidade são sujeitos ativos no processo educativo. Atividades 

como a elaboração de cordéis, apresentações teatrais e interpretações musicais não 

apenas promovem a expressão cultural, mas também fortalecem o senso crítico e a 

consciência coletiva. 



40 

 

Ao promover a discussão sobre temas como degradação ambiental e 

acesso à terra nessas atividades, o Caricultura atua como um catalisador de 

transformações sociais, incentivando as comunidades a questionarem estruturas de 

opressão e buscar soluções coletivas. Desse modo, reforça-se a ideia de que a 

educação popular é, ao mesmo tempo, um processo pedagógico e um ato político, 

voltada para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. 

A educação ambiental é um eixo estruturante do Caricultura, especialmente 

em uma região marcada por desafios como a escassez hídrica e a desertificação. 

Essa prática pedagógica busca sensibilizar as comunidades para a importância da 

conservação ambiental, promovendo a reflexão sobre as eco-relações locais e 

incentivando a adoção de práticas sustentáveis. 

Atividades como o cultivo nos quintais, a criação de hortas comunitárias e 

o manejo de sistemas agroflorestais são realizadas de forma lúdica e colaborativa, 

envolvendo crianças, jovens e adultos. Essas ações não apenas contribuem para a 

conservação da biodiversidade local, mas também fortalecem os laços comunitários 

e promovem a educação ambiental como uma prática integrada ao cotidiano das 

comunidades. 

As práticas culturais desempenham um papel central no Caricultura, 

servindo como ferramentas para a transmissão de conhecimentos e valores 

ambientais e sociais. A utilização de expressões artísticas como o teatro, o canto e a 

poesia possibilitam que as comunidades compartilhem suas experiências e saberes 

de forma criativa e engajante. Ao incorporar elementos da cultura local, o Caricultura 

promove uma educação que valoriza as identidades e histórias das comunidades. 

Essa abordagem contribui para o fortalecimento do senso de pertencimento e para a 

construção de uma educação significativa, capaz de dialogar com as realidades e os 

desafios do semiárido. 

O semiárido brasileiro é mais do que um espaço físico, é um território de 

resistências, saberes e potências. O Caricultura emerge nesse cenário como uma 

experiência etnopedagogia que responde às demandas locais e promove a 

transformação social. A integração entre educação popular e ambiental permite que 

as comunidades do semiárido desenvolvam estratégias resilientes de sobrevivência e 

desenvolvimento. Ao abordar questões como acesso à terra, conservação ambiental 

e fortalecimento comunitário, o Caricultura reafirma a importância de uma educação 



41 

 

contextualizada e transformadora. Essa experiência não apenas contribui para a 

compreensão das relações entre educação e sustentabilidade, mas também inspira 

outras comunidades a repensar suas práticas educativas e culturais. 

Espera-se que esta análise do Caricultura contribua para o fortalecimento 

das práticas educativas no semiárido, evidenciando a importância da integração entre 

educação popular, ambiental e práticas culturais. Além disso, busca-se ampliar a 

compreensão sobre como essas dimensões podem ser articuladas para promover a 

sustentabilidade e a justiça social em regiões marcadas por desafios econômicos, 

sociais e ambientais. 

A tese visa também inspirar ações pedagógicas inovadoras que 

reconheçam e valorizem os saberes locais, fortalecendo as comunidades e 

contribuindo para a construção de um futuro mais equitativo e sustentável. Por meio 

da reflexão e do diálogo, o Caricultura demonstra que é possível transformar desafios 

em oportunidades e construir uma educação que, de fato, faça sentido para as 

comunidades do semiárido. 

 

2.2 O meu encontro com o Sertão 

 

Minha motivação para investigar a experiência do Caricultura no 

Assentamento Barra do Leme é profundamente enraizada na minha trajetória pessoal 

e familiar, marcada pela resistência e diversidade dos "Povos do Sertão". Sou filho de 

um casal de retirantes nordestinos, o que me conecta às lutas e conquistas do 

semiárido, um espaço que transcende a aridez climática e revela uma riqueza de 

saberes, práticas e resistências. Essa herança ganha ainda mais sentido ao revisitar 

a história dos meus pais. 

Meu pai, Francisco, cresceu inserido no cotidiano dos projetos de irrigação 

do DNOCS, onde foi educado para o trabalho e, durante as migrações para novas 

áreas de atuação do DNOCS, conheceu a minha mãe, Joselita, enquanto ela vendia 

cocadas próximo aos alojamentos dos trabalhadores. Essa união simbolizou o 

encontro de trajetórias marcadas pela luta e pela capacidade de adaptação em um 

Sertão de desafios, mas também de encontros e reinvenções. É essa herança que 

também me chama a resgatar e valorizar a memória e a contribuição dos povos 



42 

 

indígenas da Caatinga, como os chamados tapuias, cuja história de luta e resistência 

atravessa séculos, especialmente durante a colonização portuguesa.  

A denominação "tapuia", inicialmente utilizada como uma designação 

colonial, foi marcada pelas dinâmicas do contato entre os povos indígenas da 

Caatinga com outros povos que transitavam pelos seus territórios e com os 

colonizadores. No campo da antropologia, o conceito de "contato" refere-se às 

interações entre diferentes grupos culturais, especialmente em contextos de 

confronto, troca ou dominação. Durante esse processo, os indígenas da Caatinga, ao 

encontrar outros grupos ou ao defender seus territórios, utilizavam um gesto simbólico 

de bater um pé no chão e proclamar "tapuiam!", uma expressão que afirmava: "Aqui, 

nesta terra, estão os meus ancestrais". Esse ato traduzia uma conexão ancestral 

profunda com a terra, reivindicando-a como espaço sagrado e de pertencimento. Esse 

termo foi interpretado e dado como descrição pejorativa aos múltiplos povos dos 

sertões durante a colonização 

Ao longo da história, o termo "tapuia" foi ressignificado, passando de um 

rótulo colonial pejorativo para um símbolo da força cultural, espiritual e territorial dos 

povos indígenas da Caatinga. Esses povos, em grande diversidade, mantinham sua 

relação ancestral com o solo e os recursos naturais, e não apenas resistiram às 

pressões externas, mas também ajudaram a moldar a identidade do Sertão. Essa 

contribuição é evidente nas práticas socioculturais, econômicas e ambientais da 

região, onde a conexão com a terra continua sendo um eixo central de resistência e 

afirmação. 

Minha trajetória familiar é marcada por histórias que entrelaçam a 

resistência e a diversidade cultural dos “Povos do Sertão”. Meu avô paterno, Pedro 

Silvestre, e meu avô materno, Homero Campos, compartilharam a experiência de 

serem servidores públicos no Departamento Nacional de Obras Contra as Secas 

(DNOCS), uma instituição central para a gestão hídrica e o desenvolvimento regional 

no semiárido brasileiro. Pedro atuou no entorno do açude São João de Deus, em 

Russas, no Ceará, enquanto Homero desempenhou suas funções no açude Várzea 

Barris, em Canudos, na Bahia. 

O avô Pedro, viúvo e pai de seis filhos, uniu-se à minha avó, Expedita, que 

também tinha seis filhos de seu casamento anterior com José Sabino, genitor do meu 

pai. Dessa união, nasceram outros seis filhos, formando uma numerosa família 



43 

 

enraizada nas tradições culturais do Vale do Jaguaribe, no Ceará. Expedita e José 

Sabino eram descendentes de povos indígenas da Caatinga, que, ao longo da história, 

foram integrados aos sistemas de produção das fazendas de gado e algodão e nas 

atividades de extrativismo da carnaúba.  

A ocupação do Vale do Jaguaribe e a narrativa que se desenrola em torno 

de uma longa e complexa guerra, conhecida nos registros históricos como a Guerra 

dos Bárbaros, representam um período crucial na história do Ceará. Contudo, é 

fundamental ir além da terminologia colonial e compreender que o que foi rotulado 

como "guerra dos bárbaros" foi, na verdade, uma persistente e heroica resistência dos 

povos nativos à colonização. Esses povos, há muito estabelecidos na região, 

impulsionaram inúmeros levantes contra a invasão de seus territórios e a imposição 

de um novo regime. O Vale do Jaguaribe, rico em recursos e estrategicamente 

localizado, foi palco de intensos confrontos, onde os colonizadores buscavam 

expandir suas fronteiras e os indígenas lutavam pela sua autonomia e sobrevivência. 

As narrativas sobre essa resistência transcendem a simples descrição de 

conflitos isolados, revelando uma série de episódios de meses em marcha, com os 

povos originários se organizando para expulsar os ocupantes não apenas do Vale do 

Jaguaribe, mas de muitos outros territórios, como as margens do Rio São Francisco. 

Essa mobilização, muitas vezes subestimada pela historiografia oficial, demonstra a 

capacidade de articulação e a resiliência desses grupos frente à superioridade bélica 

européia. Como aponta Ana Paula Monteiro (2007, p. 45), "a chamada 'Guerra dos 

Bárbaros' no Ceará não foi um evento isolado, mas uma série de embates que 

expressam a ferocidade da resistência indígena diante da avassaladora máquina 

colonial". 

Essa longa resistência, frequentemente reduzida a um capítulo de 

dominação, merece ser revisitada sob a ótica dos povos que lutaram por suas terras, 

suas culturas e sua liberdade. A compreensão da Guerra dos Bárbaros como uma 

série de levantes e uma persistente luta contra a colonização é essencial para 

descolonizar a história e reconhecer o protagonismo dos povos indígenas. Ao invés 

de meros "bárbaros" a serem civilizados, eles foram defensores de seus territórios e 

de sua soberania, um legado de bravura e resiliência que ecoa até os dias de hoje.  

A compreensão da história sertaneja demanda o reconhecimento da 

presença indígena como elemento estruturante dos processos sociais, territoriais e 



44 

 

culturais do Nordeste. Como destaca João Pacheco de Oliveira (2011), os povos 

indígenas não desapareceram, como pretendiam as narrativas hegemônicas, mas 

resistiram à expropriação, adaptaram-se a distintas conjunturas históricas e 

mantiveram, em muitos casos, vínculos profundos com seus territórios ancestrais. Sua 

atuação não se limita ao passado da colonização: ela se estende até o presente, nas 

lutas por reconhecimento étnico, acesso a direitos e preservação de seus modos de 

vida. 

No sertão, especialmente, as trajetórias indígenas revelam formas de 

territorialização que desafiam as fronteiras impostas pelo Estado e pela lógica 

fundiária colonial. Essas populações desenvolveram modos próprios de existência, 

pautados em redes de parentesco, práticas produtivas específicas e no fortalecimento 

da memória coletiva. Desse modo, é impossível pensar os sertões apenas como 

espaços vazios ou de homogeneidade cultural. Eles são, antes, territórios vivos de 

resistência e de reinvenção identitária, onde os povos indígenas continuam 

desempenhando papel central na construção das paisagens humanas, políticas e 

simbólicas da região (Oliveira, 2011). 

A longa resistência dos povos originários, como a vivenciada no Vale do 

Jaguaribe, marca um capítulo fundamental na história do Ceará. Mas, apesar dos 

inúmeros levantes, a colonização conseguiu ocupar uma parte significativa do 

território. Essa ocupação não se limitou à apropriação da terra, envolveu também o 

subjugamento da cultura do outro. Ela veio acompanhada da implantação de fazendas 

de produção e mercadorias, alterando profundamente a paisagem e as dinâmicas 

sociais da região. Esse processo de expansão colonial e as severas condições 

climáticas, como as secas, foram fatores que, muitas vezes, impactaram diretamente 

a vida das populações locais, compelindo-as a deslocamentos e adaptações 

dolorosas. 

É nesse contexto que minha avó Expedita carrega uma história singular. 

Em 1932, aos oito anos de idade, durante uma severa seca, partiu de um povoado 

chamado Palhano em busca de melhores condições de vida junto ao seu povo. Seu 

destino era o Barracão, um acampamento do DNOCS, conhecido na época como 

Inspetoria Federal de Obras Contra as Secas (IFOCS), situado às margens do Açude 

São João de Deus, em Russas, no Ceará, de onde partiam as frentes de trabalho de 

nas ações de “combate à seca”. 



45 

 

Contudo, durante essa caminhada, ela se perdeu de sua família de origem 

e foi acolhida por Manuel Vaqueiro. Este, além de acolhê-la no convívio de seus 

próprios filhos, trazia uma história própria de ancestralidade, narrando ser 

descendente de judeus que, no contexto colonial, haviam se convertido ao 

cristianismo. No Vale do Jaguaribe preserva-se uma vasta memória social em torno 

da figura de Manuel Vaqueiro, associada a valores como honra, força e resistência. 

Sua trajetória permanece viva por meio de inúmeros ramos de descendência familiar, 

que mantêm vivo seu legado na cultura sertaneja da região. 

Por outro lado, meu avô Homero, conhecido como Santinho, foi casado 

com Lucinda, com quem teve onze filhos. Concomitantemente, constituiu uma 

segunda família com Lourdes, que resultou em outros onze filhos. Homero, filho de 

imigrantes judeus que chegaram ao Sertão por meio de Recife, enfrentou as 

complexidades da negação de sua ancestralidade. A imposição cultural durante o 

período colonial, marcada pela atuação da Inquisição e pela repressão aos cristãos-

novos, resultou na proibição de práticas religiosas judaicas, como o culto a Javé e as 

celebrações do shabat, forçando muitos descendentes de judeus a ocultarem ou 

sincretizarem sua fé, adaptando suas raízes culturais ao contexto sertanejo.  

Minha avó Lucinda, uma mulher de ancestralidade indígena do povo 

Kaimbé, detentora de um profundo conhecimento sobre a Caatinga e o território, 

pertencia a um povo cuja presença abrangia os muitos povoamentos que circundavam 

Belo Monte, o arraial profetizado por Antônio Conselheiro, na Bahia. Foi nesses 

sertões, marcados pela dureza da Caatinga e pela resiliência de seus habitantes, que 

emergiram algumas das mais emblemáticas lutas de resistência com registro na 

história brasileira.  

De seus antepassados, emergiram narrativas sobre a famigerada Guerra 

de Canudos, apresentando episódios de enfrentamento e reconquista do território que 

se diferenciavam significativamente das versões documentadas nos registros 

históricos oficiais. Segundo essas memórias, seu povo teria derrotado o exército 

brasileiro em cinco ocasiões, conseguindo reestabelecer-se no território após os 

confrontos.  

A Guerra de Canudos, como narrada por Euclides da Cunha (1902) em Os 

Sertões, é um marco dessa trajetória. Esse conflito expôs as injustiças perpetuadas 

pela elite latifundiária, que, no período pós Lei de Terras, buscava se apropriar dos 



46 

 

territórios ancestrais das comunidades sertanejas, resultando em violentas disputas 

por espaço e poder. Ainda hoje, os ecos dessa luta se fazem presentes nas tensões 

fundiárias do território, revelando um contínuo processo de resistência dos povos do 

semiárido. Sua memória também é ecoada em outros levantes de luta por território 

dos sertões. 

É crucial situar a obra de 1902 em seu contexto histórico específico, o da 

recém-fundada República brasileira, imersa nas correntes filosóficas do positivismo e 

do determinismo racial importadas da Europa. Euclides da Cunha, embora genial em 

sua prosa, estava mergulhado nesse caldo intelectual e utilizou uma interpretação 

eugênica para analisar o sertanejo. Ao descrevê-lo como um produto "degenerado" 

da mestiçagem, ele o enquadra como um ser inferior, um "Hércules-Quasímodo", 

justificando "cientificamente" sua subalternização. 

Essa imposição de um argumento pseudocientífico para legitimar a 

violência e a expropriação não era inédita, ela apenas atualizava a mesma lógica de 

dominação utilizada nos séculos anteriores, que se baseava na inferioridade religiosa 

(os "pagãos" ou "selvagens") para justificar a escravidão e a tomada de seus 

territórios. O absurdo dessa teoria eugênica é hoje evidente, mas o que torna Os 

Sertões um documento trágico e atemporal é que, mesmo sendo uma análise de 1902, 

a enorme injustiça que ela revela, o massacre de uma população pobre pelo Estado 

em defesa de uma ordem excludente, continua se assemelhando assustadoramente 

a situações contemporâneas de conflito agrário e marginalização. É exatamente essa 

persistência da violência estrutural que mantém viva a memória de resistência de 

Canudos, não como uma relíquia do passado, mas como um espelho do presente. 

Dentro desse contexto histórico e cultural, a figura de minha avó Lucinda, 

simboliza a perpetuação da memória e da resistência dos antepassados. Resiliente 

nos sertões da Toca Velha, nos limites do Raso da Catarina em Canudos, antiga 

Cocorobó, localizada na Bahia, Lucinda manteve viva a história de seu povo. Essa 

narrativa não apenas evidencia a luta pela sobrevivência em meio às adversidades, 

mas também enriquece a compreensão das múltiplas influências e resistências que 

moldaram as identidades do Sertão. A memória dos Kaimbé e de outros povos 

indígenas da Caatinga, os chamados tapuias, reflete uma conexão profunda com a 

terra e a herança cultural que atravessa séculos. Esses povos não apenas resistiram 

à colonização e às tentativas de apagamento cultural, mas também contribuíram para 



47 

 

a formação de um Sertão diversificado, pleno de histórias de luta, reinvenção e 

pertencimento. Essa rica trajetória, ancorada na resistência e na resiliência, sustenta 

meu fascínio e estreita minha relação com o Sertão, constituindo a base para minha 

investigação sobre as dinâmicas sociais, culturais e ambientais que permeiam a 

experiência do Caricultura no assentamento Barra do Leme. 

Minha própria história carrega essas marcas de pluralidade e resistência, 

traduzindo-se em uma perspectiva única para compreender o Sertão. Com uma 

ancestralidade conectada a indígenas sertanejos e de imigrantes judeus sertanejos 

que atravessaram processos de colonização e adaptação cultural, enxergo o Sertão 

não apenas como um espaço de adversidades, mas também como um território de 

interações culturais e potencialidades. Meu pai, depois de décadas trabalhando no 

sudeste do Brasil, com seu orgulho em afirmar o retorno redentor diaspórico a esses 

sertões, sempre me inspirou a perceber esse sertão como um local de reinvenção e 

força, onde os desafios são enfrentados com criatividade e coragem.  

Essa conexão pessoal moldou minha trajetória acadêmica, impulsionando-

me a investigar as questões sociais e ambientais do semiárido. Ao participar de 

movimentos sociais e vivenciar de perto as dinâmicas das comunidades sertanejas, 

aprofundei meu entendimento sobre as disputas por terra e recursos e, ao mesmo 

tempo, testemunhei a capacidade de organização, resistência e inovação dessas 

comunidades. Essa vivência não só reforçou minha identidade com o Sertão, mas 

também consolidou meu compromisso em estudar e contribuir para o fortalecimento 

dessas realidades. 

A presença de imigrantes árabes e judeus no Nordeste do Brasil remonta 

aos primórdios da colonização, entrelaçando-se com a própria formação da sociedade 

regional. Fugindo das perseguições da Inquisição na Península Ibérica, muitos 

muçulmanos e judeus sefarditas, forçados à conversão e conhecidos como cristãos-

novos, buscaram refúgio nas terras americanas. O Nordeste, especialmente as 

capitanias de Pernambuco e Bahia, tornou-se um importante destino, impulsionado 

pela efervescência econômica do ciclo do açúcar. Durante o período da ocupação 

holandesa (1630-1654), houve um notável florescimento da comunidade judaica em 

Recife, onde se estabeleceu a primeira sinagoga das Américas, a Kahal Zur Israel, 

em um ambiente de relativa tolerância religiosa (Vainfas, 2001). Essa liberdade, no 



48 

 

entanto, foi efêmera, e com a retomada portuguesa, a comunidade se dispersou, com 

muitos buscando novos refúgios. 

Durante o reinado de D. Sebastião (1557-1578), Portugal manteve uma 

política rígida de perseguição religiosa, marcada pela atuação da Inquisição contra 

judeus e cristãos-novos, o que criou um ambiente de intolerância e repressão 

(Alencastro, 2000). Essa conjuntura contribuiu para a saída forçada de muitos judeus 

que buscavam escapar da perseguição, direcionando-se às colônias portuguesas, 

especialmente o Brasil, onde, apesar das dificuldades, passaram a formar 

comunidades, sobretudo a partir do século XVII.  

A influência direta do reinado de Sebastião está no contexto histórico que 

legitimou essa política persecutória, fomentando assim o êxodo judaico e muçulmano 

e a formação inicial de grupos de imigrantes mouros e judeus na América portuguesa 

(Wiznitzer, 1960). Além disso, a presença simbólica do rei Sebastião permanece viva 

nas oralidades dos sertões brasileiros, o que desperta uma curiosidade 

epistemológica para investigar mais profundamente as narrativas e memórias que 

entrelaçam história, cultura e identidade na região. Portanto, o legado do rei Sebastião 

está associado, ainda que indiretamente, ao processo migratório judaico para o Brasil 

colonial, em resposta à intolerância religiosa vigente em Portugal na época. 

De acordo com Darcy Ribeiro (1995), ao tratar da formação cultural do 

Brasil, afirma que “o que se forjou aqui foi uma nova humanidade, mesclada de todas 

as humanidades, fecundada pelas culturas mais diversas, que, ao longo de séculos, 

foram compondo um povo singular” (Ribeiro, 1995, p. 235). Essa formação, 

especialmente no Sertão nordestino, está ligada à herança da Península Ibérica, uma 

região marcada pela convivência entre diferentes povos e culturas. 

Durante séculos, muçulmanos (mouros), judeus e cristãos dividiram o 

mesmo território em períodos como o de Al-Andalus1, deixando uma rica contribuição 

                                             

 

1 Al-Andalus refere-se ao território da Península Ibérica sob domínio muçulmano entre os 

séculos VIII e XV. Esse período começou em 711, com a conquista liderada pelos exércitos 

muçulmanos provenientes do Norte da África, e terminou em 1492, quando o Reino de 

Granada, o último reduto muçulmano, foi conquistado pelos Reis Católicos, Fernando e Isabel.  



49 

 

para a ciência, a arquitetura, a agricultura e a filosofia. Esse contato cultural criou uma 

identidade portuguesa que, embora formada em meio a tensões, era profundamente 

influenciada por essa diversidade. Quando Portugal iniciou seu projeto colonial, essa 

herança complexa foi levada para o Brasil, marcando as primeiras etapas de sua 

formação cultural. 

No Nordeste brasileiro, as influências mouras e judaicas se manifestaram 

de diversas formas. Técnicas agrícolas de origem árabe, como a irrigação, foram 

adaptadas ao clima tropical, e muitas palavras com origem árabe foram incorporadas 

ao vocabulário local. Ao mesmo tempo, os cristãos-novos, judeus convertidos ao 

cristianismo pela pressão da Inquisição, desempenharam papéis importantes no 

comércio e no desenvolvimento urbano.  

Em Recife, especificamente, durante o período da ocupação holandesa, a 

primeira sinagoga das Américas, a Kahal Zur Israel, foi estabelecida, simbolizando a 

presença e a resistência cultural desses grupos. Esses elementos mostram como o 

Nordeste foi um ponto de encontro onde diferentes tradições se encontraram e se 

transformaram. 

No sertão nordestino, essa mistura de influências ibéricas encontrou as 

tradições dos povos indígenas e africanos, resultando em uma identidade cultural 

única. Darcy Ribeiro (1995, p. 25) destaca que o povo brasileiro é fruto de uma 

contínua miscigenação, onde as diferentes culturas se entrelaçaram para formar uma 

nova humanidade. Esse processo de integração cultural é evidente no sertão, onde 

práticas herdadas da Península Ibérica foram ressignificadas e combinadas com 

saberes locais. Assim, o sertão tornou-se um espaço de síntese cultural, testemunho 

vivo da riqueza e da complexidade que marcam a formação do Brasil. 

Apesar da dispersão e das subsequentes perseguições, a influência e o 

legado desses primeiros imigrantes e seus descendentes permaneceram 

profundamente enraizados na cultura e na identidade nordestina. A presença judaica 

não se limitou à elite mercantil ou aos senhores de engenho, estendendo-se por 

diversas camadas sociais, incluindo artesãos, comerciantes e até mesmo, 

secretamente, em povoados do sertão, onde a clandestinidade permitia a manutenção 

de práticas e tradições judaicas (Novinsky, 1994). Essa persistência, muitas vezes 

invisibilizada pela historiografia tradicional, é um testemunho da resiliência e da 



50 

 

capacidade de adaptação desses indivíduos e de suas famílias, cujas histórias se 

fundem com a própria história da construção do Nordeste brasileiro. 

Ao reconhecer minha ascendência judaica, afirmo também um 

compromisso ético com os valores da justiça, da solidariedade entre os povos e da 

crítica aos regimes de opressão. A insurgência do povo palestino, diante de décadas 

de colonização, apartheid e sistemática negação de direitos, expressa uma luta 

legítima por autodeterminação, memória e dignidade. Essa resistência histórica 

confronta diretamente o projeto sionista de ocupação e exclusão, que, desde a criação 

do Estado de Israel, tem promovido o deslocamento forçado, a destruição de vilarejos, 

o cerceamento de liberdades e o apagamento da cultura palestina.  

Essa posição ética é atravessada pela memória histórica de séculos de 

perseguições, expulsões, guetizações e negação sistemática de direitos vivenciadas 

pelo povo judeu em diferentes contextos históricos, experiência que reforça o 

imperativo moral de se posicionar criticamente diante de quaisquer formas 

contemporâneas de opressão, colonialismo e apartheid. Ao longo dos últimos mil 

anos, o povo judeu foi alvo de perseguições recorrentes que incluem massacres 

durante as Cruzadas, expulsões da Europa Ocidental, a violência inquisitorial, a 

guetização institucionalizada, os pogroms do Leste Europeu e, no século XX, o 

genocídio nazista, conformando uma longa história de negação de direitos, 

deslocamentos forçados e violência estrutural (Carroll, 2001). 

Ao discutir criticamente as interpretações hegemônicas sobre o 

Holocausto, o historiador Cristiano Guedes Pinheiro propõe deslocar o olhar da noção 

reducionista de passividade das vítimas para uma compreensão ampliada das 

múltiplas formas de resistência judaica. Em seu artigo Holocausto: outros lugares de 

resistência, o autor argumenta que a resistência não se limitou às ações armadas ou 

aos levantes organizados, mas se manifestou de modo contínuo na preservação da 

vida comunitária, da cultura, da memória, da esperança e da dignidade humana frente 

à máquina de extermínio nazista. Ao evidenciar essas práticas, Pinheiro sustenta que 

resistir significou, sobretudo, recusar a desumanização e afirmar a existência 

enquanto povo, mesmo em condições extremas de violência, dominação e 

apagamento étnico-cultural (Pinheiro, 2010). 

Nesse sentido, a resistência deve ser compreendida para além de sua 

dimensão armada ou estritamente política, assumindo também contornos éticos, 



51 

 

culturais e identitários. Estudos sobre o Holocausto demonstram que, mesmo diante 

de projetos sistemáticos de aniquilação, a preservação da memória coletiva, das 

práticas culturais, da língua e das formas comunitárias de organização constituiu um 

modo fundamental de resistir à desumanização imposta pelos regimes de opressão. 

Essa resistência do possível, ancorada na afirmação da dignidade e da identidade 

étnica, revela que a luta contra o apagamento não se dá apenas no enfrentamento 

direto, mas também na insistência em existir enquanto povo, mantendo vivos seus 

valores, vínculos e sentidos de pertencimento, mesmo em contextos extremos de 

violência estrutural (Pinheiro, 2010). 

Distingo, portanto, minha herança judaica do ideário sionista, com o qual 

não me identifico, reafirmando minha posição em defesa da soberania do povo 

palestino e de todas as formas de resistência anticolonial. Essa perspectiva também 

desperta os paralelos entre a colonização da Palestina e o processo colonial brasileiro, 

particularmente no semiárido, onde os povos originários da Caatinga, foram 

historicamente vítimas de etnocídio, apagamento cultural e expropriação territorial. A 

negação de suas cosmologias, línguas e modos de vida constitui parte essencial do 

projeto colonial que fundou o Brasil. Assim como os palestinos resistem à destruição 

de sua terra e cultura, os povos do sertão seguem insurgindo, mantendo vivas suas 

memórias, espiritualidades e práticas ancestrais nos territórios da Caatinga. 

O sertão nordestino, especialmente o bioma da Caatinga, é frequentemente 

representado como um espaço marcado pela aridez, escassez e isolamento. Contudo, 

essa visão desconsidera a profunda e ancestral ocupação indígena que moldou tanto 

a paisagem natural quanto a cultural da região. A obra de Palitot (2009) lança luz sobre 

a significativa presença indígena no Ceará, destacando que, longe de ser um território 

"vazio", a Caatinga foi e continua sendo habitada por uma diversidade de povos 

originários. Esses grupos, através de suas práticas culturais e conhecimentos 

ecológicos, estabeleceram relações profundas e sustentáveis com o semiárido, 

redefinindo-o como um espaço de riqueza cultural e biodiversidade. 

Para além da presença indígena, a compreensão do sertão nordestino 

como espaço plural e historicamente ocupado exige também o reconhecimento da 

presença negra africana e afrodescendente na constituição social, cultural e territorial 

da Caatinga. Ao problematizar o mito da ausência negra no sertão, Isabel Sant’Anna 

Andrade (2025) evidencia que populações negras estiveram historicamente 



52 

 

integradas às dinâmicas do semiárido, compondo o campesinato, estabelecendo 

formas próprias de territorialização e contribuindo de maneira decisiva para as práticas 

culturais, religiosas e produtivas da região. Segundo a autora, processos de 

invisibilização historiográfica e racialização seletiva apagaram essas presenças, 

embora a cultura negra tenha se mantido viva nas manifestações religiosas, nos 

saberes populares, nas relações com a terra e nas estratégias coletivas de resistência 

frente às adversidades ambientais e sociais do sertão. Assim, a Caatinga se configura 

como território marcado pela convivência e pelo entrelaçamento de matrizes indígenas 

e afrodescendentes, cujas culturas resistem e se reinventam cotidianamente. 

Nesse horizonte de reconhecimento das presenças negras no sertão, a 

contribuição de Adilbênia Freire Machado (2019) revela-se fundamental para a 

compreensão da Caatinga como espaço legítimo de produção de um pensamento 

negro, ancestral e situado. Reconheço sua obra a partir da identificação com as 

origens sertanejas que partilhamos e do acompanhamento atento de sua produção 

intelectual, especialmente no campo da filosofia africana e afro-brasileira. Ao afirmar 

a ancestralidade, o encantamento e o pertencimento como fundamentos 

epistemológicos, a autora sustenta um pensamento que emerge da vida vivida e das 

experiências históricas de resistência dos povos negros. Sua produção teórica 

possibilita compreender que o sertão negro não se constitui como ausência, margem 

ou exceção, mas como território de reexistência, no qual saberes, práticas espirituais, 

éticas de cuidado e modos próprios de relação com a terra permanecem vivos, apesar 

dos persistentes processos de apagamento colonial e racial. 

Os povos indígenas da Caatinga desenvolveram estratégias sofisticadas 

de manejo do ambiente, criando formas sustentáveis de coexistência com as 

peculiaridades do bioma. Técnicas como o uso racional da flora, a localização 

estratégica de fontes de água e o entendimento dos ciclos de chuva e seca revelam 

um domínio do território baseado em observação, experiência e transmissão de 

saberes intergeracionais. Além disso, a relação desses povos com o meio ambiente 

transcende o aspecto material. Para muitas etnias, a Caatinga é um espaço sagrado, 

repleto de significados espirituais e culturais expressos em suas cosmologias, práticas 

ritualísticas e narrativas orais. Essas interações mostram que a cultura indígena não 

apenas resistiu às adversidades, mas também adaptou-se criativamente às condições 



53 

 

do semiárido, desafiando visões eurocêntricas que viam o sertão como um lugar de 

"natureza adversa" e vazio cultural. 

Apesar das violências e perdas impostas pela colonização, incluindo o 

genocídio, a expropriação territorial e as tentativas de apagamento cultural, as culturas 

indígenas da Caatinga não desapareceram. Povos continuam a reafirmar sua 

identidade e a revitalizar suas tradições. Essa resistência cultural evidencia que o 

sertão é, também, um território indígena, e que a compreensão do bioma da Caatinga 

requer o reconhecimento de sua indissociável relação com os povos originários. Como 

havia afirmado em outro estudo a "Ecologia da Caatinga" é incompleta sem considerar 

o legado cultural e o conhecimento ancestral dos indígenas, fundamentais para 

preservar e valorizar esse ecossistema único (Pereira, 2011). 

 

2.3 Germinei junto ao Caricultura 

 

Em minha trajetória de busca por melhor compreender o Sertão, seus 

modos de vida, suas resistências e sua profunda relação com a terra, experienciei um 

processo de polinização existencial e epistemológica. Diversas experiências, afetos, 

leituras e encontros atuaram como pólen fecundo, gerando esse movimento e a cada 

fruto, suas sementes provocavam em mim inquietações e propósitos. Foi nesse 

processo que floresceu o Caricultura, como fruto simbólico de um amadurecimento 

coletivo, enraizado nas práticas de educação popular, na valorização dos saberes da 

Caatinga e no compromisso com a justiça social. Assim como as plantas da Caatinga 

dependem da ação dos ventos, das abelhas e das chuvas esparsas para florescerem 

e frutificarem, o Caricultura brotou da interação entre o conhecimento acadêmico, a 

experiência comunitária e os saberes tradicionais. Longe de ser apenas uma 

estratégia pedagógica, essa experiência se configurou como um testemunho vivo da 

força criativa e adaptativa das populações sertanejas.  

Por meio de expressões como o teatro, o cordel, o canto e das vivências 

agroecológicas, o Caricultura fortalece vínculos comunitários, promove uma 

consciência ecológica integrada ao território e impulsiona uma construção coletiva de 

futuros possíveis. Como pesquisador comprometido com esse sertão, reconheço que 

esse fruto coletivo também nutriu e transformou a minha própria caminhada, 



54 

 

reafirmando o propósito de construir uma educação enraizada e libertária, sintonizada 

com os ritmos e os saberes da terra. 

Essa pesquisa sobre o Caricultura nasce, portanto, do encontro entre o 

pessoal e o acadêmico, um ponto de convergência em que minha trajetória de vida se 

entrelaça com as inquietações que orientam minha atuação científica. Essa 

investigação busca compreender como práticas educativas e culturais, ancoradas nas 

histórias e memórias dos povos do Sertão, podem atuar como pilares para a 

transformação social no semiárido. O Caricultura, enquanto experiência que integra 

arte, educação e sustentabilidade, apresenta-se como uma proposta inovadora que 

transcende os desafios socioeconômicos da região. Ele oferece não apenas uma 

leitura crítica da realidade, mas também ferramentas concretas para a sua 

transformação, promovendo o fortalecimento das identidades locais e a valorização 

dos saberes tradicionais. 

Em essência, minha motivação para essa pesquisa reside na crença de 

que reconhecer e amplificar as histórias, memórias e saberes dos povos do Sertão, 

em especial os indígenas da Caatinga, é essencial para fortalecer suas lutas e 

resistências. A figura de minha avó Lucinda, com sua memória de resiliência e 

resistência, e a luta histórica de Canudos, que denuncia as injustiças de uma elite 

excludente, são exemplos que ilustram como a riqueza cultural do Sertão está 

intrinsecamente ligada à sua capacidade de resistir e se reinventar. A investigação 

sobre o Caricultura, portanto, não é apenas uma análise acadêmica, mas também um 

compromisso ético e político com a amplificação das vozes e das experiências dessas 

comunidades no cenário acadêmico e social. É uma oportunidade de aprender com 

as estratégias locais de sobrevivência, resistência e reinvenção, contribuindo, assim, 

para a valorização e o fortalecimento de práticas que inspiram a construção de um 

Sertão mais justo, diverso e sustentável.  

A influência messiânica e o papel da religiosidade popular desempenham 

um papel central na construção sociocultural do sertão nordestino. Desde os 

movimentos proféticos do século XIX, como o de Antônio Conselheiro em Canudos, 

até as experiências comunitárias mais recentes ligadas à Comissão Pastoral da Terra 

(CPT), a religiosidade tem sido uma força mobilizadora que articula fé, resistência e 

pertencimento. No sertão, o sagrado não está dissociado da vida cotidiana, ele orienta 

práticas de solidariedade, molda valores coletivos e sustenta o imaginário comunitário 



55 

 

diante das adversidades. Conforme aponta Carlos Brandão (1986), a religiosidade 

popular é uma forma de expressão simbólica que comunica experiências históricas de 

sofrimento e esperança, operando como elemento agregador e como motor de 

transformação social.  

Nesse sentido, a presença de uma fé enraizada em tradições messiânicas 

fortalece os vínculos comunitários e contribui para a resiliência cultural dos povos do 

semiárido, permitindo compreender o sertão não apenas como espaço geográfico, 

mas como território de sentidos, espiritualidade e luta coletiva. É nesse horizonte que 

o Caricultura também se insere, enquanto experiência pedagógica que transcende a 

dimensão educativa formal. Ao integrar a Caatinga como espaço sagrado, onde 

natureza e espiritualidade se entrelaçam, o Caricultura assume uma dimensão 

transcendental, cultivando um modo de existência em que aprender, criar e viver são 

atos profundamente conectados ao sagrado da terra e ao cuidado com a vida. 

 

2.4 Antropologia e Educação 

 

A pesquisa sobre o movimento cultural do Caricultura, no Assentamento 

Barra do Leme, configura-se como uma contribuição relevante para os campos da 

Antropologia e da Educação, ao integrar de forma crítica e propositiva as dimensões 

do desenvolvimento local, da cultura e da sustentabilidade, conhecimentos esses 

atrelados a minha construção epistêmica. 

Ao abordar a realidade do semiárido cearense sob a ótica das práticas 

educativas enraizadas nos saberes tradicionais, na espiritualidade popular e na 

relação simbiótica com o território, busca-se compreender como essas experiências 

constroem alternativas viáveis frente aos modelos hegemônicos de desenvolvimento 

e educação. 

Este percurso investigativo emerge das minhas escolhas formativas e 

afetivas, marcadas pelo encantamento com a Antropologia como ciência 

comprometida com os sentidos e modos de vida dos povos.  Esse encantamento, no 

entanto, não pode ignorar o complexo e contraditório processo de criação e fixação 

da Antropologia como ciência. Em seus primórdios, especialmente no auge do 

imperialismo do século XIX, ela frequentemente serviu como uma ferramenta colonial, 



56 

 

sendo instrumentalizada para classificar, hierarquizar e, em última análise, facilitar a 

dominação dos povos ditos "primitivos" ou “selvagens”. Contudo, através de uma 

profunda autocrítica, a disciplina vivenciou uma transformação radical. Sua posterior 

e recente corrente, fortemente influenciada pelos movimentos de descolonização e 

pela crítica pós-colonial, passou a se fundamentar no respeito e reconhecimento da 

diversidade. Essa nova antropologia não apenas abandonou as hierarquias raciais, 

mas firmou a imprescindível presença da cultura, entendida em sua pluralidade, como 

o fator central para a compreensão dos complexos relacionais da humanidade, 

alinhando-se assim a um projeto de entendimento mútuo, e não mais de controle. 

Também reflete meu envolvimento com a Educação como prática de 

liberdade, nos moldes defendidos por Paulo Freire (1996). Pode-se traçar um paralelo 

direto com a ciência antropológica, se a lógica de dominação dos séculos passados, 

e a interpretação eugênica que vimos em Os Sertões, funcionaram como discursos 

para justificar a expropriação de territórios e a subalternização dos povos, a educação 

freireana é a antítese radical desse projeto. Assim como a Antropologia precisou se 

reinventar, deixando de ser uma ferramenta colonial de classificação para se tornar 

uma ciência do reconhecimento da diversidade, a "prática de liberdade" de Freire 

recusa o modelo que "coloniza" a mente. Ela é, em essência, a devolução do direito à 

voz e ao território simbólico que foram historicamente negados ao sertanejo, ao 

indígena e a tantos outros, transformando o ato de aprender na própria prática da 

resistência. 

Nesse sentido, a pesquisa reflete um compromisso ético e político com os 

territórios historicamente marginalizados, nos quais o conhecimento não se dissocia 

da vida concreta e nos quais a aprendizagem ocorre em profunda interação com os 

elementos da natureza e os valores coletivos. A experiência do Caricultura oferece, 

assim, uma lente privilegiada para pensar e construir caminhos emancipatórios a partir 

das realidades locais. Esse processo contribui com subsídios teóricos e 

metodológicos para a formulação de políticas públicas mais justas e enraizadas nas 

culturas do semiárido.  

No âmbito da Antropologia, a pesquisa avança ao adotar uma abordagem 

que ultrapassa a mera observação externa. O estudo se insere de forma ativa e 

profunda na realidade das comunidades estudadas, estabelecendo vínculos que 

enriquecem a compreensão dos fenômenos culturais. Essa implicação possibilita o 



57 

 

acesso privilegiado aos saberes, práticas cotidianas e lógicas internas dos 

assentamentos rurais. Assim, a cultura é valorizada como um processo dinâmico e 

transformador. 

Dessa forma, a investigação contribui para ampliar o entendimento das 

culturas sertanejas e das dinâmicas dos assentamentos, ao demonstrar como as 

práticas culturais são continuamente ressignificadas e mobilizadas como estratégias 

de resistência, coesão social e promoção da autonomia em contextos marcados pela 

luta por terra e direitos.  

Além disso, o estudo aprofunda a relação entre cultura e sustentabilidade. 

Revela como práticas culturais que incorporam elementos da permacultura e do 

conhecimento tradicional promovem a sustentabilidade ambiental no semiárido, 

evidenciando a capacidade das comunidades de alinhar desenvolvimento cultural com 

responsabilidade ecológica. Outro aspecto relevante reside no fortalecimento da 

compreensão do desenvolvimento local sob perspectivas etnográficas, ao valorizar as 

concepções internas das comunidades e desafiar modelos exógenos, ressaltando o 

papel central dos saberes e recursos locais na construção de caminhos autênticos. 

No campo da educação, a pesquisa estabelece um diálogo produtivo com 

as abordagens da educação popular e educação ambiental. Essa interlocução 

propicia ideias valiosas sobre práticas pedagógicas contextualizadas e 

transformadoras. A experiência do Caricultura demonstra a complementaridade entre 

educação formal e não formal, valorizando os saberes locais e conectando práticas 

pedagógicas às necessidades e potencialidades da comunidade.  

Ademais, investiga metodologias que integram cultura e sustentabilidade, 

destacando o papel das atividades culturais, como música, teatro e artesanato, 

enquanto ferramentas educativas capazes de promover valores de cooperação e 

práticas ambientais sustentáveis. Também é evidenciada a construção coletiva do 

conhecimento, ressaltando como o aprendizado emerge da interação e colaboração, 

fortalecendo a autonomia dos participantes no processo educativo. A pesquisa reflete 

sobre o papel do educador/pesquisador em contextos de implicação, ao romper com 

as fronteiras tradicionais entre pesquisador e objeto de estudo, promovendo uma 

produção compartilhada e enriquecedora do conhecimento. 



58 

 

A articulação entre desenvolvimento local, cultura e sustentabilidade 

constitui o eixo central que confere relevância fundamental ao estudo. O Caricultura 

configura-se como um laboratório vivo, no qual as práticas locais demonstram que o 

patrimônio imaterial e os saberes tradicionais são pilares essenciais para um 

desenvolvimento endógeno, equitativo e resiliente. Mais do que buscar soluções 

tecnológicas, a pesquisa enfatiza a construção de redes sociais e ambientais. Essas 

redes respeitam os limites do bioma e valorizam as identidades culturais específicas 

do Sertão. 

Ao documentar e analisar essa experiência singular, a pesquisa oferece 

subsídios concretos para que outras comunidades do semiárido brasileiro e regiões 

similares possam fortalecer suas iniciativas, ampliando as possibilidades de 

transformação social e ambiental fundamentadas em suas realidades e 

potencialidades intrínsecas. 

 

2.5 Problemática da Investigação 

 

A problemática que orienta esta pesquisa está ancorada na necessidade 

de compreender como práticas culturais e educativas podem fortalecer as 

comunidades rurais do semiárido brasileiro. Isso se torna especialmente relevante em 

contextos marcados por lutas históricas por direitos, autonomia e reconhecimento 

cultural. Deste modo o Caricultura, desenvolvido no Assentamento Barra do Leme, 

apresenta-se como um exemplo concreto da potencialidade das expressões culturais 

e dos saberes locais para catalisar processos de desenvolvimento sustentável, 

promoção da identidade e transformação social. 

 Entretanto, ainda persistem desafios significativos, tais como a valorização 

e preservação dos saberes tradicionais em meio a desigualdades sociais e ambientais 

profundas, assim como a integração dessas práticas culturais e pedagógicas na 

superação de problemas como a degradação ambiental, o êxodo rural e a 

precariedade das políticas públicas no semiárido. 

Essas questões estão no cerne dos debates contemporâneos acerca do 

papel da cultura e da educação na promoção do desenvolvimento local. A pesquisa 

procura problematizar a histórica invisibilidade das comunidades rurais e de seus 



59 

 

saberes nos espaços acadêmicos e políticos, apontando para a urgência de 

alternativas que respeitem a diversidade cultural e assegurem a sustentabilidade 

ambiental. Ao mesmo tempo, busca investigar como iniciativas como o Caricultura 

podem oferecer respostas inovadoras e participativas para esses desafios. 

A presente investigação propõe analisar a experiência etnopedagogia 

libertária do Caricultura no assentamento Barra do Leme, considerando sua 

articulação entre práticas culturais, educação popular e educação ambiental. O 

objetivo geral consiste em compreender de que modo essa prática educativa contribui 

para a formação crítica da juventude local. Busca-se também analisar como ela 

favorece o fortalecimento de uma ética eco-relacional pautada na justiça social e na 

sustentabilidade dos territórios camponeses. 

Dessa forma, a pesquisa visa evidenciar os impactos dessa experiência na 

construção de práticas comunitárias autônomas. Além disso, pretende demonstrar 

como o Caricultura contribui para a valorização da identidade cultural e para o 

estabelecimento de vínculos profundos entre as pessoas e o meio ambiente em que 

vivem. 

 

2.6 A luta pela Terra vem de muito tempo atrás  

 

O Assentamento Barra do Leme constitui um exemplo marcante da luta 

histórica por terra e justiça social no semiárido brasileiro. Sua história está 

profundamente vinculada às mobilizações populares camponesas e às disputas por 

reforma agrária, em um contexto de exclusão fundiária e concentração de terras que 

caracterizou o Nordeste ao longo do século XX. Entre as décadas de 1950 e 1960, as 

Ligas Camponesas emergiram como um dos movimentos mais expressivos da 

organização dos trabalhadores e trabalhadoras rurais no Brasil. Inicialmente fundadas 

em áreas de grande concentração fundiária, como os engenhos de Pernambuco, as 

Ligas rapidamente se expandiram para outros estados do Nordeste, incluindo o Ceará, 

articulando a luta pela terra, por condições dignas de trabalho e pela superação das 

práticas opressivas do coronelismo rural. Stédile (2002) argumenta que as Ligas 

Camponesas, mesmo tendo sido destruídas pela repressão militar, deixaram um 



60 

 

legado organizativo, simbólico e político que se reflete diretamente na constituição do 

MST como continuidade da luta pela terra no Brasil. 

As Ligas destacaram-se pela defesa da reforma agrária, pela organização 

comunitária e pelo fortalecimento da autonomia dos camponeses frente aos 

latifundiários e às estruturas estatais dominadas por interesses oligárquicos. No 

semiárido, enfrentaram adversidades climáticas e a marginalização social que 

impunha desafios adicionais à sobrevivência das populações camponesas. A 

repressão contra as Ligas Camponesas foi um dos primeiros atos sistemáticos da 

ditadura militar, sinalizando a centralidade da questão agrária no controle político e 

social do regime. 

Com a instauração da ditadura militar em 1964, as Ligas Camponesas 

tornaram-se alvo direto da repressão do regime. Consideradas subversivas, suas 

lideranças foram perseguidas, torturadas e, em muitos casos, assassinadas. A 

repressão sistemática desarticulou muitas dessas organizações, silenciando suas 

reivindicações e reforçando o domínio das elites agrárias. Esse cenário deixou marcas 

profundas na memória e na organização das comunidades rurais do Nordeste. 

Conforme Martins (1986), as Ligas Camponesas emergiram como uma das primeiras 

formas de organização política no campo, articulando reivindicações locais com um 

projeto de reforma agrária em âmbito nacional. 

O Assentamento Barra do Leme, estabelecido décadas após o auge das 

Ligas Camponesas, representa a continuidade da luta por terra e dignidade no campo. 

Ele surge como fruto do esforço coletivo de famílias camponesas que, mesmo diante 

da repressão e do abandono histórico por parte do Estado, mantiveram vivas as 

demandas por reforma agrária e justiça social. 

A criação do assentamento reflete não apenas a conquista de um território, 

mas a reafirmação de uma identidade coletiva, na qual saberes tradicionais e práticas 

comunitárias são valorizados como instrumentos de autonomia e desenvolvimento. 

Em um contexto de desafios como o êxodo rural, a degradação ambiental e a 

precariedade de políticas públicas, o território da Barra do Leme constitui um espaço 

de resistência e reconstrução da vida camponesa. 

O legado das Ligas Camponesas, mesmo sob intensa repressão, 

permanece como fonte de inspiração para movimentos e comunidades que continuam 



61 

 

lutando por direitos e autonomia no campo. A memória dessas organizações é 

fundamental para compreender os processos históricos que levaram à formação de 

assentamentos como o Barra do Leme. 

As Ligas representaram uma ruptura com a passividade imposta aos 

camponeses, criando redes de solidariedade que até hoje influenciam o modo de 

organização das comunidades rurais. No semiárido cearense, esse legado é visível 

na valorização da coletividade, no fortalecimento das práticas agroecológicas e 

culturais e na construção de alternativas sustentáveis ao modelo hegemônico de 

desenvolvimento. 

A dissertação "Assentamentos Barra do Leme e 24 de Abril: Poder e 

Sustentabilidade" de Flávio Pinheiro (2004) realiza uma análise histórica da 

concentração fundiária no Brasil, evidenciando as raízes desse fenômeno desde o 

período colonial. O sistema de sesmarias, caracterizado pela exclusão dos povos 

indígenas e pela concessão de vastas extensões de terras a indivíduos de confiança 

da Coroa portuguesa, é apontado como o marco inicial de um modelo fundiário que 

perpetuou desigualdades estruturais ao longo dos séculos. Esse modelo foi reforçado 

pela Lei de Terras de 1850, que, segundo o autor, consolidou o monopólio da terra ao 

impedir o acesso de camponeses e ex-escravizados à propriedade, assegurando mão 

de obra barata para os latifúndios em expansão (Pinheiro, 2004). 

Adicionalmente, o processo de "modernização conservadora" intensificado 

na década de 1950 agravou a concentração fundiária ao promover avanços 

tecnológicos que beneficiaram, sobretudo, os grandes proprietários. Esse movimento 

reforçou a pobreza e a exclusão social no meio rural, perpetuando relações de 

dominação e inviabilizando a ascensão social das famílias rurais (Pinheiro, 2004, p. 

66). Tais elementos evidenciam o cenário de exclusão e desigualdade em que se 

inserem as lutas por reforma agrária, como a do Assentamento Barra do Leme, no 

semiárido cearense. 

Nesse contexto histórico de exclusão e concentração fundiária, emergiram 

iniciativas como as Ligas Camponesas, que representaram uma ruptura com a 

passividade imposta aos camponeses, criando redes de solidariedade e resistência. 

Conforme argumenta Pinheiro (2004), a exclusão fundiária sustentada por legislações 

e dinâmicas conservadoras fomentou a necessidade de movimentos sociais pela 

terra. As Ligas Camponesas, nesse sentido, desempenharam um papel crucial ao 



62 

 

organizar as famílias rurais em torno de pautas como a reforma agrária e a justiça 

social, promovendo um legado que ultrapassa o contexto histórico de sua atuação e 

permanece influente no semiárido brasileiro. 

O impacto das Ligas Camponesas é visível na valorização da coletividade, 

no fortalecimento de práticas agroecológicas e culturais e na construção de 

alternativas sustentáveis ao modelo hegemônico de desenvolvimento. Esses valores 

ecoam nas dinâmicas de assentamentos como o Barra do Leme, que, ao se 

estruturarem em princípios de solidariedade e organização comunitária, enfrentam as 

adversidades impostas pela concentração fundiária e constroem formas alternativas 

de relação com o território e a terra. Assim, tanto a análise histórica apresentada por 

Pinheiro (2004) quanto o legado das Ligas Camponesas destacam a relevância da 

luta organizada pela terra e pela sustentabilidade como pilares para a superação das 

desigualdades históricas e a promoção de um desenvolvimento mais justo e inclusivo. 

A experiência das Ligas Camponesas no Brasil, que emergiu no final da 

década de 1940 e ganhou força nos anos 1950, é considerada um marco na 

organização política e social das famílias rurais. Esse movimento buscava articular 

demandas por terra e melhores condições de vida em um cenário de profundas 

desigualdades sociais. Após o golpe militar de 1964, que reprimiu severamente as 

Ligas Camponesas, muitos dos ideais e práticas de organização comunitária foram 

absorvidos e ressignificados pelas Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), que 

ganharam destaque no período pós-Concílio Vaticano II. 

O período caracteriza-se pelas transformações promovidas na Igreja 

Católica após o Concílio Vaticano II, realizado entre 1962 e 1965. Convocado pelo 

Papa João XXIII e conduzido em sua fase final pelo Papa Paulo VI, o Concílio trouxe 

significativas reformas litúrgicas, pastorais e organizacionais que repercutiram 

amplamente na Igreja em escala global. Sua proposta de diálogo com o mundo 

moderno e a valorização do protagonismo dos leigos nas ações pastorais 

impulsionaram movimentos sociais e religiosos, como as Comunidades Eclesiais de 

Base (CEBs). Segundo Boff (1981, p. 67), "o Concílio Vaticano II significou uma 

abertura da Igreja ao mundo contemporâneo, incentivando a participação ativa dos 

leigos e a inserção das ações pastorais nas realidades sociais e políticas". 

As CEBs, com forte influência da Teologia da Libertação, tornaram-se 

espaços de resistência e articulação social no campo, especialmente durante os anos 



63 

 

de chumbo da ditadura militar. Inspiradas pelos valores cristãos e pela pedagogia de 

Paulo Freire, as CEBs incorporaram um método participativo e reflexivo que dialogava 

com as demandas das populações rurais. Como aponta Singer (1980), as CEBs 

funcionavam como “células sociais” capazes de reorganizar o tecido comunitário. Elas 

incentivavam o protagonismo dos camponeses em questões políticas, sociais e 

culturais. 

A herança das Ligas Camponesas é visível nas práticas das CEBs, que 

mantiveram a luta pela terra como um eixo central de suas ações. Ambas as 

experiências convergem na valorização da coletividade e na promoção de uma 

consciência crítica entre os trabalhadores e trabalhadoras rurais. 

Segundo Caldart (2004), “as CEBs se tornaram o lugar onde a fé se 

articulava com a luta por justiça social, alimentando a esperança de transformação em 

um contexto de exclusão e repressão” (p. 88). Essa continuidade histórica demonstra 

como as Ligas Camponesas e as CEBs se complementam ao longo do tempo, 

servindo como catalisadores para o fortalecimento das comunidades rurais. Ao 

propiciar o encontro entre espiritualidade e política, as CEBs ampliaram os horizontes 

de mobilização das populações do campo, consolidando-se como espaços de 

resistência e reconfiguração das lutas camponesas no Brasil.  

A trajetória do Assentamento Barra do Leme insere-se em uma dinâmica 

histórica de resistência e organização das comunidades rurais brasileiras. Evoca 

paralelos com as Ligas Camponesas e as Comunidades Eclesiais de Base. Assim 

como as Ligas mobilizaram trabalhadores e trabalhadoras rurais na luta pela reforma 

agrária nas décadas de 1950 e 1960, e as CEBs desempenharam papel fundamental 

na formação de lideranças durante a redemocratização, o assentamento reflete os 

desafios e estratégias de organização coletiva diante das adversidades estruturais e 

socioambientais. A precariedade da infraestrutura básica, como o acesso à água 

encanada, ao saneamento adequado e à eletricidade, evidencia a persistência de uma 

histórica negligência estatal. 

Além disso, o transporte precário e a má conservação das estradas 

intensificam o isolamento. Essas condições dificultam a integração econômica e social 

da comunidade com os centros urbanos, tal como ocorreu em outros contextos de luta 

onde as Ligas e as CEBs buscaram superar o abandono por meio da solidariedade e 

da ação coletiva. 



64 

 

Mesmo quando há abundância na produção agrícola, a comercialização se 

apresenta como um grande entrave. A dependência de atravessadores e a ausência 

de políticas públicas efetivas para a valorização da produção familiar tornam difícil 

garantir preços justos, comprometendo a sustentabilidade econômica dos 

camponeses.  

Paralelamente, a comunidade enfrenta pressões externas que configuram 

Conflitos Socioambientais, que podem ser entendidos como um conjunto complexo 

de embates entre grupos sociais que possuem modos distintos de inter-

relacionamento ecológico. Esses conflitos geralmente emergem em contextos onde 

há sobreposição de interesses sobre recursos naturais, posse de terras e práticas 

produtivas. De acordo com Paul Elliot Little (2006), "Conflitos socioambientais 

referem-se a um conjunto complexo de embates entre grupos sociais em função de 

seus distintos modos de inter-relacionamento ecológico" 

Esses embates, muitas vezes ligados à disputa por recursos naturais, 

envolvem o desmatamento do bioma Caatinga, a interrupção da relação ecológica 

com os povos locais e a chegada de grandes empreendimentos econômicos. Também 

refletem a fragilidade das políticas públicas voltadas ao semiárido e a permanência de 

estruturas de poder excludentes. Essas dinâmicas revelam a luta por direitos diante 

da expansão de interesses econômicos que frequentemente ignoram as necessidades 

e os direitos das populações locais.  

Nos últimos anos, a presença de grupos e facções interligadas ao crime 

organizado também começou a impactar a realidade da comunidade e se apresenta 

com muita influência no território. Especificamente no Ceará, o avanço dessas facções 

alterou significativamente as dinâmicas sociais, incluindo as áreas rurais, como 

destacado por Paiva e Pires (2023). O aumento da violência e a disputa pelo controle 

territorial introduzem novas camadas de vulnerabilidade, dificultando ainda mais a 

organização comunitária e a busca por estabilidade. Neste cenário: 

O avanço das facções criminosas no Ceará, em especial a partir da 
década de 2010, alterou profundamente as dinâmicas sociais, 
incluindo territórios tradicionalmente rurais. Esses grupos têm 
expandido sua influência, impondo novas formas de controle territorial, 
exploração econômica e relações de poder que impactam diretamente 
a organização social e a segurança das comunidades locais. (Paiva; 
Pires, 2023, p. 104). 



65 

 

Apesar dessas adversidades, o Assentamento Barra do Leme se destaca 

pela capacidade de resiliência e organização de sua população. A coletividade 

emerge como uma estratégia central de enfrentamento das dificuldades. As 

experiências de autogestão, o fortalecimento de laços comunitários e a valorização do 

saber local permitem que as famílias assentadas transformem as adversidades em 

oportunidades de aprendizado e crescimento coletivo. Além disso, práticas agrícolas 

sustentáveis, desenvolvidas a partir do conhecimento tradicional adaptado ao 

semiárido, têm se mostrado fundamentais. Essas práticas não apenas garantem a 

sobrevivência, mas também reafirmam o compromisso com a convivência harmoniosa 

com o ambiente. A riqueza cultural da comunidade, manifestada em narrativas, cantos 

e tradições, fortalece a identidade coletiva e serve como alicerce para o enfrentamento 

dos desafios. 

Entretanto, a potência coletiva que sustenta o Assentamento Barra do 

Leme convive com desafios que vão além das limitações materiais e climáticas. Um 

deles diz respeito aos conflitos socioambientais, entendidos aqui como disputas que 

envolvem diferentes formas de apropriação, uso e simbolização do território, aqui 

atravessadas por valores culturais, crenças religiosas e interesses políticos diversos 

(Little, 2006.). Nesse contexto, observa-se a crescente atuação de grupos 

neopentecostais que, ao se expandirem pelo meio rural, instauram uma lógica 

proselitista e homogênea, frequentemente em tensão com os valores plurais que 

sustentam experiências de educação do campo e práticas culturais como o 

Caricultura. A presença dessas denominações no campo não apenas tensiona a 

convivência entre diferentes cosmovisões, mas também atua como força de 

apagamento simbólico e espiritual das expressões culturais enraizadas no território, 

promovendo o que pode ser compreendido como uma forma de colonialismo religioso.  

Como apontam Gonçalves e Rocha (2022), o avanço do 

neopentecostalismo sobre comunidades tradicionais promove um processo de 

invisibilização dos saberes locais e de estigmatização de práticas simbólicas 

associadas às culturas populares, especialmente quando vinculadas à ancestralidade, 

à agroecologia ou à espiritualidade não cristã. Tal fenômeno resulta, muitas vezes, 

em práticas de intolerância religiosa, repressão de rituais e deslegitimação de 

pedagogias territoriais, comprometendo as formas de convivência com o semiárido 

que dialogam com a diversidade cultural e ecológica. A disputa religiosa, nesse 



66 

 

sentido, atravessa os territórios de vida e os processos educativos, tornando-se um 

campo de embate entre paradigmas distintos de existência, conhecimento e 

espiritualidade. 

Dessa forma, o Assentamento Barra do Leme se apresenta como uma 

prova viva de resistência e transformação. Em meio a um cenário de lutas e conflitos, 

a comunidade demonstra que, através da organização, da cultura e da valorização da 

sustentabilidade, é possível construir alternativas ao modelo hegemônico de 

desenvolvimento e reafirmar a dignidade das populações do semiárido. 

 

2.7 O que é o Caricultura? 

 

Foi a partir desse contexto histórico que, no assentamento Barra do Leme, 

desponta o Caricultura, uma experiência que ultrapassa os limites de uma simples 

iniciativa, consolidando-se como um fenômeno educativo e cultural de grande 

relevância. Este processo representa não apenas a força criativa e resistente das 

comunidades do semiárido, mas também exemplifica a aplicação de uma 

etnopedagogia libertária, em profunda sintonia com os fundamentos desta pesquisa. 

Os valores culturais e saberes locais precisam ser legitimados pelo grupo, pois é por 

meio desses processos que as comunidades constroem uma narrativa coletiva de 

resistência e identidade (Figueiredo, 2007). 

O Caricultura, surgido há pouco mais de duas décadas no Assentamento 

Barra do Leme, foi nomeado espontaneamente pelas crianças da comunidade, um 

fato que evidencia sua organicidade e o protagonismo juvenil em sua construção. 

Durante uma oficina de cordel, na qual as crianças elaboravam poesias baseadas nos 

contextos vivenciados, surgiu a ideia de formatar os livretos utilizando xilogravuras 

para as capas. O método, adaptado aos recursos disponíveis, incluía o uso de batatas 

para gravar as figuras, em uma releitura criativa da técnica tradicional. 

Deste modo, foi nesse ambiente lúdico e criativo que uma das crianças, ao 

misturar as ideias de caricatura e xilogravura, sugeriu espontaneamente o termo 

"Caricultura". O momento, marcado pela brincadeira e pela leveza, consolidou-se na 

memória coletiva, atribuindo nome não apenas àquela atividade, mas, posteriormente, 

ao grupo e à prática educativa. O Caricultura transcende a simples iniciativa educativa, 



67 

 

configurando-se como uma prática de base popular e ambiental. Pautado pelo diálogo 

horizontal e pelo reconhecimento do ecossistema local como elemento fundamental 

para as aprendizagens, o projeto reflete a capacidade da comunidade de valorizar sua 

cultura e seus saberes, integrando-os a processos educativos que fortalecem a 

identidade coletiva e a sustentabilidade ambiental. 

Em consonância com os princípios da Educação Popular de Paulo Freire, 

o Caricultura rejeita uma abordagem educativa impositiva e unilateral. Conforme 

afirma Freire (1996), "a educação não transforma o mundo. Educação muda as 

pessoas. Pessoas transformam o mundo". Nesse sentido, o processo emerge como 

um exemplo de construção coletiva que se fundamenta nos saberes e nas 

necessidades da comunidade, promovendo um ambiente de aprendizado em que 

teoria e prática caminham juntas. 

Além disso, o uso de ferramentas artísticas e de uma reflexão política 

consistente insere o Caricultura em um contexto mais amplo de educação decolonial, 

que busca romper com estruturas históricas de opressão e exclusão. João Figueiredo 

(2007, p. 54) ressalta que "os processos educativos no semiárido só se tornam 

significativos quando dialogam com a cultura local e valorizam os conhecimentos 

ancestrais de seus habitantes." Assim, o Caricultura não apenas reconhece, mas 

também valoriza a singularidade cultural do semiárido, posicionando-se como uma 

prática educativa que é sentida, vivida e transformadora. Ele destaca que a: 

A ecopráxis vincula a ação humana às relações, integrando o mundo 
natural como partícipe da teia social. Essa perspectiva promove um 
aprendizado coletivo que respeita e amplia as significações locais 
(Figueiredo, 2007, p. 41). 

Com seu enfoque em práticas sustentáveis e no fortalecimento da 

identidade local, o Caricultura estabelece-se como um marco no campo da educação 

popular e ambiental, demonstrando que a educação, para ser verdadeiramente 

transformadora, deve estar enraizada na realidade e nas experiências de quem a 

vivencia. 

Essa pesquisa compreende o Caricultura como um fenômeno de 

"pedagogia decolonial", um movimento cultural capaz de desafiar e desconstruir 

discursos hegemônicos que marginalizam saberes locais, culturas camponesas e 

formas de vida não ocidentais. Conforme Gramsci (1978), a hegemonia representa a 

capacidade de um grupo social projetar sua visão de mundo como universal, 



68 

 

normalizando práticas que atendem aos seus interesses e subordinando outras 

formas de saber e ser. 

Nesse contexto, o Caricultura emerge como uma prática educativa que 

transcende a simples transmissão de conteúdos, configurando-se como um processo 

de empoderamento. A prática constrói sua proposta etnopedagógica com base no 

questionamento do discurso globalizado e da ética do mercado. Em um cenário 

marcado pela exploração de recursos naturais e pela lógica capitalista, essa 

experiência etnopedagógica oferece uma nova narrativa, fundamentada na 

reciprocidade, no respeito à diversidade e na autonomia das pessoas. 

Conforme Figueiredo (2007), o Caricultura celebra "a vida, o saber e as 

eco-relações", propondo uma ética que transcenda o lucro e o consumo e que valorize 

as interações humanas e ambientais como elementos fundamentais para a construção 

de uma sociedade sustentável. Essa prática educativa também se destaca pela 

valorização dos saberes e práticas locais. Em vez de invisibilizar as tradições e o 

conhecimento acumulado ao longo das gerações no semiárido, o Caricultura os eleva 

ao status de ferramentas pedagógicas centrais. 

Esses saberes são integrados às atividades artísticas e às reflexões sobre 

o ambiente e a sociedade, corroborando a perspectiva de Freire (1996), para quem "a 

educação deve partir da realidade concreta dos sujeitos, reconhecendo suas vivências 

e histórias como bases para a construção do conhecimento". 

A formação crítica e transformadora da juventude é outro aspecto central 

dessa experiência. Por meio de oficinas, debates e vivências, o Caricultura capacita 

os jovens a compreenderem sua realidade, a questionarem as estruturas opressoras 

e a se posicionarem como agentes de transformação em seus territórios. Essa prática 

reflete o conceito gramsciano de "intelectual orgânico", que, segundo Gramsci (1978), 

busca "a emancipação dos subalternos por meio da formação de uma consciência 

crítica e da atuação política coletiva". 

Além disso, o Caricultura promove uma ética eco-relacional que vai além 

do ensino sobre o meio ambiente, integrando uma relação sensível e intrínseca com 

ele. Essa abordagem fomenta uma "sensibilidade eco-relacional", na qual a 

interconexão entre seres humanos e natureza é percebida como essencial para uma 

convivência harmônica e sustentável (Figueiredo, 2007). Essa perspectiva eco-



69 

 

relacional dialoga com a proposta de Edgar Morin (2000), que destaca a importância 

de compreender a complexidade e a interdependência dos sistemas vivos, afirmando 

que "a ética deve integrar a responsabilidade planetária, reconhecendo que o destino 

humano está entrelaçado ao destino do planeta e de todos os seres vivos" (Morin, 

2000, p. 54). 

Para Morin, a crise ambiental não é apenas ecológica, mas também 

civilizacional, exigindo uma visão sistêmica que articule os conhecimentos científicos, 

culturais e espirituais na busca de soluções sustentáveis. O autor enfatiza que a 

educação deve promover a consciência da unidade na diversidade, entendendo o ser 

humano como parte integrante da biosfera e responsável pelo equilíbrio das relações 

entre sociedade e natureza. Essa concepção complementa a prática pedagógica do 

Caricultura, ao reforçar a necessidade de uma ética que valorize a coexistência e o 

cuidado como fundamentos para a sustentabilidade. 

A proposta metodológica do Caricultura, ao articular educação popular, 

educação ambiental e práticas culturais, assume-se como um campo fértil para a 

produção de conhecimento situado e comprometido com a realidade das pessoas do 

semiárido. Ao valorizar a vivência concreta, os saberes camponeses e as dimensões 

simbólicas do território, a experiência educativa se configura como um processo 

pedagógico insurgente, que constrói conhecimento a partir da prática e para a prática. 

Nesse sentido, a contribuição de Oscar Jara (2018) torna-se fundamental, 

especialmente ao compreender a sistematização de experiências como uma 

metodologia crítica de produção de conhecimento a partir das práticas sociais. Para o 

autor, sistematizar não é apenas organizar informações ou relatar atividades 

desenvolvidas, mas sim interpretar, com rigor crítico e compromisso ético, os sentidos 

e aprendizados gerados nos processos vividos coletivamente. Jara destaca que a 

sistematização é um caminho pedagógico de transformação, que possibilita que as 

pessoas envolvidas em experiências populares reflitam sobre sua trajetória, 

reconheçam seus saberes e fortaleçam sua capacidade de agir sobre a realidade. 

Dessa forma, a prática metodológica do Caricultura aproxima-se do que 

Jara define como um exercício de apropriação do futuro, pois parte das experiências 

vividas para construir novas epistemologias, capazes de enfrentar as formas 

hegemônicas e coloniais de produção e circulação do saber. A sistematização aqui 

não se limita a uma etapa posterior da ação, mas está incorporada à prática 



70 

 

pedagógica cotidiana, ao promover a escuta sensível, o diálogo horizontal e a 

construção coletiva do conhecimento. Trata-se, assim, de uma pedagogia da 

experiência viva, que, ao mesmo tempo em que valoriza o passado e a memória das 

comunidades rurais, projeta possibilidades concretas de transformação social 

enraizadas no território e na cultura local (Jara, 2018). 

Esse entendimento encontra respaldo na produção teórica de Lia Pinheiro 

Barbosa, Peter Rosset, Vanessa Val e Gabriela Soto (2025), que, ao discutirem o 

Diálogo de Saberes e a Pedagogia do Território, fundamentam a compreensão de 

práticas pedagógicas agroecológicas e de resistência cultural como expressões das 

lutas por autonomia e soberania no Sul Global. Os autores propõem o território como 

categoria central para compreender os processos educativos vinculados às lutas por 

autonomia dos povos do campo, evidenciando que o processo formativo ultrapassa 

os limites do espaço escolar tradicional e se realiza na vivência concreta do território, 

entendido como lugar de pertencimento, de conflitos e de resistência. Nessa 

perspectiva, Barbosa et al. (2025) destacam que práticas educativas enraizadas nos 

modos de vida camponeses, como a agroecologia, configuram-se como “projetos 

políticos de caráter emancipatório”, capazes de ativar o potencial criador das 

comunidades e produzir sentidos coletivos a partir de seus saberes e histórias. 

De forma complementar, Sandra Maria Gadelha de Carvalho (2006) 

destaca, em sua tese sobre o PRONERA, que as experiências de educação do campo 

devem ser compreendidas como políticas públicas em construção, cujo sucesso 

depende da articulação entre os sujeitos do campo, as instituições de ensino e o 

Estado. Ela evidencia os desafios enfrentados por professores e alunos em contextos 

rurais, ao mesmo tempo em que reconhece a potência das formações realizadas a 

partir das realidades locais, marcadas pelo compromisso político e pedagógico com a 

transformação social. A autora sustenta que a vivência coletiva nos assentamentos e 

a participação ativa nas decisões pedagógicas são elementos que fortalecem a 

educação como direito e como prática democrática. Assim como no Caricultura, a 

proposta é formar pessoas críticas, capazes de atuar no mundo com consciência de 

sua história e identidade.  

Já Celecina de Maria Veras Sales (2003), ao analisar o cotidiano e as 

práticas políticas da juventude assentada, mostra que a formação crítica ocorre de 

forma viva nos encontros, nas expressões culturais e nas invenções coletivas que 



71 

 

emergem da vida nos assentamentos. Em sua tese, ela observa que as juventudes 

do MST produzem espaços de formação política e cultural nos eventos, nas marchas, 

nas noites culturais e nas atividades do dia a dia. Essas práticas, muitas vezes 

invisibilizadas, são fundamentais para o fortalecimento de vínculos comunitários e da 

identidade camponesa, além de promoverem uma pedagogia do cotidiano, marcada 

pela criatividade, pela escuta e pela construção de novos sentidos para a vida no 

campo. Ao resgatar essas expressões culturais como formas legítimas de formação e 

ação política, Sales reforça o papel que o Caricultura desempenha ao articular arte, 

cultura e educação em uma proposta formativa integral, profundamente enraizada nos 

territórios camponeses. 

A dimensão ambiental, por sua vez, é um pilar estruturante no Caricultura. 

A preocupação com o ecossistema local e a promoção de uma ética de cuidado com 

a natureza refletem um compromisso com a sustentabilidade e a convivência 

harmônica com o semiárido. Essa abordagem reafirma a importância de práticas 

educativas que reconheçam a interdependência entre sociedade e ambiente, 

incentivando ações concretas de preservação e valorização da biodiversidade. 

As práticas culturais desempenham um papel central nesse processo, 

funcionando não apenas como um elemento complementar, mas como o veículo 

principal para as ações pedagógicas. A arte, em suas diversas manifestações é 

mobilizada como ferramenta para a expressão da identidade, a valorização dos 

saberes locais e a resistência comunitária diante de contextos de opressão e exclusão. 

Dessa forma, o Caricultura apresenta-se como um fenômeno educativo-cultural 

complexo e multifacetado, que integra arte, saberes locais, educação popular e 

ambiental em uma prática transformadora. Ao desafiar paradigmas convencionais de 

desenvolvimento e educação, essa experiência posiciona-se como o cerne desta 

investigação, oferecendo um campo fértil para compreender como a educação pode 

atuar como ato de resistência e de renovação no semiárido brasileiro. 

 

  



72 

 

2.8 O território da Barra do Leme 

 

A escolha do Assentamento Barra do Leme como solo fértil desta 

investigação não foi casual, uma vez que foi enraizada em uma teia de fatores que 

transformam o assentamento em um ecossistema privilegiado para a análise 

proposta. Mais do que um ponto no mapa, o Assentamento Barra do Leme é um 

laboratório vivo, onde diferentes rios, educação, cultura, meio ambiente e 

desenvolvimento, se encontram, formando um delta de possibilidades sob uma ótica 

libertária. As raízes emocionais que me ligam a esse espaço ampliam minha 

capacidade de absorver as dinâmicas locais. Como afirma Zulmira Bonfim (2017, p. 

46), "os mapas afetivos possibilitam uma leitura subjetiva do território, conectando os 

sujeitos às suas memórias e experiências sensoriais.". Assim, o assentamento não é 

apenas um lugar, mas uma floresta viva de significados, onde cada caminho 

percorrido traz à tona memórias e emoções que nutrem esta pesquisa. A teoria de 

Bonfim, como um guia no emaranhado dessa vegetação simbólica, ajuda-me a 

organizar e interpretar os sentidos subjetivos desse território, permitindo que os frutos 

desse estudo se desenvolvam com mais substância. 

O Assentamento Barra do Leme é um território construído por meio da luta 

pela terra e pela dignidade. Sua história, enquanto assentamento rural no semiárido 

cearense, representa um marco na busca por justiça social e autonomia para 

comunidades historicamente marginalizadas. A pesquisa de Flávio Pinheiro (2004) 

reconhece, por exemplo, a relevância do assentamento como objeto de estudo, 

destacando a existência de dinâmicas sociais e ambientais complexas, bem como a 

busca por modelos de desenvolvimento adaptados à realidade local. Essa trajetória 

de resistência e reinvenção constitui um contexto sólido para investigar de que forma 

a educação e a cultura contribuem para a construção de um futuro mais justo. 

O elemento central que confere ao Assentamento Barra do Leme o status 

de lócus de excelência para esta tese é a existência e a consolidação do Caricultura. 

Essa iniciativa, enquanto fenômeno educativo e cultural, configura-se como uma 

etnopedagogia em ação. 

O Caricultura não se apresenta apenas como um projeto, mas como um 

organismo vivo que, ao longo de mais de duas décadas, articula de forma orgânica e 



73 

 

potente a educação popular e a educação ambiental, por meio de práticas culturais. 

Sua natureza horizontal, a valorização dos saberes locais, a busca pela formação 

crítica da juventude e a promoção de uma ética eco-relacional caracterizam-no como 

um estudo de caso singular para compreender como a educação pode atuar como 

motor de transformação social e ecológica, desafiando discursos hegemônicos de 

desenvolvimento. 

A escolha do Assentamento Barra do Leme é, ao mesmo tempo, pessoal e 

acadêmica. A minha condição de filho de retirantes do Nordeste confere-me, enquanto 

pesquisador, uma conexão intrínseca com as realidades, os modos de vida e as lutas 

do semiárido. Desenvolver esta pesquisa implica também expor as inquietações e 

problemáticas que me atravessam e orientam minhas ações cotidianas: o 

reconhecimento desse sertão como território onde minha identidade se forja e de onde 

emergem saberes que articulam antropologia e educação. Trata-se de uma 

epistemologia enraizada nas experiências do lugar, que inspira o vislumbre de ações 

e intervenções mediadas por políticas públicas, dimensões que integram o meu 

cotidiano laboral e que fundamentam a presente tese ao evidenciar a importância 

dessa vivência e sua representatividade etnopedagógica. 

Neste cenário, a implicação na realidade ultrapassa a mera curiosidade 

externa, constituindo uma busca por compreender e valorizar as narrativas de 

resistência e a resiliência dos povos do sertão. O denominado "retorno redentor 

diaspórico" não é apenas geográfico, mas epistemológico, configurando-se como uma 

procura pelo conhecimento, pela aprendizagem e, nesse processo, pela oferta de 

novas perspectivas. Reconhecendo que a produção do saber é um ato de aprendizado 

e ensino mútuos, essa posição de pertencimento "de dentro", combinada com a 

rigorosidade analítica "de fora", possibilita uma profundidade etnográfica e 

sensibilidade para as nuances da experiência. 

O Assentamento Barra do Leme, tendo o Caricultura como seu epicentro, 

configura-se como um espaço privilegiado para a produção de conhecimento 

relevante nos campos da Antropologia e da Educação. Este estudo possibilita 

aprofundar a compreensão sobre o desenvolvimento local endógeno, demonstrando 

como as comunidades constroem suas próprias soluções a partir de seus contextos 

específicos. 



74 

 

Além disso, permite explorar a intersecção entre cultura e sustentabilidade, 

evidenciando o papel fundamental das práticas culturais na adaptação e na resiliência 

ambiental. Outro aspecto significativo reside na análise da eficácia de metodologias 

pedagógicas contextualizadas, que rompem com modelos tradicionais e se moldam 

às realidades locais, promovendo aprendizagens mais significativas e 

transformadoras. 

A presente pesquisa busca também oferecer subsídios relevantes para a 

formulação de políticas públicas voltadas ao fortalecimento de iniciativas semelhantes 

à do Caricultura. Ao fazer isso, pretende-se incentivar modelos de desenvolvimento 

que sejam mais equitativos, sustentáveis e sintonizados com as realidades do 

semiárido brasileiro. 

Em síntese, o Assentamento Barra do Leme, a partir da experiência 

pedagógica singular do Caricultura e da minha imersão enquanto pesquisador 

profundamente comprometido com essa realidade, não se configura apenas como um 

objeto de análise. Ele se apresenta como um território vivo de aprendizagem, 

resistência e esperança, revelando possibilidades concretas para a construção de 

práticas educativas e políticas de desenvolvimento pautadas por princípios libertários, 

ambientalmente sustentáveis e culturalmente enraizados nas demandas e nas 

potências das populações do sertão nordestino 

 

2.9 Uma etnografia imersa na experiência 

 

A participação e a observação foram como sementes que germinaram e 

criaram raízes profundas na minha pesquisa. Por mais de 20 anos, acompanhei o solo 

fértil das práticas do Caricultura no Assentamento Barra do Leme, um lugar onde a 

educação floresce como árvores que crescem juntas, sustentadas pela força da 

coletividade. Essa convivência permitiu que eu não apenas observasse, mas também 

me tornasse parte do ecossistema social e cultural que dá vida a essa etnopedagogia. 

Os registros dessa caminhada estão espalhados como folhas caídas pelo 

chão, guardados em cadernos, relatos e documentos que preservam as memórias do 

que foi plantado e colhido ao longo dos anos. Minha vivência constante nesse espaço, 

tanto como observador quanto como participante, foi como caminhar pela Caatinga, 



75 

 

onde cada interação revelava as complexas teias de relações culturais, pedagógicas 

e sociais que sustentam o Caricultura. 

Minha abordagem metodológica foi enriquecida por registros sistemáticos 

em cadernos de campo, onde documentei oficinas de teatro, música, cordel e 

vivências agroecológicas, incluindo o manejo de sistemas agroflorestais e a 

organização de eventos comunitários. Esses cadernos registram não apenas 

descrições das ações observadas, mas também reflexões pessoais e emocionais que 

emergiram da imersão no contexto. Cada nota funciona como uma página de um 

extenso livro de memórias e significados. Como sugere Geertz (1989), a etnografia 

requer captar o "tecido denso" das relações sociais, ou seja, compreender as 

interconexões de significados que orientam as práticas e interações cotidianas. 

Além das minhas anotações, há um conjunto de registros comunitários que 

documentam as atividades realizadas ao longo das duas décadas de existência do 

Caricultura. Esses materiais incluem fotografias, vídeos, relatórios de atividades, 

textos de cordel e narrativas compartilhadas durante encontros. Ao incorporar esses 

registros, a pesquisa assume uma perspectiva coletiva, valorizando as vozes e os 

olhares dos diversos atores envolvidos na experiência. 

Outro aspecto central desta abordagem foi o processo de rememorar. Por 

meio de entrevistas e conversas informais com os participantes do Caricultura, 

educadores, jovens e moradores da comunidade, emergiram relatos que não apenas 

reelaboram eventos passados, mas também os reinterpretam à luz das experiências 

e aprendizados atuais. Essa prática do rememorar reflete um movimento contínuo de 

construção e reconstrução da memória coletiva, alinhada à ideia de que "a história 

vivida se transforma em história narrada" (Benjamin, 1985, p. 38). 

Minha percepção enquanto pesquisador é também de parte integrante 

desse processo, uma vez que os vínculos afetivos e identitários que desenvolvi, ao 

longo desses anos, conferem à minha análise uma dimensão única, onde o campo de 

pesquisa é, ao mesmo tempo, um espaço de aprendizado e de pertencimento. Esse 

vínculo permitiu-me não apenas compreender as práticas pedagógicas do Caricultura, 

mas também experienciar sua potência enquanto fenômeno cultural e educativo que 

transcende as fronteiras do assentamento, conectando os sujeitos a uma rede 

ampliada de significados e transformações. 



76 

 

Assim, a observação participante, neste contexto, não se limita ao ato de 

observar e registrar. Ela se constitui como um processo contínuo de envolvimento e 

troca, onde minhas emoções, reflexões e contribuições se entrelaçam com as dos 

outros participantes para formar um mosaico vivo e dinâmico das experiências do 

Caricultura. A etnografia do Caricultura também passa a ser uma autoetnografia dessa 

experiência. 

A autoetnografia, por sua vez, emerge como um recurso indispensável, 

permitindo que a minha própria trajetória, entrelaçada com o semiárido e com o 

Caricultura, seja incorporada à análise como um vetor de compreensão crítica e 

reflexiva. Como argumenta Ferrarotti (1991), "a história de vida do pesquisador pode 

revelar não apenas o contexto de sua investigação, mas também os processos sociais 

e culturais mais amplos que o moldam". Nesse sentido, minha experiência pessoal é 

compreendida como um elemento metodológico que enriquece a pesquisa, ao 

estabelecer um diálogo entre o particular e o coletivo. 

A observação participante foi o fio condutor do trabalho de campo. Minha 

longa imersão no Caricultura, que se estende por mais de duas décadas, permitiu-me 

não apenas presenciar, mas também vivenciar as práticas pedagógicas e culturais 

que compõem essa experiência. Participei ativamente de oficinas de teatro, cordel e 

música, assim como de atividades de permacultura e encontros comunitários, 

integrando-me aos processos coletivos. 

Registros fotográficos e vídeos foram integrados à pesquisa como 

ferramentas complementares para capturar aspectos visuais das práticas culturais e 

pedagógicas. Esses registros enriqueceram a análise e a interpretação dos dados, 

oferecendo suporte empírico à reconstrução narrativa dos processos observados. 

Ao explorar minha própria relação com o semiárido e com o Caricultura, 

desenvolvi uma narrativa reflexiva que conecta minha biografia à experiência 

investigada. Essa abordagem reflete não apenas o caráter científico da pesquisa, mas 

também uma posição ética e política que rejeita a ideia de neutralidade no processo 

investigativo. 

Conforme argumenta Freire (1996), toda ação educativa é também uma 

ação política, e reconhecer o lugar de onde se fala é fundamental para a produção de 

um conhecimento crítico e engajado. Essa compreensão dialoga diretamente com a 



77 

 

afirmação de Florestan Fernandes de que “para o sociólogo não existe neutralidade 

possível: o intelectual deve optar entre o compromisso com os exploradores ou com 

os explorados” (Fernandes, 1986, p. 25), evidenciando que a produção do 

conhecimento nas ciências humanas e sociais está inevitavelmente imersa em 

disputas éticas e políticas.  

Nessa direção, a neutralidade, como frequentemente idealizada na 

pesquisa científica, é, a meu ver, uma impossibilidade epistemológica, especialmente 

no campo das ciências humanas e sociais. Segundo Löwy (2005), a pretensão de 

neutralidade científica não é apenas inalcançável, mas também um artifício que 

frequentemente mascara uma tomada de posição implícita. Para o autor, "não há 

neutralidade possível nas ciências sociais: toda interpretação da realidade social 

pressupõe escolhas políticas, éticas e teóricas" (Löwy, 2005, p. 9). 

Partindo dessa perspectiva, afirmo que é a partir da tomada de posição 

consciente e reflexiva que se podem alcançar os resultados mais significativos. No 

meu caso, foi ao me colocar no campo, convivendo diretamente com as crianças e 

suas famílias no Assentamento Barra do Leme, que construí não apenas uma 

perspectiva de análise, mas também uma postura de ação. 

Essa convivência ampliou minha compreensão das dinâmicas 

socioculturais e moldou minha trajetória enquanto ativista, educador e profissional, 

impactando diretamente minhas decisões e práticas nos múltiplos espaços em que 

atuei. A experiência reafirma a necessidade de uma ciência comprometida, que 

reconheça sua dimensão política e ética, especialmente quando busca compreender 

fenômenos sociais complexos. Como aponta Löwy (2005), é a partir desse 

compromisso explícito que a produção de conhecimento pode se tornar um 

instrumento de transformação social, conectando o pesquisador às realidades que 

investiga. 

Minha própria identidade é, em grande parte, um reflexo das relações e 

entendimentos interpretativos que as interações culturais me forjaram ao longo de 

minha trajetória pessoal e profissional. O Caricultura, enquanto experiência educativa 

e cultural, não apenas mobilizou as pessoas da comunidade do Assentamento Barra 

do Leme, mas também redefiniu o meu olhar sobre a educação, o desenvolvimento 

social e a transformação política. Essa convivência intensa e transformadora moldou 



78 

 

minha postura ética e minhas escolhas políticas, impactando diretamente as ações e 

decisões que tomei nos múltiplos espaços profissionais em que atuei. 

Atualmente, exerço a função de Coordenador do Desenvolvimento 

Institucional e Planejamento na Secretaria da Cultura do Estado do Ceará (SECULT), 

posição que demanda uma visão ampla sobre gestão cultural e planejamento 

estratégico. Esse papel conecta-se diretamente à perspectiva de valorização das 

práticas culturais e dos saberes locais, elementos centrais que aprendi e vivenciei no 

Caricultura. Minha atuação busca alinhar políticas públicas com as necessidades e os 

potenciais dos coletivos que fazem a gestão cultural no estado, promovendo um 

modelo de desenvolvimento integrado e sustentável. 

A minha atuação em diferentes contextos possibilitou o aprofundamento da 

compreensão acerca da necessidade de uma visão integrada do ambiente e de suas 

intervenções, assim como é a convivência com o semiárido e os pressupostos da 

educação popular e ambiental. Como colaborador da Escola de Saúde Pública do 

Ceará (ESP/CE), foram desenvolvidas atividades relacionadas ao planejamento e à 

gestão orçamentária, assim como projetos de inovação tecnológica que atendem a 

demandas sociais específicas. Essa experiência contribuiu para uma abordagem 

interdisciplinar que articula saúde, educação e desenvolvimento institucional. 

A inserção no campo da saúde pública ocorreu logo após a conclusão do 

mestrado em Antropologia pela Universidade da Integração Internacional da Lusofonia 

AfroBrasileira (UNILAB), em um contexto político e econômico caracterizado por 

severas restrições orçamentárias e significativa redução das políticas públicas 

voltadas às comunidades tradicionais. Esse cenário, agravado pelos desafios 

impostos pela pandemia da COVID19, comprometeu a continuidade de ações diretas 

destinadas ao fortalecimento das populações do semiárido. Nesse percurso, destaco 

o papel fundamental da professora Isabelle Braz Peixoto da Silva, cuja orientação 

sensível e crítica foi decisiva para situar minhas atuações profissionais para além do 

âmbito do mestrado. Sua obra “Vilas de índios no Ceará Grande: dinâmicas locais sob 

o Diretório Pombalino” (Silva, 2006) revelou-me as contradições e objetivos 

dissimulados presentes em algumas práticas institucionais, oferecendo ferramentas 

de autoanálise e autocrítica essenciais à reformulação de minhas estratégias 

pedagógicas e políticas. 



79 

 

Esse processo formativo se consolidou com a entrada no Programa de 

PósGraduação em Educação (PPGE) da Universidade Federal do Ceará (UFC) e com 

o desenvolvimento do projeto denominado Caricultura, que orienta esta tese. O aporte 

de Isabelle Braz, tanto em atenção metodológica quanto em posicionamento ético 

epistêmico, forneceu subsídios teórico políticos imprescindíveis para compreender o 

território, a cultura e as práticas comunitárias do Assentamento Barra do Leme, 

fortalecendo a opção por uma abordagem etnopedagógica libertária, situada e 

comprometida com a autonomia dos sujeitos. 

Esse processo formativo expandiu-se com o início da formação no 

Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGE) da Universidade Federal do 

Ceará (UFC), com o desenvolvimento do projeto de investigação denominado 

Caricultura, que vem sendo conduzido desde então e resulta nas análises desta tese. 

A crítica decolonial presente na trajetória acadêmica de João Batista de Albuquerque 

Figueiredo possibilitou uma reorientação epistemológica, conferindo à presente 

pesquisa instrumentos teóricos e políticos para compreender a complexidade dos 

territórios, das práticas educativas e dos vínculos comunitários que sustentam o 

Caricultura como prática pedagógica viva e situada. 

Minha prática docente, ainda que breve, reforçou os princípios pedagógicos 

que permeiam o Caricultura. Em 2020, atuei como professor tutor no curso de 

Licenciatura em Pedagogia da Universidade Federal do Ceará (UFC), na disciplina de 

Educação Popular, explorando os fundamentos freireanos e dialogando com as 

práticas educativas que vivi no campo. Essa experiência foi uma oportunidade de 

compartilhar e sistematizar as aprendizagens adquiridas no contexto das ações 

comunitárias e culturais. 

Outras atuações, como na Idéia & Prática, fortaleceram meu compromisso 

com o desenvolvimento econômico e cultural em territórios tradicionais. Nesse 

contexto, participei da implementação de um plano de gestão para o extrativismo dos 

carnaubais no Território Indígena Tapeba, em Caucaia (CE), conectando práticas 

culturais e econômicas à preservação ambiental. Essa integração entre cultura, 

economia e sustentabilidade reflete a própria essência do Caricultura. Contudo, as 

atividades foram abruptamente encerradas após o decreto do governo Bolsonaro, que 

restringiu ações com recursos públicos em terras indígenas não homologadas, 



80 

 

comprometendo não apenas a continuidade do plano, mas também a autonomia e o 

protagonismo das comunidades envolvidas. 

Ao longo da minha trajetória, atuei em instituições como o Centro de 

Pesquisa e Assessoria (ESPLAR), a Secretaria do Desenvolvimento Agrário (SDA) e 

diversas cooperativas e associações voltadas à reforma agrária, vinculadas tanto à 

Federação dos Trabalhadores Rurais Agricultores e Agricultoras Familiares do Estado 

do Ceará (FETRAECE) como ao Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

(MST). Nessas organizações, desempenhei funções de assessoria técnica e participei 

da elaboração de projetos sociais voltados à promoção da agricultura familiar, ao 

fortalecimento da convivência com o semiárido e à ampliação da autonomia das 

comunidades rurais. Essas experiências foram profundamente enriquecedoras, pois 

possibilitaram trocas de saberes significativas e a convivência com coletivos que 

ampliaram minha percepção sobre a relevância da cultura e da educação na 

construção de um futuro mais justo e sustentável. 

Essas vivências não apenas influenciaram minha trajetória profissional, 

mas também consolidaram a visão política e ética que orienta minha atuação. O 

convívio com os diversos coletivos que compõem o universo do Caricultura revelou 

que a transformação social é um processo coletivo e contínuo, sustentado pela 

colaboração, pela solidariedade e pela valorização dos saberes locais. Essas 

interações foram determinantes para moldar a pessoa que me tornei e a perspectiva 

que levo para os campos da gestão cultural, da educação e do desenvolvimento 

social. Essa perspectiva de inserção e participação ativa permitiu que minha pesquisa 

transcendesse os limites do registro e da análise descritiva. Ao contrário, ela se 

configurou como um processo dialógico e transformador, em que minha trajetória 

pessoal e acadêmica se entrelaça com as histórias, lutas e resistências da 

comunidade. Esse encontro reforça a importância de uma prática de pesquisa que 

reconheça a subjetividade e a intersubjetividade como elementos centrais na 

construção do conhecimento (Ellis; Bochner, 2000). 

Minha trajetória acadêmica reflete um percurso pautado pela 

interdisciplinaridade e pelo compromisso com a integração de temas relacionados à 

educação, cultura, meio ambiente e desenvolvimento social. Desde 2021, estou 

cursando o doutorado em Educação na Universidade Federal do Ceará (UFC), sob a 

orientação do professor João Batista de Albuquerque Figueiredo. Nesse processo, 



81 

 

tenho desenvolvido uma pesquisa voltada à investigação de práticas pedagógicas 

decoloniais, com ênfase na educação do campo e na valorização das culturas locais, 

articulando-as às demandas socioambientais do semiárido brasileiro. Essa 

investigação tem sido a base para a elaboração desta tese. 

Como já dito, em 2019 concluí o mestrado em Antropologia na UNILAB. 

Durante essa etapa, desenvolvi a dissertação intitulada O Cajueiro do Saber: 

Educação, Luta pela Terra e Espiritualidade no Campo Experimental do Território da 

Libertação – Almofala – Itarema – Ceará, sob orientação da professora Drª Isabelle 

Braz Peixoto da Silva. Esse trabalho problematizou a interseção entre educação, 

espiritualidade e luta pela terra, com especial atenção à articulação entre saberes 

tradicionais e práticas emancipadoras. 

Esse período foi atravessado por um contexto político turbulento no Brasil, 

iniciado com o golpe parlamentar de 2016, que afastou a presidente Dilma Rousseff. 

A ascensão de Michel Temer (2016–2018) foi marcada por cortes em políticas sociais 

e mudanças na estrutura de órgãos de proteção, intensificando as tensões sobre os 

territórios indígenas e quilombolas. Em 2018, Jair Bolsonaro foi eleito presidente, e já 

em sua campanha havia declarado que, em seu governo, “não haveria mais um 

centímetro de terra demarcada para quilombolas ou indígenas”. 

No final de 2018, quando me preparava para defender minha dissertação e 

consolidar minha formação como antropólogo, uma fala de Bolsonaro marcou 

profundamente o momento: ele afirmou que substituiria “todos os antropólogos dos 

órgãos federais por pessoas de confiança”. Essa declaração inseria-se em um 

contexto mais amplo de desmonte das políticas de proteção territorial e de ataques às 

instituições responsáveis por essas áreas, como a Fundação Nacional do Índio 

(Funai). A situação tornou-se ainda mais grave com o Ofício Circular nº 18, de 29 de 

dezembro de 2021, no qual a Funai, sob a justificativa do Parecer nº 00013/2021 da 

Procuradoria Federal Especializada, determinou que atividades de proteção territorial 

deveriam ser realizadas apenas em Terras Indígenas homologadas. Tal decisão 

desconsiderava os direitos originários garantidos pela Constituição Federal de 1988 e 

pela Lei nº 6.001/1973 (Estatuto do Índio), que reconhecem a posse permanente das 

terras tradicionalmente ocupadas pelos povos indígenas, independentemente de 

homologação.  



82 

 

Nesse contexto de ameaças e retrocessos, a defesa da minha dissertação 

tornou-se mais do que um marco acadêmico: representou um compromisso ético e 

político com a documentação das práticas de resistência cultural e espiritual das 

comunidades tradicionais, reforçando a urgência de salvaguardar seus direitos frente 

às adversidades históricas e ambientais. 

Em 2015, obtive o título de especialista em Agroecologia, Desenvolvimento 

Rural Sustentável e Educação no Campo, por meio de curso ofertado pela 

Universidade Federal do Ceará (UFC), no âmbito do Programa Nacional de Educação 

na Reforma Agrária (PRONERA). Tal formação teve como objetivo promover a 

qualificação educacional e técnica de sujeitos beneficiários da reforma agrária, por 

meio de metodologias que dialogassem com as realidades socioterritoriais das 

comunidades rurais. Sob a orientação do professor Dr. Francisco Carlos Barboza 

Nogueira, desenvolvi o estudo intitulado Nossa Mata e a Abelha Jandaíra: Resgate 

dos Conhecimentos Locais sobre a Melípona subnitida (APIDAE, MELIPONINAE) no 

Assentamento Barra do Leme – Pentecoste – Ceará (2015). Essa experiência foi 

marcada pela pedagogia da alternância, que combina tempos de sala de aula com 

tempos de vivência comunitária. Minha inserção nesse processo se deu por meio do 

meu vínculo com o Assentamento Barra do Leme, onde pude aprofundar minhas 

reflexões sobre a relação entre educação e práticas sustentáveis no semiárido. 

Minha trajetória acadêmica iniciou-se na graduação em Ciências Sociais, 

realizada na Universidade Estadual do Ceará (UECE). Durante esse período, marcado 

pelo contexto político dos governos de Luiz Inácio Lula da Silva, o Brasil passava por 

significativas transformações sociais e econômicas, especialmente no Nordeste. 

Políticas públicas como o Prouni, o Reuni, o Pronaf e o Bolsa Família ampliaram o 

acesso à educação superior e fortaleceram a agricultura familiar, promovendo 

mudanças estruturais que impactaram diretamente as populações do semiárido. Entre 

essas iniciativas, destaco também o PRONERA, pelo qual fiz a minha primeira pós-

graduação, citada anteriormente. 

Entre os anos de 2001 e 2011, organizei notas de trabalho e vivência no 

campo, integrando experiências práticas com os conhecimentos acadêmicos 

adquiridos ao longo da graduação. Essas anotações foram fundamentais para o 

desenvolvimento da monografia intitulada Ecologia da Caatinga: Sobre as Relações 

Ambientais e as Subjetividades Culturais no Sertão (2011), realizada sob a orientação 



83 

 

do professor Dr. José Meneleu Neto. Esse trabalho explorou as dinâmicas culturais e 

ambientais da Caatinga, oferecendo uma perspectiva antropológica que articula 

interações humanas, conhecimentos locais e a ecologia desse bioma singular. 

Nesse contexto, as políticas públicas implementadas durante os governos 

Lula proporcionaram um pano de fundo essencial para compreender as 

transformações sociais no semiárido. A monografia refletiu esse momento histórico ao 

combinar as práticas culturais e produtivas da região com a ressignificação do território 

e o fortalecimento das subjetividades locais, elementos que emergiram em um cenário 

de renovada valorização do sertão e de suas populações. 

Foi também nesse período que iniciei minha relação com Inácio e Ivania, 

em uma convivência que, aos poucos, se transformou em um vínculo de amizade e 

solidariedade. Essas interações não apenas ampliaram minha compreensão das 

relações humanas nos contextos socioculturais do semiárido, como também 

plantaram as sementes da experiência do Caricultura, uma prática que germinou a 

partir desse momento e viria a marcar profundamente minha trajetória acadêmica e 

profissional. No quarto capítulo, apresentarei uma breve introdução sobre essas duas 

pessoas, cuja presença foi determinante nesse processo. 

Essas formações acadêmicas consolidaram minha atuação interdisciplinar, 

ampliando minha compreensão sobre as inter-relações entre educação, cultura e 

sustentabilidade, e fortalecendo meu compromisso com a promoção de práticas 

transformadoras nos contextos em que atuo. Essa abordagem reflete uma escolha 

metodológica e ética: lidar com as ações e decisões de forma política e consciente, 

reconhecendo que a convivência e as contribuições dos coletivos presentes no 

Caricultura foram determinantes para moldar minha atuação. A pesquisa, portanto, 

não é apenas uma análise sobre “eles”, mas também um espelho de um “nós” 

ampliado, que abrange as crianças, as famílias, os educadores e educadoras que 

contribuíram para esta trajetória compartilhada. 

A etnografia, em sua essência, busca compreender a realidade "por 

dentro", priorizando as perspectivas dos sujeitos que a vivenciam e revelando os 

significados culturais que permeiam suas práticas. Geertz (1989) argumenta que a 

etnografia não é apenas a descrição detalhada de uma cultura, mas uma interpretação 

dos sistemas simbólicos que organizam a vida social. Por meio do conceito de "tecido 

denso", o autor destaca a importância de capturar as camadas de significados que 



84 

 

emergem das interações cotidianas, permitindo ao pesquisador acessar não apenas 

as ações, mas também os contextos simbólicos que lhes conferem sentido. 

 No contexto desta pesquisa, a etnografia foi escolhida como abordagem 

metodológica por sua capacidade de revelar as dinâmicas socioculturais que 

estruturam o Caricultura. Essa escolha reflete uma concepção de pesquisa que 

privilegia a imersão no campo e o diálogo com os sujeitos, reconhecendo a 

importância de construir conhecimento a partir da vivência e da interação. 

Além disso, a autoetnografia foi incorporada como abordagem 

complementar, permitindo explorar minha trajetória pessoal enquanto pesquisador 

que, por meio do convívio com o semiárido e com as práticas do Caricultura, foi 

também moldado por essas experiências. Geertz (1989) aponta que o envolvimento 

do pesquisador com o campo não deve ser visto como um obstáculo, mas como uma 

oportunidade para enriquecer a análise e interpretar de forma mais sensível às 

relações culturais. 

Ao articular etnografia e autoetnografia, esta investigação busca integrar a 

compreensão dos sistemas simbólicos e das dinâmicas sociais do Caricultura com 

uma reflexão crítica e situada sobre o papel do pesquisador. Essa abordagem 

dialógica permitiu acessar tanto as vozes da comunidade quanto às ressonâncias que 

essas vozes tiveram em minha prática enquanto educador, ativista e pesquisador. 

A etnografia permite ao pesquisador mergulhar no universo dos sujeitos e, 

por meio da observação participante, captar os processos culturais e pedagógicos que 

estruturam a experiência investigada. Essa imersão possibilita não apenas descrever 

as ações realizadas, mas também compreender seus significados a partir do ponto de 

vista dos atores sociais envolvidos. Nesse sentido, a etnografia não se limita a um 

registro descritivo, mas busca construir uma narrativa interpretativa que dialogue com 

as histórias, memórias e vivências dos sujeitos (GEERTZ, 1989). 

Em diálogo com a etnografia, a autoetnografia é incorporada como uma 

abordagem complementar, enriquecendo a investigação ao conectar a experiência do 

pesquisador com o objeto de estudo. Segundo Ellis e Bochner (2000), a autoetnografia 

utiliza a experiência pessoal como uma via para explorar fenômenos socioculturais, 

promovendo uma análise que é, ao mesmo tempo, reflexiva e relacional. No contexto 

desta pesquisa, a autoetnografia permite situar minha trajetória pessoal, marcada pela 



85 

 

convivência com as dinâmicas culturais e sociais do semiárido, como parte integrante 

do processo investigativo. 

A articulação entre etnografia e autoetnografia reflete, portanto, uma 

escolha metodológica que valoriza a intersubjetividade como elemento central na 

construção do conhecimento. Por meio da etnografia, foi possível captar as práticas 

culturais, os saberes locais e as dinâmicas sociais que estruturam o Caricultura, 

enquanto a autoetnografia ofereceu uma perspectiva reflexiva sobre minha inserção 

no campo, destacando como minha vivência influenciou a análise e a compreensão 

dos fenômenos observados. Como Löwy (2005) ressalta, o reconhecimento das 

escolhas políticas e éticas do pesquisador é essencial para uma investigação que se 

comprometa com a transformação social. 

Ao integrar essas abordagens, busco transcender os limites de uma análise 

descritiva, promovendo uma compreensão dialógica, relacional e engajada do 

Caricultura (Figueiredo, 2007; Freire, 1987) A etnografia possibilita acessar as vozes 

e práticas dos sujeitos, enquanto a autoetnografia evidencia como o pesquisador, em 

interação com o campo, também é moldado pelas experiências compartilhadas. Essa 

combinação metodológica, ao mesmo tempo rigorosa e sensível, enriquece a análise 

ao situar o Caricultura como uma prática educativa que não apenas reflete, mas 

também transforma as realidades sociais e culturais do semiárido. 

Minha vivência pessoal constitui o ponto de partida e o motor da minha 

metodologia. Metade da minha vida foi marcada pela observação participante no 

Assentamento Barra do Leme, onde o convívio cotidiano com a comunidade moldou 

profundamente minha perspectiva acadêmica e prática. Minha participação nesse 

contexto vai além da coleta de dados ou da simples observação, traduz-se na criação 

de vínculos afetivos e identitários que se tornaram a base da minha compreensão 

sobre as dinâmicas culturais e pedagógicas do Caricultura e além delas. 

Como argumenta Geertz (1989), a etnografia não é apenas uma descrição 

minuciosa da cultura, mas um processo interpretativo que exige o envolvimento do 

pesquisador com o campo, buscando compreender o "tecido denso" das interações 

sociais. Para mim, esses vínculos estabelecidos no campo não são apenas 

ferramentas para acessar as práticas culturais; eles são a própria essência da minha 

análise. Longe de comprometerem a objetividade, considero que essas relações 



86 

 

enriquecem a pesquisa ao trazer à tona uma interpretação mais sensível e 

contextualizada. 

Esses vínculos, longe de comprometerem a neutralidade científica, 

conceito que, no contexto das ciências humanas, é frequentemente criticado como 

ilusório (Löwy, 2005), tornam-se ferramentas indispensáveis para a análise crítica e 

contextualizada das práticas sociais. Minha trajetória enquanto pesquisador está 

profundamente enraizada nesse convívio, que não apenas facilitou o acesso ao 

campo, mas também orientou minha postura ética e meu compromisso com a 

transformação social integrada ao campo. 

O uso de narrativas autobiográficas na pesquisa também fortalece minha 

abordagem metodológica. Como ressalta Passeggi, Nascimento e Oliveira (2016), as 

narrativas autobiográficas não são meros relatos pessoais, elas se constituem como 

fontes valiosas para interpretar os processos educativos, culturais e sociais. Quando 

relembro minha trajetória no Assentamento Barra do Leme, percebo que ela não 

apenas contribui para a análise, mas também molda minha postura crítica frente ao 

objeto de estudo. Escrever sobre minha experiência é, para mim, uma maneira de dar 

significado às vivências compartilhadas e de reconhecer a influência que essas 

relações tiveram na minha formação pessoal e profissional. 

Ao integrar minha vivência pessoal à pesquisa, reforcei a ideia de que a 

subjetividade não é uma fraqueza, mas uma força metodológica capaz de enriquecer 

o processo investigativo. Assim, considero que minha trajetória no Caricultura é, 

simultaneamente, um recurso analítico e uma via de diálogo com as narrativas e 

saberes compartilhados pela comunidade. 

 

2.10 A etnografia como perspectiva eco-relacional  

 

Minha formação e o engajamento em um processo de educação crítica, 

alinhado aos princípios defendidos por Paulo Freire, reforçam a importância de uma 

postura ética e reflexiva nas práticas de pesquisa e ensino. Segundo Freire (1996, p. 

25), “ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua 

própria produção ou a sua construção”. Essa abordagem sustenta a perspectiva de 

que o pesquisador, ao imergir em um contexto etnográfico, deve atuar 



87 

 

simultaneamente como educador e educando, promovendo um diálogo respeitoso e 

horizontal com os sujeitos da pesquisa. 

A etnografia, nesse sentido, transcende a mera coleta de dados e assume 

o caráter de um intercâmbio de saberes. Conforme Gadotti (1999, p. 46), “a educação 

crítica desafia o educador a reconhecer os saberes populares como legítimos e 

integrá-los ao processo de aprendizagem, superando práticas pedagógicas 

autoritárias”. Assim, a interação com as vivências e os saberes da comunidade não 

só enriquece a pesquisa, mas também possibilita a construção de conhecimentos 

compartilhados, estimulando transformações mútuas. 

A educação crítica, alicerçada em uma ética de responsabilidade e 

sensibilidade, reflete-se também na prática etnográfica como um compromisso com o 

respeito e a valorização das subjetividades locais. Como salienta Larrosa (2015, p. 

78), “a escuta atenta e a abertura ao outro são elementos fundamentais para qualquer 

prática educativa ou investigativa que pretenda ser transformadora”. Nesse contexto, 

a presença do pesquisador pode atuar como catalisador de novos questionamentos e 

aprendizagens, fortalecendo a relação dialógica entre pesquisador e comunidade. 

A dinâmica de "educador e educando, integrados" reflete uma relação eco-

relacional que vai além da interação entre indivíduos, posicionando-se como uma 

prática que reconhece a interdependência entre seres humanos e os ecossistemas 

culturais e naturais em que estão inseridos. Essa abordagem fundamenta-se no 

conceito de ecopráxis dialógica, desenvolvido por Figueiredo (2007), que propõe uma 

articulação entre reflexão crítica e ação transformadora, promovendo uma interação 

sensível e ética com o outro e com o território. Segundo o autor, “a ecopráxis dialógica 

emerge como uma prática que une saberes populares e científicos em um diálogo 

constante, permitindo a transformação social e a valorização das relações de 

reciprocidade” (Figueiredo, 2007, p. 18).  

Nesse sentido, a metodologia proposta nesta pesquisa busca uma 

interconexão sensível entre o pesquisador e o campo, reconhecendo os sujeitos da 

pesquisa como protagonistas ativos na construção do conhecimento. Essa prática não 

apenas rejeita a objetificação do outro, mas também reforça a ideia de que a 

compreensão profunda de uma realidade social e cultural só é possível quando se 

estabelece um diálogo de respeito mútuo, troca e cocriação. 



88 

 

Conforme Figueiredo (2007, p. 18), “a ecopráxis dialógica emerge como um 

movimento que articula uma reflexão crítica e uma ação transformadora, integrando o 

saber popular e científico”. Essa abordagem se alinha à prática do Caricultura ao 

reconhecer os sujeitos da pesquisa não como objetos, mas como coautores de 

conhecimento. Tal reconhecimento estabelece um diálogo horizontal, fundamental 

para que a compreensão das dinâmicas territoriais e culturais do semiárido cearense 

seja construída de forma sensível e colaborativa. 

Ao propor uma relação eco-relacional entre pesquisador e campo, reiteram-

se os princípios éticos e metodológicos da Educação Ambiental Dialógica. Essa 

perspectiva reconhece que “a consciência ambiental só pode ser formada a partir de 

uma escuta afetiva e de um diálogo genuíno, que valorize os saberes locais como 

ferramentas críticas de transformação” (Figueiredo, 2007, p. 22). Assim, as práticas 

do Caricultura e os fundamentos da perspectiva eco-relacional convergem, 

promovendo uma educação crítica que integra subjetividade, cultura e 

sustentabilidade. 

 

2.11 Meu implicamento com o Caricultura 

 

A presente pesquisa não foi desenvolvida a partir de uma perspectiva 

distante ou alheia à realidade investigada. Ao contrário, ela se enraíza no cotidiano do 

Assentamento Barra do Leme, onde se desenvolve a experiência etnopedagógica do 

Caricultura. A técnica da observação participante, nesse contexto, assume uma 

centralidade metodológica que vai além do protocolo científico e constitui o terreno 

vivo onde se nutriu o processo investigativo. A convivência continuada e 

comprometida com o território e com a comunidade assentada proporcionou um 

enraizamento progressivo que alimentou tanto a compreensão empírica quanto a 

elaboração teórica. 

Nesse sentido, o conceito de implicamento, conforme formulado por Felix 

Guattari (1992), torna-se fundamental para compreender a dimensão subjetiva e 

engajada do pesquisador no campo. Em vez de se posicionar como um sujeito neutro 

e externo, o pesquisador assume sua presença ativa e afetiva como parte constitutiva 

do processo de produção de conhecimento. Para Guattari, o implicamento diz respeito 



89 

 

à maneira como o pesquisador se envolve ética, estética e politicamente com os 

territórios existenciais que compõem sua pesquisa, desestabilizando a objetividade 

clássica e abrindo espaço para a emergência de novos modos de enunciação e 

escuta. 

Ao longo de mais de duas décadas, o envolvimento com o Caricultura 

ultrapassou a condição de um observador externo, foi transformando-se, 

gradativamente, em uma inserção ativa nas dinâmicas da experiência. Assim, a 

permanência prolongada permitiu acompanhar os ciclos naturais e sociais do 

assentamento, como as variações climáticas, os fluxos de atividades pedagógicas e 

os momentos de mobilização comunitária, possibilitando uma análise mais densa das 

transformações cotidianas e das estratégias de resistência e criação cultivadas no 

seio da comunidade. 

Minha participação na pesquisa não se limitou à observação. Com o tempo, 

passei a atuar diretamente nas atividades do Caricultura, envolvendo-me 

especialmente nas oficinas artísticas e culturais, nas rodas de conversa realizadas em 

espaços comunitários e nos momentos de criação coletiva, como o teatro, a contação 

de histórias e o artesanato. Essas vivências transformaram-se em um verdadeiro 

ecossistema de aprendizagem mútua, onde construímos conhecimento a partir do 

intercâmbio entre os saberes locais e a reflexão crítica. Esse processo respeitou os 

ritmos próprios da comunidade e valorizou os caminhos colaborativos que surgiram 

naturalmente ao longo das atividades. 

Esse processo de imersão pode ser compreendido como uma ecologia de 

saberes em prática, na medida em que promoveu a convivência entre diferentes 

formas de conhecimento e o florescimento de perspectivas interpretativas. A vivência 

prolongada no território foi fundamental para captar a complexidade das relações 

entre educação, cultura, juventude e meio ambiente, que compõem o solo simbólico 

e material onde o Caricultura se desenvolve. A relação comprometida com os sujeitos 

da pesquisa foi essencial para compreender as raízes profundas dessa experiência 

pedagógica e suas múltiplas ramificações no campo da Educação Popular e 

Ambiental. 

Ao longo da vivência e posteriormente a pesquisa, participei ativamente das 

atividades pedagógicas desenvolvidas no âmbito do Caricultura, contribuindo em 

discussões e ações voltadas à problematização de temas emergentes do cotidiano da 



90 

 

comunidade, tais como questões ambientais, sociais e políticas. Essa atuação se deu 

tanto no apoio a atividades de ensino-aprendizagem quanto na colaboração para a 

construção coletiva de materiais didáticos e artísticos. Tais práticas reforçam a 

reciprocidade do processo educativo, concebido aqui como um campo fértil de trocas 

e aprendizagens mútuas entre pesquisador e comunidade. 

A observação participante também possibilitou a inserção direta em 

práticas agroecológicas, especialmente nas atividades de permacultura 

implementadas no assentamento, como a bioconstrução e a agroecologia. Envolvi-me 

no manejo do solo, na gestão comunitária da água e na implantação de sistemas 

agroflorestais, experiências que revelam a dimensão eco-relacional da proposta do 

Caricultura. Nessas ações, torna-se evidente a indissociabilidade entre educação, 

cuidado com o território e produção de modos sustentáveis de vida, o que reforça os 

fundamentos da Educação Ambiental crítica e da agroecologia enquanto prática social 

transformadora. 

Além das ações educativas e ambientais, participei das reuniões 

comunitárias e dos processos de deliberação coletiva no assentamento. Essa vivência 

permitiu observar de forma próxima as dinâmicas de poder local, a constituição das 

lideranças e a importância da participação popular na condução dos rumos da 

comunidade. A imersão prolongada favoreceu a escuta sensível e a compreensão de 

aspectos subjetivos e estruturais que permeiam a organização do assentamento. 

Minha experiência no Assentamento Barra do Leme mobilizou dimensões 

identitárias que estão profundamente enraizadas na minha trajetória. Como filho de 

retirantes nordestinos, reconheci, nas histórias das famílias assentadas, elementos 

que dialogam diretamente com minha própria vivência. Essa identificação fomentou 

vínculos afetivos e éticos, consolidando uma relação de confiança e 

corresponsabilidade. A convivência cotidiana, pautada pelo respeito e pelo 

compromisso mútuo, permitiu-me acessar não apenas as práticas visíveis do 

Caricultura, mas também os seus sentidos mais profundos, aqueles que se 

manifestam nos silêncios, nas memórias compartilhadas e nos modos singulares de 

narrar a vida e o território. 

Além de observar e participar, minha atuação também se estendeu como 

colaborador e facilitador, e esse compromisso manifesta-se no compartilhamento de 

conhecimentos e reflexões que enriquecem os debates e atividades do grupo. 



91 

 

Contribuí na organização de eventos, na logística das ações e na documentação e 

registro da experiência, seja por meio de registros visuais, escritos ou orais. 

Posteriormente, esse material alimentou a análise desenvolvida no âmbito dessa tese.  

Embora nem todos os eventos, atividades e reuniões tenham sido 

registrados de maneira meticulosa, parte significativa das vivências encontra-se 

documentada em um caderno de campo. Os diálogos e conversas informais foram 

anotados, capturando a espontaneidade e as expressões, para mim, subjetivas, que 

revelam o universo de significados da comunidade. Crucialmente, minhas reflexões e 

emoções também foram registradas, incluindo impressões, sentimentos e 

questionamentos, o que permitiu uma reflexão abrangente sobre o próprio processo 

de pesquisa e a construção de um conhecimento mais autêntico.  

A observação participante revelou-se essencial para desvendar as 

complexidades do Caricultura. Por meio dela, identifiquei não apenas os aspectos 

pedagógicos e culturais do assentamento, mas também percebi o impacto 

transformador dessa experiência em minha própria formação. Essa vivência me 

educou e me forjou como uma pessoa capaz de posicionar-se e defender 

pensamentos críticos. Essa abordagem permitiu captar as nuances das práticas 

pedagógicas e culturais que permeiam o cotidiano do assentamento, compreendendo 

como elas se conectam para promover uma educação decolonial e uma ética eco-

relacional que transcende as fronteiras do teórico.  

Esse método exemplifica a filosofia que fundamenta a pesquisa: um 

processo participativo e transformador, orientado pela co-construção do 

conhecimento. Por meio de uma abordagem dialógica e sensível às realidades locais, 

o método promove a integração de saberes acadêmicos e comunitários, respeitando 

as especificidades culturais e sociais do contexto investigado. Tal dinâmica não 

apenas valoriza a troca de experiências entre pesquisador e comunidade, mas 

também reforça uma perspectiva de emancipação e reciprocidade, essenciais para a 

construção de uma educação comprometida com a justiça social e ambiental. 

 

  



92 

 

2.12 Trajetória pessoal sendo investigada 

 

A narrativa autobiográfica, enquanto método de investigação qualitativa, 

constitui uma ferramenta potente para compreender as relações entre o vivido e o 

conhecimento produzido, especialmente nos campos da etnografia, da educação e da 

formação humana. Neste trabalho, a minha trajetória pessoal se entrelaça de forma 

indissociável com a experiência desenvolvida no projeto Caricultura, vivência que 

atravessa dimensões afetivas, pedagógicas e territoriais. A escolha por adotar a 

narrativa de si não se limita a um exercício de memória, mas expressa uma 

perspectiva epistemológica comprometida com a valorização das histórias de vida 

como forma de produção de conhecimento situada e implicada (Ferrarotti, 1991; 

Nóvoa, 2007, 2011; Pineau; Le Grand, 1996). Assim, este percurso autobiográfico não 

é apenas objeto de reflexão, mas também parte constitutiva da experiência 

investigada, atravessando os sentidos da prática educativa de base popular e 

ambiental que fundamenta a proposta do Caricultura. 

A memória de meu pai, especialmente das suas falas sobre o retorno ao 

Ceará, ultrapassa o campo do relato familiar e se configura como uma chave 

interpretativa do percurso que empreendo nesta pesquisa. Esse movimento de 

retorno, repleto de significados afetivos e históricos, remete ao conceito de “retorno 

redentor diaspórico”, formulado por Stuart Hall (2003), ao refletir sobre as dinâmicas 

identitárias e culturais da diáspora. Tal retorno não se dá como um simples regresso 

geográfico, mas como um processo simbólico de reinscrição no território, de 

reterritorialização e de reconfiguração de pertencimentos. Nesse sentido, a 

investigação que aqui desenvolvo é também um gesto de reconexão com minhas 

raízes e com o Sertão, com a Caatinga, onde se entrelaçam memória, experiência e 

saber. 

A narrativa de si, neste contexto, assume contornos políticos e 

pedagógicos: narrar a própria vida torna-se um ato de resistência frente ao 

desenraizamento histórico, uma prática de solidariedade com os sujeitos e territórios 

que compõem o sertão. Como propõem autores como Pineau e Le Grand (1996), e 

Nóvoa (2011), a autobiografia pode ser compreendida como um lugar de produção de 

conhecimento implicado, onde a experiência vivida adquire potência epistemológica. 

Assim, ao entrelaçar minha trajetória pessoal com a experiência coletiva do 



93 

 

Caricultura, afirmo a pesquisa como espaço de reconstrução de saberes, sentidos e 

vínculos, em uma perspectiva ético-estética comprometida com a vida, a cultura e a 

luta dos povos do semiárido. 

Minha aproximação inicial com o Assentamento Barra do Leme ultrapassou 

os limites de uma curiosidade acadêmica ou de uma escolha metodológica 

convencional. Desde o início, esse encontro se configurou como um processo de 

reconhecimento e de despertar existencial. Conforme afirma Pineau e Le Grand 

(1996), as histórias de vida não se encerram na escrita ou no relato linear, elas se 

abrem a múltiplas dimensões sensíveis e existenciais, entre as quais a vivência direta 

ocupa lugar central. Nesse sentido, minha inserção no assentamento representou 

mais do que uma imersão no campo, foi o reencontro com um espelho coletivo de 

memórias, resistências e sonhos que me foram transmitidos como herança familiar. 

A história do Assentamento Barra do Leme, marcada pela luta pela terra, 

pela organização em torno de movimentos sociais e pela dignidade forjada na 

coletividade, ressoou profundamente em minha própria história. Era como se ali se 

materializassem a resiliência e a persistência herdadas de meus pais e avós, forjadas 

no êxodo forçado e no desejo persistente de retorno. O Caricultura, nesse contexto, 

não surge apenas como objeto de investigação, mas como espaço de pertencimento 

e coautoria de uma pedagogia viva, enraizada na terra, na cultura sertaneja e nos 

saberes compartilhados. Assim, o que se desenha neste trabalho é menos uma 

observação distante e mais um processo de escuta, troca e construção mútua, uma 

travessia em que pesquisar é, também, re-habitar e recontar o mundo. 

Contudo, a imersão contínua no campo, característica fundamental do 

método etnográfico, tal como delineado por Geertz (1989), desvelou, de forma mais 

profunda, a complexidade intrínseca da teia social que compõe o Assentamento Barra 

do Leme. Ao contrário de uma visão idealizada e estática de comunidade, percebi que 

o assentamento não se configura como uma utopia pronta e acabada, mas como um 

organismo vivo, em constante movimento e reinvenção. Trata-se de um espaço 

permeado por múltiplos tensionamentos, desde a labuta diária pela subsistência e 

pela dignidade, até as negociações políticas que atravessam o convívio coletivo, as 

decisões sobre o uso da terra e os enfrentamentos com estruturas de poder que 

historicamente negaram direitos às populações camponesas. 



94 

 

Essa experiência de convivência, escuta e partilha de saberes evidenciou 

que a Barra do Leme é um território em disputa e em construção permanente. A 

convivência com seus sujeitos, suas práticas e saberes me permitiu compreender que 

o desenvolvimento local não pode ser pensado como mero sinônimo de progresso 

técnico ou econômico, mas como um processo integral, enraizado nas dimensões 

educativas, culturais, afetivas e políticas da vida cotidiana. Nessa perspectiva, minha 

formação em educação e o engajamento com a pedagogia crítica, conforme os 

ensinamentos de Paulo Freire (1996), ofereceram-me uma nova lente hermenêutica 

para interpretar o mundo e o meu lugar nele. 

A convivência com a comunidade e o exercício de olhar para essa 

experiência sob a perspectiva da investigação tencionaram e ampliaram minha 

compreensão sobre o que significa educar. Aprendi, na prática, que o conhecimento 

não é neutro e que toda produção de saber está atravessada por relações de poder, 

interesses e histórias de vida. A ética do pesquisador, nesse contexto, não pode ser 

dissociada de seu compromisso com os sujeitos e os territórios com os quais se 

envolve. Como afirma Nóvoa (2007), o ato de investigar requer uma postura de escuta 

sensível, de reconhecimento da alteridade e de implicação pessoal e política. Tal 

implicação não representa um obstáculo à produção do conhecimento; ao contrário, 

constitui o alicerce de uma pesquisa comprometida com a transformação social, 

sustentada pela solidariedade, pelo respeito e pela coautoria dos processos 

educativos que emergem da vida concreta.  

Essa jornada, que se confunde com a própria prática de pesquisa, 

posicionou-me simultaneamente nos lugares de educador e educando, em uma 

relação dialógica e integrada. No contexto do Caricultura, essa integração se 

manifesta de forma concreta e sensível, ela transcende a observação distanciada, 

típica de certas abordagens positivistas, para assumir uma postura de implicação ética 

e epistemológica. A pesquisa, nesse horizonte, não se limita a um procedimento 

técnico de coleta e análise de dados, mas constitui-se como experiência viva de 

participação, de troca de saberes e de construção coletiva de sentidos. A escuta ativa, 

o convívio e o compartilhamento de vivências com as crianças, jovens e adultos do 

Assentamento Barra do Leme desafiaram minhas certezas iniciais e ampliaram meus 

modos de compreender e atuar no mundo. 



95 

 

Como sugere Ferrarotti (1991), ao defender o método biográfico como via 

legítima de conhecimento, é preciso reconhecer que a biografia individual está 

profundamente entrelaçada às condições sociais, culturais e históricas do tempo em 

que se insere. Desse modo, a minha trajetória pessoal no campo deixa de ser apenas 

um dado subjetivo para se tornar elemento revelador das dinâmicas coletivas e dos 

processos sociais mais amplos que configuram o semiárido e as lutas por terra, 

dignidade e pertencimento. Permiti-me, nessa travessia, ser tocado e transformado 

pela sabedoria compartilhada entre gerações, numa relação em que os saberes 

populares, territoriais e ambientais se entrelaçam com os referenciais acadêmicos em 

um movimento de constante ressignificação. 

Essa experiência de campo, ou melhor, de vida, não representa apenas um 

instrumento de investigação, mas a base de um engajamento epistemológico 

comprometido com a valorização dos saberes enraizados e das ecologias de 

conhecimento (Quijano, 2005). O que se vivencia no Caricultura é mais do que uma 

prática pedagógica, é um exercício de convivência eco-relacional, que reconhece, na 

interdependência entre terra, pessoas, histórias e saberes, a condição essencial para 

a produção de um conhecimento plural, solidário e transformador. Tal como o 

Caricultura ensina a harmonia entre o ser humano e a natureza, minha própria vivência 

no campo tem me ensinado a buscar a harmonia entre o pesquisador e a realidade 

pesquisada, em uma troca contínua e enriquecedora que potencializa a coautoria do 

conhecimento. 

Nesse processo, a relação entre reflexão e ação, enquanto práxis 

transformadora, assume papel central. Como ensina Freire (1983, p. 40), “a práxis 

autêntica implica ação e reflexão simultaneamente, constituindo um ‘fazer’ que 

transforma o mundo e os sujeitos envolvidos”. Nesse sentido, investigar é também 

intervir, não no sentido da imposição, mas do envolvimento ético e político com os 

territórios, sujeitos e saberes que clamam por visibilidade, reconhecimento e justiça. 

A pesquisa, assim concebida, deixa de ser um fim em si mesma para se tornar um 

meio de construção coletiva de novos horizontes de mundo. 

Portanto, esta tese não se configura como um trabalho sobre “eles”, mas 

como a expressão de um “nós” expandido, um “nós” que atravessa temporalidades e 

subjetividades, que abarca meus antepassados e se prolonga até as crianças, jovens 

e adultos do Caricultura. Trata-se de uma construção coletiva, fruto de escutas, trocas 



96 

 

e afetos que não apenas alimentaram o percurso investigativo, mas o constituíram em 

sua própria essência. Nesse sentido, a pesquisa se inscreve como um movimento de 

enraizamento simbólico e existencial, em que o retorno ao sertão semiárido cearense, 

território de origem da minha família, adquire densidade ética, política e 

epistemológica. 

Esse retorno não se dá apenas em termos geográficos. Ele se realiza como 

processo de reconexão com a memória, com o território e com os saberes 

invisibilizados pela lógica colonial que historicamente marginalizou as experiências do 

povo sertanejo. Como aprendiz de pesquisador e de educador popular, compreendo 

que minha presença no campo não foi a de um observador externo, mas a de alguém 

que, implicado, se permitiu afetar e ser afetado pelas histórias que ali habitam. A práxis 

investigativa, neste caso, não se limita à produção de conhecimento, mas se 

materializa como gesto de solidariedade epistêmica e política, um compromisso com 

a valorização das formas de vida que resistem e florescem no coração da Caatinga. 

A presente escrita, pretende, mais que falar de alguém falar de muitos. Ao 

narrar essa experiência, reconheço que minha voz carrega outras vozes, e que a 

produção desta tese é, em sua natureza mais profunda, um ato de coautoria. O que 

aqui se compartilha é a concretização de um retorno, não apenas físico, mas simbólico 

e afetivo, no qual a pesquisa se converte em ato de pertencimento, enraizamento e 

justiça narrativa. Trata-se de amplificar as vozes, os saberes e as práticas de um lugar 

que, por força da vida e da pesquisa, tornou-se, também, meu. É neste sentido que 

esta investigação se afirma como uma travessia: uma travessia existencial, 

pedagógica e epistemológica em direção a um conhecimento que se constrói com o 

outro e no mundo. 

 

2.13 Reflexões sobre os Desafios Éticos da Pesquisa 

 

A pesquisa sobre o Caricultura, sustentada pela abordagem etnográfica e 

pela dimensão (auto)biográfica, apresenta desafios éticos e metodológicos que 

transcendem a prática acadêmica convencional. Ao lidar com narrativas de vida, 

especialmente de crianças e jovens, emerge o compromisso de preservar a 

privacidade e a dignidade dos participantes, garantindo que suas histórias não sejam 



97 

 

expostas de forma indevida ou descontextualizada. Esse cuidado ético reflete a busca 

por uma produção de conhecimento que respeite as singularidades e a autonomia dos 

sujeitos envolvidos. 

No entanto, figuras públicas e poéticas como Inácio e Ivania, amplamente 

conhecidas por sua atuação na comunidade e em muitos outros contextos junto aos 

movimentos sociais e libertários, e por sua contribuição fundamental para o 

Caricultura, demandam uma abordagem diferenciada. A relevância de suas trajetórias 

na construção e no fortalecimento das práticas pedagógicas e culturais do 

assentamento justifica sua centralidade na pesquisa. Esses educadores não apenas 

representam a continuidade e a inovação da experiência, mas também personificam 

os princípios da Educação Popular, conforme proposto por Paulo Freire (1996), ao 

promoverem uma prática educativa enraizada na escuta, no diálogo e na valorização 

dos saberes locais. 

Ao mesmo tempo, a preservação do anonimato para a maioria dos 

participantes, especialmente os mais jovens, é uma premissa fundamental, em 

conformidade com as diretrizes éticas da pesquisa qualitativa (Bogdan; Biklen, 1994). 

A garantia do consentimento livre e esclarecido, aliada à confidencialidade, assegura 

que as vozes dos participantes sejam respeitadas, mesmo quando traduzidas para o 

texto acadêmico. Assim, a pesquisa combina o rigor ético com a necessidade de 

reconhecer sujeitos que atuam como pilares visíveis do projeto, como Inácio e Ivania, 

cujas trajetórias são indispensáveis para a compreensão mais profunda da 

experiência investigada. 

Essa escolha não apenas respeita a ética da representação, mas também 

reflete a necessidade de uma análise teórica detalhada que ultrapasse a descrição 

local da experiência e alcance uma compreensão mais ampla da ação cultural em 

contextos similares. Nesse sentido, a inclusão de figuras como Inácio e Ivania não se 

limita a reconhecer suas contribuições, ela funciona como uma ponte para interpretar 

a generalidade da experiência cultural no Caricultura, à luz de princípios sociológicos 

que exploram o papel das lideranças comunitárias na mobilização de práticas 

educativas e sociais transformadoras. 

Articulando-se com essa perspectiva, a opção de narrar os resultados a 

partir de minha própria trajetória integra-se a essa abordagem, pois permite conectar 

os elementos vividos no campo com a análise crítica e teórica. A trajetória pessoal, ao 



98 

 

ser entrelaçada com as categorias analíticas, não visa centralizar o pesquisador, mas 

destacar como as experiências individuais e coletivas se articulam na construção de 

um conhecimento que dialoga com questões universais da sociologia, da cultura e da 

educação. Tal prática, como observa Ferrarotti (1991), permite alcançar uma 

"generalidade detalhada", onde as especificidades locais iluminam princípios mais 

amplos e aplicáveis a outros contextos. 

Por outro lado, o reconhecimento do papel transformador dos educadores 

no Caricultura, como o de Inácio e Ivania, se conecta à teoria da ação cultural de Paulo 

Freire (1996), onde a práxis educativa emerge como elemento articulador entre a 

teoria e a prática. Suas trajetórias ilustram como a liderança pedagógica e cultural 

pode potencializar os processos de educação popular e ambiental, valorizando os 

saberes locais sem perder de vista a necessidade de transformação social mais 

ampla. 

Dessa forma, ao buscar uma análise teórica da experiência, o estudo não 

apenas contribui para a compreensão do Caricultura, mas também oferece um 

referencial crítico que pode ser aplicado a outras práticas comunitárias e educativas 

no Brasil e em contextos globais. O objetivo central desta investigação é evidenciar a 

riqueza da experiência do Caricultura, destacando seus elementos constitutivos e os 

princípios que a tornam uma prática exemplar. A intenção não é apenas documentar, 

mas também oferecer um referencial capaz de inspirar outras iniciativas em contextos 

marcados por desafios semelhantes, onde a educação ambiental, popular e 

decolonial-libertária se mostrem caminhos possíveis para a transformação social e 

cultural. 

Para isso, a pesquisa adota uma abordagem que valoriza a especificidade 

da experiência vivida, buscando ao mesmo tempo extrair atributos universais que 

possibilitem sua adaptação a outros cenários. A prática pedagógica do Caricultura, 

enraizada no semiárido cearense, emerge como um campo fértil de reflexões e ações. 

Sua articulação entre saberes locais, educação crítica e a convivência com o 

ecossistema da Caatinga oferece subsídios teóricos e metodológicos para práticas 

educativas em outros territórios que enfrentam desigualdades sociais e ambientais. 

 

  



99 

 

3  TERRITÓRIO DO CARICULTURA 

3.1 O Semiárido e a Caatinga: paisagem, história e resistência  

 

Na Caatinga (…) a associação florística com o solo e a 
atmosfera é quase uma simbiose, tal é o regime de economia rígida da 

água para entreter as funções em equilíbrio; a união densa, fechada, de 
catingueiras, acácias, umbuzeiros, maniçobas, macambiras, cactáceas, 
pereiro, etc., protege o solo no inverno com a sua folhagem verde, e no 

verão cobre-o com uma camada de folhas fenadas que são em parte 
comidas pelo gado e o restante aduba o chão; as espécies, para 

sobreviverem em relativa harmonia fisiológica, absorvem umidade do ar, 
com o abaixamento da temperatura à noite, quando a terra seca lhe 

nega água e força-as ao repouso 
 

Guimarães Duque, 1953, p. 34 

 

O semiárido brasileiro, particularmente em sua porção localizada no 

Nordeste, constitui um complexo mosaico ambiental e sociocultural que transcende 

as concepções simplistas frequentemente associadas à escassez hídrica e à aridez. 

Este território, que abriga o bioma Caatinga, o único bioma exclusivamente brasileiro, 

revela uma diversidade geográfica, climática e ecológica notável. Longe de se 

restringir a uma paisagem seca e homogênea, o semiárido nordestino expressa uma 

profunda interação entre elementos naturais e as dinâmicas culturais, econômicas e 

sociais de seus habitantes.  

Este capítulo, portanto, propõe-se a explorar a complexidade desse 

espaço, destacando suas características físicas, a relevância de seus processos 

ecológicos e as interações socioculturais que definem sua identidade. Ao articular uma 

abordagem integrada e contextualizada, busca-se evidenciar as potencialidades e os 

desafios desse território, ampliando a compreensão de suas multifacetadas realidades 

e fomentando reflexões sobre estratégias de convivência sustentável, bem como a 

valorização da biodiversidade e das culturas locais. 

Para compreender essa complexidade, é fundamental considerar sua 

abrangência territorial. O semiárido nordestino estende-se por uma vasta área que 

abrange os estados de Alagoas, Bahia, Ceará, Paraíba, Pernambuco, Piauí, Rio 

Grande do Norte e Sergipe, além de parte do norte de Minas Gerais. Sua configuração 

atual resulta de processos geomorfológicos prolongados, marcados por erosão e 



100 

 

intemperismo sobre formações geológicas variadas. Esses processos deram origem 

a um relevo heterogêneo, composto por planaltos, depressões interplanálticas, serras 

e chapadas. Estas últimas, ao formarem elevações capazes de reter umidade, 

propiciam o surgimento de microclimas específicos, conhecidos como “brejos de 

altitude”. Esses microclimas representam exceções significativas dentro do quadro 

climático da região, evidenciando a complexidade ambiental do semiárido (Pinheiro, 

2004). 

Complementando a análise do relevo, a geologia regional do semiárido, 

composta predominantemente por rochas cristalinas e sedimentares, exerce uma 

influência direta na formação dos solos. Estes se caracterizam por baixa profundidade, 

textura diversificada, alternando entre argilosa e arenosa, elevada pedregosidade e 

reduzido teor de matéria orgânica. Tais condições edáficas impõem desafios 

importantes à agricultura intensiva, ainda que algumas áreas apresentem fertilidade 

potencial. A exploração sustentável dessas terras, portanto, requer práticas 

adaptativas e manejo ambientalmente responsáveis, que respeitem as fragilidades do 

ecossistema (Pereira, 2011). 

Além dos desafios impostos pelas condições físicas, o bioma Caatinga 

revela um mecanismo singular de interação entre sua flora e o solo. As espécies 

lenhosas, em especial, desempenham um papel fundamental na mobilização de 

nutrientes das rochas. Como destacado por Araújo Filho (2013), essas plantas 

promovem a reciclagem natural de nutrientes por meio da deposição de matéria 

orgânica, como folhas e galhos, que, ao se decompor, enriquecem o solo com 

elementos essenciais. Esse processo é crucial para a manutenção da fertilidade em 

um ambiente marcado pela escassez de recursos hídricos e pela constante exposição 

à degradação ambiental. 

Além de sustentar o ciclo biogeoquímico local, a flora da Caatinga atua 

como amortecedor ecológico: protege o solo contra a erosão, aumenta a retenção de 

umidade e favorece a formação de microclimas. Essas interações apontam para a 

necessidade de um manejo integrado que considere a interdependência entre os 

fatores naturais e a ação humana, visando à convivência sustentável no semiárido 

nordestino (Araújo Filho, 2013; Pereira, 2011). 

A hidrografia da região reforça a necessidade de adaptação. 

Predominantemente composta por cursos d’água intermitentes, que secam durante 



101 

 

os períodos de estiagem e ressurgem com as chuvas, ela configura um dos elementos 

mais marcantes da paisagem regional. Destaca-se, nesse contexto, o rio São 

Francisco, o maior curso d’água perene da região, cuja importância estratégica se 

revela tanto no abastecimento hídrico quanto no fortalecimento da economia local. 

Segundo Nascimento (2001), ao se analisar as comunidades indígenas, observa-se 

que os recursos hídricos assumem papel central nas relações sociais e espaciais, 

servindo de base para a organização territorial.  

Frente à irregularidade pluviométrica e à escassez de água superficial, 

soluções adaptativas tornaram-se indispensáveis à convivência com o semiárido. 

Equipamentos como cisternas, poços e barreiros, frequentemente integrados à 

paisagem e à cultura local, refletem a engenhosidade das comunidades em construir 

alternativas que conciliem o uso racional dos recursos naturais com as demandas 

sociais (Figueiredo, 2007). Além disso, a flora da Caatinga desempenha um papel 

essencial na mobilização de nutrientes das rochas, favorecendo a fertilidade do solo 

por meio da ciclagem de nutrientes proporcionada pela matéria orgânica proveniente 

de folhas, galhos e outros detritos vegetais, fundamentais para a conservação da 

umidade nesses solos (Araújo Filho, 2013). 

O clima predominante no semiárido nordestino é classificado como tropical 

semiárido, caracterizado por baixos índices de precipitação, com média anual inferior 

a 800 mm. As chuvas, além de escassas, apresentam distribuição irregular e 

concentram-se em poucos meses do ano, o que intensifica os desafios enfrentados 

pelas populações locais, especialmente nas práticas agrícolas e no acesso à água. 

Como aponta Figueiredo (2007), a irregularidade pluviométrica, combinada com a 

escassez hídrica estrutural da região, exige estratégias integradas de gestão dos 

recursos naturais e adoção de tecnologias adaptativas, que considerem tanto o 

conhecimento científico quanto os saberes tradicionais. 

As temperaturas médias anuais variam entre 24 °C e 28 °C, com picos 

superiores a 32 °C durante os períodos mais secos. Esses fatores contribuem para 

uma evapotranspiração elevada, exacerbando o déficit hídrico característico da 

região. Segundo Ambrósio Filho (2013), a interação entre o clima e a vegetação da 

Caatinga é fundamental para compreender a dinâmica ambiental do semiárido, 

destacando a importância da flora local na manutenção dos ciclos ecológicos, 

incluindo a reciclagem de nutrientes e a proteção contra a desertificação. 



102 

 

Dessa forma, o clima semiárido nordestino demanda soluções que 

articulem práticas sustentáveis e políticas públicas contextualizadas, promovendo a 

convivência harmônica com o ambiente e a redução das vulnerabilidades das 

comunidades locais. Essa condição climática impõe períodos de estiagem que podem 

durar vários meses, exigindo estratégias adaptativas tanto das comunidades locais 

quanto da vegetação nativa. Práticas agroecológicas, como as desenvolvidas no 

Assentamento Barra do Leme, demonstram alternativas viáveis de manejo sustentável 

da terra e da água, ao promoverem o uso de espécies adaptadas ao clima local e o 

fortalecimento da sustentabilidade ambiental e social (Figueiredo, 2007).  

A atuação de massas de ar como a Equatorial Continental (mEc) e a 

Tropical Atlântica (mTa) é limitada por células de alta pressão, que inibem a entrada 

de umidade, reforçando a aridez característica da região. Essa dinâmica atmosférica 

contribui não apenas para o regime climático semiárido, mas também para a 

conformação singular do bioma Caatinga, o único exclusivamente brasileiro, que 

ocupa cerca de 11% do território nacional. O termo “Caatinga”, de origem tupi-guarani, 

significa "mata branca", em referência ao aspecto esbranquiçado da vegetação 

durante a estação seca (Prado, 2003). 

A adaptação da vegetação a esse cenário climático é um dos traços mais 

notáveis do bioma. A flora da Caatinga é caracterizada por espécies adaptadas a 

condições de aridez e à escassez prolongada de água, predominando plantas 

xerófitas que desenvolveram estratégias morfológicas e fisiológicas para minimizar a 

perda hídrica. Entre essas adaptações destacam-se folhas pequenas, espinhos, 

cutículas espessas e a caducidade foliar durante os períodos de seca, além de 

estruturas especializadas para o armazenamento de água, como raizes e caules 

suculentos. Essas características permitem que, mesmo após longos períodos de 

estiagem, a vegetação rebrote rapidamente com as primeiras chuvas, assegurando a 

continuidade dos processos ecológicos. A vegetação da Caatinga desempenha, 

assim, um papel fundamental na ciclagem de nutrientes e na estabilidade dos 

ecossistemas locais, atuando como guardiã do equilíbrio ecológico frente às 

condições ambientais adversas (Pereira, 2011; Ambrósio Filho, 2013; Leal; Tabarelli; 

Silva, 2003). 

A diversidade estrutural da vegetação também revela a riqueza desse 

bioma. Nesse sentido, os estratos vegetais da Caatinga distribuem-se principalmente 



103 

 

em três níveis: arbóreo, com alturas que variam entre 8 a 12 metros; arbustivo, 

compreendendo plantas entre 2 e 5 metros; e herbáceo, formado por espécies de 

menor porte. Mesmo diante da aparência esparsa durante as estiagens, a Caatinga 

apresenta elevada diversidade florística, com cerca de 4.900 espécies registradas, 

incluindo numerosas espécies endêmicas e muitas sob ameaça de extinção. Essa 

biodiversidade não se limita à flora, estendendo-se também à fauna, com um conjunto 

expressivo de aves, répteis e anfíbios adaptados exclusivamente às condições 

extremas desse bioma (Leal; Tabarelli; Silva, 2003). 

Mais do que expressar resistência biológica, a resiliência da Caatinga 

manifesta-se em múltiplas dimensões. A capacidade do bioma de se regenerar e 

rebrotar após longos períodos de seca é resultado direto das adaptações evolutivas 

das espécies à aridez e à irregularidade pluviométrica (Leal; Tabarelli; Silva, 2003). 

Contudo, essa resiliência extrapola os limites do ecossistema natural. Conforme 

destacado por Pereira (2019), ela alcança também o campo cultural, materializando-

se como uma resiliência simbólica e social, intrinsecamente ligada aos modos de vida 

das populações camponesas que habitam o semiárido nordestino. A espiritualidade 

dessas comunidades, profundamente conectada à terra e aos ciclos naturais, reforça 

o sentido de pertencimento e cuidado ambiental, consolidando uma relação de 

respeito e reciprocidade com o ambiente da Caatinga. 

A partir dessa articulação entre natureza e cultura, a análise geográfica, 

climática e ecológica do semiárido e do bioma Caatinga evidencia um território 

marcado por desafios ambientais significativos, como a escassez hídrica e a 

variabilidade climática. Entretanto, também revela um grande potencial adaptativo, 

expressado na diversidade sociocultural e nos saberes tradicionais desenvolvidos ao 

longo do tempo (Leal; Tabarelli; Silva, 2003; Pereira, 2019). Compreender essas 

particularidades é fundamental para a formulação de políticas públicas e estratégias 

educativas que respeitem as especificidades regionais e valorizem os conhecimentos 

locais, evitando abordagens generalistas que possam desconsiderar as dinâmicas 

socioculturais presentes. 

Nesse cenário, a educação ambiental alinhada aos princípios da educação 

popular assume um papel estratégico, pois atua na construção de alternativas 

sustentáveis e contextualizadas. Práticas educativas que dialogam com as realidades 

locais, como a experiência do Caricultura, exemplificam essa articulação ao promover 



104 

 

o fortalecimento da identidade cultural e a conscientização ecológica entre as 

comunidades do semiárido (Figueiredo, 2007; Nascimento, 2001; Pereira, 2019; 

Pinheiro, 2004). O Caricultura, ao utilizar linguagens artísticas e um diálogo horizontal, 

não apenas valoriza os saberes tradicionais e as práticas espirituais ligadas à 

Caatinga, como também promove a sua ressignificação pedagógica, reforçando a 

percepção do bioma não como um espaço problemático, mas como um território de 

vida, resistência e riqueza cultural. 

Portanto, reconhecer a Caatinga e o semiárido em sua complexidade e 

potência é um passo crucial para superar estigmas históricos e promover iniciativas 

que integrem conservação ambiental, justiça social e valorização cultural, pilares 

essenciais para a construção de uma sustentabilidade regional efetiva e enraizada 

nos territórios. 

 

3.2 A visão colonial e a gênese da ocupação 

 

A ocupação e a formação social do semiárido nordestino constituem 

processos profundamente entrelaçados com as especificidades geográficas e 

climáticas da região, moldando uma realidade cultural e econômica singular. Longe 

de configurar-se como um "vazio demográfico", o semiárido tem se afirmado 

historicamente como palco de intensas interações, disputas e processos de 

adaptação, cuja dinâmica gerou uma identidade social própria, em constante tensão 

com as narrativas hegemônicas. Diante dessa complexidade, torna-se essencial 

recorrer a autores que investigaram criticamente as raízes históricas e sociais da 

formação do Brasil, para melhor interpretar os processos que estruturaram esse 

território. 

Nesse sentido, parte-se da premissa de que o território da Caatinga foi 

ocupado por populações indígenas há milhares de anos, conforme evidenciam os 

diversos sítios arqueológicos, com destaque ao da Serra da Capivara, localizada no 

Piauí. Estudos conduzidos por pesquisadores como Niède Guidon demonstram que 

essa região apresenta vestígios humanos datados de até 50 mil anos, indicando uma 

das mais antigas ocupações humanas das Américas e um intenso relacionamento 

dessas populações com o ambiente semiárido (Guidon, 1995; Lima et al., 2019). Tais 



105 

 

evidências ressaltam a longa história de interação entre os povos originários e os 

ecossistemas da Caatinga, marcada por adaptações culturais e ambientais que 

sustentaram modos de vida diversos e complexos. 

Compreender esse passado é fundamental para analisar a emergência de 

experiências contemporâneas como o Caricultura, que se afirmam como práticas 

culturais decoloniais. O que está evidente na trajetória de atuação do Caricultura é 

uma ação cultural decolonial. Assim, os primeiros contatos desse projeto colonizador 

e a posterior ocupação do Nordeste brasileiro, incluindo as áreas do semiárido, estão 

diretamente associados ao projeto colonial português, que inicialmente concentrava 

suas ações no litoral, sobretudo voltadas à exploração do pau-brasil e, posteriormente, 

à produção de açúcar. Conforme ressalta Capistrano de Abreu (1928), em Capítulos 

de História Colonial, a expansão territorial lusitana logo avançou para o interior, 

motivada principalmente pela instalação da pecuária extensiva. A vegetação da 

Caatinga, adaptada às condições de aridez e que apresenta oferta sazonal de 

pastagens, tornou-se fundamental para o estabelecimento dessas atividades 

econômicas, assumindo um papel estratégico na lógica de colonização do semiárido. 

Essa dinâmica histórica contribuiu para a conformação sociocultural e ambiental da 

região, moldando as relações entre os diferentes grupos sociais, as formas de uso do 

território e as práticas de manejo dos recursos naturais, que se manifestam até os dias 

atuais. 

Ampliando esse olhar histórico, Caio Prado Júnior (1942; 1960) aprofunda 

a análise ao destacar o "sentido da colonização", evidenciando que o sistema colonial 

brasileiro foi estruturado para atender aos interesses do mercado europeu, com a 

produção de bens primários. No semiárido, a pecuária assumiu um papel central, tanto 

econômico quanto estratégico, viabilizando a interiorização da colonização. O gado 

não apenas abastecia os engenhos de açúcar no litoral com carne e tração animal, 

como também gerava couro e outros produtos destinados à exportação. 

Entretanto, é imprescindível reconhecer que essa expansão territorial não 

ocorreu sobre um espaço vazio ou inerte. As terras do semiárido eram historicamente 

habitadas por diversas etnias indígenas. A chegada dos colonizadores e do gado 

resultou em violentos confrontos, deslocamentos forçados e o extermínio de 

populações nativas. Para Prado Júnior (1960), a sociedade colonial brasileira era 

caracterizada por relações de poder hierarquizadas, sustentadas pela propriedade 



106 

 

fundiária e pela exploração de indígenas e, posteriormente, de negros escravizados. 

O semiárido, nesse contexto, tornou-se simultaneamente fronteira econômica e palco 

de conflitos socioterritoriais. 

 

3.3 A construção de uma “gente brasileira” no Sertão  

 

Darcy Ribeiro (1995), em O povo brasileiro: a formação e o sentido do 

Brasil, oferece uma abordagem antropológica e sociológica da formação do povo 

brasileiro, com ênfase nas diversas matrizes étnico-culturais, indígena, africana e 

europeia, que se amalgamaram em distintas formações histórico-culturais. Entre 

essas formações regionais, destaca-se a figura do sertanejo, forjado nas condições 

adversas do semiárido. 

Para o autor, o processo de ocupação do sertão não se limitou ao aspecto 

econômico, mas constituiu uma dinâmica de construção de identidade cultural. A 

escassez de água e a imprevisibilidade climática exigiram o desenvolvimento de 

saberes próprios, como a agricultura de sequeiro, o aproveitamento de espécies 

nativas e a criação de animais adaptados à aridez. Nesse contexto, a sociedade 

sertaneja se organizou em torno das grandes fazendas de gado, estruturas que 

consolidaram hierarquias sociais e econômicas. 

O fenômeno do coronelismo, nesse cenário, expressou a articulação entre 

o poder econômico dos latifundiários e o controle político local, influenciando 

profundamente a organização social. Contudo, apesar desse poder concentrado, o 

povo sertanejo desenvolveu formas de resistência cultural por meio da oralidade, das 

manifestações religiosas e artísticas, bem como das redes de solidariedade e 

parentesco que garantiam coesão comunitária frente às adversidades do ambiente e 

das estruturas de dominação.  

Essa herança hierárquica foi particularmente visível no território onde, anos 

mais tarde, se consolidaria o Assentamento Barra do Leme. Antes de sua constituição, 

a região era marcada por relações profundamente hierarquizadas, enraizadas em uma 

lógica de poder patriarcal e clientelista, típica do coronelismo que se consolidou no 

Nordeste brasileiro ao longo dos séculos XIX e XX. Conforme aponta Leal (1947), o 

coronelismo constituía um sistema de dominação política em que os grandes 



107 

 

proprietários de terra exerciam influência direta sobre os processos eleitorais, as 

decisões administrativas e a distribuição de recursos públicos, estabelecendo um 

regime de mando baseado na troca de favores e na coerção simbólica e material. 

No semiárido cearense, essas relações assumiram feições particulares, 

articulando-se à posse extensiva de terras improdutivas e ao controle da água como 

instrumento de poder. A terra, enquanto bem concentrado, era utilizada não apenas 

como fonte de riqueza, mas como meio de subordinação das famílias que exerciam o 

trabalho diretamente na terra, que dependiam do latifundiário tanto para acessar 

condições mínimas de sobrevivência quanto para mediar suas relações com o Estado 

(Fausto, 1995). Como bem observa Stédile (2005), essa estrutura fundiária excludente 

e autoritária contribuiu não apenas para a perpetuação da miséria no campo, mas 

também para o bloqueio de qualquer tentativa de organização autônoma por parte dos 

camponeses. 

Apesar da rigidez dessas estruturas, o sertanejo nunca se colocou de forma 

passiva. As comunidades rurais desenvolveram estratégias cotidianas de resistência 

e reprodução cultural que iam além da mera sobrevivência. A oralidade, os rituais 

religiosos, as festas populares e as práticas de trabalho coletivo, como os mutirões, 

funcionavam como mecanismos de coesão social e afirmação identitária. Nesse 

aspecto, como destaca Ribeiro (1995), o povo do sertão construiu uma cultura de 

resistência baseada na solidariedade e na memória, o que permitiu a manutenção de 

valores coletivos mesmo em contextos adversos. 

Foi nesse cenário de dominação e resistência que emergiram, nas décadas 

finais do século XX, as mobilizações pela reforma agrária, as quais representaram um 

marco de inflexão nas relações de poder no campo. Impulsionadas por organizações 

como a Comissão Pastoral da Terra (CPT) e o Movimento dos Trabalhadores Rurais 

Sem Terra (MST), as ocupações de terra passaram a constituir estratégias de 

enfrentamento direto ao poder dos coronéis, tensionando as estruturas tradicionais e 

criando as bases para experiências como a do Assentamento Barra do Leme. 

A dominação territorial exercida pelos coronéis no semiárido nordestino, 

especialmente durante os séculos XIX e XX, não se restringia ao controle econômico 

e político. Ela também operava em uma dimensão simbólica e subjetiva, ancorada em 

um sistema de valores que naturalizava as hierarquias sociais. A religiosidade popular, 

muitas vezes cooptada pelas elites locais, tornou-se instrumento de legitimação dessa 



108 

 

ordem. Como observa Darcy Ribeiro (1995), o sertão foi historicamente um espaço 

onde se consolidou uma forma de patriarcalismo agrário, sustentado não apenas pela 

coerção, mas por uma fé resignada que aceitava a pobreza como destino e a figura 

do "coronel" como uma espécie de autoridade natural e até moral. 

Nesse contexto, o messianismo popular, embora por vezes assumisse um 

caráter contestatório, como nos casos emblemáticos de Canudos e do Caldeirão, 

também foi apropriado como ferramenta de controle. A promessa de redenção 

espiritual futura era utilizada para adiar ou desencorajar a busca por transformações 

materiais imediatas. Assim, a crença no sofrimento terreno como caminho para a 

salvação celeste reforçava o conformismo e a aceitação da desigualdade (Pereira, 

2011), naturalizando uma ordem social excludente. 

Contudo, o campo simbólico e religioso não foi apenas território de 

dominação, mas também se revelou como espaço fértil para a resistência. A partir da 

década de 1950, as Ligas Camponesas despontaram como movimento que articulava 

mobilização política, luta por terra e conscientização dos trabalhadores e 

trabalhadoras rurais, inicialmente na Paraíba e em Pernambuco, mas com ecos em 

todo o Nordeste (Fernandes, 2000). As Ligas representaram uma ruptura com o pacto 

silencioso entre pobreza e submissão, incentivando a auto-organização e a 

reivindicação de direitos. Sua atuação, apesar de duramente reprimida pela ditadura 

civil-militar instaurada em 1964, deixou um legado que seria retomado nas décadas 

seguintes.  

Nos anos 1970 e 1980, em meio à abertura política e à emergência de 

novas formas de organização social, surgem movimentos como a Comissão Pastoral 

da Terra (CPT) e o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST). Ambos 

retomam, com nova roupagem, os ideais de justiça social e reforma agrária, 

incorporando também uma crítica às estruturas de dominação simbólica. A CPT, 

vinculada à Igreja Católica progressista, foi decisiva na formação de lideranças 

camponesas e na articulação de comunidades eclesiais de base, promovendo uma 

religiosidade libertadora, em diálogo com a Teologia da Libertação (Stédile; 

Fernandes, 1999). Já o MST, desde sua fundação em 1984, se firmou como um dos 

principais protagonistas da luta pela terra no Brasil, defendendo uma reforma agrária 

popular, a soberania alimentar e a educação do campo. 



109 

 

No Ceará, esse processo encontrou terreno fértil na região do Sertão 

Central, onde a concentração fundiária e o abandono do poder público criaram um 

ambiente propício à mobilização. Foi nesse contexto que emergiram experiências 

como a ocupação que deu origem ao Assentamento Barra do Leme, articulada com 

os ideais comuns desses movimentos e de outras organizações comprometidas com 

a transformação social. A ocupação de terras improdutivas não representava apenas 

uma ação estratégica, mas um gesto de ruptura simbólica com o passado de servidão 

e submissão. Era a afirmação de um novo modo de habitar o território, com base na 

justiça social, na partilha e na construção de novas subjetividades. 

 

3.4 Saberes locais e a perspectiva decolonial 

 

Como parte da construção teórico-metodológica desta tese, trago aportes 

oriundos de uma pesquisa anterior de minha autoria. Nessa investigação, apresentada 

como dissertação de mestrado (Pereira, 2019), analisei práticas educativas, 

espirituais e socioterritoriais desenvolvidas no Campo Experimental do Território da 

Libertação, localizado na comunidade de Almofala, no município de Itarema–CE. Essa 

experiência evidenciou a centralidade dos saberes locais, da espiritualidade e das 

formas de organização comunitária como fundamentos para a construção de 

alternativas à lógica hegemônica capitalista e colonial. 

Ao longo daquela pesquisa, foi possível identificar um modo de habitar o 

território camponês profundamente enraizado em vínculos coletivos, em práticas 

agroecológicas e em processos formativos inspirados na Educação Popular. Essa 

perspectiva contribui para aprofundar as reflexões desenvolvidas neste trabalho, 

sobretudo ao considerar as múltiplas dimensões ecológica, política, cultural e 

espiritual, que estruturam a luta pela terra e os modos de vida camponeses no 

semiárido cearense. Tal abordagem dialoga com a crítica histórica formulada por Caio 

Prado Júnior (1960) acerca da constituição colonial da sociedade brasileira, ao mesmo 



110 

 

tempo em que amplia essa crítica a partir de uma perspectiva decolonial, conectada 

com autores como Boaventura de Sousa Santos2  (2010) e Catherine Walsh (2009). 

A experiência do "Cajueiro do Saber", uma das práticas educativas 

analisadas na referida pesquisa, foi interpretada como expressão de uma pedagogia 

libertadora que articula espiritualidade, agroecologia e diálogo comunitário. Essa 

vivência demonstrou, na prática, os princípios da dialogicidade e da leitura crítica da 

realidade presentes na obra de Paulo Freire (2001), além de se alinhar à noção de 

“eco-relações”, desenvolvida por Figueiredo (2007), que compreende as interações 

entre seres humanos e natureza como relações simbióticas e interdependentes, 

marcadas pelo cuidado, pelo afeto e pela coevolução. Aquela pesquisa, portanto, 

                                             

 

2 2As contribuições teóricas de Boaventura de Sousa Santos, especialmente no que tange às 

Epistemologias do Sul, foram importantes para a elaboração crítica de parte das reflexões 

desenvolvidas nesta tese. No entanto, é necessário reconhecer publicamente que o autor tem 

sido alvo de denúncias graves de assédio moral e sexual, além de acusações de plágio, feitas 

por pesquisadoras, entre elas Sayak Valencia. Essas denúncias foram amplamente 

divulgadas e respaldadas por entidades acadêmicas e políticas, como o CLACSO (Conselho 

Latino-Americano de Ciências Sociais), que expressaram solidariedade às mulheres 

denunciantes e se posicionaram de forma firme contra qualquer forma de violência de gênero 

no meio acadêmico. Reconhecer tais denúncias não invalida automaticamente o conteúdo 

teórico já produzido, mas nos convida a refletir sobre as contradições entre pensamento e 

prática, e sobre os limites éticos da produção do conhecimento. Ao referenciar sua obra, 

portanto, não se trata de endossar o autor como figura pública, mas de reconhecer que 

algumas de suas formulações ajudaram a provocar e tensionar minha própria construção 

teórica. Ainda assim, considero essencial não silenciar diante das violências estruturais que 

marcam as relações de poder no campo acadêmico, e, por isso, ressoo aqui a importância de 

ouvir, respeitar e respaldar a voz das mulheres que denunciaram, posicionando-me ao lado 

de quem rompe o silêncio e denuncia os machismos e práticas patriarcais que historicamente 

têm sido naturalizados. Nesse sentido, ressalto também que essas denúncias e o debate em 

torno delas têm sido catalisadores de reflexões profundas sobre minha própria trajetória e 

postura. Reconheço que fui socializado em uma sociedade patriarcal e machista, cujos traços 

estruturais moldaram minha formação, e assumo que, apesar de ser um homem negro, 

condição que marca também uma série de opressões, sou igualmente atravessado por 

privilégios por ser homem, cisgênero e heterossexual. Tenho buscado - a partir de 

experiências pessoais e coletivas, e algumas delas profundamente traumáticas, vividas ao 

longo das últimas décadas - elaborar criticamente essas questões, confrontar minhas próprias 

práticas e promover minha transformação, comprometido com a construção de relações mais 

equitativas entre os gêneros e com uma sociedade verdadeiramente emancipada de todas as 

formas de opressão. 



111 

 

corrobora e fortalece as discussões aqui desenvolvidas, ao reconhecer que as 

comunidades camponesas, quilombolas e indígenas do semiárido não apenas 

resistem às estruturas herdadas da colonização, mas constroem ativamente 

alternativas sustentadas por uma cosmologia própria, por práticas de cuidado com a 

terra e por projetos de vida comunitária que escapam às lógicas dominantes. 

Essa compreensão sobre a formação social e territorial do semiárido, que 

venho construindo desde minha pesquisa anterior (Pereira, 2019), encontra no 

Caricultura uma ressonância profunda com os “Saberes da Terra”, conforme definidos 

por Brandão (2012). No entanto, minha vivência no Assentamento Barra do Leme 

ampliou esse entendimento, ao revelar que tais saberes não se limitam apenas à 

experiência coletiva e à resistência cultural. Eles carregam, sobretudo, uma força 

espiritual que emerge da relação com a Caatinga uma espiritualidade que pulsa nas 

plantas, nas pedras, nas chuvas escassas e nos silêncios do território. 

Essa dimensão, que inicialmente me tocou de maneira intuitiva, passou a 

ocupar um lugar central em minha leitura sobre o Caricultura, não apenas como objeto 

de pesquisa, mas como caminho de formação pessoal. Ao longo da convivência com 

a experiência, fui sendo interpelado por um convite ético e sensível: o de reconhecer 

a presença de um “todo divino” no cotidiano vivido. Essa percepção não se opõe à 

razão, mas a complementa, atravessando as práticas pedagógicas, as relações 

comunitárias e as atividades com a terra. Senti que há, na forma como se vive e se 

ensina no Caricultura, uma religação entre o saber e o sentir, entre o cuidado com o 

território e o reconhecimento de sua sacralidade. Trata-se de uma etnopedagogia que 

se enraíza na Caatinga como matriz de sentido, de onde brotam tanto os alimentos 

quanto os símbolos, os ciclos de vida quanto os de resistência. 

Nesse sentido, os saberes cultivados no Caricultura escapam à lógica 

instrumental da modernidade ocidental e se articulam com uma visão integrada de 

mundo, onde espiritualidade, ecologia e pedagogia formam um campo comum de 

experiência. Essa experiência tem me desafiado a repensar minhas próprias 

trajetórias formativas, inspirando uma práxis que se orienta por vínculos mais 

profundos com o lugar, com as pessoas e com os mistérios da natureza. 

A dimensão espiritual, nesse contexto, não se apresenta como um aspecto 

secundário, mas como uma força mobilizadora essencial nas práticas socioterritoriais 

e educativas observadas. Conforme destaca Alfredo Wagner Berno de Almeida 



112 

 

(2010), “os movimentos sociais que se enraízam nos territórios tradicionais não 

operam apenas com a linguagem da política formal, mas também com signos, mitos, 

rituais e símbolos que expressam outras racionalidades e sentidos de pertencimento” 

(Almeida, 2010, p. 45). Essa perspectiva se fez evidente na experiência do Cajueiro 

do Saber, por mim estudada anteriormente, que se configurou como um espaço de 

interseção entre fé, luta e formação, no qual a religiosidade desempenha papel 

estruturante na construção de autonomia e dignidade das comunidades envolvidas 

(Pereira, 2019). 

De forma semelhante, na vivência com o Caricultura, reconheço na 

Caatinga um território que abriga não apenas biodiversidade e práticas sustentáveis, 

mas também sentidos subjetivos e afetivos que impulsionam o cuidado e a reflexão. 

A espiritualidade que permeia o cotidiano do assentamento e suas atividades 

formativas se manifesta como uma dimensão integradora, que articula pertencimento, 

memória e resistência. Essa relação com o sagrado da terra, expressa nos gestos, 

nas palavras e nos rituais comunitários, convida à escuta atenta do território como 

lugar de saber, vida e transcendência. 

A etnopedagogia que ali se desenvolve carrega marcas da ancestralidade 

indígena e africana, que se articulam com princípios da Educação Popular, 

especialmente naquilo que Paulo Freire (2001) denomina “reencantamento do mundo” 

através da leitura crítica da realidade. Essa espiritualidade não é alienante; pelo 

contrário, atua como catalisadora de consciência, organizando afetos, práticas e 

horizontes de transformação. 

A ocupação e a formação social do semiárido nordestino não podem ser 

compreendidas unicamente como desdobramentos da colonização portuguesa. Trata-

se de processos históricos complexos, marcados por tensões entre imposições 

externas e práticas locais de resistência, adaptação e recriação. Desde a expansão 

da pecuária sertaneja, registrada por Capistrano de Abreu (1928) e Caio Prado Júnior 

(1960), observa-se a conformação de um modelo de apropriação territorial pautado 

pela concentração fundiária, pela expropriação das populações originárias e pela 

estruturação de uma sociedade fortemente hierarquizada e excludente. 

Contudo, esse mesmo espaço geográfico também foi, historicamente, 

palco de resistência simbólica e material. Darcy Ribeiro (1995) reconhece no sertanejo 

um sujeito histórico forjado pelas adversidades e pela escassez, mas portador de uma 



113 

 

cultura própria, ancorada em práticas coletivas, solidariedade comunitária e saberes 

enraizados na relação com o território. Em diálogo com essas reflexões, Figueiredo 

(2007) propõe uma leitura decolonial do semiárido, evidenciando a capacidade 

criadora das comunidades camponesas, quilombolas e indígenas ao desenvolverem 

práticas socioterritoriais autônomas, centradas na agroecologia, na espiritualidade e 

na educação popular. 

Essa compreensão encontra ressonância nos escritos de Brandão (2012), 

ao afirmar que os chamados “Saberes da Terra” são constituídos a partir da 

experiência vivida, da oralidade, da religiosidade popular e da convivência com o 

ambiente. Tais saberes não são apenas funcionais à produção, mas constituem 

formas de compreender e agir no mundo que desafiam a lógica hegemônica da 

racionalidade ocidental. Brandão (2012) enfatiza que a educação, para ser 

transformadora, deve partir desses saberes, respeitando a cultura do povo e 

reconhecendo o valor daquilo que a escola tradicional muitas vezes ignora ou 

desqualifica. 

Nesse mesmo sentido, Paulo Freire (2001) reafirma a importância do 

diálogo como fundamento de uma educação libertadora, que reconhece os sujeitos 

como portadores de conhecimento e experiência. A leitura crítica da realidade, 

proposta por Freire, exige a valorização dos contextos culturais e das identidades 

locais, de modo que os processos educativos se tornem espaços de reflexão coletiva, 

emancipação e produção de novos sentidos para a vida em comunidade. No 

semiárido, essa pedagogia do diálogo encontra solo fértil, uma vez que as práticas 

educativas populares estão profundamente entrelaçadas aos modos de vida, à 

resistência frente à exclusão e à busca pela autonomia. 

Assim, o semiárido deve ser entendido não apenas como uma região 

climática, mas como um território sociocultural e político, atravessado por disputas 

simbólicas, epistemológicas e materiais. É um espaço onde o enfrentamento à 

escassez hídrica se articula à construção de identidades, à preservação de saberes 

ancestrais e à afirmação de alternativas de vida que confrontam os paradigmas 

coloniais e capitalistas. Ao articular as contribuições de autores como Capistrano de 

Abreu, Caio Prado Júnior, Darcy Ribeiro, Carlos Rodrigues Brandão e Paulo Freire, 

torna-se possível compreender o semiárido como um território vivo, dinâmico e criador 

de outras racionalidades e futuros possíveis. 



114 

 

 

3.5 Cultura e conhecimentos tradicionais da Caatinga 

 

A Caatinga é o único bioma exclusivamente brasileiro, ocupando cerca de 

11% do território nacional, distribuído principalmente pela região Nordeste e parte do 

norte de Minas Gerais (IBGE, 2004). O termo "Caatinga" tem origem no tupi-guarani 

— ka’a (mata) e tinga (branca) — e refere-se à coloração esbranquiçada que a 

vegetação adquire durante o longo período seco, quando muitas plantas perdem suas 

folhas como estratégia adaptativa à escassez hídrica (Prado, 2003). Do ponto de vista 

morfológico, a Caatinga apresenta vegetação predominantemente xerófita e 

caducifólia, com uma paisagem que varia entre campos abertos e matas mais densas, 

a depender das características do solo, da altitude e da pluviosidade. 

Essa diversidade estrutural reflete os processos evolutivos e ecológicos 

que moldaram o bioma ao longo de milênios, tornando-o um ecossistema de alta 

complexidade, rico em endemismos e profundamente entrelaçado com a história e os 

modos de vida das populações que o habitam (Leal; Tabarelli; Silva, 2003). Apesar de 

historicamente estigmatizada como um ambiente inóspito, a Caatinga é, na realidade, 

um espaço de intensa vitalidade ecológica e sociocultural. 

De acordo com Leal, Tabarelli e Silva (2003), a Caatinga apresenta uma 

alta diversidade de espécies vegetais e animais adaptadas às condições adversas do 

clima semiárido, configurando ecossistemas únicos que desempenham papel crucial 

na conservação ambiental e na manutenção dos ciclos hidrológicos. Esse bioma 

abriga uma variedade significativa de flora e fauna endêmica, cuja sobrevivência está 

estreitamente ligada às características climáticas e ao solo da região. Além do valor 

ecológico, a Caatinga é também um espaço de significados socioculturais profundos, 

onde se articulam saberes tradicionais, modos de vida e práticas sustentáveis que 

garantem a reprodução social e ambiental das comunidades locais. 

Contudo, a Caatinga tem sido explorada intensamente desde a colonização 

portuguesa, há mais de 500 anos, e essa exploração histórica, associada às 

mudanças climáticas recentes, agravou os riscos ambientais, incluindo processos 

acelerados de desertificação. A expansão da pecuária extensiva, o desmatamento 

para a agricultura e a extração de madeira para carvão são algumas das práticas que 



115 

 

contribuíram para a degradação dos solos e da vegetação nativa (Leal; Tabarelli; 

Silva, 2003). As técnicas rudimentares de agricultura de sequeiro, comumente 

baseadas no monocultivo e no uso frequente do fogo para renovação das áreas 

cultivadas, também têm provocado a perda da cobertura vegetal e a erosão, além da 

redução progressiva das sementes nativas, essenciais para a manutenção da 

biodiversidade e da resiliência do ecossistema (Santos; Silva, 2018). 

Esses processos têm impactos diretos sobre as comunidades tradicionais 

do semiárido, cuja sobrevivência depende da interação equilibrada com o bioma. A 

redução dos recursos naturais, associada à vulnerabilidade socioeconômica, expõe 

esses povos a maiores riscos, comprometendo seus modos de vida e seus saberes 

ancestrais. Frente a esses desafios, a agroecologia e o manejo sustentável da 

Caatinga emergem como estratégias fundamentais para a conservação do bioma e 

para a garantia da autonomia alimentar e territorial das comunidades locais. Essas 

práticas valorizam o conhecimento tradicional, promovem a diversificação produtiva e 

fortalecem as relações ecossistêmicas, conforme defendem autores como Figueiredo 

(2022) e Leal, Tabarelli e Silva (2003). 

No contexto do Assentamento Barra do Leme, essas dimensões ecológicas 

e socioculturais ganham corpo e sentido na experiência concreta das famílias que 

habitam o território. A convivência com a Caatinga, suas plantas, animais e ciclos 

naturais, está integrada a uma pedagogia de resistência e cuidado, que articula a 

defesa do bioma com a afirmação de identidades e práticas agroecológicas adaptadas 

ao semiárido. Dessa forma, a Caatinga deixa de ser vista apenas como um espaço de 

adversidade para se tornar um território de vida, saber e luta. Carlos Rodrigues 

Brandão (2012) contribui para essa perspectiva ao destacar os "saberes da terra" que 

emergem das experiências coletivas no semiárido, articulando ecologia, cultura e 

espiritualidade. Esses saberes, fundamentados na oralidade, nas práticas agrícolas 

adaptadas e na religiosidade popular, formam uma rede de conhecimentos que 

sustentam as relações sociais e a resistência cultural frente às adversidades. Nesse 

sentido, Brandão (2012, p. 78) afirma que "a terra, para essas populações, não é 

apenas um recurso econômico, mas um espaço de vida, identidade e resistência". 

No Assentamento Barra do Leme, a relação intrínseca com a Caatinga é 

cultivada cotidianamente por parte das famílias assentadas. Por meio de práticas 

agroecológicas e da permacultura, os moradores desenvolvem técnicas de manejo do 



116 

 

solo, conservação da água e cultivo de espécies nativas, promovendo a 

sustentabilidade ambiental, social e econômica. Essas ações não apenas asseguram 

a subsistência das famílias, mas também fortalecem vínculos afetivos com o território 

e reafirmam identidades coletivas historicamente vinculadas ao semiárido. Essa 

relação vai além de uma prática utilitária da natureza: a Caatinga, nesse contexto, é 

compreendida como um espaço vivo de interação, memória e espiritualidade. 

Segundo a perspectiva eco-relacional de Figueiredo (2022), os povos da Caatinga 

constroem uma “eco-relação” com o ambiente, articulando práticas de cuidado, 

reciprocidade e respeito à biodiversidade. Esse modo de relação configura uma 

epistemologia própria, distante das lógicas extrativistas e produtivistas que 

historicamente desrespeitaram os ritmos e saberes do semiárido. 

A experiência etnopedagogia do Caricultura é um exemplo expressivo 

dessa articulação entre ecologia, cultura e educação popular. Desenvolvido no interior 

do assentamento, o projeto utiliza a Caatinga como eixo estruturante de práticas 

educativas que valorizam os saberes tradicionais, a oralidade e a dimensão simbólica 

da vida comunitária. Nessa perspectiva, o bioma não é apenas tema, mas também 

método e território de aprendizagem. A etnopedagogia do Caricultura se alinha à 

concepção de Paulo Freire (2001), para quem a educação deve partir da realidade 

concreta dos sujeitos, respeitando sua cultura, linguagem e modos de vida. Como 

destaca Carlos Rodrigues Brandão (2012), não há educação fora da cultura, e toda 

educação é, de algum modo, educação popular, porque lida com o vivido. 

Além da dimensão ecológica e pedagógica, destaca-se o valor simbólico 

da Caatinga como espaço de construção espiritual e identidade coletiva. Rituais, 

cantos, celebrações e narrativas que emergem da experiência cotidiana nas 

comunidades do semiárido revelam uma cosmologia particular, em que natureza e 

espiritualidade caminham juntas. A valorização dessa dimensão é fundamental para 

a constituição de processos educativos enraizados. Como afirma Almeida (2010), os 

movimentos sociais que se enraízam em territórios tradicionais mobilizam não apenas 

a linguagem da política formal, mas também mitos, símbolos e rituais que expressam 

outras formas de pertencimento e racionalidade. 

É essencial compreender que tais experiências não devem ser tratadas 

como fenômenos localizados ou meramente pontuais. O fortalecimento e a ampliação 

de práticas educativas contextualizadas aos diferentes territórios do semiárido 



117 

 

representam caminhos promissores para a promoção da justiça socioambiental, da 

soberania alimentar e da preservação dos bens comuns. Nesse sentido, reconhecer 

a Caatinga como território de vida, cultura e resistência é também um ato político de 

afirmação de outros modos de existir frente à hegemonia do agronegócio, da 

monocultura e da racionalidade mercantil. 

Assim, a Caatinga, compreendida em sua dimensão ampliada, transcende 

a definição de bioma físico, constituindo-se como território de significados, resistência 

e transformação social. O diálogo com seus múltiplos sentidos ecológicos, culturais e 

espirituais. Revela-se essencial para a construção de um futuro viável, democrático e 

enraizado nas realidades locais. 

 

3.6 A Caatinga como espaço de vida e biodiversidade 

 

Apesar das adversidades climáticas, a Caatinga abriga um ecossistema 

vigoroso e dinâmico, com elevada capacidade de adaptação às condições de 

escassez hídrica e elevada insolação. Trata-se de um bioma singular, exclusivamente 

brasileiro, que ocupa aproximadamente 11% do território nacional, distribuindo-se 

majoritariamente pelos estados do Nordeste e parte de Minas Gerais (Leal; Tabarelli; 

Silva, 2003).  

A vegetação predominante da Caatinga é composta por espécies xerófitas 

e subxerófitas, altamente especializadas na sobrevivência em ambientes semiáridos. 

Diante das mudanças climáticas globais e do avanço da desertificação em outras 

regiões do planeta, levanta-se a hipótese de que o território da Caatinga poderá 

constituir-se como um laboratório natural para o desenvolvimento de estratégias de 

convivência com climas extremos. Seu conjunto de saberes ecológicos, 

conhecimentos tradicionais e práticas adaptativas, desenvolvidos por comunidades 

humanas e espécies nativas ao longo de séculos, oferece subsídios valiosos para a 

construção de alternativas sustentáveis em áreas que atualmente iniciam processos 

de aridização. Assim, a Caatinga pode ser compreendida não apenas como um bioma 

resiliente, mas como um campo estratégico de aprendizagem para o futuro 

socioambiental do Brasil e de outras regiões do mundo sujeitas à escassez hídrica. 



118 

 

Entre essas espécies, destacam-se cactáceas (como o mandacaru e o 

xique-xique), bromélias, arbustos espinhosos e árvores de porte médio a baixo, que 

perdem suas folhas durante a estação seca para reduzir a transpiração. As 

adaptações morfológicas e fisiológicas dessas plantas incluem folhas pequenas ou 

ausentes, presença de espinhos (que substituem folhas), caules suculentos capazes 

de armazenar água, além de sistemas radiculares profundos ou muito ramificados, 

que aumentam a capacidade de captação hídrica (Prado, 2003; Meunier et al., 2003). 

Além disso, muitas espécies da flora da Caatinga exibem características de 

deciduidade foliar, um mecanismo estratégico que possibilita a economia de água 

durante os longos períodos de estiagem. Outras, como as leguminosas arbóreas, 

possuem a capacidade de fixar nitrogênio atmosférico, contribuindo para a fertilidade 

do solo mesmo em condições adversas (Ferreira; Andrade; Rodal, 2003). Entre as 

espécies de maior importância ecológica, econômica e simbólica, destaca-se a 

carnaúba (Copernicia prunifera), conhecida como “árvore da vida”. Típica da Caatinga 

e especialmente presente nos vales úmidos e brejos de altitude, a carnaúba é 

amplamente utilizada pelas populações locais, que extraem de suas folhas a cera, 

aproveitam o caule para construção e utilizam diversas partes da planta na 

alimentação animal e em práticas tradicionais. Sua multifuncionalidade, aliada à 

capacidade de resistir aos rigores climáticos, faz dela um exemplo emblemático da 

adaptação e do valor sociocultural das espécies nativas da Caatinga (Santos et al., 

2008). 

A diversidade florística da Caatinga é notável, com cerca de 4.800 espécies 

de plantas vasculares identificadas, das quais cerca de 30% são endêmicas, ou seja, 

não ocorrem em nenhum outro bioma (Giulietti et al., 2002; Queiroz et al., 2003). Essa 

biodiversidade reflete uma longa história evolutiva de adaptação aos estresses 

ambientais, posicionando a Caatinga como um dos ecossistemas semiáridos mais 

ricos em espécies do mundo. 

É importante ressaltar que, além de sua importância ecológica, muitas 

dessas espécies vegetais possuem relevância cultural, medicinal e econômica para 

as populações humanas da região, sendo utilizadas na alimentação, no tratamento de 

enfermidades, na construção civil e no artesanato, o que reforça a interdependência 

entre biodiversidade e cultura local (Albuquerque et al., 2005). 



119 

 

A fauna da Caatinga apresenta uma diversidade expressiva e um notável 

grau de endemismo, evidenciando a complexidade ecológica do bioma e sua 

importância para a conservação da biodiversidade no Brasil. Dentre os vertebrados, 

destacam-se espécies emblemáticas e, muitas vezes, ameaçadas de extinção, como 

a arara-azul-de-lear (Anodorhynchus leari), ave endêmica do norte da Bahia, cuja 

sobrevivência está diretamente ligada à preservação das áreas de carnaubeiras e 

licurizais, utilizadas para alimentação e reprodução (Silva et al., 2003). Outra espécie 

de destaque é o tatu-bola (Tolypeutes tricinctus), considerado um símbolo da fauna 

brasileira e alvo de programas de conservação por sua vulnerabilidade frente à perda 

de habitat e à caça predatória (Oliveira et al., 2003). 

Entre os insetos que compõem a fauna da Caatinga, as abelhas merecem 

destaque, tanto por sua relevância ecológica quanto por sua importância sociocultural. 

A abelha-jandaíra (Melipona subnitida), espécie nativa e sem ferrão, é uma das mais 

representativas do bioma, sendo amplamente cultivada por comunidades rurais para 

a produção de mel e outros produtos derivados. Além de seu valor econômico, a 

jandaíra desempenha papel fundamental na polinização de diversas espécies 

vegetais da Caatinga, contribuindo para a reprodução de plantas nativas e, 

consequentemente, para a manutenção da biodiversidade local (Alves; Imperatriz-

Fonseca, 2005). Tradicionalmente manejada em colmeias rústicas conhecidas como 

“cortiços”, essa espécie está profundamente integrada ao saber popular e aos modos 

de vida sertanejos, sendo frequentemente associada a práticas sustentáveis de 

agricultura e conservação. A valorização da meliponicultura com jandaíras, nesse 

contexto, representa uma alternativa viável de geração de renda aliada à preservação 

ambiental, reforçando a interação virtuosa entre biodiversidade e cultura na Caatinga. 

Além desses, mamíferos como o gato-mourisco (Puma yagouaroundi), a 

onça-parda (Puma concolor) e o tamanduá-mirim (Tamandua tetradactyla) 

desempenham papéis importantes como predadores e controladores de populações 

de outros animais, contribuindo para o equilíbrio das cadeias alimentares. A 

herpetofauna da Caatinga também é bastante rica, incluindo diversas espécies de 

lagartos, serpentes e anfíbios que desenvolveram estratégias específicas para lidar 

com as variações térmicas e hídricas, como a estivação e a reprodução sincronizada 

com as chuvas (Rodrigues, 2003). 



120 

 

A avifauna do bioma é igualmente expressiva, com mais de 500 espécies 

registradas, incluindo aves endêmicas como o soldadinho-do-araripe (Antilophia 

bokermanni), o beija-flor-de-gravata-verde (Augastes scutatus) e o galito (Alectrurus 

tricolor), que vivem em áreas de vegetação aberta e apresentam comportamentos 

adaptados ao calor e à escassez de água (Silva et al., 2003). Os insetos, por sua vez, 

exercem funções ecológicas essenciais, como polinização, controle biológico e 

decomposição, sendo fundamentais para a manutenção dos ciclos ecológicos da 

Caatinga. 

Essas espécies, integradas em complexas relações ecológicas, formam 

uma teia de interdependência que assegura o funcionamento do ecossistema. As 

adaptações fisiológicas, como a capacidade de armazenar água, reduzir a atividade 

metabólica e buscar abrigo subterrâneo, permitem a sobrevivência em períodos 

prolongados de estiagem, reforçando a resiliência biológica do bioma. Do ponto de 

vista comportamental, muitas espécies ajustam seus ciclos de atividade ao regime de 

chuvas, reproduzindo-se, migrando ou alterando padrões alimentares em resposta às 

variações sazonais (Leal; Tabarelli; Silva, 2003). 

Dessa forma, a fauna da Caatinga não apenas compõe um patrimônio 

natural de relevância ecológica e genética, mas também está intrinsecamente 

conectada aos modos de vida das populações humanas que habitam o semiárido. A 

caça de subsistência, o uso de espécies medicinais e a criação de animais em 

sistemas agroecológicos evidenciam a interface entre biodiversidade e cultura, 

ressaltando a necessidade de estratégias de conservação que considerem 

simultaneamente a proteção da fauna e o reconhecimento dos saberes tradicionais. 

Um dos fenômenos mais emblemáticos da Caatinga é o seu ciclo de 

renovação sazonal, marcado por uma impressionante alternância entre a aparente 

aridez e a exuberância da vida vegetal. Durante a estação seca, que pode perdurar 

por até oito meses ao longo do ano, a vegetação perde suas folhas, um mecanismo 

fisiológico de adaptação à escassez hídrica, assumindo uma coloração pálida e 

esbranquiçada. Como já dito, essa transformação visual conferiu ao bioma o nome 

ca’a tinga, termo oriundo do tupi-guarani que significa “mata branca” (Prado, 2003). 

Essa aparência desfolhada, por vezes associada erroneamente à ausência 

de vida, esconde uma estratégia de sobrevivência profundamente sofisticada. Muitas 

espécies vegetais entram em estado de dormência metabólica, reduzindo 



121 

 

drasticamente suas atividades fisiológicas para conservar energia e água. Trata-se de 

uma expressão da resiliência ecológica do bioma, que demonstra sua capacidade de 

adaptação a longos períodos de estiagem sem perder sua vitalidade. 

Com a chegada das primeiras chuvas, normalmente entre os meses de 

janeiro e maio, ocorre uma rápida reativação biológica. As plantas, mesmo após 

meses de seca, iniciam um processo vigoroso de rebrote, floração e frutificação, 

cobrindo o solo com um manto verde em questão de dias. Esse renascimento abrupto 

do bioma revela não apenas a potência regenerativa da Caatinga, mas também seu 

papel simbólico para as populações humanas que nela vivem, sendo interpretado por 

muitas comunidades como um sinal de bênção, fartura e esperança (Leal; Tabarelli; 

Silva, 2003). 

Essa dinâmica cíclica de morte aparente e regeneração não é apenas um 

fenômeno ecológico, mas configura um elemento estruturante da cultura sertaneja. Os 

calendários agrícolas, as práticas de manejo, os rituais religiosos e até as expressões 

artísticas, como os repentes e cordéis, são profundamente influenciados por esse 

ritmo natural. A alternância entre seca e chuva molda os tempos da vida social, da 

produção, da festa e do recolhimento, instaurando uma relação simbiótica entre 

natureza e cultura no semiárido. 

Além disso, essa capacidade de regeneração rápida após os períodos de 

seca coloca a Caatinga entre os biomas mais resilientes do Brasil. No entanto, essa 

resiliência não deve ser confundida com invulnerabilidade. Como alertam diversos 

estudiosos, a intensificação das mudanças climáticas, a pressão por uso do solo e a 

fragmentação dos habitats têm comprometido a capacidade regenerativa do bioma 

(Leal; Tabarelli; Silva, 2003). Portanto, reconhecer e valorizar esse ciclo vital não 

apenas contribui para a compreensão científica do ecossistema, mas também 

fortalece o compromisso com sua conservação e com os modos de vida que dele 

dependem. 

No contexto do Assentamento Barra do Leme, a Caatinga é reconhecida 

não apenas como paisagem natural, mas como território de vida, trabalho e 

espiritualidade. As práticas agroecológicas adotadas pelas famílias assentadas, como 

o cultivo de espécies nativas, o uso racional da água e a recuperação de áreas 

degradadas, demonstram a possibilidade de um manejo sustentável que respeita os 

ritmos e limites do ecossistema (Pereira, 2011). O processo etnopedagógico do 



122 

 

Caricultura, ali desenvolvido, integra essas práticas ao processo educativo, 

valorizando os saberes locais e promovendo a conscientização ambiental a partir da 

vivência cotidiana. 

Portanto, a Caatinga deve ser compreendida como um bioma singular, 

dotado de rica biodiversidade, resiliência ecológica e profundos significados 

socioculturais. Sua conservação está intrinsecamente ligada à valorização dos modos 

de vida das populações tradicionais e camponesas, que historicamente 

desenvolveram formas próprias de convivência com a seca, a biodiversidade e o 

território. 

 

3.7 A cultura sertaneja: convivência com a Caatinga 

 

A cultura sertaneja constitui-se como um conjunto complexo e dinâmico de 

práticas sociais, saberes tradicionais e formas de resistência forjadas a partir da 

interação histórica entre os povos que ocuparam o semiárido nordestino e o ambiente 

singular da Caatinga. Essa cultura não é apenas resultado das condições naturais 

adversas, mas da ação criadora dos sujeitos históricos que, ao longo dos séculos, 

desenvolveram modos próprios de viver e conviver com a terra árida. 

Para compreender o sentido profundo dessa cultura, é necessário recorrer 

a uma concepção antropológica que a reconheça como uma teia de significados 

construída socialmente. Clifford Geertz (1989), ao definir cultura como “um sistema de 

concepções herdadas expressas em formas simbólicas pelas quais os seres humanos 

comunicam, perpetuam e desenvolvem seu conhecimento e suas atitudes perante a 

vida” (Geertz, 1989, p. 89), ajuda a compreender que a cultura sertaneja é também 

um sistema simbólico por meio do qual os povos sertanejos interpretam o mundo e 

organizam a vida social. A linguagem oral, os ritos religiosos, os modos de produção 

e as expressões artísticas não são apenas reflexos da realidade, mas formas de 

atribuir sentido à existência no sertão. 

Nesse contexto, proponho o conceito de “Povos do Sertão” para designar 

os coletivos que habitam, cultivam, narram e simbolizam a Caatinga. São eles que, ao 

longo das gerações, desenvolveram formas específicas de saber, espiritualidade, 

trabalho e resistência, articuladas em torno da convivência com o semiárido. Esses 



123 

 

povos não são apenas habitantes de uma região geográfica, mas construtores de um 

mundo cultural próprio, dotado de valores, sentidos e práticas que desafiam as lógicas 

hegemônicas de desenvolvimento e racionalidade moderna. 

Assim, a cultura sertaneja não pode ser compreendida como um mero 

conjunto de costumes herdados ou manifestações isoladas, mas como um campo de 

significações em disputa, um espaço político e simbólico no qual os povos do sertão 

afirmam sua existência, constroem sua identidade e projetam seus futuros possíveis. 

Ao propor o conceito de povos do sertão, busco reconhecer e valorizar os 

sujeitos históricos que, ao longo do tempo, construíram modos próprios de vida, saber 

e resistência no semiárido nordestino. Esses povos compartilham uma existência 

moldada pelas singularidades da Caatinga, mas também pela potência simbólica e 

política de seus saberes e práticas. São sujeitos que não apenas habitam um território 

geográfico, mas que constituem e são constituídos por um território cultural e 

epistêmico. 

Os povos do sertão não podem ser compreendidos apenas como 

categorias sociais ou étnico-regionais. Eles são, sobretudo, portadores de 

conhecimentos historicamente invisibilizados pelas estruturas coloniais do saber. 

Nesse sentido, articulam-se às Epistemologias do Sul, conforme propõe Boaventura 

de Sousa Santos (2010), que compreendem os saberes produzidos em contextos de 

resistência às formas hegemônicas de conhecimento moderno, eurocêntrico e 

colonial. Para o autor, “as Epistemologias do Sul partem da diversidade 

epistemológica do mundo, da ideia de que há muitas formas válidas de conhecer e 

que essas formas devem dialogar em pé de igualdade” (Santos, 2010, p. 24). 

Neste contexto, os saberes produzidos pelos povos do sertão, que 

envolvem técnicas agrícolas adaptadas ao clima semiárido, medicina popular, práticas 

de cuidado, espiritualidade, expressão oral e organização comunitária, devem ser 

reconhecidos como saberes legítimos, situados e profundamente enraizados no 

território. São formas de conhecimento que não se dissociam da vida, da luta e da 

experiência coletiva, operando em uma lógica de totalidade e reciprocidade com a 

natureza. 

A essa perspectiva soma-se a contribuição de Carlos Rodrigues Brandão 

(2006), que concebe os “territórios do saber” como espaços onde os conhecimentos 



124 

 

são construídos e transmitidos por meio da experiência vivida, das relações com a 

terra e da prática social cotidiana. Segundo o autor, “há saberes que brotam da terra, 

do roçado, do corpo e da memória dos que vivem e aprendem em comunidade” 

(Brandão, 2006, p. 34). Os povos do sertão, nesse sentido, ocupam e cultivam não 

apenas a terra física, mas também os territórios do saber, onde a cultura é praticada 

como vida partilhada, educação cotidiana e resistência simbólica. 

Reconhecer os povos do sertão como sujeitos epistêmicos é também um 

ato político de valorização da diversidade de conhecimentos e de contestação às 

formas dominantes de produção científica e educativa. Implica deslocar o olhar 

acadêmico para além dos centros urbanos e das instituições formais, abrindo espaço 

para uma ecologia de saberes (Quijano, 2005) que acolha o conhecimento sertanejo 

como parte constitutiva de um projeto educativo, cultural e ambiental decolonial. 

Desse modo, os povos do sertão não apenas resistem: eles ensinam, narram, cultivam 

e reinventam continuamente formas de ser, de saber e de sonhar outros futuros 

possíveis para o semiárido e para o Brasil. 

É nesse horizonte que se inscreve a experiência do Caricultura como 

prática viva da educação popular e ambiental no sertão cearense. O Caricultura 

articula saberes tradicionais, agroecologia, arte, memória e luta pela terra, 

configurando-se como espaço de ressignificação da Caatinga e de fortalecimento dos 

vínculos identitários com o território. Trata-se de uma experiência concreta de 

valorização dos povos do sertão, na qual a cultura não é apenas objeto de estudo, 

mas prática vivida, partilhada e recriada em comunidade. 

No Caricultura, o território é compreendido como espaço de existência, e a 

Caatinga, como berço de vida e conhecimento. Através de oficinas, vivências, 

celebrações e ações formativas, a experiência contribui para a construção de uma 

educação enraizada nos valores da solidariedade, do pertencimento e da autonomia, 

reafirmando que os saberes produzidos no sertão não são resquícios do passado, 

mas horizontes de um futuro possível, diverso, justo e decolonial. 

A figura do sertanejo, como tipo cultural brasileiro, emerge dessa 

convivência entre as pessoas e o sertão. Darcy Ribeiro (1995), ao tratar das matrizes 

étnico-culturais formadoras do povo brasileiro, identifica o povo sertanejo como um 

dos núcleos civilizatórios que resultaram da mestiçagem entre indígenas, europeus e 

africanos. Para o autor, “os sertanejos foram moldados no calor do clima seco, na lida 



125 

 

com a terra pobre e nas relações sociais rígidas impostas pela estrutura agrária 

concentrada” (Ribeiro, 1995, p. 127). 

Desde os relatos clássicos de Euclides da Cunha (1902), observa-se uma 

tentativa de compreender o sertanejo a partir de sua resistência e capacidade de 

adaptação. Em Os Sertões, o autor define o sertanejo como “antes de tudo, um forte”, 

destacando sua aptidão para resistir à seca, à pobreza e ao isolamento geográfico, 

sem que isso signifique passividade ou imobilismo social. Essa resistência constitui a 

base da identidade cultural sertaneja, que se manifesta tanto na organização 

comunitária quanto nas expressões simbólicas e religiosas do povo do sertão. 

A cultura sertaneja também se expressa em formas próprias de 

religiosidade popular, no culto aos santos e mártires, nas festas juninas, nas romarias, 

nos benditos e nos ex-votos. A religiosidade sertaneja é marcada por uma “fé 

concreta”, que entrelaça o sagrado e o cotidiano em práticas de cura, promessas e 

narrativas orais transmitidas por gerações. Essa religiosidade constitui um eixo 

estruturante da vida social no sertão, sendo inseparável dos ciclos agrícolas, das 

relações de parentesco e das lutas por sobrevivência. 

A oralidade ocupa lugar central na transmissão de saberes e valores no 

universo sertanejo. Cordelistas, emboladores, vaqueiros, rezadeiras, parteiras, 

mestres e mestras da cultura popular são verdadeiros guardiões da memória coletiva, 

que resiste à invisibilização imposta por modelos hegemônicos de desenvolvimento e 

escolarização. A cultura popular do sertão é lugar de invenção e resistência, de 

memória e criação, de denúncia e anúncio. Essa dimensão oral é não apenas mantida, 

mas também reelaborada nas práticas pedagógicas do Caricultura, que valoriza os 

saberes narrados e vividos como fundamentos do processo educativo. Nesse sentido, 

a tradição oral assume papel estruturante na construção de identidades e da memória 

coletiva, conforme apontado por Hampâté Bâ (2003, p. 25), ao afirmar que “na África, 

quando morre um ancião, é como se uma biblioteca fosse queimada”. Essa metáfora 

é igualmente potente para compreender a importância da oralidade no sertão 

nordestino, onde a palavra falada é, muitas vezes, o principal instrumento de 

educação, história e resistência. 

Assim, a cultura sertaneja deve ser compreendida não como um resquício 

arcaico de tempos passados, mas como uma construção histórica viva e atual, cujas 

formas de existência, linguagem, religiosidade e economia solidária representam 



126 

 

alternativas de convivência sustentável com o semiárido. Essa cultura, enraizada na 

Caatinga, constitui-se como um verdadeiro patrimônio imaterial do Brasil. 

A cultura sertaneja se expressa por meio de uma religiosidade popular 

profundamente enraizada na vida cotidiana, manifestando-se em romarias, festas de 

padroeiros, novenas, promessas e rituais ligados ao ciclo das chuvas e colheitas. 

Câmara Cascudo (2001) enfatiza que a religiosidade sertaneja organiza o tempo 

social e espiritual das comunidades, fundindo saberes tradicionais e fé viva. A 

oralidade, por sua vez, assume papel central na transmissão de saberes e memória 

histórica: cordéis, cantorias e narrativas ecoam em feiras, terreiros e praças, tornando-

se instrumentos de resistência cultural e afirmação identitária. 

A experiência do Caricultura integra essas expressões em uma prática 

cultural e educativa que articula fé, arte, agroecologia e memória. Por meio de oficinas, 

celebrações comunitárias e intervenções cênicas, abordando temas como seca, 

queimadas e uso de agrotóxicos, transformando a Caatinga em espaço de ensino, 

resistência e afirmação da identidade cultural sertaneja. 

As práticas produtivas tradicionais desenvolvidas pelas populações do 

sertão, como a agricultura de sequeiro, o pastoreio comunitário e o manejo de 

espécies nativas, constituem um corpo de saberes construído ao longo de gerações 

em diálogo direto com os ciclos naturais e os desafios ecológicos da região. Tais 

práticas não se limitam a uma função utilitária, mas integram um conjunto mais amplo 

de conhecimentos empíricos e simbólicos que conformam a chamada “convivência 

com o semiárido”, um paradigma alternativo às visões desenvolvimentistas que 

historicamente marginalizaram o bioma Caatinga (Albuquerque, 2013). 

Elementos como o conhecimento sobre o uso sustentável da 

biodiversidade, a solidariedade comunitária, a economia do cuidado e a gestão 

coletiva dos bens naturais são componentes essenciais da resiliência socioambiental 

nas comunidades do sertão. Esses saberes são transmitidos por meio da oralidade, 

das práticas cotidianas e das experiências compartilhadas, que reforçam valores 

como a reciprocidade, a autonomia e o respeito aos ciclos da natureza. 

No âmbito do Caricultura, esses conhecimentos são não apenas 

reconhecidos, mas se constituem como fundamentos da proposta pedagógica. Por 

meio de atividades educativas integradas ao cotidiano e à cultura local, o Caricultura 



127 

 

valoriza os saberes do povo da Caatinga como fontes legítimas de conhecimento, 

estimulando o diálogo entre a tradição e a reflexão crítica. Assim, promove uma 

educação que não impõe modelos externos, mas se constrói a partir das experiências 

e percepções da própria comunidade, fortalecendo sua autonomia cultural, ambiental 

e política. 

Essa perspectiva está em consonância com a “ecologia dos saberes” 

proposta por Boaventura de Sousa Santos (2010), que defende a importância do 

reconhecimento e articulação entre diferentes formas de conhecimento científicos, 

populares e tradicionais, como caminho para a justiça cognitiva e a construção de 

alternativas emancipadoras. Ao assumir o compromisso com essa ecologia, o 

Caricultura contribui para ressignificar o território da Caatinga como espaço de vida, 

cultura e aprendizagem, onde o saber popular é valorizado e colocado em diálogo 

com práticas educativas transformadoras. 

O reconhecimento e a valorização dos saberes tradicionais dos povos da 

Caatinga constituem uma dimensão fundamental para a construção de práticas 

educativas comprometidas com a sustentabilidade e com a justiça social. Esses 

saberes, acumulados ao longo de gerações por comunidades indígenas, quilombolas, 

camponesas e sertanejas, envolvem uma profunda compreensão dos ciclos naturais, 

do uso responsável dos recursos, das relações de solidariedade e da espiritualidade 

vinculada ao território. Como destacam Leal, Tabarelli e Silva (2003), a Caatinga é 

não apenas um bioma singular em sua biodiversidade, mas também um espaço 

simbólico e cultural onde se estruturam modos de vida específicos, baseados na 

convivência com a seca, na resiliência e na criatividade. 

Nesse sentido, um dos propósitos centrais do projeto Caricultura é 

justamente integrar esses saberes locais aos processos formativos da juventude 

sertaneja. A pedagogia adotada pelo Caricultura não se limita à transmissão de 

conteúdos escolares tradicionais, mas busca uma aproximação epistemológica com o 

conhecimento ancestral, reconhecendo a importância da oralidade, das práticas 

agrícolas sustentáveis, da arte popular e da relação espiritual com a terra como 

fundamentos de uma educação integral e decolonial. 

Ao articular práticas educativas enraizadas na realidade do semiárido, o 

Caricultura propõe um modelo pedagógico que se opõe às lógicas hegemônicas de 

conhecimento e desenvolvimento, abrindo espaço para um “conhecer comprometido 



128 

 

com a vida, com o território e com a dignidade” dos povos da Caatinga. Essa 

perspectiva está alinhada à concepção de "ecologia dos saberes", defendida por 

Boaventura de Sousa Santos (2010), segundo a qual é necessário promover o diálogo 

entre os conhecimentos científicos e os saberes tradicionais, sem hierarquização, 

reconhecendo sua complementaridade e potência transformadora. 

Dessa forma, o Caricultura afirma-se como uma experiência educativa que 

não apenas resgata, mas atualiza e fortalece os saberes do povo do sertão, 

contribuindo para a construção de alternativas pedagógicas e políticas 

verdadeiramente enraizadas no chão da Caatinga. 

A Caatinga destaca-se como um espaço singular de produção e 

perpetuação de conhecimentos tradicionais acumulados ao longo de gerações por 

povos indígenas, quilombolas, comunidades camponesas e outros grupos que 

historicamente habitam este território. Esses saberes, frutos de observação, 

experimentação e transmissão intergeracional, compõem um patrimônio imaterial de 

inestimável valor, essencial para a sustentabilidade cultural e ambiental da região 

(Palitot, 2009). 

Sob a perspectiva antropológica, os conhecimentos tradicionais da 

Caatinga refletem estratégias complexas de adaptação ao meio ambiente. Geertz 

(1989) argumenta que as culturas não apenas respondem às condições materiais, 

mas também criam um tecido de significados que organiza e dá sentido à vida social. 

No caso da Caatinga, tais significados se manifestam em práticas como a captação 

de água de chuva, o manejo sustentável da flora nativa e a preservação de recursos 

locais, demonstrando uma profunda integração entre cultura e ecologia. 

Na perspectiva educacional, a valorização desses saberes é essencial para 

a construção de práticas pedagógicas contextualizadas e transformadoras. Freire 

(1987) enfatiza que a educação deve partir da realidade concreta dos educandos, 

integrando seus conhecimentos prévios e vivências ao processo formativo. Nesse 

sentido, a Educação Popular constitui um caminho fundamental para promover o 

protagonismo das comunidades na construção do conhecimento e no fortalecimento 

de suas identidades culturais. 

Além disso, Figueiredo (2000) destaca a importância de uma abordagem 

eco-relacional, na qual os saberes tradicionais são reconhecidos como mediadores 



129 

 

entre os desafios ecológicos e as soluções culturais. Essas práticas, frequentemente 

invisibilizadas pelos modelos hegemônicos de desenvolvimento, devem ser 

incorporadas às políticas públicas e aos currículos escolares como estratégias para a 

convivência sustentável com o semiárido. A partir dessa perspectiva, a experiência do 

Caricultura, explorada nesta investigação, representa um exemplo concreto de 

articulação entre educação, cultura e ecologia. Por meio de práticas que integram arte, 

diálogo e sustentabilidade, o Caricultura reafirma a relevância dos saberes locais e 

contribui para a construção de um semiárido mais justo e resiliente. 

Entre as práticas desenvolvidas pelas comunidades da Caatinga, 

destacam-se as técnicas de captação e armazenamento de água, como cisternas de 

placas, barreiros-trincheira e tanques de pedra. Essas tecnologias, muitas vezes de 

origem ancestral, representam soluções eficazes diante da escassez hídrica que 

caracteriza o semiárido brasileiro. Por meio de adaptações inovadoras, as 

comunidades têm aperfeiçoado essas técnicas ao longo do tempo, demonstrando 

uma racionalidade ecológica que alia eficiência, sustentabilidade e um profundo 

entendimento das dinâmicas ambientais locais (Palitot, 2009). 

O uso da biodiversidade da Caatinga evidencia um vasto repertório de 

conhecimentos tradicionais que integram saberes ecológicos, sociais e culturais. As 

plantas medicinais, como a aroeira (Myracrodruon urundeuva) e o umbuzeiro 

(Spondias tuberosa), possuem propriedades terapêuticas amplamente reconhecidas 

e utilizadas pelas comunidades, contribuindo para a autonomia no cuidado com a 

saúde. Além disso, espécies comestíveis como o mandacaru (Cereus jamacaru) e o 

xique-xique (Pilosocereus gounellei) são essenciais para a segurança alimentar, 

especialmente em períodos de estiagem. Recursos madeireiros e fibrosos, como a 

carnaúba (Copernicia prunifera), são manejados de forma a garantir sua regeneração, 

evitando a degradação do bioma (Pereira, 2011). 

A racionalidade que sustenta essas práticas transcende a dimensão 

utilitária, configurando-se como uma “ecologia vivida”, termo que ressalta a interação 

profunda entre as comunidades e seu ambiente natural. Em outro estudo meu, Pereira 

(2011), destaco que essas relações ambientais são mediadas por valores sociais e 

subjetivos, que orientam o manejo responsável dos recursos naturais. Tal perspectiva 

está alinhada à noção de uma ética eco-relacional, conforme Figueiredo (2008), na 



130 

 

qual o respeito às interdependências ecológicas é central para a sustentabilidade das 

práticas. 

Sob a ótica antropológica, essas práticas podem ser compreendidas como 

parte de um sistema simbólico maior que organiza a vida social e espiritual das 

comunidades. Geertz (1989) define a cultura como um "tecido de significados" 

compartilhados e, no contexto da Caatinga, esses significados são expressos em 

práticas ritualísticas, narrativas orais e saberes transmitidos intergeracionalmente. 

Essa transmissão não apenas preserva os conhecimentos ancestrais, mas também 

possibilita sua adaptação aos desafios contemporâneos, como a intensificação das 

mudanças climáticas e a pressão de modelos econômicos predatórios. 

O reconhecimento dessas práticas como patrimônio cultural e ambiental é 

crucial para a formulação de políticas públicas que promovam a convivência 

sustentável com o semiárido. A incorporação de técnicas tradicionais em programas 

de gestão hídrica, agroecologia e educação ambiental reflete um esforço conjunto de 

comunidades, pesquisadores e organizações para valorizar e disseminar tais saberes 

como alternativas viáveis e eficazes frente aos desafios regionais. As práticas 

tradicionais da Caatinga não apenas reafirmam a resiliência das comunidades diante 

das adversidades, mas também evidenciam uma relação harmônica e ética com o 

meio ambiente. Essa racionalidade ecológica, pautada na sustentabilidade e no 

respeito às dinâmicas naturais, constitui um modelo inspirador para outros contextos 

ecológicos e culturais. 

Na agricultura praticada pelas comunidades da Caatinga, destacam-se o 

uso de sementes crioulas, a consorciação de culturas e o manejo do solo, práticas 

que evidenciam uma profunda adaptação aos ciclos ecológicos desse bioma. As 

sementes crioulas, selecionadas e preservadas por gerações, representam um 

patrimônio genético que garante resiliência frente às adversidades climáticas e à 

dependência de insumos externos. A consorciação de culturas, como a associação 

de feijão, milho e mandioca, otimiza o uso do solo, promovendo a biodiversidade e 

reduzindo a necessidade de agrotóxicos. Essas práticas agrícolas tradicionais não 

apenas asseguram a segurança alimentar das comunidades, como também 

desempenham um papel fundamental na conservação da biodiversidade local, 

evidenciando uma relação harmônica entre produção e sustentabilidade (Palitot, 2009; 

Pereira, 2011). 



131 

 

Além de suas dimensões técnicas, o conhecimento tradicional da Caatinga 

está imerso em significados simbólicos e espirituais. Este bioma é povoado por lendas, 

mitos e rituais que expressam a relação sagrada e afetiva das comunidades com o 

ambiente. As narrativas sobre entidades protetoras, como a "cabrueiras" ou a 

"cruviana", e as práticas rituais de agradecimento às chuvas ou à colheita ilustram 

como a cultura local integra a espiritualidade ao cotidiano. Na minha pesquisa de 

mestrado (Pereira, 2019), ficou evidente que esses vínculos espirituais também se 

conectam à luta pela terra e à educação, manifestando-se em práticas que associam 

o cuidado com a natureza à mobilização social e à preservação cultural. 

Esse entrelaçamento entre espiritualidade, conhecimento técnico e luta 

social é profundamente valorizado pelas perspectivas da educação popular e 

ambiental. Brandão (1983) argumenta que a educação deve ser construída a partir 

das vivências concretas dos sujeitos e de seu território, promovendo um diálogo entre 

o saber local e as práticas educativas. Essa abordagem permite que a educação 

funcione como uma ferramenta de valorização dos conhecimentos tradicionais, ao 

mesmo tempo em que promove processos de emancipação e sustentabilidade. 

Figueiredo (2022) complementa essa eco perspectiva ao destacar a 

importância de uma pedagogia eco-relacional que integre o cuidado ambiental à 

justiça social. Segundo o autor, práticas educativas que partem da realidade local têm 

o potencial de transformar desafios em oportunidades, fortalecendo o protagonismo 

das comunidades no manejo sustentável do território e na preservação de sua cultura. 

No contexto da Caatinga, isso significa que a educação deve não apenas reconhecer 

os saberes agrícolas e espirituais das comunidades, mas também utilizá-los como 

base para a construção de estratégias de convivência sustentável com o semiárido. 

A agricultura tradicional, o simbolismo espiritual e a educação popular são 

dimensões inseparáveis do cotidiano das comunidades da Caatinga. Juntas, elas 

configuram um sistema integrado de práticas e saberes que promovem a 

sustentabilidade ambiental, a coesão social e a valorização da identidade cultural. 

Reconhecer e valorizar essa complexidade é essencial para a formulação de políticas 

públicas e estratégias pedagógicas que respeitem e fortaleçam as comunidades do 

semiárido brasileiro. 

A Caatinga deve ser compreendida como um bioma vivo, dinâmico e 

profundamente interligado à história, à cultura e à resistência de seus povos. Essa 



132 

 

perspectiva supera a visão reducionista que a associa exclusivamente à miséria, à 

aridez e à escassez, revelando-a como um território de resiliência, riqueza biológica e 

cultural. Reconhecer a Caatinga como patrimônio natural e cultural do Brasil implica 

valorizar sua biodiversidade única, suas práticas sociais e os saberes ancestrais que 

sustentam as comunidades que nela vivem (Palitot, 2009; Pereira, 2011). 

No plano ecológico, a Caatinga abriga uma diversidade de espécies 

adaptadas às condições climáticas extremas, demonstrando um equilíbrio ecológico 

construído ao longo de milhões de anos. Contudo, essa biodiversidade está 

intrinsecamente ligada às práticas culturais e sociais das comunidades locais. O 

manejo sustentável da vegetação, a utilização de plantas medicinais, os sistemas 

agroflorestais e a preservação de sementes crioulas são exemplos de como os povos 

da Caatinga moldaram suas práticas em consonância com as especificidades do 

bioma (Pereira, 2011). 

No plano cultural, a Caatinga é um espaço de histórias, mitos e saberes 

que refletem a conexão espiritual e simbólica das comunidades com o território. 

Narrativas, profetizações e rituais de agradecimento às chuvas ilustram a sacralidade 

atribuída à terra e à água, essenciais para a sobrevivência. Essas práticas culturais 

constituem formas de resistência frente às narrativas externas que desqualificam o 

bioma e seus povos (Brandão, 1983). 

A preservação da Caatinga e o fortalecimento das comunidades que nela 

vivem exigem a construção de políticas públicas que articulem justiça ambiental, 

reconhecimento dos saberes tradicionais e promoção de uma educação 

contextualizada e dialógica. Essa educação, ancorada nos princípios de Paulo Freire, 

deve partir da realidade concreta dos sujeitos e promover a conscientização crítica 

sobre a relação entre ecologia, cultura e poder. Conforme Figueiredo (2022), a 

educação ambiental no semiárido deve integrar os saberes locais às práticas 

pedagógicas, reconhecendo a interdependência entre o ambiente e a cultura como 

pilares para a sustentabilidade. 

Enquanto espaço de vida e resistência, a Caatinga aponta para 

possibilidades concretas de construção de futuros mais justos e sustentáveis. Essa 

construção, por sua vez, requer um compromisso ético e político com a valorização 

de suas comunidades, a conservação de sua biodiversidade e o enfrentamento de 

ameaças como o desmatamento, a desertificação e a exploração econômica 



133 

 

predatória. Reconhecer e fortalecer a Caatinga como um patrimônio vivo é, portanto, 

uma tarefa coletiva que atravessa os campos da educação, da política e da ecologia. 

Assim, a Caatinga deve ser compreendida como um bioma vivo, dinâmico e 

profundamente interligado à história, à cultura e à resistência de seus povos. Superar 

a visão reducionista que a associa exclusivamente à miséria e à escassez é um 

imperativo político, pedagógico e ecológico. Reconhecê-la como patrimônio natural e 

cultural do Brasil implica valorizar sua biodiversidade, suas práticas sociais e seus 

saberes ancestrais. 

A preservação da Caatinga e o fortalecimento das comunidades que nela 

vivem passam necessariamente pela construção de políticas públicas comprometidas 

com a justiça ambiental, o reconhecimento dos saberes tradicionais e a promoção de 

uma educação contextualizada e dialógica. Contudo, é importante destacar que essa 

construção enfrenta desafios históricos e estruturais, como a concentração fundiária 

e a chamada "indústria da seca". Conforme aponta Oliveira (1981), a indústria da seca 

representa um modelo de gestão política que utiliza a vulnerabilidade hídrica do 

semiárido como instrumento para a perpetuação de desigualdades sociais e 

manutenção de poderes oligárquicos. Essa dinâmica aprofunda a exclusão social e 

ambiental ao restringir o acesso ao território e aos recursos naturais, transformando a 

escassez em ferramenta de controle político. 

Diante desse cenário, a justiça ambiental na Caatinga deve ser ampliada 

para incluir uma dimensão ética da política, pautada na democratização do acesso à 

terra e no uso sustentável do território. Como argumenta Santos (2010), a articulação 

entre diferentes saberes científicos, populares e tradicionais é essencial para a 

construção de alternativas emancipatórias que respeitem os ritmos e especificidades 

do semiárido. A integração dessas epistemologias exige, ainda, políticas públicas que 

reconheçam os direitos territoriais das comunidades tradicionais, promovendo o 

manejo sustentável da biodiversidade como base para a convivência harmônica com 

o bioma. 

Por fim, a Caatinga, enquanto espaço de vida e de resistência, aponta para 

uma possibilidade concreta de construção de futuros sustentáveis e socialmente 

justos. Isso implica a superação de modelos extrativistas e produtivistas 

historicamente impostos à região, substituindo-os por estratégias que conciliam 

conservação ambiental, equidade social e autonomia política. Dessa forma, o território 



134 

 

deixa de ser percebido como um espaço-problema e passa a ser valorizado como 

locus de práticas emancipatórias e transformadoras. 

 

3.8 A Caatinga como Território 

 

A compreensão de território, no contexto dos povos indígenas, 

comunidades quilombolas e camponesas do semiárido cearense, ultrapassa os limites 

das definições geográficas ou legais estabelecidas pelas estruturas do Estado 

moderno. Para esses sujeitos históricos, o território constitui-se como espaço de vida, 

de luta e de memória ancestral, sendo estruturado por relações simbólicas e práticas 

que envolvem o uso coletivo da terra, a preservação e o cultivo de saberes tradicionais 

e a defesa da dignidade frente aos processos históricos de expropriação, 

silenciamento e marginalização social. 

Nesse sentido, a Caatinga não se apresenta unicamente como um 

ecossistema ou paisagem biogeográfica, mas como um território vivo, profundamente 

enraizado na cosmovisão dos povos do semiárido. Sua biodiversidade estabelece 

uma relação dialógica com os modos de vida sertanejos, com seus rituais, linguagens, 

festividades e práticas agrícolas adaptadas ao clima seco e irregular. A terra, portanto, 

é compreendida não como mercadoria ou recurso, mas como condição ontológica de 

existência e resistência, isto é, como elemento constitutivo da identidade e da 

continuidade das comunidades tradicionais. 

A luta pela terra, nesse contexto, não se restringe à disputa fundiária por 

posse ou propriedade, mas deve ser entendida como uma luta pela permanência dos 

modos de vida, dos saberes ancestrais, das formas de produção e das pedagogias 

comunitárias. Conforme observei em outro estudo, Pereira (2011), essa luta é também 

simbólica, política e epistemológica, pois envolve o direito de continuar existindo e 

sendo no território ancestral, reafirmando identidades coletivas e vínculos afetivos 

com a terra. 

É nessa perspectiva que se insere a experiência pedagógica do Caricultura, 

desenvolvida no Assentamento Barra do Leme. Fundamentada na Educação Popular 

de Paulo Freire e em uma epistemologia decolonial, o Caricultura constitui-se como 

uma proposta de formação comprometida com o enraizamento territorial e com a 



135 

 

valorização dos saberes locais. Nesse projeto, o território deixa de ser apenas um 

objeto de estudo para tornar-se sujeito do processo educativo, atravessando as 

dimensões curriculares, políticas e culturais da prática pedagógica.  

A pedagogia que emerge dessa vivência reconhece a Caatinga como 

educadora, atribuindo centralidade aos conhecimentos produzidos pelas 

comunidades em interação histórica com o ambiente. Nessa abordagem, o processo 

educativo não se dissocia da vida concreta das populações sertanejas. Como 

assinalam Brandão (1984) e Freire (1996), educar-se com o mundo implica uma leitura 

crítica da realidade, em que o saber popular é reconhecido como legítimo e necessário 

para a construção de um novo projeto civilizatório. Assim, o assentamento transforma-

se em escola, o território em livro e a vida cotidiana em currículo. 

 

3.9 O Território e o Caricultura 

 

O território, conforme esboçado, transcende a mera delimitação geográfica 

para se configurar como um campo dinâmico de disputas simbólicas, políticas e 

culturais, profundamente enraizado nas relações sociais historicamente constituídas. 

Essa concepção crítica de território, que o compreende não como um simples suporte 

físico, mas como espaço vivido e apropriado pelas práticas sociais, é fundamental 

para a análise da experiência do Caricultura. Para aprofundar essa compreensão, a 

lente teórica de Antonio Gramsci revela-se especialmente fecunda. Sua teoria da 

hegemonia e da contra-hegemônia fornece um arcabouço conceitual robusto para 

entender o território não apenas como cenário, mas como sujeito das relações sociais, 

espaço de elaboração de projetos societários e de disputa entre visões de mundo. 

Gramsci (1978) argumenta que a hegemonia não se estabelece apenas por 

meios coercitivos, mas sobretudo através da capacidade de determinados grupos 

sociais exercerem liderança intelectual e moral sobre a coletividade, produzindo 

consensos que legitimam seus interesses e naturalizam sua visão de mundo. Nesse 

contexto, o território assume um papel central, pois é nele que se concretizam práticas, 

discursos e valores que sustentam ou desafiam a ordem hegemônica. A criação do 

Assentamento Barra do Leme, resultante de processos de luta pela terra e 

organização popular, representa uma ruptura concreta com a hegemonia fundiária 



136 

 

excludente e concentra-se como uma estratégia de construção de uma nova 

territorialidade. Essa nova territorialidade não se limita à posse formal da terra, mas 

implica a reorganização das relações sociais, a valorização de saberes locais e a 

ressignificação dos modos de vida no sertão. 

Flávio Pinheiro (2004) destaca que os assentamentos rurais configuram-se 

como espaços de reinvenção territorial, onde as populações camponesas, por meio 

de práticas agroecológicas, experiências educativas e processos organizativos, 

desafiam a lógica predatória do agronegócio e constroem formas alternativas de 

desenvolvimento e sociabilidade. Nesse sentido, o Caricultura emerge como uma 

expressão concreta de contra-hegemonia territorial, ao promover uma pedagogia 

enraizada nos saberes da Caatinga, na memória coletiva e na cultura popular. A 

proposta não apenas fortalece a identidade camponesa e a valorização do território, 

mas também contribui para a formação de sujeitos críticos, capazes de atuar 

politicamente em defesa de seus modos de vida e de suas territorialidades. A 

articulação entre educação popular, cultura e ecologia, presente no Caricultura, 

encarna a luta por uma hegemonia alternativa, que se opõe aos modelos de 

desenvolvimento centrados na exploração e exclusão, e aponta para a construção de 

um projeto social emancipador, gestado a partir da eco-relação com a Caatinga. 

O Caricultura, nesse cenário, pode ser compreendido como uma prática 

contra-hegemônica em construção no território, cuja potência se manifesta não 

apenas nas suas ações pedagógicas e culturais, mas também nos gestos simbólicos 

que o constituem. Ao ser nomeado pelas próprias crianças, essa prática rompe com 

as imposições toponímicas externas que historicamente silenciaram os modos locais 

de nomear e significar o mundo. A escolha do nome "Caricultura" denota uma 

referência territorial e identitária, não é um ato ingênuo ou decorativo. Trata-se de um 

gesto político de reapropriação simbólica do espaço, de afirmação identitária e de 

reivindicação de um pertencimento que se enraíza na experiência concreta do sertão 

e na ancestralidade da Caatinga. 

Essa nomeação, portanto, atua como um dispositivo de resistência cultural, 

evidenciando o território como locus de produção de sentidos e não como mero 

suporte geográfico. Em consonância com Gramsci (1978), que compreende o “novo 

senso comum” como resultado das lutas sociais por outra visão de mundo, o 

Caricultura realiza uma pedagogia do território ao instaurar uma narrativa em que o 



137 

 

sertão não é mais o lugar da escassez ou do atraso, mas sim da vida, da diversidade 

e da criação. Essa visão dialoga diretamente com o que Carlos Rodrigues Brandão 

(2011) denomina de “sensibilidade ecológica”, isto é, uma forma de percepção do 

mundo que ultrapassa a dicotomia natureza-cultura, reconhecendo nos ecossistemas 

locais não apenas recursos, mas sujeitos com os quais se estabelecem relações de 

cuidado, reciprocidade e convivência. 

Na prática do Caricultura, essa sensibilidade se traduz em ações 

educativas que valorizam o bioma Caatinga como ambiente de aprendizagem e como 

matriz simbólica dos saberes locais. Ao invés de reproduzir os paradigmas da 

modernidade ocidental, centrados na exploração e na dominação da natureza, a 

proposta pedagógica no Assentamento Barra do Leme aposta na escuta dos saberes 

tradicionais, na memória das comunidades e na pedagogia do diálogo. Como aponta 

Leff (2006), é na ecologia dos saberes que se encontra o caminho para uma 

racionalidade contra-hegemônica capaz de enfrentar os modelos de desenvolvimento 

baseados na acumulação e no extrativismo. 

A valorização do termo Caricultura reforça, portanto, uma cosmovisão local 

que subverte as lógicas coloniais e capitalistas de apropriação do espaço. Trata-se de 

uma reinscrição do território a partir de códigos culturais próprios, que devolvem ao 

sertão sua dignidade epistemológica e sua centralidade política. Nesse processo, 

como lembra Milton Santos (2006), o território torna-se o “corpo político” das lutas 

sociais, sendo apropriado não apenas materialmente, mas simbolicamente, por meio 

de práticas que produzem um outro mundo possível. Assim, o Caricultura não é 

apenas uma experiência educativa, ela é uma cartografia de resistência, uma práxis 

de reencantamento do território e uma insurgência ética e estética contra as 

hegemonias dominantes. 

Gramsci (1978) enfatiza o papel central dos intelectuais orgânicos na 

construção e disseminação da hegemonia e, consequentemente, na formação de 

contra-hegemonias. Para ele, esses intelectuais não estão distantes das massas, mas 

emergem de suas próprias condições de vida e de luta, assumindo funções 

educativas, organizativas e culturais que articulam interesses coletivos e projetos 

transformadores. No contexto do Caricultura, os educadores e até mesmo as crianças, 

ao se engajarem em práticas que entrelaçam arte, memória e reflexão crítica, atuam 

como intelectuais orgânicos de um projeto libertário e ecológico. Eles não apenas 



138 

 

transmitem saberes, mas os (re)constroem a partir das experiências cotidianas vividas 

no território, articulando uma visão de mundo que contesta a ordem hegemônica e 

seus dispositivos de dominação.  

A arte, nesse sentido, não é concebida apenas como uma forma de 

expressão estética, mas como um instrumento pedagógico e político que viabiliza 

processos de conscientização, criação coletiva e insurgência simbólica. Como aponta 

Freire (1996), é por meio da práxis, a união entre ação e reflexão, que os sujeitos se 

tornam capazes de transformar sua realidade. O conceito de "educador(a) dialógic@", 

de Figueiredo (2022), ressoa com essa concepção de intelectualidade orgânica ao 

destacar o papel do educador como sujeito que escuta, provoca e constrói saberes 

em diálogo com o outro, promovendo a transformação social a partir das margens, 

dos territórios silenciados e das epistemologias invisibilizadas. 

Além disso, a análise gramsciana do território exige o reconhecimento de 

sua dimensão histórica e social. O Assentamento Barra do Leme, longe de ser um 

espaço vazio ou meramente técnico, está inserido em uma longa trajetória de 

ocupação, resistência e produção cultural. Antes de sua formalização como 

assentamento, o território já era habitado por grupos diversos, como quilombolas, 

indígenas, pequenos agricultores e pescadores, que estabeleceram vínculos 

profundos com a terra e com os ecossistemas locais. Ignorar essa historicidade é 

reproduzir a lógica colonial de apagamento das territorialidades originárias. Nesse 

sentido, a memória coletiva, tal como discutida por Abdias Nascimento (2001), torna-

se um elemento estruturante da identidade territorial e da ressignificação do espaço a 

partir das experiências e narrativas que emergem das comunidades. 

O Caricultura, ao incorporar a educação popular como prática metodológica 

e política, valoriza essas histórias de vida e saberes gestados na base social. 

Conforme afirmam Brandão (2006) e Freire (1996), a educação emancipadora nasce 

do diálogo horizontal e do reconhecimento dos saberes populares como fundamentos 

legítimos para a construção do conhecimento. Dessa forma, ao articular práticas 

culturais, saberes tradicionais e reflexão crítica sobre o território, o Caricultura 

contribui para a construção de uma contra-narrativa que desafia a linearidade e a 

homogeneidade dos discursos hegemônicos sobre o sertão. 

Nesse mesmo horizonte, o conceito de “terra tradicionalmente ocupada”, 

tal como formulado por Gallois e Amoroso (2023), constitui uma importante 



139 

 

contribuição dos campos da antropologia e do direito na valorização de 

territorialidades ancestrais e modos de vida que se contrapõem à racionalidade 

capitalista e produtivista. Reconhecer essas territorialidades é reconhecer também os 

direitos históricos de populações que constroem outras formas de relação com a terra, 

com o tempo e com a vida, formas que hoje inspiram experiências pedagógicas como 

o Caricultura, cujo horizonte é a construção de outro mundo possível, gestado nas 

raízes da Caatinga. 

A reflexão de Antonio Gramsci sobre a formação dos blocos históricos 

oferece uma chave analítica potente para compreender o território como um campo 

de disputas entre projetos societários. Para Gramsci (1978), um bloco histórico se 

constitui pela articulação entre infraestrutura (forças produtivas) e superestrutura 

(instituições, ideologias, cultura), englobando os elementos materiais e simbólicos que 

sustentam uma determinada hegemonia. No contexto do Caricultura, enquanto 

experiência pedagógica e cultural situada no Assentamento Barra do Leme, tal 

formulação ganha concretude. O Caricultura pode ser compreendido como parte de 

um bloco contra-hegemônico em formação, ao articular saberes tradicionais, práticas 

educativas emancipatórias e ações coletivas que visam a construção de um projeto 

alternativo de sociedade. 

Essa articulação entre cultura, política e território revela-se na valorização 

do ecossistema local, na centralidade do diálogo como método pedagógico e na 

afirmação das identidades culturais do semiárido como fundamentos de uma nova 

hegemonia possível. Como salienta Escobar (2008), as práticas de resistência 

territorial que se afastam da lógica desenvolvimentista imposta pelo capitalismo global 

muitas vezes gestam propostas alternativas de mundo, baseadas em outras 

racionalidades. Essas práticas não são meramente reativas, mas propositivas, forjam-

se como experiências sociais de futuro, ancoradas no presente e na memória coletiva. 

Essa perspectiva encontra ressonância no pensamento de Lia Pinheiro 

Barbosa em parceria com com Rosset, Val e Soto, que compreende o território como 

campo de disputa simbólica, política e epistêmica. Em sua formulação, os povos do 

campo constroem alternativas de vida em que o território é mais que espaço físico ou 

recurso natural; é lugar de memória, identidade, espiritualidade e projeto político 

(Barbosa; Rosset; Val; Soto, 2025). Dessa forma, o Caricultura também se insere 

como uma dessas práticas propositivas, que ressignificam o território da Caatinga não 



140 

 

como zona de carência, mas como espaço de reinvenção de mundos, sustentado pela 

cultura, pela agroecologia, pela autonomia e pela educação popular. 

O caráter processual dessa construção é decisivo. A formação de uma 

nova hegemonia territorial não se dá de forma estática, mas como um movimento 

dinâmico e contínuo, que exige ação social permanente, organização política e 

articulação entre diferentes dimensões da vida social, especialmente o trabalho, a 

educação e a cultura. O Caricultura, ao posicionar-se como um espaço de formação 

crítica e transformadora da juventude sertaneja, exemplifica essa práxis pedagógica 

territorializada. Como destaca Freire (1996), a educação libertadora não transmite 

conteúdos prontos, mas promove a problematização da realidade, criando as 

condições para que os sujeitos se tornem autores de sua própria história. 

Nessa perspectiva, o território não é apenas o cenário onde os processos 

educativos ocorrem, mas um sujeito coletivo que participa ativamente das dinâmicas 

de hegemonia e contra-hegemonia. Como afirmam Haesbaert (2007) e Santos (2006), 

os territórios não são apenas construções espaciais, mas campos simbólicos e 

políticos, onde se enfrentam diferentes projetos de vida. No Caricultura, o território é 

vivido, narrado e recriado por meio das práticas pedagógicas que integram cultura, 

memória, agroecologia e arte como dimensões indissociáveis. É nesse 

entrelaçamento que se forja um novo senso comum territorial, capaz de desafiar as 

estruturas de poder e propor outras formas de habitar o mundo. 

Em suma, a centralidade do território na experiência do Caricultura é 

inegável. Ele não se apresenta como um mero palco passivo, mas como um agente 

ativo na disputa por sentidos, saberes e modos de vida. A lente gramsciana nos 

permite compreender esse processo em sua complexidade, ao mostrar como práticas 

culturais e educativas, enraizadas em experiências populares, podem forjar um novo 

bloco histórico a partir das margens. Trata-se, portanto, de uma aposta na construção 

de um futuro outro, não abstrato, mas gestado no chão da Caatinga, onde o diálogo, 

a ancestralidade e a solidariedade se afirmam como fundamentos de uma pedagogia 

territorial insurgente. 

A pesquisa sobre o Caricultura, ao se debruçar sobre uma experiência de 

Educação Popular e Ambiental desenvolvida no Assentamento Barra do Leme, revela, 

mesmo que de forma implícita, a centralidade do território na formação crítica e 

emancipadora da juventude local. O Caricultura, portanto, propõe um modelo de 



141 

 

educação enraizado no chão da Caatinga, reconhecendo e dialogando com os 

elementos do ecossistema local, a fauna, a flora, os ciclos climáticos, os saberes 

camponeses, as lutas comunitárias como componentes indissociáveis do processo 

formativo. Essa perspectiva está em consonância com a proposta freireana de 

educação libertadora, para a qual não existe neutralidade no ato de educar, sendo a 

prática educativa sempre situada histórica e politicamente (Freire 1996). Nesse 

sentido, o conhecimento construído no Caricultura emerge do território e retorna a ele, 

reafirmando os vínculos identitários e fortalecendo os sujeitos como protagonistas de 

suas trajetórias individuais e coletivas. 

O território do Assentamento Barra do Leme, por sua vez, é mais que o 

pano de fundo dessa experiência, é ele próprio um protagonista da história de 

resistência e construção social. Os assentamentos rurais, como reconhece Fernandes 

(2000), são frutos de processos políticos de reivindicação do direito à terra, marcados 

por disputas fundiárias, organização comunitária e construção de formas alternativas 

de sociabilidade. Tais espaços tornam-se lugares de ressignificação não apenas 

econômica, mas também simbólica, como lócus de construção de novos modos de 

vida e novas racionalidades. A dissertação de Antônio Flávio Costa Pinheiro (2004), 

ao analisar os assentamentos Barra do Leme e 24 de Abril, evidencia como esses 

territórios constituem-se a partir de relações complexas de poder, sustentabilidade e 

pertencimento, em constante reconfiguração. 

No contexto do Caricultura, essas dinâmicas ganham nova densidade. A 

apropriação do espaço vai além da produção material para abranger a formação de 

subjetividades, o fortalecimento das identidades culturais e a elaboração de um 

projeto de vida comunitário. Trata-se de uma pedagogia do território que, ao articular 

cultura, natureza, memória e participação social, constrói caminhos de emancipação 

a partir da realidade concreta do semiárido cearense. Como afirma Carlos Rodrigues 

Brandão (2006), é no reconhecimento do saber popular e no diálogo entre as 

diferentes formas de conhecimento que se forja uma educação verdadeiramente 

transformadora, capaz de disputar sentidos e produzir novos horizontes de vida digna.  

Ao buscar compreender as dinâmicas sociais, culturais e políticas que 

atravessam o território do Assentamento Barra do Leme, reconheço a importância de 

dar visibilidade às pessoas e grupos que já mantinham vínculos históricos com o lugar, 

mesmo antes da criação formal do assentamento. Esse reconhecimento é mais que 



142 

 

um gesto metodológico, é um posicionamento ético e político que orienta minha 

pesquisa. Quilombolas, indígenas, pescadores, agricultores e agricultoras familiares, 

sujeitos historicamente marginalizados, constituíram, por gerações, formas próprias 

de viver e significar o território. Suas experiências e práticas não apenas antecedem 

o assentamento, mas continuam a moldar suas paisagens sociais e simbólicas. 

Essa tese está vinculada à linha de pesquisa “Movimentos Sociais, 

Educação Popular e Escola”, e compartilha de sua ênfase nas histórias de vida, 

saberes tradicionais e processos formativos protagonizados por sujeitos populares. 

Como aponta Brandão (2006), não se trata de falar “sobre” esses sujeitos, mas de 

caminhar “com” eles na produção compartilhada de conhecimento. Nesse sentido, a 

experiência do Caricultura propõe-se como um espaço de diálogo horizontal, onde os 

saberes locais, oriundos da convivência com a Caatinga, das práticas de subsistência, 

da oralidade e da ancestralidade, são reconhecidos como fundamentos legítimos do 

processo educativo. 

Como reforça Milton Santos (2006), não há saber inocente; todo 

conhecimento é situado. Nesse contexto, o Caricultura se constrói como uma prática 

contra-hegemônica, que valoriza o território como espaço de produção de sentidos, 

identidades e futuros possíveis. A luta pela terra, que marca a história do 

Assentamento Barra do Leme, não se encerra na conquista jurídica da posse, mas se 

estende na reinvenção cotidiana das relações com o lugar, com o tempo e com os 

outros. É nessa mata, a Caatinga, que o Caricultura finca suas raízes, como parte de 

um movimento mais amplo de reexistência e emancipação no sertão cearense. 

Em suma, a centralidade do território na experiência do Caricultura é 

inegável. O território constitui o solo onde essa experiência pedagógica germina, as 

raízes que a nutrem e o horizonte para onde ela aponta. Ao aprofundar-se nas 

complexas interações territoriais que permeiam o Caricultura, esta pesquisa contribui 

não apenas para o avanço do conhecimento acerca de uma prática pedagógica 

decolonial, mas também oferece subsídios valiosos para compreender como 

comunidades rurais constroem e sustentam suas identidades, suas culturas e seus 

projetos políticos. Esses processos ocorrem em constante diálogo com o ambiente e 

com as memórias dos seus antecessores, revelando um entrelaçamento indissociável 

entre espaço, história e subjetividade.  



143 

 

A valorização dessas “pedagogias nascidas da base”, enraizadas no 

território e nos saberes locais, constitui um passo imprescindível para a construção de 

uma educação mais justa, equitativa e verdadeiramente decolonial. Como enfatizam 

Brandão (2006) e Freire (1996), reconhecer os saberes populares e inserir as práticas 

culturais e ambientais no processo educativo é reafirmar a potência transformadora 

da educação popular, capaz de desconstruir estruturas de poder opressivas e 

promover a emancipação dos sujeitos. Assim, o Caricultura se revela não apenas 

como um espaço de aprendizagem, mas como um movimento vivo de resistência e 

reinvenção cultural, que aponta para novos horizontes de convivência social e 

territorial. 

 

3.10 Histórico da luta pela Terra e a Barra do Leme 

 

A luta pela terra no Brasil constitui um processo histórico profundamente 

marcado por desigualdades estruturais na distribuição fundiária, legadas desde o 

período colonial. As sesmarias, que privilegiaram as elites coloniais, deram origem a 

uma estrutura concentradora da propriedade da terra que se perpetua até os dias 

atuais, reforçando as desigualdades sociais no meio rural. Martins (1981) argumenta 

que a questão agrária no Brasil não é apenas um problema de ordem econômica, mas 

também um problema político e cultural, vinculado à própria formação histórica da 

sociedade brasileira. 

No estado do Ceará, esse processo encontrou um terreno fértil para a 

emergência de movimentos sociais e práticas de resistência voltadas não apenas à 

redistribuição da terra, mas também à ressignificação dos modos de vida no campo. 

Conforme Barreira e Alencar (2007a), as ocupações de terra tornam-se estratégias 

centrais de mobilização e pressão política por parte dos trabalhadores e trabalhadoras 

rurais, à medida que desafiam diretamente o modelo concentrador e promovem 

experiências de autogestão e sustentabilidade. 

O município de Madalena no Ceará, local de origem de parte das famílias 

que hoje vivem no Assentamento Barra do Leme, destacou-se historicamente como 

um território emblemático pelas conquistas no âmbito da reforma agrária. Essas 

famílias, organizadas em movimentos de luta pela terra, ocuparam inicialmente uma 



144 

 

área improdutiva em Madalena, dando início a um processo coletivo de resistência 

camponesa. Posteriormente, diante de negociações com o Instituto Nacional de 

Colonização e Reforma Agrária (INCRA), surgiu a possibilidade de criação de um 

assentamento no território da Barra do Leme, no município de Pentecoste. A imissão 

de posse das famílias no Assentamento Barra do Leme consolidou-se como resultado 

desse processo, expressando uma experiência concreta de luta e conquista, que 

articula a reivindicação pela terra à construção de um modelo alternativo de 

organização social e produtiva no campo. 

A regularização fundiária constitui um passo essencial para a consolidação 

de assentamentos rurais, pois garante às famílias camponesas não apenas a posse 

formal da terra, mas também a segurança jurídica necessária ao acesso às políticas 

públicas voltadas ao fortalecimento da agricultura familiar e à melhoria das condições 

de vida no campo. 

A conquista da terra representou, assim, mais do que o acesso a um 

espaço físico, materializando-se como a efetivação de um direito fundamental e a 

realização de um sonho coletivo de vida digna, autônoma e sustentável no meio rural. 

Como afirma Freire (1987), a luta por direitos deve estar acompanhada da construção 

de uma consciência crítica, capaz de transformar as estruturas sociais que perpetuam 

a desigualdade. No Assentamento Barra do Leme, essa transformação expressa-se 

na adoção de práticas agroecológicas, na valorização dos saberes locais e na 

construção de um modo de vida que articula produção agrícola e conservação 

ambiental. 

As conquistas alcançadas no Assentamento Barra do Leme evidenciam a 

importância de uma reforma agrária que vá além da distribuição de terras, 

incorporando valores como a justiça social, a sustentabilidade e o respeito aos direitos 

humanos. Essa experiência demonstra que a construção de novos modos de vida no 

campo não é apenas um desafio local, mas uma contribuição relevante para o debate 

nacional sobre o futuro do desenvolvimento rural no Brasil. 

A consolidação do Assentamento Barra do Leme implicou transformações 

significativas na estrutura fundiária local e abriu novas possibilidades de organização 

social e econômica para as famílias assentadas. Essa conquista, entretanto, não se 

esgota na apropriação territorial; ela desdobra-se em práticas sociais, culturais e 

educativas que dão sentido e sustentabilidade ao processo de reforma agrária. É 



145 

 

nesse cenário que se insere a experiência do Caricultura. Conforme analisa Alencar 

(2002), ao estudar assentamentos no sertão cearense, tais espaços são marcados 

por dinâmicas de apropriação territorial e de construção conjunta de formas 

organizativas que envolvem gestão comunitária, práticas produtivas sustentáveis e 

fortalecimento do capital social. Estes são elementos base para a consolidação do 

Caricultura. 

Essa compreensão dialoga com a abordagem de Lia Pinheiro Barbosa 

(2025), que, ao refletir sobre os processos formativos nos territórios camponeses, 

destaca que a luta pela terra é inseparável das práticas educativas e culturais que 

constroem sentidos coletivos de resistência e pertencimento. Para a autora, a 

consolidação dos assentamentos envolve uma pedagogia territorial que ativa o 

diálogo entre saberes, fortalece os vínculos comunitários e sustenta projetos políticos 

emancipatórios. Nesse horizonte, o território não é apenas espaço físico conquistado, 

mas lócus pedagógico, político e cultural onde se concretizam as lutas por autonomia 

e soberania alimentar. 

A partir de sua pesquisa sobre o PRONERA, a pesquisadora Sandra Maria 

Gadelha de Carvalho (2006) também evidencia que os assentamentos rurais são 

territórios em disputa simbólica e material, onde se constroem experiências educativas 

vinculadas ao cotidiano das comunidades. Para ela, os processos formativos que 

emergem desses espaços, como a escolarização, a formação de educadores e o 

fortalecimento das práticas coletivas, constituem um dos pilares para a efetivação da 

reforma agrária como política de inclusão e transformação social. A autora enfatiza 

que a educação do campo, quando enraizada nos territórios e ancorada na 

participação popular, contribui para dar sustentabilidade à vida nas comunidades 

assentadas, o que se observa na experiência do Caricultura.  

Por sua vez, Celecina de Maria Veras Sales (2003), ao estudar as 

juventudes nos assentamentos do MST no Ceará, argumenta que a construção dos 

assentamentos vai além da posse da terra, englobando a produção de formas de vida, 

de subjetividades e de modos de fazer política. A autora mostra que os jovens atuam 

como sujeitos centrais nesse processo, apropriando-se dos espaços e reinventando o 

cotidiano por meio de práticas culturais, encontros coletivos e ações organizativas. 

Essa vivência transforma o assentamento em campo de formação política, de 

convivência e de elaboração simbólica. Elementos que também atravessam a 



146 

 

proposta do Caricultura, especialmente em sua semeadura na arte, na cultura e na 

pedagogia da convivência como ferramentas de emancipação e resistência. 

A relação entre a luta pela terra e o Caricultura é indissociável. A conquista 

do território não se resume à posse da terra, mas inaugura um processo mais amplo 

de construção de um novo modo de vida, fundamentado na solidariedade, na 

produção coletiva do conhecimento e na valorização das práticas culturais e 

ambientais locais. o Caricultura, nesse sentido, constitui uma expressão pedagógica 

da luta contínua, cuja dimensão transcende a propriedade física para abarcar a 

construção de identidades, subjetividades e vínculos comunitários.  

Em síntese, a trajetória do Assentamento Barra do Leme revela como a luta 

pela terra pode desencadear processos de transformação social que vão além da 

mera redistribuição fundiária. A experiência do Caricultura, ao se enraizar nesse 

território conquistado por meio da ação coletiva e da resistência camponesa, constitui-

se como expressão concreta de um projeto educativo comprometido com a justiça 

social, a valorização dos saberes tradicionais e a sustentabilidade socioambiental. 

Nesse contexto, o assentamento deixa de ser compreendido apenas como espaço de 

moradia e produção, passando a configurar-se como um território pedagógico e 

cultural. É nesse território que se forjam novas formas de ser, viver e conhecer no 

semiárido cearense, em diálogo com a memória, a ancestralidade e as 

potencialidades da vida sertaneja. 

 

3.11 O Caricultura e o Teatro do Oprimido 

 

A história agrária brasileira é um intrincado tecido de conflitos, resistências 

e buscas por justiça social. No Ceará, essa tapeçaria ganha contornos específicos, 

marcados pela persistência de movimentos camponeses e pela constante disputa por 

um direito fundamental: a terra. Para compreender a trajetória que vai da emergência 

das Ligas Camponesas até experiências pedagógicas inovadoras como o Caricultura, 

é necessário mergulhar nas raízes históricas e nas transformações sociais que 

moldaram o campo brasileiro. A promulgação da Lei de Terras de 1850 consolidou 

juridicamente a exclusão dos pobres do acesso à terra, acirrando desigualdades 

estruturais que ainda hoje reverberam nos territórios rurais (Martins, 1981). 



147 

 

Neste cenário de opressões históricas, o Teatro do Oprimido, desenvolvido 

por Augusto Boal, emergiu como uma prática artística e política voltada à libertação 

dos sujeitos marginalizados, utilizando a linguagem teatral como meio de expressão 

e transformação social (Boal, 2009). O Caricultura, ao incorporar metodologias que 

refletiam no Teatro do Oprimido, como o teatro-fórum e jogos de conscientização, 

articula a luta pela terra à construção de uma pedagogia crítica e libertadora. Crianças, 

jovens e educadores utilizam o teatro como ferramenta de leitura e ressignificação do 

território, encenando conflitos, memórias e alternativas de vida, num processo de 

formação política profundamente enraizado na realidade local. 

Assim, o Caricultura não apenas reflete os anseios de justiça presentes nas 

lutas camponesas históricas, mas atualiza essa resistência por meio de práticas 

artísticas que geram consciência crítica e protagonismo social. Ao fazer do território 

um espaço de criação estética e ação política, essa experiência reafirma a terra como 

direito e como cena, como palco de disputas e de possibilidades. 

A Lei de Terras de 1850, promulgada em um contexto de transição da mão 

de obra escrava para a livre, representou um marco fundamental na consolidação da 

concentração fundiária no Brasil. Ao estabelecer a compra como única forma de 

acesso à terra, a lei inviabilizou a posse para a grande maioria da população, 

especialmente os recém-libertos e os camponeses pobres. Essa legislação criou as 

bases para a estrutura latifundiária que se mantém até hoje, gerando um passivo 

social e ambiental que se traduz em conflitos e desigualdades. O Ceará, com sua 

formação socioeconômica ligada à agropecuária, sentiu diretamente os impactos 

dessa lei, que relegou grande parte de sua população rural à condição de sem-terra 

ou de posseiros precários. 

Nesse cenário de exclusão e injustiça, as Ligas Camponesas surgiram 

como uma das mais significativas expressões da luta pela reforma agrária no Nordeste 

brasileiro, a partir da década de 1940 e com grande força nos anos 1950 e início dos 

1960. Essas organizações, que congregavam famílias campesinas arrendatárias, 

parceiros e posseiros, reivindicavam o direito à terra, a fixação de preços justos para 

produtos agrícolas e melhores condições de vida no campo (Bastos, 2021). No Ceará, 

as Ligas tiveram atuação marcante, desafiando a estrutura de poder dos latifundiários 

e colocando a questão agrária no centro do debate político. A sua ação, muitas vezes 

vista como radical pela elite agrária e conservadora, foi crucial para a conscientização 



148 

 

e mobilização de milhares de camponeses, pavimentando o caminho para futuras 

lutas pela terra, como as que resultaram na criação de assentamentos. 

A experiência das Ligas Camponesas, contudo, foi brutalmente reprimida 

após o golpe militar de 1964. No entanto, o espírito de resistência e a demanda por 

terra permaneceram latentes, ressurgindo em novas formas de organização e 

mobilização social. É nesse contexto de continuidade da luta que o Assentamento 

Barra do Leme se insere. Sua criação, conforme discutido anteriormente, foi o 

resultado de uma ocupação de terra e de negociações com o INCRA, representando 

uma vitória tangível da luta camponesa por acesso à propriedade (Barreira; Alencar, 

2007; Pinheiro, 2004). O assentamento não é apenas um espaço de produção, mas 

um território de construção de novas relações sociais e de ressignificação da própria 

vida no campo. 

É precisamente na busca por ferramentas que potencializem essa 

construção de novas realidades e subjetividades que o Teatro do Oprimido de Augusto 

Boal encontra sua relevância. Nascido da experiência brasileira e difundido 

globalmente, o Teatro do Oprimido é uma metodologia pedagógica e política que 

utiliza o teatro como ferramenta de conscientização e transformação social. Sua 

proposta central é tirar o espectador da passividade e transformá-lo em "espect-ator", 

capaz de intervir na cena e na sua própria realidade (Boal, 2009). Ao promover o 

diálogo, a reflexão crítica e a experimentação de soluções para problemas cotidianos, 

o Teatro do Oprimido empodera os oprimidos a reconhecerem suas opressões e a 

buscarem ativamente a sua libertação. 

A conexão entre o legado das Ligas Camponesas, o contexto da Lei de 

Terras, a conquista do Assentamento Barra do Leme e o Teatro do Oprimido se torna 

evidente ao observarmos a emergência do Caricultura neste assentamento. O 

Caricultura é uma experiência de educação libertária que, nomeada pelas próprias 

crianças, fomenta a formação crítica e transformadora da juventude do assentamento. 

Ela se baseia em um "diálogo horizontal", na valorização do "ecossistema local" e na 

utilização de "ferramentas artísticas e reflexão política". 

O Caricultura, ao empregar a arte e a reflexão crítica para empoderar a 

juventude do Assentamento Barra do Leme, ecoa os princípios do Teatro do Oprimido. 

Embora não seja explicitamente uma prática de Teatro do Oprimido, o Caricultura 

compartilha sua metodologia de engajamento ativo, de superação da passividade e 



149 

 

de utilização de linguagens artísticas para a conscientização e a busca por soluções. 

Ela representa uma pedagogia do oprimido em ação, na qual crianças e jovens, 

herdeiros das lutas por terra e dignidade de seus antepassados, são convidados a se 

tornarem sujeitos ativos de sua própria história e do futuro de sua comunidade. A 

valorização do ecossistema local e o diálogo horizontal promovidos no Caricultura 

expressam a concepção de ecologia de saberes (Santos, 2007), que busca romper 

com a colonialidade do saber ao reconhecer e legitimar formas diversas de 

conhecimento, para além dos paradigmas científicos hegemônicos. 

Em síntese, a Lei de Terras de 1850 moldou uma estrutura agrária desigual, 

impulsionando a organização de movimentos como as Ligas Camponesas. A sua luta, 

embora marcada por avanços e retrocessos, legou um histórico de resistência que se 

materializou em conquistas como o Assentamento Barra do Leme. É nesse solo fértil 

de luta e reconstrução que o Caricultura floresce, dialogando com as premissas do 

Teatro do Oprimido ao propor uma educação que empodera e transforma, em um 

processo contínuo de libertação e de construção de uma nova sociedade, reafirmando 

que a luta pela terra vai além da posse, alcançando a dimensão da memória, do saber 

e da autonomia dos povos do campo. 

  



150 

 

4  DISCUSSÕES PRÁXICAS E ECO-RELACIONAIS 

4.1 O Caricultura em relação ao Paulo Freire, Carlos Brandão e João 

Figueiredo  

Atores somos todos nós, e cidadão não é aquele que vive 
em sociedade: é aquele que a transforma 

 
Augusto Boal 

 

Longe das formalidades do ensino convencional, o Caricultura se configura 

como uma gestão de saberes e práticas que incorporam os princípios da Pedagogia 

do Oprimido e da Esperança, de Paulo Freire (1992, 2011), em que o diálogo e a 

práxis transformadora são centrais. Carlos Rodrigues Brandão (2000, 2005) reforça 

essa perspectiva ao destacar a educação popular como um processo enraizado no 

saber comunitário e na democratização do conhecimento. Nesse sentido, a 

experiência do Caricultura converge também com a Educação Ambiental Dialógica e 

a Perspectiva Eco-Relacional, propostas por Figueiredo (2008), que enfatizam a 

articulação entre saberes locais e a construção de alternativas críticas e sustentáveis 

para o semiárido. 

Embora ainda pouco explorado na literatura acadêmica, o Caricultura 

desponta como uma práxis educativa inovadora, evidenciando caminhos de 

resistência e transformação. Sua trajetória reafirma o poder de iniciativas pedagógicas 

que promovem a emancipação. Forjado nas lutas por terra e dignidade, o Caricultura 

surge como uma prática educativa que reflete as necessidades, os sonhos e as 

aspirações do povo do Assentamento Barra do Leme. Não se trata de uma intervenção 

exógena, mas de uma construção coletiva que floresce nas relações entre o território 

e seus habitantes. 

A escolha do nome pelas crianças expressa a essência de um processo 

pedagógico que privilegia a horizontalidade e o sentimento de pertencimento. Como 

aponta Paulo Freire, é no reconhecimento dos saberes locais e no diálogo genuíno 

que se encontra o potencial transformador da educação (Freire, 1992). Nesse sentido, 

o Caricultura exemplifica uma práxis educativa que valoriza os sujeitos como 

protagonistas de suas histórias, alinhando-se aos princípios da Educação Popular 

descritos por Carlos Rodrigues Brandão, segundo os quais a comunidade é o centro 

de produção e circulação do conhecimento (Brandão, 2005). 



151 

 

Além disso, a dimensão ecológica e cultural dessa experiência ecoa a 

perspectiva eco-relacional de João Figueiredo, que destaca a importância das 

relações dialógicas entre os saberes locais e as práticas sustentáveis no contexto do 

semiárido (Figueiredo, 2008). Essa abordagem reforça a ideia de que a 

sustentabilidade socioambiental deve ser enraizada no cotidiano das comunidades, 

transformando os desafios da escassez em oportunidades de inovação e 

solidariedade. 

Quando uma prática educativa emerge do desejo autêntico dos sujeitos que 

dela participam, ela carrega consigo não apenas a força das lutas, mas também o 

potencial de permanência e transformação. Essa singularidade do Caricultura está 

intrinsecamente ligada à sua capacidade de articular cultura e território, desafiando os 

modelos hegemônicos de ensino e ressignificando a educação no semiárido brasileiro. 

No Caricultura, o saber é tecido coletivamente, rompendo com a 

configuração convencional e estabelecendo uma rede de saberes entrelaçados, que 

inclui conhecimentos acadêmicos, populares, técnicos e ancestrais. Nesse contexto, 

as vivências das famílias camponesas, os ensinamentos dos mais velhos e a 

convivência com o semiárido não apenas se somam, mas também são 

ressignificados. Esse processo dialoga profundamente com a pedagogia freireana, 

que rejeita a “invasão cultural” e valoriza os “saberes de experiência feitos”, ao 

enfatizar a necessidade de um aprendizado que parte da realidade dos educandos 

(Freire, 1996, p. 30). 

Essa prática pedagógica também encontra ressonância nos fundamentos 

da pedagogia libertária, que compreende o conhecimento como construção coletiva e 

horizontal, rejeitando relações autoritárias, hierarquizadas e impositivas no processo 

educativo. Como propõe Judith Suissa (2006), a pedagogia libertária fundamenta-se 

na liberdade responsável, na autonomia dos sujeitos e na cooperação mútua como 

base para a construção do saber. Nesse modelo educativo, o papel de educador e 

educadoa é o de facilitar encontros de aprendizagem, em vez de transmitir conteúdos 

prontos ou impor verdades externas à realidade dos aprendizes. 

Paulo Freire (1987) aponta nessa mesma direção ao afirmar que a 

educação como prática da liberdade exige o rompimento com a lógica bancária e a 

construção de um saber que emerge do diálogo e da escuta. Assim, ao promover uma 

circulação viva e afetiva de saberes entre gerações, territórios e epistemologias, o 



152 

 

Caricultura afirma-se como uma prática decolonial e libertária, ancorada em 

experiências concretas de resistência no semiárido. 

Carlos Brandão (2005), ao refletir sobre o projeto freireano, enfatiza que a 

pedagogia crítica deve estar necessariamente vinculada à luta contra as formas 

instituídas de dominação e ao reconhecimento da cultura popular como espaço de 

produção legítima de saber. Essa valorização da cultura como lugar de saber e de luta 

se evidencia no Caricultura, onde o conhecimento se enraíza nas práticas do 

cotidiano, no roçado, na festa, no cordel, no cuidado com a terra e com as pessoas, 

elementos que também desafiam a lógica produtivista e tecnicista da educação formal. 

Carlos Alberto Torres (1995) reforça essa perspectiva ao destacar que a 

pedagogia crítica deve articular emancipação e cidadania em um projeto contra-

hegemônico de educação. Para ele, formar sujeitos autônomos e engajados requer 

metodologias que valorizem os saberes cotidianos e promovam a intervenção ativa 

dos educandos e educandas nos processos de transformação social. É precisamente 

isso que ocorre no Caricultura, onde os jovens e adultos são reconhecidos como 

sujeitos epistêmicos, capazes de reconstruir e reinventar seus territórios de existência. 

Vera Maria Candau (2008) traz para esse debate a dimensão ética e 

relacional do processo educativo, ao apontar que a escuta, a valorização da 

diversidade e o respeito aos modos de ser e viver dos sujeitos são pilares de uma 

pedagogia comprometida com a justiça e com a dignidade humana. Essas 

características estão presentes na dinâmica formativa do Caricultura, que se constrói 

por meio do afeto, da ancestralidade, da experiência e do compromisso com a vida no 

semiárido. 

Dessa forma, compreende-se que o Caricultura não apenas dialoga com 

os fundamentos da pedagogia freireana, mas também se constitui, em si, como uma 

expressão concreta de pedagogia libertária, à medida que rompe com a lógica 

verticalizada do ensino, promove o protagonismo dos sujeitos do campo e ressignifica 

os saberes locais como parte essencial de um projeto educativo insurgente e 

territorializado. Sua prática pedagógica não se limita à transmissão de conteúdos 

escolares formais, mas se enraíza nas vivências cotidianas da comunidade, na escuta 

ativa, no trabalho coletivo e na valorização dos modos de vida camponeses. Nesse 

sentido, o Caricultura se configura como um território pedagógico, onde a educação é 

vivida como práxis, ou seja, como ação-reflexão transformadora da realidade, em 



153 

 

consonância com os princípios da educação popular latino-americana, essa simbiose 

entre o educar e a práxis do fazer cultural desponta em uma etnopedagogia. 

Nessa perspectiva, é pertinente retomar a contribuição de Oscar Jara 

(2006), ao afirmar que a educação popular se realiza a partir da valorização das 

práticas sociais concretas, compreendidas como experiências carregadas de 

sentidos, saberes e contradições, e que só podem ser entendidas a partir de seu 

contexto histórico, cultural e político. Para o autor, a experiência não é um dado bruto, 

mas um processo vivido, interpretado e ressignificado coletivamente, que revela tanto 

as formas de opressão quanto as possibilidades de resistência e criação. A partir 

dessa concepção, a sistematização das experiências emerge como uma estratégia 

pedagógica fundamental, pois permite transformar a vivência em conhecimento 

crítico, socializar aprendizados e fortalecer os processos organizativos dos sujeitos 

populares. 

Assim, o Caricultura pode ser interpretado como uma experiência viva e 

contínua de sistematização de saberes e práticas que emergem do território, das 

relações comunitárias e do fazer pedagógico insurgente. Um campo educativo que 

não apenas promove a leitura crítica da realidade, mas também constrói caminhos 

concretos de transformação social. Nesse contexto, a memória, a afetividade, a 

ancestralidade e a espiritualidade tornam-se elementos constitutivos da prática 

educativa, rompendo com a fragmentação do conhecimento e reafirmando a 

inseparabilidade entre educação, cultura, natureza e emancipação. Em diálogo com 

Oscar Jara (2006), pode-se afirmar que o Caricultura não só produz conhecimento 

situado e comprometido com a realidade dos sujeitos do campo, como também 

contribui para a construção de “outros mundos possíveis”, ao cultivar uma 

etnopedagogia enraizada na experiência, na escuta e na ação coletiva. 

Para Brandão (2000), a Educação Popular deve ser construída “com o 

povo, a partir de sua própria experiência de vida, de suas lutas, de suas necessidades 

e de seus sonhos” (p. 25). No Caricultura, esses princípios são concretizados em 

práticas cotidianas, que transformam a educação em um ato político e cultural. Como 

ressalta Brandão (2005), o saber popular é legitimado no diálogo entre diferentes 

formas de conhecimento, rompendo a dicotomia entre teoria e prática. O semiárido, 

por sua vez, não é percebido como um obstáculo, mas como um sujeito da educação. 

Ele é moldado e molda a ação humana, reafirmando uma perspectiva eco-relacional, 



154 

 

conforme destaca Figueiredo (2008). Em sua abordagem sobre Educação Popular e 

Ambiental, o autor e orientador desta tese enfatiza a interdependência entre ser 

humano e natureza, propondo uma ética pautada no cuidado, na reciprocidade e no 

respeito à vida. Essa visão se contrapõe à lógica do consumo e da exploração, 

resgatando uma “ética do ser humano em sua forma mais universal” (Figueiredo, 

2008, p. 261). 

No contexto do Caricultura, educar significa fomentar a formação de uma 

consciência crítica, ultrapassando a mera transmissão de conteúdo. A aprendizagem 

é concebida como um processo de construção de um olhar atento e questionador 

sobre a realidade. A juventude envolvida é incentivada a refletir sobre as 

desigualdades que permeiam seu cotidiano, a luta pela terra, a escassez de água, a 

exclusão social, conectando essas vivências a sistemas de poder mais amplos. As 

expressões artísticas desempenham um papel central nesse processo pedagógico. 

Ferramentas como teatro, música, poesia, dança e artesanato não apenas 

sensibilizam os participantes, mas também os politizam. 

Freire (1996) ressalta a dimensão estética do conhecimento, apontando 

que a educação deve articular arte e reflexão para permitir aos aprendizes não apenas 

“ler a palavra”, mas também “ler o mundo” (FREIRE, 1996, p. 19). No Caricultura, essa 

abordagem se realiza de maneira eficaz, ao integrar práticas artísticas à práxis 

pedagógica. 

De acordo com Brandão (2000), a educação é intrinsecamente um ato 

político, voltado para a libertação coletiva e transformadora. Essa perspectiva 

encontra eco na prática do Caricultura, onde o saber comunitário, a criatividade e o 

engajamento crítico se tornam caminhos para a transformação social e ambiental, 

como também reforçado por Figueiredo (2008), ao destacar a importância da 

mediação dialógica no fortalecimento das comunidades sertanejas. 

O Caricultura confirma que não há educação significativa sem identidade. 

Esse princípio se alinha à concepção de Brandão (2005), para quem a Educação 

Popular se edifica no “saber coletivo do povo” (p. 15), legitimando a vivência cotidiana 

como fonte de conhecimento. Nesse contexto, os saberes locais, as práticas 

tradicionais e as manifestações culturais deixam de ser marginais e tornam-se centrais 

na proposta pedagógica. No Caricultura, práticas como o manejo da água, técnicas 



155 

 

de cultivo adaptadas à seca, a medicina popular e as festas compõem um currículo 

vivo que dialoga com a realidade do semiárido cearense. 

Essa abordagem também encontra ressonância em Freire (1992), que 

defende que a educação deve partir do contexto do educando, promovendo a 

conscientização crítica e a transformação social. A práxis educativa do Caricultura 

celebra e fortalece a confiança dos participantes, consolidando o orgulho de pertencer 

ao território e o vínculo com ele. Essa experiência demonstra que a cultura, longe de 

ser apenas um adorno, constitui o fundamento da identidade e do aprendizado 

transformador. 

Por fim, na perspectiva de Figueiredo (2008), a educação ambiental 

dialógica ressalta a importância de integrar os saberes populares à construção de 

práticas sustentáveis. O Caricultura exemplifica essa integração, articulando 

educação e ecologia em uma ecopráxis que valoriza o contexto local como ponto de 

partida para a emancipação coletiva. 

A noção de experiência em Jorge Larrosa desloca o entendimento comum 

de aprendizagem baseado na mera acumulação de informações. Para o autor, a 

experiência não se reduz ao que alguém conhece ou armazena intelectualmente, mas 

diz respeito ao que efetivamente acontece ao sujeito e o transforma. Tal perspectiva 

rompe com a lógica da aceleração, da produtividade e da utilidade que caracterizam 

a modernidade, exigindo, ao contrário, pausa, abertura e disposição para ser afetado 

pelo mundo. Como afirma Larrosa, a experiência “é aquilo que nos passa, que nos 

acontece, que nos toca. Não o que se passa, não o que acontece, ou o que toca” 

(Larrosa 2002, p. 21). Nesse sentido, ela implica atravessamento subjetivo, um 

movimento interno que produz sentidos e deslocamentos que nenhum conteúdo ou 

procedimento pedagógico é capaz de substituir. 

Essa concepção aproxima-se profundamente do pensamento de Paulo 

Freire, para quem a educação constitui um processo de significação do mundo e não 

uma prática de transmissão mecânica de saberes. Freire destaca que o aprendizado 

verdadeiro emerge quando o sujeito reconhece seu caráter inacabado e se abre à 

possibilidade de transformar-se na relação crítica com a realidade. A experiência, 

entendida à maneira de Jorge Larrosa, torna-se, assim, o terreno fecundo em que 

germina a pedagogia freireana, pois supõe engajamento, alteridade e reflexão crítica. 



156 

 

O ato educativo se configura como prática emancipatória, uma experiência fundada 

na leitura crítica do mundo e na construção coletiva de sentidos. 

O movimento do Caricultura exemplifica o que Paulo Freire (1996) define 

como práxis: a unidade dialética entre reflexão e ação. Nas atividades cotidianas, 

como o manejo agroflorestal e a organização de eventos culturais, teoria e prática 

estão intrinsecamente conectadas. Aprende-se pelo fazer, reflete-se sobre o realizado 

e transforma-se a prática em um ciclo contínuo de aprendizagem e transformação. 

Esse movimento, ação-reflexão-ação, é central na pedagogia freireana e converge 

com a proposta de Brandão (2005), que compreende a práxis como instrumento de 

autonomia, criatividade e transformação social (Freire, 1996; Brandão, 2005). 

Ao longo de mais de duas décadas, o Caricultura se consolidou como um 

espaço de formação juvenil. Os jovens assumem papéis ativos no processo, 

opinando, decidindo, organizando e propondo iniciativas que fortalecem sua 

autonomia e senso de coletividade. Como enfatiza Freire (1996, p. 67), “ninguém se 

liberta sozinho: os homens se libertam em comunidade”. Nesse contexto, a libertação 

é coletiva, e o protagonismo juvenil promovido pela prática do Caricultura forma 

agentes de mudança que impactam positivamente suas vidas, famílias e 

comunidades. 

Conforme Brandão (2005), esses jovens tornam-se sujeitos de sua própria 

história, adquirindo voz, consciência e responsabilidade em um processo de 

empoderamento individual e coletivo. A prática educativa do Caricultura reflete o ideal 

de uma educação dialógica e transformadora, alinhando-se aos princípios da 

Educação Popular, que valorizam os saberes e a cultura local como ferramentas para 

a construção de um mundo mais justo e solidário (Brandão, 2005; Figueiredo, 2008). 

Um dos aspectos fundamentais deste estudo é o reconhecimento da 

autonomia dos participantes, evidenciado pelo fato de a prática ter sido nomeada 

pelas próprias crianças do assentamento. Este elemento dialoga com a proposta de 

Paulo Freire (1992), que afirma a importância da “pedagogia do oprimido” como um 

espaço de produção de saberes a partir dos próprios sujeitos, valorizando sua cultura 

e seus saberes locais. Tal abordagem se alinha ao que Brandão (2000) identifica como 

o “saber comunitário”, no qual a educação popular emerge do cotidiano e da vida da 

comunidade. Assim, o nome Caricultura reflete não apenas uma designação, mas um 



157 

 

símbolo de pertencimento e de construção coletiva, que rompe com uma lógica 

impositiva de categorização externa. 

Além disso, o Caricultura se destaca pela adoção de uma abordagem 

decolonial explícita. Essa perspectiva, como aponta Figueiredo (2008), busca 

problematizar as matrizes hegemônicas de poder e saber, muitas vezes moldadas por 

paradigmas eurocêntricos que invisibilizam as práticas e cosmovisões locais. Ao 

integrar ferramentas artísticas e reflexões políticas, o Caricultura exemplifica uma 

educação ambiental dialógica, conforme a abordagem freireana, que associa a crítica 

social ao reconhecimento das relações socioambientais do semiárido nordestino. 

Nesse contexto, o uso da arte não se restringe ao campo da estética, mas se torna 

um meio de expressão e transformação, possibilitando que a comunidade projete suas 

vivências e questionamentos em uma práxis emancipatória. 

Tal concepção encontra ressonância na análise de Adriana Puiggrós 

(2016), que compreende a educação popular latino-americana como uma forma de 

resistência cultural e política, construída a partir dos saberes coletivos e das lutas 

históricas dos povos. Para a autora, é fundamental descolonizar os processos 

educativos, rompendo com os modelos homogeneizantes impostos por projetos 

civilizatórios eurocentrados e valorizando práticas pedagógicas enraizadas nos 

territórios, nas memórias e nas expressões culturais dos grupos populares. Ao 

enfatizar que a educação popular deve ser historicamente situada e voltada à 

transformação social, Puiggrós contribui para a legitimação de experiências como o 

Caricultura, que articulam arte, política e pedagogia de forma crítica e territorializada. 

O diálogo horizontal promovido pelo Caricultura, baseado no 

reconhecimento do ecossistema local como elemento constitutivo das relações 

humanas, ecoa as ideias de Figueiredo (2008) sobre a Perspectiva Eco-Relacional. 

Essa abordagem destaca a interdependência entre as dimensões sociais, culturais e 

ambientais, promovendo uma visão holística e crítica, essencial para enfrentar os 

desafios do semiárido brasileiro. Dessa forma, o Caricultura se afirma como uma 

prática educativa inovadora e transformadora, alinhando-se às teorias e princípios de 

Paulo Freire, Carlos Brandão e João Figueiredo, ao propor caminhos concretos e 

sustentáveis de convivência e resistência no sertão. 

Esse estudo promove uma análise crítica da Educação Popular e Ambiental 

sob uma perspectiva decolonial, dialogando com os conceitos de práxis 



158 

 

transformadora e conscientização propostos por Freire (1992). O Caricultura, ao 

promover a formação crítica da juventude a partir de referenciais culturais e ecológicos 

próprios do semiárido brasileiro, contribui para a construção de epistemologias 

alternativas, desafiando as lógicas hegemônicas de dominação. Tal abordagem ecoa 

as reflexões de Figueiredo (2008) sobre a educação ambiental dialógica, que enfatiza 

a articulação entre saberes populares e uma etnopedagogia crítica voltada à 

emancipação e à sustentabilidade. 

Por fim, a pesquisa fortalece o diálogo interdisciplinar ao conectar a 

pedagogia freireana e a perspectiva eco-relacional com as lutas socioterritoriais do 

semiárido, reiterando a relevância de uma educação que, como defendem Brandão e 

Freire, ressignifica os saberes comunitários e os coloca como protagonistas de 

processos de transformação social e ambiental. 

Além disso, a investigação permite um aprofundamento das relações entre 

comunidade, educação e meio ambiente. A partir da análise do Caricultura, evidencia-

se como os jovens do assentamento constroem saberes e identidades em diálogo 

permanente com o ecossistema da Caatinga, o que oferece subsídios relevantes para 

a formulação de práticas educativas comprometidas com a sustentabilidade e a 

valorização da biodiversidade local. Essa perspectiva encontra eco na produção de a 

Pinheiro Barbosa, Peter Rosset, Vanessa Val e Gabriela Soto (2025), que defende a 

centralidade do território e dos saberes ecológicos na construção de propostas 

formativas emancipadoras. Em sua abordagem, a autora propõe o conceito de 

“Pedagogia do Território” como expressão das lutas pela vida, autonomia e soberania, 

em que o meio ambiente é compreendido não como recurso, mas como espaço de 

vida e memória, sendo a agroecologia um eixo estruturante da resistência camponesa 

e da educação integral dos sujeitos do campo. 

No mesmo sentido, Sandra Maria Gadelha de Carvalho (2006) destaca que 

a educação do campo deve responder aos contextos ecológicos e sociais em que está 

inserida, valorizando os saberes locais e os modos de vida camponeses. Para ela, as 

práticas educativas só se efetivam de maneira transformadora quando reconhecem a 

territorialidade dos assentamentos e se articulam com políticas públicas capazes de 

fomentar a permanência digna no campo, a sustentabilidade dos modos de produção 

e a participação ativa das comunidades nos processos educativos e políticos. Assim 

como no Caricultura, a integração entre educação, ambiente e participação popular é 



159 

 

vista como estratégica para a consolidação de políticas voltadas à justiça 

socioambiental.  

A essa análise soma-se a contribuição de Celecina de Maria Veras Sales 

(2003), que ao estudar a juventude camponesa nos assentamentos, revela como os 

jovens constroem formas próprias de pensar e viver a política, por meio de práticas 

coletivas que incluem o cuidado com o território, com a natureza e com os vínculos 

comunitários. A autora evidencia que essas juventudes articulam a cultura, a 

educação e a luta social em processos contínuos de invenção, criando formas de 

pertencimento e resistência que rompem com os modelos coloniais de educação e de 

relação com o meio ambiente. No Caricultura, essas dimensões se manifestam nas 

práticas cotidianas que relacionam o cuidado com a terra à formação crítica, o que 

está em sintonia com a ideia de que a sustentabilidade é também um modo de existir 

e de resistir no território. 

Dessa forma, o estudo também apresenta contribuições importantes para 

o campo das políticas públicas externas à educação do campo, sobretudo aquelas 

voltadas à promoção da justiça socioambiental. Ao demonstrar como práticas 

educativas territorializadas podem fortalecer a valorização da biodiversidade e a 

resiliência comunitária no semiárido, esta tese dialoga com formulações 

contemporâneas sobre a integração entre educação, cultura, ecologia e participação 

política, sendo o Caricultura uma expressão concreta dessas possibilidades. 

Em resumo, essa pesquisa transcende a descrição de uma experiência 

localizada, afirmando-se como um referencial teórico-prático fundamental para a 

renovação da Educação Popular e Ambiental no Brasil. Seu caráter libertário, sua 

escuta atenta às vozes do território e a consistência de seu percurso criativo fazem 

dela uma importante contribuição para o campo educacional, apontando caminhos 

possíveis para uma pedagogia emancipadora, uma etnopedagogia territorializada e 

comprometida com a justiça social e ecológica. 

 

  



160 

 

4.2 Breve trajetória de vida da Ivania e do Inácio 

 

O sentido da vida não pode ser consumir, acumular coisas e 
pagar contas. O sentido da vida é viver com dignidade 

 
Pepe Mujica 

 

Ivania Maria Cavalcante Alencar e Manoel Inácio do Nascimento são 

figuras fundamentais no movimento Caricultura, destacando-se por sua atuação na 

luta pela justiça social, cultural e ambiental no sertão nordestino. Suas trajetórias, 

moldadas pela resistência e pela prática da pedagogia popular e libertária, se 

entrelaçam em um compromisso profundo com a transformação das realidades 

camponesas. Ambos são referências populares que, com suas ações e visões, 

impulsionam o Caricultura como uma experiência educativa e cultural única, 

promovendo um sertão sustentável, vivo e culturalmente fortalecido. 

Ivania Maria nasceu em Choró, no Ceará, em uma família proprietária de 

terras. Apesar desse contexto, desde jovem escolheu trilhar um caminho de luta 

coletiva em prol das comunidades camponesas, participando ativamente das 

mobilizações pela reforma agrária no Sertão Central do Ceará. Para Ivania, a terra 

sempre representou mais do que propriedade: era um território de memória, 

resistência e autonomia. Sua decisão de viver no Assentamento Barra do Leme foi 

uma escolha política que reafirmou sua adesão à superação do capitalismo e à 

agroecologia. 

Ao longo de sua trajetória, Ivania destacou-se por integrar diferentes 

dimensões em sua militância ligada a movimentos camponeses e libertários. Em 

especial, no grupo Caricultura, passou a utilizar a arte como meio de educação 

popular, promovendo diálogos intergeracionais e a valorização da cultura local. Com 

a iniciativa da Cozinha Criativa da Horta, trouxe a questão da alimentação para o 

centro das discussões políticas, demonstrando que o ato de comer é, em essência, 

um ato de resistência. 

Além de sua atuação no campo social e cultural, Ivania também é 

reconhecida por seu trabalho na saúde popular e nas práticas de bioenergética. Para 

ela, o corpo é um território de memória, cura e transformação, e sua militância 



161 

 

incorpora tanto os saberes tradicionais quanto as demandas contemporâneas por 

cuidado integral. 

Nascido na cidade de Cajazeiras, Paraíba, Manoel Inácio foi criado em 

meio à rica cultura popular sertaneja, marcada por reisados, cantigas e cordéis. Sua 

infância foi profundamente influenciada pelas histórias e saberes transmitidos por sua 

mãe e avó, e pelas poesias de seu avô, Mizael Antônio da Silva. Desde cedo, 

compreendeu a força transformadora da palavra, que mais tarde se consolidaria em 

sua produção poética e em seu engajamento político. 

Essa dimensão poético-política de sua trajetória foi analisada de forma 

sensível por José Sandino Cavalcante Alencar Gomes, pesquisador e também parte 

integrante do Caricultura desde sua gênese. Em seu trabalho de conclusão no curso 

de graduação em Antropologia, Sandino apresenta uma etnografia situada sobre a 

vida e os saberes de Manoel Inácio, destacando a oralidade, os conhecimentos 

ancestrais e a vivência com a Caatinga como fundamentos de uma epistemologia 

territorial. A pesquisa revela como o artista sertanejo transforma suas experiências em 

poesia, agroecologia e resistência, propondo uma “nova relação com a terra”, baseada 

na reciprocidade e na memória coletiva (Gomes, 2025). Atualmente, Sandino concluiu 

o Bacharelado em Antropologia pela Universidade da Integração Internacional da 

Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab) e foi aprovado no mestrado pela mesma instituição, 

aprofundando sua atuação nos campos da cultura, da arte e da educação popular. 

Na adolescência, Inácio encontrou na Teologia da Libertação uma base 

sólida para sua militância. A partir dos 17 anos, sua atuação na Comissão Pastoral da 

Terra (CPT) e em movimentos sindicais camponeses moldou seu compromisso com 

a justiça social. Por meio de seus cordéis, traduziu o teor crítico para uma linguagem 

popular. Seu primeiro cordel publicado foi “O Cavalo de Figueiredo”, no qual 

denunciava as opressões do regime militar, utilizando a poesia como ferramenta de 

conscientização e resistência. 

Com o passar dos anos, Manoel Inácio tornou-se um defensor fervoroso da 

agroecologia e da preservação da Caatinga. Seu envolvimento com o movimento 

Caricultura e outros projetos comunitários reforçou seu propósito de utilizar a cultura 

popular como uma pedagogia viva, capaz de mobilizar comunidades e transformar 

realidades. Para Inácio, a arte era tanto um veículo de crítica quanto de esperança, 

uma ponte entre os desafios cotidianos e as possibilidades de mudança. Manoel 



162 

 

Inácio do Nascimento dá continuidade à formalização de sua trajetória de saberes ao 

ingressar na educação superior, integrando-se ao recém-lançado Curso de 

Engenharia Agronômica, ofertado pelo PRONERA na UNILAB.  

A união entre Manoel Inácio e Ivania Maria transcende o âmbito pessoal e 

se consolida como uma parceria de vida e propósito libertário. Juntos, cultivaram 

projetos como o Ciclovida, uma iniciativa que representa a resistência agroecológica 

e a troca de saberes, conectando a luta pela preservação das sementes naturais por 

meio de uma viagem de bicicleta. Durante essa jornada, recolheram sementes 

crioulas, denunciaram os impactos do agronegócio e promoveram rodas de conversa 

e encontros educativos. 

No grupo Caricultura, ambos encontraram um espaço para articular arte e 

política, engajando crianças, jovens e adultos em atividades que uniam saberes 

tradicionais e reflexão crítica. Enquanto a poesia de Inácio expressa as dores e 

esperanças do sertão, a pedagogia do cuidado de Ivania busca fortalecer os laços 

entre o corpo, a terra e o alimento como elementos centrais da resistência camponesa. 

Ao analisar suas trajetórias, percebe-se que Inácio e Ivania compartilham 

o propósito de demonstrar, por meio de suas ações, que a transformação do sertão 

passa necessariamente pela interseção entre arte, cultura, cuidado e compromisso 

com a vida. Juntos, constroem um legado que reafirma a possibilidade concreta de 

um semiárido mais justo, sustentável e culturalmente vivo, inspirando gerações a 

persistirem na luta por dignidade e justiça social. 

No entanto, é preciso reconhecer que qualquer tentativa de sintetizar suas 

histórias em poucas linhas carrega inevitavelmente um grau de incompletude. A vida 

de ambos transborda a esfera do pessoal e se entrelaça com dimensões coletivas e 

históricas que mereceriam, por si sós, uma investigação mais profunda e detalhada. 

Aqui, propõe-se apenas uma leitura breve, ciente de que inúmeros outros aspectos 

fundamentais de suas trajetórias não puderam ser contemplados neste trabalho. 

A construção de uma narrativa sobre a vida de cada um, ou, mais ainda, 

uma narrativa sobre o encontro dessas vidas e tudo o que esse encontro gerou, 

representa um imensurável campo de possibilidades para ampliar e qualificar o 

pensamento crítico. Tal narrativa poderia contribuir significativamente para o 

fortalecimento de uma epistemologia plural, que transita entre a atuação política, a 



163 

 

ecologia, as artes, a saúde, a antropologia, as ciências agrárias e, como aqui 

brevemente mencionado, a educação. 

Apesar de profundamente tocado por essa possibilidade investigativa, 

reconheço que ela ultrapassa os limites e os objetivos deste trabalho. Ainda assim, 

reafirmo que as experiências de Inácio e Ivania estão intrinsecamente ligadas à 

construção cotidiana da vida com justiça e dignidade, especialmente no Assentamento 

Barra do Leme, onde, junto a muitos outros coletivos, têm colaborado com processos 

formativos, emancipatórios e de resistência no sertão, e em especial na gênese do 

Caricultura. 

  



164 

 

5  EXPERIÊNCIAS DO CARICULTURA 

 

5.1 Círculo de Cantigas na Caatinga 

 

O círculo, como imagem e prática pedagógica, constitui-se em um dos mais 

potentes símbolos da formação humana dialógica. Carlos Rodrigues Brandão (2020) 

convida-nos a refletir sobre a geometria da roda como forma de resistência à 

linearidade autoritária da educação tradicional. Para ele, o círculo subverte a 

arquitetura do controle, pois elimina hierarquias espaciais e epistemológicas. Nele, 

ninguém está acima ou atrás; todos se posicionam “ao redor”, “em volta de”, em 

condição de equidistância, encontro e escuta. O círculo, assim, torna-se um território 

simbólico de comunhão e partilha, onde cada presença é igualmente necessária e 

visível. 

Essa concepção não é apenas espacial, mas ontológica. O círculo, tal como 

aparece nas rodas de conversa e nas práticas comunitárias do Caricultura, se 

aproxima profundamente dos ciclos vitais da natureza sertaneja. Na Caatinga, tudo se 

renova em círculo: o tempo é circular, regido pelas chuvas que vêm e voltam, pelas 

folhas que caem e rebrotam, pelas sementes que dormem e, um dia, brotam em flor. 

A própria vida comunitária no semiárido é feita de gestos que se repetem e se 

ressignificam, como o fazer do pão, a partilha da água, a roda de prosa, o cortejo, o 

mutirão. Assim como o bioma resiste à lógica da produtividade constante, as rodas 

educativas do Caricultura resistem ao tempo cronometrado pela educação tradicional. 

Tal como a Caatinga se recolhe na estiagem para rebrotar com vigor nas 

águas, o círculo educativo se recolhe na escuta para germinar em fala. Não há pressa 

no círculo, mas também não há inércia. Há pulsação, respiração coletiva. Cada 

palavra lançada, como uma semente, encontra o solo fértil da escuta e pode frutificar 

em pensamento, arte ou ação. 

Nesse processo, a circularidade revela-se também como uma pedagogia 

do pertencimento. Quando todos se sentam em roda, afirma-se uma ética da 

horizontalidade que reverte o anonimato daqueles que estão no fundo e o isolamento 

de quem busca sua identidade. Como afirma Freire (1987), educar é um ato político, 



165 

 

e no círculo esse ato ganha corpo coletivo. Não há turma da frente ou da retaguarda, 

há rostos que se olham, corpos que se reconhecem, saberes que se entrelaçam. 

Trata-se, como diz Brandão (2020), de uma geografia simbólica na qual “todos estão 

igualmente diante e dentro do encontro”. 

A prática do círculo, tão presente no cotidiano do Assentamento Barra do 

Leme, especialmente nas ações conduzidas por Manoel Inácio e Ivania Maria, 

reverbera essa lógica eco-relacional. Inácio, com sua poesia cantada, transforma o 

centro da roda em altar da palavra viva. Ivania, com sua escuta amorosa e gestos de 

cuidado, reconecta o corpo à terra, e a palavra à cura. Juntos, eles fazem da roda um 

ritual, um laboratório de mundo, onde política e afeto se entrelaçam. 

João Figueiredo (2021) nos lembra que toda pedagogia enraizada no 

território precisa se articular com os ritmos da natureza e com os modos de viver dos 

sujeitos do lugar. A roda, nesse sentido, é mais do que forma: é paisagem. É como o 

leito do rio seco que guarda a memória da cheia, como a clareira na mata que abriga 

o convívio, como o ninho do passarinho que retorna a cada estação. Na roda do 

Caricultura, cada voz é um olho d’água, cada gesto é um ramo novo na vida sertaneja. 

Assim, compreender o círculo como prática educativa é também 

reconhecer a circularidade como fundamento epistemológico e ecológico. É afirmar 

que o saber não nasce do alto nem de fora, mas do meio da roda, do pensar partilhado, 

do tempo do roçado e da pausa do entardecer. Na Caatinga, onde a linearidade do 

calendário urbano pouco serve, o tempo é circular como as rodas que reencantam o 

saber. É nesse tempo e espaço que o Caricultura floresce, e é nesse tempo que a 

esperança se move, como a seiva que resiste ao sol, escondida na raiz. 

Na experiência do Caricultura, as rodas de conversa e de convivência não 

se limitam a momentos metodológicos: elas são expressões vivas de um modo de ser 

e educar no mundo. Realizadas ao nascer do sol, após o almoço ou ao entardecer, as 

rodas se formam inclusive com a chegada de novas pessoas à comunidade. 

Partilham-se nomes, histórias, cantorias e reflexões. A musicalidade de Inácio e a 

sensibilidade cuidadosa de Ivania compõem o tom dessas rodas, nas quais o violão, 

o pandeiro e a poesia costuram alegria, crítica e afeto. É nessa tessitura que reside a 

força do Caricultura: educar com leveza e amor, sem abrir mão do enfrentamento 

político das injustiças. 



166 

 

Brandão (2020) observa que, no círculo, “não há lugares para a ‘turma de 

trás’” (p. 17), pois todos se olham frente a frente. A ruptura da “geometria da sala de 

aula” abre espaço para uma ética da horizontalidade. Ivania compreende essa ética 

como cuidado coletivo: o corpo, o alimento e a palavra são mediadores de vínculos e 

pertencimento. Inácio, por sua vez, transforma a denúncia em canto e o conflito em 

poesia, fazendo do círculo um palco de insurgência poética e pedagogia popular. A 

prática da roda, portanto, articula o estético, o político e o existencial como dimensões 

indissociáveis da formação humana. 

Paulo Freire (1996) já advertia que “ninguém educa ninguém, ninguém se 

educa sozinho, os homens se educam em comunhão, mediatizados pelo mundo” (p. 

79). Nesse sentido, a roda é um espaço-tempo de mediação crítica do mundo, no qual 

a escuta ativa se torna ato político. É ali que crianças, jovens e adultos compartilham 

sonhos e conflitos, construindo juntos uma leitura crítica da realidade. Mais que um 

método, o círculo é um gesto civilizatório, que afirma a dignidade dos saberes 

populares e a pedagogia do diálogo. 

João Figueiredo (2021) amplia esse entendimento ao propor que os 

círculos educativos devem ser territórios eco-relacionais, onde os corpos em roda se 

conectam com o ambiente, a memória e os sentidos ancestrais da educação 

comunitária. No Caricultura, isso se materializa no modo como o círculo integra corpo, 

a mata, alimentos, instrumentos musicais e silêncios. A mística das rodas, nesse 

contexto, opera como um “ensaio de mundo outro”, onde as relações não são 

determinadas pela autoridade, mas pela escuta, pela ternura e pela reciprocidade. 

Dentre as experiências formativas vivenciadas no âmbito do Caricultura, 

talvez nenhuma seja tão marcante quanto os momentos de roda. Esses círculos de 

encontro, presentes tanto nas atividades do projeto quanto no cotidiano das famílias 

do Assentamento Barra do Leme, constituem espaços privilegiados de convivência, 

onde o diálogo, a escuta e o afeto ganham centralidade. Não se trata apenas de uma 

metodologia do Caricultura, mas de uma forma de ser e estar em comunidade, 

resgatando práticas ancestrais e cotidianas da cultura sertaneja. 

Conforme destaca Brandão (2021), o círculo é o lugar da palavra partilhada 

e da escuta respeitosa, onde o saber não está centrado em um, mas se constrói na 

entrelinha dos muitos. A roda, nesse sentido, é expressão de uma pedagogia 

amorosamente política, na qual “a conversação é o começo de todo saber 



167 

 

significativo” (Brandão, 2021, p. 31). No Caricultura, esses momentos assumem 

caráter multifacetado: são, ao mesmo tempo, espaços de descontração, acolhimento 

e problematização crítica.  

Nessas rodas, a presença da arte é elemento estruturante. O violão, o 

pandeiro, a poesia improvisada e as cantorias de Inácio transformam o momento em 

celebração. É por meio da música e da palavra poética que questões duras do 

cotidiano, como a desigualdade, o acesso à terra ou os impactos ambientais, são 

trazidas à tona com leveza, sem que percam sua densidade. Essa forma sensível de 

tensionar a realidade aproxima-se da mística, compreendida aqui como um modo de 

mobilizar sentidos e afetos para a ação coletiva. Como escreve Brandão (2021), uma 

roda não se abre para ensinar, mas para partilhar o mundo e seus desafios, acolhendo 

o outro com alegria e compromisso. 

Há, nesses encontros, uma força pedagógica poderosa. A presença das 

crianças é constante e engajada. É possível supor que o que mais as atrai seja 

justamente a alegria com que os temas são abordados. A política, a crítica e os afetos 

emergem entre risos, canções e relatos de vida. A roda não impõe verdades, mas 

convida à escuta e à reflexão. Ao chegar alguém novo à comunidade, logo se forma 

um novo círculo, no qual se canta, se fala e se reconhece o outro. Cada encontro é 

um rito de passagem e celebração da vida coletiva.  

Nesse contexto, cabe reverenciar a potência das falas de Ivania, sempre 

carregadas de sabedoria, e a presença poética de Inácio, cuja voz cantada transforma 

a palavra em ponte entre a dor e a esperança. Ambos representam a síntese entre 

ação política e expressão afetiva, e fazem das rodas uma pedagogia do sensível e da 

resistência. Assim, mesmo sem se constituírem formalmente como metodologia do 

Caricultura, os momentos de roda se apresentam como a espinha dorsal de uma 

experiência que, mais do que ensinar, busca formar sujeitos íntegros, críticos e 

amorosos. 

A roda, então, não é apenas forma: é conteúdo, é gesto, é mundo. Ao 

promover o círculo como prática pedagógica contínua, o Caricultura afirma a roda 

como território de reinvenção política e poética da vida. É no círculo que os vínculos 

se fortalecem, as subjetividades se afirmam e os sentidos da existência coletiva 

ganham densidade. A vida se constrói na luta, e a luta germina a partir do círculo, 

assim se faz a experiência do Caricultura.  



168 

 

Há uma cantiga de Manoel Inácio do Nascimento cuja poesia me atravessa 

de maneira estridente, como se revelasse, em seus versos, o retrato profundo de um 

"eu" que fui encontrando ao longo das minhas buscas pessoais, formativas e políticas. 

A seguir, transcrevo o poema Terra de Antônio Negríndio, que, em sua linguagem 

poética, sintetiza o ethos sertanejo de resistência, fé e transformação: 

 

Terra de Antônio Negríndio 
      

Eu venho da terra do início do fim, 

Eu venho da terra chamada sertão. 

Eu venho tratar de negócios afins, 

Eu sou nordeste do rei Lampião. 

 

Eu venho da terra que o sonho brotou, 

Dos remanescentes das guerras cruéis, 

Aonde o chicote antes dominou 

Nas costas dos negros e dos índios fiéis. 

Que ainda pagam promessas que o padre mandou, 

Canindé, Juazeiro, andando de pé, 

Esperando o Maná que ainda não chegou 

Nas terras dos santos e dos coronéis. 

 

Eu venho da terra do início do fim, 

Eu venho da terra chamada sertão. 

Eu venho tratar de negócios afins, 

Eu sou nordeste do rei Lampião. 

 

Eu venho nas trilhas do sonho do novo, 

Do novo dos velhos conselhos de Antônio, 

Antônio dos sonhos sonhados com o povo, 

Do povo de Antônio, conselhos e sonhos. 

Dos sonhos que livram a gente do estorvo, 

Estorvo escravista, sistema medonho, 

Medonho buscando o seu fim eu me movo, 

Me movo entre anjos, santos e demônios. 



169 

 

 

Eu venho da terra do início do fim, 

Eu venho da terra chamada sertão. 

Eu venho tratar de negócios afins, 

Eu sou nordeste do rei Lampião. 

 

Na obra, Inácio articula com maestria a tapeçaria histórica e cultural do 

sertão nordestino, entrelaçando a figura de Antônio Conselheiro, símbolo da 

resistência em Canudos, com a travessia do povo do sertão, como a minha avó 

Expedita e sua marcha em busca do Maná. Trata-se de um canto que denuncia as 

violências da colonização e do sistema escravocrata, mas também celebra a 

resiliência de um povo que, apesar das marcas, persiste em sonhar e organizar a vida 

coletiva com dignidade.  

A roda, enquanto experiência educativa, institui um modo específico de 

produzir conhecimento e convivência, no qual a aprendizagem emerge da relação e 

não da centralidade de uma voz. Sua força pedagógica reside na disposição que 

convoca presença, corresponsabilidade e implicação mútua, criando um campo fértil 

para a circulação de saberes e afetos. No Caricultura, essa dinâmica se manifesta 

como prática cotidiana de encontro, onde educar significa sustentar vínculos, partilhar 

tempos e reconhecer a pluralidade das experiências vividas. A arte, o cuidado e a 

palavra atravessam essas rodas como mediadores de sentidos, permitindo que 

questões sociais, memórias do território e desafios coletivos sejam elaborados de 

forma sensível e crítica. Assim, a circularidade deixa de ser apenas uma forma 

organizativa e se afirma como princípio formativo, capaz de articular dimensão 

comunitária, consciência política e enraizamento ecológico na construção de sujeitos 

e mundos possíveis. 

 

  



170 

 

5.2 A Virada de Catirina 

 

A peça teatral A Virada de Catirina, adaptação de autoria do Caricultura, 

desenrola-se em torno das inusitadas e desafiadoras exigências de sua protagonista, 

Catirina. O enredo principal foca em seus desejos e nas tentativas de Mateus de 

satisfazê-los. As encenações dessa peça, realizadas pelas crianças e jovens do 

Assentamento Barra do Leme, constituem-se como uma expressão emblemática da 

pedagogia decolonial promovida pelo Caricultura. Enraizada na cultura sertaneja, a 

peça é fruto de processos pedagógicos que privilegiam a oralidade, a criatividade 

espontânea e a memória coletiva. Esses elementos subvertem as lógicas tradicionais 

de ensino ao valorizar saberes locais, formas artísticas populares e modos narrativos 

oriundos da vivência no semiárido. 

O enredo da peça constitui uma metáfora densa e polissêmica das lutas 

sociais travadas historicamente nos sertões do Nordeste, especialmente no semiárido 

cearense. Ao tematizar o desejo de Catirina pela língua do boi, a narrativa dramatiza 

não apenas uma vontade pessoal, mas simboliza as aspirações coletivas por 

transformação social, justiça, acesso aos bens comuns da natureza e dignidade 

humana. A peça, nesse sentido, articula as dimensões do simbólico, do educativo e 

do político, ao colocar em cena as disputas por reconhecimento, pertencimento e 

autonomia no Território da Caatinga. 

Com roteiro, falas e músicas criados pelas próprias crianças, A Virada de 

Catirina transcende o campo simbólico, inserindo-se na práxis pedagógica. A narrativa 

gira em torno de Catirina, mulher sertaneja que exige do companheiro a língua do boi 

como prova de amor, explorando temas como desejo, transgressão e desigualdade 

social. Personagens como o vaqueiro, o boi e o “dono do boi” simbolizam estruturas 

sociais enraizadas, refletindo as relações de poder econômico e político no sertão. A 

escolha de elementos da cultura da vaquejada e da literatura de cordel reforça o 

compromisso do Caricultura com a educação popular e a pedagogia da escuta, 

conforme preconiza Freire (1987). Para ele, a educação emancipadora deve emergir 

das vivências e dos territórios dos sujeitos, promovendo um aprendizado crítico e 

contextualizado. Sob essa perspectiva, a peça atua como mediação educativa, 

conectando a imaginação poética à análise social. 



171 

 

A busca da personagem, que pode parecer trivial à primeira vista, revela-

se como alegoria da luta cotidiana por direitos historicamente negados às populações 

camponesas e tradicionais do sertão. A demanda por um pedaço do boi, animal 

carregado de sentidos rituais, econômicos e sociais na cultura sertaneja, representa 

o clamor por redistribuição dos recursos naturais e culturais, muitas vezes apropriados 

e concentrados por elites agrárias e econômicas. Como observa Freire (1987), a 

transformação do mundo exige uma educação comprometida com a libertação, que 

promova o desvelamento das estruturas de opressão e alimente a capacidade de ação 

coletiva. 

Um exemplo significativo é a cena de um jogo de narrativas dialógicas, no 

qual os participantes constroem coletivamente histórias que giram em torno da posse 

da “língua do boi”. Essa dinâmica ultrapassa o caráter lúdico, ao se tornar um espaço 

de compartilhamento de experiências e interpretações sobre os conflitos e desafios 

vividos pelas comunidades. Assim, promove-se a criação coletiva de sentidos entre 

crianças, educadores e comunidade, alinhando-se à pedagogia freireana, que rejeita 

a invasão cultural (Freire, 2005) e valoriza os saberes do povo como fundamento para 

qualquer prática educativa. Carlos Brandão (2007) corrobora essa visão ao destacar 

a importância do diálogo e do respeito aos saberes comunitários na construção de 

uma educação significativa. 

Nesse contexto, A Virada de Catirina alinha-se, de forma simbólica e 

pedagógica, aos princípios e práticas de movimentos sociais que pautam a luta pela 

terra, os quais há décadas constroem resistências enraizadas na agroecologia e na 

cultura popular. Tais movimentos concebem o território não apenas como base 

material, mas como lugar de enraizamento de identidades e saberes ancestrais. A 

encenação do conflito entre o vaqueiro, o patrão, dono do boi, e Catirina escancara a 

estrutura social profundamente hierarquizada do sertão, onde a posse da terra, dos 

animais e dos corpos se ancora em um poder oligárquico e excludente. A peça, ao 

deslocar esse conflito para o palco e devolvê-lo à comunidade em forma de criação 

artística coletiva, configura-se como um ato de subversão cultural e política, a virada. 

Do ponto de vista ecológico, A Virada de Catirina expressa a ética eco-

relacional do Caricultura. O desejo de Catirina de “comer a língua todinha do boizão” 

pode ser interpretado como uma metáfora da relação sensível com o território e o 

acesso aos seus recursos. Em um bioma como a Caatinga, onde a interdependência 



172 

 

entre comunidades e meio ambiente é vital, tal representação adquire uma dimensão 

pedagógica profunda, conectando os sujeitos ao ecossistema simbólico e material. A 

sobrevivência na Caatinga exige uma relação equilibrada e respeitosa com o bioma, 

elemento que está presente na narrativa da peça. 

A Caatinga, nesse cenário, não aparece apenas como pano de fundo 

geográfico, mas como personagem viva e ativa do enredo. O bioma, muitas vezes 

associado à aridez, ao atraso ou à pobreza, é reconfigurado na peça como espaço de 

abundância simbólica e de potência cultural, mas que exige a subversão para ser 

acessada. Através da valorização de elementos como a vaquejada, o cordel e a 

oralidade rimada, A Virada de Catirina recupera práticas culturais que têm sido 

mobilizadas por movimentos populares como estratégias de contranarrativa, que 

desafiam a invisibilização histórica da vida sertaneja. Essa valorização é, como aponta 

Boaventura de Sousa Santos (2007), uma das expressões da "ecologia dos saberes", 

em que diferentes formas de conhecimento e de existência, indígenas, camponesas, 

populares, coexistem em pé de igualdade com os saberes científicos e técnicos. 

Ao mesmo tempo, a peça cumpre um papel crítico ao expor as contradições 

que atravessam as relações de poder no sertão. Políticas públicas insuficientes ou 

mal direcionadas, frequentemente guiadas por lógicas desenvolvimentistas e 

distantes das realidades locais, contribuem para perpetuar a desigualdade e a 

negação de direitos. A figura do vaqueiro que, em nome de um amor idealizado, 

sacrifica o boi de seu patrão e revela a naturalização da submissão e da lealdade 

imposta, enquanto Catirina, com seu desejo aparentemente impossível, provoca a 

ruptura da ordem estabelecida, inaugurando novas possibilidades de enfrentamento 

e reexistência. A peça, assim, propõe uma pedagogia da insurgência, em que o 

conflito é motor de conscientização e reorganização do mundo vivido. 

A articulação com o Teatro do Oprimido de Augusto Boal (2008) é evidente 

na experiência teatral de A Virada de Catirina. Assim como Boal propõe uma prática 

cênica que torna visíveis os conflitos sociais e estimula o diálogo horizontal entre os 

sujeitos, a peça encenada pelas crianças e jovens do Caricultura configura-se como 

um dispositivo de reflexão coletiva e reinterpretação crítica da realidade. Mais do que 

uma apresentação estética, A Virada de Catirina transforma-se em uma prática 

pedagógica viva, que emerge da observação atenta do cotidiano e das contradições 

presentes no território da Barra do Leme. 



173 

 

O processo de criação da peça valorizou profundamente a espontaneidade 

e o improviso como formas legítimas de expressão. As cenas, muitas vezes criadas a 

partir de episódios reais vivenciados pelas crianças em suas comunidades, revelam a 

potência inventiva daqueles que, ao mesmo tempo que vivem as tensões do sertão, 

também o reinventam poeticamente. A dramaturgia não parte de um roteiro fixo, mas 

é construída a partir de oficinas de escuta, rodas de conversa, experimentações 

corporais e jogos teatrais, nos quais o ensaio é, antes de tudo, um exercício-

laboratório de leitura de mundo. 

Esse exercício teatral assume, portanto, um duplo papel: o de formação 

estética e o de formação política. Ao observar a vida comunitária, ou seja, suas 

relações, seus conflitos, suas festas, seus silêncios, as crianças e os jovens tornam-

se analistas e narradores de sua própria realidade, reelaborando suas vivências sob 

a forma da encenação. Trata-se de uma pedagogia do sensível, que articula corpo, 

palavra e território, convocando os sujeitos a se expressarem com liberdade e a 

proporem outras formas de existência. 

Nesse sentido, o teatro praticado pelo Caricultura não se limita à 

performance final, mas constitui-se como um processo contínuo de experimentação e 

criação coletiva. Ele funciona como ferramenta de transformação social, na medida 

em que oferece aos sujeitos do campo não apenas um espelho de sua realidade, mas 

também um espaço para projetar desejos, críticas e utopias. Alinhado à construção 

de novos horizontes pedagógicos e culturais, o teatro, aqui, é prática libertadora, 

linguagem insurgente e ação educativa profundamente enraizada no território do 

Caricultura.  

Por meio de sua dramaturgia e performatividade, A Virada de Catirina não 

apenas retrata um conflito, mas convoca o público a pensar criticamente sobre ele. O 

teatro, nesse caso, torna-se uma ferramenta pedagógica de educação popular, nos 

moldes freireanos, capaz de fomentar processos de leitura crítica da realidade, mas 

também de reencantamento do mundo (Freire, 2005). A encenação, construída com 

as crianças do Assentamento Barra do Leme, reforça o caráter coletivo da criação e 

da denúncia, colocando a infância no centro da produção de saberes e da 

transformação social.  

A Virada de Catirina opera como um artefato político-estético que entrelaça 

educação, cultura e território. Ao ecoar as vozes da Caatinga e dialogar com as pautas 



174 

 

dos movimentos sociais, a peça realiza o que o Caricultura propõe: uma práxis 

decolonial que não separa a vida do conhecimento, nem o sonho da luta. Ao 

dramatizar a busca pelo impossível, como a língua do boi e as estrelas do céu, projeta 

um horizonte de utopias concretas, onde a resistência se traduz em arte, e a arte, em 

ferramenta de reexistência e transformação. 

Assim, o teatro desenvolvido no âmbito do Caricultura afirma-se como um 

território de formação integral, no qual estética, política e sensibilidade se entrelaçam 

na construção de sujeitos críticos e criadores. Ao colocar crianças e jovens como 

protagonistas de processos inventivos e reflexivos, a experiência teatral desloca o 

lugar tradicional da infância na educação, reconhecendo-a como potência 

epistemológica e força de transformação social. A cena, mais do que representação, 

torna-se acontecimento pedagógico: um espaço de escuta, imaginação e 

enfrentamento das desigualdades vividas no território. Nesse movimento, o teatro não 

apenas comunica uma mensagem, mas produz vínculos, ativa memórias e inaugura 

possibilidades de mundo, reafirmando a arte como prática educativa comprometida 

com a vida, a justiça social e a reinvenção coletiva do existir. 

 

5.3  Rebolar no Mato 

 

Em 2005, no Assentamento Barra do Leme, o Caricultura promoveu uma 

campanha de limpeza dos quintais das casas. O contexto socioambiental da época 

era marcado pela crescente chegada de produtos industrializados, cuja presença 

alterava profundamente a dinâmica tradicional de consumo e descarte. O acúmulo de 

plásticos e embalagens nos terreiros das residências não apenas comprometia a 

estética local, mas também simbolizava uma ruptura com práticas sustentáveis 

historicamente arraigadas na cultura sertaneja. Nesse cenário, a campanha 

organizada pelo Caricultura se destacou não apenas como uma ação prática de 

limpeza, mas também como um esforço reflexivo e educativo, que buscava engajar a 

comunidade na análise crítica das novas dinâmicas de consumo e de seus impactos 

ambientais e sociais. 

Ao mobilizar as famílias das crianças para compreender e enfrentar esse 

desafio, o projeto evidenciou o potencial transformador da educação ambiental 



175 

 

integrada à vivência comunitária. Essa abordagem reforça a perspectiva de que a 

prática educativa, como defendida por Paulo Freire, deve transcender a mera 

transmissão de conhecimentos e assumir um papel libertador, que instiga os sujeitos 

a questionarem suas realidades e construírem, coletivamente, alternativas para um 

futuro mais sustentável. 

Historicamente, nas culturas sertanejas, o descarte de materiais era parte 

de uma dinâmica ecológica integrada. A expressão “rebolar no mato” refere-se ao ato 

de descartar materiais no terreiro de casa. Ocorre que, sendo biodegradáveis e 

oriundos da própria natureza, esses resíduos contribuíam para a recomposição 

orgânica do solo. Eram restos de madeira, couro, fibras e alimentos, todos produzidos 

localmente, e retornavam à terra, promovendo um ciclo virtuoso de fertilidade. 

Essa prática encontra paralelos com os registros arqueológicos das Terras 

Pretas, solos de alta fertilidade encontrados em antigas áreas de ocupação indígena 

na Amazônia. Estudos como os de Lehmann et al. (2003) destacam que essas terras 

foram formadas por uma combinação de restos orgânicos, carvão vegetal e resíduos 

de atividades humanas, criando solos extremamente ricos em nutrientes que 

permanecem férteis por séculos. Essas intervenções humanas, longe de degradarem 

o ambiente, demonstram uma relação sustentável e simbiótica entre os povos e a 

natureza (Glaser; Birk, 2012). 

Na Caatinga, a prática sertaneja de descarte também refletia uma relação 

simbiótica entre cultura e natureza. Os materiais orgânicos, ao serem devolvidos ao 

ambiente, contribuem para a regeneração do solo, alinhando-se a práticas de 

sustentabilidade que, como evidenciado nas terras pretas, são fruto de um 

conhecimento ecológico ancestral. No entanto, a introdução de materiais não 

biodegradáveis com a modernidade interrompeu esse ciclo virtuoso, exigindo uma 

ressignificação das práticas de descarte tradicionais. 

Com o objetivo de enfrentar a crescente problemática da gestão 

inadequada dos resíduos sólidos no assentamento, o Caricultura mobilizou a 

comunidade por meio da organização de diversos mutirões de limpeza. Em um 

contexto marcado pela ausência de políticas públicas eficazes para o recolhimento e 

o tratamento do lixo, tornou-se comum, nos terreiros das casas, a prática de queimar 

resíduos, especialmente os que não se decompõem facilmente, como plásticos. 



176 

 

Essa prática, embora vista como solução imediata, representa um grave 

risco ambiental e à saúde das populações locais. A queima de materiais plásticos 

libera substâncias tóxicas, como dioxinas, furanos e hidrocarbonetos policíclicos 

aromáticos, altamente nocivos ao sistema respiratório, endócrino e até reprodutivo 

humano (Brandão Júnior et al., 2018). Esses poluentes também afetam a fauna, 

contaminam o solo e a atmosfera, e contribuem para a intensificação do aquecimento 

global. Como destaca o Programa das Nações Unidas para o Meio Ambiente 

(PNUMA, 2018), a incineração a céu aberto de resíduos plásticos é uma das formas 

mais perigosas de poluição do ar em comunidades rurais e urbanas. 

As crianças desempenharam um papel central nesse processo educativo e 

mobilizador, engajando-se ativamente nos mutirões e na coleta do lixo disperso pela 

comunidade. Os materiais recolhidos, majoritariamente plásticos, foram 

temporariamente armazenados em uma casa desocupada do assentamento, onde se 

tornou visível o volume crescente de resíduos acumulados. Esse acúmulo provocou 

debates intensos entre os moradores e os integrantes do Caricultura, gerando 

reflexões críticas sobre os padrões de consumo, o descarte responsável e a 

responsabilidade coletiva na preservação ambiental. 

Nesse sentido, a prática educativa do Caricultura assumiu uma abordagem 

dialógica e problematizadora, em consonância com os princípios freireanos, ao 

transformar uma situação concreta de vulnerabilidade ambiental em um ponto de 

partida para a conscientização coletiva. Ao valorizar o protagonismo das crianças, o 

projeto estimulou a construção de novos entendimentos sobre a relação com os 

resíduos, contribuindo para a formação de uma consciência ecológica crítica e para o 

fortalecimento do sentimento de pertencimento ao território. 

A prática pedagógica desenvolvida pelo Caricultura promoveu uma 

educação crítica e libertadora, na qual crianças e comunidade não eram apenas 

receptoras de informações, mas sujeitos ativos na transformação da realidade. Como 

destaca Freire (1987), educar é um ato político que visa desvelar o mundo e romper 

com estruturas opressoras, neste caso, as que se manifestam no consumo 

desenfreado, na degradação ambiental e na invisibilidade das responsabilidades 

coletivas em relação ao território. 

Entretanto, essa problemática precisa ser compreendida à luz do modelo 

hegemônico de consumo e das regras de mercado que moldam os padrões de 



177 

 

produção e descarte globalizados. Esse modelo, baseado na lógica de maximização 

do lucro e na obsolescência programada, tem impactos devastadores sobre 

populações tradicionais, como as do sertão. Ao introduzir produtos industrializados 

em territórios com infraestrutura limitada para o manejo de resíduos, essas dinâmicas 

perpetuam a desigualdade e a degradação ambiental, transferindo os custos sociais 

e ecológicos para as comunidades mais vulneráveis. 

Para as populações sertanejas, que historicamente se organizaram em 

harmonia com os ciclos naturais, a imposição de padrões de consumo urbanos 

representa uma ruptura. Essas comunidades enfrentam não apenas a contaminação 

ambiental, mas também a desvalorização de seus saberes tradicionais, 

frequentemente vistos como incompatíveis com a modernidade. Como apontam 

autores como Milton Santos (2000), o consumo globalizado é uma forma de 

colonização simbólica, que invisibiliza outras formas de relação com o meio ambiente 

e com os bens comuns. 

Apesar das dificuldades enfrentadas, incluindo a falta de respostas rápidas 

dos órgãos públicos para o recolhimento dos materiais, o movimento gerado pelo 

Caricultura trouxe à tona questões cruciais sobre consumo, descarte e direitos 

ambientais. O Brasil possui uma legislação robusta relacionada ao tema, como a Lei 

nº 12.305/2010, que institui a Política Nacional de Resíduos Sólidos (PNRS). Essa lei 

estabelece diretrizes para a gestão integrada e o gerenciamento adequado de 

resíduos sólidos, priorizando a responsabilidade compartilhada pelo ciclo de vida dos 

produtos e enfatizando a logística reversa como estratégia para minimizar os impactos 

ambientais. 

Além disso, o direito das populações a um ambiente saudável é garantido 

pela Constituição Federal de 1988, em seu artigo 225, que determina ser dever do 

poder público e da coletividade defender e preservar o meio ambiente para as 

presentes e futuras gerações. Esses dispositivos legais reforçam a importância de 

ações como as promovidas pelo Caricultura, que buscam construir uma cultura de 

sustentabilidade em um contexto de desigualdades estruturais e negligência histórica 

por parte das políticas públicas. 

Essas questões dialogam diretamente com o pensamento de autores como 

Carlos Rodrigues Brandão e João Figueiredo, que enfatizam a importância de 

processos educativos vinculados à realidade local e à cultura dos povos. Para 



178 

 

Brandão, a educação popular se faz no encontro das pessoas com seus territórios e 

suas tradições. Já Figueiredo propõe uma reflexão sobre o papel das comunidades 

na construção de alternativas sustentáveis frente aos impactos da modernidade e do 

consumo globalizado. 

A experiência do Caricultura no Assentamento Barra do Leme revela como 

uma prática pedagógica pode ser profundamente transformadora quando se ancora 

na escuta sensível, na valorização dos saberes locais e no enfrentamento crítico das 

contradições sociais e ambientais do território. Ao ressignificar a tradição do “rebolar 

no mato”, prática lúdica, ancestral e espontânea da comunidade e ao problematizar 

os padrões contemporâneos de consumo e descarte, o projeto não apenas promoveu 

mudanças concretas nos quintais das casas, mas também lançou as bases para uma 

nova consciência ambiental e social, forjada no diálogo entre cultura, natureza e ação 

educativa. 

Contudo, mais do que uma experiência localizada, o Caricultura aponta 

para a urgência de se cultivar um olhar crítico sobre a realidade, conforme propunha 

Paulo Freire (1996), estimulando a leitura do mundo antes mesmo da leitura das 

palavras. Essa leitura crítica implica, necessariamente, uma constante interlocução 

com os marcos das teorias críticas, especialmente aquelas que analisam as relações 

entre sociedade e natureza sob o prisma das disputas de classe, da colonialidade do 

poder e das dinâmicas excludentes do capitalismo. 

Nesse sentido, o pensamento de João Figueiredo (2007) contribui ao 

incorporar a dimensão eco-relacional à análise ambiental, ao mesmo tempo em que 

propõe um reposicionamento ético-político da educação frente à crise civilizatória. A 

pedagogia freireana, quando articulada com essas abordagens críticas, amplia sua 

potência ao provocar a desnaturalização das desigualdades socioambientais e ao 

apontar que o acesso à terra, à água e à dignidade não é apenas uma questão técnica 

ou moral, mas essencialmente política. 

É nesse contexto que emerge com força o conceito de racismo ambiental, 

cunhado por pensadores do Sul global e reforçado no Brasil por autores como Sueli 

Carneiro, Carlos Walter Porto-Gonçalves e Tânia Pacheco. Tal conceito evidencia que 

comunidades tradicionalmente invisibilizadas, como povos indígenas, quilombolas, 

ribeirinhos e camponeses, sofrem desproporcionalmente com os efeitos da 

degradação ambiental e com a ausência de políticas públicas estruturantes. A 



179 

 

realidade vivida pelas famílias do território da Barra do Leme expressa essa lógica 

perversa: a precariedade no acesso à água potável, à infraestrutura básica e aos 

meios sustentáveis de produção é agravada por um modelo de desenvolvimento que 

privilegia o consumo desenfreado e a concentração de renda, em detrimento da vida 

e da diversidade. 

A prática pedagógica do Caricultura, portanto, ao promover espaços de 

reflexão crítica e ação coletiva, oferece uma resposta contra-hegemônica a esse 

cenário. Ela aposta na reconstrução dos vínculos entre os sujeitos e seus territórios, 

na ressignificação da relação com os bens comuns e na potência educativa de práticas 

culturais, agroecológicas e comunitárias. Como afirmam Freire (1996), Brandão 

(2005) e Figueiredo (2007), educar é, sobretudo, um ato político que possibilita a 

construção de caminhos compartilhados, alicerçados na justiça social, na soberania 

dos povos e na regeneração das relações entre seres humanos e natureza. 

 

5.4 Ponto de Cultura Cantos da Mata 

 

A experiência do Caricultura tem sua origem na espontaneidade e 

autonomia do Assentamento Barra do Leme. Essa manifestação espontânea 

configura-se como exemplo concreto de resistência cultural, enraizada no cotidiano 

da comunidade e articulada à pedagogia popular. Reconhecendo a potência dessa 

iniciativa, a Rede Projeto Arte Cultura na Reforma Agrária (PACRA), criada em 2003 

com apoio inicial do Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA/CE), 

passou a acompanhar e fortalecer o Caricultura. A PACRA foi concebida com o 

propósito de fomentar a cultura camponesa nos assentamentos da reforma agrária, 

promovendo a valorização dos saberes tradicionais, das linguagens artísticas 

populares e da identidade cultural dos povos do campo. Sua atuação revelou-se 

fundamental para ampliar a visibilidade do Caricultura e integrá-lo a uma rede de 

trocas, intercâmbios e formações entre comunidades rurais. 

A assistente social e articuladora cultural Silma Magalhães, figura central 

na criação e consolidação da PACRA, desempenhou papel essencial nesse processo. 

Ao identificar o Caricultura como uma experiência exemplar de arte e cultura do 

campo, Silma mobilizou esforços para sua inserção em políticas públicas e 



180 

 

articulações nos âmbitos estadual e nacional. Sua atuação impulsionou o 

fortalecimento de uma rede de pontos de cultura ligados à reforma agrária, 

contribuindo para que iniciativas autônomas como o Caricultura fossem reconhecidas 

como políticas de base comunitária. 

Nesse contexto, foi criado o Ponto de Cultura Cantos da Mata, no interior 

do Assentamento Barra do Leme. A iniciativa consolidou-se como espaço de 

formação, produção e circulação cultural, voltado à valorização dos saberes 

tradicionais, das práticas agroecológicas e das expressões artísticas locais. O Cantos 

da Mata tornou-se, assim, o braço institucional do Caricultura, acolhendo atividades 

como oficinas de teatro, vivências agroecológicas, rodas de diálogo, cantorias, 

produção audiovisual e mobilizações comunitárias. 

A relação entre Caricultura, Rede PACRA e Cantos da Mata configura-se 

como uma aliança simbiótica e estratégica. Por um lado, a experiência do Caricultura 

se fortalece com o suporte político, pedagógico e logístico da rede. Por outro, a 

PACRA se enriquece ao incorporar uma prática viva, enraizada e criativa, que 

expressa concretamente os princípios da cultura camponesa. O Cantos da Mata, por 

sua vez, atua como território de institucionalização das práticas culturais do 

assentamento, funcionando como ponto de convergência entre arte, educação 

popular e desenvolvimento territorial. 

Essa experiência revela a potência da cultura como instrumento de 

resistência, formação e afirmação identitária no campo. A autonomia do Caricultura, 

somada ao apoio articulador da PACRA e ao enraizamento comunitário do Cantos da 

Mata, oferece uma alternativa concreta às políticas de apagamento cultural 

historicamente impostas ao semiárido nordestino. Nas palavras de Brandão (2002), 

trata-se de uma pedagogia do enraizamento, na qual “a cultura popular deixa de ser 

um tema a ser estudado e se torna o próprio sujeito do processo educativo” (Brandão, 

2002, p. 34). Ao reconhecer e estimular experiências autônomas de base comunitária, 

a PACRA contribui para o fortalecimento de uma rede viva de resistência cultural nos 

territórios da reforma agrária. 

Contudo, um dos aspectos mais transformadores dessa vivência foi o 

momento em que essas crianças e jovens começaram a ver suas expressões 

artísticas e políticas extrapolarem os limites geográficos do Assentamento Barra do 

Leme. Através do apoio da Rede PACRA e de articulações com outras comunidades, 



181 

 

o Caricultura pôde levar suas práticas a diferentes territórios da reforma agrária e 

espaços culturais do semiárido cearense. Em visitas e intercâmbios realizados em 

comunidades como o Assentamento 24 de Abril (Acarape/CE), o Assentamento Todos 

os Santos (Canindé/CE) e o Assentamento Maceió (Itapipoca/CE), os jovens 

protagonizaram apresentações teatrais, oficinas de contação de histórias, rodas de 

diálogo sobre agroecologia e performances musicais inspiradas em suas vivências no 

Caricultura. 

Esse processo de itinerância territorial foi vivido por muitos deles como uma 

semeadura simbólica: seus corpos, vozes e criações passaram a circular e a dialogar 

com outras realidades do campo, provocando identificação, emoção e mobilização. A 

experiência de serem escutados e acolhidos por outras comunidades camponesas 

conferiu novo sentido ao fazer artístico-pedagógico do grupo. Os vínculos entre 

juventude e território se estreitaram ainda mais, abrindo caminhos para o 

reconhecimento da arte como prática política e da educação como ferramenta de 

emancipação coletiva. 

No Caricultura, a arte não é apenas um espelho que reflete a realidade: é 

também o solo vivo que a faz germinar e multiplizar. Suas encenações, nascidas das 

dores, sonhos e saberes do sertão, abordam temas urgentes como a escassez hídrica, 

os incêndios provocados, o uso indiscriminado de agrotóxicos, a precariedade da 

educação e o êxodo rural. Teatro, literatura e música tornam-se, assim, ferramentas 

de denúncia e de mobilização popular, profundamente enraizadas na realidade do 

assentamento. Essa arte que “copia a vida” e a transforma encarna a criticidade 

freireana em sua essência: promove a catarse, convoca à insurgência e convida cada 

participante e espectador a assumir-se como sujeito histórico (Freire, 1987). 

Dessa forma, a experiência do Caricultura transcende os limites do palco, 

das oficinas e dos terreiros do território: ela se torna parte de uma pedagogia do 

oprimido em ação, na qual as infâncias e juventudes do campo não apenas constroem 

saberes e sensibilidades, mas também reconhecem seu lugar de fala, sua força 

coletiva e sua capacidade de influenciar o mundo ao seu redor. 

A capilaridade da produção artística do Caricultura extrapola com 

intensidade as fronteiras físicas do Assentamento Barra do Leme, alcançando outras 

comunidades rurais, centros urbanos e espaços acadêmicos e culturais. Essa 

expansão territorial, forjada na organicidade e coerência com os princípios da 



182 

 

educação popular e da agroecologia, evidencia a potência da arte como linguagem de 

mobilização, denúncia e transformação social. Revela, ainda, o poder da cultura 

camponesa de ecoar, emocionar e provocar reflexão crítica em diferentes contextos 

sociais. 

Ao longo de sua trajetória, o grupo tem participado de diversas atividades 

fora do assentamento, levando sua arte a territórios geográfica e simbolicamente 

diversos. Nessas ocasiões, a cena sertaneja, que é repleta de críticas sociais e 

simbolismos da Caatinga, foi recebida com entusiasmo e respeito, reafirmando a 

legitimidade de suas narrativas enquanto produções artísticas e políticas. Esse 

reconhecimento consolidou o Caricultura como referência em arte comunitária do 

campo nordestino, ampliando seus vínculos com redes de artistas populares, coletivos 

culturais e movimentos sociais. 

A presença do grupo também se faz sentir em festivais e encontros de 

cultura popular de importância regional e nacional. O Festival de Cultura Terra Viva, 

Terra de Arte, realizado em Canindé-CE, acolheu apresentações do grupo em meio a 

uma programação voltada à valorização da cultura camponesa, das práticas 

agroecológicas e das expressões artísticas tradicionais. Entre os episódios de grande 

impacto dessa trajetória de circulação territorial está o projeto Ciclovida, uma 

verdadeira odisseia político-poética protagonizada por Manoel Inácio e Ivania Maria. 

Em uma jornada de bicicleta que se estendeu por quase dois anos, ambos 

percorreram centenas de comunidades rurais, saindo do Ceará e chegando até a 

Argentina, sem patrocínios ou estruturas formais, apenas com a força do propósito, 

das sementes crioulas e da arte. 

Durante essa travessia, transformaram cada parada em um ponto de 

encontro, memória e resistência. Promoveram rodas de conversa, realizaram 

apresentações, trocaram experiências sobre agroecologia e distribuíram sementes 

como símbolos de soberania e continuidade da vida. Foram coletores e doadores de 

esperança. O Ciclovida não foi apenas uma viagem, mas um gesto de insurgência, 

um ato político-poético, como os próprios protagonistas o definem, que ampliou os 

horizontes da luta por soberania alimentar e justiça socioambiental, conectando o 

Caricultura a uma rede latino-americana de afetos, territórios e lutas. 

Essa dimensão itinerante da experiência fortaleceu, sobretudo, a 

consciência crítica das crianças e jovens envolvidos no Caricultura. Para muitos, a 



183 

 

oportunidade de sair de seu território, compartilhar suas criações e ver seus saberes 

valorizados em outros espaços constituiu uma profunda experiência de 

reconhecimento e pertencimento. Sentir-se ouvido, aplaudido e acolhido em terras 

distantes contribuiu para o fortalecimento da autoestima, da identidade coletiva e da 

consciência de classe camponesa. Mais do que “levar arte”, os jovens do Caricultura 

tornaram-se semeadores de um modo de viver, de lutar e de sonhar com a terra, com 

a cultura e com a liberdade. Atores de uma etnopedagogia em movimento. 

A trajetória do Caricultura, com seu Ponto de Cultura Cantos da Mata e 

suas incursões por outros territórios, constitui uma evidência concreta do poder 

transformador da arte e da pedagogia popular quando enraizadas nas realidades do 

campo. Mais do que compartilhar produções cênicas ou musicais, o grupo se afirma 

como agente de semeadura de esperança, de construção de territórios vivos e de 

afirmação de modos de vida que rompem com as lógicas coloniais e produtivistas. Em 

cada ação realizada, seja em mutirões agroecológicos, rodas de conversa, 

espetáculos teatrais ou jornadas de bicicleta, o Caricultura modela formas de existir 

que desafiam as monoculturas da mente e da terra (Shiva, 2003), convocando à 

pluralidade dos saberes e à dignidade da vida no semiárido. Seu legado é o da criação 

de um horizonte possível e coletivo, forjado na luta por justiça social, pela autonomia 

dos povos e pelo florescimento da cultura popular como instrumento de transformação 

histórica. 

 

5.5 As Sementes e a Agrofloresta 

 

No cerne das práticas pedagógicas do Caricultura está um questionamento 

permanente: como cultivar a terra sem renunciar à memória, à autonomia e à vida? 

Essa inquietação orienta as ações do grupo em relação à preservação das sementes 

crioulas e indígenas, em um contexto marcado pela expansão do agronegócio e pela 

disseminação de sementes geneticamente modificadas, acompanhadas por seu 

correspondente pacote de insumos químicos. Esse embate evidencia um conflito 

paradigmático entre dois projetos de mundo: o da agroecologia, que valoriza a 

diversidade, os saberes ancestrais e a autonomia camponesa; e o do agronegócio, 



184 

 

que se ancora na homogeneização, na lógica mercadológica e no controle corporativo 

dos bens comuns da natureza. 

A chamada Revolução Verde, com sua proposta de modernização da 

agricultura por meio da mecanização, do uso intensivo de agrotóxicos e da 

padronização das sementes, promoveu profundas transformações no campo 

brasileiro. Para além dos impactos ambientais, esse modelo impôs uma nova 

racionalidade produtiva e de consumo, afetando modos de vida e relações sociais 

historicamente construídas. Como aponta Antonio Candido (2004), na obra Os 

parceiros do Rio Bonito, a introdução de tecnologias e novas relações de produção no 

meio rural trouxe consigo uma ruptura cultural, deslocando as comunidades de seus 

referenciais simbólicos e impondo-lhes novas formas de organização social e 

econômica. Candido narra com sensibilidade o processo de dissolução de uma ordem 

tradicional, marcada por relações mais diretas com o ambiente, substituída por lógicas 

de mercado que transformam não apenas a produção, mas também a subjetividade 

camponesa. 

Nesse cenário, a resistência dos povos do campo tem se traduzido em 

práticas cotidianas de cuidado e cultivo da vida, como é o caso da valorização das 

sementes crioulas, que são patrimônio genético adaptado, ao longo de milênios, às 

condições ecológicas e culturais de cada povo. Essas sementes, diferentemente das 

modificadas, carregam em si uma história de coevolução entre humanos, ou seja, da 

própria natureza, refletindo uma adaptação mútua às condições de solo, clima e 

práticas de manejo tradicionais. A luta por sua preservação está diretamente vinculada 

à defesa da soberania alimentar, entendida como o direito dos povos de definir suas 

próprias políticas e estratégias sustentáveis de produção, distribuição e consumo de 

alimentos. 

No Brasil, a temática das sementes e da soberania alimentar é 

profundamente influenciada por um arcabouço legal que regula o acesso, a produção 

e a comercialização de recursos genéticos vegetais. Entre os principais marcos legais, 

destaca-se a Lei nº 10.711/2003, que institui o Sistema Nacional de Sementes e 

Mudas (SNSM). Essa legislação, embora tenha como objetivo assegurar a identidade 

e a qualidade dos materiais reprodutivos utilizados na agricultura, prioriza padrões 

técnicos e comerciais que, muitas vezes, se distanciam das realidades e dos modos 

tradicionais de cultivo dos agricultores familiares, camponeses, indígenas e 



185 

 

quilombolas. A exigência de registro e certificação formal, por exemplo, pode 

representar um obstáculo à livre troca de sementes crioulas entre comunidades, 

prática ancestral que garante a biodiversidade agrícola e a autonomia dos povos da 

terra. 

Além disso, o Brasil é signatário da Convenção sobre Diversidade Biológica 

(CDB), acordo internacional que reconhece o direito soberano dos países sobre seus 

recursos genéticos e preconiza a repartição justa e equitativa dos benefícios derivados 

de sua utilização. No entanto, esse princípio tem sido tensionado pela possível adesão 

do país ao Ato de 1991 da União Internacional para a Proteção das Obtenções 

Vegetais (UPOV 91), instrumento internacional que estabelece normas de proteção 

para as variedades vegetais desenvolvidas por obtentores, na maioria das vezes, 

grandes empresas de biotecnologia. Diferentemente da versão anterior da UPOV, de 

1978. O Ato de 1991 restringe severamente o direito dos agricultores de guardar, 

reutilizar, trocar ou vender sementes protegidas, ampliando o monopólio corporativo 

sobre os ciclos produtivos e comprometendo práticas tradicionais e comunitárias de 

reprodução de sementes. 

Essa conjuntura tem sido amplamente criticada por movimentos sociais do 

campo, organizações agroecológicas e redes de agricultura familiar, que denunciam 

o avanço da mercantilização da vida e o cerceamento crescente dos bens comuns. 

Como destaca Sueli Carneiro (2015), o controle corporativo sobre os recursos 

genéticos, impulsionado por legislações e acordos internacionais, configura uma 

forma contemporânea de expropriação, que compromete não apenas a autonomia 

produtiva das comunidades tradicionais, mas também sua soberania cultural, 

alimentar e política. O alimento, nesse contexto, deixa de ser expressão de um 

território e de uma cultura viva para tornar-se uma mercadoria submetida às dinâmicas 

do mercado global e à lógica patenteadora do capital. 

Foi diante desse contexto que Manoel Inácio do Nascimento e Ivania Maria 

Cavalcante Alencar protagonizaram uma experiência ímpar de resistência: o 

Ciclovida. De bicicleta, partiram do Ceará, percorreram comunidades rurais até a 

Argentina e retornaram ao Brasil, promovendo rodas de conversa, coletando, 

distribuindo e resgatando sementes crioulas. Essa empreitada, que durou cerca de 

dois anos, combinou denúncia e prática, pedalando contra o avanço do agronegócio 

e a favor da biodiversidade cultivada por camponeses, indígenas e quilombolas. A 



186 

 

experiência do Ciclovida consolidou-se como um ato político-poético, que ampliou os 

horizontes da luta por soberania e inspirou novas gerações a resistirem por meio da 

terra e da cultura. 

Mesmo durante a ausência do casal, as atividades do Caricultura seguiram 

vivas no Assentamento Barra do Leme, articulando hortas comunitárias, práticas 

agroflorestais e saberes ancestrais. No retorno de Inácio e Ivania, um novo ciclo teve 

início: o desafio de cultivar as sementes recolhidas em solo fértil, integrando crianças, 

jovens e adultos em mutirões de plantio e cuidado com a terra. Nesse contexto, foi 

destinada ao grupo uma área localizada no vertedouro de um dos açudes do 

assentamento, que passou a ser nomeada “Agrofloresta”. A localização estratégica 

desse terreno, próximo à lâmina d’água e em uma zona de maior retenção de umidade 

do solo, favorecia o microclima local e o melhor desenvolvimento das culturas 

agrícolas, tornando possível a adaptação de uma ampla diversidade de espécies, 

mesmo em períodos de estiagem. 

Inicialmente, tratava-se de uma área extensamente degradada, marcada 

por solos empobrecidos e baixa cobertura vegetal. A recuperação desse território, no 

entanto, tornou-se um marco da ação coletiva e do compromisso com a agroecologia. 

Utilizando técnicas de recomposição do solo, como o uso de serapilheira para 

cobertura orgânica, o plantio de adubação verde e a introdução de culturas 

permanentes, a área passou por um processo intenso de regeneração. Árvores 

frutíferas foram associadas a espécies nativas, e hortas foram intercaladas entre os 

canteiros, formando consórcios agroflorestais que mimetizavam os processos 

ecológicos da Caatinga. Em pouco tempo, o que antes era um terreno árido converteu-

se em uma extensa área verde, rica em diversidade e vitalidade, demonstrando o 

potencial regenerativo do cuidado com a terra aliado ao conhecimento tradicional e 

agroecológico. 

Embora toda a comunidade tenha contribuído para essa ação, é importante 

destacar o protagonismo da juventude do Caricultura, que assumiu a responsabilidade 

pelo cultivo cotidiano. Os jovens alternavam seu tempo entre as atividades escolares 

e o trabalho na agrofloresta, transformando o espaço não apenas em um ambiente 

produtivo, mas também em um laboratório vivo de aprendizagem, convivência e 

experimentação. Já no primeiro ano, foi possível observar a fartura de alimentos 

cultivados de forma agroecológica, oriundos das sementes crioulas, verdadeiros 



187 

 

presentes da empreitada de Inácio e Ivania durante o Ciclovida. A agrofloresta, assim, 

consolidou-se como um território de resistência, abundância e reencantamento, onde 

a pedagogia da terra se entrelaça aos sonhos de soberania, justiça ambiental e vida 

digna no semiárido.  

Essas práticas são profundamente inspiradas na pedagogia freireana, que 

valoriza a leitura crítica do mundo e a ação transformadora dos sujeitos (FREIRE, 

1996). Mais do que uma técnica de cultivo, a agrofloresta implementada pelo 

Caricultura é a expressão de um modo de vida que se contrapõe ao modelo 

hegemônico. Trata-se de uma educação sensível, enraizada no território e aberta ao 

diálogo intergeracional. Como aponta João Figueiredo (2021), a educação ambiental 

dialógica deve partir da vivência concreta dos sujeitos e de sua inserção histórica, 

favorecendo a construção de vínculos éticos com o território e com os ciclos da 

natureza.  

A relação com as sementes, portanto, não é apenas agronômica, mas 

simbólica, política e espiritual. Cada semente cultivada nos canteiros do Caricultura 

carrega em si a história de um povo, uma memória de luta e uma aposta no futuro. 

Como afirmou Ivania, “comer é um ato político”, e plantar, nesse contexto, é um ato 

de subversão. A comida que brota da terra cuidada pelas mãos do Caricultura é, ao 

mesmo tempo, alimento e rebeldia. 

Essa prática pedagógica e agroecológica também se insere na denúncia 

do racismo ambiental, conceito desenvolvido por autores como Carlos Walter Porto-

Gonçalves (2006) e Sueli Carneiro (2005), que evidencia a forma como comunidades 

tradicionais são sistematicamente afetadas pela degradação ambiental e excluídas do 

acesso aos bens naturais. No território da Barra do Leme, como em tantos outros no 

semiárido brasileiro, as populações camponesas enfrentam não apenas a escassez 

hídrica, mas também o cerco das políticas públicas, o avanço do latifúndio e a 

invisibilização de seus modos de viver. 

O estudo sobre a transição do roçado com queima para a roça sem queima, 

desenvolvido por Nashira Mota, Dalva Mota e Narciso Mota (2017) na Agrofloresta do 

Caricultura, evidencia que a agroecologia não se reduz a um conjunto de técnicas 

agrícolas, mas constitui um processo político, cultural e ético profundamente 

enraizado na organização coletiva. A decisão de abandonar a queimada emerge de 

longos debates comunitários, atravessados pela consciência dos limites da terra, 



188 

 

pelos impactos ambientais do fogo e pelo desejo de garantir a reprodução da vida 

para as gerações futuras. Nesse contexto, as sementes crioulas assumem 

centralidade simbólica e prática, pois sua preservação está diretamente ligada à 

fixação das áreas de cultivo, ao cuidado com o solo e à autonomia camponesa frente 

aos pacotes tecnológicos do agronegócio. 

O  Ciclovida ressignifica a circulação das sementes, transformando-a em 

um gesto pedagógico e político que as desloca do lugar de mercadoria para o de bem 

comum. A semente ultrapassa sua função produtiva e passa a ser compreendida 

como memória viva, herança coletiva e promessa de futuro, articulando agroecologia, 

autonomia e resistência no semiárido. 

A experiência do Ciclovida pode ser compreendida à luz da Pedagogia do 

Sensível desenvolvida por Nina Ferreira Barreto (2016), na medida em que ambas 

partem da ativação do corpo, da memória e da relação com os elementos da natureza 

como fundamentos do processo formativo. Ao conceber o Dendê como um elemento 

material e simbólico que condensa ancestralidade, espiritualidade e resistência, 

operando como um “corpo vegetal” atravessado pela diáspora negra, Nina propõe 

uma pedagogia que reconhece o conhecimento como experiência vivida, sensível e 

situada.  

Atribuindo a ideia desse sensível à autonomia, Nina afirma que o Ciclovida 

transforma a circulação das sementes crioulas em prática educativa, na qual o 

deslocamento corporal, o encontro entre territórios e a partilha de saberes ativam 

memórias coletivas e fortalecem vínculos comunitários. Assim como o dendê, as 

sementes deixam de ser compreendidas apenas como insumos produtivos e passam 

a operar como portadoras de história, afetos e modos de existir, afirmando a 

agroecologia como um campo de aprendizagem que articula terra, corpo e cultura, em 

resistência às violências coloniais e às monoculturas materiais e simbólicas (Barreto, 

2016). 

Assim, cultivar uma horta ou uma agrofloresta é também cultivar a 

dignidade. É afirmar que outro mundo é possível, um mundo em que o alimento não 

seja mercadoria, mas direito, cultura e celebração. O Caricultura, ao semear sementes 

indígenas e crioulas, semeia também esperanças, territórios vivos e formas de existir 

que desafiam as monoculturas da mente e da terra. Diante desse cenário, torna-se 

urgente a construção de alternativas jurídicas, políticas e pedagógicas que fortaleçam 



189 

 

o direito dos povos de manter, cultivar e partilhar suas sementes. A luta pela livre 

circulação das sementes e pela valorização da agrobiodiversidade é, portanto, uma 

luta em defesa da vida, da diversidade e da democracia no campo. 

 

5.6 Vivências na Mata  

 

A prática etnopedagógica do Caricultura, desenvolvida junto às crianças e 

jovens da Barra do Leme, parte da proposta de atividades imersivas que promovam o 

reconhecimento sensorial e a valorização dos ciclos ecológicos e culturais locais. 

Entre as dinâmicas realizadas, destacaram-se as caminhadas nas áreas de reserva 

do assentamento, espaços legalmente protegidos para a preservação do equilíbrio 

ecológico. Nessas ocasiões, as crianças, acompanhadas por Inácio e Ivania, 

exploravam a diversidade ambiental por meio da observação atenta do solo, da 

vegetação, da fauna e dos sinais da presença humana no território. 

Essa abordagem pedagógica pode ser analisada à luz do pensamento de 

João Figueiredo, que destaca a importância de processos educativos que possibilitem 

aos sujeitos um contato direto com os territórios em que vivem, promovendo a 

valorização do conhecimento local e do patrimônio cultural e ambiental. Para 

Figueiredo (2021), a educação deve ser uma ferramenta para fortalecer o vínculo das 

comunidades com seus espaços, resgatando saberes tradicionais que muitas vezes 

são silenciados pelo processo de modernização e pela lógica da globalização. 

Carlos Rodrigues Brandão, ao refletir sobre a educação popular, enfatiza 

que o ato educativo deve partir das experiências concretas e dos saberes dos 

educandos. Segundo Brandão (2002), a educação torna-se significativa quando 

promove o diálogo entre os saberes locais e os conhecimentos científicos, valorizando 

a percepção que as comunidades têm sobre seus próprios ambientes. Nesse sentido, 

o Caricultura, ao incentivar as crianças e jovens a explorar e refletir sobre a realidade 

ecológica do semiárido, rompe com a fragmentação entre natureza e cultura e 

possibilita um aprendizado mais integrado. 

A prática proposta pelo Caricultura também dialoga profundamente com os 

princípios de Paulo Freire, que concebe a educação como um ato político e libertador. 



190 

 

Freire (1987) destaca que o processo educativo deve partir da leitura do mundo, 

estimulando os sujeitos a compreenderem criticamente a realidade para transformá-

la. Assim, ao promover atividades que incentivam a observação atenta e crítica do 

território, o Caricultura atua como um meio para a conscientização ecológica e social. 

O reconhecimento das interações entre os elementos da Caatinga e os impactos das 

ações humanas sobre o meio ambiente reflete um aprendizado que transcende a sala 

de aula, engajando os participantes como protagonistas na preservação ambiental e 

no fortalecimento de suas identidades culturais.  

Portanto, a pedagogia adotada pelo Caricultura alinha-se a uma 

perspectiva decolonial e contra-hegemônica, ao propor uma educação 

contextualizada e orientada para a emancipação dos sujeitos. Ao conectar crianças e 

jovens ao seu território e estimular o diálogo entre gerações, essa prática resgata a 

memória coletiva e fortalece o pertencimento ao território, contribuindo para a 

construção de uma relação mais ética e sustentável com a natureza e a cultura local. 

Durante as caminhadas diurnas, eram discutidos aspectos como a 

composição do solo, desde áreas arenosas até aquelas com barro rígido, as 

mudanças nos períodos de chuva e estiagem, além das utilidades da vegetação para 

o ecossistema local. Tais atividades exemplificam a importância da observação direta 

da natureza como método educativo, promovendo uma conexão mais profunda com 

o território. João Figueiredo (2021) ressalta que o contato com a realidade física e 

simbólica dos territórios proporciona aos sujeitos um aprendizado significativo, 

permitindo-lhes compreender as dinâmicas naturais e culturais que estruturam o 

espaço onde vivem. Assim, ao explorar essas nuances ambientais, as crianças e 

jovens do Caricultura eram incentivados a refletir sobre a relação entre a 

sustentabilidade ecológica e a ação humana.  

A identificação de antigos vestígios humanos, como áreas desmatadas e 

taperas, também estimulava uma reflexão crítica sobre os impactos sociais e 

ambientais da ocupação humana. Essas observações, ao problematizar as marcas da 

exploração territorial, favoreciam o desenvolvimento de uma consciência ecológica 

crítica, como defendido por Paulo Freire (1987). Para Freire, o aprendizado deve partir 

da leitura do mundo e da análise das contradições presentes na realidade, 

capacitando os educandos a pensar alternativas para transformar suas condições de 

vida. 



191 

 

Em um tom lúdico e interativo, as caminhadas também desempenhavam 

um papel importante na promoção do fortalecimento de laços comunitários. Carlos 

Rodrigues Brandão (2002) argumenta que a interação social e o diálogo são 

elementos centrais de uma educação popular autêntica. Nesse contexto, as 

caminhadas criavam momentos de troca entre as crianças, os jovens e os educadores, 

permitindo que os saberes individuais e coletivos se entrelaçassem, contribuindo para 

uma construção compartilhada do conhecimento.  

Uma das experiências mais marcantes era o acampamento noturno na 

mata, que oferecia uma oportunidade única de observar a fauna e a paisagem sob 

outra perspectiva. Realizada ao pôr do sol, essa atividade buscava estimular os 

sentidos dos participantes, que eram convidados a identificar sons, comportamentos 

da fauna noturna e peculiaridades do ambiente até o nascer do sol no dia seguinte. 

Para Figueiredo (2021), a vivência no território durante diferentes momentos 

potencializa a compreensão das interdependências ecológicas e promove um respeito 

maior pelo meio ambiente. 

Essas vivências proporcionavam às crianças um entendimento mais 

profundo do território e da biodiversidade local, promovendo um processo de 

reconexão com a realidade ecológica da Caatinga. Além disso, contribuíam para o 

fortalecimento do pertencimento comunitário e do engajamento com a preservação 

ambiental. Inspiradas na pedagogia freireana, essas experiências não apenas 

estimulavam a curiosidade e a sensibilidade ambiental, mas também incentivavam os 

participantes a se tornarem agentes de transformação, articulando conhecimento local 

e práticas sustentáveis.  

Ao final de cada atividade, os participantes compartilhavam suas 

percepções e aprendizados, consolidando um entendimento coletivo sobre a riqueza 

e os desafios do semiárido. Nesse processo, a educação tornava-se um meio para 

ressignificar o território, reconhecendo-o como espaço de vida, resistência e criação 

cultural, em sintonia com os princípios de uma pedagogia crítica e decolonial.  

A prática pedagógica proposta pelo Caricultura dialoga profundamente com 

os princípios de Paulo Freire, que concebe a educação como um ato político e 

libertador. Freire (1987) afirma que o processo educativo deve partir da "leitura do 

mundo", ou seja, da capacidade dos sujeitos de compreender criticamente a realidade 

para transformá-la. Essa perspectiva é evidenciada no Caricultura, que promove 



192 

 

atividades voltadas à observação atenta e crítica do território, estimulando a reflexão 

sobre as interações entre os elementos da Caatinga e os impactos das ações 

humanas no meio ambiente. Esse processo educativo transcende os limites da sala 

de aula, pois engaja crianças e jovens como protagonistas na preservação ambiental 

e no fortalecimento de suas identidades culturais. 

A pedagogia adotada pelo Caricultura também se alinha aos princípios da 

pedagogia libertária, que busca a emancipação plena dos indivíduos e o 

fortalecimento da autonomia coletiva. Essa abordagem, inspirada em pensadores 

como Ivan Illich (2000) e em práticas freireanas, valoriza o aprendizado a partir da 

experiência direta e da auto-organização dos grupos, propondo uma ruptura com 

modelos educativos autoritários e centralizadores. Ao promover atividades imersivas 

que conectam os educandos ao território e aos ciclos ecológicos locais, o Caricultura 

resgata o sentido de pertencimento e reconstrói a relação ética e sustentável entre as 

comunidades e a natureza. 

Nesse sentido, a prática pedagógica do Caricultura reflete uma perspectiva 

decolonial e contra-hegemônica, ao propor uma educação enraizada no território, 

contextualizada nas realidades do semiárido e fundamentada nos saberes locais, nas 

memórias coletivas e nas formas populares de resistência. Trata-se de uma 

pedagogia que se constrói a partir da vida comunitária, e que reconhece a centralidade 

da cultura como espaço de disputa simbólica e política. Ao promover o diálogo 

intergeracional, o compartilhamento de experiências e a valorização dos modos de 

vida ancestrais, o Caricultura se contrapõe frontalmente às imposições culturais e 

epistemológicas do sistema colonial-capitalista, que historicamente invisibilizou e 

marginalizou os saberes dos povos do sertão. 

Essa proposta ressoa com o pensamento de Antonio Gramsci (1978), para 

quem toda educação é atravessada por uma disputa entre projetos societários. Ao 

conceber a cultura como um campo estratégico da luta por hegemonia, Gramsci 

defende que as classes subalternas devem construir sua própria visão de mundo, a 

partir da organização coletiva e da elaboração de um conhecimento crítico enraizado 

em suas realidades. No Caricultura, essa concepção se manifesta na formação de 

sujeitos históricos capazes de interpretar e transformar o mundo a partir de suas 

experiências vividas, fortalecendo uma contra-hegemonia popular ancorada na arte, 

na agroecologia e na autonomia. 



193 

 

Ao mesmo tempo, essa prática educativa dialoga diretamente com o 

pensamento de João Figueiredo (2008), que propõe uma ecologia dos saberes 

ancorada na escuta sensível e na ética das relações entre pessoas, culturas e 

natureza. Para Figueiredo, a educação ambiental crítica no semiárido deve ser 

construída a partir da leitura ecológica e simbólica dos territórios, reconhecendo as 

formas de convivência sustentável desenvolvidas pelas comunidades tradicionais 

como expressões legítimas de conhecimento e resistência. O Caricultura, ao integrar 

cultura, território e prática pedagógica, cria espaços de aprendizado que 

desconstroem as dicotomias entre natureza e sociedade, entre saber popular e saber 

científico, e apostam na potência criadora das comunidades para reencantar suas 

relações com o mundo.  

Portanto, trata-se de uma pedagogia política, poética e insurgente, que 

recusa a domesticação dos corpos e das consciências e germina na formação de 

sujeitos críticos, capazes de romper com as lógicas coloniais de dominação. O 

Caricultura, ao articular saberes tradicionais, práticas culturais e experiências 

educativas transformadoras, contribui para a construção de uma nova racionalidade 

ecológica e social, na qual o semiárido deixa de ser visto como espaço de escassez 

para se afirmar como território fértil de vida, dignidade e emancipação. 

Por meio de atividades como caminhadas, acampamentos noturnos e 

estudos de campo na Caatinga, o Caricultura não apenas sensibiliza os participantes 

para a importância da preservação ambiental, mas também fomenta a autonomia no 

processo de aprendizagem. Nesse contexto, o ato educativo assume um caráter 

emancipador, permitindo que as crianças e jovens se reconheçam como sujeitos 

históricos, capazes de transformar suas condições de existência e contribuir para a 

construção de uma sociedade mais justa e sustentável. Ao resgatar o valor do território 

como espaço de aprendizado e resistência, o Caricultura reafirma o potencial 

transformador de uma pedagogia libertária e libertadora, em que a educação é 

vivenciada como um ato coletivo de liberdade e conscientização crítica. 

 

 

 



194 

 

5.7 Festival de Cores da Caatinga 

 

Dentre as diversas dinâmicas promovidas pelo Caricultura, a imersão na 

realidade local, com ênfase nos sentidos e na valorização dos elementos naturais e 

culturais, é uma característica marcante. Essa abordagem reflete a visão de João 

Figueiredo (2021), que destaca a importância da educação situada nos territórios, 

capaz de articular práticas culturais e saberes locais ao processo educativo, 

promovendo uma conexão direta entre os sujeitos e o meio em que vivem. 

Um exemplo significativo dessa perspectiva foi a experiência protagonizada 

por Amanda do Lago, então estudante de graduação em Agronomia, além de artista 

plástica e artesã. Durante sua vivência no assentamento Barra do Leme, Amanda 

participou de dinâmicas relacionadas à permacultura e à agroecologia, o que a levou 

a investigar a fabricação de tintas a partir de solos locais. Sua pesquisa, inicialmente 

impulsionada por sua sensibilidade artística e curiosidade científica, ganhou novas 

proporções ao ser integrada às atividades do Caricultura, despertando o interesse 

crítico e criativo das crianças e jovens envolvidos. Nesse contexto, a prática 

pedagógica assumiu um caráter freireano, ao transformar um ato simples, como o 

reconhecimento das cores e texturas do solo, em um processo de conscientização e 

recriação da realidade. 

Paulo Freire (1987) argumenta que a educação deve partir da leitura do 

mundo, estimulando os sujeitos a perceberem criticamente sua realidade e 

transformá-la. Ao investigar as propriedades do solo e suas aplicações práticas, o 

grupo transcendeu a mera curiosidade científica, conectando-se aos aspectos 

históricos e culturais associados ao uso do território. Esse processo permitiu que 

crianças e jovens fossem não apenas receptores, mas também agentes criadores, 

capazes de reinterpretar os saberes locais a partir de uma perspectiva inovadora e 

coletiva. 

Carlos Rodrigues Brandão (2002) reforça que a educação popular é 

construída no diálogo entre as experiências dos educandos e as práticas 

pedagógicas. A integração da pesquisa de Amanda com as atividades do Caricultura 

exemplificou essa etnopedagogia dialógica, que valoriza o aprendizado mútuo e a 

construção coletiva do conhecimento. Ao explorar os solos locais para a produção de 



195 

 

tintas, as crianças e jovens não apenas desenvolveram habilidades práticas, mas 

também ressignificaram sua relação com o território, reconhecendo a riqueza cultural 

e ambiental do semiárido. 

Essa prática pedagógica evidencia a potência de uma educação enraizada 

no cotidiano, capaz de articular o sensível, o científico e o cultural. A partir da 

experiência com Amanda, o Caricultura demonstrou como o aprendizado, quando 

contextualizado e dialógico, pode ser um caminho para a valorização do território e 

para a emancipação dos sujeitos que nele habitam. 

A decisão de realizar a caminhada pela mata surgiu no contexto do 

planejamento do Festival das Cores da Caatinga, uma iniciativa que buscava articular 

saberes locais, consciência ambiental e expressão artística. O objetivo era explorar a 

diversidade geológica do território e transformar essa experiência em um elemento 

central do festival, que envolvia a produção de tintas naturais a partir dos solos da 

região. Além de resgatar saberes ancestrais, a atividade buscava estimular a 

criatividade e o engajamento da comunidade, reforçando a importância do território 

como fonte de vida, cultura e inspiração artística. 

Durante a caminhada pela mata, Amanda acompanhava o grupo em uma 

atividade de observação da composição geológica do território. De forma proposital, 

o percurso foi estabelecido para proporcionar uma experiência rica em diversidade e 

contrastes, ampliando a compreensão das consequências da intervenção humana 

sobre o território. O ponto de partida foi a Vila da Barra do Leme, seguindo para uma 

área marcada pela retirada e remoção de grandes quantidades de barro para a 

construção do açude local. Nesse trecho, observou-se uma área degradada, com 

sinais evidentes de desertificação, fruto da ação de máquinas antes da criação do 

assentamento. O solo ali apresentava-se ressecado, com pouca cobertura vegetal e 

evidências de erosão, despertando reflexões sobre os impactos das atividades 

humanas mal planejadas. 

Seguindo o percurso, o grupo chegou a uma área de cultivo agroflorestal, 

onde os solos, mais escuros e ricos em matéria orgânica, estavam em fase de 

recuperação. Nesse local, os participantes puderam observar como práticas 

sustentáveis contribuem para a regeneração ambiental, favorecendo tanto a 

biodiversidade quanto a produtividade. A caminhada continuou pela estrada local, 



196 

 

caracterizada por um solo pedregoso de piçarra, que, embora funcional para o tráfego, 

apresentava baixa fertilidade e pouca capacidade de retenção de água. 

Finalmente, o grupo adentrou uma área de Caatinga preservada, onde o 

solo, protegido pela vegetação nativa, exibia características que refletiam equilíbrio 

ecológico e resiliência. A cada passo, eram notadas mudanças na cor, textura e 

gramatura do solo, despertando a curiosidade dos participantes. Esse olhar atento 

revelou a diversidade geológica do território e trouxe à tona saberes ancestrais, 

historicamente associados à utilização do solo em atividades cotidianas, como 

escavações de cacimbas, construção de cercados e avaliação de sua qualidade para 

a agricultura. 

O percurso foi cuidadosamente planejado para destacar não apenas a 

riqueza geológica do território, mas também os impactos da ação humana e a 

capacidade de regeneração do meio ambiente quando manejado de forma 

sustentável. Essa vivência, além de enriquecer a percepção sensorial e crítica do 

grupo, incentivou reflexões profundas sobre a relação entre sociedade e natureza, 

resgatando saberes locais e conectando-os a práticas contemporâneas de cuidado 

com o território. 

Na Barra do Leme, o solo predominante é o latossolo, conhecido 

localmente como "barro de louça", com uma camada superficial de até meio metro, 

sob a qual se encontra uma formação cristalina segmentada. Contudo, as 

proximidades de rios e áreas de ipueiras apresentam variações marcantes, 

influenciadas pela acumulação intermitente de água. Compreender essa diversidade 

tornou-se um exercício cognitivo significativo, que conectava a prática educativa com 

a vivência territorial. 

A partir dessas reflexões, o Festival das Cores da Caatinga, inicialmente 

centrada na fabricação de tintas com solos locais, ganhou um caráter festivo e 

envolveu toda a comunidade. Oficinas de pintura foram realizadas, com as crianças e 

jovens aprendendo a selecionar barro e argila para criar diferentes tonalidades. As 

tintas produzidas decoraram paredes e deram origem a desenhos que expressavam 

a criatividade e as vivências locais. 

O festival foi planejado em etapas, reunindo participantes em torno de 

diálogos sobre questões como desertificação, formações geológicas do Nordeste e as 



197 

 

bacias hidrográficas do território. O evento contou com momentos de descontração e 

brincadeiras intercalados com atividades educativas, ao longo de três dias intensos. 

Um dos momentos mais significativos foi a caminhada de reconhecimento dos solos 

do território, percorrendo mais de um quilômetro. Equipados com ferramentas e 

recipientes, os participantes coletaram amostras de terra, identificando variações de 

cores e texturas, além de áreas em processo de erosão. 

Ao retornar da caminhada, as amostras foram cuidadosamente expostas, 

formando uma paleta rica de tons que refletiam a diversidade geológica do território. 

Esse momento proporcionou novos diálogos, nos quais os participantes, 

especialmente os moradores mais antigos, compartilharam memórias sobre locais que 

apresentavam características semelhantes aos solos coletados. Essas narrativas, 

associadas às amostras expostas, estabeleceram uma ponte entre as vivências atuais 

e os saberes ancestrais, reforçando a conexão dos participantes com o território. 

Em seguida, iniciou-se a fabricação de tintas, incorporando elementos 

naturais, como jenipapos e outros pigmentos encontrados na região, que 

enriqueceram as possibilidades de variação tonal. O ato de criar tintas, com suas 

texturas e cores únicas, destacou-se como um processo criativo profundamente 

humano, onde a espontaneidade e a arte convergiam para transformar o aprendizado 

em uma experiência integral. 

O Festival das Cores da Caatinga exemplificou uma prática pedagógica 

libertadora, alinhada aos princípios de Paulo Freire, ao conectar o aprendizado crítico 

à vivência territorial. Freire (1987) defende que a educação ocorre quando os sujeitos 

são capazes de interagir com sua realidade de forma criativa e consciente, o que foi 

amplamente vivenciado durante o festival. Nesse contexto, a expressão artística, por 

meio da pintura e do desenho, não apenas integrou o aprendizado, mas também 

revelou a essência do território. Cada traço, cada cor aplicada às superfícies, tornou-

se um registro simbólico das vivências individuais e coletivas, traduzindo o ambiente 

em formas que misturavam memória, sensibilidade e técnica. 

Esse processo evidenciou que o aprendizado não está limitado a práticas 

formais, mas também emerge de experiências espontâneas, como a criação artística. 

A arte, nesse caso, funcionou como uma linguagem integradora, permitindo que 

crianças, jovens e adultos ressignificassem o território e sua relação com ele. O ato 



198 

 

de desenhar e pintar, por mais intuitivo que fosse, materializou os sentimentos, as 

percepções e os saberes acumulados durante o percurso e os diálogos. 

Além de destacar a relação intrínseca entre cultura e meio ambiente, o 

festival promoveu a valorização dos saberes locais e o fortalecimento da identidade 

comunitária. A criatividade, a ancestralidade e a sustentabilidade foram integradas de 

forma orgânica, evidenciando o potencial transformador de uma educação que 

reconhece e celebra a expressão humana como um caminho de aprendizado. Por 

meio da arte, cada participante deixou sua marca, tanto nos espaços físicos quanto 

na memória coletiva, registrando, de forma simbólica e concreta, a essência única do 

território da Caatinga. Além de destacar a relação intrínseca entre cultura e meio 

ambiente, o festival promoveu a valorização dos saberes locais e o fortalecimento da 

identidade comunitária. A criatividade, a ancestralidade e a sustentabilidade foram 

integradas de forma orgânica, evidenciando o potencial transformador de uma 

educação que reconhece e celebra a expressão humana como um caminho de 

aprendizado. Por meio da arte, cada participante deixou sua marca, tanto nos espaços 

físicos quanto na memória coletiva, registrando, de forma simbólica e concreta, a 

essência única do território da Caatinga. 

Essa experiência dialoga com as reflexões de João Figueiredo (2021), que 

propõe uma educação enraizada nos territórios e nas práticas culturais dos sujeitos. 

Para Figueiredo, a valorização da ancestralidade e da expressão artística não apenas 

resgata os saberes locais, mas também fortalece a relação dos indivíduos com seu 

contexto sociocultural e ambiental. No Festival das Cores da Caatinga, essa 

perspectiva foi evidenciada na integração entre arte, memória e território, permitindo 

que os participantes reconfigurassem suas percepções sobre o ambiente e se 

tornassem protagonistas de sua história. 

Ao transformar a diversidade geológica do território em matéria-prima para 

a criação artística, o festival exemplificou o que Figueiredo denomina como práticas 

educativas sensíveis, aquelas que envolvem os sujeitos de maneira integral, ativando 

os sentidos, a emoção e a criatividade. Assim, a vivência no festival não se limitou a 

um aprendizado técnico ou informativo, mas constituiu-se como uma experiência 

formativa que aproximou os sujeitos de suas raízes culturais e os conectou a uma 

visão crítica e sustentável do território. 

 



199 

 

5.8  Oficinas de Cordel 

 

O nome do título central desta tese, Caricultura, não é apenas uma 

proposição conceitual, mas resultado da coautoria de um processo coletivo que 

emerge do sertão, da criação e dos encontros do território. O termo "Caricultura" nasce 

da espontaneidade de uma criança ao misturar “xilogravura”, "caricatura" e "cultura", 

como forma de nomear o que vivenciava nas atividades do grupo. Esse gesto singelo 

e potente traduz uma característica essencial do movimento: sua capacidade de 

nomear o vivido, fundindo práticas, saberes e afetos. O Caricultura, assim, germina 

da ludicidade, mas também da escuta atenta, da sensibilidade e da intuição de quem 

sente e interpreta o mundo conectando a natureza e as relações. 

A identidade do Caricultura se constrói nesse entrelaçamento de 

experiências, na habilidade de reunir e acolher pessoas e práticas, fundindo 

linguagens artísticas com processos educativos, e resgatando formas de expressão 

cultural profundamente enraizadas na vida popular sertaneja. Entre essas expressões, 

destaca-se a literatura de cordel, cuja presença nas oficinas do grupo não se dá como 

mera preservação folclórica, mas como estratégia pedagógica, política e estética.  

A literatura de cordel é uma manifestação cultural popular com forte 

presença no Sertão do Nordeste brasileiro. Caracteriza-se por narrativas rimadas, 

com estrutura métrica rigorosa, linguagem acessível e temas que vão desde o 

cotidiano até questões sociais e históricas relevantes. Introduzida no Brasil no século 

XVIII, a literatura de cordel consolidou-se como uma forma vibrante de comunicação 

popular, especialmente entre os anos de 1930 e 1960. Seu nome origina-se da prática 

de expor os folhetos em cordões para venda em feiras e mercados, frequentemente 

ilustrados com xilogravuras que, por si, já constituem uma arte emblemática do sertão. 

A poesia, a informação e o livreto, exposto em cordões de feiras, formaram os cordéis. 

As oficinas de cordel promovidas pelo Caricultura atualizam e ressignificam 

uma tradição cultural profundamente enraizada no Nordeste brasileiro, transformando-

a em um instrumento vivo de escuta, criação e reflexão. Ao incorporar a literatura de 

cordel às atividades educativas com crianças, jovens e adultos, o grupo reconecta os 

participantes com a linguagem poética do povo, despertando neles a sensibilidade em 



200 

 

relação à natureza e ao território, assim como uma consciência crítica das condições 

históricas e sociais em que estão inseridos. 

Inspirado na pedagogia freireana, o Caricultura compreende o cordel como 

um meio de alfabetização política e de leitura do mundo. Em vez de um ensino que 

transfere conhecimento de forma vertical, o grupo propõe práticas dialógicas, nas 

quais os sujeitos são convidados a narrar suas próprias experiências e construir 

coletivamente o saber. Como afirma Freire (1996, p. 32), “ensinar não é transferir 

conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua produção ou a sua construção”. 

Nesse sentido, os versos produzidos nas oficinas não são meramente exercícios 

estéticos, mas atos de expressão e de reinvenção do vivido. O cordel, então, passa a 

funcionar como uma linguagem pedagógica que articula oralidade, sensibilidade e 

pensamento crítico. 

Carlos Rodrigues Brandão (2007), ao refletir sobre as práticas educativas 

populares, defende que o saber do povo é também uma forma legítima de 

conhecimento e que a educação, quando comprometida com a transformação social, 

deve valorizar os códigos culturais das comunidades. Nesse aspecto, as oficinas de 

cordel no Caricultura atuam como espaços de enraizamento cultural e de resistência 

simbólica, nos quais a poesia se torna um modo de interpretar o mundo a partir do 

chão da Caatinga. Brandão destaca ainda a importância do educador como aquele 

que aprende com o povo, em uma relação horizontal e afetuosa, o que se concretiza 

nas experiências de escuta ativa e criação coletiva promovidas pelo grupo. 

João Figueiredo (2020), por sua vez, contribui para essa compreensão ao 

enfatizar o papel das linguagens artísticas na formação ecológica e política dos 

sujeitos. Segundo o autor, práticas como o cordel, quando integradas à educação 

ambiental dialógicas, são capazes de despertar uma percepção ampliada do território 

e fomentar uma ética de cuidado e pertencimento. Nas oficinas do Caricultura, isso se 

expressa em atividades que envolvem a identificação da flora da Caatinga, a memória 

das sementes crioulas e a denúncia poética das injustiças ambientais, compondo um 

processo formativo que entrelaça estética, sensibilidade e ação.  

Mais do que isso, o cordel é integrado a outras linguagens, como a 

caricultura, a charge e o teatro, compondo uma pedagogia que valoriza o sensível e a 

experiência estética como mediações fundamentais para o aprendizado. As oficinas 

incentivam a produção de cordéis autorais, o reconhecimento da vegetação nativa da 



201 

 

Caatinga, e a leitura crítica de eventos sociais e ambientais locais, fortalecendo a 

autonomia dos participantes. O uso da xilogravura para ilustrar as capas dos cordéis 

reafirma o vínculo com a tradição, mas também com a criatividade: as imagens são 

esculpidas em batatas e replicadas como carimbos, numa técnica que mistura 

precisão artesanal e expressão artística.  

A atuação de Manoel Inácio do Nascimento, cordelista, artista popular e 

cofundador do Grupo Caricultura, representa um elo essencial entre a tradição da arte 

popular sertaneja e os processos de formação crítica desenvolvidos no Caricultura. 

Natural da Paraíba, terra que testemunhou o surgimento do Movimento Armorial, 

Inácio traz em sua trajetória a vivência direta com o cordel, a oralidade, o teatro e 

outras formas expressivas do povo. Sua presença no grupo sinaliza não apenas a 

valorização da cultura sertaneja como objeto estético, mas a sua integração 

deliberada a uma proposta de educação que articula sensibilidade, política e 

transformação. 

O Caricultura incorpora o cordel como ferramenta pedagógica em suas 

oficinas, compreendendo essa linguagem não como fim, mas como meio estratégico 

de formação política e consciência ecológica. Trata-se de uma prática que dialoga 

com os princípios da pedagogia freireana, baseada na escuta do território e na 

valorização dos saberes populares. Conforme Freire (1996), ensinar exige respeito ao 

saber do educando, e o processo educativo deve se estruturar a partir do 

reconhecimento da realidade concreta de cada sujeito. Nesse sentido, ao trabalhar o 

cordel com crianças, jovens e adultos, o Caricultura propicia espaços de leitura crítica 

do mundo, nos quais os participantes se tornam autores de suas próprias narrativas, 

partindo de suas vivências, lutas e afetos. 

Além da escuta e do diálogo, a proposta educativa do grupo também 

contempla os aspectos formais da literatura de cordel, respeitando suas exigências 

mínimas, como a estrutura métrica regular, comumente em sextilhas, septilhas ou 

décimas, o uso de versos heptassílabos ou decassílabos, a rima consonante e a 

presença de narrativas com introdução, desenvolvimento e desfecho (Silva, 2010). 

Tais elementos reforçam a musicalidade, a clareza e o impacto dos textos, tornando 

o cordel acessível e potente como instrumento de comunicação e formação. 

A presença do cordel nas atividades do Caricultura também remete a uma 

tradição cultural valorizada por movimentos como o Armorial, idealizado por Ariano 



202 

 

Suassuna na década de 1970. O Movimento Armorial tinha como objetivo construir 

uma arte erudita brasileira a partir de elementos populares do Nordeste, tendo o cordel 

como um de seus pilares fundamentais. Para Suassuna, o cordel sintetizava 

musicalidade, narrativa e identidade nacional, e sua valorização artística representava 

uma forma de resistência estética diante das influências estrangeiras globalizadoras. 

Embora o Caricultura e o Armorial representem movimentos distintos em 

seus propósitos e formas de atuação, ambos reverenciam o cordel como expressão 

legítima do sertão. Essa convergência revela que, para além das diferenças 

contextuais, há um reconhecimento comum do valor político e estético da arte popular. 

No caso do Caricultura, o cordel é inserido em práticas educativas de base, voltadas 

à formação crítica e à ação coletiva. No caso do Armorial, sua valorização se deu no 

campo das artes eruditas, tensionando as fronteiras entre o popular e o acadêmico. 

No contexto do Caricultura, o cordel não é uma relíquia folclórica, mas um 

meio vivo e dinâmico de educar, denunciar e mobilizar. Sua acessibilidade o torna 

ferramenta eficaz mesmo para temas complexos, como os conflitos socioambientais 

e as desigualdades estruturais. Ao associar a produção poética ao reconhecimento 

da vegetação nativa, à preservação das sementes crioulas e à construção de valores 

comunitários, o grupo reafirma o cordel como instrumento de pertencimento, 

consciência e resistência. Como destaca Figueiredo (2020), ao articular sensibilidade 

e engajamento, a arte torna-se ponte entre o simbólico e o político, entre o sensível e 

o transformador. 

Dessa forma, a experiência do Caricultura revela um modelo inovador de 

prática pedagógica que, ao unir arte, território e formação crítica, reconfigura o lugar 

do cordel na educação popular. Essa experiência reafirma a potência da linguagem 

poética como ferramenta de leitura e escrita do mundo, uma linguagem que não 

apenas representa, mas recria e convoca à ação. 

A formação política, portanto, atravessa as práticas culturais do grupo. O 

Caricultura estrutura-se como um espaço de educação popular em que arte, ecologia 

e justiça social se entrelaçam. As oficinas de cordel, com sua potência lúdica e 

pedagógica, integram os objetivos mais amplos do grupo, preservar sementes 

crioulas, fortalecer a consciência ecológica e promover a autonomia coletiva. Esse 

modelo revela uma compreensão sofisticada do papel da cultura como instrumento de 



203 

 

transformação. Mais do que entreter ou informar, o cordel forma, e, ao formar, 

mobiliza, organiza e emancipa.  

O Caricultura, assim, não atua sobre a cultura, mas desde ela. Sua 

pedagogia é enraizada nos saberes do povo, nos gestos cotidianos, nas palavras 

rimadas que narram a vida e nas imagens gravadas que desenham o sertão. Como 

prática educativa e política, essa experiência oferece subsídios valiosos para se 

pensar as articulações entre patrimônio cultural e os desafios contemporâneos no 

semiárido nordestino. Ao revitalizar o cordel como linguagem de formação, o 

Caricultura afirma, sentir é também interpretar; e interpretar, no chão da Caatinga, é 

sempre um ato de resistência. 

Assim, as oficinas de cordel, no contexto do Caricultura, deixam de ser 

apenas literatura popular e se tornam uma ferramenta pedagógica de grande potência. 

São espelhos do território e semente de transformação, linguagem de denúncia e de 

anúncio, instrumento de preservação da cultura e de reinvenção do futuro. Trata-se 

de uma prática educativa que, em consonância com os princípios da educação 

popular, articula saberes tradicionais e urgências contemporâneas, promovendo o 

enraizamento cultural, a consciência socioambiental e a ação política libertária. 

 

5.9  Olha o tamanho desse açude!  

 

A visita à praia, promovida pelo Caricultura, revelou-se uma jornada de 

educação vivencial e emancipadora. Dentro da realidade do Assentamento Barra do 

Leme, a experiência procurou explorar os ciclos naturais do território, incentivando 

crianças e jovens a desenvolverem uma percepção crítica e sensível das 

transformações sazonais da Caatinga. Ao longo das atividades realizadas em 

diferentes épocas do ano, destacou-se o contraste entre o verde vibrante que domina 

o ambiente no período chuvoso e o tom acinzentado e seco característico da 

estiagem. Esse contraste foi central para promover o aprendizado sobre o clima e os 

ciclos hídricos, com a água sendo reconhecida como elemento-chave, ou, como Paulo 

Freire (1987) propõe, uma Palavra Geradora. 

No semiárido brasileiro, a vida pulsa ao ritmo do ciclo da água, que alterna 

entre duas estações principais: o período de chuvas, geralmente entre fevereiro e 



204 

 

maio, e a longa estação de seca, que pode durar até nove meses. Com a chegada 

das chuvas, a paisagem da Caatinga ganha vida. A vegetação adquire tons vibrantes 

de verde, anunciando o renascimento promovido pela umidade. Porém, com o retorno 

da estiagem, tudo muda: as folhas caem, a vegetação se embranquece, e a escassez 

de água se impõe como um desafio cotidiano, ressaltando a necessidade de um 

manejo cuidadoso e consciente dos recursos naturais. 

Para as crianças e jovens do semiárido, essa alternância já fazia parte de 

sua vivência. Contudo, ao participar das atividades propostas pelo Caricultura, essa 

realidade ganhou novos sentidos. A dinâmica dos ciclos da água foi problematizada, 

e novos significados emergiram das experiências compartilhadas. A água deixou de 

ser apenas um recurso para tornar-se símbolo de conexão: ela estava presente na 

produção, no bem-estar, na política, na estética e em tantas outras dimensões da vida 

nos sertões. 

Uma inquietação atravessava as discussões: como o aquecimento global 

impactaria a sazonalidade no semiárido? As chuvas poderiam tornar-se mais 

imprevisíveis, com estiagens ainda mais prolongadas ou tempestades intensas que 

agravassem a erosão do solo e os prejuízos ambientais. A pergunta ecoava entre os 

participantes como um convite à reflexão sobre o futuro e à necessidade de repensar 

práticas que garantam a sustentabilidade e a resiliência das comunidades diante das 

mudanças climáticas. 

Durante as discussões, identificaram-se problemas presentes no 

assentamento que contribuem para o agravamento dessa realidade, como o 

desmatamento e as queimadas. Essas práticas, além de intensificarem a degradação 

ambiental local, colaboram para o aquecimento global ao liberar gases de efeito estufa 

e reduzir a capacidade da vegetação de absorver dióxido de carbono. Dessa forma, 

foi ressaltada a importância de repensar essas ações, buscando alternativas 

sustentáveis que promovam a convivência harmoniosa com o semiárido. Reavaliar o 

uso do solo, investir em práticas agroecológicas e sensibilizar a comunidade sobre os 

impactos ambientais tornaram-se prioridades na busca por um futuro mais equilibrado 

e resiliente. 

Nessa perspectiva, o pensamento de Paulo Freire, Carlos Brandão e João 

Figueiredo tornou-se essencial. Freire (1987) aponta que a educação deve partir da 

leitura crítica do mundo, mobilizando a transformação da realidade. Brandão destaca 



205 

 

o valor dos saberes populares, promovendo uma troca enriquecedora entre diferentes 

formas de conhecimento. Figueiredo, por sua vez, defende uma abordagem que 

valorize as particularidades locais e fortaleça a convivência sustentável. Assim, o 

Caricultura tornou-se não apenas um espaço de aprendizagem, mas um laboratório 

de possibilidades, onde a conscientização e o protagonismo emergiram como 

caminhos para lidar com os desafios do presente e do futuro. 

Ao abordar temas como rios e bacias hidrográficas, emergiu um desafio 

significativo: como comunicar tais conceitos a um grupo de crianças e jovens que 

jamais haviam deixado os limites de seu território? A grande ideia, então, foi levar esse 

grupo para conhecer o mar. O planejamento dessa atividade exigiu meses de 

dedicação, diálogos intensos com a comunidade e o envolvimento das famílias. 

Ademais, foram mobilizados diversos apoios institucionais e coletivos para viabilizar a 

viagem. A Prefeitura de Pentecoste comprometeu-se a fornecer o transporte, e o 

coletivo libertário de Fortaleza, “A Comuna”, ofereceu hospedagem e apoio logístico. 

Embora inicialmente a atividade tenha sido adiada diversas vezes devido 

às falhas nos compromissos da administração municipal, a persistência da 

comunidade e do Caricultura garantiu, enfim, a realização da viagem. Quando o 

transporte chegou, a euforia tomou conta de todos os envolvidos. A paisagem ao longo 

do trajeto, passando por fazendas, povoados e estruturas urbanas mais densas, já 

proporcionou uma rica experiência pedagógica. Questões sobre a diversidade natural 

e humana do semiárido e da cidade emergiram organicamente, enriquecendo os 

diálogos durante o percurso. 

Ao chegarem à Comuna, em Fortaleza, o grupo foi afetivamente recebido. 

A organização dos espaços de descanso e as apresentações em círculo criaram um 

momento coletivo de partilha e acolhimento. No entanto, o ponto culminante da 

experiência se deu no amanhecer seguinte, quando o grupo partiu rumo à praia. A 

jornada madrugadora até o mar foi tomada por um clima de expectativa e alegria. 

Quando finalmente avistaram o oceano, o encontro com o mar se revelou um 

momento de descoberta, encantamento e ampliação de horizontes. 

A primeira descrição feita por uma das crianças foi: "Olha o tamanho desse 

açude!" Nesse instante, todas correram pela areia em direção à água. Ver o mar por 

si só já seria o ápice da experiência, no que tange ao ampliar dos sentidos e da 

perspectiva de existência. Contudo, o retorno e o diálogo com as famílias do 



206 

 

assentamento tornaram-se ampliadores dos significados vivenciados. Quando uma 

mãe perguntou às crianças o que de mais legal tinham visto na praia, foi mencionado 

o banho de chuveiro durante o tempo que permaneceram na Comuna. Novamente em 

torno da água, a descrição revelou o encantamento diante da tecnologia simples: "a 

água caía de forma mágica pelos furinhos", e esse tema gerou muitos outros diálogos 

na comunidade. 

A dimensão política da infraestrutura, no contraste entre a cidade e o 

assentamento, demarcou a experiência para além do mar em si. Na fala de muitos, o 

comentário recorrente era que aquela água "era muito salgada". Na comunidade, a 

água sempre ocupou um lugar central na vida cotidiana. As crianças, desde cedo, 

estavam inseridas na logística de abastecimento, seja indo buscar água com 

jumentos, seja identificando as fontes disponíveis no território do assentamento. Nos 

anos em que a chuva era mais escassa, o tempo, a energia e a atenção voltados à 

água se intensificavam. Durante o período de chuvas, diante do rebrotar verde da 

mata e dos roçados, a água tornava-se quase uma dádiva, um presente que 

redesenhava a paisagem e renovava os afetos. 

Essa vivência de contrastes proporcionou uma profunda reflexão sobre as 

desigualdades na distribuição e no acesso aos recursos básicos. A viagem ao mar 

não apenas ampliou os horizontes das crianças e jovens, mas também gerou um 

sentimento de pertencimento ao vasto mosaico de paisagens e culturas do mundo. 

Para os educadores, a experiência consolidou a importância de uma pedagogia 

conectada à realidade local, mas aberta a novas perspectivas. A água, elemento 

central dessa narrativa, foi ressignificada não apenas como recurso vital, mas como 

símbolo de transformação, luta e esperança. 

Diante dos relatos e da expansão de consciência proporcionados às 

crianças do Caricultura, muitos adultos da comunidade passaram a expressar o 

desejo de vivenciar essa experiência. Parte deles, assim como as crianças, relatava 

jamais ter visto o mar, e alguns nunca haviam saído dos limites do território. Esse 

anseio coletivo deu início a uma nova empreitada: levar toda a comunidade para a 

praia. 

Seguindo o exemplo da primeira viagem, o Caricultura iniciaram um novo 

processo de mobilização. Provocaram novamente o poder público municipal, 

solicitando a disponibilização de transporte. Dada a maior quantidade de pessoas, foi 



207 

 

requisitado um ônibus que comportasse, além das crianças, também os adultos. Após 

algumas visitas e intensas negociações com o prefeito, o compromisso foi assumido 

e o transporte garantido.  

Na data marcada, a comunidade estava em alvoroço. Desde a madrugada, 

panelões com uma diversidade de comidas, tambores de água e violões já estavam 

preparados para a viagem. Famílias inteiras aguardavam ansiosamente o transporte. 

No entanto, assim como ocorrido anteriormente, o ônibus não chegou. A frustração 

tomou conta, mas, diante da ausência de alternativas para realizar a viagem naquele 

dia, o grupo decidiu transformar a decepção em partilha. 

As famílias, junto ao Caricultura, organizaram-se para passar o dia à beira 

de um dos açudes da comunidade. O local foi cenário de uma confraternização 

marcada por alegria, solidariedade e reflexão. Com muito banho no açude, música, 

conversas e refeições compartilhadas, o evento tornou-se uma celebração do coletivo 

e da resiliência comunitária. Esse ato mostrou, na prática, como a solidariedade pode 

ser uma poderosa ferramenta política, capaz de superar adversidades e transformar 

frustrações em oportunidades de fortalecimento coletivo. 

A dimensão da solidariedade, articulada nessa experiência, evidencia o 

papel político das ações coletivas. Não apenas foi um momento de partilha de 

recursos e afetos, mas também uma afirmação do direito à convivência digna e ao 

acesso ao lazer e à cultura. Em uma região historicamente marcada por 

desigualdades, gestos como esse reafirmam a capacidade das comunidades de se 

organizarem, enfrentarem os desafios impostos pela falta de estrutura e projetarem 

novas formas de bem-viver. 

 

5.10 A colcha de retalhos do Terreiro Florido 

 

Durante o período da pandemia da COVID-19, provocada pelo vírus SARS-

CoV-2, o mundo enfrentou uma das maiores crises sanitárias, sociais e emocionais 

da história recente. No Brasil, o primeiro caso da doença foi confirmado em fevereiro 

de 2020, em São Paulo, e rapidamente o país passou a figurar entre os epicentros 

globais da pandemia. De acordo com dados do Ministério da Saúde, o Brasil 

ultrapassou a marca de 700 mil mortes por COVID-19 até o início de 2023, além de 



208 

 

milhões de casos confirmados, com graves impactos nos sistemas de saúde pública 

e nos modos de vida da população (Brasil, 2023). 

As medidas adotadas para conter a disseminação do vírus da COVID-19, 

como o distanciamento social, o fechamento de escolas, a suspensão de atividades 

coletivas e a limitação da circulação de pessoas, impactaram profundamente as 

formas de convivência e socialização, sobretudo entre crianças, adolescentes e 

jovens. A interrupção das atividades escolares presenciais representou não apenas 

um desafio educacional, mas também emocional e social. Afinal, a escola, além de 

espaço de aprendizagem formal, configura-se como um território de vínculos afetivos, 

convivência e proteção. 

Mais do que um local de transmissão de conteúdos, a escola é um espaço 

fundamental na construção de identidades, na mediação de conflitos e na vivência da 

cultura, especialmente em contextos de vulnerabilidade social. Como afirma Clédia 

Veras (2019), é preciso compreender a escola como um território de encontros, onde 

os estudantes não apenas constroem saberes, mas também desenvolvem sentidos 

de pertencimento e reconhecimento. Segundo Veras (2019, p. 22), “a escola é 

importante neste processo identitário, e ainda está incorporando as experiências que 

a juventude traz, entendendo que educar é caminhar junto”. 

Essa compreensão do papel da escola como espaço cultural e formador de 

sujeitos históricos torna-se ainda mais relevante em tempos de crise, como a 

pandemia, em que as rupturas nos laços cotidianos intensificaram sentimentos de 

solidão, insegurança e desamparo. Valorizar a escola como lugar de cultura, afeto e 

resistência é, portanto, uma tarefa pedagógica e política de primeira ordem, 

especialmente nas periferias e nos territórios tradicionais. 

No contexto do sertão, como o do Assentamento Barra do Leme, os efeitos 

da pandemia foram igualmente intensos, embora marcados por especificidades. O 

medo do contágio, o aumento dos casos e mortes de pessoas conhecidas e a 

sensação de incerteza tornaram-se parte do cotidiano da comunidade. O isolamento 

social teve repercussões profundas na saúde mental das famílias, limitando os 

encontros comunitários e os momentos coletivos que constituem a identidade e a 

resistência cultural deste território. 



209 

 

Além disso, as desigualdades estruturais foram acentuadas: o acesso 

limitado à internet, a carência de políticas públicas adequadas e a fragilidade dos 

serviços de saúde dificultaram ainda mais o enfrentamento da crise nesse território. 

Segundo dados do Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA, 2020), as 

populações do campo, das florestas e das águas enfrentaram maiores obstáculos no 

acesso à informação, ao atendimento médico e ao suporte pedagógico durante o 

período pandêmico. 

Diante desse cenário, tornou-se ainda mais evidente a importância dos 

vínculos comunitários, das práticas de solidariedade e das redes de cuidado locais, 

que buscaram alternativas para garantir a continuidade da vida coletiva, mesmo em 

meio à adversidade. A pandemia escancarou, assim, não apenas a crise sanitária 

global, mas também as fragilidades e injustiças históricas que marcam os territórios 

rurais brasileiros. 

As famílias do assentamento vivenciaram uma mudança abrupta em sua 

organização social. Crianças que antes brincavam livremente nos terreiros e caminhos 

da comunidade passaram a permanecer longos períodos dentro de casa, diante de 

telas de celulares ou televisores. O uso excessivo de tecnologias se impôs como forma 

de entretenimento solitário, em um momento em que os vínculos afetivos estavam 

fragilizados pela distância física e pela ausência de rituais comunitários. A experiência 

do isolamento, sobretudo para os mais jovens, teve implicações profundas no campo 

emocional, psicológico e relacional, demandando ações que favorecessem o 

reencontro e a reconstrução de vínculos. 

Mais do que uma ausência física, o isolamento gerou rupturas simbólicas 

nas formas de aprender e se relacionar com o mundo. As crianças, privadas da 

convivência cotidiana, perderam um importante espaço de socialização e de 

experimentação sensível do outro. É no brincar que se aprende a negociar, cooperar, 

escutar, criar e partilhar, ações que, embora muitas vezes vistas como simples 

passatempo, são na verdade fundamentais para o desenvolvimento cognitivo, 

emocional e social. A retomada desses espaços de interação é, portanto, um exercício 

real de construção de vínculos, que articula afetos e política. Nesse sentido, o brincar 

não é apenas ludicidade, é uma linguagem de pertencimento, resistência e formação 

cidadã. Ao promover essas interações, o Terreiro Florido assumiu o papel de prática 

formativa que fortalece as redes de solidariedade, memória e identidade cultural. 



210 

 

A esse processo soma-se a crescente influência de uma lógica globalizada, 

impulsionada pela televisão e, mais recentemente, pelas redes sociais digitais. Essas 

plataformas passaram a impor padrões estéticos, comportamentais e de consumo que 

muitas vezes destoam profundamente da realidade cultural e material das 

comunidades sertanejas. Essa dissociação entre o vivido e o desejado impacta 

diretamente a construção da identidade das crianças e jovens, enfraquecendo os 

vínculos com sua cultura e contribuindo para o esvaziamento simbólico das práticas 

tradicionais. Como aponta Stuart Hall (2006), as identidades culturais não são 

essências fixas, mas construções sociais marcadas por deslocamentos, negociações 

e influências históricas. Nesse sentido, os processos de globalização midiática 

impõem novas referências que podem desestabilizar os sentimentos de 

pertencimento, sobretudo quando essas referências se chocam com as experiências 

cotidianas locais. A homogeneização de valores e o apagamento das narrativas 

populares comprometem a transmissão dos saberes locais e fragilizam as redes de 

solidariedade que historicamente sustentaram a vida coletiva no sertão. 

Foi nesse cenário que surgiu a proposta do Terreiro Florido, idealizada pelo 

grupo Caricultura como uma forma de reaproximar as crianças do ambiente natural e 

de suas relações comunitárias. A proposta buscava proporcionar momentos de 

interação com o território, desconectando-as do universo digital e incentivando o 

retorno ao brincar livre e coletivo. Inspirada na pedagogia freireana, a iniciativa 

dialogava com a concepção de Paulo Freire (1987), segundo a qual "se, na relação 

homem-mundo, este não for apenas objeto, mas medianeiro consciente, torna-se 

impossível a educação, que é um ato de conhecimento e, assim, um ato criador" 

(FREIRE, 1987, p. 77). 

O Terreiro Florido foi concebido como um espaço simbólico de criação, 

memória e reconexão. Num período em que o avanço da vacinação e a redução dos 

casos graves de COVID-19 permitiam o reencontro social, a proposta marcou uma 

retomada afetiva da vida coletiva, especialmente no que diz respeito à infância. A 

experiência, porém, não surgiu do nada, remonta às origens do Caricultura, entre 2001 

e 2002, quando as crianças do assentamento estavam sempre próximas às atividades 

dos adultos e o brincar era parte integrante do processo formativo. 

Ao longo de duas décadas, o Caricultura foi incorporando mudanças 

estruturais e culturais, acompanhando as transformações vividas no território: a 



211 

 

chegada de bens industrializados, o aumento do consumo de eletrodomésticos, a 

presença de computadores, projetores, caixas de som e microfones nas 

apresentações, elementos que, de certo modo, evidenciam uma reorganização das 

formas de expressão e convivência. Se no início bastava a entonação da voz, vinte 

anos depois, o contexto demandava novas mediações. 

O Terreiro Florido, portanto, emergiu como um gesto de retorno às raízes 

originárias do Caricultura. Com ele, trouxe-se à tona o valor do brincar como 

linguagem de cura, expressão e construção coletiva. Em diálogo com o pensamento 

de Ecléa Bosi (2003), pode-se dizer que a proposta foi um exercício de memorar para 

reinventar o cotidiano, resgatando a infância como lugar de experiência criadora e de 

reinvenção dos laços afetivos. A memória, nesse caso, não foi convocada como 

nostalgia, mas como potência. Pais e mães, que foram as crianças brincantes no início 

do Caricultura, agora desejavam oferecer aos seus filhos as experiências de alegria, 

liberdade e aprendizado que haviam vivenciado. 

A atividade mobilizou toda a comunidade. Adultos foram convidados a 

ocupar novamente os terreiros de suas casas, relembrando as brincadeiras populares 

e transmitindo esses saberes às novas gerações, que, por sua vez, reimaginaram e 

ressignificaram essas práticas à sua maneira. Durante meses, o Terreiro Florido 

tornou-se palco de encontros intergeracionais em torno do brincar, da escuta, do corpo 

em movimento e da criatividade. 

O marco simbólico dessa retomada foi a confecção de um estandarte 

coletivo. A ideia inicial era produzir uma colcha de retalhos, reunindo memórias e 

imagens das brincadeiras vividas durante o projeto. Para isso, distribuiu-se entre as 

crianças pedaços de tecido de algodão, acompanhados do convite para 

representarem, com desenhos e cores, as brincadeiras que vivenciaram com seus 

familiares nos terreiros. Dias depois, os tecidos foram reunidos e costurados, 

formando um grande painel colorido, que passou a representar visualmente o espírito 

do Terreiro Florido: diversidade, afeto, memória e criação. 

Essa experiência pode ser compreendida como uma metáfora dos ciclos 

da natureza: a infância isolada durante a pandemia foi como uma semente dormente, 

forçada a permanecer sob o solo em tempos de seca e retração. Com o retorno da 

convivência e o florescimento das brincadeiras, essas sementes encontraram 

novamente a umidade e as condições para germinar. O Terreiro Florido foi esse tempo 



212 

 

de brotar, crescer e florir, um tempo de floração simbólica, em que os vínculos 

comunitários foram regenerados e novas sementes de convivência, cooperação e 

alegria foram lançadas ao solo fértil da vida coletiva. Tal como os ciclos da 

agrofloresta, onde cada espécie cumpre seu tempo e função, o Caricultura mostrou-

se mais uma vez como um organismo vivo, capaz de escutar, semear e florir, mesmo 

após os períodos mais áridos da existência. 

  



213 

 

6 COLHEITAS 

Somos povos de trajetórias, não somos povos de teoria. 
Somos da circularidade: começo, meio e começo. 

As nossas vidas não têm fim. 
 

Nêgo Bispo 

 

Chegar ao momento das colheitas implica reconhecer que esta tese não se 

constitui como um ponto de chegada isolado, mas como parte de um percurso 

histórico, coletivo e territorialmente situado, no qual cada fruto também é semente. 

Não se trata apenas da conclusão formal de uma investigação acadêmica, mas do 

recolhimento atento e cuidadoso dos frutos produzidos ao longo de mais de duas 

décadas de convivência, escuta sensível, partilha cotidiana e construção coletiva no 

Território do Caricultura. A metáfora da colheita, que nomeia esta seção final, não é 

casual nem meramente ilustrativa, ela expressa uma ética do tempo, do cuidado e da 

reciprocidade, profundamente alinhada aos modos de vida, às práticas educativas e 

aos processos formativos que atravessam a experiência do Caricultura, um ciclo que 

começa com a semeadura, é cultivado e colhido, partilhado para novamente ser 

semeado. 

Ao optar por essa circularidade, reconheço que todo conhecimento 

produzido no território nasce de um tempo próprio, distinto da lógica produtivista que 

frequentemente atravessa a academia. Colher exige espera, escuta, respeito aos 

ciclos e reconhecimento do trabalho coletivo. Da mesma forma, esta tese foi sendo 

construída no compasso da vida vivida no assentamento, acompanhando processos, 

conflitos, aprendizagens e reinvenções que não se deixam capturar por 

temporalidades lineares ou por resultados imediatos.  

O propósito central desta investigação foi compreender a experiência 

etnopedagógica libertária do Caricultura, buscando responder de que modo essa 

prática educativa contribui para a formação crítica da juventude e para o fortalecimento 

de valores ecológicos, sociais, culturais e políticos no semiárido frente aos modelos 

hegemônicos. Ao longo do trabalho, tornou-se evidente que tal experiência não pode 

ser reduzida a um projeto educativo pontual, tampouco compreendida apenas como 

uma iniciativa cultural localizada. O Caricultura revela-se como um movimento cultural 

vivo, gestado no território, que articula arte, educação, política, espiritualidade e 



214 

 

relação com a natureza como dimensões indissociáveis da luta pela vida digna no 

sertão. 

Do ponto de vista metodológico, a pesquisa assumiu, desde o início, uma 

postura implicada, ancorada na etnografia e na autoetnografia como escolhas éticas, 

políticas e epistemológicas. Ao me inserir no campo como sujeito atravessado pelas 

mesmas histórias, memórias e lutas que estruturam o Caricultura, assumi que produzir 

conhecimento, nesse contexto, implica assumir pertencimentos, ancestralidades e 

responsabilidades. Escrever esta tese significou, portanto, escrever a partir do 

território e com o território, reconhecendo que o saber não se separa da vida que o 

produz.  

A recusa da neutralidade científica, longe de fragilizar a investigação, 

permitiu aprofundar a compreensão dos processos formativos vividos no 

assentamento. Essa escolha metodológica possibilitou valorizar saberes gestados na 

experiência, na oralidade, na convivência cotidiana e na relação com a Caatinga, 

frequentemente deslegitimados pelos cânones acadêmicos. Ao assumir a implicação 

como princípio, a pesquisa se coloca no campo das epistemologias críticas que 

reconhecem o conhecimento como situado, relacional e atravessado por relações de 

poder.  

O Caricultura se constitui como uma etnopedagogia libertária e decolonial, 

forjada na horizontalidade das relações, na construção coletiva do saber e no 

enraizamento territorial. Essa etnopedagogia não emerge como formulação teórica 

prévia aplicada à realidade, mas como elaboração conceitual produzida a partir da 

prática viva, construída no cotidiano do assentamento. Trata-se de uma pedagogia 

que articula saberes populares, memórias ancestrais, espiritualidades, práticas 

agroecológicas e expressões artísticas, conformando um currículo vivo, aberto e em 

permanente atualização. 

Nesse horizonte, a Caatinga deixa de ser compreendida como cenário de 

escassez, atraso ou inviabilidade e passa a ser afirmada como matriz de sentido, 

território de aprendizagem e espaço sagrado de produção de saberes. A relação com 

o bioma não se limita à dimensão ambiental, mas envolve vínculos afetivos, simbólicos 

e espirituais que orientam práticas de cuidado, convivência e resistência. A Caatinga 

ensina, forma e produz ética. Ela se constitui como método pedagógico, como 

conteúdo e como horizonte formativo. 



215 

 

As colheitas aqui apresentadas não pretendem encerrar o debate nem 

cristalizar a experiência analisada. Ao contrário, buscam afirmar o que este percurso 

no contexto do Caricultura, a arte se constitui como linguagem de formação, estratégia 

de resistência e prática de autonomia. A educação, vivida no território, assume caráter 

profundamente político e emancipador, orientado pela defesa da vida, da justiça 

socioambiental, da soberania territorial e da dignidade dos povos do sertão. 

Compreender o Caricultura como etnopedagogia libertária implica 

reconhecer sua singularidade enquanto movimento educativo que integra, de forma 

indissociável, cultura, natureza e política. Diferentemente de projetos educativos 

institucionalizados, trata-se de um processo formativo contínuo, sustentado pela 

horizontalidade, pela autogestão e pela corresponsabilidade. Inspirada nos princípios 

da pedagogia freireana e nas tradições da educação popular e libertária, essa 

etnopedagogia rompe com a lógica da educação bancária e afirma a educação como 

prática da liberdade, na qual ensinar e aprender se constituem como processos de 

troca, escuta e criação coletiva. 

A dimensão territorial assume, nesse processo, um papel estruturante. A 

Caatinga é compreendida como território de vida, memória e aprendizagem. O contato 

cotidiano com seus ciclos, ritmos, espécies, práticas de cultivo e formas de manejo 

configura-se como fonte de conhecimento e reflexão crítica. Aprender com a Caatinga 

implica reconhecer limites, respeitar tempos e compreender a interdependência entre 

os seres humanos e a natureza, construindo uma ética eco-relacional própria do 

sertão. 

Essa compreensão territorial da educação confronta concepções coloniais 

e desenvolvimentistas que historicamente reduziram o semiárido à carência e à 

improdutividade. Ao afirmar a Caatinga como território pedagógico, o Caricultura 

disputa narrativas e reafirma o direito de aprender e ensinar a partir do próprio lugar. 

O território deixa de ser objeto de intervenção externa e passa a ser sujeito 

pedagógico, produtor legítimo de conhecimento, cultura e sentido. 

A etnopedagogia libertária do Caricultura encontra-se profundamente 

atravessada pela construção de identidades e pela valorização das ancestralidades. 

Saberes indígenas, negros, camponeses, espirituais e populares manifestam-se como 

presenças vivas nos processos educativos, conectando gerações e atualizando 

memórias de resistência historicamente silenciadas. A oralidade, a arte, a poesia, o 



216 

 

teatro e o cordel constituem linguagens centrais de produção de sentido, fortalecendo 

a autoestima coletiva e o pertencimento territorial. 

Nesse campo fértil de produção identitária, cultura e educação entrelaçam-

se como práticas de resistência e reexistência. Formar sujeitos críticos no semiárido 

implica reconhecer quem são, de onde vêm e de quais histórias são herdeiros. Essa 

base identitária e pluriepistêmica fortalece a relação com o território e sustenta 

práticas educativas comprometidas com a justiça social, cultural e epistêmica. 

Entre as colheitas mais significativas desta investigação estão as 

juventudes formadas no interior da experiência etnopedagógica do Caricultura. Os 

processos formativos vividos no assentamento produzem sujeitos capazes de refletir 

criticamente sobre suas realidades, elaborar conhecimento sistematizado e intervir 

nos campos acadêmico, social e político. Aqui representadas pelas produções 

acadêmicas de Martinha, Margarida e Sandino constituem evidências concretas dessa 

potência formativa, ao expressarem reflexões enraizadas no território, atravessadas 

pela arte, pela memória coletiva e pela convivência com a Caatinga. 

Essas trajetórias demonstram que a etnopedagogia libertária opera como 

processo de formação intelectual e política de longo prazo. A escrita acadêmica, nesse 

contexto, não surge como ruptura, mas como desdobramento de práticas culturais, da 

oralidade e da escuta sensível. Ao ingressarem no campo universitário, esses jovens 

tensionam epistemologias hegemônicas, reafirmando o sertão como lugar legítimo de 

produção de conhecimento, teoria e pensamento crítico. 

Nesse percurso etnopedagógico, a presença e a atuação de Manoel Inácio 

do Nascimento e Ivania Maria Alencar, enquanto intelectuais orgânicos, revelam-se 

fundamentais para a constituição, a permanência e a densidade formativa do 

Caricultura. Mais do que referências individuais, ambos se afirmam como referências 

ético-políticas e pedagógicas que sustentam, no cotidiano do assentamento, uma 

prática educativa enraizada na escuta, na horizontalidade e no compromisso com a 

vida no sertão. Suas trajetórias, marcadas pela militância popular, pelo diálogo 

permanente com as lutas camponesas e pela valorização dos saberes ancestrais, 

contribuíram de forma decisiva para a construção de uma etnopedagogia libertária 

que articula arte, território e formação crítica. Ivania, ao integrar cuidado, saúde 

popular, arte e educação, afirma o corpo como território de memória, cura e 

aprendizagem; Inácio, por sua vez, transforma a oralidade, a poesia e o cordel em 



217 

 

instrumentos de denúncia, encantamento e conscientização política. Juntos, tecem 

uma pedagogia do vínculo e da permanência, na qual educar é também cuidar, resistir 

e semear futuros possíveis no semiárido. Sua atuação sustenta o Caricultura como 

uma experiência viva, coletiva e intergeracional, cuja força formativa ultrapassa o 

tempo imediato e se projeta como legado político, cultural e epistêmico para as 

juventudes e para o território. 

A arte ocupa papel central nesse processo formativo. Teatro, música, 

poesia, dança, cordel e artes visuais constituem linguagens estruturantes da formação 

crítica da juventude, permitindo a elaboração simbólica das experiências vividas e a 

leitura crítica das estruturas de opressão. A arte, vivida como prática coletiva e 

cotidiana, articula sensibilidade e consciência política, fortalecendo o protagonismo 

juvenil e a capacidade de intervenção no território. 

A etnopedagogia libertária do Caricultura revela-se, ainda, como processo 

orientado à construção da autonomia coletiva e à afirmação da permanência no 

território como escolha política e existencial. Em um contexto marcado pelo êxodo 

rural e pela desvalorização dos modos de vida camponeses, a experiência investigada 

demonstra que a educação, quando enraizada no território e orientada pela cultura, 

pode se constituir como estratégia de reexistência e de construção de futuros 

possíveis no semiárido. 

Esta pesquisa compreende a tecnologia não como um elemento externo ou 

neutro, mas como uma construção social enraizada nos saberes, práticas e processos 

organizativos dos sujeitos populares. A tecnologia, quando apropriada coletivamente, 

assume caráter social e inovador, orientando-se pela participação, pela autonomia e 

pela transformação da realidade. Nesse sentido, as experiências analisadas revelam 

que os processos educativos vivenciados no Caricultura constituem formas de 

tecnologia social, na medida em que articulam criação artística, organização coletiva 

e produção de conhecimentos situados, reafirmando a inovação como prática cultural 

e política construída no cotidiano. 

Reconhecer as colheitas desta tese implica, igualmente, reconhecer seus 

limites, tensões e inacabamentos. Trata-se de uma investigação situada, que não 

pretende oferecer generalizações universais ou modelos replicáveis. A implicação do 

pesquisador, assumida como escolha ética e epistemológica, exigiu vigilância crítica 

constante diante dos riscos de idealização, assim como atenção às contradições e 



218 

 

desafios vividos pela comunidade, especialmente em contextos de instabilidade 

política e precarização das políticas públicas. 

Apesar desses limites, a pesquisa abre caminhos importantes para 

investigações futuras, ao evidenciar a relevância das etnopedagogias libertárias em 

outros territórios rurais e tradicionais, bem como a necessidade de aprofundar o 

diálogo entre experiências comunitárias e políticas públicas sensíveis aos territórios, 

sem comprometer a autonomia dos movimentos sociais. 

Encerrar estas colheitas não significa concluir um ciclo de forma definitiva. 

Compreendo que esta tese se afirma como gesto ético, político e epistêmico 

comprometido com a vida, a memória e a autonomia dos povos do sertão. O 

Caricultura ensina que educar é cultivar vínculos, escutar a terra, honrar 

ancestralidades e criar horizontalmente e coletivamente caminhos de futuro. Aqui não 

se encerra um caminho: renova-se o compromisso de seguir cultivando saberes, 

memórias e territórios onde a educação floresce como prática de liberdade. 

 

 

  



219 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABREU, Capistrano de. Capítulos de História Colonial. Rio de Janeiro: José 
Olympio, 1928. 
 
ABREU, Maria Evilene de Sousa. O uso e apropriação da comunicação 
audiovisual pelos jovens do assentamento rural Barra do Leme. São Paulo: 
Faculdade Cásper Líbero, 2014. 
 
ABREU, Maria Evilene de Sousa. Processos artísticos e comunicacionais da 
juventude no meio rural: modos de cartografar e intervir no Assentamento Barra do 
Leme. 2015. 152 f. Dissertação (Mestrado em Comunicação Social) — Universidade 
Federal do Ceará, Fortaleza, 2015. 
 
ACSELRAD, Henri. O que é justiça ambiental. Rio de Janeiro: Garamond, 2009. 
ADORNO, Theodor. Educação e emancipação. São Paulo: Paz & Terra, 1995. 
ALBUQUERQUE, Ulysses Paulino de (org.). Etnobiologia: bases ecológicas e 
evolutivas. Recife, PE: NUPEEA, 2013. 
 
ALBUQUERQUE, Ulysses Paulino de et al. Uso e conservação de plantas e animais 
medicinais no estado de Pernambuco (Nordeste do Brasil): um estudo 
interdisciplinar. Revista Brasileira de Farmacognosia, Pernambuco, v. 15, n. 1, p. 
303–314, 2005. 
 
ALENCAR, Francisco Amaro de. Os impactos socio-territoriais dos assentamentos 
de reforma agrária: o caso do sertão do Ceará. In: ENCONTRO NACIONAL DE 
GEÓGRAFOS, 13., 2002, João Pessoa. Anais[...],João Pessoa, 2002. 
 
ALENCAR, Francisco Amaro de. Segredos íntimos: a gestão nos assentamentos 
de reforma agrária. Fortaleza: UFC Edições, 2000. 
 
ALENCASTRO, Luís Felipe de. Judeus e cristãos-novos no Brasil colonial: entre 
a perseguição e a adaptação. Revista Brasileira de História, 2000. 
ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Territórios e territorialidades: perspectivas 
etnográficas. São Paulo: Editora UNESP, 2010. 
 
ANDRADE, Isabel Sant’Anna. Sertão negro: negação e reconhecimento da 
população negra do Nordeste brasileiro. Confins: Revue franco-brésilienne de 
géographie / Revista franco-brasileira de geografia, n. 68, 2025. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/confins/64385. Acesso em: 14 nov. 2025. 
 
ARAÚJO FILHO, João Ambrósio de. Manejo pastoril sustentável da Caatinga. 
Recife: Projeto Dom Helder Camara, 2013. 
 
  

https://journals.openedition.org/confins/64385?utm_source=chatgpt.com


220 

 

ARAÚJO, E. V. S. B.; ARAÚJO, M. do S. B.; SAMPAIO, Y. S. Impactos ambientais 
da agricultura no processo de desertificação no Nordeste do Brasil. Revista de 
Geografia, [S.l.], v. 22, n. 1, p. 90–112, 2008. Disponível em: 
https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistageografia/article/view/228637. Acesso em: 
14 jun. 2025. 
 
ASSMANN, Jan. Cultura da lembrança. In: BARBOSA, Maria Apparecida; 
BARBOSA, Sérgio (Orgs.). Memória e cultura. São Paulo: Edusp, 2004. p. 11–20. 
ASSMANN, Jan. Religião e memória cultural: dez estudos. São Paulo: Loyola, 
2011. 
 
BARBOSA, Lia Pinheiro; ROSSET, Peter Michael. Educação do campo e pedagogia 
camponesa agroecológica na América Latina: aportes da La Via Campesina e da 
CLOC. Educação & Sociedade, Campinas, v. 38, n. 140, p. 705-724, 2017.  
 
BARBOSA, Lia Pinheiro; ROSSET, Peter; VAL, Vanessa; SOTO, Gabriela. Diálogo 
de saberes y pedagogía del territorio en las luchas por autonomías y 
soberanías en el Sur Global. Más que Dos, v. 6, n. 10, p. 15-32, 2025. Disponível 
em: https://ojs.extension.unicen.edu.ar/index.php/masquedos/article/view/428. 
Acesso em: 25 out. 2025. 
 
BARREIRA, César; ALENCAR, Francisco Amaro Gomes de. Assentamentos rurais: 
o sonho da terra conquistada. Revista Sociedade e Cultura,  [S.l.], v. 10, n. 2, p. 
143–162, 2007a.  
 
BARREIRA, Irlys A. L.; ALENCAR, Maria do Socorro C. de. Assentamentos rurais 
no Ceará: trajetórias de luta e desafios atuais. Fortaleza: Fundação Konrad 
Adenauer; IPEA, 2007b. 
 
BARTH, Fredrik. O guru, o iniciador e outras variações antropológicas. Rio de 
Janeiro: Contracapa, 2000. 
 
BASTOS, José Romário Rodrigues. Combates por justiça e direitos: história da 
luta pela terra no Ceará (1950-1964). 2021. Tese (Doutorado em História Social) – 
Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2021. 
 
BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 
BAUMAN, Zygmunt. Vidas desperdiçadas. 3. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 
BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 
história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 1985.  
 
BERTAUX, Daniel. Narrativa de vida: a pesquisa e seus métodos. In: NÓVOA, 
António; FINGER, Matthias (Orgs.). O método (auto)biográfico e a formação. 
Natal: EDUFRN, 2004. 
 
  

https://ojs.extension.unicen.edu.ar/index.php/masquedos/article/view/428?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.xxxx/yyyyy


221 

 

BOAL, Augusto. Teatro do Oprimido e outras poéticas. 5. ed. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2009. 
 
BOFF, Leonardo. Igreja: carisma e poder. São Paulo: Ática, 1981. 
 
BOMFIM, Zulmira Áurea Cruz. Cidade e afetividade: estima e construção dos 
mapas afetivos de Barcelona e de São Paulo. Edição revisada e atualizada.  
Fortaleza: Imprensa Universitária da Universidade Federal do Ceará, 2023. ISBN 
978-85-7485-454-0. 
 
BORDA, Orlando Fals. Conhecimento e poder popular: lições com camponeses da 
Colômbia. Petrópolis: Vozes, 1985. 
 
BOSI, Ecléa. Memória e sociedade: lembranças de velhos. 5. ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2003. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. No círculo e ao redor da roda: amorosamente político. 
In: FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque; SILVA, Maria Eleni Henrique da; 
SANTOS, Narcélio José Marques dos; OLIVEIRA, Renata Lopes de (orgs.). 
Formação humana e dialogicidade em Paulo Freire IV: por uma pedagogia 
amorosamente política. Curitiba: CRV, 2020. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação popular. 10. ed. São Paulo: 
Brasiliense, 1983. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Identidade e etnia: construção da pessoa e 
resistência cultural. São Paulo: Brasiliense, 1986. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Paulo Freire: o menino que lia o mundo. São 
Paulo: Editora da Unesp, 2005. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Saberes populares, sensibilidade ecológica e 
educação. In: LOUREIRO, Carlos Frederico Bernardo; LAYRARGUES, Philippe 
Pomier (Orgs.). Educação ambiental: repensando o espaço da cidadania. São 
Paulo: Cortez, 2011. p. 65–78. 
 
BRANDÃO JÚNIOR, Eutrópio Luiz; BERNARDO, Gilmara Pereira; BERNARDO, 
Luciana Pereira; NASCIMENTO, Silvia Inês Bezerra do; LIMA, Bárbara Figueiredo 
Ribeiro; SILVA, Karla Vanessa Coutinho Correia da; CAVALCANTE, Gleiciane Maria 
Evangelista. Queima inadequada de resíduos sólidos domésticos, principais gases 
tóxicos e manifestações clínicas: uma revisão de literatura. Revista de Psicologia, 
[S.l.], v. 12, n. 42, p. 602–612, 2018.  
 
  



222 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada em 5 de 
outubro de 1988. Brasília, DF: Senado Federal, 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 29 
abr. 2025. 
 
BRASIL. Lei nº 9.795, de 27 de abril de 1999. Dispõe sobre a educação ambiental, 
institui a Política Nacional de Educação Ambiental e dá outras providências. Diário 
Oficial da União: Seção 1, Brasília, DF, 28 abr. 1999. 
 
BRASIL. Lei nº 10.711, de 5 de agosto de 2003. Institui o Sistema Nacional de 
Sementes e Mudas. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 6 ago. 2003. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.711.htm. Acesso 
em: 3 jan. 2025. 
 
BRASIL. Lei nº 12.305, de 2 de agosto de 2010. Institui a Política Nacional de 
Resíduos Sólidos; altera a Lei nº 9.605, de 12 de fevereiro de 1998; e dá outras 
providências. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 3 ago. 2010. Disponível 
em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12305.htm. 
Acesso em: 22 jan. 2025. 
 
BRASIL. Ministério da Saúde. Boletim epidemiológico especial – doença pelo 
coronavírus COVID-19. Brasília: Ministério da Saúde, 2021. 
 
CALDART, Roseli Salete. Pedagogia do Movimento Sem Terra: escola é mais que 
escola. São Paulo: Expressão Popular, 2004. 
 
CANDAU, Vera Maria; SACAVINO, Susana Beatriz (orgs.). Educação em Direitos 
Humanos: temas, questões e propostas. Petrópolis, RJ: DP&A, 2008. 
CANDAU, Vera Maria. Educação e cultura: pontos e contrapontos. 4. ed. Rio de 
Janeiro: Vozes, 2008. 
CANDIDO, Antonio. Os parceiros do Rio Bon 
ito: estudo sobre o caipira paulista e a transformação dos seus meios de vida. São 
Paulo: José Olympio, 1964. 
 
CARNEIRO, Sueli. Racismo ambiental e resistência negra. In: PACHECO, Tânia 
(org.). Racismo ambiental: vozes silenciadas. Rio de Janeiro: FASE, 2015. 
CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 
ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2005. Disponível em: https://teses.usp.br/teses/disponiveis/48/48134/tde-20052008-
152200. Acesso em: 22 jul. 2025. 
 
CARROLL, James. Constantine’s sword: the church and the Jews – a history. 
Boston: Mariner Books, 2001. 
 
  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.711.htm


223 

 

CARVALHO, Isabel Cristina de Moura. Educação ambiental: a formação do sujeito 
ecológico. 6. ed. São Paulo: Cortez, 2012. 256 p. (Coleção Docência em formação: 
problemáticas transversais). ISBN 9788524919725. 
 
CARVALHO, Sandra Maria Gadelha de. Educação do campo: PRONERA, uma 
política pública em construção. 2006. Tese (Doutorado em Educação Brasileira) – 
Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2006. 
 
CASCUDO, Luís da Câmara. Superstições e costumes. São Paulo: Global, 2012. 
CASTORIADIS, Cornelius. A instituição imaginária da sociedade. Tradução de 
Guy Reynaud; revisão técnica de Luiz Roberto Salinas Fortes. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1986. 
 
CUNHA, Euclides da. Os sertões: campanha de Canudos. São Paulo: Laemmert, 
1902. 
 
ELLIS, Carolyn; BOCHNER, Arthur P. Autoethnography, personal narrative, 
reflexivity: researcher as subject. In: DENZIN, Norman K.; LINCOLN, Yvonna S. 
(Orgs.). Handbook of qualitative research. 2. ed. Thousand Oaks (CA): Sage, 
2000. p. 733–768. 
 
ESCOBAR DE ALMEIDA, Antonio. Gramsci e a relação Trabalho, Educação e 
Cultura. In: CONGRESSO NACIONAL DE EDUCAÇÃO (CONEDU), 7., 2020, 
Maceió-AL. Anais [...] Maceió: CONEDU, 2020. 
 
ESCOBAR, Arturo. Más allá del tercer mundo: globalización y diferencia. Bogotá: 
Instituto Colombiano de Antropología e Historia, 2008. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Tradução de Sérgio Bath. Prefácio de 
Jean-Paul Sartre. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 2. 
ed. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FAUSTO, Boris. História do Brasil. São Paulo: Edusp, 1995. 
 
FERNANDES, Bernardo Mançano. A formação do MST no Brasil. Petrópolis: 
Vozes, 2000. 
 
FERNANDES, Florestan. Para o sociólogo, não existe neutralidade possível: o 
intelectual deve optar entre o compromisso com os exploradores ou com os 
explorados. Leia, São Paulo, v. 7, n. 96, p. 25, out. 1986. 
 
FERRAROTTI, Franco. Sobre a autonomia do método biográfico. Sociologia – 
Problemas e Práticas, Lisboa, n. 9, p. 171–177, 1991. 
 
  



224 

 

FERREIRA, Lúcia T. C.; ANDRADE, Lúcia A. de; RODAL, M. J. N. Fitossociologia de 
um remanescente de floresta estacional decidual na área de influência da barragem 
de Tapacurá, PE. In: LEAL, Inara R.; TABARELLI, Marcelo; SILVA, José M. C. da 
(Orgs.). Ecologia e conservação da Caatinga. Recife: Editora Universitária da 
UFPE, 2003. p. 305–325. 
 
FIGUEIREDO, João Batista Albuquerque de. Educação ambiental dialógica: as 
contribuições de Paulo Freire e a cultura sertaneja nordestina. Fortaleza: Edições 
UFC, 2007. 
 
FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque. Pedagogia Dialógica Eco-Relacional e 
Matrística numa DialogAção com a Decolonialidade e a interculturalidade crítica. In: 
BARCELOS, Valdo; MADERS, Sandra; PASINI, Giovani (org.). Cenas e Cenários 
Interculturais: Pensando epistemologias a partir do Sul. Santa Maria-RS: 
Caxias, 2016. 
 
FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque. A educação ambiental popular e 
educação intercultural no contexto da formação docente. In: Anais da 31ª Reunião 
Anual da Anped. Caxambu-MG, Anped, 2008. Disponível em 
http://31reuniao.anped.org.br/1trabalho/GT224284--Int.pdf. Acesso em: 15 set. 2023. 
 
FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque. Formação d@ educador(a) 
dialógic@ numa perspectiva decolonializante. Porto Alegre: Livrologia, 2022.  
 
FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque. Paradigmas epistemológicos 
emergentes em ciências da educação numa leitura sob a perspectiva eco-relacional 
e dialógica. In: FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque et al (org.). Educação 
como forma de socialização, v.2: educação, escola e sociabilidade. Porto Alegre, 
RS: Editora Fi, 2018.  
 
FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque. Paulo Freire e a descolonialidade do 
saber e do ser. Em FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque; SILVA, Maria Eleni 
Henrique da (org.). Formação Humana e Dialogicidade III: encantos que se 
encontram nos diálogos que acompanham Freire. Fortaleza: Edições UFC, 2012. 
 
FIGUEIREDO, João Batista de Albuquerque; SILVA, Maria Eleni Henrique da. 
Pedagogia Eco-Relacional e Formação Docente: possibilidades para a superação de 
processos educativos subalternizantes. In: EPENN - ENCONTRO DE PESQUISA 
EDUCACIONAL DO NORTE E NORDESTE, 19., João Pessoa. Anais [...]. João 
Pessoa: Editora Universitária da UFPB, 2009.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 68. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1987. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 36. ed. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 2001. 
 
  



225 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. 23. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a Pedagogia do 
oprimido. 18. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2001. 
 
FREIRE, Paulo. Política e educação: ensaios. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2001. 
 
GADOTTI, Moacir. Pedagogia da práxis. São Paulo: Cortez, 1999. 
 
GALLOIS, Dominique T.; AMOROSO, Marta R. Terra, território, territorialidades: 
leituras de etnologia ameríndia. São Paulo: Departamento de Antropologia, FFLCH, 
Universidade de São Paulo, 2023. 
 
GALLOIS, Dominique; AMOROSO, Marta. Terras tradicionalmente ocupadas: 
perspectivas interculturais sobre direitos territoriais no Brasil. São Paulo: UNESP, 
2023. 
 
GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Tradução de Gilberto Velho. Rio 
de Janeiro: LTC, 1989. 
 
GIULIETTI, Ana Maria et al. Diagnóstico da biodiversidade da Caatinga. In: BRASIL. 
Ministério do Desenvolvimento. Biodiversidade brasileira: avaliação e identificação 
de áreas e ações prioritárias para a conservação, utilização sustentável e repartição 
dos benefícios da biodiversidade nos biomas brasileiros. Brasília: MMA/SBF, 2002. 
  
GLASER, B.; BIRK, J. State of the scientific knowledge on properties and genesis of 
Anthropogenic Dark Earths in Central Amazonia (Terra Preta de Índio). Geochimica 
et Cosmochimica Acta, [S.l.], v. 82, p. 39-51, 2012. 
 
GOHN, Maria da Glória. Teorias dos movimentos sociais: paradigmas clássicos e 
contemporâneos. São Paulo: Loyola, 2006. 
 
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo 
Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988.  
 
GONÇALVES, Iona G.; ROCHA, Marlucia Mendes da Santos. Transmodernidade e 
socialização do poder: resistência cultural dos povos originários em face do 
neopentecostalismo no Brasil. Raído – Revista de Cultura e Arte, Dourados, v. 14, 
n. 34, p. 45-60, 2022. 
 
  



226 

 

GOMES, José Sandino Cavalcante Alencar. “Eu venho da terra, do início e do 
fim”: uma análise antropológica das vivências, práticas e saberes de Manoel Inácio 
do Nascimento. 2025. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em 
Antropologia) – Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-
Brasileira, Redenção, 2025. 
 
GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1978. 
 
GUATTARI, Félix. Cartografias do desejo. Tradução de Suely Rolnik. 
Petrópolis: Vozes, 1986 
 
GUIDON, Niède. Serra da Capivara: um paraíso pré-histórico. Ciência Hoje, [S.l.], 
v. 18, n. 105, p. 30–35, 1995. 
 
HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do “fim dos territórios” à 
multiterritorialidade. 4. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2007. 
 
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Tradução de Laurent Bove. São 
Paulo: Centauro, 2004. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz 
Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Tradução de 
Adelaine La Guardia Resende et al. Organização de Liv Sovik. Belo Horizonte: 
UFMG, 2003. 
 
IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Mapa de 
Biomas do Brasil. Rio de Janeiro: IBGE, 2004. 
 
ILLICH, Ivan. Sociedade sem escolas: uma proposta para desescolarizar a 
sociedade. 10. ed. Petrópolis: Vozes, 2000. 
 
INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA (Ipea). Os efeitos sobre 
grupos sociais e territórios vulnerabilizados das medidas de enfrentamento à 
crise sanitária da COVID-19: propostas para o aperfeiçoamento da ação pública. 
Nota Técnica DIest n. 33. Brasília: Ipea, abr. 2020. 18 p. Disponível em: 
https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/9839/1/NT_33_Diest_Os%20Efeitos%20Sobr
e%20Grupos%20Sociais%20e%20Territ%C3%B3rios%20Vulnerabilizados.pdf.  
 
JACOBI, Pedro Roberto. Educação ambiental, o exercício da cidadania e a 
sustentabilidade. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, n. 118, p. 189–206, mar. 
2003. 
 
JARA, Oscar. La sistematización de experiencias: práctica y teoría para otros 
mundos posibles. Bogotá: Centro Internacional de Educación y Desarrollo Humano 
– CINDE, 2018. 
 

https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/9839/1/NT_33_Diest_Os%20Efeitos%20Sobre%20Grupos%20Sociais%20e%20Territ%C3%B3rios%20Vulnerabilizados.pdf
https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/9839/1/NT_33_Diest_Os%20Efeitos%20Sobre%20Grupos%20Sociais%20e%20Territ%C3%B3rios%20Vulnerabilizados.pdf


227 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução de Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.  
 
LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista 
Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, n. 19, p. 20-28, jan./abr. 2002.  
LARROSA, Jorge. Pedagogia profana: danças, piruetas e mascaradas. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2015. 
 
LEAL, Inara R.; TABARELLI, Marcelo; SILVA, José Maria Cardoso da (Orgs.). 
Ecologia e conservação da Caatinga. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2003. 
 
LEAL, Victor Nunes. Coronelismo, enxada e voto: o município e o regime 
representativo no Brasil. Rio de Janeiro: Forense, 1949. 
 
LEFEBVRE, Henri. O direito à cidade. São Paulo: Centauro, 2001. 
 
LEFF, Enrique. Epistemologia ambiental. São Paulo: Cortez, 2003. 
 
LEFF, Enrique. Racionalidade ambiental: a reapropriação social da natureza. 4. 
ed. São Paulo: Cortez, 2006. 
 
LEFF, Enrique. Saber ambiental: sustentabilidade, racionalidade, complexidade. 
Petrópolis: Vozes, 2001. 
 
LEHMANN, Johannes; KERN, Dirse Clara; GLASER, Bruno; WOODS, William I. 
Amazonian Dark Earths: Origin, Properties, and Management. Dordrecht: Kluwer 
Academic Publishers, 2003. 
 
LIMA, Ana Maria da Silva et al. Arqueologia da Serra da Capivara: evidências de 
Monteiro ocupação humana no semiárido brasileiro. Revista Brasileira de 
Arqueologia, [S.l.], v. 32, n. 1, p. 45–60, 2019. 
 
LITTLE, Paul E. Ecologia política e conflitos socioambientais no Brasil. Brasília: 
Editora XYZ, 2006. 
 
LOPES, Leandro de Proença; JARDILINO, José Rubens Lima; ANDRADE, Valéria 
(org.). Independência e universidade na América Latina: tradições, tempos e 
territórios. 1. ed. São Paulo: Paco Editorial; Sociedad de Historia de la Educación 
Latinoamericana, 2011 (ou 2013). 
 
LOPES, Leandro de Proença. Sob o signo de Paulo Freire: considerações acerca do 
projeto de universidade popular. In: LOPES, Leandro de Proença; OLIVEIRA, Elaine 
F. R.; GABARRA, Larissa O. (org.). Construindo Pontes: Paulo Freire entre 
saberes, projetos e continentes. Fortaleza: EdUECE, 2018. p. 328–348. 
 
LÖWY, Michael. A teoria da revolução no jovem Marx. São Paulo: Cortez, 2005. 
MAIA, Suzana; BATISTA, Jeferson. Reflexões sobre a autoetnografia. Prelúdios, 
Salvador, v. 9, n. 10, p. 240–246, 2020. 
 



228 

 

MARTINS, José de Souza. O cativeiro da terra: o campesinato brasileiro na cultura 
nacional. São Paulo: Globo, 1985.  
 
MARTINS, José de Souza. A reforma agrária e os limites da democracia na 
“Nova República”. São Paulo: Hucitec, 1986. 
 
MEUNIER, I. M. J. et al. Anatomia ecológica de espécies lenhosas da Caatinga. In: 
LEAL, Inara R.; TABARELLI, Marcelo; SILVA, José M. C. da (Orgs.). Ecologia e 
conservação da Caatinga. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2003. p. 147–
165. 
 
MIGNOLO, Walter D. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 
 
MIGNOLO, Walter D.; WALSH, Catherine E. On decoloniality: concepts, 
analytics, praxis. Durham; London: Duke University Press, 2018. 
 
MMA – MINISTÉRIO DO MEIO AMBIENTE. Biomas brasileiros: Caatinga. Brasília: 
MMA, 2015. Disponível em: http://www.mma.gov.br. Acesso em: 10 jun. 2025. 
 
MONTEIRO, Ana Paula. Guerra dos Bárbaros: a resistência indígena no Ceará 
Colonial. Fortaleza: Edições UFC, 2007. 
 
MORIN, Edgar. Os sete saberes necessários à educação do futuro. São Paulo: 
Cortez, 2000. 
 
MOTA, Nashira Rocha; MOTA, Dalva Maria da; MOTA, Narciso Ferreira. Transição 
agroecológica do roçado tradicional para a roça sem queima: mudanças no 
preparo da terra. Revista Brasileira de Agroecologia, v. 12, n. 2, p. 117–125, 2017. 
BARRETO, Nina Ferreira. Dendê: partilha pedagógica e poética diaspórica em 
processo. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Artes Plásticas) – 
Instituto de Artes, Universidade de Brasília, Brasília, 2016. 
 
NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militância pan-
africanista. São Paulo: Perspectiva, 2001. 
 
NASCIMENTO, Edileusa Santiago do. Memória coletiva e identidade étnica dos 
Tremembé de Almofala: os índios da terra da santa de ouro. 2001. Dissertação 
(Mestrado em Psicologia) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 
2001. 
 
NASCIMENTO, Margarida Lima de Moura. A cena cultural de Acarape (CE): a 
relação entre os grupos culturais da juventude, o poder público e a UNILAB. 2019. 
Trabalho acadêmico (monografia) – Universidade da Integração Internacional da 
Lusofonia Afro-Brasileira, Redenção, 2019.  
 
  

http://www.mma.gov.br/


229 

 

NASCIMENTO, Marta Maria Lima de Moura. Teatro, política e aprendizagem: a 
experiência do Grupo Caricultura no Assentamento Barra do Leme. Relatório de 
pesquisa / TCC (Bacharelado em Humanidades) — Universidade da Integração 
Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB), Redenção-CE, 2017. Disponível 
em: https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/5804.  
 
NOVINSKY, Anita Waingort. Inquisição: prisioneiros do Brasil. Rio de Janeiro: 
Expressão e Cultura, 1994. 
 
NÓVOA, António. O regresso dos professores. Lisboa: Edições ASA, 2011. 
NÓVOA, António (org.). Vidas de professores. Porto: Porto Editora, 1995. 
NÓVOA, António; FINGER, Matthias (Orgs.). O método (auto)biográfico e a 
formação. 2. ed. Natal: EDUFRN, 2007. 
 
NUNES, Geovana Correia. De ciclos e caras: vida e cultura no Semiárido. In: VIII 
Congresso Brasileiro de Agroecologia, 2013, Porto Alegre. Anais... Porto Alegre, 
2013. Resumo n. 15227. Disponível em: https://www.aba-
agroecologia.org.br/revista/cad/article/view/15227 . 
 
OLIVEIRA, Francisco de. Elegia para uma Re(li)gião: SUDENE, Nordeste, 
planejamento e conflitos de classes. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981. 
 
OLIVEIRA, João Alves de; GONÇALVES, Pablo Rodrigues; BONVICINO, Cibele 
Rodrigues. Mamíferos da Caatinga. In: LEAL, Inara R.; TABARELLI, Marcelo; SILVA, 
José Maria Cardoso da (Orgs.). Ecologia e conservação da Caatinga. Recife: 
Editora Universitária da UFPE, 2003.  
 
OLIVEIRA, João Pacheco de (org.). A presença indígena no Nordeste: processos 
de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de 
Janeiro: Contra Capa, 2011. 
 
PACHECO, Tânia. Desigualdad, injusticia ambiental y racismo: una lucha que 
transciende el color de la piel. Polis, Santiago, ano 6, n. 16, 2007. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/polis/4754. Acesso em: 22 jul. 2025. 
 
PALITOT, Estêvão Martins (org.). Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença 
indígena no Ceará. Fortaleza: SECULT; Museu do Ceará; IMOPEC, 2009. 
 
PASSEGGI, Maria; NASCIMENTO, Gilcilene; OLIVEIRA, Roberta. As narrativas 
autobiográficas como fonte e método de pesquisa qualitativa em Educação. 
Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 42, n. 2, p. 301–316, 2016. 
 
PEREIRA, Franderlan Campos. Ecologia da Caatinga: ecologia das relações 
ambientais, sociais e subjetivas no Sertão. 2011. Monografia (Graduação) – 
Universidade Estadual do Ceará, Fortaleza, 2011. 
 
  

https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/5804
https://www.aba-agroecologia.org.br/revista/cad/article/view/15227
https://www.aba-agroecologia.org.br/revista/cad/article/view/15227


230 

 

PEREIRA, Franderlan Campos. Nossa mata e a abelha jandaíra: resgate dos 
conhecimentos locais sobre a Melipona subnitida (Apidae, Meliponinae). In: 
PROGRAMA NACIONAL DE EDUCAÇÃO NA REFORMA AGRÁRIA (PRONERA), 
2015, Brasília. Anais [...]. Brasília: PRONERA, 2015. 
 
PEREIRA, Franderlan Campos. O Cajueiro do Saber: educação, luta pela terra e 
espiritualidade no Campo Experimental do Território da Libertação, Almofala – 
Itarema – CE. 2019. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Programa de Pós-
Graduação Associado em Antropologia UFC/UNILAB, Fortaleza/Redenção, 2019. 
 
PINEAU, Gaston; LE GRAND, Jean-Louis. Les histoires de vie. Paris: PUF, 1996. 
 
PINHEIRO, Antônio Flávio Costa. Assentamentos Barra do Leme e 24 de Abril: 
poder e sustentabilidade. 2004. Dissertação (Mestrado em Geografia) – 
Universidade Estadual do Ceará, Fortaleza, 2004. 
 
PINHEIRO, Cristiano Guedes. Holocausto: outros lugares de resistência. 
Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG, Belo Horizonte, v. 4, n. 6, 
mar. 2010. 
 
PAIVA, Luiz Fábio S.; PIRES, Artur de Freitas. “Quem manda no Ceará?”. Sobre o 
enfrentamento às facções criminosas em um estado do Nordeste do Brasil. Espacio 
Abierto, Caracas (Venezuela), v. 32, n. 2, p. 97–121, jun. 2023. 
 
PNUMA. Programa das Nações Unidas Para o Meio Ambiente. Panorama Global 
do Manejo de Resíduos (Global Waste Management Outlook) — Panorama 2024. 
Nairóbi: UNEP/ISWA, 2024. Disponível em: https://www.unep.org/pt-
br/rasoures/panorama-global-do-manejo-de-residuos-em-2024. Acesso em: 14 jul. 
2025. 
 
PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. A globalização da natureza e a natureza da 
globalização. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 
 
PRADO, Darien E. As Caatingas da América do Sul. In: LEAL, Inara R.; TABARELLI, 
Marcelo; SILVA, José Maria Cardoso da (Orgs.). Ecologia e conservação da 
Caatinga. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2003. p. 3–73. 
 
PRADO JÚNIOR, Caio. Formação do Brasil contemporâneo: colônia. São Paulo: 
Brasiliense, 1942. 
 
PRADO JÚNIOR, Caio. Introdução à lógica dialética: notas introdutórias. São 
Paulo: Brasiliense, 1960. 
 
PUIGGRÓS, Adriana. La educación popular en América Latina: orígenes, 
polémicas y perspectivas. 4. ed. Buenos Aires: Colihue, 2016. 
 
  



231 

 

QUEIROZ, Luciano P. de et al. Diversity and endemism of the Caatinga flora. In: 
LEAL, Inara R.; TABARELLI, Marcelo; SILVA, José M. C. da (Orgs.). Ecologia e 
conservação da Caatinga. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2003. p. 51–74. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Perspectivas latino-americanas. Tradução de Leneide Duarte Plon. Buenos 
Aires: CLACSO, 2005. p. 107–130. 
 
RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1995. 
 
RODRIGUES, Miguel Trefaut. Herpetofauna da Caatinga. In: LEAL, Inara R.; 
TABARELLI, Marcelo; SILVA, José Maria Cardoso da (Orgs.). Ecologia e 
conservação da Caatinga. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2003. p. 181–
236. 
 
SALES, Celecina de Maria Veras. Criações coletivas da juventude no campo 
político: um olhar sobre os assentamentos rurais do MST. 2003. Tese (Doutorado 
em Educação) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2003. 
 
SANTOS, Ana Cecília dos. Projeto “Cantos da Mata” e o grupo “Caricultura”: 
significados de resistência e autonomia a partir das manifestações artísticas no 
assentamento Barra do Leme (Pentecoste-CE). Dissertação (Mestrado em Políticas 
Públicas e Sociedade) — Universidade Estadual do Ceará (UECE), Fortaleza, 2009. 
 
SANTOS, Ana Cláudia dos. Caricultura: autonomia e resistência nas manifestações 
artísticas no assentamento Barra do Leme. In: Retratos de Assentamentos, 2011.  
Disponível em: https://retratosdeassentamentos.com. Acesso em: 14 jul. 2025. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos (Nêgo Bispo). Somos povos de trajetórias, não somos 
povos de teoria. Somos da circularidade: começo, meio e começo. As nossas vidas 
não têm fim. In: Pensamento circular: contracolonialidade e pertencimento. 
Universidade Federal de Minas Gerais, 2015.  
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora; 
Piseagrama, 2023.  
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A crítica da razão indolente: contra o desperdício 
da experiência. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2010. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: para uma nova cultura 
política. 4. ed. São Paulo: Cortez, 2010. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Conhecimento prudente para uma vida decente: 
um discurso sobre as ciências revisitado. São Paulo: Cortez, 2007. 
 
  

https://retratosdeassentamentos.com/
https://retratosdeassentamentos.com/


232 

 

SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. 4. ed. 
São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2006. 
 
SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência 
universal. Rio de Janeiro: Record, 2000. 
 
SHIVA, Vandana. Monoculturas da mente: perspectivas da biodiversidade e da 
biotecnologia. São Paulo: Gaia, 2003. 
 
SILVA, José Maria Cardoso da et al. Aves da Caatinga: status, uso do habitat e 
sensibilidade. In: LEAL, Inara R.; TABARELLI, Marcelo; SILVA, José Maria Cardoso 
da (Orgs.). Ecologia e conservação da Caatinga. Recife: Editora Universitária da 
UFPE, 2003. p. 237–275. 
 
SILVA, Marco Haurélio da. Manual do cordelista moderno. São Paulo: Claridade, 
2010. 
 
SINGER, Paul. Migrações internas: considerações teóricas sobre o seu estudo. In: 
MOURA, Hildete Pereira de (org.). Migração interna: textos selecionados. 
Fortaleza: Banco do Nordeste do Brasil, 1980. 
 
STÉDILE, João Pedro (org.). A questão agrária no Brasil: programas de reforma 
agrária, 19462003. 2. ed. São Paulo: Expressão Popular, 2005. 
 
STÉDILE, João Pedro. A luta pela terra no Brasil. São Paulo: Expressão Popular, 
2002. 
 
STÉDILE, João Pedro; FERNANDES, Bernardo Mançano. Brava gente: a trajetória 
do MST e a luta pela terra no Brasil. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 1999. 
SUISSA, Judith. Anarchism and education: a philosophical perspective. London: 
Routledge, 2006. 
 
TORRES, Carlos Alberto. Educação e emancipação. São Paulo: Cortez, 1995. 
UPOV. Convenção internacional para a proteção das obtenções vegetais: ato 
de 1991. Genebra: União Internacional para a Proteção das Obtenções Vegetais, 
1991. Disponível em: https://www.upov.int/edocs/pubdocs/en/upov_pub_221.pdf. 
Acesso em: 3 jul. 2025. 
 
VAINFAS, Ronaldo. Jerusalém colonial: judeus portugueses no Brasil holandês. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
 
VERAS, Clédia Inês Matos. Jovens da escola quilombola de Paratibe-PB: 
convivência, pertencimento e negação. 2019. Tese (Doutorado em Educação) – 
Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-Graduação em Educação 
Brasileira, Fortaleza, 2019. 
 
  

https://www.upov.int/edocs/pubdocs/en/upov_pub_221.pdf
https://www.upov.int/edocs/pubdocs/en/upov_pub_221.pdf


233 

 

WALSH, Catherine. Interculturalidad, estado, sociedad: luchas (de)coloniales de 
nuestra época. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar; Ediciones Abya-Yala, 
2009. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidad, plurinacionalidad y decolonialidad: las 
insurgencias político-epistêmicas de refundar el Estado. Revista Tabula Rasa, v. 9, 
p. 131–152, 2008.  
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade e colonialidade do poder: um diálogo a partir 
da experiência latino-americana. Revista Educação e Sociedade, Campinas, v. 30, 
n. 109, p. 57–88, 2009.  
 
WIZNITZER, Arnold. Jews in Colonial Brazil: immigration and identity in the 
seventeenth century. Jewish Social Studies, [S.l.], v. 22, n. 2, p. 77–96, 1960. 
  



234 

 

APÊNDICE A – REGISTROS FOTOGRÁFICOS 

Figura 1 - Inácio e os jovens em círculo de diálogo na comunidade 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 2 - Oficinas Pinturas 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

  



235 

 

Figura 3 - Crianças e a biblioteca da comunidade 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 4 - Momentos de descontração no assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



236 

 

Figura 5 - Ensaio de peça teatral do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 6 - Apresentação de peça teatrais do Caricultura na Escola Paulo Freire, 
comunidade vizinha 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



237 

 

Figura 7 - Ensaio do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

Figura 8 - Ivania em um evento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



238 

 

Figura 9 - Inácio e Ivania e roda de cantigas no assentamento com crianças 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 10 - Caminhadas na Mata 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

  



239 

 

Figura 11 - Vivências na Caatinga 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



240 

 

Figura 12 - Apresentação do Caricultura em Canindé 

 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

  



241 

 

Figura 13 - Inácio apresentando o início das hortas aos jovens da escola da 
comunidade vizinha 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

  



242 

 

Figura 14 - Reunião com as famílias do assentamento no salão do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 
Figura 15 - Crianças durante a apresentação do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



243 

 

Figura 16 - Círculo de diálogos do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

  



244 

 

Figura 17 - Ensaios do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 18 - Inácio e Ivania durante a viagem de bicicleta 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

  



245 

 

Figura 19 - Inácio e Ivania durante a viagem de bicicleta 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

Figura 20 - Oficinas de pinturas 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



246 

 

Figura 21 - Apresentação do Caricultura no Assentamento Barra do Leme 

 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

  



247 

 

Figura 22 - Apresentação do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 23 - Crianças e a colcha de retalhos do Terreiro Florido 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

  



248 

 

Figura 24 - Mural de fotografias do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

Figura 25 - Apresentação Cultural durante o Terreiro Florido 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



249 

 

Figura 26 - Inácio se apresentando do Terreiro Florido 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

Figura 27 - Inácio e seu irmão Bosco no açude do Assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

  



250 

 

Figura 28 - Momento de descontração do Assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

Figura 29 - Crianças no Açude do Assentamento Barra do Leme 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

  



251 

 

Figura 30 - Crianças no Açude do Assentamento Barra do Leme 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

Figura 31 - Ciranda durante o Terreiro Florido 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

  



252 

 

Figura 32 - Círculo de Diálogos no assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 33 - Bioconstrução na área da Agrofloresta 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

  



253 

 

Figura 34 - Apresentação cultural de visitantes no Assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 35 – Encontro do Ciclovida 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

  



254 

 

Figura 36 – Encontro do Caricultura na Oandemia – Terreiro Florido 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 



255 

 

Figura 37 - Defesa do TCC de Sandino na UNILAB

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

  



256 

 

Figura 38 - Defesa do TCC de Sandino na UNILAB 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



257 

 

Figura 39 – Crianças do Caricultura 2005 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



258 

 

Figura 40 – Troca de Sementes do Ciclovida 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



259 

 

Figura 41 – Inácio e Ivânia na viagem do Ciclovida

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 



260 

 

Figura 42 – Crianças no assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

  



261 

 

Figura 43 – Crianças no assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

  



262 

 

Figura 44 - Ivânia e sua mãe no Assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 45 – Inácio e Ivânia partilhando as experiências da viagem 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

  



263 

 

Figura 46 - Gravação do documentário Imagine 2030 no Assentamento Barra do 
Leme 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



264 

 

Figura 47 - Crianças no açude do Assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

Figura 48 – Encontro com famílias do assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 



265 

 

Figura 49 – Encontro com famílias do assentamento

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



266 

 

Figura 50 – Encontro com famílias do assentamento 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

  



267 

 

Figura 51 - Cisterna do CIclovida 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



268 

 

Figura 52 - Famílias do Assentamento Barra do Leme 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



269 

 

Figura 53 - Vivências na Caatinga 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

  



270 

 

Figura 54 - Inácio tocando violão 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

  



271 

 

Figura 55 - Viagens de bicicleta do Ciclovida 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



272 

 

Figura 56 - Margarida, Ivania, Inácio e Camilo

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



273 

 

Figura 57 - Momentos do Caricultura 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



274 

 

Figura 58 - Crianças do Caricultura montadas em jumentos 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



275 

 

Figura 59 - Inácio 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

  



276 

 

Figura 60 - Ivania 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



277 

 

Figura 61 - Sandino montado no cavalo 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



278 

 

Figura 62 - Ivania e Crianças do Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



279 

 

Figura 63 - Ivania em diálogo com o Caricultura 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



280 

 

Figura 64 - Vivência da Caatinga 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



281 

 

Figura 65 - Sandino ao lado de uma Imburana 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



282 

 

Figura 66 - Caminhada na Caatinga 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



283 

 

Figura 67 - Crianças do Caricultura brincando no açude 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 

 

  



284 

 

Figura 68 - Limpeza do Lixo nos terreiros 

 

Fonte: Acervo do Caricultura 

 




