
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

CENTRO DE HUMANIDADES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS DA TRADUÇÃO 

 

 

 

 

AMILTON CÉSAR DE SOUZA MARQUES 

 

 

 

 

 

 

 

A PERSONAGEM ESMERALDA DE VICTOR HUGO E SUA TRANSMUTAÇÃO  

NO MUSICAL NOTRE-DAME DE PARIS DE GILLES AMADO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2017 



AMILTON CÉSAR DE SOUZA MARQUES 

 

 

 

 

 

A PERSONAGEM ESMERALDA DE VICTOR HUGO E SUA TRANSMUTAÇÃO 

NO MUSICAL NOTRE-DAME DE PARIS DE GILLES AMADO 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Estudos da Tradução do Centro 

de Humanidades da Universidade Federal do 

Ceará, como requisito parcial à obtenção do 

título de Mestre em Estudos da Tradução. Área 

de concentração: Processos de Retextualização. 

 

Orientador: Prof. Dr. Prof. Dr. Tito Lívio Cruz 

Romão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2017 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



 

AMILTON CÉSAR DE SOUZA MARQUES 
 
 
 
 
 
 
 

A PERSONAGEM ESMERALDA DE VICTOR HUGO 
E SUA TRANSMUTAÇÃO NO MUSICAL NOTRE-DAME DE PARIS 

DE GILLES AMADO 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Estudos da Tradução do Centro 
de Humanidades da Universidade Federal do 
Ceará, como requisito parcial à obtenção do 
título de Mestre em Estudos da Tradução.  
Área de concentração: Processos de 
Retextualização.   
 

Aprovada em: 31/10/2017. 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

________________________________________ 
Prof. Dr. Tito Lívio Cruz Romão (Orientador) 
Universidade Federal do Ceará (POET-UFC) 

 
 

_________________________________________ 
Prof. Dr. Orlando Luiz de Araújo (Externo) 

Universidade Federal do Ceará (PPGLetras-UFC) 
 
 

_________________________________________ 
Profª. Drª. Fernanda Suely Muller (Interno) 

Universidade Federal do Ceará (POET-UFC) 
 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente a Deus que mesmo nos momentos mais difíceis está 

sempre presente de forma positiva na minha vida e me faz a cada dia acreditar que os 

obstáculos impostos pela vida, são sinais metaforizados que me fazem valorizar todas as 

conquistas desde a mais simples as mais sofisticadas. 

Ao meu orientador, Prof. Dr. Tito Lívio Cruz Romão, por quem tenho profundo 

respeito e admiração, que generosamente no meio do caminho se fez luz e abraçou o meu 

projeto me fazendo acreditar ser forte e conseguir chegar ao final. 

Aos membros da banca examinadora, os professores Dr. Orlando Luiz de Araújo e 

Dr ͣ. Fernanda Suely Muller que gentilmente aceitaram ao convite e contribuíram enormemente 

com seus conhecimentos, tornando assim o resultado da pesquisa mais lapidado. 

Ao professor Yuri Brunello, que antes de se desligar do programa contribuiu com 

orientações no início de minha pesquisa. 

Aos amigos, colegas de mestrado, familiares e a todas as pessoas que estiveram 

direta ou indiretamente entrelaçados a este momento de imersão, vivenciado por mim, e que 

torceram e/ou contribuíram para que o processo fosse concluído a contento. 

E por fim, agradeço ao programa de Pós-Graduação em Estudos de Tradução- 

POET que nos deu a oportunidade de fazer parte deste mestrado, na Universidade Federal do 

Ceará, e contribuiu para o nosso crescimento pessoal, social, profissional, artístico e 

tradutológico, na medida em que entendemos que vida e arte são constantemente 

interpretadas, traduzidas e vivenciadas de acordo com o contexto sociopolítico, e por que não 

dizer situacional. 

 

 

 

 

MUITO OBRIGADO!!!! 

MERCI À TOUS!!!! 

 

 

 

 



 

RESUMO 

 

O presente projeto se insere no contexto dos Estudos da Tradução, mais precisamente na área 

de pesquisa de tradução intersemiótica, e tem como base a análise da obra literária Nôtre-

Dame de Paris, de Victor Hugo, publicado em 1831, e de sua adaptação como comédia 

musical homônima sob a direção de Gilles Amado (1999). Nossa proposta consiste em 

realizar uma comparação entre os sistemas de signos utilizados para a mesma obra nos dois 

meios em que ela aqui será analisada, levando-se em conta as peculiaridades de cada um 

desses meios, além do contexto histórico e cultural em que estão inseridos, com o objetivo 

geral de identificar, apresentar e discutir como exemplo de intersemiose o processo de 

transmutação da personagem Esmeralda. Pretendemos ainda, em nossos objetivos específicos, 

contribuir para uma reflexão pontual sobre a prática de adaptação/tradução como elemento de 

ressignificação da obra literária adaptada, além de verificar como o fazer tradutório pode 

ajudar não só contribuindo para uma ampliação do interesse pela leitura de uma obra literária, 

mas também para uma melhor compreensão do texto original por parte dos leitores. Ressalte-

se que a análise aqui descrita será realizada entre a obra original de Hugo (2009) em língua 

francesa e o musical dirigido por Gilles Amado, também em língua francesa. O romance 

Notre-Dame de Paris, também conhecido no Brasil como O Corcunda de Nôtre-Dame, foi 

publicado por Victor Hugo pela primeira vez em 1831, tendo sido traduzido para a língua 

inglesa em 1833. Em sua origem, constituía-se em um romance histórico, destinado ao 

público adulto, com o intuito de conscientizá-lo sobre a necessidade de conservação da 

Catedral de Notre-Dame. No romance, Victor Hugo, além de descrever a antiga Catedral 

construída em 1330 e considerada a principal igreja de Paris, ilustra historicamente a 

sociedade da Paris medieval e os contrastes sócio-culturais dos seus personagens. Para a 

realização deste trabalho visando à escrita de uma dissertação de mestrado, recorremos, no 

tocante às ferramentas metodológicas, à teoria da adaptação de Hutcheon (2013), por 

entendermos, seguindo a noção da autora, que adaptação é uma forma de transcodificação de 

um sistema de comunicação para outro, levando em consideração as particularidades e 

possibilidades criativas de ambas. Nessa perspectiva, respondemos de forma detalhada e 

analítica às seguintes perguntas: Quem é o adaptador? Por que adaptar a obra literária para o 

meio comédia musical? Quais os atrativos econômicos dessa transmutação? Houve 

intenções/motivos pessoais e/ou políticos? Como se deu a adaptação? Que intencionalidades 

se podem captar na adaptação em relação à personagem Esmeralda? Ainda no tocante à 

metodologia, trabalharemos, pela vertente dos Estudos da Tradução, com base na Abordagem 



 

Funcionalista da Tradução, aqui representada por Nord (1988;1992; 2012; 2014; 2016). 

Recorrendo às perguntas-chave referentes aos fatores externos e internos propostos por Nord 

em seu modelo de tradução orientada para a análise de textos, tentaremos encontrar respostas 

referentes ao texto de partida (obra literária impressa) e ao texto de chegada (musical), tendo 

como foco a personagem Esmeralda. 

 

Palavras-chave: tradução; adaptação; obra literária; musical 



 

RÉSUMÉ 

Le présent projet s’inscrit dans le contexte des Études de la Traduction, plus précisément dans 

le domaine de la recherche sur la traduction intersémiotique. Il se fonde sur l’analyse de 

l’œuvre littéraire Notre-Dame de Paris de Victor Hugo, publiée en 1831, et de son adaptation 

en comédie musicale homonyme réalisée par Gilles Amado (1999). Notre proposition consiste 

à effectuer une comparaison entre les systèmes de signes utilisés pour une même œuvre dans 

les deux médias ici analysés, en tenant compte des particularités propres à chacun, ainsi que 

du contexte historique et culturel dans lequel ils s’inscrivent. L’objectif général est 

d’identifier, de présenter et de discuter, à titre d’exemple d’intersémiosis, le processus de 

transmutation du personnage d’Esmeralda. Nos objectifs spécifiques visent également à 

contribuer à une réflexion ponctuelle sur la pratique de l’adaptation/traduction comme 

élément de re-signification de l’œuvre littéraire adaptée, ainsi qu’à examiner comment l’acte 

traductif peut favoriser non seulement un élargissement de l’intérêt pour la lecture d’une 

œuvre littéraire, mais aussi une meilleure compréhension du texte original par les lecteurs. Il 

convient de souligner que l’analyse décrite ici sera réalisée entre l’œuvre originale de Hugo 

(2009) en langue française et la comédie musicale mise en scène par Gilles Amado, également 

en langue française. Le roman Notre-Dame de Paris, connu au Brésil sous le titre Le Bossu de 

Notre-Dame, a été publié pour la première fois par Victor Hugo en 1831 et traduit en anglais 

en 1833. À l’origine, il s’agissait d’un roman historique destiné au public adulte, ayant pour 

but de sensibiliser à la nécessité de préserver la Cathédrale de Notre-Dame.Dans ce roman, 

Victor Hugo, en plus de décrire l’ancienne cathédrale construite en 1330 et considérée comme 

la principale église de Paris, illustre de manière historique la société du Paris médiéval et les 

contrastes socioculturels de ses personnages.Pour la réalisation de ce travail, dans la 

perspective de la rédaction d’une dissertation de master, nous avons eu recours, sur le plan 

méthodologique, à la théorie de l’adaptation de Hutcheon (2013), partant de la notion, 

proposée par l’auteure, selon laquelle l’adaptation constitue une forme de transcodage d’un 

système de communication à un autre, en tenant compte des particularités et des potentialités 

créatives de chacun. Dans cette perspective, nous apportons des réponses détaillées et 

analytiques aux questions suivantes : Qui est l’adaptateur ? Pourquoi adapter l’œuvre littéraire 

au format de comédie musicale? Quels sont les attraits économiques de cette transmutation? Y 

avait-il des intentions ou des motivations personnelles et/ou politiques? Comment cette 

adaptation a-t-elle été réalisée? Quelles intentions peut-on percevoir dans l’adaptation en ce 

qui concerne le personnage d’Esmeralda? Enfin, sur le plan méthodologique, notre travail 



 

s’appuie, dans la perspective des Études de la Traduction, sur l’approche fonctionnaliste de la 

traduction, représentée ici par Nord (1988; 1992; 2012; 2014; 2016). En mobilisant les 

questions-clés relatives aux facteurs externes et internes proposés par Nord dans son modèle 

d’analyse textuelle orienté vers la traduction, nous tenterons de dégager des réponses 

concernant le texte source (l’œuvre littéraire imprimée) et le texte cible (la comédie 

musicale), en nous concentrant sur le personnage d’Esmeralda. 

Mots-clés: traduction; adaptation; œuvre littéraire; comédie musicale 



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1   Quasimodo, no romance ............................................................................. 43 

Figura 2   Quasimodo, no musical ................................................................................ 44 

Figura 3  Claude Frollo, no romance .......................................................................... 45 

Figura 4  Claude Frollo, no musical ............................................................................ 46 

Figura 5  Phœbus, no romance .................................................................................... 47 

Figura 6  Phœbus, no musical ..................................................................................... 47 

Figura 7  Esmeralda, romance ..................................................................................... 48 

Figura 8  Esmeralda, no musical ................................................................................. 48 

Figura 9  Cena de Esmeralda com Phœbus na canção Bohémienne ........................... 59 

Figura 10  Cena de Esmeralda com Clopin na canção Esmeralda Tu sais .................... 60 

Figura 11  Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Le Pape de Fous .................... 61 

Figura 12  Cena de Gringoire e Esmeralda na canção Les Portes de Paris .................. 62 

Figura 13  Cena de Gringoire e Esmeralda na canção Le Mot Phɶbus ........................ 63 

Figura 14  Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção À Boire .................................. 64 

Figura 15  Cena de Quasimodo, Frollo, Phœbus e Esmeralda na canção Belle ............ 65 

Figura 16  Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Ma Maison, C’est ta Maison . 66 

Figura 17  Cena de Esmeralda na canção Ave Maria Païen .......................................... 66 

Figura 18  Cena de Frollo com Esmeralda na canção Tu vas me Détruire ................... 67 

Figura 19  Cena de Phœbus com Esmeralda na canção La Volupté .............................. 68 

Figura 20  Cena de Frollo et Gringoire na canção Florence ......................................... 68 

Figura 21  Cena de Clopin, Gringoire et Frollo na canção Où est-elle?........................ 69 

Figura 22  Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Les oiseaux qu’on met en 

cage .............................................................................................................. 

70 

Figura 23  Cena de Frollo et Gringoire na canção La Torture ...................................... 71 

Figura 24  Cena de Frollo et Esmeralda na canção Être prêtre et aimer une Femme ... 71 

Figura 25  Cena de Phœbus e Fleur-de-Lys na canção Je reviens vers toi .................... 72 

Figura 26  Cena de Clopin, Quasimodo e Esmeralda na canção Libérés ...................... 73 

Figura 27  Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Je te laisse un sifflet .............. 73 

Figura 28  Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Danse, mon Esmeralda ......... 74 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

CA Cultura-alvo 

CF Cultura-fonte 

TA Texto-alvo 

TF Texto-fonte 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................. 10 

1.1 Apresentação ...................................................................................................... 10 

1.2 Problema e justificativa .................................................................................... 12 

1.3 Relevância e originalidade ................................................................................ 15 

1.4 Objetivos ............................................................................................................ 16 

1.4.1 Objetivo geral ...................................................................................................... 16 

1.4.2 Objetivo específico .............................................................................................. 16 

1.5 Metodologia, caráter e premissa da pesquisa ................................................. 17 

1.6 Estrutura e descrição dos capítulos ................................................................ 18 

2 ESTUDOS DA TRADUÇÃO E ADAPTAÇÃO DE OBRAS LITERÁRIAS 19 

2.1 Fundamentação teórica .................................................................................... 19 

2.1.1 Abordagem Funcionalista da Tradução ............................................................ 29 

2.1.2 A Teoria da Adaptação de Linda Hutcheon ...................................................... 32 

3 A TRANSCODIFICAÇÃO DO ROMANCE DE VICTOR HUGO COMO 

MUSICAL .......................................................................................................... 34 

3.1 Adaptações do romance Notre-Dame de Paris como musical ....................... 34 

3.2 A transmutação de personagens de V. Hugo do romance para musical ....... 37 

4 A PERSONAGEM ESMERALDA .................................................................. 49 

4.1 Esmeralda no romance Notre-Dame de Paris ................................................. 49 

4.2 Esmeralda no musical ....................................................................................... 59 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................... 80 

 REFERÊNCIAS ................................................................................................ 82 

 ANEXO A – CANÇÕES DO MUSICAL ........................................................ 85 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
10 

1 INTRODUÇÃO 

 

1.1 Apresentação 

 

O presente trabalho insere-se na área de Estudos da Tradução, mais 

especificamente no âmbito da adaptação de obras literárias para o gênero comédia musical1, a 

fim de contemplar a tradução intersemiótica do romance Notre-Dame de Paris, de Victor 

Hugo, como musical homônimo realizado pelo diretor francês Gilles Amado, com especial 

atenção para a personagem Esmeralda do romance original. A ideia inicial deste projeto surgiu 

a partir do interesse em verificar as diferenças e semelhanças alcançadas na prática tradutória 

de uma mídia para outra analisando o processo de transmutação da personagem Esmeralda do 

romance Notre-Dame de Paris para a comédia musical homônima, o interesse se intensificou 

devido à escassez de trabalhos que analisem o processo de adaptação de obras literárias para 

musicais. Outro fator que despertou nossa curiosidade neste tipo específico de tradução foi 

buscar perceber se o enredo da comédia musical contemplaria a essência da narrativa do 

romance, de forma que a personagem em questão pudesse ser descrita no texto de chegada 

com todos os elementos que a caracterizavam no texto de partida. Com o intuito de justificar o 

presente trabalho, é necessário contextualizar o tempo da narrativa e o tempo do enredo, bem 

como a difusão das mídias em questão cada uma sua época, a fim de compreendê-la mais 

claramente e assim poder justificar a necessidade deste estudo. 

É importante salientar que a análise que aqui faremos parte de um texto original 

em língua francesa e com texto de chegada também na mesma língua. O que chama a atenção, 

sobretudo na comédia musical, em se tratando da língua, é o jogo de palavras e rimas 

utilizados nas composições das músicas.  

A intriga do romance, que está dividido em onze livros e se desenrola na Paris de 

1842, tem como personagem principal a Catedral de Notre-Dame que é um dos lugares onde 

os principais eventos acontecem, e em seu entorno, outros personagens como Esmeralda e sua 

cabra Djali, Quasimodo, Frollo, Gringoire, Phœbus, Clopin entre outros. A jovem Esmeralda, 

sem que se dê conta, atrai a atenção de todos por sua beleza e sensualidade. Esmeralda, 
 

1 Comédia musical, é um gênero teatral, que combina comédia, drama, canto, dança e sapateado. Surgido no 
início do século XX, está situado na linha do casamento entre o teatro e a música clássica que deu origem nos 
séculos anteriores ao ballet e depois ao ballet-comédia, à ópera, à ópera-bouffe e à opereta. Desenvolveu-se 
particularmente nos Estados Unidos, dissociando-se do género clássico a partir da década de 1910 através da 
integração de músicas “novas” como o jazz. Na verdade, o termo hoje refere-se principalmente aos Estados 
Unidos e mais especificamente à Broadway. Tal como acontece com o termo “ópera comédia”, o uso da palavra 
“comédia” deve ser tomado no sentido amplo: na verdade, os temas das comédias musicais podem ser leves ou 
trágicos. Diferente de um musical que não comtempla tantos elementos. 



 
11 

mesmo sem intenção e plena em seus atributos expressivos, desperta o amor e o interesse dos 

homens que a circundam; dentre eles, enfatizamos três que representam as três camadas 

sociais vigentes na época. Quasimodo é o representante do povo que, devido à sua aparência 

monstruosa, é eleito “Le Pape des Fous”, o Papa dos loucos, na Festa dos Reis, festa essa que 

a população escolhia o mais feio dos feios para ostentar em um dia de ‘glória’ e de 

ridicularização social; Phœbus, que representa a realeza na qualidade de capitão da Guarda 

Real, envolvido numa tríade amorosa não resolvida. Phœbus é noivo da jovem Fleur-de-Lys, 

moça de família nobre. O Capitão da Guarda Real também se apaixona por Esmeralda, que 

corresponde ao seu amor. Porém, em razão desse amor envolto em um descompasso 

emocional devido a existência de Fleur-de-Lys e do abismo social existente entre o jovem e 

vigoroso mancebo e a moça do povo, apresenta-se como um amor proibido. Esmeralda é 

acusada injusta e covardemente de prostituição, bruxaria e assassinato, tendo como principal 

acusador o sacerdote Claude Frollo, representante do clero. Este, por sua vez, era o terceiro 

homem apaixonado pela cigana, que, nutrindo-se de uma culpa por ter despertado tal amor 

carnal, sente-se inconformado e desnorteado pela indiferença de Esmeralda, o que resulta em 

uma perseguição com a intenção de levá-la à forca, uma vez que seu amor não poderia se 

concretizar por não haver a reciprocidade da jovem cigana e o então impedimento clerical. 

Esmeralda estava cercada de amores desencontrados e desprovidos de empatia, já que cada 

personagem, a sua maneira, não se aproximava de forma íntegra a realidade existencial de 

outra personagem. Assim, as manifestações desmedidas de amor destinadas à cigana foram os 

motivos pelos quais a levaram à forca e consequentemente à morte. 

A comédia musical Notre-Dame de Paris, de 1999, dirigido por Gilles Amado é a 

mais conhecida adaptação do romance homônimo para esse tipo de mídia. Amado é um 

diretor de origem francesa, nascido em Paris e filho de Christiane Mallarmé, uma das 

primeiras diretoras de rádio, e de Éric Amado, que era cantor. A partir desses dados podemos 

perceber a influência musical em sua obra. Dentre as tantas direções executadas por Amado, 

ressalte-se seu trabalho à frente da transmissão, em 1995, do Desfile do 14 de julho, data da 

festa nacional francesa, realizado na avenida Champs-Élysées. Esse trabalho de direção 

televisiva, realizado para apresentação nas principais cadeias de TV francesas, deu-lhe 

bastante destaque na França e foi realizado pouco tempo antes da estreia da comédia musical. 

A comédia musical Notre-Dame de Paris analisada neste trabalho é dividida em 

dois atos, sendo eles compostos por 53 músicas. As letras das músicas foram compostas por 

Luc Plamondon e a música/melodia de Richard Cocciante, além do cenário de Gilles Maheu. 

Luc Plamondon é canadense e conhecido, sobretudo, pelas letras das músicas de comédias 



 
12 

musicais como Notre-Dame de Paris e Starmania. Richard Cocciante (Riccardo Cocciante na 

Itália), conhecido cantor de voz rouca franco-italiano, nascido na Itália, tem como influências 

musicais óperas de grandes obras clássicas, blues e Beatles. Foi parceiro de Luc Plamondon 

em outras obras como Notre histoire e HLM (Herry Loves Mary, 1995). O espetáculo Notre-

Dame de Paris tem como elenco, em sua versão original, os cantores/atores Hélène Segara 

como Esmeralda, Daniel Lavoie como Frollo, Bruno Pelletier como Gringoire, Pierre Garand, 

também conhecido como Garou, no papel de Quasimodo, Patrick Fiori como Phɶbus, Luck 

Mervil como Clopin e Julie Zenatti como Fleur-de-Lys. 

 

1.2 Problemática e justificativa 

 

O interesse em analisar o fazer tradutório de uma obra literária como Notre-Dame 

de Paris, de Victor Hugo, em sua transmutação para o gênero comédia musical não chega a 

ser uma tarefa simples, uma vez que não dispomos de muitos materiais que discorram sobre 

este assunto de modo específico, nem tão pouco dispomos de um grande acervo especializado 

nesse tipo de tradução. Em se tratando de uma análise pertinente a uma dissertação, nós, 

enquanto pesquisadores não podemos abranger uma gama demasiadamente variada de 

aspectos relacionados à adaptação e sim, devemos precisar um foco de análise mais restrito, 

daí a necessidade de delimitação do nosso objeto de estudo em torno da personagem 

Esmeralda. O romance Notre-Dame de Paris, ao longo dos tempos foi fonte de inspiração 

para adaptações em outras mídias, como mencionou Baptiste Liger, em 2012, no site do jornal 

francês L’EXPRESS , falando sobre adaptações fílmicas: “Notre-Dame de Paris alimente 

aussi nombre d'adaptations, là encore avec quelques interprétations mémorables : Lon 

Chaney joua le bossu pour Wallace Worsley, et Anthony Quinn, en amoureux fou du décolleté 

de Gina Lollobrigida,...”. Ele comenta que o romance Notre-Dame de Paris alimentou um 

grande número de adaptações e algumas com interpretações memoráveis, ele cita as 

interpretações de Lon Chaney como o corcunda para Wallace Worsley e de Anthony Quinn 

perdidamente apaixonado pelo decolte de Gina Lollobrigida. Essas adaptações também 

surgiram em outras mídias, tais como televisão, balé, filmes, teatro, desenho animado e 

pintura, como o quadro do impressionista Henri Matisse, em 1900. De início, gostaríamos de 

destacar que não existe uma padronização de quem seria o personagem central do enredo do 

romance de Victor Hugo. No Brasil, por exemplo, na obra literária traduzida em português, 

em sua tradução fílmica, em adaptações teatrais e como desenho animado, os respectivos 

títulos costumam destacar o personagem corcunda Quasimodo, ao serem apresentados da 



 
13 

seguinte forma: O Corcunda de Notre-Dame. Assim sendo, o destaque do personagem que 

leva o nome do título acaba sendo diferenciado. Refletindo sobre o título da obra original 

dada por Victor Hugo, nomeadamente, Notre-Dame de Paris, assim como fica explícito na 

própria na obra, pode-se entender que a catedral de Paris, ou seja, a catedral de Notre-Dame 

de Paris, construída a partir do século XII, é o personagem principal. Em nossa análise, 

discutiremos o papel de Esmeralda, compreendendo que ela tem função de personagem 

principal, uma vez que lhe é dado especial destaque tanto no romance quanto na comédia 

musical. Esmeralda, no romance, é a personagem que mais aparece na narrativa, e todas as 

tramas giram em torno dela como, por exemplo, seu rapto ao nascer e mais tarde o reencontro 

com sua mãe, além de suas interrelações com as outras personagens e sobretudo as relações 

amorosas que giram em torno dela. Sua beleza e sua sensualidade são os aspectos mais 

comentados que, à guisa de exemplo, seduz o poder da nobreza na figura de Phœubus, 

guardião Real, e o poder do Clero, na figura de Claude Frollo. Esmeralda exerce ainda um 

fascínio sobre homens e mulheres que com ela se deparam, como ocorre com Fleur-de-Lys, 

Quasimodo, Claude Frollo, Phœubus, e mais superficialmente com os personagens Gringoire 

e Clopin, entre outros. Na comédia musical, percebemos o mesmo: além do encantamento que 

ela causa a Fleur-de-Lys, Quasimodo, Claude Frollo, Phœubus, Gringoire e Clopin, podemos 

destacar sua maior participação como intérprete no conjunto de músicas e sua presença em 

ambientes cenográficos, pois mesmo em momentos em que não está cantando, a personagem 

aparece em cena. Ressalte-se, portanto, que a maior parte das músicas são cantadas para ela e 

por ela, muitas vezes exaltando sua beleza e o poder de sua atração como na música Belle, 

reforçando assim a importância da personagem na obra. Poucas são as canções que se referem 

a outros personagens, como na canção Les temps de Cathédrales que ressalta a imponência da 

Catedral de Notre-Dame. 

Diante do exposto, podemos destacar os seguintes questionamentos da presente 

pesquisa: 

a) Esmeralda tem a mesma importância no livro e na comédia musical?  

b) Esmeralda é uma personagem que emana sensualidade no romance e 

igualmente no musical? 

c) Pode-se definir a forma como a sensualidade de Esmeralda é traduzida no 

musical? 

d) É possível destacar o(s) motivo(s) por que a Catedral de Notre-Dame não é o 

personagem central nas adaptações? 



 
14 

e) A não-inclusão da cabra de Esmeralda, Djali, no musical prejudicou o texto de 

chegada de algum modo? 

f) Há outros elementos constitutivos de Esmeralda no romance que não aparecem 

no musical? 

 

A partir das questões acima levantadas, podemos estabelecer as seguintes 

hipóteses que ajudarão a nortear nossa pesquisa: 

a) Partimos do princípio de que Esmeralda recebe o mesmo tratamento de 

destaque tanto no livro como na comédia musical; 

b) Analisamos a sensualidade que emana de Esmeralda e cremos que ocorre de 

formas semelhantes nas duas mídias em questão; 

c) Identificamos que sua dança, seus gestos, seus vestidos traduzem essa 

sensualidade; 

d) Acreditamos que Esmeralda, nosso objeto de análise por excelência, seja a 

personagem principal, devido a sua importância na trama. Se esta personagem não 

existisse na história, toda a trama seria diferente. Por outro lado, se não houvesse 

a Catedral de Notre-Dame no musical, por exemplo, poderíamos ainda assim ter a 

mesma história de Esmeralda; 

e) Observamos que a redução da cabra Djali na comédia musical não interferiu de 

maneira decisiva no enredo da história contada em músicas, mas, de qualquer 

modo, na forma de contar a história; 

f) Partimos da compreensão de que, no geral, Esmeralda é transcodificada 

esteticamente da mesma forma nos dois meios, no romance e na comédia musical, 

mas certos elementos que foram reduzidos no musical, como a cabra Djali, 

Sachette, a mãe de Esmeralda, e outros personagens, diminuem as atitudes cênicas 

da personagem na comédia musical. 

 

Assim, concluímos que Esmeralda é um personagem fundamental para a 

composição da obra literária de Victor Hugo, pois dela se origina o amor, o desejo, o 

consumo, o poder, a tristeza, o medo, o descontrole, a compaixão e os sentimentos mais vis 

que são a interface das relações interpessoais entre as personagens. Na qualidade de nosso 

objeto de análise, Esmeralda será explicitada no presente trabalho como forma de evidenciar 

os processos intersemióticos de tradução na passagem do meio escrito (romance) ao meio 

teatral musicado (comédia musical). 



 
15 

1.3 Relevância e originalidade 

 

Na área de Estudos da Tradução, podem-se encontrar diversos trabalhos que 

contemplam a tradução intersemiótica relacionada especificamente à adaptação fílmica de 

obras literárias. No presente trabalho, nosso foco de atenção recai sobre a adaptação do 

romance de Victor Hugo Notre-Dame de Paris para a modalidade de comédia musical, gênero 

teatral que mistura vários gêneros como teatro, musical, drama, comédia, entre outros. Este 

tipo de adaptação intersemiótica ainda carece de estudos relacionados a esta área em 

específico devido à alta complexidade nesse processo tradutório, já que essa modalidade é 

fortemente constituída de elementos verbais musicados/cantados e elementos não-verbais, em 

forma de dança e atitude cênica, o que nos conduz a uma análise mais específica que tente 

apreender esses aspectos típicos de musicais. Destacamos ainda o aspecto econômico e 

cultural que envolve esse processo adaptativo de uma obra como Notre-Dame de Paris, pois, 

sabendo-se que nos dias de hoje a leitura de clássicos literários não é tão comum, sobretudo 

entre o leitorado infanto-juvenil, a projeção dessas obras em outras mídias como cinema, 

filme televisivo, comédia musical, teatro, balé etc. pode ser uma forma de propagar a 

importância cultural da obra literária clássica, bem como de gerar um interesse, junto aos 

espectadores, em conhecer o romance propriamente dito. Entendemos ainda que essa troca de 

favores entre o romance e outros canais de divulgação é benéfica, já que o romance é uma 

fonte inesgotável de inspiração para outras mídias, e estas ajudam a perpetuar o clássico. 

Ao discorrer sobre este assunto, Maria Teresa Amodeo (2003) explica como se dá 

a relação existente entre uma obra clássica literária e os meios para os quais essa obra poder 

ser traduzida; no texto, ela fala ainda sobre a relação de consumo necessária à sobrevivência 

dos textos de partida e de chegada: 

 
A relação entre os dois campos, contudo, revela-se complexa, porque seus percursos, 
se não antagônicos, pelo menos devem ser considerados como substancialmente 
diferentes. A obra literária pode constituir um objeto artístico com as características 
de autonomia que a tornam emancipatória; por outro lado, a televisão tem sua breve 
história vinculada aos mecanismos de sociedade de consumo, que se projeta para o 
lucro. Sabe-se que esta, através da publicidade, utiliza procedimentos originalmente 
ligados às artes com o objetivo de promover o comércio de bens. Nesse caso, os 
recursos artísticos são utilizados porque se comprovam competentes em estabelecer 
um jogo com o imaginário, capaz de seduzir consumidores (Amodeo, 2003, p. 
135s).  

 

Como podemos perceber há uma simbiose cultural necessária entre a obra literária 

e suas adaptações, de forma que ambas constituem uma expressão artística, sendo a primeira 



 
16 

autônoma, ao passo que a segunda varia de acordo com o interesse do tradutor. Seguindo essa 

maneira de pensar, também destacamos a originalidade de nosso estudo por termos como 

intenção lançar luz sobre as relações existentes no processo de tradução intersemiótica, se 

recorrermos a um termo caro a Plaza (1987, p. 1), ou de transmutação, se utilizarmos um 

conceito caro a Jakobson (1991, p. 65), ou de adaptação, se nos detivermos nas análises de 

Nord (2016, p. 56) ou de Hutcheon (2013, p. 9), que ocorreu na tradução do romance de 

Victor Hugo para a comédia musical, quando tencionaremos demonstrar nossos resultados a 

partir da análise da personagem Esmeralda.  

 

1.4 Objetivos 

 

1.4.1 Objetivo geral 

 

Nossa proposta consiste em realizar uma comparação entre os sistemas de signos 

utilizados para a mesma obra nos dois meios (romance e comédia musical) em que ela aqui 

será analisada, levando-se em conta as peculiaridades de cada um desses meios, além do 

contexto histórico e cultural em que estão inseridos. Nosso objetivo geral é identificar, 

apresentar e discutir como exemplo de intersemiose o processo de transmutação da 

personagem Esmeralda do romance para a modalidade de comédia musical, levando-se em 

consideração os aspectos constituintes da personagem, bem como os fatores extratextuais e 

intratextuais da obra (cf. NORD, 1988; 2016) para a realização de tal transcodificação2. 

 

1.4.2 Objetivos específicos 

 

Em primeiro lugar, pretendemos prestar uma contribuição, apresentando uma 

reflexão pontual sobre a prática de adaptação/tradução como elemento de ressignificação da 

obra literária adaptada. Pretende-se, além disso, verificar como esse tipo de fazer tradutório 

bem específico pode ser útil não só contribuindo para uma ampliação do interesse pela leitura 

de uma obra literária, mas também para uma melhor compreensão do texto original por parte 

dos leitores. Tentar-se-á mostrar, por fim, como esse processo tradutório permite, de certa 

forma, a perpetuação da obra clássica. Saliente-se que a análise aqui descrita será realizada 

 
2 O termo transcodificação aqui empregado deve ser entendido como sinônimo de “transmutação”, e não como a 
mera operação mecânica descrita por Catford (1980, p. 45), que ele não entende como tradução. Utilizamo-lo na 
forma como o entende Hutcheon (2013, p. 9), quando afirma que “tal como a tradução, a adaptação é uma forma 
de transcodificação de um sistema comunicativo para outro”. 



 
17 

entre a obra original em língua francesa e o musical também em língua francesa, isto é, não 

nos reportaremos a nenhuma tradução escrita do romance de Victor Hugo da língua francesa 

para a portuguesa. 

 

1.5 Metodologia, caráter e premissa da pesquisa 

 

A pesquisa aqui apresentada partirá de uma leitura analítica do texto-fonte (TF) 

com base na Abordagem Funcionalista da Tradução (cf. NORD, 1988; 2016). No TF serão 

examinados os diferentes fatores extratextuais e intratextuais propostos por Nord (2016, p. 

73ss.), que depois serão confrontados com os respectivos fatores extratextuais e intratextuais 

no texto-alvo (TA). 

Levando-se em conta as leituras preparatórias e as de aprofundamento sobre o 

romance e a comédia musical objetos deste estudo, podemos asseverar que esta pesquisa tem, 

em um primeiro momento, caráter bibliográfico e documental. Para Gil (2010, p. 29): 

 
A pesquisa bibliográfica é elaborada com base em material já publicado. 
Tradicionalmente, esta modalidade de pesquisa inclui material impresso, como 
livros, revistas jornais, teses, dissertações e anais de eventos científicos. […]. 
Praticamente toda pesquisa acadêmica requer em algum momento a realização do 
trabalho que pode ser caracterizado como pesquisa bibliográfica.  

 

Corroborando a noção de pesquisa bibliográfica, este estudo, em seus momentos 

iniciais, partiu de consultas a diferentes textos que serviram para dar sustentação à consecução 

da pesquisa. Em primeiro lugar foi feita uma releitura aprofundada do romance Notre-Dame 

de Paris. Em seguida, foi necessário assistir, de maneira muito atenta e repetidas vezes, ao 

musical homônimo. Nessa etapa introdutória, foi necessário consultar diversas obras 

nacionais e estrangeiras, na busca de documentos, relatos, informações etc., que fossem úteis 

a uma melhor compreensão das temáticas relacionadas às duas obras como um todo e à 

personagem Esmeralda em particular, bem como à adaptação intersemiótica de romances para 

o meio comédia musical. 

Das leituras necessárias à consecução desta pesquisa também faz parte o estudo de 

Hutcheon (2013) sobre teoria da adaptação, cujos pressupostos podem ser combinados com os 

fatores extratextuais e intratextuais propostos por Nord (2016). 

 

 

 



 
18 

1.6 Estrutura e descrição dos capítulos 

 

Os capítulos subsequentes a este capítulo introdutório apresentam o teor desta 

pesquisa em sua íntegra. No capítulo 2, serão abordados elementos fundamentais de algumas 

teorias oriundas dos Estudos da Tradução, notadamente a Abordagem Funcionalista da 

Tradução (NORD, 2016) e a Skopostheorie (Teoria do Escopo; Reiss; Vermeer, 1991), assim 

como aspectos relevantes da adaptação de obras literárias para outros meios, que aqui nesta 

análise se encontram representados pelos estudos realizados por Hutcheon (2013). 

Em seguida, no Capítulo 3, propomos um aprofundamento numa questão 

fundamental deste trabalho: a transcodificação do romance Notre-Dame de Paris, da autoria 

de Victor Hugo, para a modalidade de comédia musical de Gilles Amado. Nesse capítulo 

faremos um levantamento das várias adaptações daí resultantes, ressaltando, por exemplo, os 

títulos que essas adaptações receberam. Além disso, faremos uma breve análise de alguns 

personagens do romance Notre-Dame de Paris que também foram transmutados para o 

musical homônimo. E, para uma melhor compreensão do que vem a ser “transmutação” nos 

serviremos dos estudos propostos por Charles S. Peirce (apud Plaza, 2001), Júlio Plaza 

(2001), Patrick Cattrysse (1992), Tânia Pellegrine (2003) e Maria Teresa Amodeo (2003). 

Tentaremos, dessa forma, explicar como se dá o processo de adaptação, bem como quais 

elementos devem ser levados em consideração durante esse processo. 

No Capítulo 4, centro da nossa pesquisa, faremos a análise da transmutação da 

nossa personagem-alvo, Esmeralda, explicitando como ela é apresentada no romance de Hugo 

(1831) e, em seguida, como essa mesma personagem é transmutada para a comédia musical 

de Gille Amado (1999). Ali serão detalhados os aspectos que destacamos como importantes 

para a realização dessa personagem em cena. Para justificar a performance da atriz na 

encenação do musical, os estudos de Anne Ubersfeld (2005), Patrice Pavis (2003) e André 

Helbo (1975). 

Para finalizar, no Capítulo 5, teço considerações finais sobre os dados levantados 

e analisados ao longo desta pesquisa, ressaltando, de modo especial, a importância da 

tradução/adaptação de obras literárias para os mais diferenciados meios, notadamente para a 

comédia musical. 

 

 

 



 
19 

2 ESTUDOS DA TRADUÇÃO E ADAPTAÇÃO DE OBRAS LITERÁRIAS PARA 

OUTROS MEIOS 

 

2.1 Fundamentação teórica 

 

Nas últimas décadas, principalmente a partir dos anos 1970, pôde-se observar o 

desenvolvimento dos Estudos da Tradução em diferentes países, notadamente com a 

introdução dessa denominação por intermédio do teórico James Holmes (1972). Durante o 3º 

Congresso Internacional de Linguística Aplicada, realizado em Copenhague, Dinamarca, 

James Holmes apresentou um trabalho intitulado The Name and Nature of Translation Studies 

[O nome a natureza dos Estudos da Tradução] em uma seção intitulada Tradução. Como se 

pode depreender desse título, ali o teórico norte-americano radicado na Holanda já cunhava o 

novo termo que, em seu texto, ficava claro tratar-se de “uma designação coletiva e inclusiva 

para todas as atividades de pesquisa considerando o fenômeno de traduzir e da tradução como 

sua base ou foco”3. Em sua comunicação, Holmes também apresenta um desenho estruturante 

para a “nova” disciplina. À guisa de quadro teórico de referência para os Estudos da 

Tradução, estabelece dois pilares fundamentais, de onde emanariam duas linhas principais de 

pesquisas e suas subdivisões. No primeiro pilar, encontra-se representada a pesquisa pura, 

que se subdivide em Estudos Descritivos da Tradução e Estudos teóricos da Tradução ou 

Teoria da Tradução; já no segundo, estão ancorados os Estudos Aplicados da Tradução. 

Como a própria designação evidência, a segunda parte abrange uma série de atividades em 

que a tônica é a aplicação prática dos Estudos da Tradução, das quais se podem mencionar a 

formação de tradutores e intérpretes, trabalhos relativos a ferramentas de auxílio ao tradutor, 

análise crítica de traduções, mas também tradução intersemiótica (ou tradução fílmica ou 

adaptação fílmica de literatura). Nossa pesquisa, ao ocupar-se da adaptação de um romance 

clássico francês para a modalidade de comédia musical a ser encenada, enquadra-se, portanto, 

nessa área do conhecimento, mais precisamente sob a segunda grande linha. Sabemos, 

todavia, que desde Holmes muitas outras denominações surgiram, não apenas para a área 

principal, mas também para suas subseções4. 

 
3 Tradução nossa deste trecho original: “Translation studies is to be understood as a collective and inclusive 
designation for all research activities taking the phenomena of translating and translation as their basis or focus” 
(p. 71) 
4 No Brasil, em geral se tem empregado o nome Estudos da Tradução, ao passo que em Portugal se podem 
encontrar as denominações Estudos de Tradução e Tradutologia, sendo essa última, provavelmente, uma 
ressonância do nome Traductologie, que é mais usado na França. Nos países de língua alemã, notadamente na 
Alemanha e na Áustria, durante muitos anos coexistiram os termos Übersetzungstheorie [Teoria da Tradução] e 



 
20 

No que pesem essas evoluções ocorridas nas últimas quase 5 décadas, sabemos 

que o ato de traduzir já era objeto de estudo desde muitos séculos. Não podemos esquecer que 

no exato instante em que grupos culturais que fazem uso de pelo menos duas línguas distintas 

entram em contato, em busca de estabelecerem intercâmbios em qualquer âmbito, seja ele de 

ordem econômica, política, administrativa, cultural etc., será necessário o intermédio de um 

tradutor ou intérprete. Mesmo as novas mídias que utilizam tradução automática, fazem-no 

sob essa denominação ou no mínimo usando os recursos da tradução/interpretação. Nesta 

altura, é preciso igualmente lembrar que o ato de traduzir não coincide com os estudos sobre 

esse mesmo ato, em especial se entendermos o ato tradutório em um enquadramento científico 

que o retira das noções ainda vigentes até os anos 1960. Naqueles idos, a tradução 

normalmente era objeto, por exemplo, dos Estudos Linguísticos ou dos Estudos Literários. 

Não se pode negar que os estudos sobre tradução e sobre o ato de traduzir evoluíram de 

maneira lenta, embora se possa igualmente afirmar que nas últimas décadas sua expansão tem 

sido notável e numa velocidade vertiginosa. 

Se quisermos procurar fontes antigas em que o ato de traduzir já era investigado, 

podemos mencionar, a título de exemplo, São Jerônimo e Cícero. Em sua Carta a Pamáquio 

(1995, p. p. 63s), na qual se defende da acusação de não ter sido um tradutor afeito à 

fidelidade, São Jerônimo (340-420), que se celebrizou com tradutor da Vulgata (tradução da 

Bíblia para o latim), ao tentar defender a tradução do sentido do texto e não do valor literal 

das palavras, afirma o seguinte: 

 

Não valha, porém, apenas a autoridade das minhas opiniões que é escassa, ainda que 
seja minha intenção comprovar que sempre desde novo traduzi não palavras, mas 
conteúdos. Toma em atenção o teor do pequeno prefácio escrito sobre este tipo de 
problemas no livro em que se escreve a vida de Santo Antão: ‘Traduzir de uma 
língua para outra, palavra por palavra, encobre o sentido e como que sufoca a 
sementeira com erva viçosa. Na realidade, quando a frase fica presa das regências e 

 
Übersetzungswissenschaft [Ciência da Tradução]. Com o passar do tempo, sobretudo com a evolução da 
Skopostheorie [Teoria do Escopo] (Reiss; Vermeer, 1991), um outro termo alemão vai ganhando mais 
visibilidade, surgido a partir do substantivo Translation, que, como veremos mais à frente, deve ser entendido 
como hiperônimo sob o qual são abrigados os conceitos de Übersetzung (tradução) e Dolmetschen 
(interpretação). O novo termo é Translationswissenschaft (Ciências da Translação); dele acabaram derivando os 
novos nomes de prestigiosos Institutos de Formação de Tradutores e Intérpretes na Áustria e na Alemanha, onde 
se mudaram as antigas denominações, visando-se a acompanhar a evolução teórica ocorrida na área. Desse 
modo, o Instituto de Germersheim, pertencente à Universidade Johannes Gutenberg, cuja sede fica na cidade 
alemã de Mainz, deixou de chamar-se Fachbereich Angewandte Sprachwissenschaften [Faculdade de 
Linguística Aplicada, onde desde o final da Segunda Guerra Mundial são oferecidos cursos de Graduação e Pós-
Graduação em Tradução e Interpretação] para assumir o nome Fachbereich Translations-, Sprach- und 
Kulturwissenschaft [Faculdade de Ciências da Translação, Linguística e Estudos Culturais]. Na Áustria, a 
Universidade de Viena, que antes tinha um Institut für Übersetzer- und Dolmetscherausbildung, onde também há 
décadas são oferecidos cursos nos níveis de Graduação e Pós-Graduação, passou a denominá-lo Zentrum für 
Translatonswissenschaft [Centro de Ciências da Translação]. 



 
21 

da ordem das palavras, o que podia exprimir em poucas palavras dificilmente ela o 
expõe dando voltas em longas perífrases. Foi isso que eu, no intuito de evitar tal 
defeito, ao traduzir a teu pedido a Vida de Santo Antão, fiz com que nada faltasse do 
sentido, ainda que faltasse alguma das palavras. Que outros andem à caça de sílabas 
e palavras, tu procuras as ideias’ (São Jerônimo, 1995, p. p. 63s.). 

 
Em Roma, muitos dos tradutores que se destacaram eram também poetas, como 

por exemplo Terêncio, Cícero, Horácio, Vergílio e Quintiliano. Ao traduzirem as grandes 

obras dos gregos, emprestavam à língua latina um brilho novo e, desta forma, acabavam por 

enriquecê-la. Já naqueles tempos, os tradutores, que não raro eram escritores e/ou oradores, 

normalmente se questionavam acerca do ato de traduzir. Entre as questões mais abordadas, 

destacavam-se aquelas sobre questões ainda hoje não totalmente apaziguadas: fidelidade, 

literalidade e liberdade de tradução. Para o grande orador Cícero, imitar os gregos era uma 

forma de desenvolver sua própria arte retórica. Assim, em sua célebre obra De oratore, fez 

uso da tradução livre e pôde criar, inclusive, novos termos. Caminho semelhante também foi 

seguido por Horácio que, em sua Ars poetica, faz uma advertência contra a tradução literal e 

recomenda que se proceda à tradução do sentido das palavras (Delisle; Woodsworth, 1995, p. 

39s.). Vejamos, a seguir, a polêmica levantada por Cícero: 

 

Não traduzi como intérprete, mas como orador, com os mesmos pensamentos e suas 
formas bem como com suas figuras, com palavras adequadas ao nosso costume. Para 
tanto não tive necessidade de traduzir palavra por palavra, mas mantive o gênero das 
palavras e sua força. Não considerei, pois, ser mister enumerá-las ao leitor, mas 
como que pesá-las. […] Se, como espero, eu tiver assim reproduzido os discursos 
dos dois servindo-me de todos seus valores, isto é, com os pensamentos e suas 
figuras e na ordem das coisas, buscando as palavras até o ponto em que elas não se 
distanciem de nosso uso…5 (Cícero, 2011) 

 

Para situarmos essa fala de Cícero, faz-se mister voltarmos vários séculos no 

tempo e tentarmos entender exatamente o significado de dois termos-chave pronunciados pelo 

vate romano na citação supramencionada. Em um artigo publicado na revista Cadernos de 

Tradução, da UFSC, Mauri Furlan (2001, p. 17), explica as noções das palavras “intérprete” 

“orador” usadas pelo poeta romano:  

 
Para Cícero, “traduzir como orador” é conservar os mesmos pensamentos e suas 
formas e figuras, com palavras adequadas ao costume romano, sem necessidade de 
traduzir palavra por palavra mas mantendo o mesmo gênero (qualidade, condição, 
caráter). O “intérprete”, por sua vez – se deduz –, também deveria manter o 
conteúdo lógico do original e reproduzir com a maior exatidão possível as ideias, as 
figuras e a ordem expositiva. A diferença entre ambas atitudes se referiria às 
palavras. O intérprete traduziria palavra por palavra (uerbum pro uerbo), 
reproduzindo-as inclusive no mesmo número (adnumerare) em que se encontravam 

 
5 https://periodicos.ufsc.br/index.php/scientia /article/view/1980-4237.2011n10p4/19983 (Último acesso em: 
25/10/2017) 



 
22 

no original. Este pensamento de Cícero se prestou, ao longo dos séculos, a 
interpretações muito distintas, tendo sido utilizado frequentemente para justificar a 
tradução fundada sobre uma apreensão global do sentido, em oposição a uma 
tradução literal: “non uerbum pro uerbo necesse habui reddere, sed genus omne 
uerborum uimque seruaui.” (Furlan, 2001, p. 17) 

 

Mesmo passado tanto tempo, a discussão levantada por Cícero ainda é discutida 

nos dias de hoje. Sabemos que, a depender do gênero textual e/ou da modalidade de tradução 

a que se deve obedecer, é possível que a tradução seja realizada de modo preponderantemente 

literal. É o que ocorre, por exemplo, com traduções juramentadas, aquelas realizadas por um 

Tradutor Público. Observe-se esta afirmação de Campbell (1984), que discorre diretamente 

sobre essa temática: 

 

O Tradutor Público poderá adotar tanto o método direto de tradução, praticamente 
verbum ad verbum, que proporciona maior controle dos detalhes da matéria, ou o 
indireto, que às vezes lhe proporciona maior desembaraço semântico e uma redação 
mais fluente. É-lhe implícito introduzir notas explicativas, notas de dúvidas, 
apresentar sua opinião quanto à possibilidade de erros no texto etc., tudo fazendo 
para melhor esclarecer o leitor. Isto, entretanto, exige grande prudência, para que as 
explicações não se tornem versões pessoais, ou mesmo tendenciosas. E sempre que 
houver no original imprecisões, estas, tanto quanto possível, devem ser mantidas na 
tradução. Entretanto, óbvios erros ortográficos ou datilográficos podem ser 
corrigidos na tradução, pois esta não necessita ser um levantamento paleográfico. 
(Campbell, 1984, p. 117) 

 

Essas palavras de Campbell nos mostram que certamente também há espaço – e 

quiçá até mesmo necessidade – para traduções feitas ao pé da letra. Um tradutor juramentado 

muitas vezes é instado a fazê-lo, pois não raro se vê às voltas com documentos com um 

formato que o cliente – ou até mesmo às autoridades que serão as receptoras finais da 

tradução – desejam ou exigem que seja copiado, e essa cópia não se restringe apenas à forma, 

mas também ao conteúdo. 

Na Idade Média, mais especificamente nos séculos XII e XIII, o momento de 

esplendor da tradução seguramente se encontrava em Toledo, uma cidade da Espanha, em que 

três grandes religiões entravam inevitavelmente em contato numa verdadeira encruzilhada de 

étnica, cultural e sobretudo confessional: o Cristianismo, o Islamismo e o Judaísmo. A 

chamada Escola de Toledo, que contava com o apoio de clérigos, foi imprescindível, à guisa 

de ilustração, para a divulgação de documentos escritos na língua árabe e traduzidos para o 

latim (Delisle; Woodsworth, 1995, p. 135). A Europa medieval, se comparada à da Era 

Clássica, passava por um momento de escassez de produções científicas e filosóficas. Dessa 

forma, com a ajuda dos tradutores de Toledo, disponibilizou-se, aos estudiosos daquela época, 

uma grande gama de conhecimentos das áreas de Medicina, Astronomia, Matemática e 



 
23 

Astrologia através de traduções do árabe para o latim e, no século XIII, também para o 

espanhol da época. 

Dois séculos mais tarde, Martinho Lutero, sacerdote agostiniano, jurista e teólogo, 

produziria, no alemão vulgar, a versão grega da Bíblia, que fora realizada por Erasmo de 

Roterdã. Em setembro de 1522, foi publicada na cidade alemã de Wittenberg, a primeira 

edição do Novo Testamento, que Lutero traduzira em onze semanas, sem indicação do autor, 

do editor nem da gráfica responsável. No mesmo ano foi publicada uma segunda edição do 

livro na cidade suíça de Basiléia. Mediante essa tradução, foi possível acelerar o processo de 

consolidação de um vernáculo dito alemão, e paralelamente Lutero também deixaria textos 

em que registrou suas ideias sobre o ato de traduzir. 

Em um texto célebre sobre tradução, publicado no Brasil sob o título Três trechos 

sobre tradução (Heidermann: 2001, p. 19), Goethe destaca duas máximas na tradução: “uma 

exige que o autor de uma nação desconhecida seja trazido até nós, de tal maneira que 

possamos considerá-lo nosso; a outra, ao contrário, exige de nós, que vamos ao encontro do 

estrangeiro e nos sujeitemos às suas condições”. Ideias semelhantes podem ser encontradas, 

como se viu acima, nos escritos de Friedrich Schleiermacher, sobretudo em seu conhecido 

ensaio Sobre os diferentes métodos de tradução, através da fórmula: “ou o tradutor deixa o 

autor em paz e leva o leitor até ele; ou deixa o leitor em paz e leva o autor até ele” (id. p. 43). 

Várias décadas mais tarde, os modernos teóricos da tradução redescobririam essas máximas 

ou as rediscutiriam com nova roupagem ou com novos propósitos. 

As noções deixadas por Schleiermacher ainda causam grande impacto nos 

Estudos da Tradução com e após Holmes. Nos anos 1980, os teóricos da tradução Katharina 

Reiss e Hans J. Vermeer, ambos alemães, desenvolveram os fundamentos da Teoria do 

Escopo, que acabaram também gerando os princípios da Abordagem Funcionalista da 

Tradução. Os dois teóricos apoiavam no escopo da tradução, isto é, no objetivo traçado para o 

texto traduzido, ou seja, o TA. Na Teoria do Escopo, parte-se do princípio de que a tradução é 

um ato comunicativo complexo, mais precisamente, um ato social comunicativo, que 

pressupõe uma ação anterior: o texto de partida. A partir deste pressuposto, Reiss e Vermeer 

(1991, p. 80s) entendem que “o princípio dominante de toda translação é sua finalidade”. 

Como Schleiermacher, também buscavam entender os caminhos que os tradutores deveriam 

seguir em sua busca por um método. O termo “translação”, utilizado pelos dois estudiosos, foi 

definido por Vermeer (apud Romão, 2010, p. 41)6, da seguinte forma: 

 
6 A definição apresentada por Romão (2010) foi extraída de Vermeer (1994) e traduzida para fins de publicação 
de um trabalho, em língua portuguesa, sobre definições de tradução. 



 
24 

Em algum lugar, defini translação como uma oferta de informação em uma língua 
“a” da cultura “A”, que imita uma oferta de informação em uma língua “f” da 
cultura “F” de forma compatível com a função (!). Isto quer dizer mais ou menos o 
seguinte: uma translação não é a transcodificação de palavras ou frases de uma 
língua para uma outra, mas uma ação complexa em que alguém, sob novas 
condições funcionais e linguísticas, relata sobre um texto (situação inicial), em uma 
nova situação, imitando-o, o máximo possível, em uma nova situação, imitando-o o 
máximo possível, também do ponto de vista formal.  

 

Como nos mostra a citação acima, Vermeer (1994), da mesma maneira que faz em 

parceria com K. Reiss (Reiss; Vermeer, 1991), destaca a importância de dois elementos muito 

importantes durante o ato tradutório: a função textual (“oferta de informação”) e a cultura em 

que está inserido o texto. Notemos que as ideias de “cultura-Fonte” (“cultura F”) e de 

“cultura-Alvo” (“cultura A”) põem em relevo, através das letras maiúsculas “A” e “F”, que 

contrastam com as letras minúsculas “a” e “f” referentes às línguas constituintes do par 

linguístico, mostrando que “cultura” é um espaço mais amplo e, por assim dizer, superior, em 

que estão albergadas as línguas. Isto nos revela claramente a importância que os dois autores 

dão, em suas fundamentações teóricas, aos aspectos culturais e, por extensão, interculturais. 

Mostram-nos, em outros termos, que a esfera cultural é maior e mais abrangente que a esfera 

linguística, aquela abrange e inclui, em si, esta última. “Translação” é, para Reiss & Vermeer, 

um hiperônimo sob o qual se encontram dois campos de atividades similares: a tradução e a 

interpretação. Traduzir, como se depreende da definição acima, engloba uma ação muito mais 

complexa que apenas, no dizer de Catford (1980, p. 22), “substituição de material textual 

numa língua (LF) por material textual equivalente noutra língua (LM)”. Adotam, além disso, a 

compreensão de que o texto transladado, isto é, traduzido/interpretado, precisa ser/estar 

inserido não somente em uma nova situação linguística, mas também em novas situações 

funcionais. Nesse elemento “função”, é dado um relevo grande às particularidades da CA, de 

modo que o tradutor/intérprete precisa identificar, a partir do objetivo (escopo) traçado para 

uma determinada tradução/interpretação, quais são as singularidades apresentadas pela nova 

oferta de informação que será acomodada em uma nova língua/cultura, que dispõe de novas 

regras de funcionamento (textual, linguístico, estilístico, tipográfico etc.). As noções aqui 

apresentadas referentes à Teoria do Escopo são importantes para o que exporemos mais 

abaixo sobre a Abordagem Funcionalista da Tradução (Nord, 1996; 2012). 

Na busca de vias por onde fazer caminhar seu texto, vimos que Schleiermacher 

(Heidermann, 2001, p. 43) propôs que o tradutor precisa tomar uma decisão crucial sobre a 

“domesticação” ou a “estrangeirização” dos textos traduzidos. Esses dois termos foram 

empregados por Venuti (1997, p. 19ss), que, ao discorrer sobre a invisibilidade do tradutor, 



 
25 

atualizou as noções desenvolvidas pelo teórico alemão no bojo de seus métodos de tradução. 

Ao abordar essa temática, Schneiderman (2011), se indaga se é necessário “abrasileirar” ou 

“manter afastamento”, apontando um exemplo bastante elucidativo: 

 

Assim, considera-se um defeito grave o abrasileiramento de um texto. Realmente, é 
muito esquisito aparecerem “fazendas” na Suécia” ou na Inglaterra. Aliás, isto não 
acontece apenas no Brasil. Por exemplo, na imprensa dos Estados Unidos, 
Fernandinho Beira-Mar tornou-se Seaside Freddy. Mas, será sempre obrigatório 
evitar obrigatório evitar o abrasileiramento? Afinal, para traduzir, fazemos 
transposição de um texto para outra cultura. (Schnaiderman, 2011, p. 28) 

 

Schnaiderman (2011), experiente e pioneiro tradutor de obras russas no Brasil, 

também nos conduz ao entendimento compartilhado por Reiss e Vermeer (1991) de que um 

TF está inserido em uma determinada CF, os quais não são necessariamente compatíveis, em 

suas implicações linguístico-textuais, semânticas, lexicais, idiomáticas, estilísticas, 

pragmáticas etc. Se voltarmos agora nossa atenção mais uma vez para a polêmica questão 

entre tradução dita literal e tradução de sentidos e remontarmos às já discutidas noções de 

Cícero (2011), sugerimos um breve contraste entre traduções literárias e traduções 

juramentadas, que podemos entender como dois antípodas no âmbito da tipologia textual 

tradutória. Nas traduções literárias, ao contrário das juramentadas, os procedimentos 

costumeiramente empregados precisam ser outros que não o recurso à tradução literal – que 

pode ser característico das traduções juramentadas, como já explicado acima (Campbell, 

1984, p. 117). O tradutor literário precisa empregar, muito mais, estratégias que o ajudem a 

reconhecer, registrar, recuperar, regatar, recriar, transcriar elementos estéticos, estilísticos e 

pictóricos, para além de todos os outros aspectos linguísticos e interculturais envolvidos que 

se possam supor. Tal procedimento, como podemos depreender, em muito diferente das 

técnicas empregadas por tradutores públicos juramentados, que em geral trabalham com a 

tradução de textos que obedecem a regras não necessariamente inseridas em gabaritos pré-

formatados, textos que não forçosamente se pautam através de conceitos e regulamentos 

apenas linguísticos. Vejamos alguns aspectos referentes à tradução de textos expressivos ou 

com foco na forma, se adotarmos aqui a terminologia utilizada por Katharina Reiss (2004), 

que, ao definir uma terminologia a partir das funções comunicativas de Bühler (1979), dividiu 

os tipos textuais em três grupos distintos, visando a atrelá-los a métodos de traduzir: 

 
Como textos requerem o meio da linguagem para sua expressão (embora fórmulas 
matemáticas não precisem de tradução), cada texto precisa ser examinado para se 
determinar precisamente que função da linguagem ele representa. Conforme Karl 
Bühler (1990, p. 28), a linguagem serve simultaneamente para representar 
(objetivamente), expressar (subjetivamente) e apelar (persuasivamente). Só que cada 



 
26 

uma dessas funções não se encontra igualmente representada em toda expressão 
linguística. (Reiss, 2004, p. 25; tradução nossa) 

 

A partir dessa constelação tipológica, Reiss (ibidem) constrói sua categorização, 

dividindo-a em: a) textos com foco no conteúdo (textos informativos); b) textos com foco na 

forma (textos literários); e c) textos com foco na função apelativa (textos persuasivos). Sob 

cada uma dessas denominações, repousam diferentes gêneros textuais. Assim é que fazem 

parte do primeiro grupo, a título de exemplo, certidões, biografias, teses etc. e quaisquer 

outros gêneros textuais de cunho marcadamente informativo e pragmático. No segundo grupo, 

encontram-se textos de cunho literário e poético, em que a estética e a estilística, a serviço de 

uma forma determinada, dão a tônica, expressando-se preponderantemente mediante a 

subjetividade do autor. A ele pertencem poemas, contos, romances, quaisquer obras de 

natureza literária. O último grupo engloba textos satíricos, políticos, religiosos, missionários, 

editoriais de jornais etc. ou quaisquer textos em que o alvo seja uma mudança de opinião do 

leitor final, que passe, se for o caso, inclusive a adotar comportamentos sugeridos nesses 

textos. Como Reiss vincula esses tipos textuais e, por conseguinte, os gêneros textuais 

abrigados sob cada um dos hiperônimos, a procedimentos tradutórios, ao dissertar sobre 

textos com foco na forma, a autora salienta os seguintes aspectos essenciais: 

 

Para descrever mis precisamente esse segundo tipo de texto e os vários gêneros de 
textos a ele associados, temos de esclarecer o conceito de forma que é básico para 
esse entendimento. Em geral, “forma” é concernente ao modo como um autor se 
expressa, de forma distinta do “conteúdo”, que tem a ver com aquilo que o autor diz. 
[...] Nesses textos, o autor faz uso de elementos formais, seja de maneira consciente 
ou inconsciente, para alcançar um efeito estético específico. Esses elementos 
formais não exercem simplesmente uma influência sobre a matéria em questão, mas 
vão além disso para prestar uma contribuição como expressão artística especial que 
é contextualmente distintiva e somente pode ser reproduzida em uma língua-alvo 
através de alguma expressão análoga. Portanto, a função expressiva da linguagem, 
que é primária em textos com foco na forma, precisa encontrar uma forma análoga 
na tradução para criar uma impressão correspondente, de modo que a tradução possa 
tornar-se um equivalente verdadeiro. (Reiss, 2004, 31s) 

 

Como vemos acima, Reiss nos fornece elementos que nos permitem entender que 

em textos literários a forma deve predominar sobre o conteúdo, ou, em outros termos, a 

maneira como se diz algo é preponderante em relação à mensagem que se quer transmitir. Se 

transpusermos essa referência para a questão da transposição de uma obra de uma modalidade 

– por exemplo, a escrita – para uma outra distinta – por exemplo, a comédia musical, no nosso 

caso –, podemos concluir que essa transposição deverá deter-se em elementos declaradamente 

subjetivos concernentes ao estilo do autor e às peculiaridades estilísticas e estéticas da obra 



 
27 

em questão, para se poder cotejá-las com os efeitos (re)produzidos na obra de chegada (TA). 

Vejamos a seguir o que outro autor (teórico e tradutor) dedicado à tradução literária afirma 

sobre esse tipo de tradução: 

 
Ao trabalho de produção das formas (poesia) responde o da reprodução destas 
(tradução). E uma vez que a linguagem é obra, “feitura” e não “natureza”, a tradução 
é um dos aspectos desse processo pelo qual a linguagem se torna cada vez mais obra 
e forma: Bildung. A teoria da artificialidade da linguagem e de suas formas poéticas 
fundamenta, portanto, a possibilidade e a necessidade da tradução poética. (Berman, 
2002, p. 238) 

 
Mediante sua afirmação acima, Berman nos coloca perante a necessidade que tem 

o tradutor literário de não apenas traduzir, mas também de reproduzir, ou nas palavras de 

Campos (2013), de transcriar. Não fosse a linguagem humana um produto – artificial – da 

genialidade dos que a falam, uma constante reelaboração semântica, lexical, discursiva, dentre 

muitos outros aspectos, aos seres humano, mais precisamente, aos poetas não seria dado o 

poder de fazer poesia (produto artístico), nem aos tradutores literários, o de transcriá-las. Ao 

evocar a Bildung humboldtiana alemã, coloca-nos perante um termo que encerra uma rica 

polissemia, que abrange educação, instrução formal e erudição.7 Em um de seus textos sobre 

tradução como “transcriação”, que foram recentemente compilados por Marcelo Tápia e 

Thelma Médici Nóbrega (2013), Haroldo de Campos (2013) ressalta a necessita de se fazer, 

em alguns casos e momentos, uma parceria entre a produção artificial e a produção artística: 

 
O problema da tradução criativa só se resolve, em casos ideais, a nosso ver, com o 
trabalho de equipe, juntando para um alvo comum linguistas e poetas iniciados na 
língua a ser traduzida. É preciso que a barreira entre artistas e professores de língua 
seja substituída por uma cooperação fértil, mas para esse fim é necessário que o 
artista (poeta ou prosador) tenha da tradução uma ideia correta, como labo altamente 
especializado, que requer uma dedicação amorosa e pertinaz, e que, de sua parte, o 
professor de língua tenha aquilo que Eliot chamou de “olho criativo”, isto é, não 
esteja bitolado por preconceitos acadêmicos, mas sim encontre na colaboração para 
a recriação de uma obra de arte verbal aquele júbilo particular que vem de uma 
beleza não para contemplação, mas de uma beleza para a ação ou em ação. (Tápia; 
Nóbrega, 2013, p. 17) 

 

Acima, Campos se refere, de modo específico, a traduções literárias ou, mais 

precisamente, poéticas. Pode-se imaginar, todavia, que, no caso de uma adaptação 

 
7 Em uma antologia de textos de Wilhelm von Humboldt (cf. Heidermann; Weininger, 2006, p. XIIs), 
encontram-se as seguintes explicações: “Como já o título deste volume indica nitidamente, há um problema sério 
de tradução do conceito tipicamente alemão de Bildung, ao mesmo tempo abrangente e central para a obra e vida 
de Wilhelm von Humboldt como para a cultura alemã e seu conceito social de educação em. [...] Ao longo do 
século XIX, então, Bildung começou a ser usado no sentido mais abstrato de: “formação e desenvolvimento” 
intelectual geral”, “instrução”, “erudição” ou até “nível cultural almejado/alcançado”, baseado na ideia do 
aperfeiçoamento tanto do indivíduo quanto do seu ambiente social, cultural e universal, e, ao mesmo tempo, 
implicando o compromisso ético com estes valores e a dedicação à sua preservação e divulgação”.  



 
28 

intersemiótica um romance, deva ser necessário um número ainda maior de trabalhos de 

equipe, que, no caso específico da comédia musical, envolve, para além dos próprios 

tradutores, linguistas e mediadores culturais, pessoal especializado na área teatral, tais como 

diretores, roteiristas, cenógrafos, iluminadores, sonoplastas, atores, músicos, cantores etc. 

Aqui já se farão imprescindíveis vários pares de “olhos criativos”. Com o termo “criativo”, 

Campos resume o que há de produção subjetiva em obras com foco na forma, no estilo, na 

estética, na subjetividade artística. Assim resume ele sua ideia de tradução desse tipo de 

textos: 

Então, para nós, tradução de textos criativos será sempre recriação, ou criação 
paralela, autônoma porém recíproca. Quanto mais inçado de dificuldades esse texto, 
mais recriável, mais sedutor enquanto possibilidade aberta de recriação. Numa 
tradução dessa natureza, não se traduz apenas o significado, traduz-se o próprio 
signo, ou seja, sua fisicalidade, sua materialidade mesma (propriedades sonoras, de 
imagética visual, enfim tudo aquilo que forma, segundo Charles Morris, a 
iconicidade do signo estético, entendido por signo icônico aquele “que é de certa 
maneira similar àquilo que ele denota”). O significado, o parâmetro semântico, será 
apenas e tão somente a baliza demarcatória do lugar da empresa recriadora. Está-se, 
pois, no avesso da tradução literal. (Tápia; Nóbrega, 2013, p. 17) 

 

Com essas palavras, Haroldo de Campos nos coloca no campo da Tradução 

Intersemiótica e nos coloca diante do signo, que, segundo Plaza (2001, p. 21), “é algo que, 

sob certo aspecto, representa alguma coisa para alguém, dirige-se a alguém, isto é, cria na 

mente dessa pessoa um signo equivalente ou talvez um signo mais desenvolvido”. Campos 

também ressalta o lugar de menor importância que cabe ao parâmetro semântico. 

Em um livro dedicado à discussão sobre “tradução cultural”, termo que foi 

originalmente cunhado por “antropólogos do círculo de Edward Evans-Pritchard, para 

descrever o que ocorre em encontros culturais quando cada lado tenta compreender as ações 

do outro” [...] (Burke; Po-Chia Hsia, 2009, p. 14), deparamo-nos com mais uma característica 

do ato de traduzir: 

 
Tradução implica “negociação”, um conceito que expandiu seu domínio na última 
geração, indo além dos mundos do comércio e da diplomacia para referir-se ao 
intercâmbio de ideias e à consequente modificação de significados (Pym, 1993; Eco, 
2003). A moral é que qualquer tradução deve ser considerada menos uma solução 
definitiva do que um caótico meio-termo, envolvendo perdas ou renúncias e 
deixando o caminho aberto para uma renegociação. (Burke; Po-Chia Hsia, 2009, p. 
15) 

 

Se pensarmos nas discussões, no campo da Linguística, realizadas das décadas de 

1950 a 1970 a respeito das técnicas adequadas para se fazerem traduções impressas, o 

procedimento técnico da tradução chamado de “compensação”, uma espécie de “perde e 

ganha” ou lei das compensações que bem expressa as “perdas ou renúncias” aludidas acima, 



 
29 

já era abordado por J. P. Vinay e J. Darbelnet em 1958 e por Gerardo Vázquez-Ayora 1997, 

em ambos os casos numa perspectiva meramente linguística, isto é, sem referências 

necessariamente antropológicas, tendo sido reprisada no Brasil por Heloísa Gonçalves 

Barbosa (2004). Além disso, o título alemão do célebre ensaio de Walter Benjamin “Die 

Aufgabe des Übersetzers” (Heidermann, 2001, p. 205), ganhou na tradução de Susana Kampff 

Lages, a seguinte tradução: “A tarefa-renúncia do tradutor”, porque a palavra alemã 

“Aufgabe”, para além do sentido de “tarefa”, também encerra a noção de “renúncia”, 

“prescindência”. Ao se traduzir, muitas vezes o tradutor precisa renunciar, por exemplo, a 

determinados jogos de palavras em um determinado trecho, porque eles, na TA/CA, inexistem 

ou são impossíveis. Como forma de compensação, poderá, todavia, em um outro trecho do 

TA, tentar aplicar determinados jogos de palavras que no original não haviam sido expressos. 

 

2.1.1 Abordagem Funcionalista da Tradução 

 

Christiane Nord (1996; 2016), discípula de Hans-J. Vermeer e representante da 

Abordagem Funcionalista da Tradução, ao ser entrevistada pela Revista Cadernos de 

Tradução (NORD, 2014) fala sobre suas concepções acerca de tradução e procedimentos 

tradutórios, além de discutir sobre a definição de convenções culturais. Vejamos o que ela 

afirma, ao responder à pergunta se havia criado o termo “culturema”. Negando tal fato, 

aproveita para explicar a origem do termo e a forma equivocada como a autora Amparo 

Hurtado Albir (2014, p. 332s) recepcionou esse conceito: 

 
Não. Não criei. Eu utilizei o termo que foi criado por uma sociolinguista alemã. Na 
verdade, ela era da Estônia, mas lecionou em Hamburgo e escreveu em alemão. Els 
Oksaar, 1988. É um livro muito pequeno chamado “Kulturemtheorie” (Teoria do 
Culturema), e eu adotei o termo culturema que, mais tarde, foi adotado por Amparo 
Hurtado através das minhas produções, mas ela interpretou o termo de forma 
errônea porque Oksaar diz que culturema é um comportamento, um comportamento 
específico. Por exemplo, o modo de expressar gratidão em uma cultura específica. 
Você compara as culturas e percebe que em duas culturas a forma de expressar 
gratidão é diferente, que na cultura 1 se diz “obrigado” e na cultura 2 as pessoas se 
curvam, ou se abraçam, ou enviam um buquê de flores, por exemplo. Esses 
comportamentos específicos são chamados de “comportademas” e vários 
“comportademas” formam um “culturema”. Assim, você compara duas culturas 
porque precisa de uma categoria que seja transcultural8. (2014, p. 332s) 

 
8 Nord (2014, p. 332s) também explica por que Amparo Hurtado Albir fez um uso equivocado do conceito de 
“culturema”: “Este é o conceito de um culturema que eu peguei emprestado de Els Oksaar. E Amparo Hurtado 
usou esse “culturema”, que em alemão chamamos de “Kulturem”, em um senso a respeito de algo 
especificamente cultural em um texto, aquilo que diz respeito à cultura da língua. E isso é o que chamo de 
“referências culturais”. Faz referência a uma cultura. Porque o culturema não está no texto, ele não será 
encontrado; não em palavras. Eu posso me referir a ele em palavras. Porque quando o texto diz “eles se 
cumprimentaram”, esta colocação, “cumprimentar um ao outro” refere-se a um culturema e as pessoas desta 



 
30 

Vemos, pelo trecho acima, que os aspectos culturais, interculturais e transculturais 

são de extrema importância na forma como os funcionalistas da tradução abordam os textos a 

serem traduzidos. Como tratamos, no presente estudo, de duas línguas e duas culturais 

naturalmente diferentes, consideramos essa explicação sobre “culturemas” relevante para 

reforçar que visamos a uma compreensão de tradução que não seja ligada apenas a aspectos 

linguísticos, mas que preze, antes de tudo, o ambiente cultural que é mais abrangente que 

apenas a língua. 

Em uma outra obra, Nord explica a diferença entre dois tipos de processos 

tradutórios, que gostaríamos de explicitar aqui, em que a autora dá relevo a elementos da 

abordagem funcionalista da tradução importantes para a nossa pesquisa:  

 
Nesta situação particular, encontramos dois tipos básicos de tradução. O primeiro 
tem por meta produzir na língua-alvo um tipo de documento de (certos aspectos de) 
uma interação comunicativa, em que um emissor da cultura-fonte se comunica com 
uma audiência da cultura-fonte mediante o texto-fonte sob condições da cultura-
fonte. O segundo tipo tem por fim produzir na língua-alvo um instrumento para uma 
nova interação comunicativa entre o emissor da cultura-fonte e uma audiência da 
cultura-alvo, fazendo uso (de certos aspectos) do texto-fonte como um modelo. De 
acordo com o aqui exposto, podemos distinguir entre traduções “documentais” e 
“instrumentais”.9 (Nord, 1997, p. 47s) 

 

O primeiro tipo, tradução documental, produz na língua-alvo uma documentação 

de uma interação comunicativa para entender determinados aspectos do texto-fonte (TF), 

assumindo uma função metatextual. Dependendo do grau de literalidade da tradução, ele será 

um reflexo direto de “feições morfológicas, lexicais, sintáticas etc. do sistema da língua-

fonte” (Ib.). O resultado de um processo de tradução documental é, portanto, um texto sobre o 

TF, que permite ao público da cultura-alvo compreender a estrutura linguística e também a 

situação cultural/social, em que o texto foi concebido. Exemplos de tradução documental 

ocorre na tradução filológica (textos escritos, literatura e cultura do povo), na tradução 

interlinear (bíblico, escritas gregas). O segundo tipo, a tradução instrumental, busca uma 

 
cultura visualizariam todos esses diferentes comportademas que pertencem a ele. E, em uma outra cultura, teriam 
uma palavra respectiva para o verbo “cumprimentar” como “saludar”, “greet”, ou “grüßen” para visualizar 
outros “comportademas”. Na verdade, trata-se de um conceito para comparar culturas. E se for utilizado no 
modo que Amparo Hurtado faz, não é um conceito para comparar comportamentos culturais, trata-se de algo 
para lidar no texto. E são dois conceitos distintos.” 
9 Nossa tradução deste trecho original: “In this regard, we find two basic types of translation processes. The first 
aims at producing in the target language a kind of document of (certain aspects of) a communicative interaction 
in which a source-culture sender communicates with a source-culture audience via the source-text under source-
culture conditions. The second aims at producing in the target language an instrument for a new communicative 
interaction between the source-culture sender and a target-culture audience, using (certain aspects of) the source 
text as a model. Accordingly, we may distinguish between ‘documentary’ and ‘instrumental’ translations.” (Nord, 
1997, p. 47) 
 



 
31 

interação comunicativa entre o emissor do TF e o receptor do texto-alvo (TA), através da 

produção de instrumentos no TA, usando o TF como modelo. O resultado de uma tradução 

instrumental é um texto que consegue alcançar a cultura-alvo utilizando as mesmas funções 

do TF, mas dando espaço para as situações próprias da cultura-alvo, em que o TA estará 

inserido. Exemplos típicos de tradução instrumental consistem em traduções de manuais 

técnicos, textos informativos, anúncios, receitas, informações turísticas. As duas definições 

acima são importantes para definirmos claramente de que tipo de tradução dispomos na 

presente pesquisa. As duas opções, a partir dos esclarecimentos acima, poderiam apontar para: 

a) uma tradução mais voltada para a literalidade, ou seja, refletindo os aspectos morfológicas, 

lexicais, sintáticas etc., que são encontrados no sistema da língua-fonte; ou b) uma tradução 

que privilegie aspectos linguísticos e circunstâncias situacionais próprias da situação do texto-

alvo. Para nós, é importante esta última compreensão, ressaltando, porém, que não teremos a 

preocupação, de forma geral, com questões de tradução de uma língua A para uma língua B, 

mas, mais precisamente, de uma linguagem medial A para uma linguagem medial B. 

O modelo funcionalista da tradução, resultante dos propósitos lançados na Teoria 

do Escopo de Reiss e Vermeer (1991), realmente ganhou uma relevante contribuição com os 

estudos de Nord (1997; 2012; 2016), com a elaboração de uma análise tradutória a ser 

realizada pelos tradutores antes de fazerem a tradução, ou seja: a autora propõe uma série de 

perguntas que devem ser respondidas pelo tradutor antes de realizar sua tarefa. Trata-se, na 

verdade, de uma metodologia que serve também como estratégia tradutória de esclarecimento 

de questões, possibilitando ao tradutor uma melhor compreensão das metas que pretende e/ou 

deve alcançar com sua atividade de tradução. Em seu modelo de análise textual pré-tradutória, 

Nord apresenta dois grupos de fatores que precisam ser verificados, a saber: 

 

Os fatores extratextuais são analisados mediante a solicitação de informações sobre 
o autor ou emissor do texto (quem?), a intenção do emissor (para quê?), o público 
para o qual o texto é direcionado (para quem?), o meio ou canal pelo qual o texto é 
comunicado (por que meio?), o lugar (em qual lugar?), o tempo da produção e 
recepção do texto (quando?) e o motivo da comunicação (por quê?). O conjunto de 
informações referentes a esses sete fatores extratextuais pode fornecer uma resposta 
à última questão, que diz respeito à função que o texto pode alcançar (com qual 
função?). 
Os fatores intratextuais são analisados mediante a solicitação de informações sobre o 
tema de que o texto trata (sobre qual assunto?), a informação ou conteúdo 
apresentados no texto (o quê?), as pressuposições de conhecimento feitas pelo autor 
(o que não?), a estruturação do texto (em qual ordem?), os elementos não-
linguísticos ou paralinguísticos que acompanham o texto (utilizando quais elementos 
não-verbais?), as características lexicais (com quais palavras?) e as estruturas 
sintáticas (com/em quais orações?) que são encontradas no texto, e as características 
suprassegmentais de entoação e prosódia (com qual tom?). Os fatores extratextuais 
são analisados antes da leitura do texto, simplesmente pela observação da situação 



 
32 

em que o texto é utilizado. Desta forma, os receptores criam certa expectativa quanto 
às características intratextuais do texto, mas só quando, através da leitura, comparam 
essa expectativa às características tangíveis do texto é que sentem o efeito particular 
que o texto exerce sobre eles. A última pergunta (com qual efeito?) refere-se, 
portanto, a um conceito global ou holístico, que inclui a a interdependência dos 
fatores extratextuais e intratextuais. (Nord, 2016, p. 75) 

 

Como se pode depreender a partir da citação acima, a abordagem funcionalista da 

tradução defendida por Nord fornece-nos uma estratégia de análise pré-tradutória que leva em 

conta uma gama de diferentes fatores, tanto extratextuais quanto intratextuais, que nos 

ajudarão a mostrar, de modo mais específico em cada situação, os efeitos do texto-fonte 

(romance escrito por Vitor Hugo) contrastados com os efeitos, em cada situação particular, do 

texto-alvo (musical dirigido por Gilles Amado). 

 

2.1.2 A Teoria da Adaptação de Linda Hutcheon 

 

Linda Hutcheon (2013), ao apresentar uma proposta sobre as relações dialógicas e 

intertextuais que podem ser estabelecidas nos diferentes meios, considera não apenas a 

literatura e o cinema, mas outras possibilidades, tais como a ópera, o videogame, os musicais 

e o teatro. É importante destacar que Hutcheon considera a adaptação sob dois ângulos 

básicos de visão: produto e processo. Segundo sua teoria, para alcançar o patamar de 

adaptação, uma obra passa por um processo no qual o adaptador opera uma [re]criação, em 

que se entrelaçam especificidades que serão distintas de acordo com os objetivos e meios 

envolvidos. 

De maneira semelhante a Christiane Nord, Hutcheon (p. 21ss.) apresenta, como 

base de sua teorização, uma série de perguntas que ajudam a mapear os caminhos feitos ao 

longo do processo de adaptação. Entre as questões levantadas, destaquem-se: o quê? Quem? 

Por quê? Como? Onde? Quando? 

Ao ver a adaptação como uma entidade ou produto formal, a autora (Hutcheon, 

2013, p. 29) entende que a “adaptação é uma transposição anunciada e extensiva de uma ou 

mais obras em particular”, o que pode envolver, como “transcodificação”, uma mudança de 

mídia (p. ex. de romance para musical) ou gênero (p. ex. de um épico para um romance). Mas 

também pode envolver uma “mudança de foco e, portanto, de contexto: recontar a mesma 

história de um ponto de vista diferente, por exemplo, pode criar uma interpretação 

visivelmente distinta” (ib. id.). Essa maneira de entender a adaptação deverá ser-nos útil em 

nosso estudo da transposição do romance de Victor Hugo para a mídia comédia musical. Além 



 
33 

da questão da transcodificação, também nos permitirá, porventura, uma apreciação de 

possíveis outras perspectivas a partir das quais será mostrada, na nova mídia, a personagem 

Esmeralda. 

Em segundo lugar, Hutcheon (2013, p. 21s) destaca que, “como um processo de 

criação, a adaptação sempre envolve tanto uma (re)interpretação quanto uma (re)criação; 

dependendo da perspectiva, isso pode ser chamado de apropriação ou recuperação”. Esse 

ângulo de visão também nos será útil para melhor entendermos os resultados obtidos na 

comédia musical em relação à personagem Esmeralda. Será importante também verificarmos 

se, por exemplo, esse processo (re)interpretativo / (re)criativo gera um produto novo que 

ajuda a preservar o antigo. 

Hutcheon (id., p. 23s.) também entende adaptação como uma forma de 

intertextualidade, se vista a partir da perspectiva de seu processo de recepção. “Nós 

experienciamos as adaptações (enquanto adaptações) como palimpsestos por meio da 

lembrança de outras obras que ressoam através da repetição com variação” (id.; ib.). Será 

importante, a partir dessa terceira definição de adaptação conforme Hutcheon, verificarmos 

se, nas adaptações das cenas em que surge a personagem Esmeralda, há algum tipo de 

intertextualidade para além dos próprios elementos do romance de Victor Hugo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
34 

3 A TRANSCODIFICAÇÃO DO ROMANCE DE VICTOR HUGO COMO COMÉDIA 
MUSICAL 

 

Neste capítulo, discorreremos, em um primeiro momento, sobre adaptações do 

romance Notre-Dame de Paris, de Victor Hugo, já publicadas ou encenadas em diferentes 

países e em diversas línguas; em segundo lugar, faremos um breve relato sobre a adaptação de 

personagens desse mesmo romance em diferentes mídias artísticas. 

 

3.1 Adaptações do romance Notre-Dame de Paris de Victor Hugo como musical 

 

Romances de Victor Hugo, como Les misérables e Notre-Dame de Paris vêm ao 

longo dos tempos servindo de fonte de inspiração para diversas adaptações nas mais 

diferentes mídias e formatos (romances traduzidos em forma de livros impressos, CD-ROMs, 

filmes, peças teatrais, óperas, comédias musicais, apresentações de balé etc.), consagrando, 

assim, cada vez mais a genialidade do escritor francês. Em musicais, meio considerado – 

comparativamente – ainda não tão popularizado, a grandeza de sua obra não passou 

despercebida e assim estas obras serviram de matéria prima para a construção de espetáculos 

por todo o mundo.  

O romance Notre-Dame de Paris, por exemplo, que nesta pesquisa analisamos a 

transmutação da personagem Esmeralda no espetáculo musical homônimo de Gilles Amado, 

foi adaptado diversas vezes na categoria de musical, como por exemplo: La Esmeralda, ópera 

de Louise Bertin (1836); Esmeralda, ópera de Alexander Dargomyzhsky (1847); Notre-Dame 

of Paris, ópera de William Henry Fry (1864); Esmeralda, ópera de Arthur Goring Thomas 

(1883); Notre Dame, ópera em dois atos de Franz Schmidt (1914), encenada em Viena; The 

Hunchback of Notre Dame (1993), musical apresentado na Off Broadway, com música de 

Byron Janis; Hunchback of Notre Dame (1993), musical dramático cantado, com libretto e 

letras de Gary Sullivan, e música de John Trent Wallace. Após uma produção no Mermaid 

Theatre em Londres, foi publicado pela Samuel French Ltd em 1997 e recebeu várias 

produções no Reino Unido, bem como produções na Nova Zelândia e na Austrália. Em 2010 

foi reescrito como um musical convencional, recebendo o novo título Notre Dame;  

Acresça-se, aos exemplos acima, também El Jorobado de París (1993), um 

musical argentino, a partir de libretto10 e letras de Pepe Cibrián Campoy, e música composta 

 
10 Libretto: Libreto de ópera, texto dramático ou lúdico, maioritariamente em verso, preparado para o compositor 
de uma obra musical. 



 
35 

por Ángel Mahler. Em 1998, Notre-Dame de Paris estreou em Paris, tornando-se um sucesso 

instantâneo. É considerada a adaptação mais bem sucedida de qualquer romance, à exceção de 

The Phantom of the Opera e de Les Misérables. Também foi adaptado para o palco por 

Nicholas DeBaubien. Entre 1999 e 2002, o filme da Disney foi adaptado para uma produção 

musical mais escura e gótica chamada, em alemão, Der Glöckner von Notre Dame, e 

traduzida em inglês como The Bellringer of Notre Dame, reescrita e dirigida por James 

Lapine e produzida pela Disney teatral, em Berlim. Uma gravação de elenco também foi feita 

em alemão. Na mesma época, houve discussões em torno de um ressurgimento do musical em 

território norte-americano; musical em estilo rock foi lançado em Seattle, estado de 

Washington, em 1998 intitulada Hunchback, com música composta e roteiro realizado por C. 

Rainey Lewis. Uma versão musical desta obra, que foi dirigida por Dennis DeYoung, estreou 

em Chicago no Bailiwick Repertory no verão de 2008. 

Uma readaptação da peça, intitulada Our Lady of Paris, com música e letras de 

David Levinson e libretto de Stacey Weingarten, foi produzida em formato de leitura em 

Manhattan. Refez-se a pragmática temporal da ação para 1954, época referente ao início do 

conflito argelino-francês. Foi dirigida por Donna Drake, a música, por Mark Hartman, tendo 

sido estrelada por Michael Barr, Matt Doyle, Adam Halpin, Sevan Greene, Nadine Malouf, 

Megan Reinking e Price Waldman. Após a primeira leitura, a peça foi submetida a revisões; 

uma segunda leitura foi produzida em janeiro de 2011 sob o novo título musical de Les 

Enfants de Paris.  

Uma particularidade que podemos observar nessas várias adaptações é o título que 

vem colocado em cada uma delas. Por vezes, vê-se surgir no título a catedral de Notre-Dame, 

como por exemplo Notre-Dame de Paris, Our Lady of Paris ou simplesmente Notre Dame. 

Por vezes também se vê a personagem Esmeralda como título: La Esmeralda ou 

simplesmente Esmeralda e, por fim, temos também como título outro personagem, 

Quasimodo, como em O corcunda de Notre-Dame, Hunchback ou em El Jorobado de París. 

Aqui no Brasil também pudemos prestigiar adaptações musicais do romance 

Notre-Dame de Paris, tais como o espetáculo intitulado O Corcunda de Notre-Dame, estreado 

em 2014 na cidade de Porto Alegre pela Cia. Teatro Novo, em comemoração aos 46 anos da 

obra. A Cia de Teatro se preocupou em tornar novamente a obra de Victor Hugo uma história 

para adultos. O espetáculo foi dirigido por Ronald Radde, que teve seu primeiro contato com 

a obra ainda criança através da adaptação infantil para o cinema realizada por Charles 

Laughton, em 1939. Na ocasião, em entrevista ao Correio do Povo em 15 de agosto de 2014, o 

diretor do musical, Radd, comenta: 



 
36 

 

A pesquisa sobre Victor Hugo e a descoberta de seus grandes pensamentos à época e 
que hoje seguem atualíssimos mexeu com minha criatividade aliada à do cidadão 
que vê no próprio país a ainda desonra de uma falta de educação adequada, 
preconceitos inconcebíveis, o descaso com sua população excluída” (Radd, 2014 
apud Correio do Povo). 

 
 

 No musical, Radd não se limitou apenas à temática do triângulo amoroso, 

abordou ainda questões sociais vigentes como a questão do liberalismo contra a igreja, a 

xenofobia, os excluídos e diferenças entre classes sociais. Já o jornal digital brasileiro de 

notícias GZH (Gaúcha Zero Hora), deixa explicito desde o título de sua matéria o caráter 

adulto do musical: Musical adulto “O corcunda de Notre-Dame” estreia em Porto Alegre. 

Produção da companhia gaúcha Teatro Novo adapta romance de Victor Hugo. Informa ainda 

que não é recomendado para menores de 12 anos, Fábio Prikladnicki (2014, apud GZH). 

Em 2014, nos EUA, estreou o musical Notre-Dame de Paris, traduzido para o inglês 

com o título de The Hunchback of Notre Dame. O espetáculo foi uma aposta da Disney 

Theatrical Productions. Com trilha composta por Alan Menken, responsável por muitas das 

fantásticas soluções para as canções clássicas da Disney, e Stephen Schwartz, também 

criador de Wicked, Pippin e Godspell. A peça teve suas apresentações prévias no La Jolla 

Playhouse, em Los Angeles. 

Outras adaptações musicais no formato de balé do romance Notre-Dame de Paris 

também foram encenadas ao longo dos anos, por todo o mundo, como por exemplo La 

Esmeralda (1844), com coreografia de Jules Perrot e música de Cesare Pugni. Primeiramente 

apresentado em Londres, o balé teve uma longa história de desempenho na Rússia através dos 

avivamentos da coreógrafa Marius Petipa em São Petersburgo no final do século XIX. 

Mencionem-se também Gudule's Daughter ou Esmiralda (1902), com coreografia de 

Alexander Alexeyevich Gorsky e música de Antoine Simon; Notre-Dame de Paris (1965), 

coreografia de Roland Petit, primeiramente interpretada pelo Paris Opera Ballet; The 

Hunchback of Notre Dame (1998), coreografia e direção de Michael, Pink e partitura original 

de Philip Feeney, parte do repertório do Milwaukee Ballet, Boston Ballet, Royal New Zealand 

Ballet, Atlanta Ballet e Colorado Ballet; Ringaren i Notre Dame (The Bellringer of Notre 

Dame, 2009), coreografia de Pär Isberg e partitura original de Stefan Nilsson, realizada pela 

primeira vez pelo Royal Swedish Ballet. 

 

 

 



 
37 

3.2 A transmutação de personagens de V. Hugo do romance para musical 

 

Podemos dizer que a interpretação que fazemos das coisas que estão ao nosso 

redor e do mundo, na contemporaneidade, é uma reprodução de uma série de signos 

absorvidos das experiências vividas e partilhadas pela humanidade ao longo dos séculos. 

Desta maneira, a leitura que fazemos sobre todas essas experiências absorvidas são 

representações de experiências já experimentadas anteriormente que por sua vez também já 

são novas representações. Essas representações podem se transformar de acordo com o tempo, 

lugar e espaço onde estão sendo experimentadas. Segundo Charles S. Peirce (apud Plaza, 

2001, p.17), o signo não é uma entidade monolítica, mas um conjunto de relações triádicas, 

com poder de autogeração e com continuidade, daí o caráter infinito do signo. A definição de 

signo defendida por Pierce é uma explicação do processo semiótico de transformação de 

signos em signos de como eles são transmutáveis no decorrer dos tempos. A semiose se dá a 

partir de um complexo de relações entre momentos num desenvolvimento sequencial-

sucessivo ininterrupto. 

Isto quer dizer, portanto, que essas relações semióticas é um conjunto infindável 

de representações da ideia mais simples de terceiridade. O signo é um “representante” de algo 

para a ideia que vai transformá-lo. Este representante é algo que comunica ao inconsciente 

uma ideia do exterior, oriunda de uma experiência vivida ou partilhada. O “representado” é o 

seu objeto, ou seja, a ideia que impulsiona, que provoca o interpretante. Esse interpretante 

está constantemente sendo estimulado. Essa cadeia interminável de representações que 

provoca o interpretante, e que por sua vez, também é uma representação, sendo o interpretante 

possuidor de uma verdade, resulta numa nova sequência infinita de representações. 

Charles Peirce (apud Plaza, 2001, p.18) ainda afirma que o até mesmo o 

pensamento é uma expressão de tradução, essa afirmação se consolida na medida em que o 

pensamento é uma interpretação que fazemos de algo, assim sendo, todas as vezes que 

pensamos em algo, automaticamente já estamos traduzindo. O caráter transmutável de signo 

em signo é por si só tradução. As experiências vividas por nós são signos transmutáveis que 

adquirimos no decorrer de nossas vidas, e sofrem alterações de acordo com o tempo, local e 

espaço. Assim, aquilo que pensamos, sejam imagens, sentimentos ou conceitos são formas 

sígnicas, dotadas de sentidos mutáveis.  

Júlio Plaza (2001, p.18), ao refletir sobre a questão da transmutação, também está 

de acordo com a ideia de que esse processo é tradução e, como tal, pode ser considerado um 

conceito aberto, mais amplo, uma vez que elementos, tais como tempo, lugar e espaço são 



 
38 

determinantes para múltiplas interpretações. Para o autor: 

 

Todo signo, mesmo o mais radicalmente icônico, existe no tempo. Nessa medida, 
embora o signo estético se proponha como completo, ele não pode ser lançado para 
fora da cadeia semiótica que é a cadeia do tempo. Entre o signo original e o tradutor 
interpõe-se essa diferença. Mesmo quando a tradução enfrenta a plenitude do signo 
original, ela não pode deixar de considerá-lo também, incompleto em alguns 
aspectos, daí penetrar nele e dele se apropriar. (Plaza, 2001, p.31) 

 

Observamos ainda que, ao traduzir, em dado momento se percebe um confronto 

entre a autonomia do signo original e do signo tradutor. Se pensarmos na questão da 

adaptação do romance de Victor Hugo, Notre-Dame de Paris para o musical homônimo de 

Gilles Amado, percebemos que alterações na obra são necessárias para sua concretização em 

um outro meio. De acordo com Nord (2012), em uma análise funcionalista da tradução, a 

equivalência entre os texto-base e texto-meta pode ser considerada como possível e não como 

princípio único. Assim, levamos em consideração que o signo não é completo, e como tal, a 

tradução deve se apropriar dele para acontecer.  Desta forma há uma aproximação com a 

tradução intersemiótica, já que o signo existe no tempo e não pode ficar alheio da cadeia 

semiótica, que é, em sua essência a cadeia do tempo. 

Se associarmos essa discussão ao processo de criação dos personagens principais 

do romance de Victor Hugo no musical Notre-Dame de Paris, podemos pensar no processo de 

criação desses personagens no musical e sua relação com o romance, uma vez que se trata de 

uma fragmentação dos personagens do romance para outro meio de linguagem. Percebemos 

que esse processo de criação dos personagens diferencia-se em alguns aspectos peculiares, por 

exemplo, aqueles reveladores de sua sensualidade, no caso de Esmeralda ou nas ações de 

Quasimodo, já que no romance ele tinha problemas de comunicação enquanto no musical ele 

canta. Isto se deve ao fato de serem apresentados em sistemas semióticos diferentes, e o 

musical, no caso, tende a tratar a questão de forma mais explícita, uma vez que dispõe, além 

dos recursos não-verbais que auxiliam de forma efetiva a apresentação de alguns aspectos que 

os verbais do romance, ainda o contexto de recepção do musical, que foi exibido em data 

posterior ao romance. Podemos concluir então que essa transmutação faz parte de uma cadeia 

semiótica, e que fatores relevantes tais como tempo, lugar e espaço devem ser considerados 

no momento da adaptação. Dessa forma a tradução se apropria do signo original, como 

matéria prima, tendo como suporte esses fatores para que o objeto observado pelos 

interpretantes seja também uma representação. Esse objeto observado pelos interpretantes 

pode ou não manter a mesma essência do signo original. Ao definir a tradução Intersemiótica, 



 
39 

Plaza afirma que: 

 

A tradução Intersemiótica se pauta, então, pelo uso material dos suportes, cujas 
qualidades e estruturas são os interpretantes dos signos que absorvem, servindo 
como interfaces. Sendo assim, o operar tradutor, para nós, é mais do que a 
“interpretação de signos linguísticos por outros não-linguísticos”. Nossa visão diz 
mais respeito às transmutações intersígnicas do que exclusivamente à passagem de 
signos linguísticos para não-linguísticos (Plaza, 2011, p.67). 

 

Suscitando uma definição mais abrangente para tradução, mais especificamente 

adaptação como tradução, Patrick Cattrysse (1992, p. 11) afirma que o termo tradução remete 

a várias vertentes. Em um sentido mais limitado, segundo ele, tradução significa transcrever o 

conteúdo de uma língua para uma outra, conservando o equivalente semântico e expressivo 

dos dois enunciados. Ele afirma que o verbo pode assumir muitas significações e os gestos 

podem traduzir sentimentos. Compreendemos com isso que o ato de traduzir não se restringe 

a uma ação limitada de transferência de um signo para outro conservando tão somente seus 

aspectos semânticos, pois estas traduções podem ser realizadas entre diversas culturas e 

portanto, podem ter sentidos diferenciados para verbos e gestos, por exemplo. Desta forma, 

verbos e gestos por serem signos com múltiplas representações diversificam o sentido dado 

pelo interpretante.  

Tânia Pellegrine (2003, p.15), ao discutir sobre processos de intersemiose, 

comenta que o sistema cultural contemporâneo é sobretudo visual. Reforça, portanto, que 

vídeo games, videoclipes, cinema, telenovela, propagandas e histórias em quadrinhos são 

técnicas de comunicação e transmissoras de cultura cuja força retórica reside sobretudo na 

imagem e secundariamente no texto escrito, que funciona muito bem como um complemento, 

muitas vezes, até desnecessário, tal o impacto da significação dos recursos imagéticos. 

Utilizando o conceito de Pellegrine sobre os processos de intersemiose, podemos citar aqui o 

musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado que se utiliza desses recursos imagéticos 

constantemente, por se tratar de um meio audiovisual, além dos recursos verbais por meio da 

música. Esses recursos ajudam a composição da obra, de maneira que aqueles que 

desconhecem a obra original estarão, de toda forma, em contato com a cultura hugoana. A 

autora ainda esclarece essa sensibilização ao apelo visual: 

 
Pensemos, por exemplo, nas narrativas visuais do cinema ou da telenovela, produtos 
culturais a que (quase) todos têm acesso e que competem diretamente com as 
narrativas literárias no gosto do público consumidor de cultura; o que se capta, em 
primeiro lugar, é um contexto demonstrativo em vez de um contexto verbal: 
percebe-se pela vestimenta, caracterização e comportamento das personagens, pelo 
lugar onde estão, por seus gestos e expressões faciais, se se trata de drama ou 



 
40 

comédia, em que época se desenvolve o enredo, enfim, de que modo o espectador 
está sendo convidado a fruir aquele conjunto de significados visuais componentes de 
uma trama. Cada cena comporta um peso visual e auditivo, este dado pela trilha 
sonora, que se comunica imediatamente, sem necessidade de palavras. A imagem 
tem, portanto, seus próprios códigos de interação com o espectador, diverso daqueles 
que a palavra escrita estabelece com o seu leitor (Pellegrine, 2003, p.16). 

 

O telespectador e/ou público é constantemente provocado, constantemente 

estimulado a observar as informações transmitidas em cena por meio de imagens e sons das 

narrativas audiovisuais uma vez que estes são os recursos mais frequentes nesses meios, 

sendo ou não elas pertencentes às experiências adquiridas por ele, já que consideramos, no 

caso do musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado, que o público pode ou não conhecer 

o romance de Victor Hugo que deu origem ao musical. Portanto, é diferente do que acontece 

ao leitor em uma interação mais íntima com um texto verbal que o possibilita a uma 

idealização daquilo que ele acredita como signo, uma criação imagética que se realizará de 

acordo com suas experiências e sua interpretação. 

Segundo afirma Maria Teresa Amodeo (2003, p. 122), a transposição de textos 

literários para a televisão é considerada primeiramente um procedimento que anula o artístico 

em favor do imediatismo visual, mantendo apenas a narrativa, em detrimento de toda a 

significação criada pela literatura. Se considerarmos a adaptação do romance Notre-Dame de 

Paris de Victor Hugo para o musical homônimo, podemos entender que a veiculação da obra 

literária adaptada para o meio de comédia musical sofre alterações não só por se tratar de 

linguagens diferentes, e sim, por também atender ainda a demanda de um público consumidor, 

e, portanto, é necessário que essa adaptação seja uma representação de uma realidade para 

esse público, e no caso aqui, um público específico, pois o gênero comédia musical ainda não 

é uma forma de arte popular. Levando em consideração o tempo, o local e o espaço em que 

foi encenada a comédia musical, percebemos que foram realizados cortes na obra original 

para a criação do musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado, personagens importantes na 

narrativa como a cabra Djali que pertencia a cigana Esmeralda e o irmão de Claude Frollo, 

Jehan Frollo du Moulin foram eliminados no musical, porém, a narrativa se manteve. Amodeo 

ainda comenta: 

 
É fato que a obra original sofre transformações ao ser transposta para a televisão; 
afinal, trata-se de linguagens diferentes. Ao ser transposto para outro meio 
comunicativo, o texto literário submete-se à criação, à supressão ou à modificação 
de signos do sistema original. Contudo, o mundo engendrado pela obra literária 
constrói-se a partir de signos que oferecem uma representação simbólica de uma 
realidade – representação que pode ser transposta para a televisão (Amodeo, 2003, 
p.122 e 123). 

 



 
41 

Ao mencionarmos a criação dos personagens do musical Notre-Dame de Paris, 

nessa discussão, podemos argumentar que os recursos verbais cantados que foram utilizados 

nas encenações se diferenciam muito nos dois meios pela própria razão estrutural do musical. 

Porém, se atentarmos para os recursos imagéticos, observamos que a força da interpretação 

dos atores em cena, nos leva desde o início da narrativa do musical a perceber não só aspectos 

da sensualidade da personagem Esmeralda, como a frieza de Frollo, a bravura de Phœbus e a 

tristeza de Quasimodo, mas percebemos também suas intenções e atitudes diante das várias 

situações nas quais estão envolvidas em cena. Desta forma, os recursos verbais não seriam 

suficientes para transmitir tudo o que era exigido da personagem, e, as imagens por si só 

dariam suporte a interpretações mais lúcidas com relação a sua caracterização por parte do 

público.  

Ícone da geração romântica do século XIX, Victor Hugo se consagrou por 

desenvolver o romance histórico na França. Considerada uma das principais obras do gênero, 

Notre-Dame de Paris tem como cenário a cidade de Paris de 1842 e reconstrói um ambiente 

passado apresentando personagens que vivem com hábitos e comportamentos daquela época. 

É a través desses personagens que Victor Hugo compõe a narrativa de sua obra em 

torno da Catedral de Notre-Dame, um dos símbolos medievais da época e que se configura 

como a grande personagem do romance. 

Entretanto, ao adaptar o romance Notre-Dame de Paris para a comédia musical 

homônima, seus personagens são transmutados de forma a adaptá-los ao novo meio. Esse 

processo se dá pelo fato de que no romance esses personagens são descritos de forma a deixar 

a imaginação do leitor idealizar como seria cada um desses personagens, levando em 

consideração que cada leitor tem sua forma de interpretação, de idealização e um tempo 

diferenciado para realizar sua leitura. Diferentemente do que acontece na comédia musical, 

que possui um tempo determinado para sua realização, esses personagens são idealizados 

previamente e caracterizados de forma a dar uma identidade à personagem do musical através 

do ator que vai encenar. Essa caracterização, por sua vez se serve de elementos que remetem a 

personagem do romance e da época em que ele foi escrito, além de se aproximar ao mesmo 

tempo da idealização de uma pessoa da vida real, com elementos e composições 

contemporâneas. Se considerarmos a personagem Esmeralda no romance em preto e branco, 

não podemos dizer e talvez nem imaginar que seus movimentos pudessem evocar qualquer 

sensualidade que é atribuída a ela. Já na comédia musical, seu andar sinuoso acompanhado de 

olhares maquiados e persuasivos pode ser reveladores dessa sensualidade. 

Patrice Pavis (2003), ao analisar a importância da encenação no processo 



 
42 

dramatúrgico teatral, ressalta a competência do ator na arte de cativar seu público e mantê-lo 

intimamente ligado a situações apresentadas em cena. Ademais, divide o trabalho do ator em 

três etapas, sendo que a primeira diz respeito à presença do ator: 

 

O primeiro “trabalho” do ator, que não é um trabalho propriamente dito, é o de estar 
presente, de se situar aqui e agora para o público, como um ser transmitido “ao 
vivo”, sem intermediário. É comum se dizer que os grandes atores têm antes de tudo 
uma presença que é um dom do céu e que os diferencia dos tarefeiros. (Pavis, 2003, 
p.52) 

 
A segunda etapa elencada por Pavis (2003) se reporta à relação do ator com o 

papel que ele está encenando; é neste momento que o ator tem que se fazer acreditar pelo 

grande público: 

 

Sua segunda tarefa é de “não perder a personagem” e, para o ator naturalista, de 
manter a atuação, de não quebrar a ilusão de que ele é essa pessoa complexa na 
existência da qual devemos acreditar. Isso necessita de uma concentração e uma 
atenção de todos os momentos, seja qual for a convicção íntima do ator de ser a 
personagem ou sua técnica para dar simplesmente sua imagem externa. (Pavis, 2003, 
p.53) 

 
Em seguida, Pavis fala sobre a dicção do ator; nesse momento, a entonação 

apropriada para a situação é um dos elementos que torna verossímil o momento de 

enunciação: 

A dicção de um texto eventual é apenas um caso particular dessa estratégia 
comportamental: ora ela é tornada verossímil, submetida à mimese e às maneiras de 
falar do meio onde se situa a ação, ora desconectada de qualquer mimetismo e 
organizada em um sistema fonológico, retórico, prosódico, que possui suas próprias 
regras e não busca produzir efeitos de realidade ao copiar maneiras autênticas de 
falar. (Pavis, 2003, p.53) 

 

E por fim, Pavis (2003, p.53) comenta sobre o ator na encenação, quanto a isso, 

ele afirma que “Graças ao controle do comportamento e da dicção, o ator imagina possíveis 

situações de enunciação nas quais tanto seu texto como suas ações tomam um sentido.” É 

como se o ator estivesse num transe no momento da representação e vivenciasse como real a 

situação apresentada no enredo. 

Uma vez sabendo que os personagens do romance, ao serem transmutados para o 

musical, sofrem algum tipo de ajuste necessário para serem adaptados à realidade do novo 

meio, no caso, do romance para o musical, vejamos como alguns dos personagens do romance 

Notre-Dame de Paris se apresentam no TF e no TA. 

Quasimodo, quando contava aproximadamente 4 anos de idade, foi abandonado 

por sua família em razão de suas deficiências físicas. Foi acolhido pelo sacerdote Claude 



 
43 

Frollo no primeiro domingo após a Páscoa. 

  

Figura 1 – Quasimodo, no romance 

 

Fonte: Imagem tirada do livro Notre-Dame de Paris, 1985, desenho de Gustave Brion. 

 

Adotado por Claude Frollo, Quasimodo é levado para a Catedral de Notre-Dame. 

O sacerdote acreditava que aquela atitude generosa, de adotar um ser disforme, seria uma 

forma de amenizar os seus pecados e por sua vez uma forma de conquistar seu lugar no céu. 

A escolha de seu nome não foi em vão. Segundo umas das tradições cristãs, o 

primeiro domingo após a Páscoa, dia em que Quasimodo foi adotado, é considerado um 

domingo de Quasimodo, devido as primeiras palavras entoadas em latim durante a missa: 

Quasimodo genti infantes. 

Quasimodo, devido a suas deformidades, a saber, a corcunda que o caracteriza e o 

fato de ser cocho, é comparado muitas vezes a uma besta, a um animal, um ser monstruoso. 

Como podemos observar na descrição do próprio Victor Hugo no capítulo V do primeiro 

livro, intitulado Quasimodo: 

 
Ou plutôt toute sa personne était une grimace. Une grosse tête hérisée de cheveux 
roux; entre les deux épaules une bosse énorme dont le contre-coup se faisait sentir 
par-devant um système de cuisses et de jambés si étrangement fourvoyées qu’elles 
ne pouvaient se toucher que par les genoux, et, vues de face, ressemblaient à deux 
croissants de faucilles qui se rejoignent par la poignée; de larges pieds, des mains 
monstrueuses; et, avec toute cette difformité, je ne sais quelle allure redoutable de 



 
44 

vigueur, d’agilité et de courage; étrange exception à la règle éternelle qui veut que la 
force, comme la beauté, résulte de l’harmonie. Tél était le pape que les fous venaient 
de se donner11. (Hugo, p.36/37) 

 

Assim era descrito o nosso personagem no romance, que, como podemos 

observar, sua caracterização no musical não era muito diferente. O personagem Quasimodo, 

interpretado por Garou, apresentava os mesmos aspectos e deformidades daquele de Hugo. A 

corcunda no alto dos ombros, a perna manca, quase cego, são características que podemos 

identificar como semelhantes com o personagem do romance. A voz rouca do cantor Pierre 

Garant, mais conhecido como Garou, atribui ao personagem uma característica grotesca, até 

mesmo sombria quando ele canta, sobretudo quando em seu canto havia um lamento. Além 

desses elementos citados, a postura curvada encenada por Garou, sua maquiagem, conferia ao 

personagem uma caracterização fantasticamente pertinente a composição de Quasimodo. 

 

Figura 2 – Quasimodo, no musical 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 
11 Na nossa tradução: Ou melhor, toda a pessoa era uma careta. Uma cabeça grande cheia de cabelos vermelhos; 
entre os dois ombros, uma grande corcunda, cujo contra-sopro se sentia na frente de um sistema de coxas e 
pernas tão estranhamente equivocadas que só podiam ser tocadas pelos joelhos e, visto pela frente, parecia dois 
croissants que se encontram pela alça; pés largos, mãos monstruosas; e, com toda essa deformidade, não sei o 
ritmo formidável de seu vigor, agilidade e coragem; uma estranha exceção à regra eterna de que a força, como a 
beleza, resulta da harmonia. Tal era o papa que os tolos acabavam de entregar a si mesmos. 



 
45 

 

Diferentemente também do Quasimodo do espetáculo musical que se utilizava do 

canto para se expressar, o Quasimodo do romance tinha problemas para se comunicar, além 

das deficiências que já possuía e apesar de ter aprendido a ler e a escrever com o sacerdote 

Claude Frollo; junto ao clérigo, exercia o ofício de sineiro da catedral de Notre-Dame e 

acabou tornando-se surdo devido a um rompimento dos tímpanos provocado pelos ruídos das 

Três Marias, como eram chamados os sinos. Quasimodo era uma pessoa isolada e solitária 

que percorria os muros da Catedral tendo como melhores companhias as Gárgulas de Notre-

Dame. 

Claude Frollo, o sacerdote sombrio, ao ser transmutado para o musical de Gilles 

Amado, também absorveu muitas características do Frollo da narrativa original: figura séria, 

sisuda e fria. No musical não há muitas referências às origens de Claude Frollo, nem tão 

pouco a seu parentesco. Porém, no romance, vemos que Frollo é de origem burguesa e que 

havia sido predestinado ao celibato por sua família, o que era um costume àquela época. 

 

Figura 3 – Claude Frollo, no romance. 

 

Fonte: Imagem tirada do livro Notre-Dame de Paris, 1985, desenho de Gustave Brion. 

 



 
46 

Frollo teve sua vida dedicada ao sacerdócio e aos estudos. Ainda jovem concluiu 

as faculdades de medicina, teologia e artes liberais, pois era, antes de tudo, homem devotado 

ao saber. Com a morte de seus pais ainda durante sua juventude, Frollo tomou assumiu a 

guarda e os cuidados de seu irmão mais novo, Jehan Frollo de Moulin, tendo mais tarde 

adotado Quasimodo. 

 

Figura 4 – Claude Frollo, no musical. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

No musical, o personagem Claude Frollo, de Daniel Lavoie, aparece sempre 

sorrateiramente em cena. Dotado de uma voz grave o personagem entoa um som fúnebre, 

quase que ameaçador. Sua maquiagem de aumento para sobrancelhas deixa a personagem de 

tez muito branca com um ar sombrio. A crueldade de Frollo se revela, ao se perceber 

apaixonado por Esmeralda e, uma vez impossibilitado de tê-la devido ao celibato, articula 

inúmeras maldades contra ela e seu amor, Phœbus. 

Phœbus de Châteaupers, o chefe da guarda Real, tem sua figura destacada no 

romance pela posição que ocupa e por suas habilidades, seus atributos e beleza. A origem de 

seu nome significa “Sol”, ou seja, astro maior, centro do universo e do amor de Esmeralda. 

 

 

 



 
47 

Figura 5 – Phœbus, no romance. 

 

Fonte: Imagem tirada do livro Notre-Dame de Paris, 1985, desenho de Gustave Brion. 

 
O jovem capitão, ao ser transmutado para o musical possui gestos fortes e sutis ao 

mesmo tempo; é belo e vive no musical, assim como no romance, um conflito sentimental 

dividido entre o amor de duas mulheres, Esmeralda e Fleur-de-Lys. 

 
Figura 6 – Phœbus, no musical. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Um dos amores de Phœbus é a cigana Esmeralda. A moça é surpreendida pelo 

amor de três homens que representam as três camadas sociais: o clero, a nobreza e o povo. 

Esmeralda, no romance, está sempre acompanhada de sua cabra Djali e tem, ao longo da 

narrativa, sua história contada desde sua origem, que chega a ser uma das tramas da narrativa, 



 
48 

quando descobre no final da história que Sachette é sua mãe. 

 

Figura 7 – Esmeralda, no romance. 

 

Fonte: Imagem tirada do livro Notre-Dame de Paris, 1985, desenho de Gustave Brion. 

 

Alguns personagens como a mãe de Esmeralda, Sachette, sua cabra Djali entre 

outros, não estão presentes no musical. Porém, Esmeralda é transmutada para a obra de Gilles 

Amado, de forma contemporânea com um vestido moderno, de cor vermelha, com decote e 

fenda lateral na perna. A encenação da atriz Hélène Ségara, seus gestos, sua dança, sua música 

evocam uma sensualidade cigana de forma sutil. 

 
Figura 8 – Esmeralda, no musical. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 



 
49 

4 A PERSONAGEM ESMERALDA 

 

4.1 Esmeralda no romance Notre-Dame de Paris 

 

Consagrado como um dos maiores autores de todas as épocas, Victor Hugo 

escreveu inúmeros romances e criou diversos personagens, que ainda na contemporaneidade 

fazem parte do imaginário popular e são fontes de recriações de todos os gêneros. 

Em meio à revolução de 1830 e influenciado por esse ambiente turbulento, Victor 

Hugo faz germinar o romance Notre-Dame de Paris. Durante vários dias o escritor percorre as 

ruas da cidade observando as multidões e sobretudo o comportamento do povo, além de 

analisar os caminhos que levariam a um fazer de uma nova História. Hugo refletia sobre a 

revolução e a importância do povo como instrumento de providência nesse cenário hostil.  

O romance Notre-Dame de Paris foi publicado pela primeira vez em abril de 

1831, porém uma versão incompleta. Hugo, que em 1828 assinou um contrato onde afirmava 

enviar o manuscrito de Notre-Dame de Paris à Gosselin em abril de 1829, não o cumpriu, de 

forma que o atrasou por mais de dois anos. A versão completa e definitiva só veio em 

dezembro de 1832 e por uma outra editora, a Renduel. 

As personagens quase que caricatas no romance Notre-Dame de Paris de Hugo 

dão um tom conturbado e ao mesmo tempo instigante nas relações entre si, além de 

caracterizar desde sua apresentação, um pouco da personalidade que encarnam. Esmeralda, a 

bohémienne, que aqui é nosso objeto de estudo, poderia ter escrito sob sua saia “Eu me chamo 

Liberdade”, como afirma Stein no prefácio do romance Notre-Dame de Paris (Hugo, 1985). A 

personagem ao se apresentar diante do Palácio de Justiça chama atenção de todas as pessoas 

ao dançar, sobretudo os jovens que ali passavam. Ela, objeto de aclamação e sensualidade, é 

apresentada como uma personagem “de fora” e que vive no exterior de lugares do poder, tais 

como o Palácio de Justiça e a Catedral de Notre-Dame. Sua dança, associada a símbolos 

eróticos como o fogo, os cabelos e a cor vermelha, se opõe à emblemática moral de uma 

sociedade teocrática imposta pela figura do padre Claude Frollo. 

A cigana, que na narrativa estava costumeiramente acompanhada da cabra Djali, 

sua fiel companheira, sem que quisesse, despertava sentimentos íntimos, proibidos e carnais 

aos olhos dos homens que a observavam. Sua primeira aparição, descrita pelo poeta 

Gringoire, já refletia um misto de inocência, malícia e encantamento. 

 
Si cette jeune fille était un être humain, ou une fée, ou un ange, c’est ce que 



 
50 

Gringoire, tout philosophe sceptique, tout poète ironique qu’il était, ne put décider 
dans le premier moment, tant il fut fasciné par cette éblouissante vision12. (Hugo, 
1985, p.42.) 
 

E é sob essa perspectiva do encantamento que vamos observar Esmeralda nesta 

análise, a pequena cigana que fez brotar em homens de três segmentos sociais diferenciados, 

um sentimento inconsequente, despudorado e ilimitado também se mostra uma mulher forte, 

ao escolher o amor de Phœbus, o que para a época era considerado uma ousadia, já que o 

jovem mancebo era comprometido.  

Seu encantamento não passou despercebido para a sombria figura que 

representava o Clero, nomeadamente, Claude Frollo. Completamente obcecado pela jovem 

“bohémienne”, o arquidiácono chega a tentar agarrá-la à força e, nesse ímpeto, declara seu 

amor “– Grâce! Répétait l’infortuné. Si tu savais ce que c’est que mon amour pour toi! C’est 

du feu, du plomb fondu, mille couteaux dans mon cœur!13” (Hugo, 1985, p. p.246). Além 

desta, também demonstrava, mediante outras manifestações, seu interesse por Esmeralda. 

Atormentado por sua imagem monstruosa, o corcunda Quasimodo também não 

foi alheio à beleza e aos encantos de Esmeralda. Era o representante popular, que, embora por 

engano, fora simbolicamente eleito “Le pape des fous” em uma competição de caretas do 

Maître Coppenole. Esse jovem deformado também manifesta seu amor pela cigana. Ao salvá-

la e levá-la para Notre-Dame, refúgio daqueles que pediam asilo, Quasimodo percebe que 

Esmeralda sente medo de sua figura grotesca e diz à jovem: “– Je vous fais peur. Je suis bien 

laid, n’est-ce pas? Ne me regardez point. Ecoutez-moi seulement. – Le jour, vous resterez ici; 

la nuit, vous pouvez vous promener par toute l’église. Mais ne sortez de l’église ni jour ni 

nuit. Vous seriez perdue. On vous tuerait et je mourrais.14 (Hugo, 1985, p.234/235). Assim, 

Quasimodo revela a importância de Esmeralda em sua vida. Vida esta, como percebemos no 

romance, que estava ligada à de Esmeralda desde o nascimento até a morte. 

O capitão da Guarda Real, Phœbus de Châteaupers, apesar de comprometido com 

a jovem Fleur-de-Lys, também não resiste à beleza sensual de Esmeralda. Marca um encontro 

com a jovem cigana e aproveita para também declarar-lhe seu amor por ela: “– Si je t’aime, 

 
12 “Se esta jovem garota era um ser humano, ou uma fada, ou um anjo, é o que Gringoire, como filósofo cético e 
poeta irônico que era, não pode decidir em um primeiro momento por estar fascinado por esta encantadora 
visão.” Obs.: Todos os trechos originais do romance e da comédia musical citados neste trabalho serão 
traduzidos em língua portuguesa, para fins meramente didáticos, pelo próprio autor da pesquisa. Evitou-se 
recorrer às traduções já existentes em português, porque o recurso a elas poderia gerar questionamentos sobre 
aspectos interlinguais e interculturais ocorridos na passagem do idioma original para o português. Tais 
questionamentos não são o foco deste trabalho.  
13 “Graças! Repetia o infeliz. Se tu soubesses o que é o meu amor por ti! É fogo, é chumbo derretido, são mil facas no meu coração!”  
14 “- Eu a assusto. Eu sou feio, não é? Não olhe para mim diretamente. Só me ouça. – Durante o dia que você vai 
ficar aqui ; À noite você pode caminhar por toda a igreja . Mas não saia da igreja , nem de dia nem de noite. Você 
estaria perdida . As pessoas iriam matá-la , e eu morreria por isso.”  



 
51 

ange de ma vie! s’écria le capitaine en s’agenouillant à demi. Mon corps, mon sang, mon âme, 

tout est à toi, tout est pour toi. Je t’aime, et n’ai jamais aimé que toi.15” (Hugo, 1985, p.200). 

Esmeralda, no romance, é uma personagem que provoca uma espécie de paixão 

súbita, um encantamento, nos homens que a veem, e um misto de admiração e inveja nas 

mulheres que observam sua beleza. Esse encantamento ao qual nos referimos é impresso 

também em outras personagens marcantes da literatura, como Carmem de Bizet, e 

inevitavelmente, devido à origem de ambas, comparado à bruxaria. Segundo Linda Hutcheon 

(2013, p. 208) ao dissertar sobre as descrições de Carmem feitas por personagens de Prosper 

Mérimée, Carmem é bela, porém não de modo convencional; seus olhos são fortes e 

voluptuosos como afirma o narrador do texto, este mesmo narrador a considera uma feiticeira. 

Don José, amante de Carmem a considera sedutora, escandalosamente sedutora com seu 

vestido e seu comportamento; ela tem uma língua afiada; é mentirosa e diabólica.  

No capítulo VI do livro I do romance de Hugo, intitulado Esmeralda, observamos 

que a primeira aparição da cigana no livro já causa certo tumulto naqueles que estavam 

assistindo à peça teatral de Pierre Gringoire. Este, por sua vez, tentava manter a atenção de 

seus espectadores que fora desviada devido ao barulho causado pelo cortejo da festa dos Reis 

e a eleição do “Pape des Fous”; mas acaba perdendo o controle com a aparição de Esmeralda. 

Jovens estudantes que assistiam à peça correram para as janelas que davam para a Place des 

Grèves ao escutar um deles gritar: “La Esmeralda! La Esmeralda!”. O nome da jovem de 16 

anos provocava reações eufóricas: “Ce mot produisit en effet magique. Tout ce qui restait 

dans la salle se précipita aux fenêtres, grimpant aux murailles pour voir, et répétant: la 

Esmeralda! la Esmeralda!”16 (Hugo, 1985, p.38). 

Esmeralda, apesar de jovem, apresenta uma personalidade forte e demonstra sua 

força e coragem ao se defender de Pierre Gringoire que tentara se aproximar da cigana, uma 

vez que ela havia se casado com ele para salvá-lo da forca. A riqueza nos detalhes da cena nos 

faz pensar em um animal arisco “Le corsage de la bohémienne glissa dans ses mains comme 

la robe d’une anguille. Elle sauta d’un bond à l’autre bout de la cellule, se baissa, et se 

redressa, avec un petit poignard à la main, avant que Gringoire eût eu seulement le temps de 

voir d’où ce poignard sortait; irritée et fière, les lèvres gonflées, les narines ouvertes, les joues 

 
15 “- Se eu te amo, anjo da minha vida! gritou o capitão se ajoelhando com o corpo meio curvado. Meu corpo, 
meu sangue , minha alma, tudo é teu, tudo é para ti. Eu te amo, e eu nunca niguém além de ti.” 
16 Se referindo ao nome de Esmeralda “ Esta palavra produzia um efeito mágico. Todos aqueles que ficaram na 
sala, correram para as janelas, subiam nas muralhas para ver, e repetiam: Esmeralda! Esmeralda!”  



 
52 

rouges comme une pomme d’api, les prunelles rayonnantes d’éclairs.”17 (Hugo, 1985, p.70). 

Desta forma, a cigana o mantém afastado e o explica que se casou com ele por piedade, para 

salvá-lo da forca na Cour de Miracles, vemos aqui a generosidade da personagem. Gringoire 

se apresenta a ela, pois até então não se conheciam, e oferece seus dons a serviço de 

Esmeralda, que sem hesitar quer saber o que significa Phœbus, uma vez que Gringoire 

dominava as letras. Gringoire explica que Phœbus quer dizer “sol” em latim e que era também 

o nome de um belo arqueiro que era Deus; acaba percebendo que Esmeralda tem um brilho 

apaixonado no olhar ao repetir a palavra “Deus”.  

Piedosa também é um predicado que podemos atribuir à personagem Esmeralda. 

Ela, que ao ver Quasimodo preso ao pelourinho arquejando o corpo e suplicando por um 

pouco de água, aproximou-se do prisioneiro para ajudá-lo. O contraditório nesta cena se dá 

por duas razões. Apontamos a primeira, porque Esmeralda ali aparece de forma estranha, 

porém é a única que se dispõe a mudar aquele cenário de dor: “En ce moment, il vit s’écarter 

la populace. Une jeune fille bizarrement vêtue sortit de la foule. Elle était accompagnée d’une 

chèvre blanche à cornes dorées et portrait un tambour de basque à la main.18” (Hugo, 1985, 

p.148). A segunda razão para o estranhamento na ação de Esmeralda se deu devido ao fato de 

que na noite precedente Quasimodo tentou prender bruscamente a estrangeira. Aqui, levamos 

aqui em consideração a generosidade e doçura da cigana: Elle s’approcha, sans dire une 

parole, du patient qui se tordait vainement pour lui échapper, et, détachant une gourde de sa 

ceinture, elle la porta doucement aux lèvres arides du misérable.19 (Hugo, 1985, VI, p.148).  

Mas a ação da cigana, ainda que corajosa e generosa não a fez menos temerosa 

e/ou desconfiada, pois ao tentar agradecer-lhe, Quasimodo fez menção de beijá-la a mão e 

Esmeralda, amedrontada, a retirou: 

 
Quand il eut fini, le misérable allongea ses lèvres noires, sans doute pour la baiser la 
belle main qui venait de l’assister. Mais la jeune fille, qui n’était pas sans défiance 
peut-être et se souvenait de la violante tentative de la nuit, retira sa main avec le 
geste effrayé d’un enfant qui craint d’être mordu par une bête.20 (Hugo, 1985, p.148) 
 

 
17 “O corpete da cigana deslizou através de suas mãos como a pele de uma enguia. Ela saltou na outra 
extremidade do quarto, se abaixou e se reposicionou, com um punhal na mão, antes que Gringoire tivesse sequer 
tempo de ver de onde o ele surgiu ; irritada e orgulhosa, os lábios inchados , as narinas abertas, e as bochechas 
vermelhas como uma maçã , e seus olhos como se lançassem raios.”  
18 “Naquele momento ele viu se propagar a multidão. Uma jovem, estranhamente vestida, saia da multidão. Ela 
estava acompanhada por uma cabra branca com chifres dourados e tinha em suas mãos um pandeiro basco.”  
19 “Ela se aproximou sem dizer uma palavra, o prisioneiro se contorcia em vão para escapar dela, e destacando 
uma cabaça de seu cinto, ela a leva suavemente aos lábios ressecados do miserável.” 
20 “Quando ele terminou, o desgraçado projetou seus lábios pretos, sem dúvida, para beijar a bela mão, que tinha 
acabado de lhe assistir. Mas a menina, que não estava confiante e talvez lembrando a tentativa violanta da noite 
anterior, retirou a mão com um gesto de medo de uma criança que acreditava ser mordida por um animal.”  



 
53 

Observamos que, sempre que a jovem cigana é descrita, sua beleza é ressaltada de 

alguma forma. Na citação acima, isso ocorre mediante a alusão de sua bela mão. Essa beleza, 

que aqui enfatizamos é nitidamente expressa ao final deste capítulo ao descrever a cena 

sublime que acabamos de narrar: 

 

C’eût été partout un spectacle touchant que cette belle fille, fraîche, pure, charmante, 
et si faible en même temps, ainsi pieusement accourue au secours de tant de misère, 
de difformité et de méchanceté. Sur un pilori, ce spectacle était sublime.21 (Hugo, 
1985, p.149) 
 

A beleza da dançarina não encantava somente aos homens; mulheres e crianças 

também percebiam na jovem esse predicado que era uma de suas maiores características. A 

pequena Bérangère de Champchevrier, de sete anos, que em certo momento observava da 

varanda a rua do Parvis, percebera Esmeralda que dançava e tocava o seu tamborim: “- Oh! 

Voyez, belle marraine Fleur-de-Lys, la jolie danseuse qui danse là sur le pavé, et qui 

tambourine au milieu des bourgeois manants22” (Hugo, 1985, p.153). Admirada, Bérangère 

chama a atenção das moças que ali estavam para a dança da bela moça. 

Fleur-de-Lys, já percebendo que aquela era a bohémienne que outrora estivera 

com seu primo Phœbus, friamente pede para que ele a chame para onde estavam, a fim de 

saber como ele reagiria a tal pedido. Chegando ao recinto, Esmeralda causou múltiplas 

sensações nas mulheres que ali estavam: 

 
Cependant la danseuse restait immobile sur le seuil de la porte. Son apparition avait 
produit sur ce groupe de jeunes filles un effet singulier. Il est certain qu’un vague et 
indistinct désir de plaire au bel officier les animait toutes à la fois, que le splendide 
uniforme était le point de mire de toutes leurs coquetteries, et que, depuis qu’il était 
présent, il y avait entre elles une certaine rivalité secrète, sourde, qu’elles 
s’avouaient à peine à elles-mêmes, et qui n’en éclatait pas moins à chaque instant 
dans leurs gestes et leurs propos. Néanmoins, comme elles étaient toutes à peu près 
dans la même mesure de beauté, elles luttaient à armes égales, et chacune pouvait 
espérer la victoire. L’arrivée de la bohémienne rompit brusquement cet équilibre. 
Elle était d’une beauté si rare qu’au moment où elle parut à l’entrée de l’appartement 
il sembla qu’elle y répandait une sorte de lumière qui était propre. Les nobles 
damoiselles en furent malgré elles éblouies. Chacune se sentit en quelque sorte 
blessée dans sa beauté. Aussi leur front de bataille, qu’on nous passe l’expression, 
changea-t-il sur-le-champ, sans qu’elles se dissent un seul mot. Il venait de leur 
arriver une ennemie: toutes sentaient, toutes se ralliaient.23 (Hugo, 1985, p.156) 

 
21 “Teria sido um espetáculo emocionante em qualquer lugar que esta linda menina, fresca, pura, charmosa, e tão 
fraca ao mesmo tempo. Assim, piedosamente, apressou o alívio de tanta miséria, deformidade e  maldade. Sobre 
um pelourinho, o espetáculo foi sublime.” 
22 “- Oh! Olhe , bela madrinha Fleur -de- Lys, a dançarina que dança ali na calçada, com seu tamborim em meio 
aos camponeses burgueses”  
23 “No entanto a dançarina permaneceu imóvel na soleira da porta. Sua aparição tinha produzido sobre este 
grupo de jovens meninas um efeito singular. É certo que um desejo vago e indistinto para agradar o belo oficial 
animava a todas de uma vez, e que o esplêndido uniforme foi o ponto de mira de todos os flertes, e que uma vez 
que ele estava lá, havia entre elas alguma rivalidade secreta, surda, e que elas admitiam apenas para si mesmas, e 



 
54 

 
Como podemos observar o impacto da bela presença de Esmeralda provocava 

sentimentos positivos e negativos dependendo de onde eram emanados. A jovem cigana não 

passava despercebida, ninguém era alheio àquele ser misterioso e cheio de luz, Esmeralda era 

comparada a uma divindade. Com Phœbus não foi diferente quando ao se aproximar da moça 

enfatiza sua admiração por ela: “Belle enfant, dit Phœbus avec emphase en faisant de son côté 

quelques pas vers elle, je ne sais pas si j’ai le bonheur d’être reconnu de vous...24” (Hugo, 

1985, p.157) e no momento em que Esmeralda faz menção de partir, este se precipita e a pede 

que dance referindo-se a moça como a própria personificação do amor: “ – Vrai Dieu! s’écria 

le capitaine, on ne s’en va pas ainsi. Revenez, et dansez-nous quelque chose. A propos, belle 

d’amour, comment vous appelez-vous?25 (Hugo, 1985, p.160). Phœbus não consegue 

disfarçar seu interesse pela bohémienne. 

Ao sair da casa da senhora de Gondelaurier, observada também pelo padre Claude 

Frollo do alto de sua torre, Esmeralda dançava alegremente: “La bohémienne dansait. Elle 

faisait tourner son tambourin à la pointe de son doigt, et le jetait en l’air en dansant des 

sarabandes provençales; agile, légère, joyeuse et ne sentant pas le poids du regard redoutable 

qui tombait à plomb sur sa tête26” (Hugo, 1985, p.164), ela não se dava conta que estava 

sendo perseguida pelo padre. 

Gringoire, aquele com quem Esmeralda se casou para salvá-lo, ao descrever a 

jovem cigana para Frollo, revela um misto de qualidades que compõem a personagem do 

romance: 

La Esmeralda était, au jugement de Gringoire, une fille naïve et passionée, ignorante 
de tout, et enthousiaste de tout; ne sachant pas encore la différence d’une femme à 
un homme, même en rêve; faite comme cela; folle surtout de danse, de bruit, de 
grand air; une espèce de femme abeille, ayant des ailes invisibles aux pieds, et 
vivant dans un tourbillon. Du reste, le peuple des quartiers qu’elle fréquentait 
l’aimait pour sa gaieté, pour sa gentillesse, pour ses vives allures, pour ses danses et 
pour ses chansons. Dans toute la ville, elle ne se croyait haïe que de deux personnes, 
dont elle parlait souvent avec effroi: la sachette de la Tour-Roland, une vilaine 
recluse qui avait on ne sait quelle rancune aux Égyptiennes, et qui maudissait la 

 
que não explodia menos a cada momento em seus gestos e em seus propositos. No entanto, como todas elas 
estavam praticamente na mesma medida de beleza, elas lutavam em condições de igualdade, e cada uma poderia 
esperar a vitória. A chegada da cigana rompia bruscamente esse equilíbrio. Ela era de uma beleza tão rara que 
quando apareceu na entrada da casa parecia que ela difundia uma espécie de luz era lhe era própria. As nobres 
donzelas foram encandeadas. Cada uma sentiu que de alguma forma sua beleza fora ferida. Assim como sua 
frente de batalha, como diria a expressão, que mudara de foco, sem que elas se dissessem uma só palavra. 
Acabara de chegar uma inimiga: todas sentiram, todas se uniram.”  
24 “Bela criança, disse Phœbus com ênfase e se aproximando dela, não sei se tenho a felicidade de ser 
reconhecido por você...”  
25 “- Santo Deus! Gritou o capitão, não se vá assim. Venha e dance algo para nós. A propósito, bela do amor, 
como você se chama?”  
26 A cigana dançava. Ela fazia virar seu pandeiro na ponta do seu dedo , e o atirava no ar dançando sarabandas 
provençais; ágil, leve, alegre e não sentia o peso do olhar temível que caia em direção a sua cabeça. 



 
55 

pauvre danseuse chaque fois qu’elle passait devant sa lucarne; et un prêtre qui ne la 
rencontrait jamais sans lui jeter des regards et des paroles qui lui faisaient peur.27 

(Hugo, 1985, p.167)  
 

Desta forma, o poeta-filósofo não percebia que ao descrevê-la instigava ainda 

mais o interesse do padre. Frollo, que não se conforma com o descaso de Esmeralda com 

relação ao seu amor, combina com Maître Jacques Charmolue de prender Esmeralda, este por 

sua vez também não deixa de ressaltar a beleza da cigana: 

 

– Cette bohémienne que vous savez bien, qui vient tous les jours baller sur le parvis 
malgré la défense de l’official! Elle a une chèvre possédée qui a des cornes du 
diable, qui lit, qui écrit, qui sait la mathématique comme Picartrix, et qui suffirait à 
faire pendre toute la Bohême. Le procès est tout prêt. Il sera bientôt fait, allez! Une 
jolie créature, sur mon âme, que cette danseuse! les plus beaux yeux noirs! deux 
escarboucles d’Égypte. Quand commençons-nous?28 (Hugo, 1985, p.183) 
 

Como já mencionamos anteriormente, a beleza de Esmeralda provoca sentimentos 

que circundam entre o amor e o ódio. Mais uma vez, aqui, comparamos a descrição da beleza 

de Esmeralda à de Carmem, e a relação existente do encanto, do feitiço, através dos belos 

olhos de ambas, além da menção de uma relação com o diabo já que Maître Jacques 

Charmolue diz que Djali, cabra de Esmeralda, está possuída e que tem chifres de diabo. Já em 

Carmem, como mencionamos anteriormente, seu amante, Don José, a chama de diabólica 

(Hutcheon, 2013) 

Ainda com o desejo de prender Esmeralda, Frollo segue Phœbus até a Chambre 

Sainte-Marthe, local onde o jovem capitão havia marcado de encontrar com a cigana, o padre, 

escondido, esperou que eles chegassem, observando-os por uma fenda na porta o quarto 

vizinho. A chegada de Esmeralda ao local fazia bater forte o coração de Frollo cujos olhos 

ficaram turvos com aquela aparição: 

 
De cette façon il pouvait voir tout ce qui se passait dans la chambre voisine. La 
vieille à la face de chat sortit d’abord de la trappe, sa lampe à la main, puis Phœbus 

 
27 Esmeralda, no julgamento de Gringoire, era uma menina ingênua e apaixonada, ignorante de tudo e 
entusiasmada com tudo; ainda não sabia a diferença de uma mulher para um homem, nem mesmo em sonhos; 
feita desta forma; louca especialmente por dança, ruído, por ar livre; uma espécie de mulher abelha, com asas 
invisíveis aos pés, e vivendo em um turbilhão. Além disso, as pessoas dos bairros que frequentava a amavam por 
sua alegria, por sua gentileza, por seus movimentos vivos , por suas danças e canções. Por toda a cidade, ela se 
acreditava odiada apenas por duas pessoas, de quem ela falava frequentemente aterrozidada: a “sachette” da 
Tour- Roland , uma vilã reclusa que tinha algum ressentimento estranho contra as egípcias, e que amaldiçoava a 
pobre dançarina cada vez que passava pela janela ; e um padre que nunca a encontrava sem lançar olhares e 
palavras, que a assustavam. 
28 Esta cigana você sabe bem, que vem todos os dias bailar no parvis, apesar da proibição do oficial ! Ela tem 
uma cabra possuída com chifres do diabo , que lê , que escreve , que sabe matemática como Picartrix, o que seria 
suficiente para pendurar toda a Bohemia . O processo está pronto. Ele será imediatamente executado! Uma bela 
criatura, sobre minha alma, essa dançarina! os mais belos olhos negros ! como pedras preciosas do Egito. 
Quando é que vamos começar?  



 
56 

retroussant sa moustache, puis une troisième personne, cette belle et gracieuse 
figure, la Esmeralda. Le prêtre la vit sortir de terre comme une éblouissante 
apparition29 (Hugo, 1985, p.198). 
 

Em meio a declarações de amor, proferidas por Esmeralda e Phœbus, o padre se 

prepara para atacar. Esmeralda, se mostra insegura diante da presença de Phœbus e do que ele 

pode representar para ela: 

 

- Phœbus, poursuivit la bohémienne en détachant doucement de sa ceinture les 
mains tenaces du capitaine, vous êtes bon, vous êtes généreux, vous êtes beau. Vous 
m’avez sauvée, moi qui ne suis qu’une pauvre enfant perdue en Bohême. Il y a 
longtemps que je rêve d’un officier qui me sauve la vie. C’était de vous que je rêvais 
avant de vous connaître, mon Phœbus.30 (Hugo, 1985, p.200) 

 

Percebemos na personagem um traço de submissão e de inferioridade perante ao 

amado ao se colocar como uma criança perdida na boemia e como se o fato de lhe ter salvado 

a vida a pusesse numa condição de devoção ou de dívida para com o jovem capitão. Em 

seguida, Phœbus é atacado por Frollo pelas costas com o punhal de Esmeralda. A cigana por 

sua vez, cai desmaiada. 

Dias depois, preocupados com o desaparecimento de Esmeralda, Gringoire e toda 

a Cour de Miracles estavam inquietos. Passando pela Tournelle criminelle Gringoire percebe 

uma movimentação próxima as portas do Palais de Justice e pergunta o porquê de todo o 

tumulto, ele descobre que ali seria julgada uma mulher que havia matado um guardião real. 

Ao avistar Esmeralda, Gringoire se apavora: “Elle était pâle; ses cheveux, autrefois si 

gracieusement nattés et pailletés de sequins, tombaient en désordre; ses lèvres étaient bleues; 

ses yeux creux effrayaient. Hélas!31” (Hugo, 1985, p.207). Mesmo em estado de abalo 

Esmeralda é descrita de forma a ressaltar sua beleza ao relembrar de como seus cabelos eram 

enfeitados e alinhados antes de estar na situação de ré no caso da suposta morte do capitão da 

guarda real Phœbus de Châteaupers. O mesmo acontece ao ser descrita no momento em que 

ela é interrogada por Pierrat Torterue: 

 
Cependant les mains calleuses des valets de Pierrat Torterue avaient brutalement mis 
à nu cette jambé charmante, ce petit pied qui avaient tant de fois émerveillé les 

 
29 Dessa forma, ele podia ver tudo o que acontecia no quarto ao lado. A velha, com cara de gato saiu primeiro 
fazendo a escolta, sua lâmpada na mão, em seguida  Phoebus, girando seu bigode , depois, uma terceira pessoa , 
uma bela e graciosa figura, Esmeralda. O padre a vê sair do chão como uma aparição deslumbrante. 
30 - Phœbus, continuou a cigana , destacando delicadamente de sua cintura as mãos teimosas do capitão, você é 
bom , você é generoso , você é bonito. Você me salvou, eu que sou apenas uma criança pobre perdida na 
Bohemia. Há muito tempo eu sonho com um oficial que me salve a vida. Foi com você que eu sonhei antes de te 
conhecer, meu Phœbus. 
31 Ela estava pálida; seu cabelo, uma vez que tão graciosamente trançado e adornado com lantejoulas, estava em 
desordem; seus lábios estavam azuis; seus olhos ocos assustados. Que dó!  



 
57 

passants de leur gentillesse et de leur beauté dans les carrefours de Paris32 (Hugo, 
1985, p.212). 
 

Ainda fazendo uma comparação entre Esmeralda e Carmem, ambas foram 

acusadas de prostituição, magia e assassinato. Esmeralda, ao ser julgada na corte, Charmolue 

a pergunta: “Fille bohème, reprit le président, vous avez avoué tous vos faits de magie, de 

prostitution et d’assassinat sur Phœbus de Châteaupers?33” (Hugo, 1985, p.214). Como 

percebemos, a jovem cigana estava sendo acusada de praticar magia, prostituição e de ter 

assassinado o capitão da guarda Real Phœbus. Sua origem aqui, não por convicção, mas por 

preconceito e por julgamento da época, era fator determinante para acusá-la dessas práticas. 

Carmem, por sua vez, também foi julgada pelos mesmos motivos, cigana de origem como 

Esmeralda, encontrou no preconceito alheio uma forma de condená-la, como vemos em: “ ela 

está fumando, um ato definitivamente transgressivo, mesmo para uma trabalhadora da 

indústria do tabaco – de fato, o cigarro era um sinal de identificação das prostitutas francesas” 

e ainda em “Essa mulher é uma ladra e talvez uma assassina; é petulante e exigente” descrito 

em Linda Hutcheon (2013, p.208). 

A sensualidade de Esmeralda transcende ao delírio mortal e sua aparição a 

caminho da forca evoca como último suspiro sua beleza, como se fosse um derradeiro desejo 

alheio das mais intimas sensações provocadas pela cigana: 

 
Dans la fatale voiture, une jeune fille était assise, les bras liés derrière le dos, sans 
prêtre à côté d’elle. Elle était en chemise, ses longs cheveux noirs (la mode alors 
était de ne les couper qu’au pied du gibet) tombaient épars sur sa gorge et sur ses 
épaules à demi découvertes.34 (Hugo, 1985, p.219 / 220). 
 

Desamparada de tudo, nem mesmo ao seu lado havia um padre para confortar sua 

dor em seu caminho em direção à morte. Após saber que Phœbus não havia morrido, e ser 

salva por Quasimodo, Esmeralda se refugia na Catedral de Notre-Dame onde seu salvador 

intercedeu por ela pedindo asilo. Alguns dias se passaram e a jovem cigana se refaz ganhando 

mais uma vez o frescor de sua beleza: 

 

Aussi chaque soleil levant la trouvait plus apaisée, respirant mieux, moins pâle. A 
mesure que ses plaies intérieures se fermaient, sa grâce et sa beauté refleurissaient 
sur son visage, mais plus recueillies et plus reposées. Son ancien caractère lui 

 
32 No entanto, as mãos calejadas de dos soldados de  Pierrat Torterue brutalmente descobriu esta encantadora 
perna, o pé minúsculo que tantas vezes maravilhou transeuntes por sua gentileza e beleza nas praças de Paris. 
33 Jovem cigana, disse o presidente, você confessa todos os seus atos de magia,  prostituição e assassinato do 
Capitão Phoebus? 
34 No carro da morte, uma jovem estava sentada com seus braços amarrados atrás das costas, sem sacerdote ao 
seu lado. Vestida com uma camisa, seus longos cabelos pretos (a moda, era então, de cortá-los somente ao pé da 
forca) caiam desordenados por sua garganta e sobre seus ombros meio descobertos.  



 
58 

revenait aussi, quelque chose même de sa gaieté, as jolie moue, son amour de sa 
chèvre, son goût de chanter, sa pudeur.35 (Hugo, 1985, p.240) 

 

A descrição de Esmeralda no momento supradescrito revela uma manifestação da 

natureza onde um botão nasceu para virar uma rosa e chamar atenção por todas as suas 

características. 

Sabendo que Esmeralda e Phœbus ainda estão vivos, e que a cigana está asilada 

em Notre-Dame, Frollo trancado em seu quarto pensa em uma forma de matá-la, já que não 

pode amá-la como gostaria e lembra que ainda tem a chave da “porte rouge”, quarto onde 

Esmeralda está escondida. Ele entra e tenta beijá-la, mas ela reage: “Alors elle le frappa avec 

une fureur d’enfant. Elle raidissait ses belles mains pour lui meurtri la face36”. (Hugo, 1985, 

p.247). Quasimodo, que até então estava escondido de Esmeralda, reaparece contendo os 

impulsos de Frollo. E Frollo sente ciúmes de Esmeralda com Quasimodo. Mesmo em um 

momento de fúria de Esmeralda, seus atributos são enaltecidos por sua beleza. 

Em seguida, uma longa batalha se instaura para salvar Esmeralda. Enquanto 

Quasimodo lutava para que a cigana fugisse, Frollo, disfarçado e ajudado por Gringoire, 

socorre Esmeralda e Djali. Ao descobrir que o estranho homem disfarçado era Frollo, 

Esmeralda tenta fugir mais uma vez e Frollo se declara ameaçando-a, condicionando-a a 

escolher entre ele ou a forca. Ela então se joga ao pé da forca: “Elle s’arracha de ses mains et 

tomba au pied du gibet en embrassant cet appui funèbre. Puis elle tourna sa belle tête à demi, 

et regarda le prêtre par-dessus son épaule. On eût dit une sainte Vierge au pied de la croix37” 

(Hugo, 1985, p.304). Num ato de coragem a cigana mais uma vez despreza o padre sendo 

comparada aqui à beleza de uma Virgem Santa. 

 

4.2 Esmeralda no musical Notre-Dame de Paris 

 

Em forma de comédia musical, o espetáculo homônimo do romance Notre-Dame 

de Paris foi exibido pela primeira vez em 1999. Divide-se em dois atos, sendo o primeiro 

composto por 28 canções e o segundo, por 25 canções com textos de Luc Plamondon e 

música de Richard Cocciante. No elenco original, estrelaram o espetáculo os seguintes atores: 

 
35 Também, a cada amanhecer a encontrou mais calma, respirando melhor, menos pálida. A medida que suas 
feridas interiores se fechavam, sua graça e sua beleza refloresciam em seu rosto, mas mais recolhidas e mais 
descansadas. Seu antigo caráter também voltou para ela, algo de sua alegria, sua bela boca, o seu amor por Djali, 
seu amor por cantar, seu pudor. 
36 Então, ela bateu-lhe com fúria infantil. Ela endureceu suas belas mãos para machucar o rosto dele. 
37 Rasgando suas mãos ela caiu ao pé da forca, abraçando aquele apoio fúnebre. Então ela virou um pouco sua 
linda cabeça, e olhou para o padre sobre seu ombro. Parecia uma Virgem Santa, ao pé da cruz 



 
59 

Hélène Segara como Esmeralda, Daniel Lavoie como Frollo, Bruno Pelletier como Gringoire, 

Garou (Pierre Garand) como Quasimodo, Patrick Fiori como Phɶbus, Luck Mervil como 

Clopin e Julie Zenatti como Fleur-de-Lys. 

A primeira aparição de Esmeralda é na canção Bohémienne, onde já se anuncia o 

caráter misterioso da personagem ao falar sobre quem ela é e a falta de definição com relação 

a sua origem e seu destino: 

 

Bohémienne, nul ne sait le pays d’où je viens... Bohémienne, je suis fille des grands 
chemins... Bohémienne, qui peut dire où je serais demain... Bohémienne, c’est écrit 
dans les lignes de ma main38 

 

A canção, que é uma apresentação da personagem Esmeralda, também representa 

o primeiro momento de encantamento da cigana com Phɶbus, guardião real, além de ser ainda 

encantamento dele para com ela, que a compara a um ser paradisíaco ao pergunta-lhe “D’òu 

viens-tu belle étrangère, fille du ciel où de la terre, bel oiseau de paradis que viens-tu faire par 

ici?39” 

 

Figura 940  – Cena de Esmeralda com Phœbus na canção Bohémienne. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Logo após o encontro com Phɶbus, demonstrado na canção “Bohémienne”, 

 
38 Cigana, ninguém sabe de qual país eu venho ... Cigana, eu sou filha de grandes estradas ... Cigana, quem 
poderia dizer onde eu estarei amanhã ... Cigana, está escrito nas linhas de minha mão.  
39 De onde você vem bela estrangeira, és filha do céu ou da terra, bela ave do paraíso que você está fazendo por 
aqui?  
 
40  Todas as fotos contidas neste trabalho, sobre as cenas do musical Notre-Dame de Paris foram extraídas do 
seguinte endereço: https://www.youtube.com/watch?v=QNsZMJAYc1Q (úlitmo acesso em 26/06/2017) 



 
60 

Esmeralda é alertada por Clopin, na canção “Esmeralda tu sais”, sobre sua idade, sua beleza e 

os encantamentos que seus atributos poderiam causar. Esta canção interpretada por Clopin é 

também um alerta que ele faz a cigana de que ela não é mais uma criança e que já se encontra 

na idade do amor e que os homens ao olhá-la diferente, inclusive ele, poderiam ser 

inconvenientes e invasivos: 

 

Esmeralda, tu sais, tu n’es plus une enfant, il m’arrive maintenant, de te regarder 
différemment, Esmeralda, tu sais, les hommes sont méchants, prends garde quand tu 
cours dans les rues, dans les champs. Est-ce que tu me comprends, tu arrives 
maintenant à l’âge de l’amour41. 

 

Clopin, inclusive, faz esse alerta à cigana colocando os homens como um objeto 

de perigo e que sua puberdade poderia ser um problema para ela. A preocupação de Clopin e o 

cuidado dele para com ela era a de alguém que se portava como um pai zeloso tentando 

proteger sua filha. 

 

Figura 10 – Cena de Esmeralda com Clopin na canção Tu sais. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

A primeira manifestação de amor para com a cigana se dá na canção “Le pape de 

fous”, cantada por Garou, aliás Pierre Garand, que interpreta Quasimodo. Este, que acabara de 

ser eleito o Pape des fous na festa dos Reis pergunta a jovem Esmeralda se ela o ama: “C’est 

aujourd’hui le jour de la fête de Rois et pour un jour cela me donne tous les droits… 

 
41 “Esmeralda tu sabes, tu não és mais uma criança, eu começo agora a olhar para ti de forma diferente "" 
Esmeralda, tu sabes, os homens são maus, cuidado quando correres pelas ruas, pelos campos. Tu me entendes, 
agora tu chegastes agora à idade do amor "  
 



 
61 

M’aimeras-tu Esmeralda? M’aimeras-tu?42” Ela, resignada, o olha com pena, pois ele havia 

sido eleito o pape des fous por sua feiura e não por outros atributos, assim ele percebe sua 

indiferença e canta: “Mais tu t’en fous Esmeralda” Oh tu t’en fous qu’ils m’aient élu le Pape 

des Fous!43”. A dor de Quasimodo, não só por aquele dia, mas por toda sua história é expressa 

na interpretação de Garou ao ter como uma resposta silenciosa de Esmeralda uma negação ao 

seu amor. 

 

Figura 11 – Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Le Pape de Fous. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Nem todas as manifestações de amor e ou desejo para com a cigana foram diretas 

e afetuosas. Na canção “Sorcière”, Claude Frollo, interpretada por Daniel Lavoie, tentava 

afastar Quasimodo de Esmeralda, acusando-a de ser uma bruxa “ Cett’fille est une étrangère, 

c’est une bohémienne, une sorcière. C’est une chienne, une chatte de gouttières, un animal qui 

traîne, pieds nus sur les paves. C’est un péché mortel à regarder44”. Frollo, por ser um 

representante do clero, culpava-se por seus sentimentos nitidamente pecaminosos e associava 

sempre a cigana a um pecado carnal a um desejo incontrolável. 

Como podemos observar a personagem de Hélène Ségara, Esmeralda, é uma 

personagem que se encontra no centro das atenções, sejam elas boas ou más. Como toda 

personagem teatral, em meio a uma intriga propiciada pela trama, a personagem, ao longo do 

musical vai se transformando de acordo com as situações vivenciadas, desde a jovem inocente 

 
42 Hoje é o dia da festa dos reis e por um dia e isso me dá todos os direitos ... tu me amarás Esmeralda? Será 
que tu me amarás? " 
43 Mas tu não te importas Esmeralda "Oh, tu não te importas que eles tenham me elegido Papa dos Tolos! 
44 Esta garota é uma estrangeira, é uma cigana, é uma bruxa. É uma cadela, uma gata no cio, um animal que se 
arrasta, descalço sobre as pedras do calçamento. É um pecado mortal para a se observar.  



 
62 

em plena puberdade que se apaixona por um jovem guardião real até sua morte, passando por 

acusações infames, jogos de ciúmes, fugas contínuas e uma instabilidade física e emocional 

constante. Ao fazer uma análise sobre a personagem teatral Anne Ubersfeld (2015, p.69) 

comenta: 

A personagem de teatro está em crise. Isto não é novidade. Mas não é difícil ver que 
sua situação se agrava. Dividida, explodida, distribuída em vários intérpretes, 
questionada em seu discurso, reduplicada, dispersa, não há violência que a escritura 
teatral ou a encenação contemporânea não lhe imponham. 

 

Esmeralda, como podemos observar durante toda a apresentação do musical 

contracena com todos os personagens, e, com cada um deles ela expressa emoções 

diferenciadas. É importante salientar que, dentre as emoções expressas por Esmeralda, em 

nenhum momento existe o ódio, mas sim, amor, compaixão, piedade, medo. Já os outros 

personagens centrais como Phœbus, Quasimodo e Frollo, além do amor que sentem por 

Esmeralda, observamos que nesses personagens o ódio se faz presente em algumas situações. 

Na canção “Les Portes de Paris”, interpretada por Bruno Pelletier, Gringoire relata 

a bela aparição de Esmeralda “Sur le Pont-au-Change, ce soir j’ai rencontré un ange, qui m’a 

souri et qui loin de ma vue a disparu45”. Nesta passagem, o elemento celestial do anjo, faz da 

personagem Esmeralda uma espécie de divindade, que aparece e desaparece deixando uma 

sensação de alegria, de bondade. 

 

Figura 12 – Cena de Gringoire e Esmeralda na canção Les Portes de Paris. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Em seguida, a canção “Tentative d’enlevement” relata o pedido de Phɶbus para 

 
45 Na Pont-au-Change, esta noite eu encontrei um anjo que sorriu para mim e longe da minha vista desapareceu.  



 
63 

levar Esmeralda para fora dos muros de Paris onde vivem todos os ciganos, onde vivem os 

“fora da lei”: “Permettez que je vous ramène, hors de murs de la Cité où vivent les 

bohémiens, où vivent les bohémiennes46”. Assustada, Esmeralda diz que ele se engana ao 

pensar que ela é uma prostituta, pede-lhe que vá embora “Passez tout droit, vous vous 

trompez sur moi je crois, Esmeralda, monsieur, n’est pas fille à soldats47”. Percebemos aqui a 

decepção da cigana para com seu amado ao tratá-la como uma mulher qualquer. 

Ao casar-se com o poeta Gringoire para salvá-lo da forca, Esmeralda não deixa de 

pensar em seu amado Phɶbus e pergunta a seu recém marido o que significa o nome Phɶbus, 

na canção “Le mot Phɶbus”, curiosa, em meio a seus pensamentos, ela o indaga: “Toi qui sait 

lire et écrire, toi le poète  peux-tu dire ce que veut dire Phɶbus48”. Gringoire responde 

perguntando quem no mundo ousaria ter um nome como esse, que significa Sol: “Par Jupiter 

qui donc sur terre ose porter un nom pareil?49”. Ainda pensando sobre o assunto, o poeta 

responde esclarecendo o significado do nome Phɶbus “Si je me souviens de mon latin, le mot 

Phɶbus veut dire soleil50”. Encantada com a descoberta, Esmeralda declara seu amor por 

Phɶbus “C’est celui pour qui mon cɶur bat!51”. Nesse momento o poeta Gringoire fica 

pensativo. 

 

Figura 13 – Cena de Gringoire e Esmeralda na canção Le Mot Phɶbus. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 
46 Deixe-me levá-la para o lado de fora dos muros da cidade, onde vivem os ciganos, onde vivem as ciganas. 
47 Vá embora, você se engana sobre mim, eu acredito, Esmeralda, senhor, não é garota de soldado. 
48 Tu que sabes ler e escrever, tu o poeta, o que tu poderias dizer sobre o significado do nome Phɶbus? 
49 Por Júpiter, então, quem na terra se atreve a usar um nome como esse? 
50 Se eu lembro bem do meu latim o nome Phɶbus significa sol.  
51 É aquele por quem meu coração bate! 



 
64 

Quasimodo, sedento, ao ser martirizado, preso e ridicularizado em meio à 

multidão, suplica por um pouco d’água, como vemos na canção “À Boire”. Esmeralda, num 

golpe de piedade, avança em direção ao corcunda e dá-lhe de beber. A multidão a olhava sem 

entender o porquê de sua atitude. 

 

Figura 14 – Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção À Boire. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Um dos pontos altos do musical está na interpretação da canção “Belle”. 

Expressando o amor em poesia, é cantada pelos três apaixonados de Esmeralda. É o momento 

em que cada um deles faz sua declaração de amor à cigana, cada um a seu modo. O primeiro é 

Quasimodo, que quase como uma súplica pede para tocá-la: “Oh! Laisse-moi rien qu’une fois 

glisser mes doigts dans les cheveux d’Esmeralda52”. “Quasimodo afirma que a palavra “belle” 

é uma palavra inventada para Esmeralda como se ela fosse a melhor tradução do sentido da 

palavra: “Belle, c’est un mot qu’on dirait inventé pour elle53”. Frollo, por sua vez, questiona 

se a beleza de Esmeralda é o diabo encarnado nela com o propósito de tirar seus olhos e 

pensamentos de Deus “Belle, est-ce le diable qui s’est incarné en elle, pour détourner mes 

yeux du Dieu éternel?54” e por fim, como uma culpa mortal, suplica um pouco do amor da 

bela cigana: “Oh! Laisse-moi rien qu’une fois, pousser la porte du jardin d’Esmeralda55”. 

Nessa passagem percebemos uma conotação carnal nos desejos de Frollo, como se o “jardim” 

ali cantado fosse a peça íntima da jovem cigana. Por fim, Phɶbus, cheio de dúvidas e de 

culpa, também questiona esse encantamento por Esmeralda, comparando-a a uma feiticeira e 

 
52 Oh! Deixe-me nada mais que uma vez delizar meus dedos pelos cabelos Esmeralda. 
53 Bela, é uma palavra que parece ter sido inventada para ela. 
54 Bela, é o diabo que se encarnou nela, para tirar meus olhos do Deus eterno? 
55 Oh! Deixe-me apenas uma vez, empurrar a porta do jardim de Esmeralda. 



 
65 

duvidando de sua pureza: “Belle, malgré ses grands yeux noirs qui nous ensorcellent, la 

demoiselle serait-elle encore pucelle? Quand ses mouvements me font voir monts et 

merveilles, sous son jupon aux couleurs de l’arc-en-ciel56”. O capitão da guarda Real, cheio 

de culpa, suplica a Fleur-de-Lys, sua noiva, que ela permita que ele tenha algum momento 

com Esmeralda “ Ô Fleur-de-Lys, je ne suis pas homme de fois, j’irai cueillir la fleur d’amour 

d’Esmeralda57”. Notamos aqui um apelo sexual do jovem capitão através da metáfora “colher 

a flor do amor de Esmeralda” como se ele pedisse a Fleur-de-Lys uma permissão para 

desposar a cigana. 

 

Figura 15 – Cena de Quasimodo, Frollo, Phœbus e Esmeralda na canção Belle. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Na canção “Ma Maison, C’est ta Maison”, cantada por Quasimodo e Esmeralda, 

percebemos a entrega dos dois personagens, como se fosse um momento de cumplicidade 

entre os dois. Quasimodo, mais uma vez faz uma declaração de amor à cigana: “Tu viendras 

quand tu veux, quelle que soit la saison, ma Maison si tu veux ce sera ta Maison58”. Nessa 

canção ele divide com ela o seu lar. Esmeralda, por sua vez, faz uma declaração de amizade 

“Tes amies les gargouilles sont aussi mes amies, c’est elles qui me font rire le jour quand je 

m’ennuie. Et toi tu leur ressembles et tu me plais pour ça, Même si j’ai peur de toi toujours 

quand je te vois59”. Esmeralda compara Quasimodo as gárgulas da Catedral de Notre-Dame e 

 
56 Belle, devido a seus grandes olhos negros que nos enfeitiçam, seria ainda a jovem virgem? Quando seus 
movimentos fazem-me ver maravilhas, sob sua saia com as cores do do arco-íris 
57 Oh Fleur-de-Lys, eu não sou um homem sem palavra, eu vou colher a flor do amor de Esmeralda. 
58 Tu virás quando quiseres, qualquer que seja a estação, minha casa se quiseres, será a tua casa. 
59 Tuas amigas gárgulas são também minhas amigas, são elas que me fazem rir no dia em que estou entediada. 
E tu pareces com elas e eu gosto disso, mesmo que eu tenha medo de ti  sempre quando te vejo.  



 
66 

afirma que ele lhe faz bem quando ela está triste e entediada. 

 

Figura 16 – Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Ma Maison, C’est ta Maison. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Num momento de dor e de medo, Esmeralda evoca a Virgem Maria para confortá-

la e protegê-la. Ao entoar a canção “Ave Maria Païen”, a jovem cigana roga à Virgem Maria 

proteção e igualdade entre os homens: “Ave Maria veille sur mes jours et mes nuits...60” 

 

Figura 17 – Cena de Esmeralda na canção Ave Maria Païen. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

Frollo, desesperado por não parar de pensar em Esmeralda, canta sua angústia na 

canção “Tu vas me Détruire”. Aqui vemos um Claude Frollo enlouquecido de amor por 

 
 
60 Ave Maria olha por meus dias e minhas noites ... 



 
67 

Esmeralda e sem saber como lidar com a situação. Na cena, Esmeralda encontra-se deitada ao 

chão, enquanto Frollo repete copiosamente que ela vai destruí-lo, pois ele não consegue 

conter o que sente pela cigana: “Moi qui me croyais l’hiver, me voici un arbre vert, moi qui 

me croyais de fer, contre le feu de la chair61”. Essa cena representa todo o desejo que se 

acreditava adormecido no corpo de Frollo. Esmeralda, imóvel, não reage as declarações do 

padre como se tudo aquilo não passasse de loucura, devaneio. 

 

Figura 18 – Cena de Frollo com Esmeralda na canção Tu vas me Détruire. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

A canção “La Volupté” retrata a intensidade do amor que envolve Esmeralda e 

Phɶbus. Na cena, eles estão em um quarto e declaram seus sentimentos. Phɶbus, decreve 

Esmeralda como um anjo negro que trouxe fogo à sua vida, como se Esmeralda, apesar ele a 

amar, fosse uma intervenção ruim. Revela ainda um sentimento de ciúme, de posse pela 

cigana:“Personne d’autre que moi ne mettra les mains sur toi. Ange noir de ma vie, je t’amerai 

au plus secrets des nuits, d’un seul regard tu as mis feu à ma vie62”. Esmeralda se entrega ao 

jovem capitão sem pudores, declarando seu amor, ainda que sua ação pudesse custar sua vida, 

já que para ela Phɶbus estava em seu destino, destino este valorizado pelos ciganos: “Je veux 

t’aimer, t’aimer au risque de ma vie. Prends-moi, prends-moi si c’est ma destinée63”. 

 

 

 

 
61 Eu que me acreditava frio, aqui estou como uma árvore verde, eu que me acreditava de ferro contra o fogo da 
carne. 
62 Ninguém além de mim vai colocar as mãos em ti. Anjo negro da minha vida, eu te amarei nas mais secretas 
das noites, com um único olhar tu ateou fogo em minha vida. 
63 Eu quero te amar, te amar, com o risco da minha vida. Leve-me, leve-me se isso é o meu destino. 



 
68 

Figura 19 – Cena de Phœbus com Esmeralda na canção La Volupté. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 
Após o capitão da guarda Real ser atingido misteriosamente pelo punhal da 

cigana, durante a música “Fatalité”, Esmeralda joga-se sobre o corpo de Phɶbus e o acredita 

morto, ao vê-lo desfalecido, uma vez que este havia sido atingido pelo punhal que fora 

roubado por Frollo. 

Na canção “Florence”, Esmeralda não aparece em cena. Frollo e Gringoire 

comentam sobre os sinos que Quasimodo não toca mais, como se fosse em protesto para 

expressar que ele morre de amor por Esmeralda e que a presença da jovem seria a razão de 

toda a alegria em sua volta, Quasimodo canta: “Les cloches ne sonnent plus, la cathédrale 

s’est tue, Quasimodo est malheureux, Quasimodo est amoureux64”. A catedral, que era o 

símbolo máximo do clero vigente, foi aqui personificada como alguém que silencia pela falta 

de Esmeralda. E em sinal de luto, seus sinos não tocam mais. 

 
Figura 20 – Cena de Frollo et Gringoire na canção Florence. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 
64 Os sinos não soam mais, a catedral estava em silêncio, Quasimodo estava triste,  Quasimodo estava 
apaixonado. 



 
69 

Nas poucas cenas em que Esmeralda não aparece na comédia musical, ela é 

lembrada e mencionada pelo canto de algum dos personagens. Na canção “Les cloches”, 

Quasimodo canta para dizer ao mundo que ama Esmeralda.  

Na canção “Où est-elle?”, Frollo, Gringoire e Clopin lamentam o desaparecimento 

de Esmeralda, como canta Frollo para Clopin: “Où est-elle, ton Esmeralda? Les rues de Paris 

sont tristes sans elle.65”. O sofrimento de Frollo é expresso quando ele afirma que as ruas de 

Paris estão tristes sem a presença encantadora da cigana. Clopin lhe responde com a mesma 

dor de não saber onde se encontra sua Esmeralda:“Où est-elle, mon Esmeralda? La Cour de 

Miracles a perdu sa reine66”. Gringoire, não menos triste, também canta sua dor : “Elle 

ressemble à une hirondelle, à qui ont aurait coupé les deux ailes.67” Portanto, ele compara 

Esmeralda a uma andorinha que teve suas asas cortadas, sendo impedida assim de voar 

livremente. 

 

Figura 21 – Cena de Clopin, Gringoire et Frollo na canção Où est-elle? 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Em outra cena, Esmeralda canta sua dor na canção “Les oiseaux qu’on met en 

cage”. A jovem clama para que Quasimodo a salve da forca “ Où es-tu sonneur des cloches? 

Où es-tu mon Quasimodo? Viens me sauver de la corde, viens écarter mes bareaux68”. Aqui 

percebemos que Esmeralda vê em Quasimodo seu salvador, seu porto seguro. É como se pela 

primeira vez houvesse uma manifestação de amor dela para com Quasimodo. Por sua vez, 
 

65 Onde está tua Esmeralda? As ruas de Paris estão tristes sem ele. 
66 Onde está minha Esmeralda? A Cour de Miracles perdeu sua rainha. 
67 Ela parece uma andorinha, que cortaram as duas asas . 
68 Onde tu estás tocador sinos? Onde tu estás meu Quasimodo? Venha me salvar da corda, venha retirar minhas 
grades. 



 
70 

Quasimodo chora a falta de Esmeralda, achando que ela estava escondida dele: “Où es-tu mon 

Esmeralda, où te caches-tu de moi? Voilà au moins trois jours déjà, qu’on ne te voit plus par 

là.69” 

 

Figura 22 – Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Les oiseaux qu’on met en cage. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Claude Frollo, atormentado pela rejeição de Esmeralda e o sentimento de culpa 

por desejar a cigana frente aos princípios eclesiásticos, acusa Esmeralda de ter ferido Phɶbus: 

“Esmeralda vous êtes accusée, d’avoir blessé le chef de archers70”, na canção “Le Procès”. 

Ela, sem saber da verdade sobre o acontecido, responde que não foi ela e jura por sua vida: “ 

Ce n’est pas moi, juré sur ma vie71”.  

Insatisfeito com toda a situação, Frollo tortura Esmeralda, como é narrado na 

canção “La Torture”. Para isso, ele a acusa de prostituição, feitiçaria e principalmente de ter 

ferido Phɶbus com seu próprio punhal e a condena, como forma de vingança por sua rejeição, 

a ser enforcada na Place de Grève diante de toda a cidade. 

Na canção “Phɶbus”, Esmeralda canta a dor de não saber se Phɶbus está ou não 

vivo e pede para dizerem que ela ainda o ama, se vivo ele estiver: “Phɶbus si par bonheur il 

n’est pas mort, dites-lui que je l’aime encore72”. Canta ainda para que ele venha dizer a 

verdade, caso esteja vivo, e a salve da morte: “Phɶbus si tu m’entends viens me sauver, viens 

leur crier la vérité73”. Nessa cena há um misto de descrença na morte de seu amado e súplica 

 
69 Onde tu estás minha Esmeralda, onde te escondes de mim? Já faz pelo menos três dias, que não  te vemos 
mais por aqui. 
70 Esmeralda você é acusada de ter ferido o chefe dos arqueiros. 
71 Não foi eu, juro pela minha vida. 
72 Phɶbus si por felicidade ele não morreu, diga-lhe que ainda o amo. 
73 Phɶbus se tu me escutas, vem me salva, e grita a verdade à eles. 



 
71 

por sua vida por parte de Esmeralda. 

Figura 23 – Cena de Frollo et Gringoire na canção La Torture. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Dentre todas as manifestações de “amor” expressas por Frollo na comédia musical 

Notre-Dame de Paris, esta, expressa na canção “Être prêtre et aimer une Femme” Frollo, 

verbaliza seu maldito amor a Esmeralda, além de mais uma vez deixar evidente o seu 

tormento por ser um representante do clero: “Oh! être prêtre et aimer une femme, l’aimer, oui 

l’aimer, de toutes les fureurs de son âme!74” 

 

Figura 24 – Cena de Frollo et Esmeralda na canção Être prêtre et aimer une Femme. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

O estigma da cigana feiticeira sempre acompanhou Esmeralda: sua beleza 

 
74 Oh! ser um sacerdote e amar uma mulher, a amar, sim a amar, com toda a fúria de sua alma! 



 
72 

encantadora atormentava os homens que para ela olhavam, mesmo que um desses homens 

fosse um sacerdote ou um guardião real. Na canção “Je reviens vers toi” Phɶbus, que havia 

sido enganado por Frollo, acredita que Esmeralda o feriu e diz que estava enfeitiçado por ela 

“J’étais ensorcelé dans ma tête dans mon corps. La bohémienne m’avait jeté un sort, j’étais 

déboussolé, j’avais perdu le nord dans ses méandres où j’ai frolé la mort75” 

 

Figura 25 – Cena de Phœbus e Fleur-de-Lys na canção Je reviens vers toi. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Nas canções “Visite de Frollo à Esmeralda” e “Un matin tu dansais”, Frollo, de 

modo cruel, anuncia a chegada da morte de Esmeralda e que veio para prepará-la: “Je suis 

prêtre, je viens te préparer à mourir76”. Ela lhe pede que a deixe sair, pois não havia feito nada 

a ninguém, não havia cometido crime algum: “J’ai froid, j’ai faim, laissez-moi sortir, je n’ai 

rien fait contre personne.77”. Frollo, atormentado, tenta violentar Esmeralda, na mais brutal 

expressão do seu desejo carnal, mas é atacado por Clopin, que o impede de executar o crime. 

Quasimodo, na canção “Libérés”, liberta Esmeralda e outros presos e em seguida 

esconde sua amada na catedral de Notre-Dame para salvar sua vida. Como podemos observar, 

quase todas as canções do musical Notre-Dame de Paris, de Gilles Amado, como foi dito 

anteriormente, têm como objeto central a personagem Esmeralda. Em quase todas as cenas ela 

está presente, diferente dos outros personagens. Quando não é Esmeralda a intérprete da 

canção, esta é lembrada na letra interpretada por algum outro personagem. 

 

 

 
75 Eu estava com minha cabeça e corpo enfeitiçados. A cigana tinha me lançado um feitiço, eu estava 
desorientado, eu tinha perdido o meu norte, em seus meandros, onde eu escapei da morte. 
76 Sou um sacerdote, eu só vim te preparar para morrer. 
77 Estou com frio, estou com fome, deixe-me sair, não fiz nada contra ninguém. 



 
73 

 

Figura 26 – Cena de Clopin, Quasimodo e Esmeralda na canção Libérés. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Depois de salvá-la, Quasimodo leva Esmeralda para a catedral de Notre-Dame e 

deixa um apito com ela para chamá-lo, caso precise de ajuda: “Je te laisse un sifflet pour 

pouvoir m’appeller le jour où tu resteras ici. Mais tu pourras te promener la nuit sur les toits 

de la cathédrale sous les étoiles78”, como vemos na canção “Je te laisse un sifflet”. Enquanto 

isso Esmeralda, exausta, dorme. 

 

Figura 27 – Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Je te laisse un sifflet. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

Na canção “Vivre”, Esmeralda, ao acordar na catedral de Notre-Dame, percebe 

 
78 Eu te deixo um apito para poder chamar-me o dia que tu ficares aqui. Mas tu poderás passear à noite sobre os 
telhados da catedral, sob as estrelas. 



 
74 

estar só e clama por sua vida num momento de reflexão: “La nuit est si belle et je suis si seule. 

Je n’ai pas envie de mourir, je veux encore chanter, dancer et rire79”. 

Nas cenas finais do musical Notre-Dame de Paris, destacamos o fechamento do 

enredo interpretado pelas canções: “L’Attaque de Notre-Dame”, que descreve os momentos 

após a invasão dos “sans-papiers” à catedral de Notre-Dame, onde Phɶbus e seus soldados 

atacam e matam Clopin. Logo após, Esmeralda enfrenta Phɶbus que a condena à forca como 

mostra a canção “Déportés”, induzindo ao desfecho da vida da cigana. Em seguida, no 

número musical “Mon maître, Mon sauveur”, Quasimodo procura Esmeralda na fachada da 

catedral de Notre-Dame e encontra Frollo, que observa o enforcamento da bohémienne. Frollo 

diz que foi ele quem a entregou para o enforcamento, e Quasimodo empurra o sacerdote do 

alto da torre, provocando, assim, sua morte. Na canção “Donnez-la moi!”, Quasimodo, 

chorando, tenta pegar o corpo de Esmeralda pendurado na corda. E, por fim, no número 

musical “Danse mon Esmeralda”, Quasimodo suplica sua morte para ficar junto de sua 

amada: “Danse mon Esmeralda, chante mon Esmeralda, laisse moi partir avec toi, mourir pout 

toi n’est pas mourir80”. Essa foi a última declaração de amor de Quasimodo, onde ele afirma 

que sua felicidade é ao lado de Esmeralda, ainda que mortos. 

 

Figura 28 – Cena de Quasimodo e Esmeralda na canção Danse, mon Esmeralda. 

 

Fonte: Musical Notre-Dame de Paris de Gilles Amado. 

 

A personagem Esmeralda, por si só, já nos faz imaginar uma personalidade forte e 

capaz de sobreviver aos infortúnios da vida. E por se tratar de uma personagem clássica, já a 

temos em nosso inconsciente como um ícone de beleza, sensualidade, malícia – de certa 
 

79 A noite é tão linda e eu estou tão sozinha. Eu não quero morrer,  eu ainda quero cantar, dançar e rir. 
80 Dança minha Esmeralda, canta minha Esmeralda, deixa-me ir contigo, morrer por ti não é morrer. 



 
75 

forma! – e sobretudo como ícone que representa uma mulher do século XVIII que transgredia 

todas as convenções sociais vigentes na época. A composição da personagem Esmeralda faz 

de Hélène Ségara, no âmbito da comédia musical contemporânea, uma estrela que se serve de 

todos os seus atributos artísticos para brilhar em cena, sejam estes atributos manifestados pela 

música, por sua interpretação ou por sua caracterização. Ao tecer comentários sobre a 

personagem clássica e sua releitura em nossa sociedade moderna, Anne Ubersfeld explica: 

Mesmo quando se trata da personagem clássica, cuja “existência” ao menos virtual 
ninguém contesta, a análise que se faz dela contribui para atomizá-la. Quer vejamos 
nela o actante, o ator, o papel, fazemos dela, na perspectiva semiológica 
contemporânea, o lugar de funções, e não mais a cópia-substância de um ser. 
(Ubersfeld, 2015, p. 69) 

 

Ao materializar a personagem na imagem cedida pelo ator, não nos reportamos à 

personagem vivida no século XVIII, e sim a uma mulher inserida nos dias atuais. Dessa 

forma, a caracterização, os gestos, as vestimentas, a voz, o jogo de cena, tudo isso é 

importante para o público poder se identificar com aquilo que está vendo. Ainda que essa 

personagem seja uma reconceituação, uma releitura de uma personagem clássica consagrada, 

os instrumentos que foram utilizados para a construção dessa nova Esmeralda fazem dela um 

ser diferenciado daquele extraído do texto original e dão a ela uma outra grandeza, uma outra 

importância em nossa contemporaneidade. Comentando ainda sobre essa questão da 

identificação do público com os personagens, Ubersfeld faz a seguinte análise: 

 
Por isso não nos causará espanto o lugar-comum infinitamente cômico que as 
apresenta como “seres mais verdadeiros que certos seres vivos, mais reais que o 
real”, como se fosse possível transportar para o plano fantasmático da criação 
literária a noção idealista de pessoa, quando esta se encontra, por outro lado, 
desmantelada... (Ubersfeld, 2015, p. 69/70) 

 

Dessa forma, há uma aproximação do fictício com o real, pois a identificação do 

público com os personagens e com as situações vivenciadas é de extrema importância para a 

aceitação do espetáculo. E mesmo para aqueles que desconhecem a obra de Victor Hugo, essa 

aproximação provoca uma espécie de intimidade, de realidade e conhecimento. Patrice Pavis 

(2003), ao comentar sobre a dramatização realizada pelo ator de teatro, salienta a questão da 

expressão, do gestual, da emoção que deve ser transmitida pelo ator, mas que não 

necessariamente deve estar sendo vivenciada por ele: 

No teatro, as emoções dos atores não têm que ser reais ou vividas; elas devem ser 
antes de tudo visíveis, legíveis e conformes a convenções de representação dos 
sentimentos. Tais convenções são ora as da teoria do verossímil psicológico do 
momento, ora as da tradição de uma atuação que codificou os sentimentos e sua 



 
76 

representação. A expressão emocional do ser humano, que reúne os traços 
comportamentais pelos quais se revela a emoção (sorrisos, choros, mímicas, 
atitudes, posturas), encontra no teatro uma série de emoções padronizadas e 
codificadas, as quais figuram comportamentos identificáveis que por sua vez, geram 
situações psicológicas e dramáticas que formam a estrutura da representação. No 
teatro, as emoções são sempre manifestadas graças a uma retórica do corpo e dos 
gestos nos quais a expressão emocional é sistematizada, ou mesmo codificada. 
Quanto mais as emoções são traduzidas em atitudes ou em ações físicas, mais elas se 
liberam das sutilezas psicológicas do indizível e da sugestão. (Pavis, 2003, p.50) 

 

Ao assistirmos ao musical, podemos perceber, sobretudo na personagem 

Esmeralda de Hélène Ségara, todas as emoções experimentadas pela personagem em cada 

contexto apresentado, ora de dor, ora de sofrimento, ora de piedade, ora o amor que sente. 

Ainda como referência à função do ator na qualidade de reprodutor de um personagem, e 

como este deve se portar em cena, Pavis explica: 

O ator se constitui como tal assim que um espectador, ou seja, um observador 
externo, o olha e o considera como “extraído” da realidade ambiente e portador de 
uma situação, de um papel, de uma atividade fictícia ou pelo menos distinta de sua 
própria realidade de referência. (Pavis, 2003, p. 51) 

 
A observação faz parte do laboratório de construção do personagem e esse 

laboratório se realiza a partir de uma realidade, mas que não obrigatoriamente é a realidade do 

ator, e sim do personagem. Na construção de Esmeralda, observamos vários aspectos que 

mostram que a atriz Hélène Ségara absorveu a essência ao mesmo tempo sensual e complexa 

da personagem do romance de Victor Hugo, encarnando uma personagem que se utiliza do 

texto cantado, dos gestos, da expressão corporal, do jogo de cena para dar veracidade a sua 

interpretação, sem se distanciar do comportamento da mulher contemporânea. Todos esses 

elementos estão associados de forma intrínseca na arte da interpretação do musical, ou seja, 

da obra de chegada como texto e contexto traduzido. 

André Helbo (1975, p.59) ao entrar na discussão sobre atuação do ator, faz alguns 

comentários que consideramos pertinentes: “Tal separação é artificial: as leis da comunicação 

articulada ou não-articulada com frequência se misturam; a mímica do ator e o cenário se 

completam; entre o corporal, o visual, o pronunciado, nenhuma subordinação pode ser 

determinante.” E acrescenta que “mesmo a encenação pode ser enunciada, integrada ou não 

no texto, verbal ou não-verbal; o som pode ser cenário, etc.”. Com isso quer dizer que as 

encenações são expressas não somente através da reprodução textual dos atores, mas em tudo 

o que compõe a cena e o cenário. No que diz respeito ao nosso objeto de estudo, a Esmeralda 

do musical expressa, recria, transcria sua sensualidade na leveza de seus gestos em cena, no 

decote do vestido, ao mostrar a perna pelo corte lateral de sua saia. No romance, todas essas 



 
77 

nuances que caracterizam a personagem são descritas em linguagem verbal, quando muito 

uma imagem mostra algumas dessas características. Helbo conclui que: 

 
Enfim, o corpo do ator, seu gesto remete a um sistema semiológico diferente do 
texto, para atingir a relação entre a palavra e sua encarnação física; além disso, 
existe o intercâmbio com o público implicado pelo espetáculo: desempenho do 
instante, sujeita a constantes mudanças, essa transação é aleatória. (Helbo, 1975, 
p.61) 

 

Mediante essas palavras, Helbo sintetiza o ator como um ser passível de 

mudanças constantes, uma vez que ele é um resultado do texto escrito, de sua adaptação, da 

encenação e do público. Ao pensarmos em Esmeralda, devemos ainda levar em consideração 

o tempo em que a personagem foi criada no romance escrito por Victor Hugo e o tempo em 

que essa mesma personagem foi adaptada – transcriada – para o musical de Gilles Amado, em 

uma reprodução daquela antiga Esmeralda como oferta textual, em uma nova modalidade 

submetida a uma tradução intersemiótica, ao público que vai assistir ao espetáculo. 

Quando Esmeralda foi mencionada pela primeira vez no romance de Victor Hugo, 

foi Gringoire quem primeiro comentou e se encantou com a beleza da jovem cigana. Ao 

avistá-la, disse: “Si cette jeune fille était un être humain, ou une fée, ou un ange, c’est ce que 

Gringoire, tout philosophe sceptique, tout poète ironique qu’il était, ne put décidé dans le 

premier moment, tant il fut fascine par cette éblouissant vision.81” (Hugo, 1985, p.42.). O 

poeta estava fascinado, ao observar a dança da cigana. Tamanho entusiasmo do poeta não 

poderia ser diferente, como mostra a descrição da cigana pelo autor, Victor Hugo: 

 
Autour d’elle tous les regards étaient fixes, toutes les bouches ouvertes; et en effet, 
tandis qu’elle dansait ainsi, au bourdonnement du tambour de basque que ses deux 
bras ronds et purs élevaient au-dessus de sa tête , mince, frêle et vive comme une 
guêpe, avec son corsage  d’or sans pli, sa robe bariolée qui se gonflait, avec ses 
épaules nues, ses jambes fines que sa jupe découvrait par moment, ses cheveux 
noirs, ses yeux de flamme, c’était une surnaturelle créature82. (Hugo, 1985, p.42.) 

 

Como podemos observar na descrição de Hugo, o momento em que Esmeralda é 

anunciada no romance é “mágico”, é como se estivesse descrevendo uma cena fantástica. À 

medida em que vamos lendo a cena, vamos nos envolvendo com o ambiente criado pelo autor. 
 

81 Se essa menina era um ser humano, uma fada ou um anjo, é o que Gringoire, ou qualquer filósofo céptico, 
qualquer poeta irônico como ele era, não pode decidir num primeiro momento, tão fascinado que ele estava por 
aquela visão deslumbrante. 
82 Ao redor dela, todos os olhares estavam fixos, todas as bocas abertas; e com efeito, enquanto ela dançava 
assim, com os bourburinhos do tambor basco, ao mesmo momento em que seus dois braços redondos e puros 
levantavam acima de sua cabeça, magra, frágeis e viva como uma vespa, com seu corpete de ouro sem dobras, 
seu vestido que se inchava, com os ombros nus, suas pernas finas que sua saia as revelava em alguns momentos, 
seus cabelos negros, seus olhos em chamas, era uma criatura sobrenatural. 
 



 
78 

Ao pensarmos na imagem de uma cigana, é possível que logo nos venha à mente o 

estereótipo de mulheres com trajes volumosos, muitos adereços, a boca bem marcada por um 

batom vermelho, cabelos longos, pés nus e algum objeto nas mãos, seja um leque, um lenço, 

uma bola de cristal, cartas de baralho, ou mesmo um tamborim, que era o caso da personagem 

de Hugo. A Esmerada do musical de Gilles Amado apresenta uma imagem mais enxuta do que 

estaria nesse nosso suposto imaginário do que vem a ser uma cigana. Em nenhum momento, a 

Esmeralda apresentada no musical traz em suas mãos o tamborim que a acompanha no 

romance de Hugo e nem no balé, também homônimo, de Roland Petit. Hélène Ségara, uma 

cantora com belos e marcantes traços, ao dar vida à personagem Esmeralda, não se utiliza de 

muitos recursos para a composição da personagem: um vestido menos volumoso que o 

descrito no romance, com decote, fenda lateral em sua saia, deixando revelar um pouco de sua 

perna (manifestação da sensualidade de Esmeralda). A personagem do musical não possui 

adereços nem lenço na cabeça, seus longos cabelos estão soltos. O que nos leva a crer que 

seus cabelos são também um recurso para marcar, na transcodificação intermodal, a 

sensualidade de Esmeralda, já que os cabelos podem ser considerados como um símbolo de 

feminilidade. Sua boca é carnuda, e entre seus olhos vemos um sinal, como se fosse um 

terceiro olho, conhecido também como ajna, o sexto chacra, que segundo a tradição hinduísta 

está relacionado à capacidade de intuição e a uma percepção bastante sutilmente aguçada. 

Ao tecer comentários sobre a questão da encenação e o papel do ator no ato da 

representação, José Teixeira Coelho Neto (1980, p.66) pontua a gestualidade como um dos 

elementos que mais se aplicam em uma cena, e que esse gestual é uma relação entre o ator 

(personagem) e os personagens com quem contracena, entre essas personagens e os objetos 

(cenário), entre as personagens e o espaço. Assim se constrói o jogo durante a encenação, que 

pode ser entendido como a própria encenação, e que, no caso da transcodificação a que 

sempre nos temos referido nesta pesquisa, faz parte do ato comunicativo de tradução 

intersemiótica. 

 
Jogo é, fundamentalmente, o modo de relacionamento entre as personagens, entre 
elas e os objetos e entre elas e o espaço. E uma das formas assumida por esse modo 
é a gestualidade. Como pode ser entendida a gestualidade, como pode ser 
apreendida, qual o modelo que se pode determinar para a ilustração do seu plano de 
expressão e seu plano do conteúdo? Para Greimas1, a gestualidade tem um estatuto 
fundamentalmente simbólico e só pode ser apreendida e definida através de seu 
projeto: é o projeto de seu programa gestual que constitui seu significado, enquanto 
é seu significante a sequência gestual que recobre esse significado. (Coelho Neto, 
1980,p.66) 

 
Neste aspecto, percebemos em Hélène Ségara, isto é, em sua personagem 



 
79 

Esmeralda, que ela, no momento em que executa o jogo, gesticula de forma a levar a crer que 

a personagem possui uma sensualidade sutil, construindo esse jogo através de seus 

movimentos suavemente sinuosos, porém, em nenhum momento, ousados. Esmeralda, em 

suas cenas, está sempre baixando os olhos, como em uma atitude de submissão; por vezes, 

essa atitude da personagem parece também uma manifestação de sua sensualidade, como se 

ao baixar os olhos ela quisesse esconder alguma coisa, algum segredo. Para algumas pessoas, 

esse mistério ou essa dubiedade escondida no olhar talvez também possa ser um motivo que 

sirva de estímulo aos desejos masculinos. Sua dança, como podemos perceber, no momento 

em que é cantada a música “bohémienne”, em que a atriz contracena com Patrick Fiori, que 

enarna Phœbus, possui movimentos leves. Mantém as mãos levantadas sobre a cabeça com as 

palmas para frente, revelando sua entrega, desde o primeiro encontro com o jovem guardião 

real. A posição das mãos sobre a cabeça também pode ser traduzida como uma marca de 

submissão, ao passo que as palmas das mãos voltadas para frente podem ser interpretadas, 

nessa ressignificação através do ato tradutório intersemiótico, como o interesse e a 

disponibilidade que ela quer dedicar a Phœbus. 

Como podemos perceber, fazer a análise de um espetáculo como um todo, não é 

uma tarefa simples: cada elemento tem um propósito em cena, e o ator é, antes de mais nada, 

um elemento indispensável para esse ato de (re)criação. Ao discutir a análise de um 

espetáculo Pavis (2003) cita o ator como um dos elementos que devem ser analisados antes da 

análise do espetáculo: 

 
A análise do espetáculo deveria começar pela descrição do ator, pois este está no 
centro da encenação e tende a chamar o resto da representação para si. Mas é 
igualmente o elemento mais difícil de se captar. Antes de tentar analisar a 
representação, é preciso começar propondo uma teoria do ator. (Pavis, 2003, p.49) 

 

Com isso, fica patente a complexidade que também representa a tentativa de se 

fazer uma análise descritiva do ator, pois em torno deste gravitam inúmeros elementos a 

serem avaliados, incluindo suas intenções, sua origem e seu engajamento social, seus fatores 

psicológicos entre outros. Para tanto, Pavis (ibidem) propõe uma teoria do ator, na qual 

considera como aspectos importantes a serem avaliados, à guisa de exemplo, os seguintes: os 

indícios da presença do ator, sua relação com o papel, sua dicção e o ator na encenação. 

Em um plano maior, uma vez que Pavis (idem) faz uma avaliação da análise de 

um espetáculo, percebemos o quão difícil é realizar esta tarefa, se imaginarmos que, 

inicialmente, já se sugere que para se empreender uma tal análise seria necessário, antes de 

tudo, começar pela minuciosa descrição do ator.  



 
80 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Em princípio, podemos afirmar que realizar uma pesquisa analítica que tem como 

ponto de partida e matéria prima um romance de Victor Hugo parece deixar de ser uma 

atividade profissional para se tornar um grande prazer. A curiosidade se aguça na medida em 

que vamos descobrindo outras possibilidades de estudo e pesquisa utilizando adaptações da 

mesma obra, como dispuséssemos de uma biblioteca constituída de diferentes exemplares de 

Notre-Dame de Paris em diferentes mídias. 

A pesquisa aqui realizada à luz da obra homônima de Gilles Amado em meio 

musical se centrou sobre uma análise da transmutação da personagem Esmeralda do romance 

para o musical. A fim de alcançarmos nosso objetivo, primeiramente fizemos uma breve 

elucidação do que se entende por transmutação no âmbito dos Estados da Tradução e mais 

precisamente da Tradução Intersemiótica. Recorremos, também, a exemplos de outras 

personagens da mesma obra que foram transmutadas, para compararmos e vermos que a 

transmutação pode ter níveis diferenciados, uma vez que estamos falando de signos. 

Ao longo de muitas décadas, o romance Notre-Dame de Paris, de Victor Hugo, foi 

adaptado e recriado na forma de musical (mas também em forma de encenações de dança, de 

filmagens etc.) ao redor do mundo. Vimos que, nessas recriações, lançou-se mão de diferentes 

títulos, ora como referência à catedral de Notre-Dame, ora à personagem Esmeralda e ora ao 

personagem Quasimodo, o corcunda, que celebrizou a obra no Brasil, conhecida como O 

Corcunda de Notre-Dame. Adapatada para os mais diferentes meios, essa obra que faz parte 

do cânone de obras ocidentais permitiu a pessoas de várias partes do mundo a se deparar com 

o brilhantismo de Hugo e de seu romance histórico do século XIX. 

Ao longo desse trabalho, os estudos de autores representantes de diferentes teorias 

da tradução e de disciplinas auxiliares, dentre os quais destacamos os nomes de Nord 

(1988/2012/2014/2016), Catford (1980), Delisle e Woodworth (1995), Heidermann (2001), 

Holmes (1972/1988), Hutcheon (2013), Jakobson (1995), Reis e Vermeer (1991), Romão 

(2010), Cattrysse (1992), São Jerônimo (1995), Vermeer (1994), Pavis (2003), Plaza (2001), 

Pellegrini (2003), Amodeo (2003), Helbo (1975) e Ubersfeld (2005), nos ajudaram a 

compreender melhor o processo de tradução e, consequentemente, do diálogo realizado entre 

as linguagens do romance e da comédia musical. Deram-nos ainda a (cons)ciência de que o 

fazer tradutório perpassa os limites da arte também em função de razões mercadológicas e 

atualizações necessárias conforme às épocas em que está inserido o público a quem se 

destinam as obras de arte. Com base nesse aspecto, somos instados a concluir que 



 
81 

determinados processos de adaptação, recriação ou transcriação de obras literárias não raro 

também podem ocorrer com base em reflexões que os entendam – os processos tradutórios – 

como meios para se vender um produto comercial destinado a ser consumido por um público 

que não mais parece mostrar-se afeito, quiçá, a consumir, a título de ilustração, a obra de 

Victor Hugo através da leitura de seu romance histórico. 

Entendemos também que traduzir não é uma simples decodificação de material 

linguístico de uma língua A para uma língua B, seja esse material constituído de palavras ou 

de meros signos linguísticos. Lidamos, mediante os processos tradutórios, com um conjunto – 

diríamos – infinito de representações da ideia que o objeto provoca em que o vê, tentando 

analisá-lo, interpretá-lo, para então transcodificá-lo. Essa cadeia de representações diante do 

interpretante também é uma representação de ideias que sobrevivem no tempo, consolidando 

assim relações semióticas.  

Ao analisarmos a adaptação de alguns dos personagens do romance Notre-Dame 

de Paris para o musical homônimo, pudemos observar que o musical apresenta quase todos os 

elementos que se encontram na composição dos personagens do romance, diferindo, 

entretanto, na utilização de recursos não-verbais, elementos particulares do próprio meio de 

linguagem. Dentre tais elementos, citemos, aqui, a música, além da própria caracterização dos 

atores e do recorte necessário para a composição de alguns personagens visando à sua 

recriação em um novo meio. Para lograrmos nossos objetivos, um dos procedimentos 

utilizados para a análise foi a ênfase na linguagem e nos gestos dos personagens desde o 

início da narrativa, por entendermos que esses fatores tornaram mais explícitos traços e 

intenções dos personagens do romance no decorrer da encenação do musical. Esse 

procedimento da adaptação certamente contribui para que a atenção do público seja 

despertada de forma mais direta e decisiva. 

Nesse sentido, compreendermos que o processo de adaptação desses personagens 

oriundos de grupos sociais historicamente distintos de um romance para uma comédia musical 

serve como motivo para que pesquisadores da área de Estudos da Tradução despertem seu 

interesse investigativo de aprofundar os estudos dos processos de adaptação, visando a 

desvendar em que consistem e de que forma são utilizados para que uma obra criada em uma 

modalidade – por exemplo na forma de romance escrito – possa repercutir junto ao público-

alvo interessado na “mesma” obra em um outro meio – por exemplo a comédia musical. 

 



 
82 

REFERÊNCIAS 

 

ALBIR, Amparo Hurtado. Traducción y Traductologia: Introducción a la traductología. 
Madrid, Ediciones Cátedra, 2014. 
 
AMODEO, Maria Teresa. Literatura, Televisão e Identidade Cultural nos Tempos Pós-
Modernos. São Leopoldo, RS: Editora Unisinos, 2003. 
 
BARBOSA, H. G. Procedimentos Técnicos da Tradução. Uma nova proposta. 2ª ed. 
Campinas, SP: Editora Pontes, 2004. 
 
BERMAN, A. A prova do estrangeiro: cultura e tradução na Alemanha romântica: 
Herder, Goethe, Schlegel, Novalis, Humboldt, Schleiermacher, Hölderlin. Trad. De Maria 
Emília Pereira Chanut. Bauru, SP: EDUSC, 2002. 
 
BURKE, P.; PO-CHIA, H. A tradução cultural nos primórdios da Europa Moderna. São 
Paulo: Editora UNESP, 2009. 
 
CAMPBELL, A. S. Tradutores Públicos e Traduções Juramentadas no Brasil. In: PORTINHO, 
Waldivia Marchiori (Org.). A tradução técnica e seus problemas. Álamo, 1983. p. 107-146. 
 
CATFORD, John Cunnison. Uma teoria linguística da tradução. Trad. Do Centro de 
Especialização de Tradutores de Inglês do Instituto de Letras da PUC de Campinas. São 
Paulo: Cultrix; Campinas: PUC, 1980. 
 
CATTRYSSE, P. Pour une théorie de l’adaptation filmique. Leuven: Peter Lang AS, 1992. 
 
CÍCERO, Marco Túlio. De optimo genere oratorum. Tradução de Brunno Vinicius Gonçalves 
Vieira e Pedro Colombaroli Zoppi. In: Scientia Traductionis, Florianópolis, n.10, 2011. 
Acesso através do link: https://periodicos.ufsc.br/index.php/scientia/ article/view/1980-
4237.2011n10p4/19983 (Último acesso em: 25/10/2017). 
 
FURLAN, Mauri. Brevíssima história da teoria da tradução no Ocidente: I. Os Romanos. 
Cadernos de Tradução, PGRET/UFSC, n. VIII, p. 11-28, 2001. 
DELISLE, J.; WOORDWORTH, J. Translators through History. Amsterdam: John 
Benjamins Publishing Company, 1995. 
 
FURLAN, Mauri. Brevíssima história da teoria da tradução no Ocidente: I. Os Romanos. 
Cadernos de Tradução, PGRET/UFSC, n. VIII, p. 11-28, 2001. 
GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 5ª ed. - São Paulo: Atlas, 2010. 
 
HEIDERMANN, W (org.). Clássicos da teoria da tradução. Antologia bilíngue. Vol. 1: 
alemão-português. Florianópolis: UFSC, Núcleo de tradução, 2001. 



 
83 

 
HEIDERMANN, W.; WEININGER, M. J. Wilhelm von Humboldt. Linguagem, 
Literatura, Bildung. UFSC: CCE-PGET, 2006. 
 
HELBO, André (org.) Semiologia da representação, teatro, televisão, história em 
quadrinhos. Ed. Cultrix, São Paulo, título original Sémiologie de la Représentation, 
Copyright, 1975, Éditions Complexe, tradução de Eduardo Peñuela Cañizal, Diana Correa 
Luz Pessoa de Barros e Anna Maria Balogh Ortiz. 
 
HOLMES, James S. (1972/1988). The Name and Nature of Translation Studies. In: James 
S. Holmes, Translated Papers on Literary Translation and Translation Studies, Amsterdam: 
Rodopi, pp. 67–80. 
 
HUGO, Victor. Notre-Dame de Paris. Présentation de Marieke Stein. Éditions Flammarion, 
Paris, 2009. 
 
HUTCHEON, Linda. Uma teoria da adaptação. Tradução de André Cechinel, 2ed – 
Florianópolis: Ed. da UFSC, 2013. 
 
JAKOBSON, Roman. Linguístíca e Comunicação. São Paulo: Editora Cultrix, 1995. 
 
NORD, C. Textanalyse und Übersetzen. Heidelberg: Julius Groos Verlag, 1988. 
 
NORD, Christiane. Texto base-texto meta. Un modelo funcional de análisis pretraslativo. 
Traduzido e adaptado do alemão por Christiane Nord. Castelló de la Plana: Publicacions de la 
Universitat Jaume I, D.L., 2012. 
 
NORD, C. Entrevista a Monique Pfau & Meta Elisabeth Zipser. In: Caderno de Tradução, 
Florianópolis, nº 34, p.313-334, jul./dez. 2014. 
 
NORD, C. Análise textual em tradução: bases teóricas, métodos e aplicação didática. 
Trad. e adaptação de Meta Elisabeth Zipser. São Paulo: Rafael Copetti Editor, 2016. 
 
PAVIS, Patrice. A análise dos espetáculos- teatro. São Paulo: Editora Perspectiva, 2003. 
 
PELLEDRINI, Tânia. Literatura, cinema e televisão. São Paulo: Editora Senac, São Paulo: 
Instituição Itaú Cultural, 2023. 
 
PLAZA, Júlio. Tradução Intersemiótica. SP: Perspectiva, 1987. 
 
PLAZA, Júlio. Tradução Intersemiótica. SP: Editora Perspectiva, 2001. 
 
REISS, K. Translation Criticism. The Potentials & Limitations. Translated by Errol F. 
Rhodes. Xangai: Shanghai Foreign Language Education Press, 2004. 



 
84 

 
REISS, K.; VERMEER, H.-J. Fundamentos para una Teoría Funcional de la Traducción. 
Trad. de Sandra García Reina e Celia Martín de León. Madrid: Ediciones Akal, 1991. 
 
ROMÃO, T.L.C. Definições de tradução e evolução dos estudos tradutórios. In: Marlene 
Mattes & Pedro Theobald (org.). Ensino e Cultura Contemporânea. Fortaleza: Edições UFC, 
2010. 
 
SÃO JERÔNIMO. Carta a Pamáquio sobre os problemas da tradução. Trad. De Aires A. 
Nascimento. Lisboa: Edições Cosmos, 1995. 
 
SCHNAIDERMAN, B. Tradução, ato desmedido. São Paulo: Peerspectiva, 2011. 
 
UBERSFELD, Anne. Para ler o teatro. Trad. de José Simões (coord.). – São Paulo: 
Perspectiva, 2005. 
 
TÁPIA, M.; NÓBREGA. Haroldo de Campos. Transcriação. São Paulo: Perspectiva, 2017. 
 
VENUTI, LAWRENCE. The translator’s invisibility. A history of translation. Londres / 
Nova Iorque: Routledge, 1997. 
 
VERMEER, H.-J. Übersetzen als kultureller Transfer. In: Mary Snell-Hornby: 
Übersetzungswissenschaft. Eine neue Orientierung. 2ª ed. Tübingen/Basileia: Francke, 
1994. 
 
REVISTA ELETRÔNICA FRANCESA. Cultura. Grupo Express-Roularta. Disponível em : 
https://www.lexpress.fr/culture/livre/victor-hugo-et-le-cinema_1078739.html  acesso em 07 
mar.2017. 
 
JORNAL ELETRÔNICO CORREIO DO POVO, RS. Arte e Agenda –  Grupo Record. 
Disponível em : https://www.correiodopovo.com.br/arteagenda/adapta%C3%A7%C3%A3o-
de-o-corcunda-de-notre-dame-estreia-em-porto-alegre-1.150530 acesso em : 22 jul.2024. 
 
JORNAL ELETRÔNICO GAÚCHA ZERO HORA, RS.  Cultura e Lazer. Grupo RBS. 
Disponível em : https://gauchazh.clicrbs.com.br/cultura-e-lazer/noticia/2014/08/Musical-
adulto-O-Corcunda-de-Notre-Dame-estreia-em-Porto-Alegre-4575182.html acesso em: 22 jul. 
2024. 
 

REFERÊNCIA FILMOGRÁFICA 

 
AMADO, Gilles. Notre-Dame de Paris. França, 1999 (musical) 
 



 
85 

ANEXO A – CANÇÕES DO MUSICAL 

 
"Quasimodo (Garou)" 

Belle 
Belle 

C'est un mot qu'on dirait inventé pour elle 
Quand elle danse et qu'elle met son corps à jour, tel 

Un oiseau qui étend ses ailes pour s'envoler 
Alors je sens l'enfer s'ouvrir sous mes pieds 

 
J'ai posé mes yeux sous sa robe de gitane 

À quoi me sert encore de prier Notre-Dame 
Quel 

Est celui qui lui jettera la première pierre 
Celui-là ne mérite pas d'être sur terre 

 
Ô Lucifer ! 

Oh ! Laisse-moi rien qu'une fois 
Glisser mes doigts dans les cheveux d'Esmeralda 

 
"Frollo (Daniel Lavoie)" 

 
Belle 

Est-ce le diable qui s'est incarné en elle 
Pour détourner mes yeux du Dieu éternel 
Qui a mis dans mon être ce désir charnel 
Pour m'empêcher de regarder vers le Ciel 

 
Elle porte en elle le péché originel 

La désirer fait-il de moi un criminel 
Celle 

Qu'on prenait pour une fille de joie une fille de rien 
Semble soudain porter la croix du genre humain 

 
Ô Notre-Dame! 

Oh ! Laisse-moi rien qu'une fois 
Pousser la porte du jardin d'Esmeralda 

 
"Phoebus (Patrick Fiori)" 

 
Belle 

Malgré ses grands yeux noirs qui vous ensorcellent 
La demoiselle serait-elle encore pucelle ? 

Quand ses mouvements me font voir monts et merveilles 



 
86 

Sous son jupon aux couleurs de l'arc-en-ciel 
 

Ma dulcinée laissez-moi vous êtes infidèle 
Avant de vous avoir menée jusqu'à l'autel 

Quel 
Est l'homme qui détournerait son regard d'elle 

Sous peine d'être changé en statue de sel 
 

Ô Fleur-de-Lys, 
Je ne suis pas homme de foi 

J'irai cueillir la fleur d'amour d'Esmeralda 
 

"Quasimodo, Frollo, Phoebus" 
 

J'ai posé mes yeux sous sa robe de gitane 
À quoi me sert encore de prier Notre-Dame 

Quel 
Est celui qui lui jettera la première pierre 

Celui-là ne mérite pas d'être sur terre 
 

Ô Lucifer ! 
Oh ! Laisse-moi rien qu'une fois 

Glisser mes doigts dans les cheveux d'Esmeralda 
 

Esmeralda. 
 
 

Bohémienne 
Phoebus: 

D'où viens-tu belle étrangère 
Fille du ciel ou de la terre 

Bel oiseau de paradis 
Que viens-tu faire par ici? 

Esmeralda: 
Bohémienne 

Nul ne sait le pays d'où je viens 
Bohémienne 

Je suis fille de grands chemins 
Bohémienne 
Bohémienne 

Qui peut dire où je serai demain 
Bohémienne 
Bohémienne 

C'est écrit dans les lignes de ma main 
Ma mère me parlait de l'Espagne 

Comme si c'était son pays 



 
87 

Et des brigands dans les montagnes 
Dans les montagnes d'Andalousie 
Dans les montagnes d'Andalousie 

Je n'ai plus ni père ni mère 
J'ai fait de Paris mon pays 

Mais quand j'imagine la mer 
Elle m'emmène loin d'ici 

Vers les montagnes d'Andalousie 
Bohémienne 

Nul ne sait le pays d'où je viens 
Bohémienne 

Je suis fille de grands chemins 
Bohémienne 
Bohémienne 

Qui peut dire qui j'aimerai demain 
Bohémienne 
Bohémienne 

C'est écrit dans les lignes de ma main 
J'ai passé toute mon enfance 

Pieds nus sur les monts de Provence 
Pour les gitans la route est longue 

La route est longue 
Je continuerai mon errance 

Au-delà des chemins de France 
Je les suivrai au bout du monde 

Au bout du monde 
Un fleuve d'Andalousie 
Coule dans mon sang 

Coule dans mes veines 
Le ciel d'Andalousie 

Vaut-il la peine 
Qu'on y revienne? 

Bohémienne 
Nul ne sait le pays d'où je viens 

Bohémienne 
Je suis fille de grands chemins 

Bohémienne 
Bohémienne 

Qui peut dire ce que sera demain 
Bohémienne 
Bohémienne 

C'est écrit dans les lignes de ma main 
C'est écrit dans les lignes de ma main 

 
 
 

La Fête Des Fous 
 

Gringoire et la foule: 
La fête des fous ! La fête des fous ! La fête des fous ! La fête des fous ! 



 
88 

Laissez-moi présider 
Cette Fête des Fous 

Comme on en fait chez nous 
Où l'on sait s'amuser 

La fête des fous ! La fête des fous ! 
Choisissez le plus laid 

Parmi les gens qui passent 
Faites-les parader 

Au milieu de la place 
De toute la populace 
Celui qui nous fera 

La plus belle grimace 
C'est lui qu'on élira 

Le Pape des fous ! Le Pape des fous ! 
C'est lui qu'on élire 
C'est lui qu'on élira 

Le Pape des fous La...Fête...Des...Fous... 
La fête des fous ! La fête des fous ! La fête des fous ! 
La fête des fous ! La fête des fous ! La fête des fous ! 

Mais qui est celui-là 
Qui se cache là-bas ? 

Ce monstre n'est-il pas 
Celui qu'on élira ? 

Le Pape des fous ! Le Pape des fous ! 
C'est lui qu'on élira 
C'est lui qu'on élira 
Le Pape des fous 

C'est le sonneur de cloches 
Avec sa bosse au dos 

C'est bien lui le plus moche 
C'est le Quasimodo 

Voilà qu'en plus il lorgne 
La pauvre Esmeralda 

Bossu, boiteux et borgne 
C'est lui qu'on élira 

Le Pape des fous ! Le Pape des fous! 
C'est lui qu'on élira ! 
C'est lui qu'on élira 

Qua-si-mo-do ! 
C'est lui qu'on élira ! 
C'est lui qu'on élira 
Le Pape des Fous ! 
C'est lui qu'on élira 
C'est lui qu'on élira 

Qua-si-mo-do ! 
Le Pape des Fous! 
Ave Maria Païen 

 
Esmeralda: 
Ave Maria 



 
89 

Pardonne-moi 
Si devant toi 

Je me tiens debout 
Ave Maria 

Moi qui ne sais pas me mettre à genoux 
Ave Maria 

Protège-moi 
De la misère, du mal et des fous 

Qui règnent sur la terre 
Ave Maria 

Des étrangers il en vient de partout 
Ave Maria 
Écoute-moi 

Fais tomber les barrières entre nous 
Qui sommes tous des frères 

Ave Maria 
Veille sur mes jours et sur mes nuits 

Ave Maria 
Protège-moi 

Veille sur mon amour et ma vie 
Ave Maria 

 
 

Florence 
Frollo: 

Parlez-moi de Florence 
Et de la Renaissance 

Parlez-moi de Bramante 
Et de "l'Enfer" de Dante 

Gringoire: 
À Florence on raconte 

Que la Terre serait ronde 
Et qu'il y aurait un autre 
Continent dans ce monde 

Des bateaux sont partis déjà sur l'océan 
Pour y chercher la porte de la route des Indes 

Frollo: 
Luther va réécrire le Nouveau Testament 

Et nous sommes à l'aube d'un monde qui se scinde 
Gringoire: 

Un dénommé Gutemberg 
À changé la face du monde 

Frollo: 
Sur les presses de Nuremberg 
On imprime à chaque seconde 

Gringoire: 
Des poèmes sur du papier 

Des discours et des pamphlets 
Les deux: 

De nouvelles idées 



 
90 

Qui vont tout balayer 
Gringoire: 

Les petites choses toujours viennent à bout des grandes 
Et la littérature tuera l'architecture 

Frollo: 
Les livres des écoles tueront les cathédrales 

La Bible tuera l'Église et l'homme tuera Dieu 
Ceci tuera cela 

Les deux: 
Des bateaux sont partis déjà sur l'océan 

Pour y chercher la porte de la route des Indes 
Luther va réécrire le Nouveau Testament 

Et nous sommes à l'aube d'un monde qui se scinde 
Ceci tuera cela 
Ceci tuera cela 

                                   
Tu vas me détruire 

 
Frollo: 

Cet océan de passion 
Qui déferle dans mes veines 

Qui cause ma déraison 
Ma déroute, ma déveine 
Doucement j'y plongerai 

Sans qu'une main me retienne 
Lentement je m'y noierai 

Sans qu'un remords ne me Vienne 
Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 

Et je vais te maudire 
Jusqu'à la fin de ma vie 

Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 

J'aurais pu le prédire 
Dès le premier jour 
Dès la première nuit 
Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 

Mon péché, mon obsession 
Désir fou qui me tourmente 
Qui me tourne en dérision 

Qui me déchire et me hante 
Petite marchande d'illusion 
Je ne vis que dans l'attente 
De voir voler ton, jupon 

Et que tu danses et tu chantes 
Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 

Et je vais te maudire 



 
91 

Jusqu'à la fin de ma vie 
Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 
J'aurai pu le prédire 
Dès le premier jour 
Dès la première nuit 
Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 

Moi qui me croyais l'hiver 
Me voici un arbre vert 

Moi qui me croyais de fer 
Contre le feu de la chair 

Je m'enflamme et me consume 
Pour les yeux d'une étrangère 
Qui ont bien plus de mystère 

Que la lumière de la lune 
Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 

Et je vais te maudire 
Jusqu'à la fin de ma vie 

Tu vas me détruire 
Tu vas me détruire 

J'aurais pu le prédire 
Dès le premier jour 
Dès la première nuit 
Tu vas me détruire 

.... 
 
 
 
 

Le mot Phoebus 
Esmeralda: 

Maintenant pourrais-je savoir 
Qui j'ai l'honneur d'avoir pour mari 

Gringoire: 
Je suis le poète Gringoire 

Je suis prince des rues de Paris! 
Esmeralda: 

Il est le prince des rues de Paris! 
Gringoire: 

Je ne suis pas un homme à femme 
Si tu veux je ferai de toi 

Mon égérie, ma muse, ma Dame 
Esmeralda: 

Toi qui sais lire et écrire 
Toi le poète peux-tu me dire 

Ce que veut dire Phoebus 
Gringoire: 



 
92 

Par Jupiter 
Qui donc sur terre 

Ose porter un nom pareil? 
Esmeralda: 

C'est celui pour qui mon cur bat 
Gringoire: 

Si je m'souviens 
De mon latin 

Le mot Phoebus veut dire soleil 
Esmeralda: 

Phoebus veut dire soleil 
 

Beau Comme Le Soleil 
Esmeralda: 

Il est beau comme le soleil 
Est-ce un prince un fils de roi 
Je sens l'amour qui s'éveille 

Au fond de moi 
Plus fort que moi 

Il est beau comme le soleil 
C'est un prince, un fils de roi 

De roi... je crois 
Fleur-de-Lys: 

Il est beau comme le soleil 
C'est un voyou, un soldat 

Quand il me serre contre lui 
Je voudrais fuir mais je ne puis 

Il est beau comme le soleil 
C'est un voyou, un soldat 

Soldat... de roi 
Les deux: 

Il est beau come le soleil 
Ma merveille, mon homme à moi 

Il me prendra dans ses bras 
Et pour la vie, il m'aimera 
Il est beau come le soleil 

Ma merveille, mon homme à moi 
Il est beau comme le soleil 

Beau comme le soleil 
 

 


