
 
 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

CENTRO DE HUMANIDADES 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 

 

 

 

 

 

RAQUEL GUIMARÃES MESQUITA 

 

 

 

DONZELA, MÃE, ANCIÃ: CÍRCULOS DE MULHERES E AS NOVAS 

SUBJETIVIDADES FEMININAS  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

 2025 



 
 

RAQUEL GUIMARÃES MESQUITA 

 

 

 

 

 

DONZELA, MÃE, ANCIÃ: CÍRCULOS DE MULHERES E AS NOVAS 

SUBJETIVIDADES FEMININAS  

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Sociologia, da Universidade 

Federal do Ceará, como parte dos requisitos 

para obtenção do título de Doutora em 

Sociologia. Área de concentração:  Gênero e 

Diversidade, Cultura e Pensamento Social. 

 

Orientador: Antônio Cristian Saraiva Paiva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2025 



 
 

 

 

 

 



 
 

RAQUEL GUIMARÃES MESQUITA 

 

 

 

 

DONZELA, MÃE, ANCIÃ: CÍRCULOS E MULHERES E AS NOVAS SUBJETIVIDADES 

FEMININAS  

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Sociologia, da Universidade 

Federal do Ceará, como parte dos requisitos 

para obtenção do título de Doutora em 

Sociologia. Área de concentração:  Gênero e 

Diversidade, Cultura e Pensamento Social. 

 

 

Aprovada em 13 de março de 2025. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Antônio Cristian Saraiva Paiva (Orientador) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

___________________________________________ 

Profª. Dra. Jânia Perla Diógenes de Aquino 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

___________________________________________ 

Profª. Dra. Rosário Ramirez-Morales 

Universidad de Guadalajara (UDG) 

 

___________________________________________ 

Profª. Dra. Tchella Fernandes Maso 

Universidade de Brasília (UnB) 

 

___________________________________________ 

Prof ª. Dra. Vivian Matias dos Santos 

Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) 
 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À todas as mulheres buscadoras-sanadoras que 

conheci durante os anos de pesquisa. 

  

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço ao financiamento do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico 

e Tecnológico (CNPq), sem isso, essa pesquisa não teria sequer saído do papel.  

Agradeço ao meu orientador, Antônio Cristian Saraiva Paiva, que sempre me 

incentivou à carreira acadêmica, à produção científica e que muito me apoiou desde a seleção 

de doutorado, quando eu sequer pensava em retomar a trajetória na universidade.  

Agradeço às professoras participantes da banca, Jânia Perla, Rosário, Tchella e 

Vivian, por toda disponibilidade, leitura atenta, considerações e questionamentos que 

contribuirão com esse trabalho.  

Agradeço a todas as mulheres dos círculos que frequentei ao longo dos últimos 

anos, pelas muitas trocas e aprendizagens, pela generosidade das entrevistas, pelas vidas 

compartilhadas, pelas curas presenciadas. Algumas tão semelhantes a mim, outras tão 

diferentes. Aprendi muito como pessoa e pesquisadora.  

Agradeço, e muito, a três mulheres com quem topei no meio do caminho e que 

assim como eu também estavam pesquisando sobre círculos de mulheres. Elas fizeram essa 

jornada mais leve, coletiva e feliz. Com elas, troquei referências bibliográficas, inseguranças, 

organizei livros, publiquei artigos conjuntamente. Elas me mostraram que o fazer acadêmico 

pode ser mais colaborativo que competitivo, mais coletivo que solitário. Então, agradeço de 

coração à Tchella Maso, Tainá Ribeiro e Camila Conceição. 

Agradeço muitíssimo e sempre, aos meus avós, Stela e João (in memoriam) por 

todo o amor, zelo e suporte, por um lar seguro e estável. A eles minha mais profunda gratidão. 

Mas não só a eles, porque sei que muito antes, outros tantos da família Guimarães Mesquita 

peregrinaram entre sertão, serra e litoral por melhores condições de vida, apostando no estudo 

como ponte para uma existência mais digna. Agradeço então ao vô André e vó Maria, ao vovô 

Pedro e vó Rosa, ao Vô Bento e vó Maria do Carmo, ao vô Zé da Penha e vó Petronília, ao vô 

Joaquim e vó Lourdes, ao vô João Bento e à vó Maria de Souza. São muitos os avôs e avós 

nessa constelação e cada um tem seu lugar nessa longa história. Nesse sentido, essa tese não é 

só minha, mas também deles e por eles.  

Agradeço também a minha irmã, Vitória Régia Mesquita Café e a minha mãe, 

Rosânia Maria Mesquita Café, obrigada por toda a ajuda e, por fim, ao meu companheiro de 

tantos anos Evandro de Lima Magalhães, obrigada por escolher permanecer.  

 

 



 
 

RESUMO 

 

Desde a década de 1960, no Ocidente, mulheres têm buscado uma outra forma de reconexão 

consigo mesmas, a partir do resgate da noção de um feminino sagrado, intimamente ligado à 

natureza. As práticas em torno de uma Espiritualidade Feminina foram se configurando a partir 

de uma bricolagem de crenças. Atualmente, no Brasil, como expressão dessa espiritualidade, 

observamos os chamados Círculos de Mulheres. Estes círculos (ou rodas) reúnem mulheres que 

por meio de práticas de autoconhecimento e autocuidado buscam essa reconexão com o que há 

de sagrado nelas mesmas. Os círculos podem adotar diferentes configurações e dinâmicas, 

porém preservam a noção de uma busca pela cura do feminino. Durante 2019, acompanhou-se 

o circuito que se estabeleceu em Fortaleza-Ceará em torno dessa Espiritualidade Feminina, a 

partir de círculos de mulheres, além de outros eventos relacionados. Nos anos seguintes, 2020-

2022, por meio de encontros on-line e mesmo presenciais, quando possível, manteve-se a 

observação sobre esse fenômeno. Adotou-se, nessa pesquisa, uma metodologia de viés 

qualitativo a partir da observação-participante e de entrevistas em profundidade. Nesse 

trabalho, toma-se os Círculos de Mulheres como uma forma fluida e desinstitucionalização de 

se relacionar com o sagrado, chamando atenção para a noção da espiritualidade, em oposição à 

religião. Nesses espaços, tem-se elaborado a noção de um feminino sagrado, natural, cíclico e 

poderoso que encontra na natureza o lócus de potencialização e valorização de qualidades tidas 

como femininas: cuidado, passividade, nutrição, intuição e gestação. Ao recolocarem o 

feminino na natureza, essas mulheres se voltam para o próprio corpo, ressignificando a 

menstruação que passa a ser tomada como algo sagrado, expressão da natureza cíclica feminina 

e sendo por isso honrada e integrada à vida. É na ciclicidade que essas mulheres encontram um 

marcador identitário que as unifica, invisibilizando outros marcadores que as diferenciaria, 

como raça e classe. Esse trabalho investiga a produção de novas subjetividades femininas a 

partir desse emaranhado de sentidos produzidos nos e pelos círculos de mulheres e os espaços 

a ele associados.  

Palavras-chave: sociologia da religião; mulheres; corpo; natureza e cultura.  

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

Since the 1960s, in the West, women have sought a different way to reconnect with themselves 

by reclaiming the notion of a sacred feminine, closely linked to nature. Practices surrounding a 

Feminine Spirituality have been shaped through a bricolage of beliefs. Currently, in Brazil, one 

expression of this spirituality is observed in the so-called Women's Circles. These circles (or 

gatherings) bring together women who, through self-knowledge and self-care practices, seek 

this reconnection with what is sacred within themselves. The circles may adopt different 

configurations and dynamics, but they preserve the notion of seeking the healing of the 

feminine. Throughout 2019, a study followed the circuit established in Fortaleza, Ceará, around 

this Feminine Spirituality, particularly through women's circles and other related events. In the 

following years, from 2020 to 2022, observation of this phenomenon continued through online 

and, whenever possible, in-person meetings. This research adopted a qualitative methodological 

approach based on participant observation and in-depth interviews. In this work, Women's 

Circles are understood as a fluid and deinstitutionalized way of relating to the sacred, 

highlighting the notion of spirituality in contrast to religion. In these spaces, the concept of a 

sacred, natural, cyclical, and powerful feminine is developed, finding in nature the locus for the 

enhancement and appreciation of qualities traditionally considered feminine: care, passivity, 

nurturing, intuition, and gestation. By relocating the feminine within nature, these women turn 

to their own bodies, resignifying menstruation as something sacred—an expression of the 

cyclical nature of the feminine—thus honoring and integrating it into their lives. It is in cyclicity 

that these women find an identity marker that unifies them, rendering other differentiating 

markers such as race and class invisible. This study investigates the production of new feminine 

subjectivities through the web of meanings produced in and by women's circles and the spaces 

associated with them. 

Keywords: sociology of religion; women; body; nature and culture. 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 - Imagem de altar com ervas, carta dos florais da lua e imagens de 

figuras femininas sagradas................................................................. 

 

52 

Figura 2 - Carta do Oráculo da Deusa................................................................ 52 

Figura 3 - Parte do chocalho com imagem de Kali............................................. 54 

Figura 4 - Parte do chocalho com imagem de Iemanjá...................................... 54 

Figura 5 - Parte da planilha desenvolvida para catalogar as atividades de 

campo................................................................................................ 

 

69 

Figura 6 - Como se identifica no quesito raça/etnia.......................................... 72 

Figura 7 - Idade.................................................................................................. 73 

Figura 8 - Qual a sua orientação sexual............................................................. 74 

Figura 9 - Você tem filhos................................................................................. 74 

Figura 10 - Seu estado civil................................................................................. 75 

Figura 11 - Qual o seu nível de escolaridade (marque o mais alto)..................... 75 

Figura 12 - Qual seu vínculo profissional? (da principal atividade que você 

exerce)............................................................................................... 

 

76 

Figura 13 - Fotografia da carta do floral da lua de 

Artemísia........................................................................................... 

 

129 

Figura 14 - Facilitadora utilizando mandala lunar em um círculo de mulheres.. 140 

Figura 15 - Mandala lunar baseada nos estudos de Miranda Gray...................... 141 

Figura 16 - Mandala lunar baseada nos princípios da Ginecologia Natural........ 142 

Figura 17 -  Mandala lunar a partir das orientações de Miranda Gray.................. 157 

Figura 18 - Modelo de mandala lunar disponibilizado no site Danza Medicina. 158 

Figura 19 - Exemplo 1 de mandala lunar preenchida, disponível no Instagram 

@mandalalunar................................................................................. 

 

158 

Figura 20 - Exemplo 2 de mandala lunar preenchida, disponível no Instagram 

@mandalalunar................................................................................. 

 

159 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE QUADROS 

Quadro 1 - Valores e quantidade de encontros (nomes fantasias dos grupos)...... 77 

Quadro 2 - Eventos, valores e distância de Fortaleza........................................... 78 

Quadro 3 - Correspondências elaboradas a partir de anotações de campo........... 143 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO........................................................................................ 12 

2 OS CÍRCULOS DE MULHERES E A ESPIRITUALIDADE 

FEMININA............................................................................................... 

 

22 

2.1 Honrando quem veio antes: revisão dos estudos sobre círculos de 

mulheres..................................................................................................... 

 

24 

2.2 Círculos de mulheres na América Latina: cenários.............................. 24 

2.3 O que são os círculos de mulheres?......................................................... 36 

2.4 Nas rodas a girar: algumas experiências em círculos de mulheres, em 

Fortaleza - Ceará....................................................................................... 

 

41 

2.5 Círculos de mulheres: Alguns elementos a partir do campo de 

pesquisa...................................................................................................... 

 

59 

3 O CAMINHO ATÉ UM FEMININO SAGRADO: A PESQUISA 

COMO UMA JORNADA........................................................................ 

 

64 

3.1 Pesquisa de campo: múltiplas possibilidades.......................................... 64 

3.2 Observações preliminares: inserções antes de começar a pesquisar..... 65 

3.3 Nas rodas a girar: estratégias de organização........................................ 67 

3.4 Entrevistas................................................................................................. 69 

3.5 Perfil das entrevistadas............................................................................. 72 

3.6 Nas rodas a girar: os círculos de mulheres em Fortaleza (campo 

presencial).................................................................................................. 

 

76 

3.7 Nas rodas a girar: As possibilidades do virtual...................................... 79 

3.8 Uma pandemia no meio da pesquisa: reflexões sobre trabalho de 

campo, escrita de diário e a busca por uma antropologia educada..... 

 

81 

3.9 Afetada pelo campo? A busca por um sentido total.............................. 86 

4 MODERNIDADE, RELIGIÃO E ESPIRITUALIDADE.................... 92 

4.1 Modernidade, secularização e religião.................................................... 92 

4.2 Novos esoterismos em terras brasileiras................................................ 96 

4.3 Trajetórias espirituais das mulheres dos círculos.................................. 102 

4.4 Reflexões sobre o universo Nova Era e as dificuldades de classificar 

um fenômeno diverso................................................................................ 

 

109 

4.5 Não é religião, é espiritualidade............................................................... 115 



 
 

5 NOVAS PEDAGOGIAS DA MENSTRUAÇÃO: SACRALIDADE E 

CICLICIDADE........................................................................................ 

 

120 

5.1 Corpo e menstruação nos círculos de mulheres.................................... 120 

5.2 Algumas considerações sobre a menstruação........................................ 129 

5.3 Menstruação como expressão da ciclicidade.......................................... 138 

5.4 Novos significados para a menstruação: A menstruação como oráculo 

e cura do feminino.................................................................................... 

 

150 

6 CÍRCULO DE MULHERES: CONTEXTOS, DISCURSOS, 

PRÁTICAS E DISPUTAS........................................................................ 

 

166 

6.1 Os círculos de mulheres: o início da movimentação em Fortaleza-

Ceará.......................................................................................................... 

 

166 

6.2 Lendo sobre um feminino sagrado: os livros que circulam nas rodas... 170 

6.2.1 Sociologia dos campos............................................................................... 174 

6.2.2 Editoras: Quem quer falar sobre Sagrado feminino e Espiritualidade 

Feminina?.................................................................................................. 

 

177 

6.3 Discursos e práticas.................................................................................. 180 

6.3.1 “Fiz as pazes com meu ciclo, fiz as pazes com a menstruação”.............. 180 

6.3.2 “Eu tinha essa observação só do ciclo em si [...], mas não tinha 

nenhuma conexão com a lua” .................................................................. 

 

182 

6.3.3 “As mudanças que eu fiz depois que eu descobri esse universo”............. 184 

6.3.4 “Eu estava precisando renascer e eu renasci depois desse parto”........... 186 

6.3.5  “Eu preciso trabalhar o feminino, a minha relação com o 

feminino”.................................................................................................... 

 

188 

6.3.6 “Então, foi nesse calo de dor, de dormência, de adoecimento que essa 

entidade disse pra mim, você precisa estar entre mulheres!”.................... 

 

191 

6.3.7 “Essa minha sensibilidade aos seres elementares sempre existiu com 

relação às plantas e aos cristais”................................................................ 

 

193 

6.4 Mulheres sagradas: entre raça, classe e gênero...................................... 195 

6.4.1 Discutindo as intersecções......................................................................... 205 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................. 210 

 REFERÊNCIAS....................................................................................... 222 



 
 

 APÊNDICE A – ROTEIRO DE ENTREVISTA APLICADO COM 

PARTICIPANTES E FACILITADORAS DE CÍRCULOS DE 

MULHERES.............................................................................................. 

 

 

229 

 



12 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

Essa tese foi uma longa travessia, muito maior do que eu planejava em meados de 

2018, quando resolvi sair de um emprego para voltar à universidade. Muita coisa se passou e 

entre tantas (des)aventuras, uma pandemia que me partiu em várias. Meu bairro sempre 

barulhento se tornou silencioso, perdemos alguns vizinhos e tivemos muito medo, muito. 

Tantos planos foram desfeitos, frustações diversas com a pesquisa e carreira, adoecimentos 

vários. As possibilidades pareciam, subitamente, negadas, adiadas, subtraídas, sem sequer saber 

se um dia voltaríamos a respirar aliviados. Foram dias de difícil esperança, como eu escrevi em 

uma legenda no Instagram. Mas enfim, tudo passou e para a minha surpresa eu já não era a 

mesma de antes, logo eu, sempre tão cheia de certezas, raízes, afirmações e pontos finais. 

Quem redige a versão final desse texto não é a mesma que começou. Agora, já é 

comum o uso de inteligências artificiais, chat bots, reuniões on-line, home office e a cada 

minuto o mundo muda mais um pouco. Impossível voltar ao que era antes, não há como 

retroceder. Sinto que estamos vivendo no olho do furacão, mais precisamente, no olho de uma 

revolução, novas profissões surgindo, novas demandas, termos, técnicas, relações. Na última 

vez que isso aconteceu, a Sociologia nasceu, o que nascerá dessa vez?  

Esse texto de conclusão de doutorado é, por sua vez, uma pequena contribuição 

sobre as mudanças vivenciadas nessa época, um recorte de uma das possibilidades de narrar o 

feminino a partir de grupos de mulheres muito bem situados em um estrato de classe, raça, 

escolaridade e território que acreditam que um feminino curado contribuirá para a cura do 

planeta. Aqui, os sentidos de espiritualidade, natureza e ciclicidade se encontram. Boa leitura! 

Em Fortaleza-Ceará, desde a década de 2010, vem se desenvolvendo uma 

movimentação de mulheres em torno do resgate de um feminino selvagem e sagrado, que se 

concretiza em atividades como cursos sobre ginecologia natural, vivências terapêuticas de 

biodança, consultas oraculares, e sobretudo, em grupos de mulheres que se reúnem em Círculos 

no intuito de redescobrirem sua “força feminina” a partir de uma reconexão com uma natureza 

sagrada e de uma compreensão mais profunda sobre seus ciclos (como a menstruação, 

maternidade, menopausa).  

Magalhães (2017), em seu trabalho de monografia, intitulado O Retorno da Deusa 

na Contemporaneidade: Os Círculos de Sagrado Feminino a partir da Psicologia Analítica, 

destaca a atuação, em Fortaleza, do Círculo Mulheres da Lua, que ajudou a disseminar a noção 

de um feminino sagrado a partir de atividades desenvolvidas pelas participantes do grupo, 

como: formação e facilitação de novos Círculos de Mulheres, criação de desenhos ligados à 



13 
 

temática (sobretudo para tatuagens), exposição de fotografias, oficinas de produção de 

mandalas, dentre outros. 

Em novembro de 2017, ocorreu, na cidade de Eusébio-Ceará, o I Festival Madre 

Terra, que reuniu mulheres de vários lugares do Brasil envolvidas nesse processo de 

autoconhecimento e fortalecimento de vínculos com outras mulheres. No festival, aconteceram 

atividades como: Benção do Útero (prática idealizada por Miranda Gray), sessões de biodança, 

rodas de conversa (sobre parto, maternidade, prazer, sexualidade, literatura de autoria feminina 

e feminismos), leitura de chacras, aplicação de reiki, práticas de ventosaterapia, yoga, 

massagem xamânica, além de oficinas de Mandala Lunar (ferramenta para o acompanhamento 

do ciclo menstrual e das mudanças emocionais e físicas que se manifestam durante o período 

menstrual), filtro dos sonhos, dentre outras. Já em maio de 2018, em Pacoti, município 

localizado a 97 quilômetros de Fortaleza, foi realizada uma imersão chamada A Mulher Cíclica: 

reconciliando-se com o Ser Feminino, que a partir do livro Mulheres que correm com os lobos, 

propôs atividades relacionadas a um resgate do feminino sagrado. 

Podemos situar essa movimentação em torno do feminino como herdeira de uma 

tradição pagã que segue o rastro da chamada Espiritualidade Feminina ou Espiritualidade da 

Deusa, que se constitui não como uma religião institucionalizada, mas antes, como um caminho 

para a expansão da consciência, alimentando a vida subjetiva das mulheres com imagens de um 

feminino sagrado que possibilita uma retomada da força pessoal, através da cura pessoal e 

coletiva, contribuindo assim para a cura planetária (Faur, 2011), ou seja, “a espiritualidade 

feminina é um retorno do ser humano para a Deusa, o princípio criador feminino; é o crescente 

reconhecimento da Terra e da mulher como partes Dela, imbuídas da Sua sacralidade” (Faur, 

2011, p. 24). 

Para Guerriero (2006), é notório que as religiões estão em um processo de 

transformação e um novo campo religioso vem se configurando de modo muito distinto da visão 

tradicional da religião, ligada à noção de Igreja. Esse novo campo religioso é mais amplo, 

agrupando expressões e práticas que buscam uma expansão da consciência e uma elevação 

espiritual, podendo ser identificado como “religiosidade”, “espiritualidade”, “nova era”, 

“religiões alternativas” ou mesmo “Novos Movimentos Religiosos”, como o autor defende.  

As modificações por que a religião passa não se configura como um movimento 

organizado e único, mas antes se remete a ideia de mudança como fluidez e contínuo 

movimento. Na medida que o número de religiões cresce, o sujeito “livre” tem a possibilidade 

de escolher qual experiência religiosa vivenciar, quais valores aderir, podendo -ele mesmo- 

fazer múltiplas colagens de crenças e práticas, de modo que dê conta de suas inquietações e 



14 
 

curiosidades. É nesse amplo espectro religioso que situamos as atividades em torno de uma 

Espiritualidade Feminina que reivindica uma retomada do poder pessoal através do 

autoconhecimento e do acolhimento da sua natureza sagrada. 

A essa movimentação em torno do resgate de um feminino sagrado tem-se dado o 

nome de Sagrado Feminino1, espécie de termo guarda-chuva para as diversas práticas que 

promovem autoconhecimento e resgate de um feminino associado à natureza. As atividades do 

Sagrado Feminino podem assumir uma diversidade de formas como já citado anteriormente, 

sendo compostas e recompostas numa miríade de crenças só possível no horizonte da 

modernidade.  

Nota-se que a temática provoca, de pronto, um estranhamento quanto à organização 

de marcadores como natureza, cultura e gênero, visto que a ideia de um feminino poderoso e 

emancipado se apoia justamente no que até então aprisionava os corpos das mulheres: a 

biologia. É nessa encruzilhada de (novos) sentidos que o objeto se situa. Meu trabalho 

acompanhou os rastros dessas mulheres na construção de uma outra narrativa sobre o feminino. 

A primeira vez que fui a um círculo de mulheres foi em 2017. Tomei conhecimento 

do mesmo através de um post no Instagram compartilhado por uma tatuadora da cidade. A 

chamada anunciava um grupo teórico vivencial que se reuniria no final de semana para ler o 

livro Mulheres que correm com os lobos, referência nesse circuito como fiquei sabendo 

posteriormente. O grupo era pago, sendo o valor (50,00) possível para o meu orçamento. 

Resolvi entrar em contato e ir, mesmo sem conhecer ninguém e não sabendo muito bem do que 

se tratava. Meu interesse, na época, era, sobretudo, voltar às leituras sobre o feminino, tão 

comuns na minha trajetória durante a graduação (2006-2010) e mestrado (2012-2014).  

Até aquele momento, nunca havia ouvido falar em Círculos de Mulheres ou 

Espiritualidade Feminina. Tendo como religião herdada da família o catolicismo, passei minha 

infância e parte da adolescência dentro da Igreja Católica, participando ativamente das 

celebrações eucarísticas, festas de padroeiros, procissões e também do Movimento da 

Renovação Carismática Católica. Rompi com a igreja com uns quinze anos, quando me neguei 

a me crismar, já que não sentia que eu estava crescendo na fé, mas para além disso, nunca me 

                                                           
1 Apesar de amplamente difundido no contexto da pesquisa, esse termo causa algum incômodo em certas 

facilitadoras e participantes. O termo é considerado, para algumas, como algo comercial. O trabalho de campo 

mostrou que há uma espécie de hierarquização de valores em que os círculos e demais atividades associadas a esse 

termo são considerados mais comerciais, enquanto os que se afastam dessa terminologia são tidos como mais 

espiritualizados.  

 



15 
 

engajei numa crítica ferrenha à religião e, posteriormente, não me aproximei de nenhuma outra 

forma de conexão com o sagrado.  

Esse círculo se organizava a partir da leitura do livro Mulheres que correm com os 

lobos e funcionava como um grupo terapêutico, em que compartilhávamos nossas 

interpretações dos capítulos e nossas experiências de vida. A facilitadora mediava nossas falas 

e propunha algumas vivências baseadas nos contos e análises discutidos no livro da analista 

arquetípica Clarissa Pinkola Estés (2014). 

Apesar de não estar explícito no folder de divulgação, a dimensão espiritual era 

notória pelos símbolos presentes nos encontros e o que estava sendo construído ali era algo 

muito mais complexo do que uma simples leitura de livro. Na primeira reunião que fui por 

exemplo, havia um altar circular sobre o chão, com cristais, difusor, uma imagem de Iemanjá, 

uma vulva de argila, incensos, velas e um oráculo fitoenergético (que trabalhava a energia das 

plantas). Ao final do encontro foi feita uma meditação guiada que nos remetia ao nosso útero e 

a raízes se aprofundando pela terra. A mistura de elementos já dava conta dos matizes que iriam 

se apresentar em campo nos anos posteriores.  

Ali eu já sabia que havia algo de sociológico a ser investigado. O que era aquilo 

tudo, quem eram aquelas mulheres, que feminino estava sendo tecido conjuntamente por 

aquelas estranhas que me recebiam com bolos, sucos e chás e paravam uma tarde toda para 

ouvirem umas às outras?  

Ainda em 2017, pensei em transformar tudo aquilo em projeto, ensaiei algumas 

páginas, mas era preciso de mais tempo para maturar as ideias. Somente em meados de 2018, 

resolvi, de fato, pensar aquela movimentação em torno do feminino como um projeto de 

pesquisa, com tudo aquilo que exige tal empreitada: definição do objeto, objetivos, justificativa 

e referencial teórico.  

As primeiras experiências junto às Rodas2 de Mulheres e festivais temáticos, 

somadas a leituras (de livros e textos online que transitavam nesses espaços) me trouxeram os 

primeiros elementos para estruturar melhor aquilo que me parecia, inicialmente, apenas 

“intuitivamente sociológico”. Essa movimentação em torno do feminino estava se constituindo 

a partir da noção de uma busca por cura, sendo mediada por um conjunto diverso de atividades 

que mesclavam práticas terapêuticas tradicionais (uso de ervas, banhos de assento e escalda 

pés) e esotéricas (cristaloterapia, massagem xamâmica e leitura de aura etc.), além das já 

                                                           
2 Nos espaços que frequentei é comum se referir aos Círculos como Rodas. Aqui, trago esses dois termos como 

sinônimos, podendo ser intercambiáveis.  



16 
 

reconhecidas Práticas Integrativas Complementares (PICs), também voltadas à saúde e bem-

estar (aromaterapia, ventosaterapia e biodança).  

Além disso, um outro campo específico voltado para questões ginecológicas 

também se delineava. Inspirados pelos livros de Miranda Gray, sobretudo o Lua Vermelha: as 

energias criativas do ciclo menstrual como fonte de empoderamento sexual, espiritual e 

emocional, bem como pelos princípios da Ginecologia Natural, a exemplo dos Florais da Lua34 

(elemento central em alguns círculos que acompanhei), o ciclo menstrual passava a ser narrado 

de um modo místico, sendo considerado um elemento chave- sagrado e poderoso -, capaz de 

possibilitar um conhecimento profundo de si mesmo (em termos, físicos, emocionais e 

espirituais). A atenção para com um aspecto biológico - a menstruação- seguido do argumento 

de que “nós mulheres somos natureza”, recolocava a mulher no espaço do selvagem, intuitivo, 

natural, fazendo da natureza fonte de empoderamento.  

Nessa cena místico-esotérica, ficava claro a demanda das participantes pela cura 

(física, emocional ou espiritual) e a retomada de uma noção há muito deixada de lado, a ligação 

do feminino à natureza. A partir daí busquei refletir sobre a produção de uma nova narrativa 

sobre o feminino, agora, um feminino recolocado na natureza, dotado de sacralidade e 

localizado na encruzilhada entre natureza, saberes tradicionais e esotéricos, e discursos sobre o 

corpo. 

Essa tese é, portanto, uma investigação sobre uma narrativa muito específica sobre 

o feminino contemporâneo, que produz novos sentidos de “ser mulher” a partir de um resgate 

de um feminino divino e poderoso, de modo a encarar determinados atributos do feminino 

(como nutrição, gestação, acolhimento etc.) como valores importantes para a construção de uma 

sociedade e cultura mais justa para as mulheres. Esse feminino sagrado e ligado à natureza é 

marcado pela noção de ciclicidade, sendo as mulheres cíclicas, assim como a natureza (fases da 

lua, estações do ano). A experiência das mulheres seria unificada pelo movimento cíclico, ou 

seja, natural. Aqui, há um apagamento de outros marcadores identitários (raça, território, 

classe), buscando-se um elemento marcante que funcionasse como uma “liga” para a 

experiência das mulheres.  

                                                           
3 Os Florais da Lua são uma medicina homeopática- semelhante a outros sistemas florais- canalizados pela 

terapeuta de ginecologia natural Anna Sazanoff e tem por objetivo atuar nos órgãos genitais- útero, ovários etc., 

além de promoverem um bem-estar emocional.  
4 Ana Sazanoff é responsável por trazer o termo Ginecologia Natural para o Brasil, ministrando formações sobre 

o tema desde 2017. No seu site- www.saberesdamaeterra.com.br, consta que a mesma estudou Biologia, 

Naturoterapia, Tecnologias do Meio Ambiente e Ayurveda. Ana também esteve à frente do projeto Plante sua Lua 

e do Festival Sul-Americano dos Sagrados Saberes Femininos-Medicinas da Mãe Terra. 

 

http://www.saberesdamaeterra.com.br/


17 
 

Penso então esse fenômeno em torno do feminino como uma ação coletiva (Becker, 

1977), ou seja, como uma dinâmica de pessoas (no caso, de mulheres) que em grupo criam e 

recriam discursos e práticas, compartilhando sentidos, ampliando e redefinindo limites e 

possibilidades de experenciar a menstruação, o natural e a cura. Essa movimentação só foi 

possível, por sua vez, devido a uma variedade de interdependências e relações que 

possibilitaram tanto mais autonomia às mulheres como uma nova forma de experenciar o 

sagrado, agora muito mais fluido e desprendido de instituições.  

A pesquisa de campo foi realizada entre os anos de 2019 e 2022, concentrando-se 

no ano de 2019 e nas atividades presenciais, ainda que já naquele ano eu acompanhasse algumas 

atividades no virtual, o que se intensificou com a pandemia do SARS-CoV-2. 

Ao longo dos anos, contabilizei 82 atividades de campo, entre o online e o off-line. 

Esse acompanhamento, em termos práticos, se traduz na observação-participante em círculos e 

demais eventos, além de assistir à lives, aulas e cursos onlines.  Essas 82 atividades foram 

registradas seja em anotações a mão ou em formato de diário de campo. 

Devido à pandemia, o doutorado se tornou ainda mais desafiante e a pesquisa foi 

tomando os contornos possíveis dentro de um contexto macro tão excepcional. Diversas vezes 

tive de parar as atividades por conta de demandas mais urgentes de saúde, minha e de meus 

familiares. O bairro em que morava foi contaminado com o vírus logo na primeira onda, entre 

os meses de maio e junho de 2020. Passei dois anos evitando ao máximo o contato social. Foram 

anos difíceis, vi amigas perderem os pais, vizinhos de décadas faleceram sem que pudéssemos 

nos despedir, o vazio tomou meu bairro que até então era tão cheio de vida, com tantos 

encantamentos. O bairro só renasceu na festa de São João, em 2022. Mas essa é outra história.  

Esse contorno tornou a pesquisa não-linear, sendo realizada ou interrompida na 

medida em que a pandemia se abrandava ou se intensificava. Assim, entendo que esse trabalho 

foi sendo realizado em camadas superpostas. Enquanto realizava campo online, também 

escrevia algumas elaborações teóricas para serem apresentadas em algum evento virtual. Ao 

mesmo tempo que acompanhava alguma atividade presencial, registrando em diário de campo, 

continuava a seguir postagens no Instagram. Durante esses anos, continuei tendo contato –

virtualmente- com algumas mulheres que conheci em 2019, nos círculos, interagindo com as 

mesmas pelas redes sociais. Esse acompanhamento, sobretudo, pelo Instagram, me permitiu 

que no início de 2021 eu começasse a realizar entrevistas online gravadas, contabilizando 20 

entrevistas em profundidade (ao longo de 2021 e 2022).  

 Por essa dinâmica não-planificada, tento agora descrever de modo mais preciso 

tais atividades, como forma de clarificar um pouco mais como a pesquisa foi realizada.  



18 
 

Em 2019, foram realizadas e registradas em anotações e diários de campo 35 

atividades, das quais 30 foram atividades presenciais e 5 online. Em 2020, foram 7 atividades 

presenciais e 18 online, contabilizando 25 atividades. Já em 2021, realizei apenas 2 atividades 

presenciais e 5 online (totalizando 7 atividades). Por fim, em 2022, buscando acompanhar o 

movimento da retomada das atividades presenciais dos círculos, fui para 2 atividades 

presenciais e acompanhei ainda 13 atividades online, totalizando 15 atividades. Todas as 

atividades presenciais aconteceram na cidade de Fortaleza-Ceará e região metropolitana, já as 

atividades online se diversificam em termos de território, já que acompanhei lives, círculos, 

imersões e aulas de facilitadoras tanto de Fortaleza, como de outros estados do país (dentre eles, 

destaco Pernambuco e Paraíba. Esse último parece ter uma forte presença de círculos de 

mulheres).  

As atividades online foram também registradas tanto em anotações livres como em 

diários de campo. Um outro recurso dessa pesquisa online foi o arquivamento, recurso da rede 

social Instagram que permite que você salve e arquive postagens realizadas na rede. Dessa 

forma, por meio do acompanhamento de hashtags, ou seja, de palavras chaves da rede que 

podem ser mapeadas, bem como por meio do próprio algoritmo que me recomendava diversos 

perfis relacionados ao Sagrado Feminino, montei um arquivo de 450 postagens, que reúnem 

informações em texto e imagem. Tais postagens ainda que não estejam categorizadas, 

trouxeram a dimensão da diversidade de temas tratados nesses espaços, seja de recursos 

terapêuticos, como de celebrações e resgate de figuras míticas femininas, além de possibilitarem 

o contato com diversos tipos de produtos culturais, como planners e oráculos.  

Mesmo com muito material online, sobretudo prints de postagens arquivadas do 

Instagram, anotações sobre as experiências online de lives, aulas, workshops, decidi por 

priorizar as atividades que se vinculavam à dinâmica que se desenvolvia em Fortaleza, como 

forma de dar um recorte mais preciso à pesquisa. Dessa forma, decidi por trazer poucas imagens 

do universo online, me dedicando ao campo ligado aos círculos e eventos que acontecerem em 

Fortaleza e região metropolitana.  

Ao longo desses anos, publiquei alguns artigos em anais de eventos e revistas, já 

ensaiando algumas discussões. O processo de construção e publicação de artigos foi uma 

estratégia de escrita que me permitiu desenvolver processualmente as análises e reflexões sobre 

o tema, amadurecendo as principais ideias, garantindo a circulação das mesmas e fortalecendo 

esse campo de pesquisa. Esses artigos foram também incorporados a esse trabalho, sendo 

revisados e tendo outros dados acrescentados, de modo a garantir o ineditismo da tese.  



19 
 

Os círculos de mulheres foram o eixo central que conduziu esta pesquisa, sendo a 

partir deles que elaborei a compreensão de um feminino cíclico e a ser curado. A partir de 

contatos pessoais, estabelecidos previamente, comecei a me inserir e a participar de algumas 

rodas que se reuniam na cidade e durante todo o ano de 2019, acompanhei não apenas os 

círculos (cerca de 6 círculos, sendo alguns conduzidos pelas mesmas facilitadoras), como 

também outras atividades como: eventos, cursos e imersões de finais de semana. 

Os círculos que acompanhei, no geral, se reuniam em bairros de classe média da 

cidade (Benfica, Jardim Oliveira, Bairro de Fátima, Joaquim Távora/Farias Brito, Aldeota) e 

ocorriam periodicamente a cada lua cheia ou lua nova. Nesses encontros eram realizadas 

danças, cantos, meditações e práticas terapêuticas de autocuidado e cura (como a vaporização 

do útero e escalda-pés), além da administração dos Florais das luas, em alguns deles.  O intuito 

das reuniões era movido pela busca de uma reconexão a um feminino sagrado, natural, sábio e 

poderoso, perdido ou esquecido desde muito tempo, além da cura física, emocional e espiritual 

de um feminino ferido pela cultura patriarcal, como as próprias participantes relatavam.   

A recorrência de várias participantes nessas reuniões mensais, bem como o 

encontro com mulheres “conhecidas de roda” em outros espaços da cidade voltados ao universo 

místico-esotérico facilitou o estabelecimento de conexões, mantidas durante todo o período da 

pesquisa, possibilitadas também pelos usos das redes sociais (sobretudo, WhatsApp e 

Instagram). Essa recorrência de pessoas aponta para um circuito do Sagrado Feminino5, que vai 

da participação em um Círculo de Mulheres, passando pelo engajamento em cursos voltados a 

terapias como reiki, ginecologia natural, aromoterapia, ervas, adesão de práticas de cuidado 

como Yoga e alimentação vegetariana (ou diminuição de consumo de carne), além do consumo 

de bens como cristais, organites, tarôs, agendas temáticas etc.  

A menstruação se apresentou como um dos temas recorrentes nos Círculos, sendo 

ressignificada e constituída como expressão da noção de ciclicidade.  

Essas mulheres têm recuperado a ideia de um feminino ligado à natureza-cíclica, 

vivenciando em seu próprio corpo o movimento da natureza, como as fases da lua (e das 

estações do ano), ou seja, um movimento circular de vida-morte-vida. É a partir dessa noção 

que se reelabora o significado da menstruação, não mais entendida como algo doloroso, espécie 

de fardo imposto pela natureza, mas como algo a ser acolhido e respeitado, justamente, por 

                                                           
5 Trabalho aqui o conceito de circuito, de Magnani (1999), no sentido de que já naquele ano (2019) as atividades 

em torno dos Círculos de Mulheres/Sagrado Feminino apontavam para uma atuação profissional, sendo realizadas 

de modo constante e contribuindo para a formação de uma rede de espaços, encontros, treinamentos etc.  



20 
 

significar a porção da natureza nessas mulheres, ou seja, por corporificar o movimento natural 

da ciclicidade nesses corpos que se identificam como o feminino e que também sangram.  

É dessa forma que o ciclo menstrual, composto por quatro fases, passa a ser re-

associado às fases lunares, se configurando da seguinte forma: menstruação (lua nova), pré-

ovulação (lua crescente), ovulação (lua cheia), pós-ovulação (lua minguante).  

Essa movimentação em torno do feminino, convergindo para a cura pessoal, o 

autoconhecimento e a reconexão com a natureza se desenvolve para outros campos, como a 

Ginecologia Natural (ou ainda Ginecologia Autônoma) e Parto Humanizado, que também 

retomam as noções do “natural” como formas que preconizam uma ética de cuidado, disputando 

com os saberes médicos e farmacológicos, os discursos, técnicas, observação e controle dos 

corpos. Concomitantemente, mas tomando um caminho des-espiritualizado, notamos um 

levante de mulheres que tem também tratado da menstruação a partir de movimentos contra a 

Pobreza Menstrual, pela Dignidade e Educação Menstrual já bem articulados em países como 

Argentina e Guatemala. O sangue parece fluir por várias vias. 

Com o contexto pandêmico, as sociabilidades migraram e se concentraram no 

espaço online. Aquelas facilitadoras que trabalhavam unicamente com práticas esotéricas 

precisaram adequar seu trabalho a esse novo formato. Outras, diminuíram suas atividades, se 

dedicando a trabalhos que não estavam relacionados com o mundo da espiritualidade. Além 

dessa demanda por uma adequação às atividades, a hiper ocupação do espaço online facilitou o 

contato com pessoas de diferentes lugares e a descoberta de temas correlatos ao que eu estava 

interessada, como a discussão sobre a menstruação como política, literatura menstrual e arte 

com sangue menstrual.   

A migração das atividades para o online tornou mais clara a dimensão econômica 

das atividades do Sagrado Feminino. Algumas das facilitadoras trabalham exclusivamente com 

práticas terapêuticas, como reike, theta healing, florais da lua, massagens, leitura de chacras e 

os próprios círculos de mulheres, sendo essas atividades geradoras de renda. Essas 

trabalhadoras da espiritualidade tiveram que adequar suas práticas ao contexto pandêmico, 

adequando as atividades já desempenhadas para o ciberespaço, investindo- algumas mais outras 

menos - em plataformas e em técnicas de marketing digital.  

Diante dessa longa introdução, necessária devido ao volume e profundidade do 

trabalho de campo, bem como da complexidade de se realizar uma pesquisa atravessada por 

uma pandemia, apresentamos as linhas gerais do trabalho que se segue, além de pontuarmos 

elementos que apesar de não entrarem na composição do trabalho se mostraram importantes, 



21 
 

como os fluxos do sangue menstrual a partir de um viés político e a dimensão de uma 

profissionalização das facilitadoras dos círculos.  

O trabalho intitulado Donzela, mãe, anciã: círculos de mulheres e as novas 

subjetividades femininas está organizado em cinco capítulos, abrangendo a discussão sobre os 

círculos de mulheres (capítulo 1), aspectos metodológicos (capítulo 2), religião, modernidade 

e espiritualidade (capítulo 3), menstruação, sacralidade e ciclicidade (capítulo 4), e discursos e 

práticas (capítulo 5).  

 No primeiro capítulo é discutido alguns elementos dos círculos de mulheres, 

elaborando-se uma definição sobre esse fenômeno e suas principais características. Também é 

feita uma revisão dos estudos sobre o tema, tanto no contexto brasileiro como na América 

Latina. Além disso, já são apresentadas três cenas que descrevem três diferentes rodas de 

mulheres, de modo que o leitor tenha uma perspectiva geral dos círculos.  

 No segundo capítulo, a intenção foi apresentar o percurso metodológico e os 

caminhos até os Círculos de Mulheres, além da construção do objeto, a pesquisa empírica, o 

campo junto aos círculos e outros eventos, além das perambulações no espaço virtual.  

No terceiro capítulo, a partir da perspectiva da Sociologia da Religião, discutimos 

algumas nuances do fenômeno religioso e suas modificações. Discutimos também sobre os 

círculos de mulheres e sua interface com o chamado movimento Nova Era, além de 

apresentarmos, a partir das entrevistas realizadas, as trajetórias espirituais de algumas 

interlocutoras. Por fim, também apresentamos a noção de espiritualidade em contraste com a 

noção de religião.  

No quarto capítulo, apresentamos nossos achados de campo no que toca a 

ressignificação da menstruação que se torna, nos círculos, uma experiência sagrada e ligada, 

intimamente, à ideia de um tempo/modo de vida cíclico. Aqui, também são apresentados trechos 

de diário de campo, relatando momentos observados em que a menstruação foi tema central dos 

encontros.  

 No quinto capítulo foi discutido a genealogia dos círculos de mulheres em 

Fortaleza-Ceará, a produção cultural que circula por esses espaços a partir de três livros e os 

discursos e práticas relatados pelas participantes por meio de entrevistas. Aqui, também foi 

discutido elementos identitários (raça, classe, gênero) importantes para entendermos sobre 

quem tem aderência e participa, no geral, desses espaços.   

 

 

 



22 
 

 2 OS CÍRCULOS DE MULHERES E A ESPIRITUALIDADE FEMININA 

 

Círculos de Mulheres, Espiritualidade Feminina e Sagrado Feminino são termos 

comuns nos espaços que frequentamos. Por vezes, os termos são tão próximos que parecem ser 

usados de modos intercambiáveis. Para esse trabalho, entendemos a necessidade de traçarmos 

algumas definições conceituais e tornar mais claro o que cada um significa.  

Os círculos de mulheres podem ser compreendidos como expressões de uma 

Espiritualidade Feminina que tem como central a retomada e valorização do feminino (seja a 

partir de deusas, orixás, caboclas, ou ainda, figuras femininas míticas e históricas como Eva 

Lilith, Maria e Maria Madalena) de modo a garantir um protagonismo feminino nas narrativas 

e no agir no mundo. A partir de reuniões, no geral frequentada apenas6 por mulheres, se 

promove práticas de autocuidado, autoconhecimento e expansão da consciência, buscando uma 

reconexão consigo mesma e estabelecendo uma “cura do feminino”.  

É preciso, também, definir o que entendemos por Espiritualidade Feminina. 

Partimos de uma das autoras comumente lidas nos círculos de mulheres (Mirella Faur), que 

argumenta que:  

A espiritualidade feminina é um retorno do ser humano para a Deusa, o princípio 

criador feminino; é o crescente reconhecimento da Terra e da mulher como partes 

Dela, imbuídas da Sua sacralidade. A Deusa é representada em todo ato de criação, 

da Natureza ou da vida feminina, na eterna roda de nascimento, crescimento, 

florescimento, amadurecimento, declínio, morte e renascimento, na dança mutável das 

estações, nas fases da Lua, na trajetória anual do Sol. Seus ciclos são vividos pela 

mulher ao longo da sua vida [...] (Faur, 2011, p. 24).  

Faur (2011) situa a espiritualidade feminina como uma espiritualidade baseada no 

reconhecimento do feminino como potência criativa, associando a Terra/ Natureza à figura da 

Deusa (Deusa-mãe), energia da criação. Nessa confluência de sentidos já aparecem noções 

centrais para esse trabalho, como a associação das mulheres- feminino à natureza, indicando 

que a potência de gerar vida (material ou simbólica) pertence às mulheres.  

No século XX, a partir da década de 1960, cresceu em número e em importância o 

resgate da “Tradição da Deusa”, que redescobriu antigas tradições matrifocais, em que o 

feminino e as mulheres eram honrados.  Essa tradição representaria não apenas o 

reconhecimento da energia feminina como divina, mas também serviria como “[...] sustentação 

                                                           
6 É possível a presença de homens em círculos de mulheres, como uma vez presenciei. Quando isso acontece a 

justificativa que também existe nos homens uma parte feminina (energia feminina), logo, é possível que eles 

estejam em um círculo de mulheres de modo a “trabalharem” essa energia feminina neles próprios.  



23 
 

das mulheres, as quais podem utilizá-la para proteger, mudar e melhorar suas vidas, sem 

precisar do amparo de figuras salvadoras masculinas” (Faur, 2011, p. 25).  

Contemporaneamente, o termo Sagrado Feminino ganhou força como uma 

expressão guarda-chuva que contempla não apenas as reuniões de círculos de mulheres como 

também outras manifestações de resgate e celebração do feminino, como eventos, workshops, 

feiras, festivais, dentre outros.   

Para Vasconcellos (2024), o Sagrado Feminino é um conceito polissêmico, com 

força condensadora que permite e revela um imaginário social de pessoas que compartilham de 

mesmos significados e práticas.  Envolve, portanto, práticas naturais de cuidado ou como coloca 

Vasconcellos (2024), envolve um complexo de vagina-corpo-mente. 

Vasconcellos (2014) elenca 8 especialidades que se reúnem a partir do termo 

Sagrado Feminino: 1. ginecologia natural, 2. tantra, 3. pompoarismo, 4. ginecologia autônoma, 

5. ciclicidade, 6. ecofeminismo, 7. bruxaria e 8. terapia menstrual. A pesquisadora entende que 

“[...] essas especialidades e o sagrado feminino têm um ideário compartilhado que tem o 

autocuidado, a cura, o feminino, a natureza e o corpo como elementos centrais” (Vasconcellos, 

2024, p. 52).  

No trabalho de campo realizado em Fortaleza, observamos alguns usos desses 

termos. Algumas vezes os termos Sagrado Feminino e círculos de mulheres (ou roda de 

mulheres) eram usados como sinônimos, outras vezes, havia um esforço por distanciar o 

trabalho de um círculo de mulheres com o Sagrado Feminino, uma vez que esse último vem 

sendo continuamente criticado a partir de um viés de raça e classe. Em outros momentos, as 

interlocutoras criavam novas expressões como “roda do Sagrado”, fazendo uma nova 

composição de termos.  

De nossa parte, entendemos que tanto os círculos de mulheres, como Sagrado 

Feminino e, ainda, Espiritualidade Feminina, estão no mesmo campo semântico, mas guardam 

determinados contornos.  

Todos os termos trazem a noção de uma experiência de espiritualidade fluida e 

desinstitucionalizada, possibilitando um resgate de valores tidos como próprios do feminino de 

modo a valorizar uma narrativa que tem como protagonistas figuras femininas. Nesse contexto 

feminino e mulher(es) assumem o mesmo significado e aqui, os tomamos como equivalentes.  

A Espiritualidade Feminina funciona coma uma teia mais ampla de significados que coloca em 

prática a possibilidade de uma experiência com o sagrado a partir de referências femininas. O 

Sagrado Feminino se configurou como um termo amplo que abrange uma variada gama de 

formato e temas relacionados e cristalizados na retomada de um feminino sagrado. Importante 



24 
 

notar que esse termo também se consolidou como referência a um mercado de produtos e 

serviços já elencados por Vasconcellos (2024).  

 Por fim, os círculos de mulheres seriam uma expressão, uma das formas possíveis, 

dessa espiritualidade, funcionando como reuniões entre mulheres que buscam um lugar seguro 

de fala e escuta, sendo marcado por elementos específicos (que serão tratados em seguida). 

 

2.1 Honrando quem veio antes: revisão dos estudos sobre círculos de mulheres 

 

Ao investigarmos sobre a produção já existente sobre círculos de mulheres, nos 

deparamos com trabalhos já bem consolidados no México, a partir de Morales (2014, 2016, 

2018) e Valdes (2015, 2017). Ademais, encontramos trabalhos sobre círculos em Colômbia 

(Sarmiento, 2020) e Argentina (Felitti, 2016, 2021), além de produções brasileiras (Ribeiro, 

2020; Silva, 2020; Sousa, 2022; Bastos, 2023; Silva et al., 2023; Maso, 2024; Vasconcellos, 

2023, 2024). É notório que a produção brasileira sobre o tema venha crescendo bastante desde 

2020.  

Traremos nessa sessão um breve resumo de alguns desses trabalhos que muito 

dialoga com a nossa pesquisa, demonstrando que o fenômeno dos círculos de mulheres, apesar 

de diversos guardam também semelhanças e continuidades, ainda que situados em diferentes 

contextos sociais. 

Algumas dessas pesquisadoras se tornaram colegas e parceiras de pesquisa, com 

trabalhos publicados em conjunto, além de muitas ideias para parcerias futuras, estabelecendo-

se uma metodologia de autoria conjunta a partir dos próprios princípios do Sagrado Feminino, 

ou seja, uma forma coletiva, partilhada, a partir de um ambiente seguro em que conversávamos 

e confessávamos dúvidas epistemológicas, metodológicas, questionamentos e incômodos sobre 

o fazer acadêmico.   

 

2.2 Círculos de mulheres na América Latina: cenários  

 

Dentro da matriz de sentido Nova Era há a crença de uma transição planetária (da 

era de Peixes para a era de Aquário) em que haveria uma grande transformação nas relações 

sociais. No contexto mexicano, nos situa Morales (2018), a partir do movimento da 

neomexicanidade, que possibilita o resgate de saberes indígenas ancestrais e a mistura com 

expressões espiritualistas Nova Era, surge a narrativa do “retorno da Deusa” ou “Sagrado 

Feminino” que coloca as mulheres como figuras centrais nesse processo de transição e 



25 
 

construção de um novo mundo. As mulheres seriam então as geradoras desse processo, que a 

partir de uma reconexão consigo mesmas e com a natureza abririam caminhos para essa 

transição planetária. O discurso do “retorno da Deusa” não é algo homogêneo entre os grupos 

Nova Era, visto seu caráter heterogêneo, mas aqueles que professam essa narrativa entendem 

que o desenvolvimento da subjetividade e espiritualidade feminina são capazes de impactar não 

apenas as mulheres como todo o mundo, de modo ressonante (Morales, 2018).  

Morales (2018) situa os círculos de mulheres como espaços móveis e efêmeros que 

são elaborados a partir de redes de amizades e que se articulam por redes de contatos presenciais 

ou virtuais. As participantes desses espaços, no contexto mexicano, se caracterizam por fazerem 

parte das classes médias urbanas e terem ensino superior completo.  Ainda sobre os círculos, 

Morales (2018, p. 250) salienta que: ‘‘[...]éstos se conciben como un modelo de organización 

femenina, muchas veces de carácter efímero, que parte de la intención de generar espacios 

democráticos e igualitarios desde los cuales se promueve la autogestión y el autoconocimiento 

desde una clave espiritual. 

Os círculos teriam origem nas chamadas “tendas vermelhas”, espaços 

compartilhados por mulheres no período menstrual em que as mesmas partilham saberes entre 

as diferentes gerações que sangram no mesmo período. Essa narrativa de origem apontada por 

Morales (2018) também está presente nos círculos no contexto brasileiro. Nos círculos que 

frequentamos era comum se fazer referência a esses espaços “ancestrais” compartilhado por 

mulheres, ainda que não se precisasse em qual cultura ou qual período histórico isso 

acontecesse. Em um dos círculos que acompanhamos, essa “tenda vermelha” apareceu a partir 

do livro Tenda Vermelha, da autora Anita Diamant. Nele é recontada a história de Abrahão a 

partir da ótica feminina.  

Os círculos, continua Morales (2018), elegem variados temas a serem trabalhados 

durante os encontros, como: relação com os parceiros, relação com o corpo e seu ciclo 

menstrual, empoderamento, autoconhecimento, cura. Para a pesquisadora, os círculos de 

mulheres se articulam com o feminismo e com um particular de corporalidade e com novas 

narrativas sobre o lugar das mulheres no campo das espiritualidades. Apesar de efêmeros, os 

círculos se conectam entre si, formando redes de terapeutas onde circulam técnicas sobre o 

corpo e a saúde das mulheres.  

Os círculos seriam um esforço conjunto de construir espaços de protagonismo 

feminino a partir de relações horizontais que possibilitem a construção de laços sociais e 

relações de confiança. Além disso, segue Morales (2018), os círculos também estariam envoltos 

em torno da centralidade das emoções e partilha de experiências, permitindo uma identificação 



26 
 

dessas mulheres umas com as outras. Essa dinâmica colocaria em jogo uma transformação não 

só pessoal (por parte das mulheres participantes) como também coletiva, capaz de impactar o 

mundo. 

Outro processo importante nesses espaços é o reconhecimento de que o corpo é algo 

sagrado e potencial para o autoconhecimento. O corpo, seus ciclos, seu modo de 

funcionamento, sua capacidade de gerar prazer são elementos que atravessam os discursos e 

práticas dessas mulheres (Morales, 2018). É nesse conjunto de sentidos que emergem a noção 

de uma menstruação sagrada que deve ser gerenciada a partir de técnicas ecológicas integradas 

à natureza, como os absorventes ecológicos e os coletores menstruais.  

Esse protagonismo feminino no que tange a construção de uma Nova Era valoriza 

o papel social das mulheres, invertendo a lógica vigente. Nesse sentido, conclui Morales (2018), 

tem-se gerado um “feminismo místico” que por vezes se inscreve no circuito espiritualista.  

Ainda no contexto mexicano, temos os estudos de Valdes (2015, 2017) que trata 

das experiências dos círculos de mulheres a partir da cidade de Guadalajara (México). A 

investigação foi realizada entre 2013 e 2014 e foi conduzida a partir de três eixos: mulheres em 

círculos como categoria identitária, mulheres experienciando (encarnado) o bem-estar e a 

sanação (cura) e círculos de mulheres como experiência transformadora e sanadora (curativa).  

Para Valdes (2017), os círculos são uma manifestação de espiritualidade feminina 

holística, que por meio de rituais busca a cura das mulheres- de modo individual e coletivo. Os 

círculos se constituem, então, como espaços de criação de vínculos entre as participantes, que 

por meio da ritualização do canto, da palavra, do corpo e do sangue menstrual criam um modo 

de cura pessoal e coletiva que perpassa também as dimensões do bem-estar e do 

autoconhecimento.  

Os círculos permitiriam a criação de espaços femininos alternativos que fogem à 

lógica linear das cidades, priorizando vinculações afetivas, reflexivas de cura e transformação. 

Esse processo envolve uma ressignificação do útero, da menstruação, da menopausa, bem como 

a não concepção e da maternidade consciente.  

É nesse contexto de cura e bem-estar que o corpo feminino encontra contornos 

ligados à ciclicidade e à dimensão do sagrado. Para Valdes (2017), esses encontros são uma 

possibilidade de uma nova cultura simbólica e espiritual onde se constroem práticas de 

resistências e de criação de uma consciência ecológica, social e cósmica.  

Valdes (2017) aborda um amplo conjunto de práticas a partir dos círculos, como a 

noção de uma espiritualidade “sanadora” mediadora de uma busca por cura holística, ou seja, a 

saúde/cura é compreendida de modo integral, levando-se em consideração o bem estar físico, 



27 
 

psíquico, espiritual, integrando também o social, cultural e familiar, e colocando em prática 

saberes ancestrais e contemporâneos, baseados sobretudo na natureza, o corpo como elemento 

central nos círculos, entendendo esse corpo como algo interconectado com o social, cultural e 

cósmico, em sincronia com os ritmos da natureza, além da discussão sobre a menstruação e sua 

relação com os ciclos lunares e arquétipos femininos.  

Sarmiento (2020) investiga os Círculos de mulheres no contexto da Colômbia, a 

partir da perspectiva da cura (“sanación”). Para a pesquisadora, a ideia de cura, nesses espaços, 

é entendida como um aspecto pessoal, impulsionando a revisão da autobiografia dessas 

mulheres. O ato de “sanar” perpassa questões como a própria linhagem feminina (mães, avós), 

a cura do útero e da menstruação, a criança interior, a relação com a energia masculina (pais, 

companheiros). Para “sanar” são colocados em prática uma série de técnicas, como diários 

lunares, ginecologia natural, cantos medicina, altares, uso de plantas e decretos, além da gestão 

do sangue menstrual de modo mais ecológico.  

 Sarmiento entende que os círculos são expressão da modernidade tardia uma vez 

que impulsionam a compreensão individualizada do “eu”, já que as mulheres participantes se 

pensam como seres autônomos que prescindem de influências sociais.  

Assim como nos círculos brasileiros, em Colômbia há a centralidade da dimensão 

da cura do feminino. Já entre as práticas listadas pela autora como formas ou ferramentas para 

curar (“sanar”) a relação com a menstruação, também encontramos semelhanças com o 

contexto pesquisado no Brasil.   

Como forma de “se conhecer melhor” algumas das participantes faziam uso do 

diário lunar (ou calendário menstrual), onde diariamente registravam suas emoções e aspectos 

físicos em associação ao ciclo menstrual (Sarmiento, 2020). No contexto brasileiro, esses 

diários são conhecidos como mandalas lunares, prática também comum nos círculos que foram 

acompanhados.  

Outro elemento semelhante foi o uso das “copas menstruales” e “toallas”, em 

português brasileiro conhecidas como “coletores menstruais” e “absorventes ecológicos”. No 

contexto colombiano foi observado que esses dispositivos possibilitariam a cura da relação com 

a menstruação uma vez que possibilitariam um contato mais próximo (sentir o cheiro, tocar e 

ver o sangue), desmitificando a noção de que o sangue menstrual é algo sujo e vergonhoso. 

Além disso, Sarmiento chama atenção para o fato de que o uso desses dispositivos representa 

também um cuidado com o meio ambiente, uma vez que são acionados discursos de valorização 

da natureza e redução da produção de lixo.  



28 
 

Por fim, destaca-se que esses dispositivos proporcionam uma outra relação com a 

menstruação, agora compreendida como “‘limpia’, ‘natural’ y ‘sagrada’” (Sarmiento, 2020, p. 

132). Observamos, no contexto brasileiro, esse mesmo uso como forma de entrar em contato 

com o sangue menstrual, sendo possível por meio desse contato perceber o sangue sem a 

interferência de produtos químicos presentes em absorventes comuns, e assim, o 

ressignificando.  

As investigações de Felitti (2016, 2021) são realizadas a partir da Argentina, 

discutindo as dimensões da espiritualidade, menstruação e feminismos.  

A autora destaca que no contexto das sociedades pós-industriais e urbanas, há uma 

camada de mulheres (no geral brancas, com certo nível de educação e poder aquisitivo) que 

compartilham de uma visão ecológica, espiritual e/ou feminista acerca da menstruação (Felitti, 

2016). O trabalho da pesquisadora foi conduzido de 2012 a 2015, a partir de um corpus de 

escritos como livros e materiais de publicidade, além de empreendimentos de absorventes 

ecológicos e entrevistas, priorizando a experiência biográfica com o ciclo menstrual, formação 

intelectual, crenças religiosas, participação política e visões sobre o feminismo. 

Felitti (2016) defende que a partir de 2015, na Argentina, os espaços 

místicos/espiritualistas e feministas parecem ter confluindo para um mesmo lugar, com uma 

circulação de livros e materiais sobre parto tradicional, ginecologia natural e representações 

sobre a figura de uma bruxa feminista, formando assim um circuito de espiritualidades 

femininas e feminismos.  

A leitura é um ponto importante para entender a formação dessas mulheres auto 

identificadas como bruxas feministas. A circulação dos livros se dava por empréstimo, por 

recomendação, através da compra individual ou de arquivos compartilhados pela internet que 

formavam um plano formativo de leitura. A autora cita livros como o Manual Bruxa Moderna, 

de Dália Walker. Esse circuito é marcado por um aspecto comum às feministas da segunda 

onda, como a horizontalidade das conversas, a confidencialidade dos testemunhos, e a 

implementação de técnicas de autoconhecimento:  

 
[...] Esta espiritualidad ofrece un camino de autoconhecimiento que favorece la 

individualizacíon, en sintonia con esta etapa del capitalismo tardio que propone y 

exige sujetos indepedientes, autónomos, que pueden reconocerse y sacar lo mejor de 

sí. En el caso de los círculos de mujeres, el conecimieto del cuerpo y sus procesos es 

fundamental como camino de encuentro con el poder personal, que tiene su base en la 

auto aceptacíon, el amor propio y la autoestima, como também ha analizado Ramírez 

Morales (2019) para el caso de México (Felitti, 2021, p. 561).  

 



29 
 

Essa perspectiva mais intelectualizada, em que há uma centralidade de 

determinadas leituras e uma intensa circulação de livros impressos ou no formato de e-book, 

seja em drives compartilhados ou ainda a partir de arquivos compartilhados por WhatsApp, 

também se mostrou comum no contexto pesquisado em Fortaleza. Era comum nos espaços 

frequentados a existência de uma pequena biblioteca pessoal por parte das facilitadoras, ou 

ainda, a existência de livros físicos compondo o altar (no geral, esse altar era disposto no chão, 

sendo composto por uma manta circular e elementos como cristais, incensos, palo santo, dentre 

outros). Também era rotineiro a circulação de livros no formato de pdf nos grupos de 

WhatsApp, além de drives compartilhados.  

Durante a pesquisa, participei de um círculo on-line que girava em torno da leitura 

de livros sobre a temática do feminino, alguns dos livros lidos nesse grupo foram: Lua 

Vermelha: as energias criativas do círculo menstrual como fonte de empoderamento sexual, 

espiritual e emocional (Miranda Gray), A Deusa Interior: um guia sobre os eternos mitos 

femininos que moldam nossas vidas (Jennifer B. Woolger e Roger J. Woolger), A prostituta 

sagrada: a face eterna do feminino (Nancy Qualls-Corbett) e A tenda vermelha (Anita Diamant). 

Nesse círculo, cada mulher comprava seu próprio livro, no geral, livro físico, fazia a leitura e, 

então, era realizada uma reunião on-line para discutir as impressões sobre o livro. O que marca 

essa reunião como um círculo de mulheres é não somente a escolha dos livros, como o tom 

espiritual que os encontros assumiam. A facilitadora, comumente, realizava uma meditação 

guiada ao final do encontro, além da mediação da leitura ser permeada por assuntos e temáticas 

ligadas ao campo de uma conexão com a espiritualidade, espiritualidade feminina e do 

protagonismo das mulheres no processo de transição planetária.  

No contexto brasileiro, temos os trabalhos pioneiros de Ribeiro (2020) e Silva 

(2020), ambos publicados na coletânea Teorias da natureza: etnografias da Bahia.  

Ribeiro (2020) investiga, a partir de uma metodologia qualitativa, como 

participantes de círculos de mulheres, em Salvador, buscam compreender e cuidar do próprio 

corpo a partir de práticas da ginecologia natural e autônoma. A partir de conhecimentos 

tradicionais sobre ervas e saúde ginecológica (ciclo menstrual, gravidez, puerpério, menopausa, 

etc) essas mulheres constroem a relação com o corpo e a saúde a partir de marcadores que não 

os da medicina convencional, fundada em um saber e perspectiva masculinos sobre o corpo da 

mulher.  

As interlocutoras de Ribeiro (2020) entendem que os círculos de mulheres 

contemporâneos são consequência da movimentação de contra-cultura iniciada na década de 

1960, nos Estados Unidos, em diálogo com a segunda onda do movimento feminista e o 



30 
 

movimento pagão. Destacou-se, também, o lançamento do livro Our bodies, Ourselves7, como 

marca dessa discussão sobre o corpo das mulheres e a contestação de saberes médicos 

institucionalizados e o posterior desenvolvimento de práticas mais naturais, resgatando saberes 

ancestrais.  

Elementos como a sacralização da menstruação, rompendo com o senso comum 

que considera o sangue menstrual (e a mulher menstruada) como algo impuro e perigoso, 

aparece na fala das entrevistadas, já indicando práticas que apareceriam também no circuito de 

Fortaleza, como o plantar a lua e o acompanhamento do ciclo menstrual a partir da mandala 

lunar.  

As mulheres entrevistadas por Ribeiro (2020) apontaram que os saberes e práticas 

utilizados nesses espaços de ginecologia natural e autônoma partem de diversas culturas, 

mesclando saberes milenares da medicina tradicional chinesa, a medicina Ayurveda e a 

medicina dos povos originários brasileiros e africanos. O principal objetivo dessas mulheres 

seria se afastar das práticas alopáticas e utilizar meios mais “conectados” à natureza, 

priorizando os processos de autoconhecimento.  

Já Silva (2020) discute a relação entre plantas e mulheres, bem como sua relação 

de agenciamento mútuo em um círculo de mulheres em Salvador. O debate proposto pela 

pesquisadora mobiliza a relação natureza e cultura, a partir de diversos autores.    

A pesquisadora indica que às mulheres coube um lugar inferior e subalternizado em 

relação aos homens, sendo construído um argumento de que as mulheres seriam mais 

animalescas, devido suas vivências corporais, como a menstruação, o parto e a amamentação, 

logo, estariam mais próxima à natureza. Essa condição fisiológica colocaria as mulheres em 

espaços privados e domesticados para que as mesmas se dedicassem a esse chamado natural 

(maternidade).  Assim como as plantas, as mulheres também teriam sido domesticadas de modo 

a promover uma maior controle e melhor proveito da sua capacidade fértil.  

A partir de uma abordagem qualitativa, Silva (2020) investiga um círculo de 

mulheres, em 2018, que tinha como centralidade um banho de folhas. Além do banho, as 

mulheres participantes tomaram chá de água de alevante (Mentha spicata), erva com a 

característica de “trabalhar o feminino”, promover “abertura”, de modo a tornar o encontro mais 

leve e as mulheres mais disponíveis para compartilharem suas questões.  

                                                           
7 Outros trabalhos, como o de Vasconcelos (2024), também apontam o lançamento desse livro como marco 

importante em torno da movimentação de um feminino sagrado e empoderado, popularmente, conhecido hoje 

como Sagrado Feminino. 



31 
 

Nesse círculo, as plantas assumiram a centralidade, uma vez que foram o foco da 

conversa, trazendo indicativos que o uso das plantas fazia parte do cuidado diário das 

participantes, seja como alternativa aos remédios alopático para o tratamento de doenças, 

servindo de consumo em chás e em tinturas, nos banhos e vaporizações ou ainda como 

cosméticos. Além das plantas e seus usos, também foram partilhadas críticas à indústria 

farmaceutica, que visam o lucro a partir dos “corpos das mulheres” e à sociedade patriarcal e 

capitalista que reproduz um imaginário de desvalorização tanto das mulheres como da 

natureza.  

Ao som de tambores e maracás, sendo entoados cânticos de matriz africana, foi 

dado o banho de ervas. Uma mulher banhando a outra.  

Para Silva (2020), esse círculo demonstra uma reafirmação da proximidade das 

mulheres à natureza, contudo, não há uma reprodução da inferiorização do binômio mulher-

natureza, mas sim uma ressignificação desses elementos, reelaborando também a relação 

interespécies, ou como se expressa em: 

A fala de uma das facilitadoras do encontro, ao tratar do potencial humano em 

relação à natureza, afirma: “Eu acho que reconhecer a planta enquanto um ser já é uma coisa 

que ativa o processo intuitivo. Já sai muito da lógica mental e já leva a outra forma de 

comportamento e atitude” (Silva, 2020, p. 43).  

Silva (2020, p. 47) conclui que: 

 

Foi possível perceber que é a partir das relações interespecíficas com as plantas e dos 

saberes compartilhados nessa vivência e experimentados no âmbito doméstico que as 

mulheres produzem experiências alternativas ao ideal capitalista e ao modelo 

patriarcal vigente. É nesse sentido que o círculo de mulheres revela uma politização e 

ressignificação da relação entre plantas e mulheres, não como forma de inferiorização 

destas, mas como uma relação capaz de superar as limitações impostas pelo atual 

modelo social.  

 

 

Assim como a investigação de Silva (2020), percebemos no nosso campo de 

investigação a centralidade de elementos naturais, como ervas e cristais. Destacamos que a 

medicina dos Florais da lua assumiu o foco de vários círculos que se reuniam em Fortaleza-

Ceará. Era atribuído a cada floral uma série de benefícios capazes de promover cura física, 

emocional e bem-estar.  

Ainda que não tenha sido o foco principal de nosso trabalho, é importante deixar 

claro que percebemos continuidade entre os achados de Silva (2020), a partir de Salvador, e o 

que encontramos na nossa própria experiência investigativa.  



32 
 

A investigação de doutorado de Maso (2024) percorre a região centro-sul do país, 

entre os anos de 2018 a 2022, mesclando métodos tanto quantitativos como qualitativos de 

pesquisa. A pesquisadora entende os círculos como um movimento tanto secular como 

religioso, girando em torno de um ideal de construção de uma sociedade mais igualitária.  

A autora chama atenção para a micropolítica posta em prática nos círculos a partir 

das dimensões do cuidado, do conhecimento e de técnicas de si que são elaboradas pelas 

participantes a partir da noção de uma sacralização do corpo. Nos círculos, aponta a autora, 

fala-se sobre o feminino como uma energia que está presente tanto em homens e mulheres. 

Parte-se então de um binarismo de gênero que reconhece uma complementaridade entre os 

mesmos.  

Maso (2024) defende que se transformar em mulher, nos círculos, é transformar-se 

em sagrada. Esse movimento da mulher à deusa pode ser compreendido a partir da noção de 

“corporear”, como propõe Maso (2024), entendida como uma maneira crítica de perceber o 

corpo, não com os limites que o pensamento ocidental impõe. O corpo seria, portanto, uma 

invenção, podendo ser continuamente recriado, sendo também recurso estético, artístico e 

criativo. Maso (2024, p. 257) sintetiza essa discussão a partir do trecho:  

 

Desde mi interpretación, sugiero que cuando las participantes utilizan la expresión 

recurrente «naturaleza femenina» se refieren a esa perspectiva de que, en sentido 

material, espiritual y afectivo, existen características masculinas y femeninas dadas, 

que construyen cuerpos. Para ellas, el camino es «equilibrar» características y no 

superarlas. 

 

Vasconcellos (2023, 2024) parte de uma perspectiva racializada para entender o 

fenômeno do Sagrado Feminino, bem como experiências de mulheres negras que se distanciam 

dessa denominação.   

A tese de doutorado de Vasconcellos (2024) investiga de modo interdisciplinar os 

incômodos de mulheres negras diante do Sagrado Feminino. A partir de uma etnografia 

multissituada realizada, sobretudo, no Rio de Janeiro, e nas redes sociais (netnografia), a autora 

dedica-se a descrever a dinâmica e as categorias presentes nessa movimentação, além de 

investigar um circuito de mulheres negras que se distanciaram do Sagrado Feminino 

promovendo críticas ao embranquecimento e práticas de cuidado ancestrais comercializadas 

nesses espaços.  

A tese de Vasconcellos (2024, p. 142-143) sintetiza as críticas que vêm sendo feitas 

ao Sagrado Feminino e suas participantes:  

 



33 
 

[...] movimento do sagrado feminino atua, em consonância com a branquitude 

brasileira, se apropriando de símbolos e práticas de culturas marginalizadas e 

demonstrando dificuldade ou se recusando a pensar o seu lugar no mundo em relação 

às dinâmicas raciais dispostas.  

 

 

Para a pesquisadora, vem sendo executado um processo de gentrificação do cuidado 

que transforma aspectos simples e acessíveis de determinadas práticas em artifícios complexos 

e caros, a exemplo dos artefatos usados para a vaporização do útero. Se inicialmente, a 

vaporização era feita com cumbucas e bacias simples, hoje, há bancos com designs elaborados 

que chegam a custar 400,00 reais.  

Outra dimensão importante, destacada pela autora, é o embranquecimento de certas 

práticas, a exemplo da defumação que tradicionalmente está ligada a religiões de matrizes 

africanas e indígenas e que passa a se transformar em um produto/serviço a ser vendido por 

pessoas brancas, descaracterizando sua origem étnica-racial. Ademais, a venda de um processo 

de defumação também dessacralizaria tal ato, que em sua origem está situado no campo do 

sagrado, indicando uma profanação, uma simplificação do processo de defumar.   

Esse processo de comercialização de práticas sagradas geraria não apenas lucro 

material, como também social. Vasconcellos (2024) explica que “ao se aproximar, fazer uso, 

se apropriar de símbolos e práticas afrobrasileiras e indígenas, pessoas brancas estão buscando 

se afastar da pertença à branquitude” (Vasconcellos, 2024, p. 147). Esse distanciamento da 

identidade racial branca provoca uma neutralização da questão racial, o que dificulta a 

percepção dos próprios privilégios bem como a responsabilidade que acompanha esse 

reconhecimento.  

Temos ainda o trabalho de Sousa (2022) que investiga, a nível de mestrado, o 

fenômeno dos círculos de mulheres a partir do círculo Flor de Lótus (Piauí- Brasil). Esse círculo 

se estruturou como um grupo terapêutico, criado em 2021, voltado ao autoconhecimento e que 

mobilizava práticas como as constelações familiares, considerada um Prática Integrativa 

Complementar, além de meditações guiadas e leitura de livros da Clarisse Pinkolas Éstes 

(Mulheres que Correm com os Lobos e A Dança das Mulheres Sábias: a descoberta e a aceitação 

do sagrado feminino e do seu poder). Esse círculo era organizado por uma facilitadora que 

cobrou, por dez encontros, o valor de 800,00 reais. As reuniões aconteceram on-line o que 

possibilitou a participação tanto de pessoas da região de Teresina-Piauí, origem da facilitadora, 

como de outros estados (Maranhão e Mato Grosso do Sul). 

O debate realizado pela pesquisadora apresenta o perfil das participantes, 13 

mulheres, de idades de 35 a 70 anos, com ensino superior (algumas com pós-graduação) e com 



34 
 

acesso à trabalho e renda, com diferentes pertenças religiosas, além de uma abertura para 

participarem de outras formas de ligação com o sagrado.  

Nas entrevistas realizadas há indicações de que as participantes percebem o Sagrado 

Feminino como uma movimentação de mulheres que faz parte da Nova Era, ou seja, que auxilia 

no processo de transição da era de Peixes para era de Aquário, momento em que se espera uma 

grande transformação social de modo que a sociedade se organize a partir de princípios mais 

humanitários, já que se atribui a esse signo um caráter mais pacificador e igualitário, de partilha 

e empatia.  

O intuito da investigação se deu em torno da seguinte questão: o que é o sagrado 

feminino nos círculos de mulheres. A partir desse mote, a pesquisadora traz achados como a 

noção de que é sagrado aquilo que transcende o indivíduo e a valorização da linhagem feminina 

materna (inspirada nas constelações familiares), entendendo que a relação com a avó materna 

seria “a chave” para resgatar o equilíbrio com seu próprio feminino.  Além disso, algumas ideias 

foram associadas a esse sagrado feminino, como intuição, cuidado, sensibilidade, força coletiva 

das mulheres, maternidade, herança ancestral (de dores e conquistas familiares), 

autoconhecimento e autovalorização da mulher.  

Apesar de algumas respostas das entrevistadas serem conflitantes, como a questão 

da maternidade, que seria ao mesmo tempo uma marca do sagrado feminino como também 

representaria uma escolha individual, ou seja, não necessariamente estaria presente em todas as 

mulheres, as mulheres parecem ter uma compreensão desse feminino sagrado que gira em torno 

de questões essencialistas sobre o gênero feminino. A experiência feminina giraria em torno de 

marcadores como o cuidado, a intuição e a sensibilidade, sendo o sagrado feminino o processo 

de resgate e valorização dessas características, ou como coloca a própria autora: 

 

Sugere-se pelas respostas obtidas no CMFL [Círculo Mulheres Flor de Lótus], que o 

Sagrado Feminino são aspetos da própria natureza da mulher como o parir, a 

menstruação, e do processo de construção social como o cuidar, o nutrir. O Sagrado, 

ao que indica, numa visão holística, não está separado do profano, mas é através deste 

que o outro se revela, por isso aspetos considerados mundanos, como o corpo, são tão 

importantes quantos os aspetos considerados espirituais (Sousa, 2022, p. 112).  

 

Bastos (2023), por sua vez, trata dos círculos de mulheres em Recife (Pernambuco) 

indicando que essa movimentação em torno do feminino reconfigura o feminismo, apontando 

transformações na participação das mulheres nas esferas política, econômica e social, além de 

investigar como as dimensões da intersecionalidade e a inclusão da população LGBTQIA+ 

nesses espaços.   



35 
 

Para a historiadora, tanto os círculos de mulheres contemporâneos como o(s) 

feminismos tem como objetivo o empoderamento das mulheres. Ainda que historicamente se 

pense essas duas movimentações em torno do feminino de modo polarizado, 

contemporaneamente essas vertentes se encontram: 

 

[...] as mulheres ligadas à espiritualidade começaram a abraçar as pautas sociais 

feministas e as mulheres ativas politicamente iniciaram a busca pela espiritualidade 

feminina. Enquanto o feminismo representa a luta, a externalização das necessidades 

das mulheres na sociedade, as práticas espirituais femininas representam a cura, a 

internalização, a aceitação e a compreensão do Ser Mulher, o que permite a 

modificação do interno para o externo (Bastos, 2023, p. 31).  

 

Outro ganho positivo dos círculos, para a pesquisadora, seria a mudança de 

paradigma no que toca os “corpos e corpas”, incentivando uma nova perspectiva sobre o 

processo de cuidado e controle consigo mesma. 

 Uma das formas de construir e conquistar essa autonomia sobre os corpos se dá 

pela via da chamada ginecologia natural e autônoma. Há uma crítica, nos círculos de 

ginecologia natural e autônoma, que apontam como o saber médico foi produzido por meio da 

apropriação de saberes das próprias mulheres e de investigações científica baseados em 

processos racistas e misóginos.  

É a partir de um curso de formação em ginecologia natural e autônoma, realizado 

no formato remoto, em março de 2020, que a pesquisadora conduz suas observações. No curso 

em questão foram trabalhados temas como a ginecologia natural e saberes indígenas, corpo, 

meio ambiente, alimentação, além das temáticas da promoção à saúde e cultura.  

A pesquisadora destaca que havia algumas formadoras de povos indígenas, no que 

toca os temas da utilização de ervas e plantas medicinais, além de mulheres negras, transexuais, 

com diferentes identificações quanto à orientação sexual. Essa diversidade de elementos 

identitários colocou em cena vários discursos e interseções sobre as questões de gênero, raça e 

etnia.  

Nessa experiência, percebemos que há uma interlocução entre saberes, povos e 

práticas, mostrando certa abertura para corpos e identidades diferentes do que é encontrado na 

maioria dos espaços que giram em torno do Sagrado Feminino. Pontuamos que a partir da 

pesquisa realizada em Fortaleza, bem como de outras investigações (Felitti, 2016; Maso, 2024; 

Vasconcellos, 2024), é notório que os círculos de mulheres se configuram a partir de 

marcadores de classe, raça e território, sendo as participantes, no geral, mulheres das classes 

médias, brancas e urbanas.  



36 
 

A autora conclui que os círculos de mulheres e o feminismo se complementam de 

modo a despertar a consciência de homens e mulheres para a construção de uma “nova ordem 

mundial”. 

Já Silva et al. (2023) discutem a experiência de um círculo de mulheres on-line, 

realizado de abril a outubro de 2021, ainda no contexto de isolamento social, que foi proposto 

como projeto de extensão, intitulado “Na Comunidade e na Universidade - Círculos de 

mulheres: (re)descobrindo o poder interior na comunhão com outras mulheres”. O projeto foi 

coordenado por uma professora vinculada à Faculdade de Ciências da Saúde do Trairi, da 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte. O projeto colocava em diálogo os saberes do 

Sagrado Feminino e os cuidados de saúde integral. 

A perspectiva da saúde integral, que entende a saúde numa perspectiva ampliada, 

não apenas como a ausência de doença, mas que contempla a dimensão física, emocional, 

mental e espiritual do indivíduo, abre espaços para composições e interseções como a que o 

ocorreu na experiência do projeto de extensão.  

Os encontros, on-line, giravam em torno de práticas como meditação, tiragem 

oracular (Oráculo da Deusa, Oráculo do Pão) e apresentação de temas estudados pelas alunas 

integrantes do projeto, tais como: ciclicidade, arquétipos lunares (donzela, mãe, feiticeira, 

anciã), útero como cálice sagrado, sexualidade, ancestralidade e ginecologia autônoma e 

natural.  

Os círculos de mulheres e a abordagem do chamado Sagrado Feminino parecem 

escapar dos espaços espiritualistas New Age e avançam para outros espaços, como a 

universidade, criando novos híbridos (Latour, 2019). Para as autoras, o Sagrado Feminino 

contribuiria para um resgate da consciência individual (e coletiva) no sentido de promover um 

maior autoconhecimento, além de estimular uma maior autoestima e aceitação do corpo, de 

modo a incentivar um comportamento de libertação de padrões estéticos. 

 

2.3 O que são os círculos de mulheres? 

 

Os círculos de mulheres podem ser compreendidos, em um primeiro nível, como 

reuniões entre mulheres para escutarem umas às outras e compartilharem experiências e 

ensinamentos. Contudo, não se trata apenas de rodas de conversas. Há nesses espaços um 

objetivo mais profundo, procura-se neles uma “cura para o feminino”, cura esta que pode se 

expressar de modo físico, emocional ou espiritual.  Essa noção de cura pessoal é um dispositivo 



37 
 

que desencadeada uma reação mais ampla, em que a cura de uma mulher contribui para a cura 

de todas as mulheres e para a cura planetária.  

Os círculos ou rodas- como também são chamados- podem ter como figura de 

destaque a “Facilitadora”, aquela que é responsável por convocar e conduzir a reunião. Nos 

círculos que participamos havia sempre uma ou duas facilitadoras mediando o encontro, mas 

sabemos que há também outros formatos de organização como círculos em que essa facilitação 

é rotativa, de modo que cada integrante do grupo assuma o protagonismo por essa condução.  

Esses espaços podem assumir vários aspectos, alguns círculos são mais ritualísticos, 

com danças, cânticos, gritos, velas; outros se assemelham a um grupo de estudos, alternando 

leitura, partilha oral e práticas vivenciais, com exercícios de corpo e desenho, outros ainda 

podem adotar um viés mais terapêutico com banhos de ervas, Florais da Lua e escalda-pés ou 

ainda se apresentarem como uma mistura de tudo o que foi descrito até aqui, dentre outras tantas 

formas de se agrupar.  

Em trabalhos anteriores, definimos os círculos da seguinte forma: 

 

Os círculos de mulheres podem ser compreendidos como reuniões de mulheres para 

a partilha de experiências pessoais, onde há um espaço seguro de fala e escuta. Além 

disso, caracteriza esses espaços a busca por uma “cura do feminino”, uma vez que se 

comunga da noção de que o feminino nas sociedades contemporâneas está ferido. Essa 

ferida/cura se relaciona tanto à dimensão física, como emocional e espiritual, sendo 

mediada por técnicas de autocuidado e autoconhecimento ligadas tanto a práticas e 

saberes tradicionais como as do universo esotérico (Mesquita; Paiva, 2022, p. 2). 

 

 

Como elemento comum nesses espaços aparece, além da necessidade de cura do 

feminino, a centralidade da noção de um feminino sagrado, cíclico e ligado à natureza 

(Mesquita; Paiva, 2022). 

Os Círculos de Mulheres podem ser entendidos, então, como expressão da 

Espiritualidade Feminina, uma vez que trabalham questões relacionadas ao processo de 

autoconhecimento e expansão da consciência, centrados na experiência feminina. 

 Nesse sentido, é preciso esclarecer que nesses espaços há uma compreensão 

particular sobre gênero. Os gêneros (masculino e feminino) são elaborados como energias 

(polos) que existem em ambos os seres (mulheres e homens). O feminino ou a energia feminina 

carrega intrinsicamente valores próprios ligados a uma ética do cuidado, de criação e nutrição, 

por isso, entende-se que há um essencialização do feminino (bem como do masculino).   

“Os círculos de mulheres são recordações” foi a expressão usada por uma das 

entrevistadas:  



38 
 

[e] u acho que são recordações. Não tem outro nome. A primeira vez que eu fui [a um 

círculo] eu senti que eu já tinha estado ali em algum momento, que eu participei de 

alguma coisa assim parecida. Aí me veio essa palavra agora: recordações. A gente já 

praticava isso, a gente praticava isso em casa, quando, por exemplo, um familiar 

morria e então as mulheres se uniam para fazer aquele terço, eu lembro demais disso. 

(Oxum, 27 anos, entrevista realizada em 17 de julho de 2021). 

  

 A interlocutora aproxima o Círculo de Mulheres à prática de mulheres católicas 

de rezar o terço para encomendar a alma do morto a Deus. Ao aproximar as mulheres que rezam 

o terço às mulheres dos círculos, a entrevistada faz referência ao espaço compartilhado apenas 

por mulheres e à comunhão das mesmas com o sagrado, que pode se manifestar de diversas 

formas, seja nos círculos contemporâneos de mulheres ou nas tradicionais e longas noites de 

reza do terço ao velar um morto.  

Outra interlocutora respondendo à pergunta sobre o que são os círculos de mulheres, 

levantou na resposta alguns elementos para se entender esse fenômeno. Ela aponta como 

próprios dos círculos de mulheres a noção de autoconhecimento, a valorização de um corpo 

capaz de gerar vida e o processo de cura (do feminino e do mundo) posto em prática pelas 

próprias mulheres (ou seja, a cura como potência interna): 

 

[Q]uando eu comecei eu ainda chamei algumas amigas e expliquei que era uma 

experiência de autoconhecimento para a gente entender a força feminina que a gente 

tinha, para a gente entender a origem do machismo, para gente entender a questão de 

que o nosso corpo também que é muito forte. A gente não sabe a potência que o corpo 

da gente tem. O nosso corpo gera uma vida, alimenta uma vida e a gente não tem 

consciência disso.  Nos círculos a gente começa a ter [noção] de que a mulher é capaz 

de ela mesma se curar, curar os filhos, curar o mundo para as pessoas (Sedna, 

entrevista realizada em 07 de março de 2022).  

 

Outra entrevistada recupera o sentido de um resgate de um espaço coletivo 

compartilhando em que é possível se reconhecer na outra, reestabelecendo uma relação de 

confiança e irmandade entre as mulheres participantes, não mais inimigas, mas irmãs. Os 

círculos parecem apontar, nesse sentido, para novas relações coletivas e criação de vínculos, 

ainda que efêmeros, em um espaço urbano que privilegia o individual:  

 

Quando eu comecei a frequentar [os círculos] o meu marido queria que a minha 

cunhada fosse comigo. [...] o que eu diria para ela e que eu não tive oportunidade [de 

dizer] seria, vamos lá porque são várias mulheres tão diferentes e tão interessantes! A 

gente vai lá para conversar, a gente vai lá para se conectar com nós mesmas e com as 

outras e descobrir que o que a gente passa é só nosso, mas que ao mesmo tempo é 

também coletivo. E que ao invés da gente tentar passar por isso sozinha, a gente pode 

passar acompanhada. Não acho que cura, cura é meio pesado, mas eu acho que as 

rodas de mulheres trazem um conforto muito grande, porque muitas vezes a gente- 

mulher- sozinha, isolada nessa sociedade que tenta, que tenta tão desesperadamente 

fazer com que a gente se pareça tanto com os homens, a gente fica sentindo esse vazio 

que não sabe de onde vem. Eu acho que só de ir para lá e sentir que a gente não é 



39 
 

mulher sozinha, que aquela outra mulher não é concorrente, nem sua inimiga [...]. Ela 

é sua irmã! Seria isso, eu diria para ela para ir lá para gente se divertir, para dançar e 

conversar com as irmãs (Amaterazu, entrevista realizada em 21 de fevereiro de 2021). 

 

  

Antes de se propormos uma definição, apresentaremos uma discussão prévia sobre 

o tema, a partir tanto de pesquisas acadêmicas (Valdes, 2015; Morales, 2016) como através de 

autoras intrínsecas aos círculos que aqui estão reunidas como um corpus de pesquisa (Bolen, 

2011; Faur, 2011). 

Para Morales (2016), os círculos de mulheres partem da ideia de que as culturas 

ancestrais tinham uma conexão com a natureza, sendo “a mulher” uma encarnação dessa Mãe 

Terra, força nutridora e criadora de vida. Além disso, a pesquisadora identifica os círculos como 

vinculados tanto à espiritualidade Nova Era como à “mexicanidade”, expressão específica de 

uma religiosidade esotérica mexicana. Os círculos também teriam um potencial questionador 

em relação às figuras femininas arquetípicas em que as mulheres não tinham um lugar central 

nas narrativas.  

Valdes (2015), por sua vez, defende que os círculos de mulheres são espaços 

urbanos em que mulheres se reúnem para compartilhar conhecimentos e criar experiências 

psico-emocionais e espirituais, se constituindo como lugares seguros de fala, sendo 

atravessados pelas noções de cura, transformação e reflexão. Os círculos, acrescenta Valdes  

(2015), são momentos ritualizados, em que se estabelecem conexões e vínculos, sendo 

entendidos como uma resposta à ausência de espaços íntimos femininos da dinâmica moderna 

(capitalista e biomédica). 

Valdes (2015) acrescenta que os círculos permitem a criação de relações de 

sororidade entre as mulheres, sendo permeados por experiências sensoriais, sensuais e estéticas, 

sendo espaços de cura e transformação, possibilitando rupturas e mudanças cognitivas nas 

subjetividades.  

Para Faur (2011), os círculos, se bem estruturados, podem oferecer o apoio e 

sustentação necessários para o estabelecimento da cura emocional e do fortalecimento da 

espiritualidade das mulheres que dele participam. Os Círculos de Mulheres seriam lugares de 

divulgação dos valores e qualidades femininas, como a conexão, colaboração e compaixão, 

fortalecendo essa noção do feminino associado à consciência lunar (cíclica).  

A autora também atribui aos círculos um potencial de transformação social, uma 

vez que em círculos as mulheres se fortalecem, sendo capazes de promoverem mudanças nas 

próprias vidas como no seu entorno, “[...] Individualmente, nenhuma mulher pode desencadear 



40 
 

mudanças no mundo, mas quando um círculo feminino de união e apoio é criado, há uma 

modificação vibratória na egrégora individual e coletiva” (Faur, 2011, p. 60).  

 Bolen (2011) também fornece algumas indicações sobre esse fenômeno. Um 

círculo é compreendido como um lugar igualitário de aprendizagem, podendo funcionar como 

um grupo de apoio, sendo também um agente transformador na vida das mulheres.  

Estar em círculo se caracterizaria por uma experiência de aprendizado e 

crescimento, uma vez que possibilita a junção e o compartilhamento de diversas experiências 

de vida de várias mulheres que se reúnem para ouvir e acolher umas às outras, “[...] [e]le (o 

círculo) nos faz conscientes dos contrastes, através dos quais ficamos alertas sobre o que 

fazemos para perpetuar o status quo e como podemos alterá-lo” (Bolen, 2011, p. 33).  

Tanto Faur como Bolen, ao longo dos livros aqui citados, fazem referências a como 

organizar e conduzir um círculo de mulheres. Faur elabora suas ideias de modo mais 

estruturado, citando várias outras autoras e livros, de modo a formar um amplo panorama dos 

estudos da Tradição da Deusa. Já Bolen o faz de modo mais rápido e curto.  

A partir dessas indicações, pode-se começar a delinear alguns contornos desse 

fenômeno chamado Círculos de Mulheres.  

Os círculos são reuniões de mulheres, onde se conversa sobre as próprias 

experiências de vida, compartilhando com as demais histórias, eventos e emoções. Partilha-se, 

nesses espaços, da compreensão de um feminino ligado à natureza, resgatando valores tidos 

como essencialmente femininos, como: o acolhimento, a colaboração, o cuidado, a nutrição, a 

criação de nova vida (ou de um novo projeto, já que se expande essa noção de criação de vida) 

e a ciclicidade. Os círculos serviriam como espaços íntimos de valorização do feminino, 

sobretudo, a partir de um resgate da Tradição da Deusa, alimentando a cultura atual com 

elementos de um passado mítico em que as mulheres eram reverenciadas e reconhecidas. Os 

círculos também seriam um estágio e uma ferramenta do processo da transição planetária, 

entendida como uma mudança de paradigma da sociedade, em que caberia às mulheres o 

protagonismo dessa transformação, não por via revolucionária, mas de modo gradual através 

de pequenas transformações que conduziriam a uma transformação total. A noção de cura do 

feminino também se apresenta como elemento chave. Entende-se que o feminino está ferido 

quando uma mulher não consegue lidar com as questões próprias desse feminino (a exemplo de 

emoções tidas como femininas, bem como os processos corporais femininos, como a 

menstruação/ciclicidade). Outro ponto de identificação de um feminino ferido é quando há 

problemas com outras figuras femininas (mais comumente questões com mães e avós, mas 

também relações mais distantes, como com colegas de trabalho). Essa cura é mediada por 



41 
 

técnicas terapêuticas que misturam saberes tradicionais com práticas neo-esotéricas, holísticas, 

integrativas e complementares, sendo importante a dimensão do natural (sobretudo ervas e 

cristais).  Chama-se atenção, também, para o tom espiritual que os círculos assumem, pautado 

nos processos de autoconhecimento, melhoramento pessoal e expansão da consciência.  

 

2.4 Nas rodas a girar: algumas experiências em círculos de mulheres, em Fortaleza - Ceará 

 

Apresento agora três momentos de campo, em três círculos diferentes, sob 

diferentes facilitações, todos realizados em Fortaleza-Ceará, no contexto presencial. O primeiro 

foi realizado em 2019, o segundo em 2020 um pouco antes do início da pandemia do COVID-

19 e o último, realizado em 2021, um pouco depois do início da vacinação. Escrevendo hoje, 

todas essas reuniões parecem ter acontecido há muito tempo.  

 Participei de outras reuniões desses círculos ao longo dos anos de 2019 a 2022, 

mantendo contato com algumas participantes e também facilitadoras, chegando a entrevistar 

algumas dessas mulheres a partir de plataformas on-line. 

Esses três momentos foram escolhidos por apresentarem temas e dinâmicas 

representativas do campo como um todo. Esses círculos colocam em cena os cuidados com o 

corpo e a menstruação, a relação com a natureza, a partir dos florais e do banho de ervas, a 

relação com o sagrado a partir de processos fluidos, desinstitucionalizados e criativos, 

ressignificando elementos do catolicismo e fazendo uma colagem com elementos de outras 

matrizes religiosas.  

 

Cena 

 

Em uma sexta-feira 13 (13 de setembro de 2019), noite de lua cheia, depois da aula 

de metodologia, fui para mais um círculo. Eu já venho participando desse círculo há alguns 

meses, então, já conheço um pouco a facilitadora e as participantes. O círculo se reunia no 

bairro Dionísio Torres, em uma sala de um espaço holístico e tinha como custo o valor de 50 

reais. Fui de uber e apesar do horário, por volta das 18 horas, cheguei em pouco tempo. Falei 

com um rapaz que estava na recepção e ele logo disse que eu já poderia subir. Subi e fiquei 

aguardando a facilitadora concluir a organização do espaço, fui então para uma outra sala, do 

lado de onde iria acontecer o encontro. Lá também aguardava uma mulher que até então eu não 

conhecia.  



42 
 

Aproveitei esse tempo de espera para já comentar sobre a pesquisa. Perguntei de 

onde ela conhecia a facilitadora e ela disse que “de lá mesmo”, que já tinha ido para uma outra 

roda. Pouco tempo depois as outras mulheres foram chegando. Continuei tentando “engatar” 

uma conversa, perguntei sobre algumas questões ligadas ao Sagrado Feminino, como o uso dos 

florais da lua. Uma das que tinham chegado disse que já havia tomado e gostado. Uma delas 

comentou sobre uma “roda de gestante” que iria acontecer por esses dias. Há uma intersecção 

entre os círculos de mulheres que tenho acompanhado e os círculos ou rodas de gestantes, 

indicando elementos comuns como o discurso de práticas naturais no que toca o parto, 

reivindicando uma “força feminina” para parir de modo “normal”, retirando o parto do espaço 

hospitalar e realocando novamente no espaço doméstico.  

Pouco depois, chegou mais uma mulher, que até então eu nunca tinha visto no 

espaço. Era a primeira vez dela ali e ela me pareceu meio assustada. Ela chegou um tanto sem 

graça e perguntou se era para tirar a chinela ou não antes de entrar na sala que estávamos. Pouco 

depois ela se ausentou para atender uma ligação e quando voltou já era o momento de iniciarmos 

o círculo.  

No meio da sala onde aconteceria o círculo havia uma toalha, no chão, no formato 

circular de mandala. Em cima dela, ao centro, uma bacia com pétalas de rosa e uma maçã. 

Também havia uma taça (de suco de uva), além de algumas velas acessas e cristais. Também 

havia algumas pequenas bacias, ao redor desse altar montado no chão, que usaríamos para a 

vaporização do útero, além de alguns maços de ervas a serem usadas para esse processo 

(artemísia e alfavaca). Outros elementos compunham o espaço, duas cadeiras e duas bacias para 

escalda-pés. Nas bacias, havia pedras ametistas e camomila. A luz estava baixa o que criava um 

clima intimista.  

O encontro começou com as participantes e a facilitadora em pé, num círculo. 

Estávamos em cinco mulheres e a facilitadora iniciou explicando que iríamos tratar sobre a 

menstruação, além de experimentar algumas “práticas de autocuidado”.  

 Começamos com um benzimento. Ela nos benzeu, uma por uma, e depois nós 

começamos a benzer uma a outra. O benzimento foi feito pela facilitadora com um incenso de 

ervas artesanal, e nós benzemos com o incenso comum. O benzimento, a facilitadora ensinou, 

é feito com uma erva ou incenso, girando o incenso do lado direito para o esquerdo, de modo a 

jogar a fumaça para o lado esquerdo, mentalizando limpeza, purificação e bênçãos.  

Depois, a facilitadora explicou o que nós iríamos fazer em seguida: um escalda pés 

e a vaporização. No escalda-pés uma sentou na cadeira e a outra lavou os pés da que estava 

sentada, depois, trocamos de lugar e de função de modo que todas tiveram os pés lavados e de 



43 
 

modo que cada uma vivenciasse o escalda-pés por alguns minutos. Já na vaporização, cada uma 

tinha a sua própria bacia. Acocoramos, sem calcinha, e passamos 10 minutos acocoradas de 

modo a sentir o vapor d’água quente misturada às ervas. Uma estratégia utilizada para promover 

uma melhor absorção desse vapor pelo canal vaginal é cobrir as pernas e a região do quadril 

com a saia de um vestido longo, ou ainda, utilizar lençóis ou algum outro material para “abafar”, 

não perdendo o calor produzido pelo vapor.  

A facilitadora havia pedido no grupo de WhatsApp para levarmos uma saia 

vermelha para o encontro. Eu havia levado um vestidinho curto vermelho, o único que eu tinha, 

contudo não havia ficado claro para mim que o vestido era para usar durante a vaporização de 

modo a garantir um aproveitamento do vapor. Por ser muito curto e leve, o meu vestido não 

cumpria com o objetivo de promover o “abafamento” necessário para a prática da vaporização. 

Nesse sentido, não fiz uma boa vaporização por conta dessa questão técnica. Na tentativa de 

promover uma melhor experiência a facilitadora disponibilizou algumas toalhas para “segurar 

o vapor”. 

Encerramos o momento de autocuidado e na sequência, a facilitadora nos perguntou 

sobre como tinha sido nossa menarca. Segue alguns dos contornos dos relatos.  

Eu iniciei dizendo que minha menarca aconteceu quando eu tinha 12 anos. Eu 

ansiava por esse momento, queria me sentir adulta e a menstruação representava isso para mim. 

Fiquei feliz por “ter vindo”, ainda que com um pouco de vergonha de contar para minha família. 

Uma outra mulher falou que “quando aconteceu” ela estava entre viagens, na casa da avó. A 

menstruação veio e ninguém deu muita importância, não tendo também muito apoio ou 

orientação das mulheres da família. Uma outra disse que menstruou muito cedo, entre os 10 ou 

11 anos, e que sequer sabia direito o que estava acontecendo, não sendo uma boa experiência. 

A facilitadora também deu seu relato, dizendo que a menstruação veio quando ela estava 

brincando e pensou que tivesse se cortado. Ela disse que ficou com muita vergonha quando a 

mãe contou para outras pessoas da família.  

Depois de termos contado de modo breve sobre nossa primeira menstruação, nos 

deitamos no chão e a facilitadora guiou uma meditação ativa, quando somos instigadas a 

imaginar algumas imagens conforme a guiança vai sendo feita. Imaginamos uma luz vermelha 

adentrando nosso corpo, depois, visualizássemos essa luz em todo o nosso corpo. Continuamos 

a visualização, imaginando que de nossas vaginas saíam raízes que se enraizavam na terra 

(Gaia), e depois, novamente a luz vermelha. 

É difícil falar dessa meditação, porque a vivência dessa imaginação ativa foi muito 

longa e particular e só consegui realizar a escrita do diário de campo dois dias depois do 



44 
 

episódio. Eu me vi no útero de minha mãe, com uma vagina recém-formada de onde saíam as 

raízes que formavam um círculo, uma crosta no útero de minha mãe. E depois a luz vermelha 

se transformou em um vermelho do nascimento, “uma abrir-se em feridas” como no livro 

Vermelho Amargo (Bartolomeu Campos de Queirós). O nascimento é mesmo traumático, acho 

que eu não queria nascer, estava tão confortável lá onde eu estava, foi difícil sair, eu não queria. 

Me imaginei nesse processo de nascimento.  

As meninas tiveram uma vivência bem diferente da minha. Uma delas viu o útero 

dela de todas as cores. A outra disse que ficou muito “mexida”, não só em relação à mãe como 

também em relação à filha pequena que ela tem. Outra também fez menção à filha, disse que a 

viu tendo a primeira menstruação mesmo ela tendo apenas 5 anos (atualmente). As três falaram 

ter dificuldade em mentalizar o vermelho. 

Depois da meditação, provamos do suco de uva. E claro, ao longo do encontro 

entoamos alguns cânticos, como é comum nos círculos. Uma delas tinha como letra: “lua, canto 

para ti, lua meu amor, lua eu canto para ti, eleva minha alma”, que foi cantada na hora do escalda 

pés. A facilitadora pediu para trocarmos a palavra “lua” pela palavra “ventre”.  

Logo depois da meditação, sentadas, e com o toque do tambor da facilitadora, 

aprendemos uma nova canção. A letra trazia o seguinte verso: "eu vim do corpo da minha mãe, 

ela me deu semente boa. Nutre meu corpo, espalha em bênçãos, sou plantadeira 

de semente boa’’8. 

No momento final, ainda sentadas em círculo, compartilhamos nossa experiência, 

como tínhamos no sentido durante todo o encontro. Todas disseram que gostaram bastante.  

Finalizo com algumas percepções finais. Achei esse encontro mais rápido do que 

os outros desse mesmo círculo. Começamos bem depois das 19:00 horas e terminamos umas 

21:30. Sobre a vaporização do útero, a facilitadora disse que nós tínhamos passado 10 minutos 

acocoradas sobre o vapor, mas as mulheres disseram que não tinham percebido esse tempo todo 

passar.  Todas disseram que pensaram que tivesse passado menos tempo porque ficaram muito 

confortáveis com a posição de cócoras. A facilitadora ainda comentou sobre a técnica do banho 

de assento que é muito bom não apenas para questões ginecológicas, mas para também para 

outros males, como dor de cabeça. Uma das mulheres complementou essa informação 

explicando que esses cuidados com a região pélvica trabalham o chacra base e que “tudo que 

esquenta vem para cima e que por isso faz bem para dor de cabeça”. Eu comentei que nunca 

                                                           
8 Música disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=-xvent4auUU. 



45 
 

havia usado cristais no lava-pés. Acho que todas realmente gostaram desse momento focado 

em cuidados.   

   Fim da cena 

Cena  

 

O círculo foi remarcado para o dia 28 de fevereiro de 2020, devido ao adoecimento 

da facilitadora. Por WhatsApp ela se desculpou pela mudança de data e deu algumas orientações 

para o encontro. Se possível, deveríamos levar vela branca, flores, barbante ou fio de algodão, 

dois papeis onde deveríamos escrever o que desejávamos manifestar e o que desejávamos banir 

de nossas vidas, além de portamos roupa branca. A intenção do encontro seria o de celebrar 

nosso feminino e a conexão com a bruxa que há em nós. Iríamos manifestar nossa força em um 

ritual de proteção e liberação através do fogo, da voz e do movimento. Por WhatsApp, cerca de 

55 mulheres confirmaram presença. 

Cheguei no lugar do encontro, uma casa onde funcionava uma escola de práticas do 

universo holístico (onde eram ministrados cursos de reike, thetahealing, leitura de chacras, 

dentre outros) meia hora antes do encontro começar. Conversei com três mulheres que nunca 

haviam estado lá antes, aproveitei para comentar um pouco da pesquisa, marcando então meu 

lugar de pesquisadora. Também reencontrei algumas mulheres já conhecidas “de roda”, seja 

porque já haviam participado de outras reuniões daquele círculo ou de outras rodas que eu havia 

acompanhado na cidade, ou ainda, do Festival Madre Terra, festival sobre Sagrado Feminino 

que acontece anualmente na cidade do Eusébio-Ceará, do qual eu já havia ido a 2 edições.  

As mulheres foram chegando, muitas de branco. Uma delas usava uma meia 

arrastão branca, podendo ser uma fada moderna, uma mistura de delicadeza e rebeldia. Outra 

estava usando um vestido branco de costas nuas, o que deixava suas tatuagens à mostra e 

algumas penas adornando o cabelo, compondo um estilo selvagem e sensual.  

Nesse dia, no círculo, reconheci ainda algumas outras pessoas, uma mulher que 

trabalhava na recepção de um curso de inglês localizado no bairro Benfica, uma colega de curso 

(das Ciências Sociais) que agora estava atuando como terapeuta holística, além de outras 

conhecidas, como uma antiga amiga de ensino médio que agora estava mergulhada nas questões 

do autoconhecimento.  

Esse encontro foi um dos mais rápidos, começando às 19:30 e terminando às 21:30. 

Esse círculo se reúne a partir da tiragem dos florais da lua, sendo esse processo o momento 

mais demorado da reunião. Dessa vez, o pagamento do floral (35,00 reais pago à vista ou no 

cartão) foi feito logo na chegada, antes do círculo se reunir, na recepção da casa.  Nas reuniões 



46 
 

anteriores, o pagamento era realizado após a tiragem, o que acabava prolongando nossa estadia 

no espaço. 

Fomos para o espaço destinado, uma espécie de quintal cimentado, nos fundos da 

casa, onde sentamos em colchonetes e ficamos sob o céu. A facilitadora deu as boas-vindas ao 

grupo. Fazendo uma contagem rápida, contabilizou 39 pessoas. Posteriormente, chegaram 

ainda outras mulheres, ainda que não ultrapassando o número de 50 participantes. Nessa noite, 

havia a “participação especial” de duas moças que iriam cantar e tocar violão, o que era um 

diferencial, pois no geral, as músicas eram cantadas apenas pela facilitadora e pelas mulheres 

que participam do encontro.  

De início, a facilitadora pediu para que algumas mulheres falassem sobre como 

tinha sido a experiência de tomar o floral desde o último encontro do círculo, no mês anterior.  

Uma das mulheres falou que tinha utilizado o floral dente de leão e que havia 

sentindo uma maior fluidez e facilidade nas questões relacionadas ao sexo e ao prazer.  

Outra mulher compartilhou sua experiência com o floral de malva, dizendo que 

durante todo o mês havia se sentido introspectiva, o que a surpreendeu pois no geral ela era 

bem expansiva e comunicativa. Essa súbita mudança de comportamento causou um 

estranhamento nela mesma, chegando a comentar com uma amiga sobre essa mudança brusca, 

foi quando então a amiga a recordou do floral, “-Isso é o floral!”. A partir desse apontamento 

da colega ela foi refletindo ao longo do mês sobre esse movimento interno de reflexão e 

amadurecimento, concluindo que esse processo é difícil e que frequentar as rodas a coloca em 

contato com questões profundas de si mesma. Além disso, a mulher também falou sobre a filha 

(de 9 anos) que todos os meses perguntava se ela iria para a roda, dizendo que também queria 

ir. Com uma filha nessa idade o assunto da menstruação já se colocava em pauta e um dos seus 

antigos medos era como abordar esse assunto. Ao final, ela ressaltou que atualmente, com calma 

e maturidade, ela estava abordando o tema da menstruação não como algo “sujo e nojento", 

mas como algo sagrado.  

Ainda registrei de memória o relato de outras duas mulheres. Uma delas disse ter 

tomado o floral maria sem vergonha e compartilhou com o círculo uma história de infância 

sobre a flor dessa planta. Quando menina ela ia sempre brincar em um cemitério e sempre havia 

muitas árvores com flores de maria sem vergonha. O floral da planta havia possibilitado essa 

lembrança e a reconexão com ela mesma quando menina.  

Por último, houve o relato de uma mulher que tomou o floral de tanchagem e disse 

que passou por um processo de limpeza, por meio de vômito, dor de barriga e gripe. A mulher 

também relatou que não apenas ela teve esses sintomas, mas também a mãe e o marido (ambos 



47 
 

moram na mesma casa). Nesse momento, a facilitadora interveio, explicando que isso é comum 

de acontecer, uma vez que o floral age sobre todos aqueles que estão no ambiente e mesmo 

quando você não o toma, ele age, só pela presença dele. A mulher também falou que o marido 

e a mãe não acreditaram na explicação dela sobre o poder do floral e que insistiram em dizer 

que todos haviam pegado uma virose, ainda que não estivesse acontecendo casos de virose 

naquele período. Essa mulher também disse que fez durante 7 dias a vaporização do útero e que 

ao fazer a vaporização, colocava músicas e ficava cantando. Posteriormente, notou que os filhos 

e a mãe também haviam aprendido as canções e que ficaram cantarolando as músicas.  

Depois dessas partilhas iniciais, a facilitadora tomou novamente a palavra, 

expressando sua felicidade por todas que estavam ali. Para ela, a roda era bastante esperada e 

desejada, pois ela considerava aquele momento de grande conexão e que mesmo não 

conhecendo a todas ali presentes de modo íntimo ela amava cada uma e que ela sabia que cada 

uma que estava ali escolheu participar da roda com o intuito de curar a si mesma e que ao curar 

a si cada uma estava ajudando a outra a se curar também.  

Em seguida, foi perguntado quantas pessoas estavam ali pela primeira vez, várias 

mãos foram levantadas. A facilitadora explicou então a dinâmica do encontro, concentrando-se 

em explicar como escolher a carta do floral.  Nas palavras da facilitadora, cada uma ao passar 

a mão sobre as cartas dos florais iria sentir um puxão na mão, essa sensação era da carta 

chamando. A esse momento de consulta oracular chama-se comumente de “tiragem do floral”, 

no sentido de que as participantes “tiram” (escolhem) uma carta dentre as 13 cartas disponíveis 

do oráculo, cada carta representando um floral da lua. Depois disso, a facilitadora expôs como 

seria o ritual.  

A proposta de ritual era que construíssemos coroas de flores, com os materiais que 

havíamos levado, enquanto nos conectávamos com a música que nossas convidadas cantavam. 

Enquanto algumas iam construir suas coroas, outras iriam se encaminhar para tirar as cartas dos 

florais. E assim seguiria até que todas tivessem tirado suas cartas. 

Posteriormente, iríamos fazer intencionar um banimento daquilo que já não fazia 

sentido permanecer nas nossas vidas e intencionar desejos de novas energias e perspectivas, por 

meio da escrita.  

Logo na chegada a facilitadora havia recolhido as flores que ela havia pedido que 

levássemos e as colocou no centro da roda. Iniciamos o encontro ficando de pé e realizando o 

trabalho de feitio das coroas de flores, cada uma buscando um pequeno ramalhete para produzir 

seu adorno. Éramos envolvidas pela voz melodiosa das cantoras, pelo som do violão e pela 

facilitadora que guiava o momento.  



48 
 

Uma das músicas9 cantadas fazia menção a um totem formado por uma águia, um 

urso e uma tartaruga e pedia pela força de cada um desses animais. Logo depois, a canção se 

transformou em um Pai Nosso, da tradição Católica. Aqui, registro um trecho da canção: 

 

E eu venho pedir a ti ó Tartaruga 

Que o totem estás a sustentar 

Dá-me tua certeza de um dia 

Eu poder chegar 

A ver-te nas asas da Águia 

Na forca do Urso, em todas as coisas 

Criadas por Ti 

Eleva minh'alma, me faz tão perfeito 

Me leva a saber que estás dentro de mim 

  

A facilitadora iniciou o momento dizendo para que fechássemos os olhos e que a 

resposta que tanto buscávamos estava dentro de nós, que era preciso se voltar para dentro. Aos 

poucos ela foi aumentando o tom da voz, chegando mesmo a gritar, sempre repetindo que a 

resposta estava “dentro de ti”. A condução da facilitadora foi, contudo, restrita, pois o que se 

sobressaia eram as canções entoadas pelas convidadas. Enquanto isso, as mulheres do círculo 

foram uma a uma escolhendo sua carta do oráculo dos florais da lua. Elas iam até onde estava 

disposto o oráculo, escolhiam uma carta e verificavam de qual floral tratava a carta. Depois, 

colocavam a carta no mesmo lugar de onde haviam tirado e voltavam ao círculo. 

Em dado momento, todas as mulheres já haviam retirado sua carta e estavam já com 

seu cordão de flores (às vezes apenas uma ou duas flores amarradas desajeitadamente). Seguiu-

se então o momento de acendermos as velas com a ajuda da facilitadora, que com um isqueiro 

foi em cada uma das mulheres. Deixamos as velas em pé, no chão. Ela serviria para que 

queimássemos os papeis onde escreveríamos o que queríamos banir de nossas vidas.Em 

seguida, a facilitadora pediu que nos aproximássemos de outra mulher e dançássemos com ela. 

Guiadas pela voz da facilitadora, olhamos nos olhos do nosso par. A facilitadora nos guiava, 

dizia para acolhermos aquela mulher que está a nossa frente. Esse momento de conexão com a 

outra se findou num longo abraço. Depois disso, a orientação foi para que disséssemos, uma 

para outra, o que queríamos libertar, era parte do momento de banimento. A mulher que fazia 

dupla comigo me disse num som quase inaudível: - culpa. E eu disse: - raiva. A facilitadora 

continuou a nos conduzir, nos incentivando a verbalizar o que mais queríamos nos livrar, o que 

                                                           
9 Posteriormente, descobri tratar-se da canção intitulada “Uma Prece”, de Willi de Barros e interpretada por 

Cláudia Lopes (Cacau). A música está disponível na plataforma Youtube 

(https://www.youtube.com/watch?v=LdD_b8rpmXw).  

 



49 
 

mais queríamos banir de nossas vidas. O quê, de fato, queríamos deixar para trás não era aquilo 

que havíamos dito uma para outra, havia algo mais profundo e escondido, sugeriu a facilitadora. 

Ela nos pedia para que disséssemos mais alto o que queríamos liberar. Que disséssemos mais 

alto e mais alto, que gritássemos o que queríamos deixar para trás. As mulheres, seguindo a 

orientação, começaram a aumentar suas vozes cada vez mais. Num momento de cartáse as 

mulheres gritavam seus sentimentos e emoções, revelando o que elas tanto desejam abandonar: 

vaidade, inveja, ciúme, culpa, não se sentir bonita, não se sentir merecedora, dentre outras 

confissões gritadas.  

A parte do ritual em que queimaríamos as intenções de banimento foi deixada de 

lado e na sequência, a facilitadora acalmou os ânimos, pedindo que nos sentássemos e que cada 

uma pegasse seu papelzinho para escrever nele o que queríamos atrair para nossa vida. Logo 

em seguida, houve um momento conjunto de partilha, que que cada mulher “manifestava”, em 

voz alta e dando um passo à frente, sua intenção.  Alguns dos pedidos foram: presença, 

confiança, coragem, amor próprio, fertilidade, independência financeira, orgasmo, perdão, 

alegria, respeito, pertencimento, relacionamentos saudáveis, dentre outros.  

Encaminhando a sessão para a finalização, a facilitadora pediu para que déssemos 

as mãos e formássemos dois círculos, um menor ao centro e outro maior envolvendo o primeiro. 

A facilitadora ficou no círculo menor e começou a caminhar de modo que o círculo girasse. O 

círculo maior também começou a se movimentar, com dificuldade já que algumas velas 

permaneciam acesas, no chão. A facilitadora começou a saudar várias figuras femininas, 

primeiro com um “viva” e depois com um “salve”, ao que as mulheres respondiam em coro: “-

salve”. Depois, as próprias participantes começaram a saudar outros nomes. Dessa forma, foram 

lembradas e saudadas, Yemanjá, Nanã, Oxum, Afrodite, Atena, Isis e Saravastir. Uma das 

participantes, uma jovem de seus vinte e poucos anos também saudou a princesa Esmelralda, 

personagem do desenho Hora da Aventura, ao que todas riram.  

Antes de encerrar o círculo, a facilitadora disse que iria proferir algumas palavras e 

que se tratava de uma canalização da Bruxa entre mundos, explicando que nós somos 

acompanhadas de outros seres e que às vezes esses seres se manifestam, como naquela ocasião. 

Nunca antes havia tido uma canalização nas reuniões do círculo e a facilitadora chamou atenção 

para o fato de que se estávamos lá naquele dia era porque a mensagem da Bruxa entre mundos 

precisava chegar até nós. A mensagem canalizada era destinada a dois tipos de pessoas, aquelas 

descrentes que não acreditavam ou desconficavam de sua própria intuição e poderes e para 

aquelas que já trilhavam esse caminho. Para as céticas a bruxa chamava a acreditar no caminho 



50 
 

da magia, e para as que já caminhavam nesse caminho, a bruxa disse para que elas não 

julgassem as companheiras e deixasse que cada uma percorresse seu próprio caminho. 

Assim o círculo foi finalizado. Na sequência houve a entrega do floral e a partilha 

do lanche coletivo que aconteceu na cozinha do espaço.   

  Fim da cena  

 

Cena 

 

Conheci a facilitadora desse círculo há alguns anos, logo no início da pesquisa, em 

2019. Na ocasião ela estava como participante e vendia alguns produtos de fabricação própria 

a base de óleos essenciais. No dia, me chamou atenção a propriedade com que a mesma falava 

sobre a aromoterapia, as propriedades dos óleos e o necessário cuidado nas dosagens e usos 

dessa medicina. Posteriormente, estive com ela em outros eventos, como em workshops sobre 

banhos de ervas, formação sobre ginecologia natural, Evento do dia Internacional da Mulher e, 

por fim, um círculo conduzido por ela.  

Depois de um tempo “fora do campo”, devido às condições sanitárias impostas pela 

pandemia do Covid 19, resolvi retomar algumas atividades presenciais- na medida do possível- 

como forma de fortalecer os antigos vínculos criados ainda no contexto pré-pandêmico.  

Como eu havia passado a acompanhar com bastante afinco as redes sócias das 

minhas interlocutoras, logo que essa facilitadora anunciou que iria fazer um círculo de mulheres 

presencialmente fiquei sabendo da atividade e confirmei minha presença.  

No anúncio divulgado no Instagram constava o chamado para uma roda de Sagrado 

Feminino e o nome do círculo, com a indicação da data (23/07/2021), horário (19:00 horas) e 

endereço, um espaço holístico no bairro Meireles, considerado um bairro nobre da cidade.  

O círculo custaria o valor de 72,00 reais. Além do valor pago pela participação no 

círculo eu também pedi para a facilitadora um spray home care, totalizando então o valor de 

92,00, que ela deixou por 90,00. A facilitadora, assim como outras nesse circuito, costuma 

utilizar o termo “valor de trocar” em vez de pagamento, uma vez que se há a compreensão de 

que o dinheiro é uma energia que ao circular (ao ser trocado) traz benefícios para aqueles 

entrarem em contato com ele.  

O dia da roda chegou e pelo WhatsApp recebi algumas /instruções (essa facilitadora 

não costumava criar grupos de WhatsApp e preferia enviar as mensagens de modo individual). 

Nós, as participantes, deveríamos ir de branco, azul ou lilás, levar um xale ou véu para pôr na 

cabeça, uma caneta ou lápis, uma garrafinha para pôr o banho de ervas que iríamos fazer. No 



51 
 

informativo, a facilitadora indicava que iríamos ganhar um kit com escalda-pés, spray para uso 

pessoal e um terço. Ainda pela manhã, deveríamos procurar tomar um pouco de sol, tentando 

nos conectar com essa energia solar, como ela tinha intuído.   

Saí de casa de Uber, era um pouco mais de 18:00 horas e cheguei no espaço 

indicado um pouco antes das 19:00. Estávamos apenas eu e a facilitadora e começamos a 

conversar sobre uma experiência pessoal não muito boa que tive com uma constelação familiar. 

A facilitadora apontou que a depender do constelador as orientações podem assumir diferentes 

“tons”. Essas nuances de abordagens dizem respeito a diferentes gerações de consteladores, os 

mais antigos sendo mais tradicionais e firmes e os mais jovens mais flexíveis e com uma 

perspectiva mais crítica. 

A conversa avançou com a facilitadora comentando que não concorda com 

determinadas abordagens e orientações da constelação, indicando que certas posturas podem 

retraumatizar a pessoa que está constelando, a exemplo dos casos de violência sexual.  

Quando se diz para uma pessoa que sofreu uma violência que ela tem de perdoar o 

agressor, como por vezes acontece em processos de constelação, a pessoa vai sentir ainda mais 

raiva, sendo incapaz de reelaborar esse trauma, seguiu a facilitadora. A mesma disse que 

“acredita muito na verdade” e que numa constelação é preciso haver um movimento verdadeiro 

de quem está constelando em direção a emoções como o perdão e a aceitação. Nesse sentido, a 

facilitadora falou que “você não tem que algo, você tem que fazer o que você quer 

verdadeiramente”.  

Na ocasião, pedi para fotografar o altar. No chão estava estendido uma manta 

retangular com um círculo ao centro, sobre a manta havia ervas para a produção do banho 

(hortelã, alecrim e manjericão), uma imagem de um deus hindu, dois porta-retratos, um com 

uma imagem de Kuan Yan e outro com o desenho de uma mulher com raízes, reproduzindo a 

proximidade da mulher à natureza. Além disso, havia também o Oráculo das Deusas (Amy 

Sophia Marashinsky e Hrana Janto), alguns maracás, os sprays a serem entregues, uma bola de 

isopor e um palito de churrasco (que utilizamos para uma atividade).  

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

Figura 1 - Imagem de altar com ervas, carta dos florais da lua e 

imagens de figuras femininas sagradas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    
                          Fonte: Acervo pessoal da autora (2019). 

 

 

Figura 2 - Carta do Oráculo da Deusa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                       Fonte: Acervo pessoal da autora (2019). 

 

Aos poucos as outras mulheres foram chegando, bem silenciosas, foi-se criando um 

clima intimista. Sentamos em alguns colchonetes no chão, dispostos em círculo, tomando certa 

distância umas das outras devido ao medo de contaminação, ainda que já tivéssemos tomado a 

vacina. Próximo ao colchonete havia uma sacolinha com os produtos do nosso kit, que a 

facilitadora disse que receberíamos, além de uma folha com algumas canções.  



53 
 

A facilitadora iniciou a reunião, comentando sobre o momento que estávamos 

vivendo, de muita dor, com uma retomada de miséria e fome. Ela chegou a se emocionar e 

chorar quando falou sobre a fila de pessoas disputando ossos que foi amplamente vinculada na 

mídia. A partir daí a facilitadora iniciou a explicação da proposta do círculo que seria trabalhar 

a noção de desapego, daquilo que precisamos “deixar ir”. Faríamos isso a partir das plantas. Ela 

havia separado dois ramos de plantas, um seco e outro fresco, além daqueles destinados para a 

preparação do banho.  

Começamos, então, segurando um ramo de folhas secas- arruda e manjericão- que 

a facilitadora tinha secado em casa. As ervas exalavam um perfume muito agradável. 

Colocamos o xale sobre a cabeça e começamos a “ativação” das plantas com o objetivo de fazer 

uma limpeza em nós mesmas. A ativação consistia em esfregar os dois raminhos das ervas com 

as mãos de modo a mentalizar uma purificação em si mesma.  

Assim como uma “vassourinha”, fomos varrendo nosso corpo, passando os dois 

raminhos de ervas por várias partes (cabeça, costas, braços, pernas, ventre) e pedindo para que 

fosse retirado “tudo que não tinha mais serventia”. A facilitadora fazia alguns chiados durante 

o processo, o que me lembrou os cultos da igreja pentecostal.  

Começamos a pedir e intencionar sobre tudo aquilo que era preciso “deixar ir 

embora” e “se findar”. A intenção era imaginar que assim como a erva que já “estava se 

findando” que também morresse aquilo que nós julgávamos que não era mais necessário em 

nossas vidas. A ideia ali era que ao contato da planta com o corpo as energias “negativas” 

passassem para o ramo de manjericão e arruda. Ao final, foi indicado que a as plantinhas secas 

fossem descartadas no jardim do espaço ou em algum jarro em casa.   

Seguimos, então, com a facilitadora colocando uma música do Roberto Carlos, 

“Nossa Senhora”, que foi colocada na caixa de som de bambu. A condutora pegou um tambor 

para acompanhar o ritmo da canção e outras duas mulheres acompanharam com seus próprios 

tambores. A facilitadora me entregou um chocalho, adornado com duas imagens, uma de Kali 

– deusa indiana- e Yemanjá- orixá. Continuamos cantando e tocando os instrumentos, agora 

com o xale na cabeça, em respeito ao momento, como solicitou a facilitadora.  

 

 

 

 

 

 



54 
 

Figura 3 - Parte do chocalho com imagem 

de Kali 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Fonte: Acervo pessoal da autora (2019). 

 

 

Figura 4 - Parte do chocalho com 

imagem de Iemanjá 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                         Fonte: Acervo pessoal da autora (2019). 

 



55 
 

A facilitadora pediu para que depois procurássemos uma música chamada “Seres 

Humanos”, também do Roberto Carlos. Tal música foi escrita quando o cantor rompeu com a 

igreja católica e se aproximou de Chico Xavier, na época em que o filho do mesmo estava 

doente. Trago um trecho da música em questão:  

 

Mas que negócio é esse de que somos culpados 

De tudo que há de errado 

Sobre a face da terra 

Buscamos apoio nas religiões 

E procuramos verdades em suposições 

Católicos, judeus, espíritas e ateus 

Somos maravilhosos 

Afinal somos filhos de Deus 

Somos seres humanos 

Só queremos a vida mais linda 

Não somos perfeitos ainda 

Só quero a verdade nada mais que a verdade 

Não adianta me dizer 

Coisas que não fazem sentido 

Que tal olhar as coisas que 

A gente tem conseguido 

E o mundo hoje é bem melhor 

Do que há muito tempo atrás 

E as mudanças desse mundo 

O ser humano é que faz 

 

Em seguida, a facilitadora seguiu conduzindo o círculo com palavras de “guiança” 

(direcionamento), refletindo que no nosso cotidiano acabamos por esquecer “do outro” que 

podem estar precisando da nossa ajuda, mas que por conta desse ritmo da vida, não percebemos. 

Então, ela pediu que fechássemos os olhos e intuíssemos “quem estava precisando do nosso 

amor”, “quem estava precisando receber aquela intenção”, sem julgamos e que nós 

confiássemos em nossa intuição. Ela pediu que anotássemos os nomes das pessoas que viesse 

a mente. Eu lembrei muito dos porteiros e seguranças do meu antigo trabalho.  

Depois, já sentadas em círculo, a facilitadora começou a falar sobre o terço e a 

figura de Maria, mãe de Jesus. A mesma explicou que como ela vinha da doutrina espírita, em 

que a figura de Maria não é muito valorizada, a princípio ela própria não dava tanta importância 

ao terço ou a própria figura de Nossa Senhora. Com o passar do tempo e na medida em que ela 

se abriu para outras expressões de espiritualidade tinha se tornado mais claro a importância de 

Maria.  

Se para o Kadercismo Maria não compreendia muito bem a missão de seu filho, 

disse a facilitadora, para ela Maria não só compreendia muito bem a missão de Jesus, como 



56 
 

abriu mão da própria importância, ocultando seu protagonismo, para realizar o propósito maior 

de seu rebento.  

 A figura de Maria, para a facilitadora, é marcada por atributos como a sabedoria e 

a coragem, sendo capaz de aceitar uma missão grandiosa, cedendo seu próprio ventre para ser 

morada do Cristo materalizado, afinal, “alguém que carrega o Cristo não pode ser uma pessoa 

sem importância.  

A facilitadora comentou que para muitas pessoas Maria representa o último recurso, 

a última esperança, tanto é que são muitas as expressões como “Valei-me, minha mãe”, “Valei-

me Nossa Senhora” e citou também o filme O auto da Compadecida, quando João Grilo, como 

último recurso frente às portas do inferno, recorre à Maria, “advogada nossa”, como bem é 

lembrada na oração católica da Salve Rainha. A facilitadora falou então dessa capacidade de 

Maria de interceder pelas pessoas, sendo comum a prece através do terço, como pedido de 

interseção por alguma causa. 

Na sequência, a facilitadora comentou sobre a prática do terço. O terço, como a 

mesma colocou, é um instrumento de intercessão, de pedido e prece por alguém ou algo. Essa 

expressão de fé comum no cotidiano popular é associada, muitas vezes, à Maria, a grande 

intercessora. A facilitadora falou que o feminino “tem disso”, “de ajudar”, “de oferecer a mão”, 

“de cuidar”. Maria seria uma forma de expressão do feminino, “Maria impediu que o feminino 

fosse completamente banido, ela é uma das faces da deusa e do feminino sagrado”. 

Para ela, o terço também representa a noção de uma “punição mais leve”, uma 

forma de dizer que o pecado não precisa ser “pago com castigos corporais, dor e sofrimento”, 

mas que é possível “pagar” de forma mais leve. A facilitadora disse que não acredita nessa 

“historia” de um Deus punitivo e castigador e acredita que é possível se relacionar com o 

sagrado de um modo mais leve e menos ligado à ideia de pecado e culta. 

A facilitadora também comentou e ressignificou o gesto católico do “sinal da cruz”. 

Se no catolicismo o gesto é acompanhado da fala “em nome do pai do filho e do espirito santo”, 

para ela há um significado mais profundo. A mesma explicou que, na verdade, os elementos da 

“santíssima trindade” são quatro: o pai, a mãe, o filho e o espirito santo.  

As energias do feminino e do masculino são as duas energias criadoras, os opostos 

que são capazes de criar algo, daí a impossibilidade de existir um mundo apenas pautado na 

energia masculina- do pai, do filho e do espirito santo. O mundo é feminino e masculino, cada 

qual com determinadas características que se opõem, mas que juntas criam vida. A energia 

feminina é aquela que materializa, a que nutre, gerando dentro de si o material concreto, 

enquanto o princípio masculino é o princípio da ativação e ação. Essa forma de explicar o 



57 
 

mundo e a criação é a do Pathwork10, do qual eu já havia conversado em outro momento com 

a facilitadora.  

A próxima atividade do círculo foi a construção de um rosário. A facilitadora disse 

que “trabalharíamos” algo que precisássemos transmutar, usando a metáfora da pérola. A pérola 

se forma a partir de um agente agressor, algo que causa algum desconforto à concha e que ela 

vai “amorosamente” trabalhando, com cuidado e sutiliza, transformando aquilo dentro de si em 

algo bonito. Ela pediu que lembrássemos de algo que precisasse ser transformado, algo que a 

gente já “pelejou para se livrar” e que chegou à conclusão que tem que aceitar e agir de outro 

modo. Lembrei muito da carta do tarô- A força- uma mulher que sutilmente segura o leão pela 

boca, quais feras dentro de nós precisamos domesticar?  

Cada uma falou sobre suas pérolas e sobre o desejo de transmutar algo assim e 

fomos passando uma fita pelas bolinhas de isopor, formando como se fosse as contas de um 

terço. A facilitadora disse que a intenção é que em cada encontro daqueles houvesse esse 

momento de ir compondo um terço para que daqui a alguns encontros um terço realmente fosse 

formado.  

 Na sequência, a facilitadora falou sobre o modo transformado de rezar o terço. 

Em vez de se rezar “pecadores”, utilizar a palavra “rezadores”, não mais “na hora da nossa 

morte”, mas “na hora de nossa passagem”, e assim rezamos cinco ave marias, com as 

ressignificações.  

 

Ave Maria cheia de graça o Senhor é convosco 

Bendita sois vós entre as mulheres 

Bendito é o fruto do Vosso ventre, Jesus 

Santa Maria, Mãe de Deus, rogai por nós rezadores 

Na hora de nossa passagem 

Amém 

 

Na sequência, a facilitadora disse que iríamos fazer uma benção do útero com as 

ervas frescas. Faríamos em dupla, uma recebendo a benção e outra benzendo e depois 

trocaríamos, de modo que todas tanto recebesse como desse a benção do útero. A intenção era 

que uma ficasse em pé e outra sentada de modo a não haver muito contato, preocupações de um 

tempo pandêmico. E assim foi. Com um ramo de ervas benzemos uma a outra, de modo muito 

pessoal, sem uma fórmula ou receita, cada uma sentindo como abençoar, em preces baixas, 

                                                           
10 Segundo o site Pathwork Brasil, o pathwork é uma metodologia de autoconhecimento baseada em conceitos e 

orientações sobre como remover obstáculos que nos separam dos outros, da criatividade e da energia vital de modo 

a desbloquear nosso desenvolvimento e realização.  

 
 



58 
 

intencionando o que a outra necessitava. A moça que me benzeu começou tocando em minhas 

costas, justo onde há meses eu sinto uma dorzinha, do lado esquerdo. Depois ela foi passando 

as ervas pelo meu corpo, também murmurando desejos que se retirasse impurezas. Depois ela 

se abaixou e tocou na minha barriga, repetindo as preces.  

Enquanto realizávamos a benção do útero a facilitadora foi preparar os banhos.  

Em um balde de água fria ela misturou o ramo de ervas frescas- alecrim, hortelã e manjericão- 

e foi macerando as plantas. Enquanto esfregava as ervas com as mãos, misturando à água, ela 

pronunciava em murmúrio, preces e intenções de limpeza e cura. A ideia desse processo é que 

as intenções se misturem aos elementos naturais- água e plantas- de modo que a partir do banho 

a ser tomado com essa “água de plantas”, já coado, traga as intenções ditas, além de se acreditar 

que cada uma das plantas também contenha propriedades curativas, tanto fitoterápicas como 

fitoenergéticas capazes de promover cura, bem-estar físico, emocional e espiritual. O processo 

de produção do banho durou o tempo de duas músicas. Depois de concluído o benzimento, e o 

banho já preparado, pegamos nossa garrafinha (que ela tinha pedido para levarmos) e fomos 

enchendo com o banho de ervas preparado.  

Antes de irmos embora, ainda no espaço onde se reuniu o círculo, mas já concluído 

o momento ritual, as mulheres começaram a comentar sobre como, no geral, as rodas de 

Sagrado Feminino são vistas como caras. Não apenas os círculos como qualquer atendimento 

com Práticas Integrativas Complementares são percebidas como pouco acessíveis.  

Uma das mulheres, que também atende como terapeuta, para rebater esse tipo de 

pensamento, disse que há varias iniciativas de atendimento gratuito, mas que as pessoas não 

costumam aproveitar essas ofertas sem custo. A mesma salientou que algumas pessoas 

“colocam empecilhos” como a dificuldade de acessar o local onde está sendo oferecido a 

prática. A facilitadora comentou, por sua vez, que ela própria organizava duas rodas de 

mulheres gratuitas por mês na cidade de Maracanaú (região metropolitana de Fortaleza, onde 

ela mora) mas que que não havia muita procura.  

Ao final, acabamos –eu e a facilitadora- pegando carona com uma das mulheres 

participantes até o Shopping Benfica, o que facilitou nosso retorno para casa. Do shopping, a 

facilitadora pegou o metrô (ela morava em uma cidade vizinha, Maracanaú) e eu um uber para 

casa.  

Fim da cena 

 

 

 



59 
 

2.5 Círculos de mulheres: alguns elementos a partir do campo de pesquisa 

 

A partir da experiência de campo na cidade de Fortaleza-Ceará, apresentam-se mais 

alguns elementos que fazem parte da composição dos Círculos de Mulheres, de modo a tentar 

uma caracterização dos mesmos, ainda que não definitiva, dada a diversidade e fluidez do 

fenômeno.   

A partir da observação-participante, do registro em diário de campo e de vinte 

entrevistas em profundidade realizadas com participantes desses espaços, elenca-se aqui 

algumas características dos círculos observados: 

1. O feminino está ferido e precisa ser curado - há uma crença comum que permeia 

esses espaços, a de que o feminino na cultura ocidental está ferido, necessitando de 

cura. Esse feminino ferido seria resultado de uma estrutura patriarcal e machista 

que desconecta as mulheres de sua essência feminina e dos atributos ligados ela 

(cuidado, acolhimento, nutrição, criação). Esse desequilíbrio se dá a nível 

energético, físico e emocional. Essa cura, por sua vez, pode ser tanto física (no 

geral, relacionada a cura em relação a questões menstruais), como uma cura 

emocional (no que toca as relações com outras mulheres –mães, avós- ou ainda no 

que toca as relações amorosas); 

2. Ressignificação da menstruação - era notório a importância da discussão sobre 

corpo, em especial, sobre a menstruação e sua ressignificação nos círculos e demais 

espaços em que se realizou a pesquisa de campo. Nesse contexto, o sangramento 

mensal é narrado e vivido de modo positivo e valoroso, sendo considerado 

expressão da capacidade divina de gerar vida, além de representar o poder criativo 

de morrer e renascer simbolicamente, significando um elemento empoderador para 

as mulheres participantes; 

3. “Nós mulheres somos natureza” - a recolocação do feminino na natureza foi 

outro ponto marcante que também se repetiu nesses espaços, indicando uma torção 

de sentido, já que a natureza não representava mais uma sentença opressora, mas a 

fonte de poder e valorização pessoal. Nesse sentido, essas mulheres reelaboram o 

próprio sentido da natureza, agora entendida como sagrada e lócus de poder; 

4. Ciclicidade feminina - atributo feminino ligado ao movimento cíclico da 

natureza. A ciclicidade representaria um modo de ser feminino e é usada para 

explicar o ciclo menstrual (com suas fases de ovulação e menstruação). O ciclo 

menstrual é associado ao movimento lunar, sendo comum a indicação de 



60 
 

acompanha-lo a partir das fases lunares. Aqui se recoloca as mulheres/feminino na 

natureza, valorizando um modo de ser cíclico (feminino) em contraste com a lógica 

linear, atribuída ao masculino e às sociedades industriais e capitalistas;  

5. Plantas e minerais como agentes capazes de produzir agenciamentos, tendo 

propriedades curativas, nutridoras, capazes de sanar mente, corpo e espírito. É 

comum se referir a cristais como pessoas, conversando com eles. Há a crença na 

existência de seres elementais presentes no reino vegetal e mineral. Os próprios 

florais da lua assumem um lugar de agenciação, interagindo e impactando aqueles 

que tomam bem como os outros que estão próximos a eles;  

6. Diversidade de dinâmicas - um círculo pode se reunir a partir da proposta da 

leitura de um livro, a partir da tiragem de florais (no trabalho de campo, vários 

círculos se reuniam em torno dos Florais da Lua), dentre outras propostas. A reunião 

pode ser conduzida de modo mais ritualístico, com cânticos e danças, ou de modo 

mais dialogado, sendo difícil precisar um formato específico; 

7. Auto-cuidado a partir de práticas tradicionais e neo-esotéricas. É comum o uso 

de práticas de saúde, cuidado, bem-estar que podem tanto estar alinhadas ao 

universo místico-esotérico, como às práticas integrativas complementares, bem 

como a práticas tradicionais, sendo tênue o limite entre elas. Dentre as práticas, 

podemos citar: florais da Lua, escalda-pés com cristais, yonne eggs, biodanza, 

banho de argila, aromoterapia, chás, unguentos; 

8. Autoconhecimento - nesses espaços, há um engajamento sobre si mesmo, no 

intuito de um aprimoramento pessoal que se dá através do autoconhecimento. Esse 

pode ser mediado por meio de uma observação de si mesmo, podendo serem 

utilizados recursos como meditações, visualizações guiadas e mandala lunar11; 

9. Os círculos são um fenômeno urbano. No geral, os círculos se reuniam na cidade 

de Fortaleza-Ceará, em bairros de classe média. Mesmo os eventos relacionados à 

temática que aconteceram em regiões mais periféricas, em cidades próximas ou 

mesmo em zona rural eram frequentados por pessoas da capital;  

10. As mulheres participantes, no geral, são brancas, cisgêneros, escolarizadas 

(graduação/pós-graduação) e exercem atividade profissional remunerada; 

11. Espiritualidade nômade - é comum que a trajetória religiosa das participantes 

tenha sido marcada por sucessivos pertencimentos religiosos, associados a uma 

                                                           
11 Ferramenta bastante difundida nesses espaços que visa o acompanhamento do ciclo menstrual, com anotações 

diárias sobre sintomas físicos e emocionais ao longo do ciclo.  



61 
 

busca por repostas que acaba frustrada pelos dogmas institucionais, o que 

transforma a própria noção pessoal de religião. Nesse sentido, há uma sensibilidade 

religiosa aderente a uma espiritualidade fluida e individual, sem pertencimento 

religioso; 

12. Embasamento teórico/bibliográfico - tanto as facilitadoras como as 

participantes têm um engajamento em termos de leitura e estudo no que toca os 

assuntos referentes aos círculos. O embasamento teórico é composto por livros de 

psicologia analítica, estudos de arquétipicos femininos e de arqueologia (sobre 

sociedades matrifocais), referências relacionadas ao corpo, saúde e bem-estar, 

sobretudo, o que toca questões ligadas à menstruação, ginecologia natural, parto, 

além de livros relacionados à bruxaria, deusas, figuras femininas de destaque, ainda 

que excluídas do cânone religioso, como Maria Madalena, e de uma literatura 

própria sobre círculos de mulheres, como os livros de Faur e Bolen aqui citados.  

A partir dessa caracterização dos círculos é possível observar sua relação com a 

Espiritualidade Feminina, inserindo-os na dinâmica de um novo campo religioso. A dimensão 

central de uma espiritualidade feminina se encontra na noção 11 (espiritualidade nômade).  

 A partir dessa ideia se articulam uma séria de crenças, práticas, rituais e símbolos 

que desembocam num processo de cura desse feminino ferido (noção 1). Muitas dessas práticas 

giram em torno de práticas de autocuidado e autoconhecimento baseados em práticas 

tradicionais e neo-esotéricas (noção 7).  

Algumas dessas práticas terapêuticas se baseiam em uma compreensão de uma 

natureza (ervas, cristais) capaz de produzir agenciamento (Noção 5- Plantas e minerais como 

agentes capazes de produzir agenciamentos). Esse processo terapêutico pode se processar a 

nível físico, emocional e espiritual, sendo essa busca por cura, sobretudo por uma cura do 

feminino (noção 1) o que move parte das participantes, o que faz com que elas próprias, por 

vezes, se identifiquem como “buscadoras”, não praticantes de uma religião mas aberta a 

vivenciarem experiências a partir de uma espiritualidade ampla, difusa e desinstitucionalizada 

(noção 11).  

A noção 3 (Nós mulheres somos naturezas) abre espaço para uma identificação das 

mulheres participantes com a sacralidade de uma natureza entendida como uma entidade 

poderosa, criativa e criadora. Nos círculos que acompanhamos, apesar de não ser uma prática 

comum o culto a alguma deusa, a noção de um feminino sagrado se expressava no entendimento 

de que a natureza era sagrada e por serem as mulheres a encarnação da própria natureza, então, 



62 
 

elas próprias eram também sagradas. A noção de empoderamento, nesses espaços, se dá 

justamente por essa associação natureza-sagrado-feminino.  

A essa natureza está articulada a capacidade biológica de gerar vida que perpassa o 

processo de ovulação e menstruação. Nesse aspecto, há uma ressignificação do ciclo menstrual 

(noção 2), sendo recontada a experiência menstrual de um modo positivo e atribuindo um valor 

de honra e gratidão ao processo de menstruar. O sangue é considerado um elemento sagrado e 

nutridor. Intimamente associado a essa narrativa, como à narrativa de que “nós mulheres somos 

natureza” (noção 3), temos a noção da ciclicidade associada ao feminino (noção 4). Aqui, há 

uma série de imbricações de sentido, como a construção da associação mulher- feminino-

natureza-ciclicidade. A ciclicidade seria um atributo feminino, expresso tanto na natureza (ciclo 

lunar, estações do ano) como no corpo das mulheres pela menstruação-ovulação. Há uma 

compreensão de gênero pautado em um binarismo masculino – feminino, como opostos 

complementares, cada qual trazendo em si determinadas características e atributos.   

A menstruação (noção 2), a ciclicidade (noção 4), a associação das 

mulheres/feminino à natureza (noção 3) são aspectos que são observados e vividos a partir de 

um processo de autoconhecimento (noção 8), sobretudo, a partir do acompanhamento do ciclo 

menstrual por meio de mandala lunar, bem como a partir das experimentações em torno da 

gestão do sangue menstrual, como no caso dos usos de coletores menstruais e absorventes 

ecológicos que aproximam essas mulheres do seu fluxo mensal reconhecendo características 

como cheiro, volume do fluxo, textura. O autoconhecimento, nos círculos perpassa não apenas 

uma dimensão corporal como também aspectos emocionais e espirituais (conexão e abertura à 

espiritualidade). 

Já a noção 11 (Espiritualidade nômade) marca os círculos de mulheres como 

situados nesse contexto de uma modernidade religiosa, em que o indivíduo tem autonomia de 

escolha sobre sua própria crença. Essa não é herdada da família, mas construída no processo 

pessoal de “despertar da consciência” e busca individual. A partir das 20 entrevistas já 

realizadas com participantes de círculos de mulheres em Fortaleza, bem como a partir de um 

levantamento quantitativo realizado no contexto brasileiro, observou-se que a jornada religiosa 

das entrevistadas era marcada por uma sucessão de vínculos religiosos, expressando esse 

processo de “busca pessoal”. Dentro dos próprios círculos, observa-se essa fluidez, uma vez 

que é possível participar de vários círculos concomitantemente, não havendo exigências ou 

contrapartidas quanto ao pertencimento ao grupo.  

Por fim, a partir do trabalho de campo e da revisão de literatura realizada, 

apontamos como características dos círculos o caráter urbano (noção 9). Ainda que existam 



63 
 

registros de círculos que se reúnem em comunidades no território rural, as mulheres que deles 

participam tem uma vivência marcada pela cidade. A caracterização das participantes gira a 

partir dos seguintes marcadores: mulheres brancas, cisgêneros, escolarizadas (graduação/pós-

graduação) e que exercem atividade profissional remunerada. Pela sua alta escolarização e 

acesso a bens culturais, outro ponto que saltou dos círculos foi o fato de haver um corpus bem 

definido e crescente de autoras e livros sobre o tema que são consumidos por facilitadoras e 

participante (noção 12).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

3 O CAMINHO ATÉ UM FEMININO SAGRADO: A PESQUISA COMO UMA 

JORNADA 

 

Para iniciar, me coloco nessa pesquisa como uma antropóloga em casa (Strathern, 

2017), investigando minha própria língua e cultura. O campo me pôs em diálogo com uma 

Outra que em certo sentido era muito próxima a mim, mulheres cisgêneros, brancas, de classe 

média, escolarizadas- muitas com pós-graduação- e com acesso ao mercado formal de trabalho.  

Talvez, a maior diferença que eu guardo com as mulheres participantes dos círculos 

seja quanto ao vínculo religioso. Se várias delas me falaram-nas entrevistas- sobre uma repulsa 

às instituições religiosas e de rupturas graves com a igreja, eu –ainda que não me declare mais 

católica- lido bem com as instituições religiosas e não passei por nenhum grande choque com 

as figuras sacerdotais. Um outro ponto importante de diferença é a trajetória espiritual marcada 

pela ideia de “busca”. Tanto nas entrevistas quanto na coleta de dados quantitativos, ficou 

notório um movimento-fluxo- religioso dessas mulheres, contudo, eu não tracei esse mesmo 

movimento. Me declarei católica até os 14 anos e, posteriormente, por achar que não estava 

crescendo na fé, deixei de frequentar os encontros da Renovação Carismática e à missa 

dominical. Ainda assim, continuo guardando certos ritos cristãos, a benção aos mais velhos, o 

respeito aos dias santos, além de nutrir um forte apreço pelos santos e santas católicos.  

Uma antropologia feita em casa traz consigo uma maior reflexividade, ou seja, uma 

maior consciência de si, ora como sujeito transformado em objeto de pesquisa ora como sujeito 

que realiza uma investigação. Essa posição em campo também nos torna mais sensíveis aos 

métodos e ferramentas de análise (Strathern, 2017). Isso posto, dou início a minha caminhada 

até um feminino sagrado. 

 

3.1 Pesquisa de campo: múltiplas possibilidades 

A condução dessa pesquisa foi feita a partir de uma perspectiva qualitativa, com 

base, sobretudo, no trabalho de campo presencial por meio de observação-participante e no 

registro escrito em diário de campo das atividades acompanhadas.  

A partir das relações construídas em campo (nos círculos, eventos e cursos que 

participei ao longo de 2019), foram mediadas e realizadas vinte entrevistas em profundidade 

com mulheres facilitadoras e participantes desse circuito, ao longo dos anos de 2021 e 2022. 

Todas as entrevistas foram realizadas on-line, pela plataforma Zoom, sendo gravadas, com a 

autorização das mulheres.  



65 
 

Minha inserção nos círculos se deu a partir de indicação. Minha estratégia se pautou 

em mobilizar uma rede de contatos prévios para poder conhecer e acessar novos contatos. Em 

2019, a existência dos círculos de mulheres não era tão difundida quanto se tornou nos anos 

seguintes e para saber da existência dos mesmos era necessária alguma proximidade com 

mulheres já participantes desse circuito. Com o passar dos anos, a divulgação via internet, e a 

própria transformação dos círculos, que passaram a ser on-line facilitou o conhecimento e 

acesso de novas participantes.  

Além de acompanhar seis círculos presenciais de forma sistemática, também 

participei de lives12, muito comuns durante o período de isolamento social, atividades de 

círculos que funcionaram no formato on-line, grupos de WhatsApp, cursos, workshops, 

eventos, festivais, webnários. Ao longo dessa jornada, registrei 85 atividades de campo, seja no 

contexto online ou presencial.  

A internet também se fez presente por apresentar um campo possível a partir, 

sobretudo, da plataforma Instagram, acompanhando páginas relacionadas aos temas e salvando 

postagens a partir da ferramenta da própria rede social que permite organizar as postagens que 

você tenha interesse em “pastas” arquivadas no seu próprio perfil, na opção “salvamento”. 

Ademais, ao acompanhar as páginas de algumas interlocutoras por meio das lives e dos stories 

também foi possível tomar notas e “printar” imagens e textos que eram divulgados pelas 

próprias mulheres, criando bancos de imagens relacionadas ao tema.  

Ao acompanhar os contatos previamente estabelecidos, seja com as facilitadoras 

seja com as participantes, por meio das ferramentas on-line, sobretudo através do Instagram e 

WhatsApp (a partir de grupos), foi possível o fortalecimento do vínculo com essas mulheres de 

modo a possibilitar a negociação e realização de 20 entrevistas, nos anos de 2021 e 2022. 

Portanto, a pesquisa foi realizada a partir de uma perspectiva multissituada (Marcus, 

2001), mesclando estratégias que dessem conta das transformações do próprio campo que se 

constituiu entre os universos on-line e off –line.  

  

3.2 Observações preliminares: inserções antes de começar a pesquisar 

Relato agora minha trajetória até os Círculos de Mulheres e ao universo do chamado 

Sagrado Feminino, expressão de uma espiritualidade feminina que frequento desde 2017, na 

cidade de Fortaleza-Ceará.  

                                                           
12 Encontros on-lines, síncronos, realizados, no geral, pela plataforma Instagram, com a possibilidade de interação 

com as pessoas que estão conduzindo a live. Esse formato foi bastante comum nos anos de 2020-2022, ainda 

considerando as limitações de encontro presencial devido a COVID 19.  



66 
 

Em 2017, comecei a participar de um Círculo de Mulheres que se reunia em torno 

da leitura do livro Mulheres que correm com os lobos, de Clarissa Pinkola Estés (2014). Meu 

interesse, na época, era muito mais voltado ao livro em si e à prática da leitura, que eu havia 

deixado de lado devido a uma carga horária de trabalho excessiva. Tomei ciência desse dito 

grupo a partir de um perfil de uma tatuadora de Fortaleza que compartilhou a divulgação nos 

seus stories, do Instagram. Até então eu nunca havia ouvido falar de roda/círculos de mulheres 

e do tal Sagrado Feminino.  

O primeiro encontro do grupo me chamou muita atenção, porque, diferente do que 

eu pensava, o grupo “teórico-vivencial” era muito mais do que um grupo de leitura e trazia 

elementos de uma espiritualidade que contemplava diversos símbolos religiosos ligados a um 

feminino sagrado até então ocultado por uma cultura centrada no homem. Ao me deparar com 

aquela dinâmica, tive a impressão (ou intuição) de que aquela movimentação poderia indicar 

uma outra forma de compreender a própria noção do feminino, tocando em questões como 

corpo, natureza, cultura e religião.  

Ainda em 2017, participei do I Festival Madre Terra, um evento voltado para o 

público feminino em busca de autoconhecimento e reconexão com a natureza. O festival, 

realizado no Eusébio (cidade da região metropolitana de Fortaleza), me deu uma visão mais 

ampliada sobre o tal “Sagrado Feminino”, algo muito maior do que eu pensava até então.   

Depois de três dias de festival, em que ocorreram diversas atividades como práticas 

de meditação, yoga, técnicas de relaxamento, purificação e/ou expansão da consciência como 

Barra de Acess, Reike, Massagem Xamânica, Benção do Útero, dentre outros, o senso sócio-

antropológico começava a indicar que, de fato, havia “algo” acontecendo ali. Não se tratava 

mais de apenas um punhado de mulheres que se reuniam mensalmente para ler um livro e ter 

algumas vivências terapêuticas para ressignificar questões pessoais quanto à experiência 

feminina, havia outras mulheres que também tinham seus grupos e que se interessavam por 

aquelas questões, engajadas em reencontrar a “mulher selvagem”, em se “reconectar com a 

natureza”, voltadas para o resgate de técnicas de cuidado integrativas, que levassem em 

consideração o equilíbrio de corpo-mente-espírito.  

Mais do que um interesse pessoal, comecei a me perguntar como poderíamos 

entender aquela movimentação em torno de um feminino divino, natural e poderoso. Se a 

associação das mulheres à natureza foi o argumento para o controle e submissão do feminino 

ao masculino durante séculos, como agora aquelas mulheres encontravam na proximidade com 

a natureza sua força pessoal? Que movimento - de sentido- estavam aquelas mulheres fazendo? 

Que mulheres eram aquelas (em termos de idade, raça, etc)? Que natureza era essa agora 



67 
 

cósmica, poderosa e mística? Se com a Antropologia e os Estudos Gênero eu havia aprendido 

que a noção de Patriarcado já não nos servia mais, devendo ser superada por um sistema sexo-

gênero (Rubin, 2017) ali, naqueles espaços eu ouvia reiteradamente que era o “patriarcado” o 

culpado pela opressão das mulheres. Essas foram as minhas primeiras questões de pesquisa, 

antes mesmo de começar a pesquisar, de fato. 

Durante o ano de 2018, continuei a participar do círculo e a seguir diversos perfis 

nas redes sociais que falavam sobre o Sagrado Feminino. No final desse mesmo ano, já havia 

me apropriado de algumas leituras sobre Sociologia da Religião (Hervieu-Legér, 2015), 

Modernidade (Giddens, 1997, 2002) e de alguns livros que eu encontrava como indicações em 

diversos perfis nas redes sociais ou mesmo a partir do círculo que eu participava (Faur, 2011). 

No final de 2018, submeti ao Programa de Pós-Graduação em Sociologia, o projeto 

intitulado: Da mulher a deusa: o sagrado feminino como produtor de novas subjetividades 

femininas.  

Por tudo isso, minha entrada em campo foi facilitada uma vez que eu já fazia parte 

daqueles espaços, possuindo já relações prévias que me indicavam outras mulheres que 

facilitavam novos círculos. Essa participação prévia também marca meu lugar de proximidade 

e afinidade com aquelas mulheres e com as questões ali levantadas. Além de trazer dilemas, 

como ser percebida como “aquela que vai dar voz” ao Sagrado Feminino.  

 

3.3 Nas rodas a girar: estratégias de organização 

 

Em meados de março de 2019, ainda no primeiro ano de doutorado, comecei a 

realizar o trabalho de campo. Na época, a ansiedade de iniciar logo “o campo” foi motivada por 

dois fatores. O primeiro, por uma fala da facilitadora do círculo que eu participava que havia 

me alertado para uma possível dificuldade de acessar outras rodas de mulheres, já que algumas 

delas eram fechadas, não aceitando pessoas de fora depois de formado a egrégora, e segundo, 

eu tinha planos pessoais de me mudar em breve para o interior do estado (planos esses 

interrompidos pela pandemia e só efetivados em janeiro de 2023).  

Acreditei então que o fato de eu já estar previamente inserida nesse circuito poderia 

representar uma forma de conseguir descobrir e me inserir em novos círculos, daí então minha 

pressa. Eu não poderia arriscar em perder meus contatos iniciais e só ir a campo um ano depois. 

De fato, acredito que foi mais fácil encontrar outros círculos de mulheres na cidade pelo fato 

de eu já conhecer pessoas que faziam parte dessa movimentação, e foi assim que o campo foi 



68 
 

se formando de modo orgânico, a partir de indicações de conhecidas que me colocavam em 

contato com novas rodas.  

No geral, contatava a facilitadora previamente, seja por Instagram ou WhatsApp, e 

já anunciava meu interesse em participar da roda devido a pesquisa que eu estava realizando. 

Já nessa época, os círculos eram divulgados por meio da Internet, o que facilitava meu acesso, 

possibilitando uma maior agilidade nessas trocas anteriores ao encontro.  

Uma vez no círculo, também me apresentava publicamente, diante de todas as 

mulheres, como estudante de doutorado da Universidade Federal do Ceará, que estava 

realizando uma pesquisa sobre círculos de mulheres. Também ressaltava minha inserção prévia 

em outro círculo como forma de criar mais conexão com as mulheres participantes. Se por um 

lado ali, eu era “a pesquisadora”, também nunca deixei de ser previamente “uma interessada”. 

Foi assim que, ao longo de um ano (março/2019 a março/2020), acompanhei de modo mais 

sistemático cerca de seis círculos, indo a aproximadamente trinta reuniões presenciais, além de 

ter participado de eventos como workshops, cursos, imersões e festivais.  

Estando inserida nos círculos também comecei a acessar outras atividades 

relacionadas: cursos, workshops, imersões de final de semanas, etc. Nas rodas, conheci 

mulheres que também tinham seus círculos ou que começaram a conduzir suas próprias rodas 

posteriormente. Foram nesses espaços que fui construindo relações que foram mantidas durante 

os anos subsequentes e que possibilitaram a realização de entrevistas em profundidade.  

A partir dos encontros nesses espaços, e inspirada na organização feita por uma 

colega pesquisadora, produzi os registros de diário de campo, além de notas, por vezes à mão, 

mas na sua maioria digitada em documento de word. Com os registros feitos, sistematizei as 

temáticas abordadas em uma planilha do google planilhas, o que tornou mais fácil a 

visualização dos temas trabalhados durante os encontros.  

No google planilhas, criei uma classificação para organizar as informações. Listei 

como em um cabeçalho os seguintes tópicos: a atividade acompanhada (se círculo, imersão, 

curso, workshop), data do encontro, modalidade (se presencial ou on-line), cidade e bairro onde 

o círculo se reunia (nos casos dos círculos e atividades presenciais), nome da(s) facilitadora(s), 

“achados importantes” (os temas mais importantes que foram tratados durante o encontro), 

atividades (descrição breve das ações que se desenvolveram durante o encontro), meio de 

registro (se diário de campo, notas, registro digitado ou à mão) e valor do encontro. Ao todo, 

registrei nessa planilha 85 atividades de campo, dentre atividades presenciais e online.  

 

 



69 
 

Figura 5 - Parte da planilha desenvolvida para catalogar as atividades de campo13 

 

Fonte: Elaborado pela autora (2020). 

 

3.4 Entrevistas 

As entrevistas foram realizadas via internet, sendo gravadas (imagem e áudio). As 

negociações das entrevistas foram feitas via internet, seja através de mensagem pessoal no 

Instagram ou pelo WhatsApp. Antes de realizar a entrevista, enviava um Termo de 

Consentimento para o e-mail da entrevistada ou WhatsApp, de modo a formalizar o objetivo da 

entrevista e as condições em que a mesma se realizaria. Além disso, também adotei a leitura do 

termo no início da gravação da entrevista, de modo a registrar as condições previamente 

acordadas. 

A escolha das interlocutoras a serem entrevistadas se deu pautada nos seguintes 

critérios:  

a) presença nas rodas- ao longo do ano de 2019 e início de 2020, realizei o trabalho 

de campo (em contexto presencial). Nesse período de um ano, vivi intensamente o 

circuito do Sagrado Feminino na cidade. Nesse período, já identificava que certas 

mulheres eram mais presentes que outras nesses espaços. Nesse sentindo, um dos 

                                                           
13 Informações confidenciais borradas. 



70 
 

primeiros critérios que eu considerei foi a presença nos círculos. Procurei então 

entrevistar mulheres que tinham uma alta frequência de participação nas reuniões;  

b) facilidade de acesso- ao longo dos anos de 2020-2021, mantive contato com 

algumas mulheres via redes sociais e perdi o contato com várias outras. Foi mais 

fácil me vincular aquelas mulheres que tinham uma maior frequência e engajamento 

nas redes (Instagram e WhatsApp) e foram essas mulheres quem busquei primeiro 

para negociar as entrevistas; 

c) variedade etária, de raça e de atuação profissional- procurei entrevistar uma 

variedade de mulheres, no sentido de buscar dentro das relações que construí, 

mulheres de diversas faixa-etária, raças/etnia e atuação profissional, com vistas a 

entender a partir de um espectro mais amplo as perspectivas dessas mulheres sobre 

os próprios círculos, suas motivações de aderirem a esses espaços e as críticas 

quanto a um fenômeno marcadamente branco e da classe média urbana; 

d) diversidade de espaços- ao longo do trabalho de campo, estive em vários 

espaços, nas reuniões das rodas de mulheres, mas também em festivais, cursos, 

workshops e imersões. Tentei contemplar, nas entrevistas, a diversidade encontrada 

em campo, procurando mulheres que eram vinculadas a diferentes pontos desse 

circuito. 

Entendemos com Michelat (1975 apud Kaufmann, 2013) que uma amostra não é 

considerada representativa numa perspectiva qualitativa, mas ponderamos os critérios acima 

descritos como forma de evitar erros de generalização a partir de uma amostra pouco 

diversificada. Adotamos, então, tais critérios como pontos guia para a escolha de nossos 

informantes, entendendo que “amostra, trata-se de escolher bem os seus informantes” 

(Kaufmann, 2013, p. 923). 

A partir desses critérios, listei 25 nomes de mulheres a serem entrevistadas, dentre 

facilitadoras e participantes e a partir da lista, comecei a abordagem para a realização das 

entrevistas. Como esperava, algumas declinaram o pedido, outras até indicaram concordância, 

mas não engajaram firmemente e acabei desistindo de uma abordagem mais incisiva para me 

dedicar a outros nomes que se mostravam mais abertos.  

Ao final de 2 anos, tinha as 20 entrevistas realizadas, um número que me garantia 

certa diversidade de mulheres, bem como de perspectivas, contemplando tanto mulheres que 

facilitavam os círculos, como participantes. Atribui a cada uma dessas mulheres um nome de 

uma deusa, a partir das divindades retratadas pelo Oráculo das Deusas. A maioria dos nomes 



71 
 

foram escolhidos por meio de tiragem oracular e outros por atribuição pessoal, de modo 

associativo, como no caso das mulheres negras a quem atribui nomes de Orixás. 

Adotamos a proposta de Kaufmann (2013), de uma entrevista compreensiva, ou 

seja, levamos a sério a curiosidade de compreender a Outra e seu mundo, com suas 

contradições, dúvidas e descobertas, “[...] é preciso simplesmente procurar compreender, com 

amor e consideração, também com uma intensa sede de saber” (Kaufmann, 2013, p. 1062). No 

momento da entrevista, adotamos uma conduta empática e não julgadora, de modo a deixar a 

entrevistada confortável e criando um momento agradável e de troca. Ao início da entrevista, 

lia o termo de consentimento e explicava em linhas gerais os objetivos da pesquisa e da 

entrevista, relembrando alguns momentos em que estive junto com a entrevistada nas rodas e 

demais eventos relacionados à temática.   

Também assumimos, com Beaud e Weber (2014), a perspectiva da entrevista 

etnográfica, ou seja, uma entrevista que não está desassociada da pesquisa de campo, mas que 

dialoga com a observação participante realizada. Como já foi dito, as 20 entrevistadas foram 

mulheres que conheci no contexto da pesquisa com os círculos de mulheres em Fortaleza, logo, 

elas estavam presentes no campo, experenciando a ritualização de um feminino sagrado.  

As entrevistas foram realizadas on-line, o que facilitou a logística do encontro como 

também colocou novas questões, como algumas interrupções, da minha parte ou da parte das 

interlocutoras, o que não prejudicou o andamento das conversas. No geral, as entrevistas 

duraram em torno de 1 hora.  

Foi elaborado um roteiro base (APÊNDICE A) para as entrevistas, utilizado tanto 

para as participantes como para as facilitadoras, com as devidas adaptações. Na construção 

desses roteiros, nos inspiramos em Kaufmann (2013), quando o mesmo orienta uma elaboração 

de perguntas a partir de macro temas e de modo que as mesmas sigam uma lógica. Ainda com 

ele, entendemos que o roteiro de perguntas não deve ser seguido de modo mecânico e 

engessado, mas servindo como um guia condutor da conversa, permitindo fugas, recuos e 

improvisos, a depender das reações e disponibilidade de cada uma das mulheres.  

As perguntas foram elaboradas a partir de temas e questões já observadas 

anteriormente em campo, iniciando com questões mais gerais e leves, de modo a dar um tom 

leve, descontraído e de confiança à entrevista, e só na sequência tocando em pontos mais 

sensíveis, a exemplo da dimensão da participação de mulheres transgêneros nos círculos de 

mulheres.  

Nas três primeiras entrevistas realizadas, tentamos coletar dados objetivos 

(pertencimento étnico-racial, idade, escolaridade, dentre outros) gravando as respostas durante 



72 
 

a realização da entrevista, contudo, percebemos que essa dinâmica de coleta tornava a entrevista 

enfadonha, por isso, nas outras dezessete entrevistas utilizamos um formulário do Google para 

coletar tais dados, dando mais agilidade ao processo de coleta e tornando o momento mais 

agradável para a interlocutora. Ao final da entrevista on-line, enviávamos, no geral, via 

WhatsApp o formulário a ser preenchido pela entrevistada. Não houve objeções em relação a 

esse preenchimento por parte das interlocutoras. 

 

3.5 Perfil das entrevistadas 

Ainda que numa abordagem qualitativa o que esteja em foco seja a história contada 

e não os critérios operantes (Kaufmann, 2013), trazemos aqui alguns marcadores identitários 

importantes para entendermos quem fala e de onde se fala.  

No que toca ao pertencimento étnico e racial, dentre as opções amarela, branca, 

preta, parda, indígena, as 17 respondentes se identificaram com as categorias branca (11,8%), 

parda (58,8%) e preta (29,4%).  

 

Figura 6 – Como se identifica no quesito raça/etnia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

Aqui ressalto que a auto declaração “parda” nem sempre coincide com a 

heteroidentificação racial, uma vez que em torno do pardo giram inúmeras questões. No senso 

comum, o pardo é compreendido como o miscigenado, contudo, a bibliografia sobre a questão 

racial brasileira assume o pardo como pertencente à categoria de negros (pardos e pretos).  

Levanto esse debate aqui no sentido de chamar atenção de que esse dado objetivo guarda 

diversas questões uma vez que a própria categoria “pardo” é problemática, uma vez que há uma 



73 
 

confusão e um baixo letramento racial por parte de quem se auto identifica como pertencente a 

um grupo racial, ainda que não tenha o fenótipo a ele relacionado.  

Já sobre o critério etário, as interlocutoras variavam de mulheres de 21 a 63 anos de 

idade. Estabelecendo camadas de idades, o gráfico registrou a predominância de mulheres entre 

os 25 e 45 anos, compreendendo, então, mulheres adultas, na idade fértil, como consta a seguir: 

 

Figura 7 – Idade 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

        Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

Quanto à orientação sexual e estado civil, cerca de 70% se declaram heterossexuais 

e 64% casadas, como segue: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 
 

Figura 8 – Qual a sua orientação sexual 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TOPICO  

            Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

 

Figura 9 – Você tem filhos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

Em relação à pergunta “você tem filhos?”, 8 mulheres disseram que não e 9 

disseram que sim: 

 



75 
 

Figura 10 – Seu estado civil 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

Cerca de 47% das mulheres declararam ter pós-graduação completa e 47% 

indicaram que sua principal fonte de renda vinha de atividade empreendedora, no sentido de 

serem autônomas, como segue:  

 

            Figura 11 – Qual o seu nível de escolaridade (marque o mais alto)  

                                                             

                 

Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

 



76 
 

Figura 12 – Qual seu vínculo profissional? (da principal atividade que você 

exerce) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
         Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

Esse curto retrato das entrevistadas nos permite imaginar com quais mulheres 

estamos falando, no geral mulheres auto identificadas como pardas, no sentido de serem 

miscigenadas, em idade fértil, heterossexuais, casadas, com uma alta escolaridade e que 

exercem uma atividade empreendedora. Aqui, já fica claro que estamos tratando de um estrato 

muito específico de mulheres que tem na alta escolaridade um ponto chave de uma vivência 

espiritual crítica aos dogmas religiosos e que buscam uma espiritualidade fluida e 

individualizada.  

3.6 Nas rodas a girar: os círculos de mulheres em Fortaleza (campo presencial) 

Durante o ano de 2019, acompanhei de modo sistemático 6 círculos de mulheres 

que se reuniam em Fortaleza, Ceará. Esses círculos eram facilitados, no geral, por uma ou duas 

mulheres. Algumas facilitadoras estavam a frente de dois círculos propondo atividades em 

espaços e dias e horários diferentes. Essas rodas também se diferenciavam em relação aos 

preços, variando de encontros gratuitos a encontros que custavam 140 reais. Trago aqui nomes 

fictícios para os círculos, de modo a não os identificar. 

 

 

 



77 
 

Quadro 1 - Valores e quantidade de encontros (nomes fantasias dos grupos) 

Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

A observação-participante desses círculos foi a principal atividade dessa pesquisa 

e foi a partir dos contatos estabelecidos nesses espaços que posteriormente proporcionou a 

realização das entrevistas.  

Desses seis círculos, descartei o círculo Pachamama, uma vez que se vinculava ao 

Movimento Mística Andina e envolvia temas próprios desse grupo. Ainda que haja semelhanças 

com os outros círculos de mulheres, tais como a abordagem da menstruação e da “energia 

feminina”, o círculo de mulheres Pachamama era focado em resgatar saberes mágicos ligados 

à natureza em consonância com os valores da Mística Andina. Dessa forma, o círculo de 

mulheres, nesse contexto, servia muito mais como uma metodologia de trabalho, trazendo 

outros elementos vinculados a uma Vicência espiritualista específica.  

Além desses círculos, também vale registrar o acompanhamento de um outro 

círculo presencial, organizado pela facilitadora Bast.   

O círculo facilitado por Bast funcionava de modo esporádico, assumindo diversos 

nomes, não havendo uma noção de continuidade entre os encontros. A cada encontro se 

trabalhava um determinado tema. Essa facilitadora fugia um pouco do roteiro seguido pelas 

demais, por vezes descentralizando o local do encontro, já que ela também organizava círculos 

nas cidades de Maracanaú e Caucaia. A mesma também foge ao roteiro da maioria das mulheres 

por, por exemplo, não ter ensino superior completo. Cada círculo de Bast que eu participei 

custou 72 reais.  

Nome fantasia dos círculos 

 

Valor por encontro 

Qtd de Encontros 

acompanhados 

Caminhantes 50,00 5 

Flores que curam 

Gratuito/ 35,00 para quem 

comprava os florais 8 

Flora da Terra gratuito 2 

Da Primavera 120,00 5 

Das Curandeiras 140,00 5 

Pachamama gratuito 6 

  31 atividades 



78 
 

Apesar de ter participado de apenas dois círculos facilitados por Bast, pude estar 

com ela em diversos outros momentos ao longo dos anos, seja em cursos (presencial e online), 

workshops sobre banhos de ervas, oficinas de ginecologia natural, quando aprendi a fazer uma 

garrafada, eventos do dia das mulheres, sendo ela uma das principais e mais disponíveis 

interlocutoras.  

Ademais desses círculos, elenco também a participação de 3 outros eventos 

relacionados à temática. Esses outros três eventos aconteceram nas cidades de Eusébio, 

Mulungu e Guaramiranga, todas relativamente próximas à Fortaleza. Nesses momentos, 

notamos um movimento das mulheres de Fortaleza- muitas já participantes desses espaços- para 

as referidas cidades, sendo possível articular caronas para chegar aos locais.  

Esses eventos eram imersões de final de semana, um com a participação de cerca 

de 300 mulheres, no formato de festival, com diversas atividades propostas por inúmeras 

facilitadoras e os outros dois, em um formato mais intimista, com acomodação em pousadas, 

em quartos individuais ou compartilhados e refeições vegetarianas, além de vivências pensadas 

para um pequeno grupo de mulheres. A participação nesses eventos envolvia uma 

disponibilidade muito maior de dinheiro, uma vez que envolvia gastos com acomodação, 

alimentação, além das vivências promovidas pelas facilitadoras, além de outros gastos como 

locomoção, como consta a seguir: 

 

Quadro 2 - Eventos, valores e distância de Fortaleza 

   Evento Ano Cidade Distância de 

Fortaleza 

Quant de 

facilitadoras 

Quant de 

participantes 

Valor do 

evento em 

reais 

Evento 1 

 

2019 

 

Eusébio 

 

24 km 

 

Diversas 

 

300 

 

    320 

(incluso 

alimentação e 

espaço para 

barraca) 

Evento 2 

 

2019 Mulungu     120 km         3 6    250 (incluso 

acomodação e 

alimentação) 

Evento 3 2022 Guaramiranga   106 km          2 9     700 



79 
 

Fonte: Elaborado pela autora (2019). 

 

3.7 Nas rodas a girar: as possibilidades do virtual 

Quando a pandemia chegou ao Brasil, eu já pensava em “sair do campo”, pois 

notava que os temas começavam a se repetir, indicando certa saturação. Com a pandemia, meus 

esforços se concentraram muito mais em continuar em contato com as mulheres que eu havia 

conhecido (seja participando de atividades que elas promoviam no contexto on-line ou 

acompanhando suas mídias digitais), negociar entrevistas, acompanhar ainda alguns encontros 

de círculos- quando foi possível estar junto de modo presencial- e sobretudo, me dedicar às 

leituras e análise dos achados do campo. 

Com a migração para o online, novas dinâmicas foram colocadas em prática. Um 

dos círculos ainda ocorreu no formato virtual, ainda que não tenha tido muitos encontros. As 

facilitadoras que já atuavam integralmente com terapias holísticas tiveram que adequar seus 

serviços para o contexto da pandemia. Algumas delas se dedicaram a terapias que não 

necessariamente se destinavam ao público feminino, outras começaram a adotar uma 

comunicação mais empreendedora, com técnicas de marketing digital e vendas, outras ainda se 

dedicaram a atividades voltadas para mulheres, porém, de modo menos sistemático. Tudo isso 

me apontou para um outro viés, a discussão sobre empreendedorismo e espiritualidade. 

Com a dissolução das fronteias do espaço-tempo, devido à migração para o on-line, 

outras possibilidades surgiram como a de participar do 1° Encontro da Rede Círculos de 

Mulheres de Pernambuco, ou ainda de um grupo de estudos sobre o livro Círculos sagrados 

para mulheres contemporâneas: práticas, rituais e cerimônias para o resgate da sabedoria 

ancestral e a espiritualidade feminina, iniciativa de uma facilitadora de círculos e terapeuta 

holística de João Pessoa (Paraíba). A nova rotina de lives me trouxe a possibilidade de 

acompanhar outras mulheres que estavam promovendo seus trabalhos relacionados a um 

feminino sagrado, não apenas no que toca a facilitação de círculos, mas também de outras 

formas, promovendo debates relacionados, sobretudo, à ciclicidade e à menstruação.  

 Ressalto aqui a série de lives promovidas pela Educadora Menstrual Isa Graciano, 

do Instagram @sabedoriamenstrual, que promoveu durante o mês de julho de 2020 a Semana 

da Literatura Menstrual, com a seguinte programação: 

(incluso 

acomodação e 

alimentação) 



80 
 

02/07/20- Live com Danielle Fellippe e Tatiane Guedes, editoras do livro Dançando 

com a Lua e Caminhando Juntas, de autoria de DeAnna L’am; 

04/07/21- Live com Josiane Tiburski, tradutora do livro Meu Sangue é Ouro, de 

autoria de Lara Owen; 

06/07/21- Live com Vivian Victor, autora do livro Margarida e o Jardim Florido.   

No Instagram, entre maio de 2020 e setembro de 2021, salvei o total de 358 

publicações, através da ferramenta “arquivamento”. Esses posts tratam de assuntos como: 

menstruação, ciclicidade menstrual, licença menstrual, livros relacionados ao Sagrado 

Feminino, divulgação de jornadas e imersões, ginecologia natural, parto natural, educação 

menstrual, dentre outros assuntos relacionados. Ainda que não sistematizados, esses posts 

possibilitam visualizar os caminhos pelos quais a noção de feminino sagrado e cíclico estava 

caminhado, por vezes se despiritualizando, tornando-se mais político ou indicando a 

profissionalização de quem trabalha com o tema. 

Também acompanhei grupos de Facebook e entrei em grupos de WhatsApp, ainda 

que estes não sejam tão movimentados quanto o Instagram, me trazendo poucos dados sobre o 

tema. O Facebook, contudo, permitiu que eu encontrasse uma outra pesquisadora de Círculos 

de Mulheres, Tchela Maso (brasileira, vinculada à Universidad Autônoma del País Basco). A 

partir dela, foi possível localizar outras duas pesquisadoras, Thainá Ribeiro (da Universidade 

Federal da Bahia) e Camila Gabriela Conceição (Universidad de La Republica - Udelar) e de 

outubro de 2020 até meados de 2023, nos encontramos regularmente para trocarmos referências 

e debater temas comuns às nossas pesquisas, além de termos apresentado trabalhos em 

conjunto, e organizado e lançado um dossiê sobre o tema.  

Ainda no contexto on-line, ao perambular (Leitão; Gomes, 2017) pela internet, 

tomei conhecimento de um círculo de mulheres de Fortaleza que estavam se reunindo on-line 

para discutir a dimensão do feminino no mundo corporativo. Como a facilitadora estava inserida 

no circuito que eu já participava, conhecendo algumas outras mulheres que eu também conhecia 

do contexto presencial, busquei a mesma pelo Instagram e comecei a acompanhar as reuniões 

do grupo, me identificando como pesquisadora e chegando a apresentar para alguns 

participantes alguns resultados preliminares da pesquisa.  

Participei de cerca de 9 encontros desse grupo online, entre os meses de fevereiro a 

junho de 2022. Esse círculo trouxe uma experiência diferente dos outros que acompanhei, pois 

se reunia em torno da leitura de livros sobre a temática do feminino. Dessa forma, a proposta 

combinava a perspectiva espiritualista do Sagrado Feminino sendo levada para o contexto do 

mundo corporativo a partir da leitura e partilha de impressões sobre um determinado corpus de 



81 
 

textos. Estive com esse grupo na leitura de dois livros: A deusa interior: um guia sobre os 

eternos mitos do feminino que moldam nossas vidas e Maria Madalena Revelada: a primeira 

apóstola e seu evangelho feminista. Mesmo depois de deixar de participar do grupo, continuei 

a observar as duas leituras que se seguiram, que foram: A prostituta sagrada: a face eterna do 

feminino e a Tenda Vermelha. A cada encontro era cobrado o valor de 39 reais, pagos à 

facilitadora. Era comum ao final do debate sobre o livro que a facilitadora fizesse uma mediação 

guiada, dando o tom espiritual do encontro.  

 Resgatando os diários de campo, é notório que a internet e suas possibilidades já 

se apresentavam desde o início da pesquisa. Em 04 de abril de 2019, tomei nota de um webnário 

de Soraya Mariani, facilitadora de círculos, que tratava do tema “Círculos de mulheres e o 

feminino”. Nesse encontro on-line, destinado a oferecer um curso de formação em facilitação 

de círculos de mulheres, já seguindo a fórmula de lançamento que se popularizou nos anos 

posteriores, a facilitadora discutiu uma série de questões que já atravessavam os círculos de 

mulheres, a exemplo da relação sagrado feminino e feminismo. 

Em 22 de maio do mesmo ano, tomei nota de uma live do Instagram 

@mulheres_delua discutindo “o que é o Sagrado Feminino”. Naquele momento, o recurso das 

lives ainda não era tão popular, nem o Sagrado Feminino algo tão difundido quanto se tornou 

nos anos seguintes.  

 

3.8 Uma pandemia no meio da pesquisa: reflexões sobre trabalho de campo, escrita de 

diário e a busca por uma antropologia educada 

 

Oliveira (1996) aponta que o ofício do antropólogo é composto por três momentos, 

dois dele no campo- olhando e escutando- e um terceiro fora do campo ao escrever as 

experiências vivenciadas. Em campo, não era possível tomar notas, uma vez que era inevitável 

estar com um caderninho e uma caneta no meio de uma reunião de mulheres, quando estas 

estavam partilhando sobre suas vidas ou envoltas em rituais de dança, canto e meditações.  

No momento da roda, tentava ficar ao máximo atenta ao que estava acontecendo, 

seja as falas da facilitadora, das mulheres participantes ou ainda os momentos ritualísticos, em 

meio a cânticos, uivos, danças ou numa silenciosa meditação. Apesar de meu foco não ser a 

descrição dos rituais e sim o conteúdo do que se conversava ali, era curioso perceber como 

havia uma mistura de diversos credos, como músicas que misturavam elementos totêmicos e o 

pai nosso, além, claro, da energia vibrante que tomava conta daquelas mulheres sempre em 

busca de uma conexão maior com o todo, com algo que as transcendia.  



82 
 

Compartilho do que Oliveira (1996) fala sobre a memória como o mais rico 

elemento na produção de um texto. Sempre escrevia o diário de campo no dia seguinte à roda, 

e era à memória que eu me agarrava para preencher as páginas. Os círculos sempre aconteciam 

à noite, acabando, no geral, às 22 horas. Alguns aconteciam em bairros bem distantes da minha 

residência, logo, meu retorno e chegada em casa eram bem demorados. No geral, quando 

chegava ou mesmo no caminho para casa, anotava no celular alguns pontos que eu considerava 

mais importantes ou que pudessem marcar os momentos vivenciados (início, meio fim) para 

ancorarem minha memória e no outro dia, com mais calma e detendo de tempo para relembrar 

e escrever, partia dessas pequenas notas para compor o diário de campo propriamente.  

Visitei o diário de campo diversas vezes, para escrever artigos, antes das orientações 

e durante as aulas de metodologia. Esse exercício de retornar ao campo por meio do diário foi 

sempre produtivo. Foi nesse movimento de escrever o diário de campo, relê-lo em vários 

momentos, produzir trabalhos a partir dele que as categorias analíticas foram surgindo. Nesse 

sentido, também retomamos o pensamento de Roberto Cardoso de Oliveira, quando este diz 

que a produção do conhecimento não se dá de modo anterior à escrita, não sendo a escrita uma 

espécie de vetor-resultado, onde se expressa o conhecimento já elaborado. Pelo contrário, o 

conhecimento se produz durante a escrita. 

O campo, como coloca Peirano (2014), não tem um momento certo de acabar. Nesse 

sentido, apenas posso apontar alguns momentos chaves dessa pesquisa em camadas, como já 

venho apresentando ao longo dessas páginas e aqui organizo de modo mais sistemático: 

PRÉ-PANDEMIA: Março de 2019 a março de 2020- campo presencial, com 

algumas incursões no virtual. Acompanhamento de 6 círculos presenciais, eventos, 

imersões e festivais; 

PANDEMIA: A partir de março de 2020- migração para o virtual devido à 

pandemia. Acompanhamento dos contatos estabelecidos no off-line agora no 

ambiente on-line. Arquivamento de postagens por meio do Instagram. Contato com 

outras pesquisadoras e estabelecimento de uma rede de pesquisa sobre círculos de 

mulheres contemporâneos. De fevereiro a outubro de 2021- primeiras 6 entrevistas 

realizadas por meio da plataforma Zoom; 

ABRANDAMENTO DA PANDEMIA: Em setembro de 2020, janeiro de 2021 e 

julho de 2021- campo presencia; 

RETOMADA: Junho e setembro de 2022- campo presencial.  

De março a dezembro de 2022- realização de 14 entrevistas, também realizadas por 

meio da plataforma Zoom.  



83 
 

 

Durante minha estadia em campo (presencial), por diversas vezes, me senti 

desconfortável devido a esse lugar da pesquisadora. Sempre me perguntava como aquelas 

mulheres me percebiam, desconfiavam de mim ou me aceitavam gratuitamente? Acredito que 

pelo meu empenho em acompanhar as rodas e minha presença constante em eventos 

relacionados (como os de ginecologia natural e fitoterapia) tornaram minha pessoa um pouco 

mais palatável ou pelo menos mais respeitável, no sentido, de que era visível que o que eu fazia 

era algo a ser levado a sério.  

Em junho de 2022, fui a uma imersão com duas facilitadoras que eu só conhecia 

via Instagram, mas que não tinha tido a oportunidade de participar de nenhuma atividade junto 

a elas, e novamente me estranhei em relação a estar pesquisando e ao mesmo tempo 

experenciando as vivências propostas. Nessa imersão de um final de semana na serra de 

Guaramiranga, município distante 106 km de Fortaleza, um grupo de 11 mulheres (várias delas 

com mestrado ou doutorado) se reuniu em torno do tema “Corpo-oráculo: um resgate da 

selvageria”. Lá, de novo, me senti uma estranha. Elas me questionavam sobre a pesquisa, 

queriam saber mais, com quem eu já tinha conversado, me indicaram contatos, me repassaram 

livros em pdf, demonstrando uma empatia e solidariedade que antes eu não notava. Elas também 

já tinham estado no lugar de pesquisadora e por isso se disponibilizavam a ajudar. Contudo, ao 

mesmo tempo, também eu me sentia observada, estudada. 

Em diversos momentos, refleti sobre o campo. Em fevereiro de 2021, já sentia 

saudades não só do campo de pesquisa, como de todo o contexto do presencial sem máscara ou 

medo de ser contaminada. No momento, escrevi uma breve nota: “Sinto saudades dos dias de 

fazer campo, da ansiedade do que iria encontrar, se conseguiria me inserir nos círculos, se seria 

minimamente aceita. O que iria encontrar em campo, quais questões iriam surgir?”. Na 

sequência, continuei com algumas questões sobre “minha estadia em campo”: 

 

Talvez eu tenha sido tímida demais em campo. Em campo, sempre me apresentava 

logo no início do encontro, mas depois me diluía na proposta, participava das 

atividades: meditações, danças, cantos, etc. Não adotei uma postura questionadora. 

Ouvi, ouvi e quando chegava em casa, tomava nota (nota pessoal, em 21 de fevereiro 

de 2021).   

 

Algumas nas minhas questões giravam em torno da presença do pesquisador em 

campo e das interações que eu estabelecia com as pessoas. Como estabelecer um limite entre o 

“eu” participante e o “eu” pesquisador? Será que as participantes tinham entendido que eu 



84 
 

estava realizando uma pesquisa? Será que eu havia comunicado bem minha intenção. Será que 

eu estava aderindo demais ao campo? 

Minha presença nas rodas envolvia uma participação nas atividades que poderiam 

ser desde participar de uma ciranda, cantar o próprio nome, dançar livremente, acender uma 

vela ou ainda tomar um banho de ervas ou de argila, dentre outras tantas coisas. Em campo, era 

uma participante, sem, contudo, me desligar da noção de observadora. Mesmo quando estava 

participando não deixava de estar pesquisando e vice-versa, um pesquisador em campo sempre 

se assemelha a uma fita de moebius, sendo observador e participante.  

Laplantine (2012) já considerava a implicação do pesquisador como um 

instrumento para a construção da pesquisa, uma vez que esta presença possibilita variar as 

perspectivas e estudar novos objetos. Ingold (2016, 2012) radicaliza a presença do pesquisador 

em campo e defende que o modo de trabalho da antropologia, o trabalho de campo, seja uma 

prática de educação em que aprendemos com as pessoas, numa relação de correspondência, ou 

seja, numa relação em que estamos ouvindo, tocando, sentindo, respondendo, e também 

esperando por respostas, num emaranhado de relações que são tecidas e recompostas 

sucessivamente.  

Passei a adotar a noção de observador (eu), como queria Laplantine  

(2012), como parte integrante do objeto de estudo, daí o relato de minha interação com os 

círculos de mulheres antes mesmo de iniciar a pesquisa, no esforço de observar a mim mesma 

e moderar minhas motivações extracientíficas quanto ao objetivo de estudo: 

 

Aquilo que o pesquisador vive, em sua relação com seus interlocutores (o que reprime 

ou sublima, o que detesta ou gosta), é parte integrante da sua pesquisa. Assim uma 

verdadeira antropologia científica deve sempre colocar o problema das motivações 

extracientíficas do observador e da natureza da interação do jogo. Pois a antropologia 

é também a ciência dos observadores capazes de observarem a si próprios, e visando 

a que uma situação de interação (sempre particular) se torne o mais consciente 

possível. Isso é realmente o mínimo que se pode exigir de um antropólogo 

(Laplantine, 2012, p. 170). 

 

Tomamos então a ideia do trabalho de campo como um contexto em que 

encontramos sujeitos observando sujeitos, não sendo possível apagar as marcas do pesquisador 

do campo de estudo (seja ele presencial ou on-line). Como afinal apagar meu modo de ser, a 

forma que me expresso, o tom que adoto, as gafes que cometo? A pesquisa parte da noção de 

que para entender o social a partir de uma perspectiva antropológica é necessário assumir a 

interação entre as pessoas.  



85 
 

Esse mesmo pensamento pode ser transposto para as redes sociais. Durante o 

período de pandemia, continuei acompanhando as redes sociais de facilitadoras e participantes, 

interagia com as postagens das mesmas assim como elas também interagiam às minhas 

movimentações no espaço online. Por esse engajamento no virtual, descobri outros interesses 

em comum com algumas das mulheres, como a literatura, a dança, os estudos sobre Jung ou 

mesmo um gosto musical semelhante. Como negar esse envolvimento subjetivo, como apagar 

esse rastro pessoal no digital? Novamente, recorro a Laplantine (2012, p. 173): “Incluir-se não 

apenas socialmente, mas subjetivamente faz parte do objeto científico que procuramos 

construir”. 

Ingold (2016, p. 409) acredita que a observação participante não poder ser alocada 

como um “método de pesquisa”, mas como um “modo de trabalho”, sendo a experiência do 

campo um experimento que não pode ser reproduzido e que “envolve modos de levar a vida e 

de ser levada por ela”. Assim me senti em campo, compondo relações e aprendendo novas 

possibilidades de existir, às vezes incomodada com algumas coisas que escutava, mas me 

deixando ser levada por aquelas mulheres que me falavam de suas emoções, da necessidade de 

curar o feminino, de resgatar antigos saberes e de acolher a menstruação.  

Essa aprendizagem apontava para uma forma cíclica de experienciar a vida, 

entendendo seus momentos de vida-morte-vida, ou seja, suas oscilações de energias e emoções. 

Essa ciclicidade estava materializada no meu próprio corpo de mulher-cis e menstruante, mas 

também presente em outros movimentos que aprendi a observar bem, como as fases lunares.  

Eu me coloquei em campo como uma aprendiz, mais calada que falante, mais tímida 

do que extrovertida. Observei, escutei, aprendi técnicas para aliviar as cólicas, as formas de 

relacionar o ciclo menstrual com o ciclo lunar, a importância de observar seu próprio ciclo, a 

como preparar chás (infusões ou cocções), quais ervas utilizar, quais ervas não utilizar, fiz e 

tomei garrafadas (de vinho com cravo, noz moscada, canela, pata de  vaca), tintura de 

tanchagem, florais da lua, dentre tantas outras técnicas e saberes a serviço de promover uma 

saúde uterina e uma reconexão com os elementos da natureza.  

Nesse sentido, esse trabalho não poderia ser creditado como uma etnografia, uma 

rememoração documental (Ingold, 2016) de eventos passados, pois esses aprendizados me 

abriram novas formas de entender o mundo, me apresentando novas perspectivas. Novamente, 

encontrei em Ingold uma compreensão de um fazer antropológico que se situa no tempo com 

vistas para o futuro e não para o passado, já que para ele é para construções de novos futuros 

possíveis que a antropologia aponta, não se limitando a tentar registrar culturas e expressões à 

beira da extinção.  



86 
 

Essa pesquisa se alinha então, de certo modo, a uma noção de Antropologia como 

uma prática que surge do encontro e da interseção entre pontos de vista. Não se trata apenas do 

ponto de vista do observador ou do observado, mas um posto de vista amplo, que nasce da 

intersecção de olhares, disposto e atento a evitar as armadilhas culturais que turvam a visão 

para a diferenciação cultural, naturalizando-a.  

O trabalho então foi feito a partir do encontro (não etnográfico), mas de um 

encontro entre pessoas, na interseção de pontos de vista (Laplantine, 2012), considerando que 

o trabalho antropológico existe para além da etnografia e que se efetiva na observação do outro 

e da participação com o outro, possibilitando a aprendizagem (Ingold, 2016) de novas formas 

de existir e compreender o mundo.  

 

3.9 Afetada pelo campo? A busca por um sentido total 

No começo de 2020, um pouco antes do começo do isolamento social, fui convidada 

a participar de um programa de rádio para falar sobre Círculos de Mulheres, juntamente com 

duas de minhas interlocutoras. Depois da entrevista fomos almoçar e comentei com uma delas 

sobre meu incômodo de falar em lugares como aquele, tanto por uma dificuldade pessoal em 

me expor, como por um receio de soar como alguém que vai falar “em nome” dos Círculos de 

mulheres/ Sagrado Feminino.  

Esse comentário rendeu uma reflexão interessante por parte da minha interlocutora. 

Para ela, a minha dificuldade em estar numa rádio, em um programa ao vivo, falando sobre o 

tema que eu estava pesquisando, tinha um significado maior ligado à espiritualidade. Algo no 

mundo espiritual estava agindo de modo a me impedir de realizar bem minha função nesse 

plano material. Desse modo, minha interlocutora me informava que minha escolha por 

pesquisar a temática sobre o feminino sagrado se relacionava à minha missão de vida, estando 

associada não apenas à dimensão acadêmica, mas a um sentido mais completo da minha própria 

existência.  

A conversa seguiu comigo dizendo que às vezes não aceito os convites para essas 

falas públicas (como a que acabávamos de fazer numa rádio local) pois pensava não ser esse o 

meu lugar (social). Como eu poderia falar “em nome” dos círculos? Mas também relatei meu 

desconforto por essa negativa, porque observava que em alguns momentos outras pessoas 

assumiam esse “lugar de fala” de modo muito irresponsável, ao que ela me interpelou contando 

uma história.  



87 
 

Nesse momento, minha interlocutora me contou uma espécie de anedota espírita 

que tinha como finalidade ilustrar para mim que as ações e sentimentos que eu narrava tinham 

um sentido maior.  

A moral da história, ela me explicou, é que às vezes precisamos infringir “um mal” 

para evitar “um mal maior”. A conexão com minha situação era a seguinte, quando eu me nego 

a ocupar os espaços públicos de fala sobre o tema, tentado evitar a impressão de que quero 

ocupar o lugar das mulheres que participam dos Círculos de Mulheres, ou seja, tentando evitar 

um mal, estou, na verdade dando espaço para que outras pessoas o ocupam, podendo acontecer 

um “mal maior”.  

Ela explicou que essa minha dificuldade de assumir essa posição também se 

relacionava com a ressonância enérgica – minha insegurança de me expor publicamente ressoa 

nos espíritos e energias ao meu redor, atraindo ainda mais insegurança. 

Por fim, ela disse que cada vez mais tem consciência de que é apenas um peão para 

a espiritualidade e sempre que ela se sente assim – insegura- como eu, ela entrega a situação 

para a espiritualidade.  

Mas não foi só nesse momento da pesquisa que o campo me invadiu e que me 

perguntei sobre os limites entre vida e pesquisa.  

Quase um ano depois, em janeiro de 2021, encontrei novamente essa interlocutora 

para uma formação presencial em Ginecologia Natural que havia sido adiada durante vários 

meses devido a pandemia. Novamente, contei um episódio pessoal: minha dificuldade, ao longo 

de 2019, quando acompanhei os círculos de mulheres, em manter o compromisso de tomar os 

florais da lua regularmente. Naquele momento, entendia que se eu tomasse os florais de modo 

regular poderia estar levando uma questão subjetiva minha para a pesquisa. Falei ainda que foi 

somente durante a pandemia, quando passei 7 meses sem acesso aos florais (de março a 

setembro de 2020) que senti no corpo a ausência dos florais, pois observei que durante esse 

período, tive menstruais de muitas dores e mal-estar o que associei a ausência dos florais, além, 

claro, de todo o contexto pandêmico.  Quando voltei a tomar os florais- de setembro a dezembro 

de 202014- novamente, tive uma melhora dos sintomas associados à menstruação.  

Novamente, minha interlocutora me interpelou, perguntando se essa dificuldade em 

relação aos florais não seria uma resistência minha à atuação dos mesmos, uma vez que os 

florais mexem muito com nossas emoções. Estaria o meu inconsciente atuando de modo a usar 

                                                           
14 Em outubro de 2021, descobri os primeiros focos de endometriose e tive a confirmação da doença crônica em 

janeiro de 2022. Não sei até que ponto devo explorar esse adoecimento uma vez que a endometriose se relaciona 

ao útero e ainda é bem pouco explicada pela medicina.  



88 
 

a pesquisa como desculpa para eu não me render ao poder do floral, de modo que eu me auto 

sabotava ao deixar de tomar? Minha busca por um rigor metodológico poderia estar sendo uma 

sabotagem inconsciente? Novamente me perguntei como então estabelecer os limites dos quais 

eu julgo ter controle.  

Nesses dois episódios, compartilhei uma questão metodológica/epistemológica 

com essa interlocutora, buscando estabelecer um limite entre a minha experiência pessoal e a 

minha experiência de pesquisa e fui surpreendida por uma inversão de sentido.  

Se eu pensava que com aquela partilha sobre as questões de pesquisa encontraria 

uma marca entre subjetividade-objetividade, encontrei, na verdade, uma nova volta na fita de 

moibius, que me informava que mesmo eu usando a razão para justificar minha dificuldade de 

ocupar um lugar (que eu acreditava não ser meu) ou de não utilizar de modo regular uma 

medicina específica (floral) para garantir a objetividade da pesquisa, na verdade, essa “razão” 

informava sobre um bloqueio pessoal meu, uma resistência inconsciente aos processos que 

estavam sendo colocados em movimento. Minha escolha por estudar as rodas, minhas negações 

a convites para falar sobre a pesquisa e mesmo meu pouco engajamento quanto aos florais, 

indicavam - para Bast - não a minha busca por objetividade, mas sim uma resistência 

inconsciente à minha própria cura.  

A interlocutora me dava mais uma indicação de campo, a busca por um sentido 

total. Para Bast, minha escolha por pesquisar os Círculos de Mulheres não está separada da 

minha necessidade de cura pessoal. Não é possível então entender minha negativa ao uso dos 

florais como simplesmente uma estratégia para garantir a objetividade científica. Minha 

negativa é interpretada por uma lente mais ampla e reflete, antes, minha negativa pessoal de 

permitir ser curada pelos florais. Pesquisa e vida fazem parte de um amplo espectro de sentido, 

tudo está conectado e se relaciona, não há como caminhar na superfície da fita de moebius 

pensando estar em polos separados, vida e pesquisa são uma coisa só.  

Lembro, a partir desses episódios, o trabalho de Jeanne Favret-Saad (2005) sobre a 

feitiçaria na zona rural francesa, quando ao se deparar com uma barreira de silêncio sobre as 

práticas de feitiçaria entre os camponeses do Bocage, a pesquisadora só conseguiu acessar “o 

campo” de pesquisa quando ela mesma passou a ser considerada enfeitiçada. A partir dessa 

situação inesperada, a autora diz que fez dessa participação (na feitiçaria) um instrumento de 

conhecimento.  

Para Favret-Saad (2005), ocupar esse lugar (a enfeitiçada) no campo de pesquisa 

não possibilitou que ela entendesse melhor os afetos daqueles que participavam das práticas, 

mas antes tornou possível que o próprio estoque de imagens que ela tinha anteriormente sobre 



89 
 

tais práticas fosse modificado e nutrido com novas referências, abrindo uma comunicação 

específica com os nativos- involuntária e desprovida de intencionalidade.  

Ser afetado, participar do jogo social que se realiza no campo não é se identificar 

com os nativos, mas a partir do seu próprio lugar (pesquisador) experenciar o fenômeno até 

então observado, criando então um outro lugar, não do nativo enfeitiçado, mas da pesquisadora 

enfeitiçada como foi o caso da própria Favret-Saad (2005). Esse aceite de entrar no jogo 

reverbera também no próprio projeto de pesquisa, como coloca a autora:  

 

Como se vê, quando um etnógrafo aceita ser afetado, isso não implica identificar-se 

com o ponto de vista nativo, nem aproveitar-se da experiência de campo para exercitar 

seu narcisismo. Aceitar ser afetado supõe, todavia, que se assuma o risco de ver seu 

projeto de conhecimento se desfazer. Pois se o projeto de conhecimento for 

onipresente, não acontece nada. Mas se acontece alguma coisa e se o projeto de 

conhecimento não se perde em meio a uma aventura, então uma etnografia é possível. 

(Favret-Saad, 2005, p. 160). 

 

 

Naqueles momentos de campo, quando via meus próprios argumentos torcidos, 

sendo obrigada a voltar para mim mesma, também me sentia afetada, capturada pelo campo, 

como presa em uma armadilha, sendo levada para dentro da espiral, uma espiral em que tudo 

se conectada em nome de um sentido maior e que orienta mesmo as decisões mais racionais. 

Eu não conseguia fugir da lógica da minha interlocutora que me apontava minhas próprias 

resistências a curar minhas feridas, enquanto eu apenas pensava que isso era apenas uma 

decisão metodológica. Mas essas reflexões não vieram logo, somente depois de muitos meses 

e de conversas com colegas, repassando os fatos e as curiosidades que consegui descobrir qual 

o significado daquele argumento: a busca pelo sentido15.   

Durante o campo realizado em 2019, também tive medo de não estar fazendo o 

trabalho corretamente. Conseguiria lembrar de tudo quando chegasse em casa? E se eu deixasse 

passar alguma coisa? Como saber quais informações eram importantes, aquelas que não 

poderiam ser deixadas de fora? No geral, eu só conseguia tomar notas sobre os círculos no 

percurso de volta para casa, quando registrava pelo celular alguns pontos que mais tinham 

ficados retidos na minha mente. Quando chegava muito tarde em casa, no geral, só fazia o 

registro de diário de campo no dia seguinte, um tanto culpada por não ter conseguido escrever 

o diário de pronto. Havia relatos de campo de que eu passava dias escrevendo, lembrando de 

detalhes, acrescentando. A maioria deles foi assim.  

                                                           
15 Essa busca por um sentido total talvez tenha se intensificado depois desses anos de pandemia. Com um mundo 

BANI (Brittle-Frágil, Anxious-Ansioso, Nonlinear-Não-linear e Incomprehensible (Incompreensível), a ausência 

de sentido parece demandar por um sentido que dê conta da totalidade.  



90 
 

Em campo, sempre estive muito preocupada em respeitar aquelas mulheres, por 

mais que às vezes aquela forma de experenciar o sagrado chocasse com o que eu havia 

aprendido com minha família, já que fui criada em um ambiente bem tradicional, com meus 

avós- agricultores e católicos. Voltava então para o lugar da pesquisadora, como entender uma 

espiritualidade que não era a que eu estava acostumada a viver? Se por um lado, os círculos me 

causavam curiosidade e atraiam minha atenção ao mesmo tempo me causava certo incômodo.  

Por vezes me sentia tímida demais, eu não deveria estar interagindo mais com as 

pessoas? Perguntando mais, tagarelando mais, questionando, comentando? Mas não fiz isso. 

Escutei, escutei, observei, aprendi, sorri, derramei algumas lágrimas, e quando fiquei sem 

campo-devido à pandemia-, me senti saudosa, com saudades da rotina de “caçar” círculos e me 

programar pelo calendário lunar, já que as reuniões dos círculos giravam torno das fases lunares. 

Também senti falta de silenciar e me colocar com os ouvidos e olhos abertos. Senti falta de 

vivenciar aquela espiritualidade leve e contemplativa, que sentia no corpo e na mente. Os 

círculos me acalmavam, era nítido a qualidade do meu sono nos dias de reuniões. Havia sido 

capturada pelo campo? A falta era potencializada pelo isolamento social e o intenso uso das 

redes sociais virtuais.  

Com a pandemia e o isolamento social, fiquei desde março de 2020 até meados de 

2022, sem os círculos presenciais, ainda que em alguns momentos de abrandamento do 

isolamento (2021) permitisse círculos com poucas mulheres, ainda com máscaras e um certo 

receio de estar perto demais. A maioria das facilitadoras que trabalhavam com espiritualidade 

e terapias integrativas migraram para o on-line, adaptando suas atividades e serviços, seja em 

círculos online, formações, cursos, mentorias, vendas de cursos, atendimentos com florais e 

reike.  

Durante o primeiro ano de isolamento, 2020, trabalhei o material do ano anterior e 

comecei a elaborar melhor algumas questões. A questão da menstruação já havia aparecido em 

campo, então, também me detive nas leituras sobre o tema, fazendo um levantamento dos 

principais trabalhos publicados nos últimos anos. Outros temas também estudados foram 

religião, secularização, antropologia da religião e novos movimentos religiosos. Em 2021, com 

a falta de perspectiva em relação ao término da pandemia e a possibilidade de retorna 

“normalmente” às atividades, resolvi então começar a negociar e a realizar as entrevistas on-

line, por meio de softwares, gravando-as. Em 2022, além de concluir as entrevistas e 

acompanhar um círculo online, estive em 4 momentos presenciais, retomando o campo 

presencial para observar mudanças e novas configurações, me dando por satisfeita no que toca 



91 
 

a observação dos círculos presenciais, mas ainda mantendo contato online com as 

interlocutoras.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92 
 

4 MODERNIDADE, RELIGIÃO E ESPIRITUALIDADE16 

 

Nesse capítulo, apresentamos alguns elementos que compõe o quadro social em que 

é possível se desconstruir e reconstruir a experiência com o sagrado a partir de elementos 

ligados à fluidez, à desinstitucionalização e a um modo individual de criar sua própria crença. 

Apresentamos também a trajetória espiritual de algumas interlocutoras de modo a pontuar a 

dimensão do rompimento com crenças institucionalizadas e dogmáticas e o movimento para 

uma espiritualidade flutuante e aberta, sempre em composição. Ademais, discutimos também a 

interface dos círculos de mulheres, no formato que acompanhamos, e a dimensão da Nova Era. 

E, por fim, apresentamos como nesses espaços a noção de espiritualidade é privilegiada em 

contraste com a de religião.  

 

4.1 Modernidade, secularização e religião 

    

A secularização tem se mostrado um processo multidimensional, podendo ser 

abordada por diferentes perspectivas. De la Torre (2012), em seu levantamento sobre o tema, 

nos apresenta a secularização a partir de três pilares. Primeiro, marcada pelo processo de 

laicização, e por vezes se confundindo com esse, que confere autonomia e especialização a 

várias esferas sociais, separando igreja e Estado. Depois, perpassada pelo declínio da religião 

nas sociedades modernas que vem focando sua fé na própria ciência. E, por último, marcada 

pelas transformações religiosas e seus efeitos sobre a racionalização instrumental e o 

individualismo, que colaboram para uma recomposição das relações entre fiéis, igreja e 

sociedade. Outras abordagens apresentam novas interfaces e explicações, mas todas elas 

comungam de uma mesma noção, a secularização traz à tona a possibilidade do religioso se 

desvincular da religião, percorrendo novas trilhas junto às ciências, política, artes, dentre outras 

esferas.  

Durante as décadas de 1960 e 1970, a Sociologia da Religião começou a reavaliar 

sua tradição, a partir do desenvolvimento de pesquisas sobre modernidade religiosa, 

englobando a discussão sobre experiências religiosas individuais e instituições sociais. O 

processo de secularização, pensado até então de modo linear, como um avanço - sem recuos - 

da racionalidade passou a ser revisitado, sendo compreendido como um processo desregulado 

das religiões institucionalizadas, promovendo uma expansão de uma religiosidade flutuante 

(Hervieu-Léger, 2015). 

                                                           
16 Parte dessas reflexões já haviam sido desenvolvidas em Mesquita e Paiva, (2022) e em Mesquita e Paiva (2023).     



93 
 

Se para Weber a modernidade representaria um mundo desencantado, 

extremamente racionalizado, organizado e burocrático, a religião só poderia significar uma 

sobrevivência do passado, em vias de desaparecer a curto ou médio prazo, como aponta 

Willaime (2012). Contudo, não foi isso que se observou com o avanço da modernidade. 

Willaime (2012) defende que a teoria da secularização é problemática em vários 

sentidos. Primeiro, ela é centrada no Ocidente Cristão, esquecendo de outras expressões 

religiosas no mundo. Ela também se pauta nas religiões institucionalizadas, não levando em 

consideração as manifestações espontâneas que surgem às margens ou mesmo dentro das 

instituições. Além disso, tal teoria não discutiria a diferenciação entre modernização e 

ocidentalização. O autor reflete que em países como o Brasil (além de países asiáticos e 

africanos) o processo de urbanização e industrialização não provocaram a dissolução da 

solidariedade comunitária (religiosa, étnica, familiares), não sendo a modernidade o resultado 

de um processo político democrático e ainda prevalecendo grandes contradições e 

desigualdades econômicas e sociais.  

Willaime (2012) a partir das leituras de Berger, Wilson e Dobbelaere, entende 

secularização como “uma mutação sociocultural global que se traduz por uma redução do papel 

institucional e cultural da religião” (Willaime, 2012, p. 159). Se na idade média a religião, na 

Europa, estava misturada a todas as esferas do social, com o advento da modernidade a religião 

se torna apenas um setor, dentre tantos outros do mundo social. Essa redução a um único espaço 

não representaria o desaparecimento da expressão do sagrado na vida social, mas sim um novo 

contorno dos seus significados.  

Seguindo com Willaime (2012), a religião passa a ser marcada profundamente pela 

modernidade, perdendo sua amplitude de importância, mas também, em alguns contextos, se 

configurando como foco do reinvestimento social, de modo a reconstruir uma identidade 

perdida justamente pela imposição política, econômica e cultural, vinda de fora. Nesses casos, 

a religião pode se configurar como uma expressão política de combate à dominação 

imperialista.  

Dessa forma, se por um lado as grandes religiões se dissolvem, perdendo espaço e 

deixando de ser uma instituição estruturante, por outro, produzem também efeitos de 

recomposição, como por exemplo, pela diferenciação funcional. No contexto da modernidade, 

atividades sociais como a educação e a saúde são transferidas da esfera religiosa para a esfera 

laica. Essa tendência remete o “religioso” ao próprio “religioso”, ou seja, o espiritualiza, “[... 

[e]m uma sociedade muito secularizada, a procura social do religioso insiste sobre a 

espiritualidade e adota um aspecto místico” (Willaime, 2012, p. 164). Já o pluralismo, outro 



94 
 

aspecto da modernidade, torna possível uma mutiplicidade de formas de se relacionar com o 

sagrado, podendo, inclusive, representar um reforço do “religioso”.  

Com base nessas reflexões, o autor conclui: 

 

[e]ssas recargas sociais do religioso, características da ultramodernidade, tomam a 

forma, principalmente, de uma reabilitação cultural e pessoal do religioso- 

reabilitação, inclusive, relativa-, que se articula à uma secularização profunda da 

sociedade e dos indivíduos (Willaime, 2012, p. 179).  

 

Já Guerreiro (2006), por sua vez, defende que não houve um desencantamento do 

mundo, como Weber apontava, uma vez que não se chegou a termo o processo de 

racionalização da religião. Apesar de toda a institucionalização da igreja Católica, aponta o 

autor, a vivência eucarística continua a celebrar um rito mágico, além de proliferarem 

expressões como a Renovação Carismática Católica (movimento interno à Igreja Católica que 

propõe uma revisão do catolicismo). Também nas correntes protestantes, haveria um viés 

mágico, como os pentecostais, grupo que mais cresce em termos populacionais no Brasil.  

O autor acredita que os Novos Movimentos Religiosos representam uma forma 

racionalizada de adaptação à secularização (Guerreiro, 2006). É justamente o mundo 

secularizado que permite a explosão de inúmeras expressões religiosas que se combinam e se 

recombinam a depender das necessidades particulares dos sujeitos, “[...] secularização e 

encantamento do mundo não são processos excludentes, mas características próprias do atual 

estágio de desenvolvimento da sociedade brasileira” (Guerreiro, p. 48, 2006).  

De la Torre (2012) aponta para a necessidade de refletirmos sobre qual modernidade 

estamos falando, já que na América Latina e em todo o sul global, percebemos dinâmicas e 

classificações bem diferentes da experiência modernizante europeia. Se entendemos a 

secularização como uma marca da modernidade, ou seja, se tomamos como universal a vitória 

da racionalidade instrumental sobre outras racionalidades, contribuindo para um apagamento 

do religioso, estaremos desconsiderando outras formas de vivenciar o sagrado no mundo 

moderno.  

Nesse sentido, a autora observa que se deve levar em consideração que a 

modernidade, na experiência mexicana, por exemplo, está cheia de contrastes e contradições. 

No campo de pesquisa da mesma, observa-se que a religiosidade católica mexicana é 

atravessada por ritos, práticas e símbolos do catolicismo popular, da magia indígena popular, 

bem como por dinâmicas dos novos movimentos religiosos (new age, neo-esotéricos).  



95 
 

Com Herveiu-Leger (2015), podemos dizer que a secularização não assume o 

significado de um apagamento da esfera religiosa, mas um novo arranjo do religioso que se 

desregula enquanto instituição, mas que se manifesta de modo mais “capilar”, passando a estar 

em toda parte, daí os termos -citados pela autora- para se referir à religião, como “religiões à la 

carte”, “crenças relativas”, “religiosidade vagante”.  

Para a teórica francesa, a modernidade europeia se construiu “sobre os escombros 

da religião”, ou seja, a modernidade se constituiu a partir da noção de que os homens (e a razão) 

são as ferramentas para construir o mundo, rompendo com o poder divino que até então 

conduzia as ações humanas. As sociedades ocidentais estariam marcadas pela perda da 

influência das grandes religiões, passando então a reivindicarem para si mesmas a capacidade 

de orientar seu próprio destino de forma autônoma.  

Nesse contexto de cisão com formas tradicionais de organização, em que a religião 

perde a força de ordenar as várias esferas do social, deixando de fornecer as normas, valores e 

símbolos que dão sentido à vida social, a relação com o sagrado também se transforma (não 

desaparece), tornando-se não mais uma obrigação familiar a ser honrada, mas se configurando 

de modo fluido, estando ligada a escolhas, trajetórias e possibilidades que vão se estruturando 

ao longo da vida do sujeito , “[...] a crença e a participação religiosa são ‘assuntos de opção 

pessoal’” (Hervieu-Léger, 2015, p. 34). 

As identidades religiosas, na modernidade, deixam de ser identidades herdadas e 

passam a ser construídas pelos próprios indivíduos que vão costurando identificações ao longo 

de suas experiências. A identidade sociorreligiosa é continuamente revista, articulada e 

desarticulada, a partir dos vários recursos simbólicos disponíveis, ou como coloca a autora: 

“[a] identidade é analisada como o resultado, sempre precário e suscetível de ser questionado, 

de uma trajetória de identificação que se realiza ao longo do tempo. (Hervieu-Léger, 2015, p. 

64). 

Outro aspecto a ser levado em conta é que apesar da desvalorização das explicações 

religiosas, místicas, não-racionais do mundo, a modernidade continuou pensando o mundo de 

uma “forma religiosa”, ou seja, sob o “modelo da vinda do Reino”, sendo esse reino agora 

alcançado não mais através de uma divindade, mas sim através da técnica e da ciência, como 

expresso no trecho: “[...] A visão religiosa do Reino de Deus por vir (a escatologia) e a moderna, 

da história, têm relações que marcam tanto a continuidade quanto a ruptura da Modernidade 

com o universo judaico e cristão do qual ela provém” (Hervieu-Léger, 2015, p. 38). 

Mesmo perdendo ao longo do século XX a visão grandiosa do progresso, os valores 

fundantes da modernidade- razão, conhecimento e progresso- permaneceram, criando um 



96 
 

mundo em que a realização plena será conquistada sempre no futuro, quando a técnica for capaz 

de alcançá-la, o que acaba por substituir a utopia religiosa por uma utopia moderna de um 

mundo pleno e próspero a ser alcançado logo mais na frente.  

Diz-se, portanto, que a modernidade vive um paradoxo uma vez que estimula a 

crença em uma utopia em que o desenvolvimento da técnica e da ciência possibilitará, em um 

futuro sempre mais adiante, um mundo pleno de sentido. Essa contradição entre as expectativas 

que o presente elabora e o futuro que sempre é estendido promove um espaço onde se 

desenvolvem novas formas de religiosidade, são “novas representações do ‘sagrado’ ou novas 

apropriações das tradições das religiões históricas” (Hervieu-Léger, 2015, p. 40). 

De um lado, a modernidade desqualifica as explicações religiosas que pautavam o 

mundo tradicional (ou pré-moderno), por outro, a modernidade oferece as condições para a 

expansão da crença. Com a grande incerteza dos tempos modernos (o que está por vir depois 

do uma pandemia?) a necessidade por respostas pessoais que possam ordenar ou dar sentido à 

vida aumenta, abrindo espaço para novas formas de expressão religiosa: 

 

O principal problema, para uma sociologia da modernidade religiosa, é, portanto, 

tentar compreender conjuntamente o movimento pelo qual a Modernidade continua a 

minar a credibilidade de todos os sistemas religiosos e o movimento pelo qual, ao 

mesmo tempo, ela faz surgirem novas formas de crença (Hervieu-Léger, 2015, p. 41). 

 

O “retorno do religioso” expresso nos novos movimentos espirituais, no aumento 

das correntes carismáticas e na retomada das peregrinações falam muito mais de um fenômeno 

próprio da modernidade (um paradoxo da modernidade) do que num retorno ao mundo da 

tradição.  

Ainda nesse sentido, Hervieu-Léger (2015) ressalta que não há para o indivíduo um 

leque infinito de possibilidades de composição de uma identidade religiosa, mas que essas 

escolhas pessoais são mediadas por determinadas lógicas e acessos, a depender de outros 

marcadores sociais.  

 

[...] Compreende-se, assim, que a trajetória individual não se diversifica ao infinito, 

mas pertence a lógicas que correspondem a diferentes combinações possíveis das 

dimensões da identidade religiosa, combinações que traçam, no próprio seio de cada 

tradição, uma constelação de identidades religiosas possíveis (Hervieu-Léger, 2015, 

p. 74). 

 

 

4.2 Novos esoterismos em terras brasileiras  

 



97 
 

Para Negrão (2008), o processo de formação do campo religioso nacional foi se 

conformando de modo a dar brechas para práticas religiosas diversas. Seja por um catolicismo 

que deixou boa parte do país esvaziado de sacerdotes, abrindo espaço para saberes populares, 

seja pela presença africana e indígena e suas estratégias de resistência ao misturarem suas 

crenças à religião nacional, ocorreu uma configuração religiosa pré-disposta a adotar uma 

variedade de crenças pessoais. Negrão aponta ainda que a religiosidade brasileira é mercada 

por um crescente pluralismo e pela progressiva adesão a duplicidades ou multiplicidades 

religiosas, deixando claro a importância dada ao sujeito, que pode compor e recompor sua 

experiência religiosa por diversos pertencimentos sejam eles concomitantes ou sucessivos. 

Cada vez mais, pode-se experenciar o sagrado de modo particular, aderindo a múltiplas crenças, 

fazendo um trabalho artesanal de escolha e composição de crenças e experiências sagradas.  

Para a Maluf (2003) o fenômeno religioso contemporâneo assume, no país, algumas 

especificidades devido a nossa formação sócio-histórica. A paisagem neo-espiritual no Brasil 

estaria mediada então por um substrato cultural em que se destacam três elementos: a) o 

ecletismo e a circularidade religiosa, b) uma confluência entre o terapêutico e o religioso e c) a 

informalidade das práticas terapêuticas. 

A partir da pesquisa sobre o circuito neo-esotérico na cidade de Porto Alegre, Maluf 

(2003) defende a emergência de um campo de intersecção entre diferentes espiritualidades e 

práticas terapêuticas alternativas, nos segmentos das classes médias urbanas no sul do país. O 

ecletismo religioso se relaciona à tradição de uma vivência religiosa plural em que há uma 

intensa circularidade religiosa, sendo possível ter vivências religiosas nos mais diversos 

espaços e instituições.  

O trabalho de Pereira (2011) discute, por exemplo, o imaginário social urbano da 

devoção popular, marcado pela liberdade que os fiéis têm de transitar livremente por espaços-

profanos e sagrados- elaborando novas formas de se relacionar com a dimensão da sacralidade, 

ainda que em espaços que a priori não estejam associados à uma religião. O autor defende que 

nesses casos de catolicismo popular, onde há expressões de devoção em cemitérios, ruas ou 

túmulos em beira de estrada há uma desterritorialização do sagrado, uma vez que lugares como 

esses (profanos) se transformam em lugares sagrados, de peregrinação, oração e devoção por 

parte dos fiéis.  

É comum nessa prática do catolicismo popular a devoção a vários santos, não 

necessitando de uma fidelidade ou pertença a um só, e ainda o culto a santos que em vida 

tiveram uma vida profana, alcançando a santidade por meio de um sacrifício- a morte. É o caso 

das santas populares Maria Conceição de Barros- a santa da gravidez impossível- que se diz 



98 
 

que em vida foi uma prostituta da cidade de São Paulo, assassinada em 1928, pelo namorado 

quando estava grávida e Santa cigana Sebinca Christo, da cidade de Lages, vítima de assalto, 

violência sexual e assassinato, no ano de 1965, que depois de morta começou a operar milagres 

(Pereira, 2011).  

Na discussão feita por Pereira, já encontramos elementos de um religioso que se 

espalha pela cidade, saindo dos espaços tradicionais de culto da Igreja Católica- igreja, capela, 

etc. O sagrado invade outros lugares a partir do trânsito de fiéis que expressam sua devoção de 

modo capilar, fugindo ao controle do Vaticano, uma vez que elevam à santidade figuras que a 

igreja não reconheceu, tal como Padre Cícero, santo popular de grande relevância para a região 

sul do Ceará, em especial Juazeiro do Norte, também citado por Pereira.  

O religioso está em movimento, seja em termos territoriais, ocupando outros 

espaços e dotando-os de sacralidade, seja no que toca às múltiplas devoções populares, uma 

vez que é comum a crença em vários santos, recorrendo a eles a depender da necessidade vivida 

no momento. Percebe-se essa noção de utilidade a partir dos epítetos associados a cada um, 

como as santas populares Isabel Maria, protetora das esposas espancadas e Ana Lídia Braga, 

padroeira das crianças.   

Por esses elementos já percebemos a fluidez do sagrado, tanto pelo processo de 

desterritorialização como pelos múltiplos pertencimentos devocionais a santos populares. 

Nesse contexto, o fiel ainda que com o pertencimento católico, tem certo grau de liberdade para 

se movimentar pelos espaços, reelaborando-os e fazendo-os sagrados, além de se relacionarem 

com os santos de modo muito particular, estabelecendo com eles contratos pessoais, por meio 

da promessa e do cumprimento desta (pagando o santo o que se prometeu). Essa forma de se 

relacionar com o sagrado assume contornos só possíveis em um mundo em que o indivíduo tem 

capacidade de agência e onde a religião institucional abre espaço para uma experiência de 

crença de modo pessoal. 

A partir da pesquisa de campo com os círculos de mulheres, em Fortaleza, 

percebemos que, nesse contexto, a dimensão do sagrado também se desterritorializou, tornando 

sagrado espaços comuns, como casas, salas de apartamentos, salas alugadas, espaços de dança, 

associações comunitárias, chácaras. O que traria a dimensão do sagrado seria a “intenção” 

daquelas que estão ali reunidas, o foco, o motivo da reunião, ou seja, a agência individual.  

Maluf (2003) também aponta que diversos estudos sobre religião indicam a 

dimensão da cura (ou a busca pela cura) como um fator de conversão religiosa, além de ser 

comum que em diferentes cosmologias e rituais seja apontando a causa de uma determinada 



99 
 

doença e a forma de tratá-la. Todos esses aspectos refletem a aproximação entre os campos da 

religião e da terapêutica.  

O terceiro ponto de destaque para Maluf (2003), em se tratando da formação do 

campo religioso brasileiro e da boa adesão que as práticas new ages encontraram no país, é a 

informalidade das práticas terapêuticas. No país é comum o uso de remédios caseiros, à base 

de insumos naturais (ervas, folhas, cascas) como chás e lambedor, sendo também recorrente as 

práticas de automedicação e de saberes populares que circulam, de modo a incorporar saberes 

médicos. Guardada a distância geográfica entre Porto Alegre e Fortaleza, acreditamos que a 

proposta de Maluf (2003) nos ajuda a compreender a movimentação em torno de um feminino 

sagrado, encontrada em Fortaleza.  

Entendemos que os círculos de mulheres compõem o circuito neo-esotérico de 

Fortaleza- Ceará, podendo servir como iniciação para o mundo das terapias holísticas, como o 

reike, thetahealing, leitura de chakras, numerologia, tarô, dentre outros, ou vir em um momento 

posterior da jornada da buscadora, quando esta já se encontra iniciada em alguma prática neo-

esotérica. Essas técnicas e práticas por sua vez se encontram na esfera “do terapêutico”, voltadas 

para o autoconhecimento, o bem-estar e a cura física, emocional e espiritual.  

Nos círculos de mulheres, observamos uma grande variedade de símbolos, objetos 

e cânticos que fazem referência a várias culturas religiosas. Na cena 1, notamos algumas 

expressões dessa pluralidade religiosa, como a música “Uma prece” que expressa bem a 

facilidade de articulação e colagem de várias referências religiosas ao colocar a imagem de um 

totem ao lado da oração do Pai Nosso. Outro ponto de destaque na cena descrita é a saudação 

final, quando várias imagens femininas de poder de diferentes culturas (Yemanjá, Nanã, Oxum, 

Afrodite, Atena, Isis e Saravastir) são referenciadas pelas participantes sem, contudo, haver 

uma identidade religiosa associada a nenhuma dessas figuras.   

Em outros círculos também foi possível observar essa multiplicidade religiosa, 

como no Círculo da Primavera e no Círculo das Curandeiras, onde se encontrava no espaço da 

reunião imagens de 3 orixás (Oxum, Yemanjá e Nanã), caldeirão com água (referência à cultura 

celta), cocá indígena, quadro com símbolo celta (triquetra- três arcos interligados, 

representando a Deusa Tríplice), cristais, palo santo (madeira andina para defumação), além de 

elementos terapêuticos como chás e óleos essenciais (aromoterapia). 

A própria orientação do círculo, ou seja, se o círculo será configurado de modo mais 

ritualístico ou mais como uma forma de estudo ou conversa com partilhas de experiências 

pessoais depende da decisão da facilitadora. Mesmo nos círculos em que há um objetivo 

definido, como o descrito na cena 1, em que os Florais da lua assumem a centralidade, sendo a 



100 
 

“medicina do floral” (dimensão terapêutica curativa) o que mobiliza as participantes, é a 

facilitadora que dá o tom da reunião.  

Em alguns casos, a facilitadora opta por vivências rituais que também podem 

assumir diferentes formas. Na cena 1, o ritual girou em torno da intenção do banimento e da 

intenção de novas realizações, sendo o momento em si permeado por canções, gritos, abraços, 

velas, dentre outros elementos como já foi descrito.  

Em outros círculos ou mesmo em um mesmo círculo, mas em diferentes sessões, 

podemos encontrar outras dinâmicas de funcionamento. Em uma outra reunião do mesmo 

círculo descrito na cena 1, a facilitadora apenas conversou com as participantes, explicando 

minuciosamente a partir de uma Mandala lunar como a menstruação se relaciona com a lua e 

como cada momento do ciclo menstrual é correspondente a uma fase lunar, especificando como 

aquelas mulheres que não tem útero ou que não lunam (termo edêmico para “menstruam”) 

podem se reconectar com sua ciclicidade (conceito a ser discutido posteriormente).  

A busca pela cura de um “feminino ferido” foi uma expressão muito ouvida durante 

o trabalho de campo. Tem-se nos círculos a concepção de que a sociedade contemporânea 

(machista, patriarcal- termos ouvidos também nos círculos) promovem uma desconexão das 

mulheres com sua intuição e seu feminino (noção que também será discutida posteriormente) e 

que nos círculos é possível se reconectar com esse feminino perdido, como expressou a 

interlocutora com a qual abrimos este capítulo “o círculo é uma recordação”.  

Essa busca por curar a si mesma e seu próprio feminino, além do restabelecimento 

da harmonia nas relações com outras mulheres (sobretudo, a relação com a mãe) é mediada por 

uma série de práticas terapêuticas, desde o próprio círculo- o estar entre mulheres se constitui 

como uma prática terapêutica e nutridora-, passando pelos florais da lua - presentes em 2 

círculos que acompanhamos no ano de 2019, além de técnicas como vaporização do útero, chás, 

unguentos, aromaterapia, e a aceitação pessoal da própria ciclicidade, que se expressa 

materialmente na menstruação.  

Assim como no contexto de Porto Alegre, também identificamos em Fortaleza um 

crescimento em torno de práticas neo-esotéricas, em especial em relação a uma forma de 

experenciar uma espiritualidade que tem como foco a “o feminino” e que se expressa a partir 

de um ecletismo religioso e de uma aproximação de técnicas terapêuticas e religião.  

Nesse contexto moderno/contemporâneo, cabe ao indivíduo a rearticulação e 

colagem dos elementos simbólicos sagrados disponíveis nas suas trajetórias, não havendo uma 

vinculação obrigatória à religião herdada pela origem familiar. Aqui, novamente, Herveiu-

Leger (2015) pode nos auxiliar com sua reflexão acerca da figura do peregrino.  



101 
 

Se a figura do crente “praticante” foi o emblema do mundo tradicional, em que a 

influência da religião estava inscrita nas práticas sociais, na atualidade, passamos por um 

processo de transformação em que a religião precisa ser defendida contra a secularização, 

precisando por isso de uma conquista ou reconquista religiosa, “[...] a figura do praticante está, 

na verdade, associada à existência de um mundo de identidades religiosas fortemente 

constituídas, que definem grupos de crentes socialmente identificados como ‘comunidades’” 

(Hervieu-Léger, 2015, p. 84). 

Porém, em um mundo em constante movimento, focado na autonomia dos 

indivíduos e na crença de que é possível criar por si mesmo os sentidos demandados pela 

subjetividade é na figura do “peregrino” que se encontra o emblema da modernidade religiosa, 

refletindo a religiosidade construída a partir de experiências pessoais. 

Essa “religiosidade peregrina” se caracteriza pela individualidade e fluidez dos 

conteúdos da crença, como também pela incerta pertença comunitária, que pode se modificar 

ou que não exige compromisso duradouro.  

 

O que distingue de maneira decisiva a figura do praticante e do peregrino diz respeito 

ao grau de controle institucional presente em uma e em outra. O praticante se 

conforma a disposições fixas, que têm, por isso, um caráter de obrigação para todos 

os fiéis. Mesmo quando a observância é solitária, ela conserva uma dimensão 

comunitária. A prática peregrina, ao contrário, é uma prática voluntária e pessoal 

(Hervieu-Léger, 2015, p. 98). 

 

A autora cita o exemplo das Jornadas Mundiais da Juventude (católica) em que 

grupos de jovens aderem ao evento ainda que não praticantes da fé católica ou mesmo tendo 

um envolvimento muito precário com as normas e a comunidade católica. 

A partir das entrevistas realizadas e as conversas estabelecidas ao longo do trabalho 

de campo, foi possível perceber que é comum nas trajetórias das participantes e facilitadoras 

essa peregrinação religiosa e a fraca pertença aos círculos, sendo como a identificação de 

“buscadora”. Esse termo reflete muito da espiritualidade contemporânea. Essas mulheres estão 

em movimento, buscando, peregrinando em busca da cura para o feminino. Mas não só isso. 

Essa busca se dá ao longo das trajetórias individuais podendo refletir várias pertenças religiosas 

ao longo da vida ou múltiplos pertencimentos em um mesmo momento. A busca também pode 

se constituir como uma forma de curiosidade quanto aos mistérios do mundo (vida-morte-vida) 

ou ainda a um sentimento de desamparo a ser preenchido.  

 

 



102 
 

4.3 Trajetórias espirituais das mulheres dos círculos 

  

Nesse tópico, apresentamos alguns relatos de participantes e facilitadoras de 

círculos de mulheres que retratam momentos de reflexão sobre suas trajetórias espirituais, 

dialogando com a discussão feita nos tópicos anteriores. Notamos como essas mulheres vem de 

uma peregrinação religiosa, rompendo com instituições, em certos momentos, procurando um 

diálogo entre uma crença livre e expressões mais dogmáticas, em outros, questionando 

determinadas práticas, e por fim, criando um modo de vivenciar a crença de modo muito mais 

pessoal.  

Uma das entrevistadas, num longo relato, fala de como ao longo da vida foi levada 

a renegar sua curiosidade sobre os mistérios (estudos sobre runas, deuses egípcios, bruxaria) 

para aderir à fé católica. Essa entrevistada conta de sua adesão pessoal à Renovação Carismática 

Católica, durante o início dos anos 2000, quando decidiu “perceber” sua própria fé em um 

Grupo de Jovens da Renovação Carismática Católica, chegando ao noviciado e aos votos de 

pobreza, castidade e obediência para depois deixar o catolicismo, passar por outras religiões, e 

hoje se relacionar de modo muito particular com o sagrado, negando toda forma de autoridade 

e hierarquia religiosa. Segue um trecho da entrevista: 

 

Eu passei por muitas religiões. [...] Eu sempre fui muito observadora desde de criança, 

isso é um traço muito forte em mim [...] e teve um momento no início da pré-

adolescência que eu tive uma curiosidade profunda de perceber como era essa questão 

da espiritualidade, embora eu nem utilizasse esse termo. Então, eu fui pesquisar sobre 

runas, orixás, bruxaria… sobre faraós [...] Eu pesquisava sobre o que os egípcios 

cultuavam como deuses, eu tinha uns 8 anos de idade [...]. Só que na medida que eu 

fui crescendo eu fui percebendo que havia um cerceamento que me conduzia para o 

catolicismo. [...] A família dele (do pai) tinha muito preconceito com umbadistas e 

com espíritas [...], embora, um lado da família da minha mãe passe muito por essa 

parte de espíritas e umbandistas, a família do meu pai era muito católica. E eu estava 

no fogo cruzado. E aí por puro condicionamento eu acabei abrindo mão da minha 

curiosidade de lidar com runas, de lidar com cristais, de pegar as plantinhas e fazer 

alquimias [...] e suplantei tudo isso sob “o Catolicismo é a única religião que funciona” 

[risos]. Logicamente eu estou rindo porque é engraçado lembrar disso. Então, eu 

passei milhares de anos luz me impulsionando por meio do catolicismo, digamos 

assim, e aos 18 anos fui para o primeiro grupo de jovens. Foi no boom da renovação 

carismática, quando o padre Marcelo Rossi lotava estádios cantando aquela música 

dos “animalzinhos” e aquele negócio todo. Pois bem, eu vivi aquilo ali com vigor! E 

aí foi muito curioso porque quando eu escolhi ir para um grupo de jovens foi uma 

decisão minha, não houve imposição de terceiros. Eu tinha curiosidade de perceber a 

minha fé por meio de um grupo de jovens e aí eu quebrei a minha cara, porque grupo 

de jovens, pela primeira experiencia que eu tive e as sucessivas também, nada mais 

era do que uma réplica hierárquica-social de como algumas pessoas se sobreponha 

mais às outras e às manipulam e às envenenam com jogos mentais, em suma. Só que 

nesse meio tempo, entre os 18 e os 23 anos, o mergulho foi profundo nessa questão 

do catolicismo, quase cheguei a ser freira, cheguei até o primeiro ano de noviciado, 

fiz voto de pobreza, castidade e obediência. Eu me consagrei umas duas ou três vezes. 

Eu vivia para a Igreja e hoje olhando bem a distância, eu percebo que é muito fácil 

você mergulhar nesse meio quando você é vulnerável por não conhecer você mesmo. 



103 
 

É muito fácil porque as pessoas fisgam as outras, as que elas pescam para esse meio. 

[...] Mas o que eu percebi depois que eu sai dessa questão toda com relação à 

renovação e de ter atravessado brevemente outras religiões é que a condução é muito 

similar, só muda a embalagem. Então é muito fácil para as pessoas fisgarem gente 

frágil, gente que está emocionalmente comprometida com alguma questão, mal 

resolvida [...]. E principalmente se é alguma questão mal resolvida em relação à 

mamãe, papai ou cônjuge ou ex-cônjuge você tende a projetar isso em um guru, em 

um padre, em um pastor e por aí vai. É muito fácil. E você fica eternamente naquela 

coisa de ser obediente a alguém. Só que essa questão de ser obediente a alguém sempre 

me tirou do sério (Lilith, 40 anos, entrevista realizada em 17 de julho de 2021). 

 

  

Essa fala não foi única durante as entrevistas com participantes e facilitadoras. 

Outras mulheres, ao refletirem sobre como se relacionavam com o sagrado, também trouxeram 

elementos que apresentavam uma peregrinação religiosa, uma “busca”, seguida por 

rompimento com certas instituições e o encontro com uma “espiritualidade” mais livre, em que 

se pode expressar sua conexão com o divino de modo individual, permitindo colagens de 

crenças e sem o envolvimento institucional, como segue nos próximos dois trechos: 

 

[...] eu venho de uma educação extremamente conservadora, católica. [Eu] fui criada 

por avó durante toda a minha vida e a minha avó era uma beata, era uma rezadeira 

daquelas de usar aquele aquele veuzinho. [...] Ela criou a gente de uma forma muito 

conservadora. Eu fui da Renovação Carismática durante anos da minha vida, mas 

chegou um tempo [...] que eu comecei a questionar muita coisa dessa igreja. Ela [a 

igreja] não me nutria mais, não trazia para mim um entendimento que eu precisava ter 

com relação a esse algo mais que a espiritualidade pedia de mim e aí [...] isso começou 

a me inquietar profundamente. Eu parei de ser aquela católica praticante que ia à missa 

todos os domingos, que trazia tudo isso, todo esse valor para os filhos. Eu passei a ter 

o entendimento de que podia não ser bem assim, as coisas começaram a mudar dentro 

de mim e eu passei a deixar de ir, de praticar esse rito todo domingo, essa coisa toda. 

Porque antes era todo dia. Chegou um período que eu ia todo dia à missa, que eu fazia 

leituras bíblicas todos os dias, isso na época que eu era da Renovação Carismática. E 

aí, [...] vendo tudo que a religião católica fez, dentro da história, com o ser humano, 

com a mulher [...]. Isso começou a chegar muito forte em mim e eu comecei a ver o 

que eu [antes] não via. As coisas começaram a chegar, as informações começaram a 

vir de dentro de mim. E aí começou a causar uma indignação, muita coisa eu passei a 

ver com muito mais clareza e esse conservadorismo que é repressor e que de certa 

forma impede muito o crescimento da expressividade e da verdadeira espiritualidade. 

2.E aí quando chegou mais ou menos em 1999 para 2000 [...] eu fui para uma 

formação que era de dinâmica de grupo e era uma especialização que trazia muita 

teoria e aquilo também estava me pagando muito. Eu queria algo que mexesse com 

meu corpo e aí nesse período eu descobri que estava tendo uma formação, em paralelo 

com essa especialização, e também era de dinâmicas e que era muito vivencial e eu 

resolvi fazer em paralelo.    (Sofia, entrevista realizada em 02 de novembro de 2022). 

 

Mas eu não cultuo nada hoje, eu não tenho assim [uma prática de] vou acender a vela 

para um santo, vou rezar para um Deus ou para [...]. Não tenho isso. É assim, vai 

acontecendo, eu vou sendo arrebatada. [...] De berço, sou católica, minha família toda 

é católica. Eu fui batizada, fiz primeira comunhão, crisma, eu só não casei na igreja, 

foi o ritual que eu não fiz, os outros eu fiz. Aí depois eu tive um contato forte com o 

espiritismo porque era essa busca de respostas. Então, o espiritismo tem ali um livro 

com perguntas e respostas que explica tudo a partir desse discurso [...] (risos). Depois, 

eu acho que eu frequentei um tempo a umbanda, religiões de matriz africana. Eu 



104 
 

achava muito bonito os ritos africanos, a cultura, a dança, a forma de incluir o corpo, 

que as outras não incluem tanto, [as outras religiões são] mais essa coisa do 

transcendente e tal, do plano espiritual. O corpo às vezes é colocado no lugar do 

pecado, de vamos subjugar o corpo para elevar o espírito. Nas religiões de matrizes 

africanas o corpo também é sagrado e profana tudo [...]. E era um prazer, era uma 

religião que me dava prazer em frequentar, porque eu sentia prazer de estar ali no 

batuque, daquela dança [...].  E as religiões ayahuasqueiras, com as plantas de poder, 

o Santo Daime que eu frequentei umas três, quatro casas diferentes de religiões que 

tomam o chá da ayahuasca. E eu acho que foram as que eu mais imergi, assim, como 

uma identificação mesmo, porque para um psicólogo, eu acho, falando por mim, para 

mim, enquanto psicóloga, era muito interessante o contato com o inconsciente que a 

experiência psicodélica, com a planta, me possibilitava. Então era quase um estudo. 

Tinha, claro, a experiência espiritual, tinha uns fenômenos, coisas que aconteciam 

inexplicáveis, mas tinha esse “nossa, olha como o meu inconsciente me mostrou tal 

coisa!”, “olha, o que esses inconscientes estão produzindo a partir dessa planta”. Essa 

coisa também dessa ligação com ancestralidade indígena porque eu tenho uma bisavó 

indígena [...] (Pachamama, entrevista realizada em 23 de maio de 2022).  

 

No primeiro trecho, a entrevistada relata não apenas seu afastamento da igreja 

Católica, como o processo de reflexão e questionamento que a levou a romper com a instituição, 

uma vez que a mesma representaria uma repressão da “verdadeira espiritualidade”. Os dogmas 

e obrigações católicos limitariam a expressão de uma espiritualidade “verdadeira”, pessoal, que 

para vir à tona precisaria de um espaço mais livre. Além disso, nota-se que a descoberta e 

abertura para essa espiritualidade mais frouxa perpassa estudos e formações (teóricas e 

práticas). Esse elemento é importante uma vez que entendemos que uma das características 

principais das mulheres participantes é um alto grau de envolvimento intelectual seja com 

leituras ou formações. Algo também muito comum é o processo de profissionalização, a 

participante começa frequentando alguns pontos do circuito neo-esotérico, começa a fazer 

formações e em seguida começa a se posicionar como terapeuta, ou seja, a experiência nesses 

espaços pode representar uma possibilidade de carreira.  

Já no segundo trecho, fica perceptível a peregrinação da entrevistada entre várias 

religiões, desde a religião herdada da família, passando por outras experiências (Espiritismo, 

Umbanda, Santo Daime) que nos apresentam um pouco da diversidade do campo religioso 

brasileiro. As reflexões de Pachamama nos demonstra uma experiência religiosa que é também 

reflexiva, como quando ela aponta suas reflexões com a ayahuasca, sendo essa uma mediadora 

para o inconsciente.  A experiência com o chá possibilitaria ao mesmo tempo o acesso à 

transcendência, sem, contudo, esvaziar uma perspectiva racional e reflexiva.  

Essa racionalidade aparece em outro trecho da entrevista de Pachamama: 

 

Desde menina eu tinha muita curiosidade pelo oculto, por esse lado do Mistério, do 

que são esses fenômenos. Eu sempre fui uma pessoa assim bem intuitiva. [...] tem essa 

questão intuitiva de ter uma sensibilidade para captar ali alguma coisa que não está no 

material somente. Eu tinha muita curiosidade de entender, e olhe que eu sou bem 



105 
 

racional. Então, eu tinha muita curiosidade de entender e transitei também, fiz essa 

série por tudo que foi religião para tentar encontrar a resposta. Hoje em dia, no ponto 

que eu estou, eu me sinto confortável em não ter respostas, em vivenciar mesmo isso 

enquanto um mistério. Eu acho que teve um momento que eu estava cansada de saber 

tanta coisa e ao mesmo tempo que, às vezes, eu me percebi como [...]. Eu sou muito 

racional, quando eu estava no ritual, quando eu estava vivenciando alguma coisa eu 

ficava no lugar de me entregar aquilo que estava acontecendo, à experiência Mística, 

eu ficava [pensando], isso aqui é isso aqui, isso aqui que está acontecendo é aquilo lá, 

tentando colocar em caixinhas [...] (Pachamama, entrevista realizada em 23 de maio 

de 2022).  

 

A busca por respostas e um entendimento racional do mundo e a intuição 

(sensibilidade para com o não material) aparecem lado a lado, não de modo excludente. 

Entendemos que essa dinâmica em que há espaço para construções que sintetizam pontos 

contrários (razão x intuição) marca o circuito neo-esotérico.  Mais uma vez, observamos o grau 

de reflexividade que é posto em prática pelo sujeito que busca experiências não 

institucionalizadas. A busca por respostas leva o buscador a se movimentar de modo ativo 

tentando se aproximar de uma resposta que dê conta tanto da dimensão transcendental como da 

racional-reflexiva. Essas duas dimensões podem se encontrar no momento ritualístico, através 

de uma reflexão sobre o próprio momento.  

A dimensão de uma espiritualidade não vinculada à igreja/instituição perpassou 

outras entrevistas, como a de Oyá: 

 

O sagrado nunca passou por igreja, nunca, não passou e não passará, tenho fé (risos). 

Eu sou uma pessoa, desde que eu me conheço, sou muito espiritualizada, tenho uma 

relação muito forte com o espiritual, com o mundo do invisível, com o mundo do não 

dito, então, assim, uns processos muito solitários, mas também muito atento a práticas 

de outras pessoas. Eu já fui para várias igrejas, mas vou por lazer, por curiosidade, 

para ver, para testar, eu vou para conhecer, mas não, não passa. Meu sagrado não 

passa pelas igrejas, passa por uma conexão com energias. Então, eu gosto muito de 

rituais. Gosto de ritualizar, mas não gosto da ideia de estar vinculada a qualquer 

instituição religiosa que são marcadamente orientadas por homens, no geral, que são 

os líderes e tal, mesmo quando tem mulheres não interessam. E então assim, minha 

mãe não tem religião, meu pai não tem religião. Minha avó materna era da Seicho-no-

ie, mas eu acho que era só para disfarçar porque ela era macumbeira sem nem saber, 

mas, enfim, conversava com os antepassados, fazia oração em japonês e tudo, mas era 

umas coisas muito de falar com os antepassados dela e tinha uma vibração, uma 

relação com o rito de cura muito forte, minha avó curava com mantras que ninguém 

entendia, falando umas palavrinhas com os antepassados dela, então assim tinha umas 

coisas muito fortes e já da família do meu pai, eu não sei muito, mas minha avó tinha 

Nossa Senhora Aparecida, que eu inclusive tenho na minha casa por causa da minha 

avó, mas eu nunca fui nem para igreja com ela. Assim, não sei qual era a relação dela 

com a igreja. Minhas avós são de São Paulo e eu cresci aqui. Mas a minha vó da Sei 

cho no ê ela tinha muito uma apegada que eu digo hoje que é quântica, bruxa, que eu 

tenho, então, eu sou muito vinculada. Eu faço meus ritos para os orixás hoje, depois 

que eu passei a conversar, eu tenho Oxum aqui, converso com Oxum, converso com 

Oxalá, que eu fui descobrindo entidades que estão na minha linhagem proteção, mas 

não, não passa. Já tentei me aproximar do Candomblé, achei ótimo, esse pai de Santo, 

achei um pai de Santo preto aqui e aí fui lá e disse, ah, acho que vou ficar com ele. Aí 

eu chego lá e ele diz assim, fez o jogo e falou: -você não fica em igreja nenhuma, não 



106 
 

tem quem faça você ficar numa igreja, seja ela qual for. Ai eu digo, “ai que ótimo!” 

(Oya, entrevista realizada em 11 de julho de 2022). 

 

Aqui, temos uma trajetória familiar já desvinculada de uma religião 

institucionalizada. A entrevistada reconhece outros motivos para conhecer igrejas (curiosidade, 

teste) que não a obrigação familiar por uma religião herdada. A mesma traz referências diversas 

seja da história familiar ou da sua própria experimentação, a avó que era da Seicho-no-ie, 

imagens de Nossa Senhora e também de Oxum. A relação com o sagrado é construída a partir 

de experimentações, movimentações, lembranças de antepassados que passam a fazer sentido 

na história pessoal. A liberdade religiosa como um valor é sentenciada pelo oráculo do pai de 

santo: “você não fica em igreja nenhuma”, ao que ela exclama: “ai, que ótimo!”.  

No relato da interlocutora, a “espiritualidade” aparece também como desvinculada 

do institucional. Essa premissa, de que espiritualidade não é religião é outro elemento essencial 

na compreensão dos círculos. Aqui, Oyá se considera uma pessoa muito espiritualizada ao 

mesmo tempo que afirma que “o sagrado nunca passou por igreja”. Além disso, essa 

espiritualidade está associada à dimensão energética, quântica, nos remetendo as colagens 

possíveis feitas não só entre símbolos e práticas de diferentes religiões, mas também a partir do 

campo das ciências (física quântica, por exemplo), outro elemento de uma vivência 

proporcionada pela modernidade.  

Temos, ainda, uma vivência com o sagrado que reinventa a pertença religiosa. 

Uzume, uma de nossas entrevistadas se apresenta como umbandista, ainda que não faça mais 

parte de um terreiro específico. A vinculação dela à umbanda é transformada em uma 

experiência pessoal a partir dos aprendizados que a mesma teve durante os anos que frequentou 

de modo sistemático os templos umbandistas. Observa-se que são múltiplas as possibilidades 

de pertencimento e vinculação religiosa. Em terras brasileiras, o sagrado é vivenciado de forma 

plural, tendo o indivíduo bastante autonomia e criatividade para criar sua própria crença e seu 

modo de vivenciá-la: 

 

[...] mas, mesmo assim eu acho que a Umbanda, ela pega em mim porque eu me sinto 

livre. Eu não me sinto presa. Então, hoje eu não faço parte de nenhuma casa. Eu 

vivencio a Umbanda por mim, a partir de mim, das coisas que eu aprendi, que eu sei, 

do meu espaço, dos meus altares. Então, é uma coisa minha. Eu me considero 

umbandista porque como eu entendo hoje, com tudo isso, é que não é você estar dentro 

de um templo, mas é o que você entende, o que você sente. Esse entendimento é muito 

do sagrado feminino, essa coisa de que não é você estar dentro de um lugar (Uzume, 

entrevista realizada em 17 de novembro de 2022). 

 



107 
 

Outro elemento importante para compreender os círculos sob a moldura da 

modernidade é a pouca exigência (quase nenhuma) quanto à fidelidade ao grupo. Não há nos 

círculos nenhuma obrigação de dom e contra-dom. As participantes podem ir e vir de modo 

livre, sem maiores explicações, a depender de seu desejo, intuição ou “do chamado” que 

sentem. Participar de um círculo é uma decisão individual e momentânea. A mulher pode deixar 

de participar quando quiser sem dever explicações, e mesmo aquelas que sempre estão presentes 

nas rodas não constituem uma cadeia de obrigações para com as demais.  

Essa frouxidão permitida é expressa na fala de uma entrevistada, que compartilha 

sua prática de ir de círculo em círculo, deixando claro a liberdade desses espaços, sendo o trajeto 

religioso pautado pela vontade e intuição da própria participante, como segue no trecho a seguir: 

 

Desde de 2018, eu estava buscando um amparo em relação ao feminino, porque eu 

era muito perdida. Eu tinha muita raiva desses conceitos do feminino ser frágil, de ser 

incapaz, de ser sem libido. Isso tudo eu absorvi pra mim e aí eu “não, eu não quero 

isso” e então eu pedi ajuda a uma amiga que eu achava muito incrível. E ela me 

indicou uma leitura que foi o livro Mulheres que correm com os lobos e depois disso 

eu fui vendo que tinha círculos de mulheres e daí eu fui indo de um para outro e para 

outro e outro, de modo muito aleatório. Tanto é que esse do espaço Rayzel eu fui por 

acaso, porque eu vi e disse “ah, eu vou lá. Vou chegar lá”. E fui. Eu sempre fui muito 

de “ir na doida”. E eu nunca fiquei em um fixo. E aí eu conheci uma amiga minha, a 

Alessandra, bruxona, eu acho que foi ela que me apresentou, eu não lembro… Mas 

por acaso, eu também vi que havia encontros lá com os florais da lua. Aí eu “olha que 

legal, eu vou lá conhecer, ir uma vez e sumir” e fazer isso como eu faço com os outros. 

Só que eu vi que ele era fixo. E aí ela falou que gostava de grupo fixo, que não gostava 

de pular de um grupo para outro, e eu “sério?”. Eu adoro ficar pulando de um grupo 

para outro e ir conhecendo várias mulheres e várias histórias. Mas eu experimentei 

ficar nesse fixo e se aparecesse outro eu iria também. E aí eu fui a primeira vez e vi 

que tinha continuidade e continuei indo. E foi muito bom (Vila, 22 anos, entrevista 

realizada em 01 de abril de 2021). 

 

Nessa trajetória religiosa a adesão é feita pela vontade do sujeito que pode aparecer 

justificada pelo chamado de se aproximar de certos espaços ou de deixá-los, é a intuição, a voz 

pessoal que dá sentido à adesão. Na fala da interlocutora, temos dois modos de se relacionar 

com os círculos, a forma “aleatória”, nas palavras da entrevistada, que gosta de experenciar essa 

diversidade de lugares, pessoas e histórias e da amiga que a apresenta ao livro Mulheres que 

correm com os lobos, que gosta de frequentar um círculo fixo. Em ambas, notamos que o modo 

de se relacionar com o círculo é algo individual e livre.  

Uma outra mulher- essa facilitadora- me disse, ao comentar sobre uma roda que iria 

conduzir em meados de julho de 2021, que estava se sentido desnutrida, precisando estar entre 

mulheres, outro argumento para estar no círculo, estar entre mulheres é curativo e nutridor.  



108 
 

Os relatos que trouxemos também retratam outros elementos da trajetória dessas 

mulheres. A forma como o sagrado é experenciado é mediado pelos acessos que cada uma teve 

ao longo de suas histórias pessoais a livros e outros bens culturais que possibilitaram que elas 

avançassem no mundo do neo-esoterismo e do conhecimento sobre si mesma. Lilith trouxe a 

curiosidade pré-adolescente quanto ao mundo místico dos egípcios, runas e orixás, a segunda 

foi iniciada por uma amiga a partir do livro Mulheres que correm com os lobos, ambos 

elementos culturais do circuito neo-esotérico. 

Daí pensarmos qual o lugar social dessas mulheres. Lilith e Vila, por exemplo, são 

mulheres brancas, com acesso ao nível superior (uma delas com mestrado) que tiveram 

possibilidades de acesso a bens culturais que não circulam - ou que têm mais dificuldade de 

circular- nas classes mais pobres. As interlocutoras residem em bairros de classe populares, 

elemento que desestabiliza uma identidade “classe média”, mostrando também que no jogo do 

social não há um determinismo, mas uma complexa dança de acessos e exclusões, uma 

coreografia em que o aprendizado é mediado por muitas disposições.  

No trecho da entrevista de Vila, a entrevistada fala de seu incômodo sobre a imagem 

dócil, frágil e sem libido das mulheres. Essa noção de um feminino moldado na doçura também 

indica o lugar social de quem fala. A imagem de docilidade está associada ao imaginário das 

mulheres brancas, enquanto as mulheres negras foram construídas socialmente a partir de 

imagens de controles (Bueno, 2020) como a da “matriarca”, associada à raiva e violência e a da 

“jezebel”, exemplo de uma sexualidade excessiva e insaciável.  

Para Hervieu-Léger o que caracterizaria nossa sociedade é que a crença escapa ao 

controle das instituições religiosas. Observa-se na modernidade religiosa uma ruptura entre a 

crença e a prática religiosa, o que demonstraria o enfraquecimento das instituições que 

guardariam as regras da fé. Essa ruptura é observada no fenômeno dos crentes não praticantes, 

aqueles que professam uma fé, contudo não a praticam no cotidiano.  

O elemento mais marcante na perda do controle sobre a crença é a liberdade que os 

indivíduos têm de construírem seus próprios sistemas de fé, mesmo que esse sistema pessoal 

seja desvinculado de qualquer corpo de crenças institucionalizadas. Essa bricolagem se 

diferencia de acordo com as classes, ambientes sociais, o sexo, as gerações, salienta a autora: 

‘‘[...] Em matéria religiosa, como o tudo mais na vida social, o desenvolvimento do processo de 

pulverização individualista produz paradoxalmente a multiplicação de pequenas comunidades 

fundadas nas afinidades sociais, culturais e espirituais de seus membros’’ (Hervieu-Léger, 

2015, p. 51). 

 



109 
 

 

4.4 Reflexões sobre o universo Nova Era e as dificuldades de classificar um fenômeno 

diverso 

 

Seriam os círculos de mulheres e o Sagrado Feminino mais um braço da Nova Era? 

O que aproximaria ou distanciaria os círculos do fenômeno Nova Era? Quais os cortes que são 

feitos e as extensões alcançadas? Antes de responder a essas perguntas é necessário discutirmos 

como se deu o surgimento desse movimento no Brasil, suas características, possibilidades e 

limites. Tentaremos, portanto, reconstruir de forma breve o percurso desse movimento em terras 

brasileiras.  

Maluf (2011)17 resgata os estudos sobre essas novas culturas espirituais, 

apresentando as várias classificações que giram em torno dessa maneira fluida de vivenciar o 

sagrado. Nomes como novas espiritualidades, novas religiosidades, terapias paralelas, nebulosa 

mística, mística-esotérica, dentre tantos outros ficaram comuns no meio acadêmica na tentativa 

de classificar essa movimentação. No Brasil, o termo Nova Era se tornou o mais comum, dentre 

os estudos de Sociologia da Religião, ainda que nas práticas dos sujeitos, no geral, eles 

repudiem esse termo.  

A diversidade de termos já nos apresenta a dificuldade conceitual de delimitar um 

fenômeno tão diverso e plural. Há inúmeras vertentes que tentam conceitualizar essa 

movimentação. 

Magnani (2016) aponta que desde a década de 1960, acompanhando a contracultura 

estadunidense, aqui também houve uma movimentação cultural e política contra a ordem 

estabelecida. A partir das artes, sobretudo do cinema (cinema novo), da música (música popular 

brasileira - MPB) e do teatro (de vanguarda), a agitação contra o establishment movimentou os 

trópicos. A partir da década de 1970, inicia-se o processo de “mistificação” desse movimento 

que passa a incorporar, para além da dimensão cultural e política, elementos, ritos e práticas 

associadas a uma perspectiva “espiritual”.  

Magnani (2016) aponta que orientalismos, práticas de alimentação natural 

(macrobiótica e vegetarianismo), cuidado com o corpo (yoga, acupuntura), práticas oraculares 

(runas, tarot, astrologia), somadas a outras ordens e associações, que já estavam presentes no 

país desde o início do século XX, como a Loja Teosófica (datada de 1902), Sociedade 

                                                           
17 A autora em questão prefere utilizar o termo “culturais espirituais e terapêuticas alternativas” em vez de Nova 

Era. 



110 
 

Antroposófica (de 1916), budismo (1932) e Seicho-No-iê (1952) começaram a dar a tônica do 

que hoje conhecemos como New Age.  

O aprofundamento do New Age deu-se na década de 1970, com a disseminação das 

“comunidades alternativas rurais”, espécie de radicalização do que pretendia a contracultura ao 

criticar a ordem urbana-capitalista-industrial. Nessas comunidades eram experienciados valores 

e práticas como a vida comunitária, espiritualidade em contato com a natureza e uma produção 

agrícola livre de agrotóxicos. Essas comunidades se espalharam pelo Brasil, se concentrando, 

sobretudo nos seguintes locais: sul de Minas Gerais, Chapada dos Veadeiros (Goiás), Chapada 

Diamantina (Bahia), Chapada dos Guimarães (Mato Grosso), Serra da Bocaína (São Paulo), 

Planalto Central (cidades de Goiânia e Brasília). As razões pela escolha desses locais, explica 

Magnani (2016), é devido às “energias” que cada um teria, “su status de chakras del planeta y 

otras justificaciones más, sacadas del eclético programa de la Nueva Era” (Magnani, 2016, p. 

50).  

É na década de 1980 e 1990 que o movimento Nova Era se consolida e se 

diversifica, tornando-se cosmopolita e adquirindo nuances de mercado. Magnani (2016) aponta 

que em São Paulo, no início de 1990, já havia quase mil estabelecimentos dedicados a 

atividades desse segmento. A tendência que se seguiu foi a busca por uma melhor qualidade de 

vida integradas ao contexto urbano, se configurando como um “estilo de vida”. 

A Nova Era foi então tomando certos contornos e despertando a atenção. Por parte 

de alguns grupos, como da mídia de massa, as práticas eram vistas como mera superstição, 

ligada a charlatões e falsos gurus que agiam de má fé. Por parte dos estudos de religião, esse 

conjunto de rituais e elementos eram vistos como uma “religião à la carte” em que cada um se 

servia como queria, estando muito mais ligada a um mero fenômeno de mercado. Como os 

serviços ofertados para os buscadores se espalharam pela cidade foi a antropologia urbana que 

acabou olhando para esse tema.  

Apesar da diversidade de práticas e ofertas, começou-se a mapear a dinâmica de 

funcionamento desses grupos, os percursos realizados pelos buscadores e notou-se que havia 

certos princípios norteadores, ainda que no meio de tanta pluralidade, “fue posible identificar 

la presencia de un estilo de vida más amplio que incluye, como uno de los factores de desarrollo 

de las potencialidades personales y el autoconocimiento, la búsqueda de nuevas formas de 

espiritualidad y también de religiosidad” (Magnani, 2016, p. 52).  

É a partir dessas observações e estudos durante a década de 1990 que Magnani 

(1999, 2016) elabora a noção de circuitos neo-esotéricos, sendo compreendidos como: 

 



111 
 

[...] red contigua en el espacio urbano que, por medio de la articulación de locales para 

los cursos, terapias, entrenamientos, rituales, venta de productos y puntos de 

encuentro, permite la circulación por los más variados sistemas, conformando una 

totalidad plenamente reconocible en el paisaje de la ciudad; accesible, abierta y sin 

mecanismos exclusivistas o sectarios de adhesión (Magnani, 2016, p. 52). 

 

Para Magnani (1999, 2016), as matrizes desse sistema são estabelecidas a partir de 

cinco pilares: a) as religiões e filosofias orientais, tais como o budismo e hinduísmo, b) as 

sociedades iniciáticas, c) cosmologias indígenas, d) ritos pré-cristões europeus, como a tradição 

celta e e) as investigações de alguns ramos da ciência como a física quântica e a 

neurolinguística. Há, ainda, as características dos participantes, que também demonstram 

múltiplas nuances de adesão e pertencimento. Magnani (2026) aponta três tipos: os eruditos, 

que estudam e se aprofundam no tema, os frequentadores habituais e esporádicos.  

Apesar de tamanha pluralidade de matrizes e adeptos, Magnani (2016, p. 53) 

sinaliza alguns pontos comuns que dão a tônica dessa movimentação: 

 

Se trata, por lo tanto, de una forma peculiar de expresar la relación con lo sagrado que 

establece contacto con otras instituciones productoras de sentido: la preocupación por 

la ecología, la calidad de vida, el respeto al planeta, la alimentación saludable, el 

cuidado del cuerpo, la búsqueda de estados espirituales más contemplativos.  

 

 

De la Torre (2016), Frigerio (2016) e  Carozzi (2019) defendem que a Nova Era 

pode ser compreendida como uma matriz interpretativa, espécie de “gramática interna” que dá 

sentido a um conjunto de elementos, práticas, ritos e comportamentos, de modo a permitir uma 

compreensão dessa dinâmica tão diversa e plural, mas não caótica e ilimitada. Há certos 

princípios que norteiam o new age. Frigerio (2016) apresenta três núcleos de ideias centrais que 

caracterizam o new age:  

a) noção de um self sagrado: a ideia de uma centelha divina que habita cada um e 

que pode ser desenvolvida em um processo de autoconhecimento e melhoramento 

interno, entendendo que há uma reação em cadeia e que o melhoramento de um 

afeta o todo (cosmo, natureza, planeta); 

b) Circulação permanente: uma autonomia do sujeito que permite que ele circule 

entre os diversos pontos do circuito neo-esotérico, trazendo a ênfase do sentido não 

em dogmas a serem seguidos, mas no próprio indivíduo que tem libvre arbítrio de 

decidir participar do que mais irá contribuir para o seu melhoramento individual, 

ou seja, o foco está tanto nas especificidades individuais como na multiplicidade de 

caminhos e trajetos a serem construídos por essa escolha individual; 



112 
 

c) Valorização positiva das alteridades: há uma preferência por determinadas 

práticas religiosas e terapêuticas dentro do universo new age que perpassa por uma 

“exotização das alteridades”. A depender da posição que determinadas culturais 

tradicionais ocupam nas narrativs nacionais, elege-se grupos, culturas, práticas 

como positivos e tenta-se “resgatar” os elementos dessa ancestralidade, tal como 

ocorre no México com a neomexicanidad, que conjunta tradições indígenas, danças 

tradicionais e redes new age ou no neoxamanismo brasileiro, com sua rede urbana 

de xamãs e práticas indígenas (não urbanas).  

Guerriero (2016) ressalta que, no Brasil, o New Age foi desde o início composto 

por pessoas de camadas mais prósperas e com acesso à educação superior, estando interessados 

por religiões ou expressões do sagrado ligadas a um certo exotismo, como os orientalismos, o 

paganismo e as religiões pré-cristãs. Ficavam de fora desse combo expressões populares da 

religião, como a umbanda. Essa matriz afro foi percebida de modo diferente para os new agers 

europeus, por exemplo, que recebiam essa religião genuinamente brasileira como algo exótico, 

por sua vez.  

A expressão espiritual Nova Era sofreu, e ainda sofre, críticas. Guerriero (2016) 

aponta que houve uma percepção ligada ao consumo e a superficialidade de práticas, além de 

uma “deformação das religiões”, uma simplificação de rituais, o que traria um esvaziamento de 

sentido, sendo mera distração de classes abastadas.  

Guerriero (2016) também aponta que desde a década de 1980, com as comunidades 

alternativas rurais, houve uma aproximação com etnias indígenas18 que passaram a oferecer 

formações e oficinas numa perspectiva de elevação espiritual e autoconhecimento. O mais 

interessante, observa o autor, é perceber que as religiões brasileiras tradicionais, como o 

catolicismo e os pentecostalismos, também se modificaram, incorporando aspectos do new age.  

Guerriero (2016) compreende o New Age como “fruto da sua época”, uma espécie 

de espírito do tempo que reflete transformações sociais mais amplas, indicando um estilo 

diferente de lidar com a espiritualidade, o corpo e o desenvolvimento pessoal. O âmago das 

práticas religiosas em recriação estaria na subjetividade, indicando um movimento de 

individualização por que passa a sociedade. Esse processo coloca em marcha uma realidade 

notadamente criativa capaz de fazer uma multiplicidade de composições religiosas, sendo 

marcado por uma “secularizacion de las creencias, racionalización de las actitudes y la 

individualización [...]” (Guerriero, 2016, p. 166). 

                                                           
18 O trabalho de Oliveira (2016) chama atenção para o diálogo entre Nova Era e Umbanda, no Brasil, a partir da 

chamada Umbanda Esotérica, investigando as incorporações feita pela Umbanda popular dos elementos Nova Era.  



113 
 

É por isso que o autor afirma que “Lo divino pasó a ser visto como una prerrogativa 

del individuo” (Guerriero, 2016, p. 167). É por meio do autoconhecimento, de um olhar para si 

mesmo que essa dimensão sagrada/divina pode ser encontrada. As religiões tradicionais podem 

representar um caminho para o sagrado, mas não um único caminho e mesmo essa pertença a 

uma denominação específica pode ser “colada” com outras experiências e experimentos, não 

indicando uma relação de exclusividade.  

Tavares, Ribeiro e Silvera (2023) apontam para as experimentações da Nova Era 

que criam hibridismos articulando política, espiritualidade, ciência, esoterismo, filosofia, o que 

já vem sendo discutido por Latour (2019)19. Esses híbridos também são atravessados por 

questões de poder e desigualdade, sejam elas de raça ou classe. A autora segue discutindo a 

rede condensada Nova Era, sustentada de início pelos chamados espaços holíticos ou 

alternativos, mas depois vazando para um estilo de vida e consumo específicos. Essa rede 

condensada, de oferta de serviços e prática terapêuticas, se estendeu ao longo do tempo para 

outros espaços, angariando novos adeptos ao mesmo tempo que também sofreram cortes e 

interrupções.  

A experiência do Vale do Amanhecer em Campina Grande evidencia o processo de 

ressignificação dos hibridismos, uma vez que temos a Nova Era se apropriando de práticas 

populares como a Umbanda, Espiritismo e Catolicismo, passando a agrupar não apenas pessoas 

das classes médias como também das classes populares (Oliveira, 2009 apud Tavares; Ribeiro; 

Silveira, 2023). 

Há, ainda, um processo de confluência entre Nova Era e religiões tradicionais, além 

da aproximação com etnias indígenas (indigenização) e transnacionalização. Essas 

ressignificações seguem em duas direções, de um lado os estudiosos das religiosidades Nova 

Era se deparando com sincretismos das religiões populares e, do outro, estudiosos das culturas 

tradicionais se deparando com transformação oriundas da Nova Era nos contextos originários.  

Ainda com Tavares, Ribeiro e Silveira (2023, p. 11), temos que “[...]vivências dos 

Círculos de Mulheres podem lançar luzes sobre novos atravessamentos que articulam 

ecofeminismo e interseccionalidade de raça e gênero [...]”. As autoras definem os círculos de 

mulheres como: 

 

[...] grupos organizados por mulheres e para mulheres - na grande maioria cisgênero 

e da classe média, alguns abertos para mulheres trans e, outros, com perspectiva 

                                                           
19 Aqui nos remetemos à noção de híbridos, proposta por Latour, que defende que no mundo de hoje há uma 

proliferação de seres híbridos, uma mistura de assuntos que perpassam da química à política, do sexo à doença, 

atravessando várias dimensões. Estaríamos cada vez mais envoltos em misturas “não modernas”.  



114 
 

racializada, que se encontram em espaços alternativos às religiões institucionais, 

articulando-se a partir de referências que emergiram na contracultura, bem como com 

as tradições locais, vinculadas à região onde os Círculos acontecem. Esses círculos 

podem ser vinculados a diversos movimentos como nova era, ecofeminismo e 

espiritualidades femininas (Tavares; Ribeiro; Silveira, 2023, p. 11-12). 

 

 

Para essas pesquisadoras, os círculos apresentam afinidades com os contornos da 

Nova Era, uma vez que representariam uma espiritualidade sem lar, mas, também indicariam 

cortes, uma vez que podem ser estruturados de diversos modos, dentro de religiões mais 

institucionalizadas, como os círculos de mulheres na Wicca, ou em comunidade alternativas, 

como os encontrados em Terra Mirim, região baiana, além de incorporarem temas nem sempre 

tratados pela movimentação Nova Era, como os recortes de raça e identidade de gênero. 

Entendemos, com Tavares, Ribeiro e Siqueira (2023), os círculos como híbridos 

(Latour, 2019), com descontinuidades, cortes e intermitências dessa matriz de sentido, ao 

mesmo tempo que reconhecemos a produção de novos híbridos, ou seja, que a própria matriz 

Nova Era vem sendo reconstruída, incorporando novas perspectivas e elementos, a exemplo da 

aproximação com povos indígenas e religiões de matriz africana, como também, a exemplo dos 

círculos de Terra Mirim, que já incorporam a perspectiva de raça e gênero. 

Compreendemos os círculos como mais uma inovação dentro do que se 

convencionou chamar de Nova Era. Defendemos que os círculos funcionam a partir da mesma 

matriz de sentido, priorizando determinadas práticas, narrativas e cosmologias e incorporando 

novas discussões, se aproximando das religiões afro-brasileiras e da cultura indígena, dos povos 

originários brasileiros.  

Os três núcleos da Nova Era, apontados por Frigério (2016), dão conta de explicar 

a lógica dos círculos, que priorizam a noção de self sagrado a ser melhorado pelo 

autoconhecimento (e mais especificamente a ser melhorado através de um processo de cura do 

feminino), a circulação permanente, acentuando a noção da inexistência de dogmas a serem 

seguidos, e por fim, a valorização de alteridades, elegendo-se alguns grupos para serem 

exaltados (no caso dos círculos, percebemos uma exaltação da matriz indígena e africana 

brasileira, além, dos ciganos).  

 Há uma característica própria dos círculos de mulheres que foram estudados, em 

Fortaleza-Ceará, que é justamente o não pertencimento a uma instituição religiosa. Essas 

características de desvinculação religiosa aparecem em outros grupos (Morales, 2016; Valdes, 

2017; Sarmiento, 2020). A esses grupos, não religiosos e autodenominados círculos de 

mulheres, é notório um conjunto de práticas que coloca o sujeito como central na experiência 

transcendental, além de uma confluência de práticas terapêuticas que conjugam neo-



115 
 

esotérismos e saberes tradicionais, um imaginário que reitera que a cura de uma mulher impacta 

a cura do mundo, a colagem de símbolos, ritos de várias religiões bem como uma 

fundamentação da psicologia (sobretudo, junguiana), além da física quântica, indicando uma 

nuance relacionada a essa rede condensada Nova Era.  

Sabemos que existem círculos (e reuniões que não batizadas por esse nome) de 

mulheres em outras expressões religiosas, como a Mística Andina20, por exemplo, além 

daqueles que se reúnem a partir da Wicca (Cordovil, 2015), mas acreditamos que um círculo 

de mulheres que é realizado tendo como sustentação um dogma já se diferencia do nosso objeto 

de estudo, podendo ser estudado a partir de outras categorias analíticas.  

Por fim, entendemos ser importante ressaltar que o termo Nova Era não é usado nos 

círculos em que estivemos presente. Não há uma negação do termo, ele simplesmente não 

aparece nos discursos, o que nos faz refletir se o termo não estaria sofrendo um apagamento, 

ou ainda uma fragmentação, se dissolvendo em outras possibilidades com características 

específicas, como o termo espiritualidade feminina e sagrado feminino, ou mesmo, círculos de 

mulheres. Esses sim presentes no circuito que participamos. Dessa forma, adotamos o termo 

Nova Era numa perspectiva analítica, não como categoria nativa.  

 

4.5 Não é religião, é espiritualidade 

 

Essa possibilidade de vivenciar o sagrado desatrelado de uma instituição religiosa, 

com a liberdade de fabricar uma crença híbrida que pode colocar lado a lado santos, orixás, 

práticas de cuidado, física quântica, seres mágicos, natureza, corpo, menstruação dente tantos 

outros campos nos coloca frente a uma outra questão: o que se vive nos círculos não é religião, 

é espiritualidade. Foi isso que escutei em diversos momentos do campo. Mas como então 

compreender a noção de espiritualidade, seria mais uma ideia escorregadia tal qual a Nova Era?  

Discutiremos, a partir de Toniol (2017), a noção de espiritualidade e como ela 

pretende se diferenciar de outros pontos conceituais, como religião.   

Toniol (2017) parte da necessidade de compreendemos a categoria 

“espiritualidade” a partir de seus usos, ou seja, da situação em que está sendo utilizada e a partir 

daqueles que a elaboram. Na pesquisa de doutorado que o mesmo realizou no Rio Grande do 

                                                           
20 Isso foi observado no próprio campo da pesquisa, em 2019, quando encontramos em contato com um círculo de 

mulheres que era organizado por integrantes da Mística Andina, em Fortaleza. No círculo em questão se observou 

questões como o ciclo menstrual em analogia à natureza, mas o foco principal era a utilização dos quatro elementos 

para a prática de magia.  



116 
 

Sul, essa categoria estava sendo manejada a partir da interface da Práticas Integrativas 

Complementares ofertadas pelo Sistema Único de Saúde em um hospital.  

No contexto estudado pelo pesquisador havia uma negação do reconhecimento de 

uma prática (o reike) como algo religioso, sendo situada no campo da espiritualidade. 

Esse argumento marcaria a postura institucional hospitalar que estaria ofertando 

uma prática integrativa, ou seja, que contempla o ser humano na sua integralidade, levando em 

consideração também a parte espiritual. A perspectiva do ser humano integral reconhece as 

seguintes dimensões: biológica, mental, emocional, social e espiritual. Essa perspectiva integral 

associada à saúde está presente desde 1983, através da Organização Mundial da Saúde, que 

reconhece a dimensão espiritual como parte fundamental do indivíduo. Contudo, por parte de 

alguns pacientes que ser recusavam a receber o reike, a percepção era que o mesmo estava 

relacionado à esfera da religião, concorrendo com a fé professada por alguns. 

O embate se dava, então, por duas narrativas opostas, o hospital assumindo uma 

narrativa do reike como algo espiritual, logo, fazendo parte do sujeito (perspectiva integral do 

sujeito) e os pacientes que percebiam o reike como algo relacionado a alguma religião (no caso, 

uma religião que eles não professavam). 

Dessa forma, percebemos como determinadas práticas podem ser mobilizadas a 

partir de diferentes percepções, sentidos, discursos. No caso de Toniol (2017) há toda uma 

elaboração discursiva normativa que situa o reike como uma prática não religiosa, ao passo que 

para determinadas pessoas, pacientes do hospital que poderiam receber o reike, a partir das suas 

bases de crença, religião e fé, percebiam a prática como algo do campo da religião.  

Indo agora para nosso campo de pesquisa, nos círculos que frequentamos, a noção 

de “religião” era negada, e as facilitadoras defendiam o argumento de que o que se praticava 

naquele momento nada tinha nada a ver com algo religioso, uma vez que não havia nenhuma 

vinculação institucional a nenhuma igreja ou templo, mas sim uma busca de reconexão consigo 

mesma, algo muito mais pessoal e fluido. Apesar de negarem a religião (instituição), a palavra 

espiritualidade era bastante utilizada.  

As mulheres participantes dos círculos não utilizavam o termo “religião” para se 

referirem às práticas desenvolvidas nesses espaços. Não havia, nesses encontros, um senso de 

obrigatoriedade ou de exclusividade em relação a participação de um círculo específico, sendo 

muito comum encontrar as mulheres que participam de uma roda em outra ou em outros espaços 

desse circuito. Esse senso de desobrigação colaborava para uma prática que prioriza a 

experiência pessoal de cada mulher, sendo essa livre para traçar o ou os percursos mais 

interessantes para ela.  



117 
 

A compreensão de espaço sagrado também é ampliada já que os círculos podem 

acontecer em diferentes lugares, salas de apartamentos, chácaras, quintais. Todos esses 

elementos distanciam essa movimentação da religião, como instituição, alargando as 

possibilidades de vivenciar esse sagrado transcendental de modo muito pessoal.  

 Observou-se, em vez de religião, o termo “espiritualidade”. Muitas vezes se 

recorreu a esse termo como uma espécie de ente exterior ao mundo e com agência, podendo ser 

o substituto para a figura de “Deus” ou se misturando às figuras dos mentores espirituais que 

frequentemente são acessados, sobretudo, pelas facilitadoras21.  

Aqui então a categoria espiritualidade é mobilizada das seguintes formas: 

a) como maneira de se opor a ideia de religião (instituição, dogmas), indicando um 

modo de vivenciar o sagrado a partir de um lugar individual e livre de obrigações; 

b) como algo exterior ao indivíduo, algo amplo, como um conjunto de crenças e 

práticas que fazem referência ao mundo espiritual (não material), mas que não está 

associado a uma instituição religiosa; 

c) como sinônimo de entidades espirituais que servem como guias e que podem ser 

acessados em momentos de meditação, sendo possível a canalização22 (recebimento 

de mensagens dos seres espirituais);  

d) como forma de reconexão consigo mesma e com o todo (universo, deus, 

natureza), indicando uma forma de se relacionar com o sagrado a partir da 

imanência.  

Nos trechos a seguir, percebemos o uso do termo, a partir da fala de algumas 

participantes:  

[...] o conhecimento se tornou muito necessário. O homem deixou de ter aquele status, 

que vem do poder [...] e foi para essa parte do conhecimento, sendo que o 

conhecimento levou para o ceticismo e afastou mais ainda da espiritualidade, que é 

onde a gente está vivendo aqui e agora: a busca pela espiritualidade, essa conexão, 

esse retorno, esse reencontro consigo através da natureza e de Deus. Então, as 

religiões, nesse aspecto, se distanciam porque se tornaram dogmas, se tornaram uma 

coisa muito fechada. E aí distanciou inclusive Deus do homem, distanciou os santos 

dos homens, os orixás dos homens, digamos. [...] E tirou de certa forma o 

empoderamento. Eu, enquanto ser espiritual, porque nós somos um espírito vivendo 

uma experiência humana, eu fico dependente de uma religião. Coloca Deus como um 

julgador que aí se você fizer algo errado ele vai te julgar [...] (Cerridwen, entrevista 

realizada em 28 de setembro de 2021). 

 

[...] não sei se você acredita numa espiritualidade, mas assim, quando a gente entra 

nesse fluir do universo, de se conectar com a gente, seguir o que a nossa alma está 

emanando naquele momento, essa energia vai, ela impulsiona, ela bota para frente, 

                                                           
21 Há algumas facilitadoras que canalizam mensagem de seus mentores, ou seja, recebem mensagem desses seres 

não materiais que servem como guias espirituais.  
22 Algumas dessas famílias de mentores espirituais são os pleidianos, arcturianos, sirianos, seres estelares.  



118 
 

ela faz a gente ter força mesmo (Coatlicue, entrevista realizada em 7 de março de 

2022). 

 

 

Eu não consigo mais seguir religião. Então, eu sigo o meu coração, aí eu vou para os 

trabalhos de xamanismo, que tem as cerimônias com as medicinas da floresta, para 

mim aquilo ali é a minha religião. Quando eu estou participando das rodas, das 

fogueiras, ali eu acho que é onde eu me encontrei. Então, assim, eu não sei qual 

religião eu sigo, eu sigo o meu coração, eu vou para o lugar em que eu me sinto bem, 

que tem a espiritualidade e aí pronto é ali que eu fico. Aí é a minha religião. A minha 

religião é o meu coração (Morgana, entrevista realizada em 19 de maio de 2022). 

 

 

Do diário de campo, resgato alguns outros trechos:  

 

[A facilitadora] também falou sobre a relação dela com a menstruação. Ela disse que 

recebeu o diagnóstico de ovário micro-policístico aos 13 anos e desde então passou a 

tomar anticoncepcional. Só depois, ao se reconectar com a espiritualidade, entendeu 

que a menstruação poderia ser vivida de uma outra forma. A menstruação pode nos 

dá um diagnóstico de como estamos, a partir da cor do sangue, do cheiro etc.  (Diário 

de campo - 04 de outubro de 2019). 

 

[...] Mas também conversamos sobre a amplitude da espiritualidade, da escola dos 

mistérios, da fraternidade branca com seus mestres ascencionados- jesus, buda, maria 

e tantos outros. A [facilitadora] também falou sobre o xamanismo, sobre a natureza, 

sobre os elementais (Diário de campo - 15 de outubro de 2019). 

 

 

Ainda que não esteja expresso nas falas anteriores, é importante mencionar que por 

vezes, durante os círculos, ficava claro a possibilidade de se negociar com essa espiritualidade 

por meio de uma comunicação com os mentores espirituais, espécies de guias orientadores de 

questões que se passavam com as participantes ou facilitadoras.  

Alguns desses mentores estão associados a criaturas estelares e acredita-se que nós, 

seres humanos, também possuímos um código genético estelar. Em um dos círculos que 

acompanhei, no formato on-line, explicou-se melhor o assunto, como segue no recorte do diário 

de campo: 

 

Para [a facilitadora], é preciso ativar o DNA que nós recebemos das estrelas. Para ela 

parte de nós é extraterrestre, estelar. [A facilitadora] citou um livro sobre 7 mulheres 

pleidianas que vieram para Terra. A partir disso foi formado a humanidade. Nesse 

sentido, todos os humanos vieram de 7 mulheres, ou seja, há apenas registros de 7 

tipos de DNA. [A facilitadora] disse que essa narrativa está de acordo com uma nova 

descoberta sobre genética que afirma que há no mundo apenas 6 famílias de 

mitocôndrias mapeadas, ou seja, número muito próximo aos das 7 mulheres 

pleidianas. O nome do livro é The women of Lemuria: ancient wisdom for modern 

times. Seria preciso, portanto, “ativar a consciência mitocondrial que recebemos das 

estrelas”. A ideia de que “curar o feminino é curar o planeta” ou “o feminino (ligado 

à intuição) é a cura do planeta” se repete, sobretudo, a partir das falas da facilitadora 

que é ligada a questões espirituais (Diário de campo de 23 de fevereiro de 2022). 

 



119 
 

 

Em outros momentos do campo de pesquisa, encontrei mulheres que tinham uma 

“proximidade” com esses seres estelares. Para elas, há uma possibilidade de comunicação com 

esses seres por meio de meditações, sonhos, sincronias entre acontecimentos, construindo 

sentidos e ligações entre diferentes eventos.  

É a partir da matriz de sentido Nova Era, onde o sagrado é mobilizado de modo 

livre e individual, que a noção de espiritualidade vem sendo criada em oposição à religião, 

dando forma a um campo religioso desvinculado de instituições e trazendo o sagrado para uma 

experiência de proximidade (imanência). Quando a entrevistada Morgana fala que “eu vou para 

o lugar em que eu me sinto bem, que tem a espiritualidade e aí pronto é ali que eu fico”, tem-

se uma decisão individual de onde decidir ficar, bem como a noção de uma espiritualidade como 

algo exterior (a espiritualidade).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 
 

5 NOVAS PEDAGOGIAS DA MENSTRUAÇÃO: SACRALIDADE E CICLICIDADE 

 

Nesse capítulo, será discutido como, nos círculos, a menstruação é atualizada, 

passando de algo negativo e doloroso para algo positivo e valorizado na experiência das 

mulheres participantes.  

Nesses espaços, a menstruação aparece com destaque, contudo há algo mais 

profundo que embasa a centralidade desse tema: a noção de ciclicidade. A menstruação se faz 

importante por materializar a noção de um tempo/modo de existência da natureza que se 

corporifica e se materializa no ciclo menstrual. Como representação da capacidade de gerar 

vida a menstruação ganha status de algo sagrado que deve ser honrado, chegando mesmo a ser 

tratada como meio de se comunicar com a terra (Deusa/ Mãe-Natureza), na prática do plantar a 

lua23.  

 

5.1 Corpo e menstruação nos círculos de mulheres 

 

Nesse tópico, segue dois relatos de campo em que sobressaíram questões ligadas ao 

corpo e à menstruação.  

 

Cena 

Em 28 de agosto de 2019, fui a mais um encontro de uma roda de mulheres. A 

facilitadora dessa roda também conduz outro círculo do qual também participei ao longo dos 

anos de pesquisa. Eu já conhecia a facilitadora há alguns anos de um grupo de biodanza24 que 

se reunia em meados de 2013, na própria Universidade Federal do Ceará. Na época, a mesma 

não atuava como facilitadora de círculos de mulheres e era apenas mais uma participante do 

grupo. Os anos passaram e eu perdi o contato com a mesma, a reencontrando agora no contexto 

de pesquisa. 

                                                           
23 Prática incentivada nos círculos de depositar o sangue menstrual na terra. O sangue é tomado como algo sagrado, 

expressão da capacidade geradora e nutridora de vida. Nesse sentido, o sangue é atualizado, passando do status de 

“sujo”, “sem valor”, “descarte do óvulo não fecundado” para um sangue “nutridor”, que serve de fertilizante para 

as plantas.  Entende-se esse momento de plantar a lua como um momento de reconexão consigo e com a natureza. 

Ao entregar o sangue para a terra, deve-se pedir que o sangue sirva de canal de purificação, “levando tudo que não 

sirva mais e abrindo espaço para o novo”.  
24 A biodanza (ou biodança) é uma prática terapêutica criada pelo chileno Rolando Toro que trabalha a relação do 

indivíduo consigo mesmo, com o outro e com o todo. O criador da técnica viveu um tempo em Fortaleza e a prática 

ganhou força na cidade. A biodanza apareceu como fio condutor que liga várias facilitadoras de círculos de 

mulheres, sendo comum que as mesmas tenham realizado uma formação nessa prática, sendo bem comum 

incorporarem exercícios de biodanza nos círculos.  



121 
 

Hoje, teve mais um encontro da roda de mulheres Flores do Mandacaru, projeto 

encabeçado por duas facilitadoras que propõem um círculo[de mulheres] em um espaço de um 

shopping da cidade, com entrada gratuita. Da primeira vez que eu fui a esse círculo, havia 

acontecido algo peculiar, uma professora de um curso técnico de enfermagem havia levado as 

alunas para se fazerem presentes, o que representou umas quarenta mulheres na roda. Hoje, 

contudo, a roda foi bem mais intimista. Havia 13 mulheres ao todo, contando com as duas 

facilitadoras e mais uma convidada, além de mim. A convidada também é facilitadora de 

círculos, dos quais eu também acompanhei as atividades ao longo da pesquisa. Aqui já fica 

claro que é comum que as mesmas pessoas proponham e movimentem essas reuniões de 

mulheres no cenário e Fortaleza.  

O espaço que ocupamos no shopping não nos dava muita privacidade, já que era 

um espaço aberto, quase um corredor, chamado de espaço Arte. O local não era delimitado por 

paredes, sendo um lugar de passagem, ainda que mais afastado do movimento do shopping. Lá, 

as facilitadoras organizaram um altar em formato de mandala circular no chão. Sobre o tecido, 

havia uma ametista, conchas, os 13 florais da lua e alguns livros (Mulheres que correm com os 

lobos, Ginecologia Natural e O diabo e a terra de Santa Cruz), além do Oráculo das Deusas e 

de outros elementos, como incenso, palo santo, um maço de sálvia branca seca. Logo quando 

cheguei, senti o cheiro da sálvia. Aquilo já me remeteu ao que vem sendo chamado de Sagrado 

Feminino.  

O dia foi corrido, preocupações em relação a suspensão da bolsa e demandas 

familiares, mas apesar dessas outras exigências, resolvi ir ao encontro para manter o ritmo da 

pesquisa. A roda estava marcada para as 19 horas e consegui chegar na hora sem mais 

problemas, pois moro próximo ao local, sendo fácil o acesso por ônibus. Procurei o lugar 

indicado, já no shopping, e tomei assento no círculo que já se formava com uma das 

facilitadoras e a convidada. Ambas já minhas conhecidas de anos atrás.  

Pouco tempo depois, o encontro se iniciou. A convidada se apresentou como 

alguém que faz “várias coisas”, tem formação em psicologia, mas também como doula, tanto 

no parto humanizado como na tradição. Uma das participantes perguntou a diferença entre uma 

coisa e outra. Ela explicou que “na tradição” diz respeito aos conhecimentos tradicionais das 

parteiras que historicamente auxiliavam o parto e que “no parto humanizado” se refere às 

práticas de cuidado mais medicalizadas que são utilizadas no acompanhamento do parto natural 

(sem ser cesariana), se bem entendi. Mas ela disse não se deter tanto às diferenças e que 

idealmente deveria haver uma integração em ambas as categoriais. 



122 
 

Depois da apresentação da convidada a mesma iniciou sua fala. A conversa foi para 

a questão da “doulagem”, do parto e do nascimento. Depois, a convidada propôs uma forma de 

apresentação: em dupla nós falaríamos quem somos e como nos sentimos enquanto mulheres 

na cidade. A moça que ficou em dupla comigo disse que trabalhava com cosméticos naturais e 

alimentação consciente e disse que se sentia muito insegura na cidade, que não se sentia segura 

com os médicos, no sentido de encontrar ginecologistas que a escutassem. Ela havia feito uma 

cirurgia devido a uma complicação com a endometriose e estava desgostosa com todo o 

processo de atendimento em relação a essa questão ginecológica.  

Depois, a convidada tomou a palavra dando sequência ao encontro. Ela entregou 

um material impresso com uma foto de uma vulva e o sistema reprodutor da mulher e uma 

mandala lunar. A convidada comentou sobre os aspectos fisiológicos do desenho, explicando a 

diferença entre vulva e vagina, a primeira sendo o conjunto desses vários elementos expostos 

no desenho (pequeno e grandes lábios, clitóris, uretra e vagina) e a outra como um dos 

elementos da vulva, esclarecendo que o que vemos é a abertura do canal vaginal. Já a mandala 

lunar seria uma “ferramenta” de acompanhamento do ciclo menstrual. Não apenas como uma 

“tabelinha” para saber quando o “sangue desceu”, mas um método de mapear alterações de 

humor, emoções, mudanças no corpo (como inchaço, dor de cabeça) promovendo uma visão 

ampla de si mesmo ao longo dos 28 dias do ciclo menstrual.  

A convidada utilizou um apetrecho, que também apareceu em outros círculos de 

outras facilitadoras, com as representações dos arquétipos femininos relacionados à 

menstruação, a saber: menina, mãe e anciã. Esse utensílio em formato circular apresenta as 

representações dessas três imagens arquetípicas seguidas do momento de “vida-morte-vida”, 

esse último associado à própria menstruação. Acoplado a esse círculo há um outro com a 

representação da lua e de suas quatro fases (nova, minguante, crescente e cheia). 

O móbile é feito de modo que seja possível girar ambas as rodas, encontrando as 

correspondências da sua própria menstruação. Por exemplo, se a mulher tem seu primeiro dia 

de sangue menstrual em uma lua nova ela deve girar a mandala de modo que a parte da “vida-

morte-vida” fique em cima da lua nova. E a partir disso, deve acompanhar seu ciclo, que será 

associado da seguinte maneira: lua crescente- arquétipo da menina, lua cheia-arquétipo da mãe 

e lua minguante- arquétipo da anciã. Já se ela menstrua na lua crescente, então, a parte do 

momento de “vida-morte-vida” deve ficar em cima da lua crescente (arquétipo da menina), 

seguido da lua cheia (arquétipo da mãe), lua minguante (arquétipo da anciã). A intenção é 

mapear o ciclo menstrual a partir dessas imagens representativas da vida da mulher (menina, 

mãe, anciã) como também associando às fases lunares. Esse combo de sentidos serve às 



123 
 

mulheres como forma de se conhecerem e entenderem seus corpos e emoções a partir de 

associações com a natureza e com “imagens arquetípicas” do feminino.  

Além dessa explicação sobre menstruação e suas associações (com os arquétipos 

do feminino e com as fases lunares), a facilitadora convidada falou também sobre a importância 

do clitóris, um órgão destinado unicamente ao prazer, crescendo para dentro do corpo feminino 

que tem cerca de 10-13 centímetros (não ereto) e que pouco conhecemos, como a mesma 

colocou. Esse desconhecimento dos nossos próprios corpos refletetiria o quanto nos é negado 

a possibilidade de nos conhecermos e como precisamos avançar em direção a nos apropriar de 

nós mesmas, priorizando nosso próprio prazer. Nesse aspecto, as facilitadoras indicaram a 

masturbação como forma de nos conhecermos, devendo ser experenciada não a partir do 

marcador da culpa, vergonha ou pecado, mas como forma de se apropriar do próprio corpo e da 

capacidade de gerar prazer que ele nos proporciona.  

Outro ponto comentado foi sobre o nome “vagina”. A convidada explicou que 

vagina significaria “bainha que carrega a espada”, ou seja, um termo intimamente ligado ao ato 

sexual peniano-vaginal. Para ela, esse termo guardaria então um sentido voltado ao outro e não 

a si mesma. Uma alternativa a essa palavra seria yonni, que do sânscrito significaria “portal da 

vida”. A mesma disse que prefere esse sentido ligado a capacidade de criar vida, desvinculando 

o corpo (vagina) do ato sexual heterossexual.  

A conversa foi se encaminhando para a dimensão do parto e de questões ligadas ao 

corpo das mulheres. Uma das participantes contou que quando foi “ligar” as trompas o médico 

disse que o marido dela teria que autorizar e que a sugestão dela era que ela fizesse uma 

cesariana para em seguida “ligar”, contudo, a mesma já sabia que o procedimento poderia ser 

feito pelo umbigo, o que não teria relação com o parto cesária. 

A convidada falou do quanto os corpos das mulheres são “apropriados, colonizados 

pelo patriarcado, por saberes da medicina, saberes feitos por homens” e o quanto é necessário 

descolonizar esses corpos com novas práticas, retomando as práticas naturais. Ela falou também 

que “a natureza faz tremer a civilização e a mulher, como mais próxima à natureza, também faz 

a civilização tremer”. Para a convidada, as mulheres estariam mais próximas à natureza por 

estarem mais conectadas a um processo cíclico de funcionamento, a exemplo do ciclo menstrual 

que com sua variação hormonal possibilita a criação de vida (ovulação) de modo cíclico assim 

como o movimento lunar.  

A condutora também falou que o corpo da mulher não segue o calendário 

gregoriano, mas segue o calendário lunar (cíciclo) e não algo linear, sempre produtivo, mas um 

ciclo, com momentos de extroversão e introspecção, como o ciclo de vida-morte-vida no 



124 
 

próprio corpo que pode gerar vida (ovulação) e que descarta essa possibilidade na menstruação 

(morte).  

Outro ponto discutido foi o útero, que representaria o incrível poder criativo da 

mulher, “um órgão que consegue se expandir, com uma força tão grande que consegue abrir os 

ossos da pélvis no momento do nascimento”.  Um órgão que abriga a vida, afinal, “todos 

nasceram de um útero até agora”. Eis o poder místico desse órgão. É ancorado nesse tipo de 

discurso que as mulheres do Sagrado Feminino parecem reclamar quase um direito divino, o de 

criar vida.  

A convidada também falou que para algumas culturas ameríndias o útero é 

considerado “o coração que não mente”. Sendo assim, seu adoecimento indicaria que algo está 

errado, seria uma mensagem de algum desequilíbrio. Diferente da perspectiva tradicional, a 

medicina alopata estaria engajada em acabar com o sintoma, mas não entender a causa do 

adoecimento.  

Uma das mulheres comentou da relação do nascimento com a saúde do bebê, 

aqueles bebês que nascem de parto normal, logo, que passam pelo canal vaginal da mulher, 

entram em contato com a flora vaginal da mãe e isso tem um impacto positivo com a formação 

da flora intestinal da criança.  

A facilitadora também comentou sobre o processo de concepção, dizendo que é o 

óvulo que “escolhe” o espermatozoide que vai fecundá-lo. Dessa forma, seguiu a facilitadora, 

o óvulo usa o material genético do espermatozoide “e só”, todo o restante é com o próprio útero.  

Esse útero seria também um lugar de memórias, um lugar “a ser cuidado”, mas que não 

aprendemos isso, não aprendemos a cuidar desse órgão, sendo a maioria dos cuidados médicos 

invasivos. Ela então nos apresentou a Ginecologia Natural que tem o objetivo resgatar essa 

autonomia de cuidar de si mesma por meio de várias técnicas naturais a partir de ervas, como 

os banhos de assento, vaporizações uterinas, chás etc.  

A Ginecologia Natural, segundo ela, traria a responsabilidade para a própria 

mulher, devolvendo às mulheres seu poder pessoal. Nas palavras da facilitadora isso 

representaria “poder de entender o próprio corpo”, daí se dizer que a Ginecologia Natural é uma 

forma de “descolonizar o corpo, de trazer de volta às mulheres a potência de gerar vida”. 

Nesse contexto, o anticoncepcional seria entendido como “a fogueira da inquisição 

da modernidade”, como disse a própria facilitadora, pois tornaria a mulher linear, sempre 

produtiva, disponível e adequada à produção capitalista. 

A menstruação também foi discutida. Comentou-se como, historicamente e 

socialmente, aprendemos que a menstruação é algo ruim, algo que tem a ver com doença, algo 



125 
 

limitante e negativo, ligado a dores e sofrimento. Contudo, para as facilitadoras, a menstruação 

é um dos momentos do nosso ciclo, o momento “de morte”, de limpeza do corpo, um momento 

de recolhimento. Esse recolhimento é percebido por elas como algo positivo. Um momento que 

é acolhido e integrado à experiência de vida de cada uma que menstrua. As facilitadoras 

explicaram que a chamada tensão pré-menstrual (TPM) tão comum em nossa sociedade pode 

ser vivida a partir de outros significados. Para elas, a TPM significa “tempo para mim”, ou 

ainda, “tempo para meditar”, indicando que o anúncio da menstruação, pelo corpo e pelas 

emoções, demanda um engajamento sobre si mesma.  

A roda, pouco ritualística, foi seguindo para o seu encerramento. Não houve a 

tiragem dos florias da lua e por fim, uma das participantes comentou que “nós – mulheres- 

parecemos com a natureza, nós somos a natureza e a natureza somos nós, nós não somos 

separados da natureza”. Encerro com essa fala.  

Fim da cena.  

Cena  

Em 31 de agosto de 2019 fui a mais um encontro do Círculo da Primavera. Tenho 

acompanhado esse círculo já faz uns meses e em cada reunião se ritualiza um arquétipo do 

feminino. As facilitadoras se alinham à ginecologia natural, utilizando os arquétipos da menina, 

mãe e anciã, atribuindo à menstruação o momento de “vida-morte-vida”. Na internet, o que 

mais tenho visto são exemplos arquetípicos baseados no livro de Miranda Gray, que trabalha a 

partir de uma outra organização.  

 Essas facilitadoras não divulgam seus trabalhos sob a marca do “Sagrado Feminino”, 

mas apenas como um círculo de mulheres, uma tenda de mulheres. Há uma disputa de sentido 

aí, como se “Sagrado Feminino” fosse mais comercial, indicando uma tentativa de distinção. 

Mas os temas tratados, os rituais se assemelham a outras rodas marcadas pelo termo chave de 

Sagrado Feminino. Espero ter mais respostas posteriormente.  

O dinheiro começou a apertar, na verdade, já faz tempo que o dinheiro está curto. 

Essa roda, assim como outras que tenho acompanhado, é paga, o que acaba pesando no 

orçamento já que eu estou acompanhando várias rodas. Além disso, acabo gastando com o 

deslocamento já que o local de encontro é bem distante da minha residência. Dessa vez, para 

economizar, fui de ônibus até o bairro de Fátima e de lá pedi um táxi no aplicativo.  

Cheguei na casa da facilitadora às 9 horas, como estava combinado. Lá já estavam 

uma outra mulher, professora universitária, e a sobrinha da mesma. Conversamos um pouco 

sobre a pesquisa e meus objetivos. Comentei que a minha ideia é, dentre outras, discutir sobre 



126 
 

a menstruação e da ressignificação desse fenômeno. Também falei da questão que aprendemos 

que a menstruação dói, e que não necessariamente precisa ser assim.  

A facilitadora ouviu a conversa e se aproximou.  Ela começou a explicar que a 

menstruação quando dói “é que algo está ferido na mulher”. A partir dessa dor que se sente 

seria pertinente se perguntar “o que dói naquele período que precisa ser expulso do corpo?”. 

Daí a compreensão da menstruação como morte e também como limpeza, um momento de 

expulsar o que já não tem serventia para o corpo. Ela falou muito sobre consciência corporal, 

que quando você tem consciência corporal todas as sensações se intensificam, as dores e os 

prazeres. O aprendizado sobre o próprio corpo perpassa esse “ônus e bônus”.  

A professora universitária tomou novamente a palavra me dizendo que tinha 

participado de duas defesas de tese na área da Educação sobre temas holístico: reike e yoga. A 

conversa se seguiu para o tema da constelação familiar. Eu disse que havia participado de uma 

constelação há umas semanas e que tinha “interpretado” uma pessoa morta. A facilitadora disse 

que havia feito uma formação em constelação, mas apenas o módulo básico, pelo que eu 

entendi.  Para ela, a constelação traz a dimensão sistêmica familiar de ocupar um determinado 

lugar dentro de um sistema familiar, enquanto a biodança traria uma noção maior, no sentido 

de ocuparmos nosso lugar na vida, afinal, “é a vida que está no centro”.  

Aos poucos as outras mulheres foram chegando e formamos um grupo de cerca de 

oito pessoas.   

A reunião das mulheres acontece sempre em uma espécie de salão, um espaço 

coberto que fica localizado nos fundos da casa da facilitadora, mas, nesse dia, começamos o 

encontro fora do salão, em um espaço acimentado, ao sol. A facilitadora comentou que iríamos 

“receber os raios do avô sol” para nos aquecermos. Saudamos nossa ancestralidade, em pé, 

segurando o cajado de uma das facilitadoras. Cada uma segurava o cajado, chamava por seus 

antepassados, os reconhecendo e lembrando seus nomes, pedindo apoio e força, e logo em 

seguida passava o cajado para a outra.  

Em seguida, iniciamos um benzimento com alguns ramos de ervas (malva, 

alfazema, arruda e outras mais). As duas facilitadoras (esse grupo é conduzido por uma dupla) 

começaram os trabalhos, elas passaram os ramos de ervas para a mulher seguinte para que 

benzesse a uma terceira. Dessa forma, o benzimento foi acontecendo.  

Depois, seguimos para o salão e sentamos no chão em círculo. Uma das 

facilitadoras pegou um vidrinho de óleo essencial de palo santo. Cada uma das participantes 

passou duas gotinhas nas mãos para aspirar o aroma.  



127 
 

Iniciamos contando um pouco sobre como estávamos. Uma das mulheres falou que 

estava muito sobrecarregada com as defesas de teses, dentre outras demandas acadêmicas. 

Outra contou dos desafios do trabalho que estava exigindo viagens, além de processos de 

adoecimento.  Outra comentou sobre questões com o esposo, a recente defesa da dissertação e 

os trabalhos precarizados os quais estava tendo que se submeter. A seguinte se emocionou ao 

falar do encontro anterior e do banho de argila que tomamos. Ela também ressaltou o quanto a 

vida acadêmica dela tinha melhorado depois dela ter “alinhado” o seu ciclo ao cronograma de 

pesquisa e escrita. Essa mesma mulher disse que fez uma postagem, há algumas semanas, sobre 

plantar a lua e que algumas amigas vieram perguntar sobre e que ela ficou feliz em relação a 

isso porque ela sente vontade de compartilhar essas descobertas, “esse se reconectar com o 

feminino”. 

Na sequência, uma das facilitadoras falou um pouco sobre os quatro momentos do 

ciclo menstrual conectados às fases da lua. O momento de morte e renascimento ligado à lua 

nova, o arquétipo da menina ligada à fase crescente da lua, o arquétipo da mãe ligada à lua cheia 

e o arquétipo da anciã, ligada à fase minguante. A mesma informou que “antigamente” a 

menstruação das mulheres vinha, no geral, na lua nova, momento de maior recolhimento da 

natureza quando os bichos também se escondem. Nesse momento de escuridão da natureza, 

quando a lua esconde sua face, as mulheres também participariam desse momento ao 

sangrarem, demandando introspecção.  

A proposta do encontro era trabalhar, justamente, o arquétipo da Anciã, considerado 

como um momento pré-menstruação ou pré-lunação, como elas chamam, já que a menstruação 

em si é considerada como “a lua”. Essa questão da lua e dos arquétipos é ponto comum nesses 

espaços, seja nos círculos ou em evento relacionados. O que está sempre em questão é como 

nós, mulheres, somos cíclicas (funcionamento hormonal), logo nos aproximamos à natureza, 

que também tem um funcionamento cíclico.  

Depois dessa roda de partilha, demos um tempo para tomar um chá e voltamos. Na 

volta, havia alguns grãos de milho, um milho dos Andes, como uma das facilitadoras falou. A 

proposta era que ficássemos de cócoras- a posição da anciã- e “colhêssemos” o milho, juntando 

essas sementes e colocando-as em um potinho, ao centro do salão. Ao fazermos essa colheita 

catamos algumas canções. Uma das participantes começou a cantar Cio da terra, cuja a letra 

reproduzo a seguir: 

 

Debulhar o trigo 

Recolher cada bago do trigo 

Forjar no trigo o milagre do pão 



128 
 

E se fartar de pão 

 

Decepar a cana 

Recolher a garapa da cana 

Roubar da cana a doçura do mel 

Se lambuzar de mel 

 

Afagar a terra 

Conhecer os desejos da terra 

Cio da terra, a propícia estação 

E fecundar o chão 

 

A facilitadora falou que esse milho (essa semente de milho) representava a potência 

de vida, de criação e que para os povos andinos em cada semente daquelas havia um milharal. 

Essa metáfora de vida seria a metáfora de criação de nós mulheres, do poder gerador de vida.  

Depois disso, nos deitamos no chão e uma das facilitadoras leu um trecho do livro 

Mulheres que correm com os lobos, mais especificamente, o conto da velha – a catadora de 

ossos - que com um encanto cria carne e vida desses ossos (Capítulo 3 - Farejando os fatos: O 

resgate da intuição como iniciação).  

Já nos encaminhando para a finalização, fizemos uma roda e cada uma ia para 

dentro do círculo enquanto as outras soprávamos a pessoa, além de fazermos um barulho com 

a cordas vocais.  A facilitadora disse para que abençoássemos a pessoa com o sopro e também 

com esse cântico gutural, “que sai das entranhas”. Achei uma experiência nova, como que 

expressando o sopro da vida. Alguém soprou bem no meu coração.  

Por fim, tivemos a tiragem dos florias da lua. Tirei o floral Artemísia que se 

relaciona à fase do ciclo morte-renascimento, ou seja, à própria menstruação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 
 

Figura 13 - Carta do floral da lua de 

Artemísia25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                      Fonte: Acervo pessoal da autora (2019). 

 

 

Fim da cena 

 

5.2 Algumas considerações sobre a menstruação 

 

Nos estudos de sociologia e antropologia, o corpo é visto como um fenômeno social 

e cultural, dotado de uma dimensão simbólica, impregnado de sentido, sendo um efeito da 

cultura uma vez que é modulado por ela (Le Breton, 2012; Le Breton, 2013). Partimos então de 

uma compreensão que o corpo não se limita a sua função fisiológica, sendo perpassado por 

inúmeros atributos culturais e por isso experimentado de modo particular a partir das gramáticas 

culturais próprias disponíveis aos sujeitos.  

Dessa forma, compreendemos que a experiência da menstruação pode ser 

continuamente reescrita e ressignificada, uma vez que só pode ser compreendida a partir da teia 

de relações, símbolos e significados que se constroem sobre ela.  

Nos círculos que acompanhamos a menstruação encontra um lugar para fluir. No 

momento do encontro as mulheres têm um espaço para falar sobre a própria experiência com a 

                                                           
25 Fotografia compartilhada com as integrantes do círculo por WhatsApp. 



130 
 

menstruação, incluindo suas dores, temores e vergonhas. Esse espaço de fala-escuta parece 

acomodar histórias silenciadas de corpos que sangravam atém então escondidos. 

Além disso, nas rodas, encontramos reinvenções dessa narrativa menstrual. Para as 

participantes o sangramento menstrual, como veremos, acaba por alcançar um novo status 

social, não mais ligado a um estado de impureza, mas de poder. O sangue menstrual é 

compreendido como uma ferramenta de limpeza material e simbólica, sendo reconhecido como 

algo nutritivo, místico e sagrado, capaz de promover uma reconexão das mulheres com a própria 

deusa-natureza, numa espécie de comunhão com o todo.  

Em trabalhos anteriores (Mesquita; Paiva, 2020; Mesquita; Paiva, 2021a; Mesquita; 

Paiva, 2021b; Ribeiro; Maso; Mesquita, 2023), já esboçamos uma discussão sobre essas 

questões, apontando alguns elementos presentes nos círculos de mulheres, como a associação 

do ciclo menstrual com alguns arquétipos do feminino.  

Sandenberg (1994) aponta que na literatura sócio-antropológica sobre a 

menstruação é bastante comum encontrar a noção de que o sangue menstrual (bem como o 

derramado no parto) faz parte de um estatuto diferente do que o sangue que corre nas veias, 

despertando aversão e nojo, sendo considerado um agente poluidor, com características 

mágicas, capaz de gerar malefício. Na Grécia e Roma antiga, seja com Aristóteles ou Plínio, 

encontramos relatos dos prejuízos causados pelo contato com uma mulher menstruada. O vinho 

que azeda, as colheitas que se perdem, as sementem que murcham. Essas crenças justificavam 

as restrições (tabus) impostas às mulheres nesse período como forma de garantir a pureza (não 

contaminação). Era preciso isolar as mulheres menstruadas pois elas representavam perigo para 

a ordem do mundo.  

Contudo, os tabus e penalidades impostas em torno da menstruação também variam, 

a depender das culturas. Sandenberg (1994) resgata vários estudos em que contrastam diversas 

formas de lidar com o fenômeno. No povo africano Ashanti, o tabu da menstruação é um dos 

preceitos básicos que constituem aquela sociedade, tanto que o homem que mantém relações 

com uma mulher menstruada é punido com pena de morte. Já os trombiandeses (Melanésia), 

embora observem certas proibições (como a interdição sexual), não consideram o sangue 

menstrual como algo repulsivo, coabitando na mesma morada durante o período das regras das 

esposas.  

No contexto brasileiro, algumas pesquisas nos apresentam como a menstruação 

vem sendo experenciada, compreendida e narrada. 



131 
 

O trabalho de Amaral (2003)26, por exemplo, aponta que a percepção da 

menstruação está associada a questões como saúde, feminilidade, fertilidade/juventude, além 

de também se relacionar às sensações de incômodo e limitação.  

A menstruação, nesse recorte, era experenciada de modo ambíguo. Por um lado, o 

sangramento mensal era aceito como algo positivo, sendo sinônimo de boa saúde e garantia de 

fertilidade, “[a] forte associação entre menstruação e fertilidade dava uma conotação quase 

sagrada ao menstruar [...]” (Amaral, 2003, p. 81), mas ao mesmo tempo, negado, devido aos 

vários incômodos e limitações ligados intimamente à experiência menstrual, como os sintomas 

físicos (inchaço, dor de cabeça) e as alterações emocionais (irritação e mal humor).  

 Esse trabalho deixa em evidência como a experiência menstrual pode ser 

complexa, sendo perpassada por vários atributos e valores. Ao sangue que flui pode ser 

atribuído significados contraditórios como um sinal de boa saúde ao mesmo tempo que também 

pode trazer sensações dolorosas que limitam os afazeres diários. As interlocutoras de Amaral 

estariam então se equilibrando entre as “dores e delícias” de sangrar, negociando com as 

sensações de dor e alívio, irritação e certeza de boa saúde. Um lugar limítrofe e incômodo. 

Em Fáveri e Venson (2007), a partir dos recursos da História Cultural e agora no 

contexto de Santa Catarina, com mulheres27 em sua maioria da zona rural e com pouca educação 

formal, temos uma investigação que desbrava as representações sobre o feminino a partir da 

experiência da menarca.  

No contexto investigado, os aprendizados sobre a menarca e a menstruação se 

davam de modo sutil, por meio de estratégias que envolviam mais o silêncio do que a fala. A 

gestão do sangue menstrual era repassada de mãe para filha de modo resguardado, em voz 

baixa, no espaço da casa, distante dos homens. Outras vezes, nem isso era feito, e o aprendizado 

se dava de modo solitário na própria experiência pessoal. Quanto ao sangue, esse deveria ser 

escondido, sendo necessário um extremo cuidado para não deixar “vazar”, “aparecer”.  

Aqui, o que fica claro é que a prática “do segredo, do medo e da vergonha” marcou 

a vivência menstrual e a própria constituição dessas mulheres. As autoras refletem que: 

 

[...] a experiência da menstruação produz subjetividades de gênero na medida em que 

marca diferenciações: à mulher cabe o silêncio, a vergonha, o segredo, o privado. E, 

                                                           
 26 Pesquisa realizada com 64 moradoras de Campinas-São Paulo, que tinham idade acima de 21 anos, 

menstruantes, férteis e que já tivessem tido relações sexuais, reunidas conforme idade e escolaridade. Foram feitos 

quatro grupos: mulheres entre 21 e 34 anos, com 8 anos de estudos ou menos, mulheres entre 21 e 34 anos, com 9 

anos de estudos ou mais; mulheres com mais de 35 anos, com 8 anos de estudos ou menos e mulheres com mais 

de 35 anos, com mais de 9 anos de estudos. 
27 A pesquisa foi realizada a partir das memórias de 14 mulheres, com faixa etária entre 33 a 89 anos, moradoras 

das cidades das cidades no sul de Santa Catarina.  



132 
 

aqui, estabelece-se uma relação de poder, posto que as meninas/mulheres se 

diferenciam dos meninos/homens na medida em que elas aprendem que devem temer 

o olhar deles, esconder, recear (Fáveri; Venson, 2007, p. 79). 

 

Podemos aqui já pensar sobre as potencialidades que os círculos de mulheres 

possibilitam ao se constituírem como espaços de fala, socialmente legítimos, em que as 

participantes desenvolvem uma nova gramática para falar sobre seus processos corporais. Abrir 

espaço para falar-escutar sobre as histórias e as experiências com a menstruação reconstrói a 

experiência menstrual, agora de modo coletivo, sendo possível estabelecer reconhecimentos e 

identificações. O movimento que é percebido é um processo de reavaliação das histórias 

pessoais dessas mulheres, que passam a recriar o modo de experenciar a menstruação a partir 

de outros valores e símbolos, estes elaborados a partir de novos marcadores que ligam a 

menstruação à lua, à sacralidade, à natureza e a um modo de vida que valoriza os processos 

corporais. Esses espaços de fala e escuta desestabilizam a prática cultural do silêncio sobre o 

corpo das mulheres (Perrot, 2003). 

Já Manica (2009, 2011) elabora uma discussão a partir dos argumentos do médico 

brasileiro Elsimar Coutinho, sobre a menstruação como um fenômeno não natural. Para 

Coutinho, a situação natural do corpo da mulher seria a gravidez e não a menstruação. Nessa 

dinâmica, a menstruação representaria uma sangria inútil (título de seu livro). A partir disso, o 

médico defende a supressão da menstruação por meio de contraceptivos hormonais como uma 

volta ao estado de natureza benéfico às mulheres. 

A menstruação seria, para o médico, o produto de uma determinada organização 

social. Se nas sociedades contemporâneas as fêmeas são afastadas dos machos, logo, não 

copulando regularmente deixando de exercer o chamado da natureza para a cópula e gestação, 

nos primatas o que se observa é justamente o contrário, ou seja, a alta frequência de gestações, 

fazendo da menstruação uma “janela”, uma “falha” do que a natureza preconiza.  

A partir da análise do livro Menstruação: uma sangria inútil e da trajetória de 

Coutinho como médico defensor dos anticoncepcionais, Manica vai demonstrando como a 

defesa da inutilidade da menstruação encobre um projeto de associar a menstruação a práticas 

consideradas por Coutinho como não naturais e perigosas.  

A discussão de Manica avança para o debate natureza e cultura, indicando que no 

pensamento de Coutinho, a esfera da natureza (não-menstruação) é construída como algo mais 

nobre e puro, sendo a civilização/cultura algo impuro: 

   

[...] A menstruação, fenômeno decorrente da vida em sociedade e o oposto da 

maternidade, é categorizada pelo médico/ autor como algo indesejável, inútil, nocivo. 



133 
 

A ideia de inutilidade, a partir da analogia com a prática da sangria, remete a uma 

visão maquínica do corpo feminino, programado pela natureza para a produção 

ininterrupta de bebês (Manica, 2011, p. 223).  
 

Em Santos (2018), temos um debate que dialoga com o de Manica no sentido que 

também discute questões que giram em torno do uso ou não uso de hormônios para a supressão 

da menstruação. O trabalho em questão é uma etnografia virtual28 que acompanhou um grupo 

na rede social Facebook, intitulado “Adeus hormônios: contracepção não hormonal”.  

A questão que mobiliza essas mulheres jovens e escolarizadas é o risco do uso de 

anticoncepcionais hormonais para a saúde e bem-estar de quem faz uso deles. Os principais 

motivos para deixar o uso dos anticoncepcionais estariam ligados a certas queixas, como: 

enxaqueca, inchaço e dormência corporal, casos de embolia e trombose em pessoas próximas, 

além de indisposição, retenção de líquidos, dentre outros.   

O uso dos anticoncepcionais hormonais, no grupo, está relacionado não a uma 

maior possibilidade de conhecer e controlar o próprio corpo, mas a uma “prisão” que impede a 

mulher de acessar processos corporais próprios de um funcionamento sem bloqueio hormonal. 

Ao parar o anticoncepcional, muitas mulheres, estranham a si mesmas, pois não reconheciam 

mais o próprio corpo sem a interferência hormonal. Algumas relatam as benesses disso, como 

o aumento da lubrificação e libido, mas outras têm que lidar com questões estéticas que 

impactam na auto-estima, como o aumento de peso, queda de cabelo ou episódio de acne. Além 

disso, ainda pesam as alterações de humor e o medo da gravidez indesejada.  

Os achados da pesquisa apontam para uma busca de um “corpo natural”, livre da 

intervenção farmacológica. Esse corpo natural, livre de hormônios, seria um corpo mais 

autêntico e real, só acessado depois do rompimento com a lógica que medicaliza o corpo das 

mulheres. Santos (2018) defende que há uma ambivalência nessa postura, uma vez que ao 

mesmo tempo em que há uma negação do controle dos corpos pelos medicamentos, há um alto 

investimento na observação, conhecimento e controle do corpo logo que essas mulheres se 

veem livres dos hormônios.  

O que acontece é que com uma vida sem a contracepção hormonal, os cuidados 

com o ciclo menstrual passam a ser muito mais trabalhosos, demandando um alto engajamento 

por envolver práticas de observação diária de muco cervical, temperatura basal, além de 

                                                           
28 A autora também realizou entrevistas com as moderadoras do grupo. As participantes do grupo eram, em sua 

maioria, mulheres cisgêneros, de 18 a 34 anos, residentes, em sua maioria, nas regiões sul e sudeste, com curso 

superior em curso ou graduação completa. 



134 
 

cuidados naturais para diminuição de sintomas pré-menstruais e formas de regular o ciclo 

menstrual. Essas práticas são embasadas discursivamente pela busca de autoconhecimento.  

Na pesquisa de Santos (2018), já aparecem questões que também observamos nos 

círculos de mulheres, seja o tema central- o abandono do uso de anticoncepcionais hormonais- 

presente em alguns momentos no trabalho de campo, seja o discurso envolvendo o corpo como 

possibilidade de autoconhecimento, além do incentivo ao uso de coletores menstruais e 

absorventes de panos como práticas naturais de gestão do sangue menstrual e o plantar a lua:  

 

[...] A prática do plantar a lua parece uma novidade para muitas, e incita interesse e 

discussão, engendrando diálogo e reflexões sobre as supostas conexões entre o 

feminino e a natureza. O sangue menstrual é re-interpretado como algo necessário e 

até mesmo ‘sagrado’ está em consonância com a visão de “corpo saudável porque 

natural”, que parece nortear muitas práticas (Santos, 2018, p. 93). 

 

 

Os caminhos do sangue, como estamos vendo, podem seguir várias rotas, sendo 

atualizado a partir da cultura e das relações que os sujeitos estabelecem, ora reproduzindo ora 

desconstruindo práticas, usos, símbolos. A experiência menstrual envolve questões complexas, 

mediações culturais, constituição de subjetividades, estabelecimento de relações de poder entre 

os gêneros, questões de saúde, disputa com saberes médicos. Aqui, começaremos a afunilar 

nossa discussão chamando atenção para trabalhos que dialogam com a pesquisa sobre círculos 

de mulheres. 

Lançamos então o olhar para a pesquisa de Benetti (2010), que assim como a de 

Santos (2018) também se situa no espaço on-line, mais especificamente da rede social Orkut, 

muito popular entre os brasileiros na primeira década dos anos 2000.  

O trabalho de Benetti (2010) traz uma reflexão sobre os significados da 

menstruação a partir dos discursos produzidos na rede social Orkut, em comunidades 

específicas sobre o tema.  

Dentre os achados, temos a transformação, ao longo das gerações, da gestão da 

menstruação. Se há décadas, havia uma pedagogia bastante restritiva quanto às atividades a 

serem desenvolvidas durante os dias de sangramento, com inúmeros tabus sobre tomar banho, 

molhar a cabeça, andar de pés descalços, fazer esforço físico (lavar roupa, arrastar móveis), 

atualmente, tais prescrições perdem sua força de regulação social, sendo compreendidas como 

superstições, mitos, lendas, ainda que provoquem certa curiosidade.  

A tese de Benetti (2010) já traz indicativos sobre uma compreensão mística da 

menstruação, em que o sangramento mensal é compreendido como algo vantajoso ou valoroso. 

Ainda que não seja objetivo da autora discutir com profundidade esses significados, em vários 



135 
 

momentos do trabalho, aparecem termos, símbolos e indicativos de uma experiência menstrual 

perpassada pelas noções de conexão com a natureza, novas espiritualidades e alternativas 

sustentáveis quanto à gestão do sangue menstrual.  

A autora encontrou nas comunidades da rede social Orkut inúmeros termos usados 

no cotidiano para designar a menstruação, como: tô de chuva, tô de Chico, tô de boi, 

impossibilitada, paquete, estou nos meus dias, estou naqueles dias, ter a sogra, a visita, estar 

com a Lua, ter a lua, estar na lua nova, tempo da lua (grifos meus). Os grifos trazem já a noção 

de menstruação como sinônimo de “lua”. Essa substituição é bastante comum nos círculos de 

mulheres, uma vez que há uma associação entre o ciclo menstrual e o ciclo lunar. Nas rodas 

que acompanhei, a menstruação é associada à fase nova da lua ou como consta no trabalho de 

Benetti, “estar na lua nova”. 

O trabalho de Benetti (2010), ao trazer um panorama amplo sobre a menstruação 

discute pontos críticos-também presentes nos círculos- como, por exemplo, a questão de uma 

volta ao essencialismo biológico, uma vez que se assume a aproximação da mulher à natureza:  

 

Mas existem algumas que se referem à menstruação como algo que traz sentimentos 

agradáveis, com é o caso da comunidade ‘Eu adoro menstruar’. O primeiro tópico 

postando no fórum dessa comunidade tem, até janeiro de 2009, apenas uma resposta 

com o título “―somos fêmeas ―pq somos lembradas q somos natureza tb. bicho 

como muitas outras fêmeas. algo entre a natureza e a cultura, os dois ao mesmo tempo. 

conhecemos plenamente a natureza e sua crueldade: do sangramento, do parto, dos 

orgasmos...lindo sangrar por entre as pernas...lindo”. Essa fala traz ícones de 

discussões e críticas que compuseram os feminismos e as teorias de gênero: a 

existência ou não de um feminino essencial que reuniria todas as mulheres na 

categoria das fêmeas; a aproximação do feminino com a natureza (que traz implícita 

a polarização com um masculino mais próximo da cultura); a exaltação de 

acontecimentos da biologia humana associados ao feminino (Benetti, 2010, p. 192-

193). 
 

Ao analisar o perfil das usuárias participantes da comunidade “Eu adoro 

menstruar”, Benetti (2010) identificou entre elas alguns interesses em comum, como o 

vegetarianismo, as danças circulares sagradas e a Wicca. Também aparecem nos posts da 

referida comunidade práticas comuns aos círculos de mulheres que acompanhei, como o uso de 

absorventes de pano (bioabsorventes) e coletores menstruais (menstrual cups), além da 

integração do sangue menstrual à natureza (plantar a lua). 

Outro assunto recorrente nos tópicos dos fóruns, ressalta a autora, é a noção da 

menstruação como renovação. Nas postagens, as participantes constroem um discurso em que 

a menstruação é desassociada da dor. A cólica seria a indicação de algum adoecimento, não 



136 
 

sendo considerada inerente à menstruação. Benetti (2010, p. 198) também aponta de forma 

germinal a noção de um feminino cíclico, ideia central nos círculos:  

 
A associação entre menstruação e renovação parece estar ligada a ideia de um 

feminino cíclico, cujo processo implica reter, acumular algo que pode se tornar 

excessivo ou ser impuro. Ela também é mencionada no tópico “Para v6s (sic), 

menstruar eh...” que tem duas respostas intituladas renovação (grifos da autora). Uma 

delas, postada em maio de 2006, descreve a menstruação como ‘Começo do novo ciclo 

e um banho de enrgia (sic) feminina!!!’. A outra também se refere a ciclos, mas agora 

ao ciclo reprodutivo do qual a menstruação, não acompanhada de dores, seria 

indicativo de saúde e de normalidade do ciclo: ‘[...] Cólica dói mas não é um sintoma 

normal, é um sinal do corpo dizendo que algo está errado no ciclo reprodutivo ou nos 

órgãos ligados a menstruação, ou ainda uma endometriose. Enfim é o corpo dando o 

alerta. Sangrar sem sentir dor é nossa maior benção! Por causa dela um dia nos é 

permitido embalar nossos filinhos (sic)’ (grifos meus)” [...]. 
 

Nos círculos, parte-se da noção de que a menstruação informa sobre o estado da 

pessoa, sendo preciso realizar um acompanhamento do ciclo menstrual de modo a perceber 

padrões de comportamento e de reações físicas. No geral, utiliza-se a mandala lunar29 para essa 

observação, quando a cada dia do ciclo, anota-se (ou pinta-se) as sensações, humores e estados 

físicos que são experenciados.  

Além desse acompanhamento, indica-se também práticas de cuidado com esse 

período, que podem ser desde a utilização de compressa morna para cólica, chás, recomendação 

de repouso, elaboração de um planejamento pessoal com base no próprio ciclo menstrual 

(“produtividade cíclica”), além dos próprios florais da lua que são tomados durante todo o ciclo. 

São várias as técnicas e recomendações que trazem uma noção de terapêutica relacionada aos 

cuidados com o período menstrual bem como com todo o ciclo, representando tanto uma cura 

física como emocional e espiritual  

Chamamos atenção para o trabalho de Wons (2022) que apresenta uma virada na 

percepção e vivência da menstruação a partir do uso de coletores menstruais. 

Wons (2022) discute sobre as novas ordens prático-simbólicas que envolvem a 

menstruação, seus significados e os modos de vivenciá-la a partir das experiências de mulheres 

de Salvador-Brasil, usuárias de coletores menstruais, ferramenta que permite um contato íntimo 

com o próprio corpo e com o sangue menstrual, possibilitando que as adeptas percebam seu 

sangue de modo próximo (sentindo o cheiro, a cor, o volume etc). Além disso, o trabalho da 

                                                           
29 A Mandala Lunar é uma ferramenta utilizada nos círculos de mulheres como forma de mapear o ciclo menstrual. 

A mandala pode ser feita manualmente, desenhando um círculo e dividindo-o em espaços de acordo com o a 

quantidade de dias do ciclo menstrual da mulher ou pode ser adquirida seja fazendo downloads de arquivos 

disponibilizados na internet ou mesmo a partir de agendas e planners comercializados nos círculos ou de modo on-

line. 



137 
 

autora se encaminha também para uma reflexão crítica feminista sobre como o conhecimento 

científico sobre o tema é construído e disseminado. 

A partir da metodologia de grupo focal, a autora conclui que as usuárias do coletor 

menstrual compreendem o sangramento como um processo que faz parte da experiência 

corporal que elas vivenciam, sendo os incômodos associados ao período frutos de demandas 

externas (sociais) pautadas em uma lógica linear e produtivista, não condizente com a 

experiência que elas acessam por terem corpos menstruantes. Nesse ponto, nota-se que a 

experiência do coletor menstrual é vivida como crítica à sociedade moderna, considerada linear 

e produtivista, ou seja, aqui as mulheres fazem frente a um modo estabelecido de vivenciar a 

menstruação – lembremos do medo e vergonha ligados a essa experiência- e colocam suas 

próprias demandas pessoais como norteadores para vivenciar o sangramento mensal.  

Nesse esquema interpretativo, a menstruação é marcada por uma demanda 

introspectiva sendo esta aceita e valorizada pelas usuárias. Essa atitude, pontua a autora, se 

mostra por vezes “subversiva” (Wons, 2022), tensionando a lógica dominante que exige uma 

performance 24/7. 

O descarte do sangue menstrual, colhido no coletor, tem por vezes o mesmo destino 

do sangue das mulheres participantes dos círculos, qual seja: como nutrição para plantas, “[...] 

há também outras formas de descarte que compreendem um potencial nutritivo, artístico ou 

sagrado do fluxo menstrual” (Wons, 2022, p. 208). Ainda que o estudo colocado em prática por 

Wons não tenha como delimitação uma perspectiva espiritualista, nota-se que alguns 

significados e práticas se assemelha à pesquisa que conduzimos. No contexto de Wons, os 

coletores abrangem uma gama de mulheres não necessariamente vinculadas a novas 

espiritualidades, mas que ainda assim constroem significados místicos à menstruação. Ressalta-

se que esse significado ritualístico/artístico, não é comum a todas as usuárias. Segundo os 

relatos trazidos no trabalho de Wons, muitas dessas mulheres descartam o sangue de forma 

banal, esvaziando o coletor na pia, no vaso sanitários ou mesmo durante o banho.  

 A autora também aponta que o uso do coletor, mesmo garantindo a total 

invisibilidade do sangue menstrual (uma vez que não deixa vestígios em roupas, tampouco 

cheiro ou qualquer outro sinal) ao invés de estimular um silenciamento sobre a menstruação, 

provoca uma incitação ao tema, já que garante uma nova percepção sobre a mesma. As usuárias 

dos coletores costumam falar sobre seu próprio ciclo menstrual não só com outras usuárias dos 

coletores, mas também com outros grupos de seu convívio (família, colegas de trabalho): “[...] 

a manutenção da vergonha não ressoa entre elas, mesmo que as propriedades do coletor 



138 
 

permitam o imperativo do ocultamento. Na ocasião ótima de viver um período menstrual em 

segredo, elas fazem questão de comunicá-lo”.  

Para o uso confortável do coletor, mostrou-se necessário o desenvolvimento de um 

conhecimento sensorial do corpo através do próprio corpo, o que aa autora chamou de 

percepção. Esse movimento vai de encontro as ordens prático-simbólidas que comumente 

envolvem a menstruação que alienam os corpos de seus próprios fluidos, cheiros, texturas. A 

percepção estaria ligada a autonomia, uma vez que apenas é exercida pelo sujeito que apreende. 

Indica que vem ocorrendo mudanças nas ordens prático-simbólicas da menstruação. No 

contexto das usuárias a menstruação é percebida, investigada, falada, não se escondendo ao 

campo doméstico do segredo.  

 
[...] O sangue está longe de ser algo impuro, sujo ou contaminante, ao contrário, é 

inclusive visto como nutritivo ao ser devolvido à terra para benefício de plantas e 

utilizado como ferramenta de espressão e criação em experimentações artísticas. A 

menstruação é entendida como constituinte das sujetiase como possibilidade de 

renovação mensal (Wons, 2022, p. 237). 

    

5.3 Menstruação como expressão da ciclicidade 

 

Ainda que nem todos os círculos abordem o tema da menstruação é notório que a 

experiência menstrual se apresenta como um dos temas mais recorrentes nos encontros de 

mulheres. Sobre essa questão há uma intensa produção cultural endêmica, desde livros e 

oráculos até agendas, planners e calendários lunares.  

Partindo da menstruação, percebemos que nos círculos há uma percepção mais 

ampla do ciclo menstrual, sendo levado em consideração todo o ciclo. A menstruação seria uma 

materialização desse funcionamento cíclico do corpo, contudo, não pode ser compreendida 

isoladamente.  

Leva-se em conta a menstruação- o sangramento-, mas também a fase pré-

ovulatória (logo depois da menstrual), a ovulatória e a pós- ovulatória. Há duas narrativas 

principais que estabelecem conexões entre o ciclo menstrual, as fases da lua e os arquétipos de 

feminino, uma associada à autora Miranda Gray, criadora da Benção Mundial do útero30, e outra 

à Ginecologia Natural.  

                                                           
30 A benção mundial do útero é uma meditação que é feita de modo síncrono com mulheres de todo o mundo. Para 

participar basta fazer uma inscrição no site (https://wombblessing.com/pt-pt/) e no horário previsto (respeitando 

as várias diferenças de fuso horário) se sincronizar com as outras mulheres e realizar a meditação. Há algumas 

orientações para o momento como portar um lenço ou xale e um taça com água.  

 

https://wombblessing.com/pt-pt/


139 
 

Os grupos que partem de Miranda Gray guiam suas falas a partir do livro Lua 

vermelha: as energias criativas do ciclo menstrual como forma de empoderamento sexual, 

espiritual e emocional. Tomamos então Miranda Gray e o seu Lua Vermelha como corpus da 

pesquisa, em que encontramos a seguinte explicação sobre o ciclo menstrual:  

 

[...] O ciclo físico mensal consiste em quatro fases: pré-ovultória, ovulatória, pré-

menstrual e menstrual. Dentro de cada ovário existem grupos de células chamadas 

folículos, onde ficam os óvulos imaturos. Durante a fase pré-ovulatória, um folículo 

amadurece, produzindo o hormônio estrogênio, que estimula os seios e as paredes 

uterinas. Considerando um ciclo de 28 dias o folículo se romperá aproximadamente 

entre o 14° e 16° dia do ciclo, liberando o óvulo; essa é a fase ovulatória. Algumas 

mulheres percebem certos sintomas físicos durante a ovulação; eles podem incluir dor 

na região pélvica, sangramento ou corrimento em meio ao ciclo, aumento na 

sensibilidade dos seios ou desejos de comer algumas coisas. Após a ovulação, o 

folículo se torna um ‘corpo lúteo’ e produz progesterona e estrógeno. A progesterona 

prepara as paredes uterinas para a fertilização” (Gray, 2017, p. 126). 

 

Gray (2017) defende que mesmo que as mudanças físicas durante o ciclo menstrual 

sejam mais conhecidas na nossa sociedade, há mudanças na sexualidade, na criatividade e na 

espiritualidade que impactam a vida das mulheres.  

Aqui, nota-se que as mulheres adentram um debate biológico31, promovendo a 

disseminação de informações sobre todo o ciclo menstrual, localizando o sangramento como 

apenas um dos momentos do ciclo, o que exige um engajamento no sentido de compreender 

determinados movimentos corporais que muitas deles desconhecem até chegarem nas rodas. 

Seguindo ainda com Gray (2017), há uma explicação detalhada sobre cada fase do 

ciclo menstrual associando cada momento a uma fase lunar e a um arquétipo32 do feminino. 

Sobre esses arquétipos do feminino, a autora trabalha a partir de 4 imagens arquetípicas: virgem 

ou donzela (fase crescente- pré-ovulatória), mãe (fase cheia- ovulatória), feiticeira (fase 

minguante- pré-menstrual) e bruxa-anciã (fase nova- menstruação):  

 

As energias da Donzela são dinâmicas e radiantes. A fase da Donzela é o momento 

em que a mulher está livre do ciclo de procriação e pertence a si mesma. A mulher se 

torna autoconfiante, sociável e capaz de superar todas as dificuldades mundanas na 

vida. [...] A fase da Mãe ocorre por volta do período da ovulação e traz com ela um 

sentimento de autoconfiança e valor próprio que lhe permite apoiar, ajudar e encorajar 

as outras pessoas. [...] O retraimento da Lua, na fase gradativamente mais escura da 

Lua minguante reflete o retraimento de energia física na passagem da ovulação para 

a menstruação. Nessa fase, a sexualidade, a criatividade e a magia se intensificam na 

                                                           
31 Esse debate biológico é envolvido com outras noções simbólicas como a noção de arquétipos do feminino como 

se seguirá adiante no texto.  
32 Nos círculos, bem como em outros espaços neo-esotéricos, é comum fazer referência a esse conceito, ainda que 

de modo superficial, por vezes se confundindo com a noção de símbolo, diferindo da noção estruturante que o 

arquétipo- em sua origem- tem.  



140 
 

mulher, assim como suas forças interiores destrutivas e sua percepção. [...] As 

energias da Feiticeira surgem quando um óvulo liberado não é fecundado. A mulher 

começa a vivenciar o lado interior da sua natureza e passa a ficar mais consciente dos 

mistérios subjacentes a ela. Sua sexualidade se torna poderosa e ela se conscientiza de 

sua própria magia e poder, e do efeito que eles podem ter sobre os homens. [...] A Lua 

escura e a sombria Bruxa Anciã representam a fase da menstruação. A Bruxa Anciã 

reflete o retraimento das energias físicas do mundo exterior e a introversão para o 

mundo interior do espírito” (Gray, 2017, p. 132-174). 

 

 

Figura 14 - Facilitadora utilizando mandala 

lunar em um círculo de mulheres 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                       Fonte: Acervo pessoal da autora (2019). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



141 
 

Figura 15 - Mandala lunar baseada nos estudos 

de Miranda Gray 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                            Fonte: Acervo pessoal da autora (2019). 

 

A outra narrativa, ligada à Ginecologia Natural33, diverge da percepção e 

organização da autora de Lua Vermelha. Nesses grupos, mais próximos da Ginecologia Natural/ 

florais da Lua, há uma outra sequência associativa.  

A menstruação não estaria ligada ao arquétipo da Anciã, mas sim a um momento 

sem associação a figuras arquetípicas, o chamado momento “vida-morte-vida”. A menstruação 

seria um momento de morte, recolhimento e conexão com a espiritualidade, podendo também 

estar associado a chamada “face escura da Deusa”. Essa morte seria representada pela morte da 

possibilidade de gerar vida iniciada na ovulação com a liberação do óvulo, mas que não sendo 

realizada se encerra com a dissolução do tecido endometrial e a menstruação em si. Essa morte 

também seria uma morte simbólica na vida da mulher, em que ela refletiria sobre os planos e 

desejos que não foram efetivados ao longo do ciclo que se encerra, sendo marcado pelo 

sangramento.  A menstruação abriria espaço para vivenciar tudo aquilo que não se materializou, 

                                                           
33 As cenas apresentadas no início do capítulo se referem a perspectiva veiculada nos círculos aderentes à 

Ginecologia Natural e aos florais da lua. Contudo, é preciso deixar claro que em um contexto geral, a perspectiva 

de Miranda Gray é bem mais difundida, por isso, trouxemos as duas nesse trabalho.  



142 
 

acolhendo as frustrações e impedimentos e reconhecendo esses processos como importantes de 

serem integrados para só então tomar impulso para um novo ciclo de novos desejos e 

possibilidades. 

 

Figura 16 - Mandala lunar baseada nos princípios da 

Ginecologia Natural 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                          Fonte: Acervo pessoal da autora (2019). 

 

Em conversa por WhatsApp com uma das facilitadoras, a mesma explicou o porquê 

de não se alinhar à perspectiva de Miranda Gray (2017), adotando nos círculos que facilita os 

arquétipos do feminino a partir da Ginecologia Natural:  

 

Eu não me afinizei com a nomenclatura da Miranda por várias questões. Ainda sendo 

a mais popular, ela situar a Bruxa-Anciã na fase menstrual não faz sentido para mim. 

Nem a nível sutil, nem comparando com o movimento hormonal orgânico. A Bruxa-

Anciã é o preparo para a morte, não a morte-renascimento em si. O movimento 

hormonal é semelhante, porque é a fase do declínio da vitalidade, da introspecção, 

como uma velhinha se preparando para o fim da vida. E é também a etapa do 

movimento psíquico da curandeira/Bruxa porque é quando olhamos paras nossas 

sombras e identificamos para decidir o que soltar junto com o sangue que ainda vai 

chegar. A fase menstrual não é um arquétipo feminino em si (como uma Bruxa, Anciã 

ou Curandeira). [A fase menstrual] é a grande transição. É a fase escura da lua, sem 

definição de perfil. E hormonalmente falando, enquanto o sangue leva embora os 

ovócitos não fecundados (morte), já existe ao mesmo tempo um movimento físico de 

escolha de qual ovócito será preparado na reserva ovariana para ser amadurecido 

depois da menstruação (um renascimento) (Bast, conversa por aplicativo, em 17 de 

maio de 2024).  

 



143 
 

 Essa nomenclatura –vida/morte/vida x Anciã- seria a principal diferença entre a 

concepção de Gray (2017) e da Ginecologia Natural. 

A partir da menstruação (fase de vida-morte-vida), para a Ginecologia Natural, 

teríamos, na sequência, as fases da menina, da mãe e da anciã. Ou seja, a anciã estaria 

relacionada à fase pré-menstrual, enquanto que para Miranda Gray a fase pré-menstrual estaria 

relacionada à feiticeira e a fase menstrual à anciã.  

Na perspectiva da Ginecologia Natural, observamos três arquétipos do feminino 

(menina, mãe, anciã), enquanto nos estudos de Miranda Gray se utiliza quatro: 

menina/donzela/virgem (pré-ovulatória), mãe (ovulatória), feiticeira (pré-menstrual), 

bruxa/anciã (menstruação).  

Além da associação do ciclo menstrual com os arquétipos de feminino, há também 

outras associações de sentido a partir dos elementos da natureza, dos pontos cardeais e das 

estações do ano. 

Sobre os vocábulos utilizados, a fase com mais variação foi a fase da lua crescente 

associada a termos como “menina”, “donzela”, “virgem” ou “jovem” e o que mais se manteve 

estável foi o termo “mãe”.  

 

Quadro 3 - Correspondências elaboradas a partir de anotações de campo 

Lua  Ciclo 

menstrual 

Ponto 

cardeal 

Estação 

do ano 

Elemento 

da 

natureza 

Características  

Nova Menstruação  Oeste Inverno Água Necessidade de 

repouso, momento de 

morte e renascimento 

simbólicos, 

interiorização, conexão 

com a espiritualidade.  

Crescente Pré-ovulação Sul Primavera Fogo Energia dinâmica, ação, 

liberdade, coragem, 

espontaneidade.  

Cheia Ovulação Norte Verão Terra Abundância, colheita, 

energia para fora, cuidar 

do outro, doação, maior 



144 
 

compreensão do outro, 

aumento da libido.   

Minguante Pós-ovulação Leste Outono Ar O começo da 

interiorização, quietude, 

silêncio, irritação, 

momento de entrar em 

contato com “as 

sombras”.  

Fonte: Elaborado pela autora (2022). 

 

É também possível estabelecer conexões espelhadas entre as fases lunares, o ciclo 

menstrual e algumas deusas, como foi o caso de um grupo34 de WhatsApp que acompanhei 

durante agosto de 2022.  

Durante um ciclo de 28 dias se trabalhou a associação luas-deusas: Kali (lua 

minguante), Cerridwen (lua nova-menstruação), Eostre (lua crescente- pré-ovulação) e Ísis (lua 

cheia-ovulação). Durante esse período foi compartilhado no grupo algumas informações como 

a história da deusa, cartas de oráculos que retratavam especificamente a deusa (como o Oráculo 

Deusa Respira), bem como um oráculo que trabalhava a questão específica da menstruação e 

dos arquétipos elaborados por Miranda Gray (Oráculo Lua Vermelha). Nesse grupo, não havia 

tanta interação entre as participantes e quem mais mobilizava o grupo era a própria organizadora 

postando diariamente informações e questões problematizadoras sobre o ciclo menstrual.  

Dessa compreensão mais ampla do ciclo menstrual, tem-se uma noção importante 

que norteia muitas das práticas dessas mulheres, a saber: a de que a menstruação se configura 

como a expressão da ciclicidade. Essa ciclicidade está ligada à noção de um movimento próprio 

da natureza, como as fases lunares e as estações do ano. É esse movimento cíclico-natural que 

é experenciado pelas participantes em seus próprios corpos a partir da experiência menstrual.  

Ainda que algumas mulheres não sangrem35- nos círculos que participei havia 

algumas mulheres menopausadas - há um discurso de que mesmo assim as mulheres ainda 

estariam conectadas a esse movimento lunar e cíclico, uma vez que a “natureza feminina é 

cíclica”. Há nesses espaços a concepção essencialista de que o feminino estaria ligado a um 

                                                           
34 Esse grupo era organizado por uma terapeuta do sudeste do Brasil. Meu contato com ela se deu como fruto das 

perambulações virtuais e de uma sequência de contatos feitos no universo online.  
35 Aqui, poderíamos elencar tanto as mulheres na menopausa, como aquelas que realizaram histerectomia, ou ainda 

as que bloquem o fluxo menstrual ou ainda as mulheres transgêneros.  



145 
 

movimento circular, enquanto o masculino estaria ligado a um movimento linear (que 

explicaremos posteriormente).  

É a partir dessa noção de ciclicidade que se reelabora o significado da menstruação, 

não mais entendida como algo doloroso e imposto pela natureza, mas como algo a ser acolhido 

e respeitado por representar um dos momentos sagrados do ritmo cíclico feminino natural.  

O esquema interpretativo elaborado por Miranda Gray (2017) e reproduzido nos 

círculos e as diversas relações de espelhamento com a natureza (e com algumas divindades- 

também expressões de um divino sagrado e natural) compõe um quadro amplo que reelabora a 

experiência menstrual, dando espaço para características físicas e emocionais, antes silenciadas 

e estigmatizadas, virem à tona e serem experenciadas de um modo mais positivo e integrado à 

vida dessas mulheres.  

É dessa forma que a menstruação associada à lua nova diz respeito ao arquétipo da 

anciã ou bruxa (ou à lua escura, momento de morte simbólica), momento de baixa energia física, 

aumento da intuição, conexão com a espiritualidade e introspecção, demandando silenciamento 

e quietude. Com o crescimento lunar caminha-se para o arquétipo da menina ou donzela, 

quando se expressa a energia criativa. Nesse momento, a mulher passa a ter mais disposição e 

foco para trabalhar rumo aos seus objetivos. A terceira fase do ciclo está associada ao arquétipo 

da mãe, que se manifesta na lua cheia, momento de ápice da capacidade de criar, corporificada 

na ovulação. Aqui, há uma intensificação na libido, as mulheres ficam mais receptivas e 

cuidadoras, o corpo expressa essa disposição para a vida, ficando mais saliente e arredondado. 

Por fim, com a lua minguando, temos o arquétipo da feiticeira, entendido como o início do 

recolhimento, a preparação para a morte (momento do sangramento). Essa fase é identificada, 

popularmente, como a tensão pré-menstrual, sendo como um estigma na vida das mulheres que 

menstruam. Contudo, nos círculos, esse é considerado apenas mais uma etapa, devendo ser 

aceita, respeitada e honrada. A feiticeira é aquela que questiona, que não se cala, e por isso é 

por vezes mal vista. Com a ciclicidade ela toma seu lugar legítimo, onde é permitido a irritação, 

a raiva, o choro. As emoções não trabalhadas durante as outras fases aqui encontram lugar.    

Nessa perspectiva, o corpo é entendido como parte da própria natureza, seguindo o 

ritmo “vida-morte-vida” (ou morte-renascimento) do movimento lunar ou mesmo associado às 

estações do ano (inverno-arquétipo da anciã, primavera- arquétipo da menina, verão- arquétipo 

da mãe, outono- arquétipo da feiticeira). A menstruação é então acolhida e localizada dentro de 

um movimento maior de oscilações físicas e emocionais, em que as mulheres podem 

experienciar momentos introvertidos e extrovertidos, improdutivos e produtivos. Isso se reflete 



146 
 

em termos práticos a uma outra forma de entender a si mesma, estilo de vida e forma de 

produtividade.   

A menstruação ganha um novo lugar e novos sentidos, passando a ser um fenômeno 

importante que informa sobre a vida interior dessas mulheres. Faz-se da menstruação um meio 

de autoconhecimento.  

A investigação sobre si mesma demanda uma constante observação sobre o corpo 

e sobre as emoções que vão se modificando ao longo do ciclo menstrual. Indica-se, nas rodas, 

a utilização de vários recursos para esse acompanhamento, como a mandala lunar ou uso de 

aplicativos para o monitoramento do ciclo. Para vivenciar a menstruação dessa forma, 

pressupõe-se uma vida sem uso de hormônios sintéticos36, em que o sangue possa fluir 

livremente, sem o controle farmacológico, podendo expressar sua sabedoria natural.  

Nesse sentido, chamamos atenção para o trabalho desenvolvido por Arakistain 

(2018), que a partir de sua investigação no País Vasco, com mulheres jovens frequentadoras 

dos meios holísticos, conduz uma discussão acerca da convergência entre menstruação, 

espiritualidade e saúde. A pesquisadora aponta que no campo das novas espiritualidades há a 

construção de políticas da menstruação que rompem com a patologização da mesma, se 

construindo novos imaginários sobre o tema e promovendo uma “reapropriação” corporal, 

algumas vezes dando atenção à dimensão biológica como marca do feminino e outras, 

transgredindo essas continuidades e dando lugar a espaços e criações que desnaturalizam as 

ideias essencialistas sobre gênero. A pesquisadora apresenta a menstruação, a partir desses 

espaços, como um processo de limpeza, criatividade e parte de uma espiritualidade feminina, 

entendendo o ciclo menstrual a partir de figuras arquetípicas (bruxa, virgem, mãe e feiticeira 

ou ainda em relação a deusas- Afrodite, Demérter, Perséfone e Hécate).  Essa reapropriação do 

ciclo menstrual se converte em um processo de empoderamento, como forma de buscar uma 

espiritualidade própria, suavizando, por vezes, esquemas excessivamente racionalistas e 

abrindo espaços para outros modos de ser, sentir e viver. 

Mais do que uma forma de autoconhecimento, a menstruação ganha um status 

sagrado, já que o sangue menstrual passa a ser visto como algo poderoso, fonte de vida, 

expressão da capacidade geradora e criativa. Valdes (2017), analisando os círculos de mulheres 

no contexto mexicano, cunha o termo “espiritualidades menstruantes” para denominar essas 

                                                           
36 Esse é um dos pontos que pode estar envolto em disputas discursivas, já que para algumas participantes 

e/facilitadoras só é possível vivenciar essa ciclicidade natural se livre de hormônios, o que gera certa pressão para 

o abandono do uso de hormônios sintéticos, enquanto para outras a ciclicidade é vivida ainda que se faça uso de 

hormônios.  



147 
 

expressões e experiências de uma espiritualidade não religiosa em que o sangue assume um 

caráter sagrado, para a pesquisadora “[...] la sacralidad del cuerpo femenino es una 

reivindicación cultural, que implica recuperar lo divino que habita dentro” (Valdes, 2017, p. 

245). 

Temos, portanto, uma compreensão do feminino marcado pela ciclicidade, 

experiência essa que liga as mulheres à natureza, sendo expressa no corpo como menstruação.   

Esses círculos realizam uma travessia inversa ao do movimento feminista 

construtivista, que tanto se engajou para retirar o feminino da natureza. O Sagrado Feminino 

traça então um caminho de retorno à uma natureza, agora sagrada, fonte de poder para as 

mulheres modernas que até então haviam perdido a conexão com esse feminino ancestral, 

natural e sagrado. A capacidade de gerar vida é retomada como algo valoroso, positivo, 

milagroso e sagrado, além de outros marcadores biológicos/sociais associados ao feminino 

(menstruação, menopausa, gravidez, intuição, passividade) que passam a ser considerados 

como tão importantes quanto os marcadores masculinos ligados à atividade, razão etc. 

A ciclicidade, o círculo ou ainda a espiral- o círculo que se volta para dentro- se 

configura como um modo de cognição que dá sentido à vida. No Festival Madre Terra, uma 

facilitadora de uma oficina falou que “precisamos entender que a vida é um círculo, algumas 

coisas precisam morrer para outras nascerem”. Compreender a história de uma vida- ou mais 

especificamente da própria vida (noção de autoconhecimento) - passa pelo reconhecimento de 

momentos alegres e tristes, de inícios e términos, ou seja, pela integração e aceitação de um 

movimento circular em que ora pode-se estar no ponto mais alto do círculo ora no ponto mais 

baixo, como numa roda da fortuna. O círculo é um modo de pensamento que organiza e dá 

sentido à experiência mensal da menstruação, mas seu significado é expandido de modo a 

promover uma forma de compreensão da própria existência. Nessa lógica circular, há espaço 

tanto para os momentos de celebração como os de luto, ambos compõem a existência, ambos 

precisam ser experienciados, acolhidos e honrados. Ou seja, a ciclicidade organiza a 

vida/experiências, abrindo espaço para vivenciar sentimentos e demandas subjetivas que, no 

geral, não encontram espaço social legítimo para serem experenciadas, como o luto, a morte a 

própria menstruação.  

A natureza circular, que contempla uma aceitação de vários humores e paisagens 

se opõem à organização social e econômica das sociedades contemporâneas- masculinas, 

patriarcais, capitalistas e lineares. Esses dois modos de vida são postos em contraste nos 

círculos, revelando um potencial questionador, uma vez que tensiona um modo de vida que não 

dá espaço para a própria ciclicidade da existência e que apenas exige uma constância e 



148 
 

disposição do trabalho, impossíveis de serem cumpridas.  A esse modo de vida produtivista é 

dito que é “linear, patriarcal e capitalista”. 

O próprio ciclo menstrual- associado ao ciclo lunar- é apresentado a partir de uma 

perspectiva questionadora, como um modo de resistência a uma lógica que não contempla o 

feminino cíclico, ou seja, o ciclo menstrual como um modo de vida que tensiona a produtividade 

exigida em nossos tempos modernos que demanda corpos sempre disponíveis para o trabalho. 

Em um evento realizado em Maracanaú37 (região metropolitana de Fortaleza), escutei de uma 

facilitadora de círculos que conduzia um momento dentro de um evento em comemoração ao 

Dia da Mulher (em março de 2020) que “o capitalismo não nos quer nas fases feiticeira e anciã, 

ele só nos quer produtivas, só nos quer nas fases da menina e da mãe, mas temos em nós as 4 

fases da lua, as 4 fases da deusa”. Trago aqui um trecho do diário de campo com mais alguns 

elementos da fala dessa facilitadora que, a partir da perspectiva de Miranda Gray, traduz as 

potencialidades da noção de ciclicidade em questionar um modo de vida produtivista. 

 

Cena 

Em 08 de março de 2020, fui para um evento organizado por uma facilitadora de 

círculos que promovia atividades não apenas em Fortaleza, mas também na região 

metropolitana, como em Maracanaú. Nesse dia, estávamos reunidos em uma instalação de uma 

Associação de moradores e o evento foi totalmente gratuito, fugindo bastante da dinâmica dos 

círculos de mulheres que no geral trazem um forte recorte econômico, se reunindo em espaços 

holísticos em bairros nobres da capital. Apesar dessa localização que foge ao roteiro padrão, 

quem estava participando desse Dia da Mulher Holística eram as mesmas mulheres do circuito 

de Fortaleza, em sua maioria.  

Nos encaminhamos para o final do evento, com a vivência de uma facilitadora 

convidada. Ela falou sobre ciclicidade. Nas palavras dela, nós mulheres somos cíclicas. A 

natureza também seria cíclica, ou seja, mulheres e natureza compartilhariam dessa mesma 

característica. “O natural da terra é passar pelas 4 estações, o natural da lua é passar pelas 4 

fases, o natural do mar é ter as marés e nosso natural- como mulheres- é experenciar também a 

ciclicidade da vida com a menstruação”, seguiu a facilitadora.  

                                                           
37 Esse evento foge um pouco do que no geral é vivenciado no contexto das espiritualidades femininas, uma vez 

que foi realizado em uma cidade da região metropolitana de Fortaleza, em uma escola. A organizadora trouxe uma 

dimensão social para o evento, abrindo espaço para mulheres exporem seus pequenos negócios. Era visível que 

além do público já característico – mulheres, brancas, classe média e escolarizadas- havia mulheres periféricas, 

pardas, de baixa escolaridade.  



149 
 

De início ela começou desejando um feliz dia da luta das mulheres e seguiu 

explicando sobre os quatro arquétipos do feminino (donzela, mãe-mulher, feiticeira e bruxa-

anciã). Para ela, “o capitalismo e o patriarcado não nos querem cíclicas”, porque essa natureza 

(cíclica) não é produtiva durante todo o ciclo, logo, não serve aos propósitos desse sistema que 

exige que você produza sempre. A facilitadora disse ainda que para o patriarcado a fase da 

donzela (aquele de grande energia, em que estamos para resolver tudo, para correr atrás das 

coisas) e a fase da mãe-mulher (aquela do cuidado, da doação, de pensar e agir pelo outro) são 

aceitáveis para o sistema [capitalista], mas que a fase da feiticeira (quando a mulher está 

disposta a falar tudo o que quer sem se importar com a opinião alheia) e a da bruxa (quando 

entramos na caverna- assim como a lua que se recolhe na sua fase nova) não são bem vindas já 

que representam momentos de “descontrole”, tensão e introspeção, ou seja, não são momentos 

em que as mulheres se conformam aos papeis sociais aceitos quando se trata do feminino.  

O tom da fala da mulher que conduzia a vivência foi tomando um viés questionador, 

tensionando algumas lógicas dadas da nossa sociedade e cultura. A facilitadora falou que às 

vezes estamos conectadas mais a um aspecto do que a outro do nosso ciclo e que acabamos 

desequilibradas, querendo ser estáveis, lineares, quando não somos. Aceitar nossa ciclicidade 

seria aceitar essas diversas fases e, logo, aceitando a nós mesmas. A facilitadora disse que 

começamos a falar dos arquétipos do mais jovem para o mais maduro, primeiro a donzela, na 

fase crescente, quando saímos da caverna da menstruação, quando temos mais energia para 

fazer as coisas, para resolver os problemas, quando não procrastinamos, depois a fase da 

mulher-mãe, quando nos sentimos belas, desejáveis, quando estamos dispostas a nos doarmos 

para o outro, quando estamos abertas para dar e receber, correspondente ao período fértil, em 

seguida a fase da feiticeira, quando vamos nos recolhendo, quando já não suportamos mais 

engolir os sapos, quando estamos mais irritadas por tudo que tivemos de aguentar, uma fase de 

falar tudo, sendo o começo do recolhimento, ai então a caverna da bruxa, a menstruarão, quando 

nossas energias baixam e precisamos do recolhimento. A todo tempo ela lançava perguntas 

como: será que nossas vidas nos permitiam de fato parar para recarregar as energias no período 

menstrual? Será que na fase da donzela nós resolvemos tudo para nós ou para os outros? Será 

que na fase mãe-mulher nossa doação é somente pelos outros, mas em se tratando da gente nós 

damos de ombro? Será que nos priorizamos? Será que nós ainda temos a energia da donzela? 

Será que a vida endureceu vocês? Será que vocês se tornaram sérias demais? Será que têm medo 

de se doar a outra pessoa, a receber, será que vocês ainda sabem receber?  

Na sequência, a mulher nos convidou a nos conectar com a energia de cada 

arquétipo a partir de algumas músicas que ela havia selecionado, foi enquanto a música tocava 



150 
 

que ela ia falando essas frases e propondo essas reflexões a partir de cada um dos arquétipos 

apresentados. O evento acabou logo na sequência.  

        Fim da cena. 

 

Esses mesmos questionamentos e tensões também foram observados no trabalho de 

Valdes (2017) entre as mulheres que participavam de círculos no contexto mexicano, indicando 

que são noções centrais na perspectiva do Sagrado Feminino, não apenas na experiência 

localizada que acompanhamos, como segue:  

 

La reivindicación de la ciclicidad femenina permite también, una crítica al tiempo 

lineal impuesto por un sistema económico de producción; en donde tanto hombres 

como mujeres se les exige la capacidad de siempre ser y estar activos y productivos. 

Con estas prácticas y concepciones, se busca reconocer y recuperar el tiempo del 

propio cuerpo (Valdes,2017, p. 347).  

 

 

5.4 Novos significados para a menstruação: a menstruação como oráculo e cura do 

feminino 

 

Entre as atividades de campo, acompanhei um festival chamado Madre Terra, 

voltado especificamente para mulheres em busca de autoconhecimento e expansão da 

consciência.  O evento ocorreu em outubro de 2019, em um final de semana, na cidade de 

Eusébio, que fica cerca de 24 quilômetros de Fortaleza, cidade localizada no estado do Ceará, 

nordeste do Brasil. A programação do evento estimou cerca de 300 mulheres participantes e 

dentre as atividades programadas ocorreram práticas de yoga, biodança, massagens, aplicação 

de reike, barra de acess, dentre outras terapias, vivências e palestras. Na programação, uma 

atividade em especial me chamou atenção pois relacionava a menstruação a um oráculo.  

Essa atividade foi conduzida por duas facilitadoras, ambas de Fortaleza. O formato 

que se deu foi uma espécie de roda de conversa, em que as duas partilhavam seus conhecimentos 

e as demais mulheres comentavam, tiravam dúvidas e compartilhavam suas experiências acerca 

da menstruação. Éramos, nesse momento, em cinquenta mulheres, sentadas no chão sobre 

almofadas ou cangas, em um dos espaços onde o festival se realizava.  

A narrativa principal apresentada era sobre como a menstruação pode ser 

vivenciada de modo a compreendermos melhor a nós mesmas, tanto em termos físicos como 

emocionais. Além desse tema, também vieram à tona assuntos como gravidez e métodos 

contraceptivos.  



151 
 

As facilitadoras iniciaram a fala com a afirmação de que “nós mulheres somos 

natureza”, uma vez que assim como a natureza também funcionamos de forma cíclica, tal qual 

a lua e suas fases e as estações do ano. “O que acontece fora acontece dentro”, indicando a 

relação de espelhamento entre o microcosmo e o macrocosmo.  

A fala foi se desenvolvendo pelo resgate das histórias sobre as comunidades 

matrifocais, comuns aos estudos de Marija Gimbutas (2007) e Riane Eisler (2007), que ora são 

citadas nas falas das facilitadoras ora omitidas. Quando a omissão acontece, as falas tendem a 

se tornar vagas, com um tom romântico sobre esse passado mítico. Essas sociedades 

organizadas e orientadas por mulheres são evocadas como possíveis modos de existir e 

organizar o social de modo em que homens e mulheres convivam de modo mais harmônico em 

um sistema igualitário.   

Essas sociedades foram apresentadas como pacíficas, sem a noção de propriedade 

privada, estando associadas a uma organização anterior ao patriarcado, quando a Deusa era 

celebrada. Nesses antigos arranjos sociais, “a sabedoria do ventre das mulheres” era respeitada, 

os ciclos femininos reconhecidos e a menstruação vivida em isolamento, respeitando as 

necessidades do período, e sendo compreendida como um momento de profunda reconexão 

com o sagrado e com a criatividade.  

O feminino, nessa dinâmica social, estaria em evidência por seu poder de gerar vida. 

Essa valorização do gerar é retomada por essas mulheres que se reúnem em círculos de 

mulheres, recuperando o valor do “criar”, “gerar” e “nutrir”, localizando esses valores no útero, 

órgão responsável pela geração de uma nova vida.  

“Todos os seres encarnados passaram pelo ventre”, expressou uma das 

facilitadoras. Essa observação sobre a vida localizada em um corpo que gera e nutre garantia às 

mulheres nas sociedades matriciais um lugar de prestígio, sendo também o que anima e inspira 

essas mulheres contemporâneas, de modo a possibilitar a construção de novas narrativas sobre 

a menstruação, não mais pautadas na vergonha de menstruar, mas no orgulho de sangrar e da 

capacidade de gerar.  

Aqui, nota-se que nesses espaços há uma associação direta entre feminino-

mulheres-menstruação, o que excluiria os corpos e identidades de gênero que não se encaixam 

no binarismo de gênero. A elaboração de gênero nesse contexto se dá por meio de um 

essencialismo, em que são atribuídas determinadas características a cada um dos gêneros 

(masculino e feminino). À energia feminina se atribui o gerar, o nutrir, o acolher à masculina a 

ação, a atividade, o desbravar. Esse par dicotômico de energias (energias masculinas e 

femininas) existe em todos os seres, sejam eles homens ou mulheres. Essa compreensão 



152 
 

possibilita algumas articulações entre os pares masculino-feminino e homem-mulher, ainda que 

persista a classificação essencialista.  

A menstruação- sua cor, cheiro, volume de fluxo, presença coálogos ou não- seriam 

indicativos da saúde física da mulher, mas além desses elementos fisiológicos haveria uma 

noção mais subjetiva que também daria sinais de como anda a relação da mulher consigo 

mesma. A forma como cada uma experencia e trata a menstruação indicaria como está a relação 

da mulher com a sua dimensão feminina. A lógica contida nesse argumento é que a menstruação 

marcaria a experiência feminina ligada às noções de cuidado, introspecção e intuição, que nem 

sempre são reconhecidas como algo valoroso na sociedade e cultura modernas. A não aceitação 

desse aspecto traria a não aceitação do feminino em si mesma. Além disso, fala-se bastante 

sobre como a menstruação é sentida, se é um momento de incômodo, dor e desconforto isso 

também indicaria algum problema, uma vez que se tem a compreensão que a menstruação, 

ainda que demande por mais descanso e cuidado consigo, não traz em si uma experiência 

dolorosa, sendo desassociada de episódios de dor (seja cólicas, dor de cabeça, coluna ou 

pernas).  

Para as facilitadoras é por meio do processo de conhecer o próprio corpo, “a 

menstruação e a fertilidade” que teríamos uma maior liberdade. Ou seja, o conhecimento de si 

funcionaria como um dispositivo para garantir uma maior autonomia de si. Esse par liberdade 

e autonomia também se constituem como uma busca pessoal, algo que mobiliza o desejo dessas 

mulheres, mas que não é alcançado no contexto da sociedade atual, uma vez que essa é 

associada a padrões masculinos, patriarcas, lineares (não cíclico), como as facilitadoras 

apresentaram.  

As duas mulheres continuaram a fala indicando que em nossa sociedade, a 

menstruação é vivida de modo solitário, escondido, envergonhado, bem diferente dos exemplos 

apresentados nas sociedades matriciais. Uma delas provocou: “Não podemos sentir a nossa 

natureza nesse sistema. Não pode menstruar. Quem aqui nunca sentiu vergonha de ficar 

menstruada?”. Aqui mais uma vez, emerge dos discursos um potencial questionador do sistema 

patriarcal/capitalista identificado como linear, ou seja, incoerente com a lógica da ciclicidade 

que demanda tempo para a introspecção, reflexão e intuição.   

As práticas de um Sagrado Feminino surgem como uma retomada dos antigos 

saberes sobre o poder das mulheres e em oposição a uma cultura omissa em relação à 

menstruação e ao feminino. As facilitadoras seguiram apresentando as ações de mulheres que 



153 
 

atualmente trabalham para o fortalecimento dessa consciência menstrual, como o trabalho de 

DeAnna L’am38. 

DeAnna L’am é reconhecida mundialmente por seu trabalho desde a década de 

1980 facilitando processos ligados à menstruação e à menopausa, auxiliando mulheres na 

(re)descoberta da força espiritual desses momentos. Em 1994, fundou a Red Moon- School of 

empowerment for woman and girls dedicada a ritualizar o momento da menarca. No Brasil, há 

dois livros de DeAnna L’am lançados de forma independente por meio de financiamento 

coletivo: Caminhado Juntas: guiando meninas na jornada da feminilidade e Dançando com a 

lua: uma companhia para a chegada do ciclo menstrual. 

Os trabalhos dessa facilitadora/autora anunciam a necessidade de um 

fortalecimento de mulheres para facilitar a entrada no mundo da feminilidade:  

 

Eu comecei a focalizar círculos de Lua Vermelha para ajudar as mulheres a acolher 

as gerações mais jovens- suas filhas, parentes ou qualquer outra menina- na chegada 

à feminilidade. Desde que iniciei esse trabalho, estive em círculos de meninas e 

mulheres no mundo todo. Neles, as mulheres compartilharam com uniformidade as 

feridas que sofrerem na transição de donzela para mulher (L’am, 2019, p. 27). 

 

É nesse contexto que se situam as “Tendas Vermelhas”, espaços sagrados que 

ritualizam essa mudança de posição de menina à mulher. O ritual de uma tenda vermelha 

envolve não apenas o momento da menarca, mas o período de um ano (ou mais) antes da descida 

do primeiro sangue. No livro Caminhando Juntas, a autora apresenta um caminho a ser seguido 

pela menina e sua mentora (mãe, tia, irmã ou alguém próximo e de confiança) que possa guiar 

a jovem nessa jornada rumo à feminilidade, aprendendo e construindo a experiência menstrual 

de uma forma mais positiva.  

Na sequência, as facilitadoras nos convocaram “a voltar a ser o que nós somos”, ou 

seja, à nossa experiência menstrual cíclica. A menstruação foi situada como vindo 15 dias 

depois da ovulação, podendo o ciclo menstrual ter de 28 a 35 dias. Observar esses processos, 

ou seja, olhar para dentro de si, seria “a única saída” para compreendermos a nós mesmas. A 

menstruação foi apresentada como uma espécie de dança, em que nós-mulheres- giramos com 

ela, configurada em quatro “passos” ou fases: pré-menstrual, menstrual, pré-ovulação e 

ovulação. Aqui, mais uma vez, observamos a associação entre mulher-menstruação-natureza-

ciclicidade, como em outros círculos e eventos que participamos.  

                                                           
38 Uma outra facilitadora de círculo, nos relatou, em entrevista, ter feito formação com a própria De Anna L’am, 

tanto em relação à tenda vermelha, como no que toca às tendas roxas/violetas, voltadas às mulheres na menopausa.  



154 
 

A fase pré-menstrual39 estaria associada à lua minguante e ao outono, um tempo 

marcado pelo começo do recolhimento da natureza. Nas mulheres, essa fase tem sido conhecida 

de modo negativo como TPM, Tensão pré-menstrual, termo que refletiria uma aversão pelas 

características do período (irritação, mal humor). Nesses espaços, a TPM se torna “Tempo para 

Mim”, já identificando uma ressignificação do período, agora marcado por uma compreensão 

mais acolhedora das próprias necessidades físicas e emocionais.  

A fase do sangramento menstrual estaria relacionada tanto à lua nova como ao 

inverno, momento em que a natureza se recolhe, adormece. O corpo feminino seguiria esse 

mesmo padrão, demandando mais descanso e cuidado de si. Esse momento também seria 

marcado por uma maior capacidade intuitiva, demandando “um mergulho em si mesma”. As 

facilitadoras sugeriram que durante esse período de recolhimento fosse sinalizado para os que 

convivem com a mulher (companheiros, filhos) que ela estava de lua, ou seja, menstruada, a 

partir de peças vermelhas de vestuário ou mesmo de panos vermelhos pela casa e, idealmente, 

na construção de uma tenda vermelha particular, lugar de descanso e meditação.  

Essa sinalização serviria também como uma forma de educar os que convivem com 

a mulher que menstrua, evitando assim incômodos ou comentários indelicados, de modo a 

construir outros discursos e práticas (mais positivas) sobre o período menstrual, entendido então 

como um momento de resgatar e curar memórias e emoções, promovendo uma reconexão com 

o sagrado individual.  

Com o crescimento da lua se daria a fase da pré-ovulação, associada à primavera. 

Essa fase seria representada por um momento de curiosidade e disposição para uma nova vida 

(se a menstruação se estabelece como um momento de morte invernal, a pré-ovulação apontaria 

para um novo começo).  

A fase seguinte- a ovulação- estaria associada à fase de maior brilho lunar, lua cheia, 

e ao verão, momento de grande luminosidade e calor. Esse período, por sua vez, traria consigo 

grande energia, bom humor e fertilidade, esta observada pelo aumento da libido e pelo muco 

cervical mais líquido. A metáfora da dança apresentada pelas facilitadoras é comumente 

representada pela metáfora do círculo. As mulheres se reúnem em círculo, já que elas próprias 

são cíclicas, circulam, giram, dançam como a lua, as estações e o próprio planeta (que também 

gira, como bem lembrou uma das facilitadoras). A ciclicidade, o círculo ou ainda a espiral- o 

círculo que se volta para dentro- se configura como um modo de cognição que dá sentido à 

vida. Uma das facilitadoras chamou atenção, durante a conversa, de que “precisamos entender 

                                                           
39 Aqui, repetimos as associações entre ciclo menstrual e fase lunar seguindo o raciocínio apresentado pelas 

facilitadoras.  



155 
 

que a vida é um círculo, algumas coisas precisam morrer para outras nascerem”. Compreender 

a história de uma vida- ou mais especificamente da própria vida (noção de autoconhecimento) 

– passaria então pelo reconhecimento de momentos alegres e tristes, de inícios e términos, ou 

seja, pela integração e aceitação de um movimento circular em que ora pode-se estar no ponto 

mais alto do círculo ora no ponto mais baixo, como numa roda da fortuna. O círculo é um modo 

de pensamento que organiza e dá sentido à experiência mensal da menstruação, mas seu 

significado é expandido de modo a promover uma forma de compreensão da própria existência. 

Nessa lógica circular, há espaço tanto para os momentos de celebração como os de luto, ambos 

compõem a existência, ambos precisam ser experienciados, acolhidos e honrados.  

A natureza circular, que contempla uma aceitação de vários humores e paisagens 

se opõem à organização social e econômica das sociedades contemporâneas- masculinas, 

patriarcais, capitalistas e lineares. Esses dois modos de vida são postos em contraste nesses 

encontros de mulheres- revelando um potencial questionador, uma vez que tensiona um modo 

de vida que não dá espaço para a própria ciclicidade da existência e que apenas exige uma 

constância e disposição do trabalho, impossíveis de serem cumpridas, como bem provocou uma 

das facilitadoras.  

Após a explicação mais geral sobre o ciclo menstrual, seguiram-se dúvidas sobre 

cada uma das fases e as formas de observar os sinais físicos do corpo (como muco cervical, 

temperatura basal) relacionados à fertilidade. Nesses espaços, são comuns a noção e a defesa 

de uma experiência menstrual livre de hormônios, uma vez que estes serviriam como uma 

espécie de anulação e alienação da própria dimensão cíclica feminina. Uma das facilitadoras 

fez falas mais firmes sobre os malefícios dos hormônios, uma vez que cada vez ficam mais 

conhecidos casos de trombose intravenosa por mulheres jovens, saudáveis e sem cormobidades 

que devido ao uso dos anticoncepcionais orais apresentam essas complicações. Nesse momento, 

houve uma tensão40 no ambiente, a fala “firme” havia suscitado algumas discordâncias. Uma 

das mulheres incomodadas se manifestou se contrapondo a essa defesa ferrenha do não uso das 

famosas pílulas.  

Santos (2018) ao investigar os discursos nas redes sociais sobre o abandono da 

utilização de hormônios sintéticos como meio contraceptivos já indicava duas vertentes críticas 

aos anticoncepcionais: uma mais mística, ligada à uma espiritualidade feminina e outra mais 

pragmática, embasada por um discurso de promoção de saúde. Aqui vemos essas duas vertentes 

                                                           
40 Esse episódio demonstra que nesses espaços há tensões e discordâncias, não sendo unânimes as convicções. 



156 
 

combinadas, atrelando um caráter místico e espiritual a discursos pragmáticos sobre riscos à 

saúde.  

A finalização do momento se deu com a apresentação de algumas ferramentas para 

o acompanhamento do ciclo menstrual e de manejo do sangue (mandala lunar, absorventes 

ecológicos e coletores menstruais).  

A mandala lunar, um dos recursos bastante divulgados nos círculos de mulheres 

que acompanhei, é uma ferramenta simples de acompanhamento do próprio corpo e emoções 

durante o ciclo menstrual.  A mandala pode ser desenhada ou mesmo “baixada” em alguns sites 

que disponibilizam o desenho já feito, consistindo de um círculo dividido em 28 partes, 

correspondendo assim ao ciclo menstrual de 28 dias. A mandala funcionaria então como uma 

espécie de diário para o acompanhamento das transformações do corpo e das emoções durante 

um ciclo menstrual: 

 

A construção de uma mandala lunar propõe um engajamento diário da mulher que 

passa a pintar uma mandala, criando um diário no formato circular com observações 

sobre as mudanças que acontecem no corpo e nas emoções durante o ciclo menstrual. 

Essa auto-observação visa possibilitar um maior conhecimento de si a partir do que 

ocorre no período de um ciclo (cerca de 28 dias) (Mesquita; Paiva, 2020, p. 656).  

 

Cada espaço da mandala lunar é utilizado para anotar ou pintar algumas 

observações sobre si mesma, como nível de libido, relação sexual, irritação, tristeza, 

entusiasmo, energia física, inchaço abdominal, enxaqueca, dentre outros. Tanto os aspectos 

físicos como emocionais devem ser observados e anotados. As categorias a serem 

acompanhadas ficam a cargo de cada mulher, a depender do que cada uma acredita fazer sentido 

para sua vida. Assim, mulheres que sentem dor de cabeça no período menstrual podem adotar 

esse marcador para ser acompanhado enquanto outras podem adotar outros marcadores.  

O acompanhamento do ciclo menstrual através da mandala lunar foi bastante 

divulgado através do livro de Miranda Gray, Lua Vermelha. A autora demonstra sua ideia 

adaptada desse recurso, que foi originalmente apresentado no livro The Wise Wound, de 

Penélope Shuttle e Peter Redgrove.  

As indicações de Gray (2017) para o preenchimento da mandala são as seguintes. 

É necessário realizar um desenho de um círculo e fazer a divisão dessa circunferência na 

quantidade correspondente de dias do seu ciclo menstrual (no geral, 28 dias). Fora do círculo, 

numere com os dias do mês e dentro do círculo numere com os dias do seu próprio ciclo 

menstrual (começa-se a contar a partir do primeiro dia de sangramento menstrual). Também é 



157 
 

necessário fazer as marcações indicando as fases lunares (lua nova, crescente, cheia, 

minguante).  

 

Figura 17 - Mandala lunar a partir das orientações de 

Miranda Gray  

                              Fonte: Gray (2017). 

 

A partir desse desenho com as devidas indicações de dias e luas feitas, a autora 

orienta que a medida que o ciclo for acontecendo que a mulher faça algumas anotações a partir 

de alguns critérios: nível de energia, emoções, saúde, sexualidade, sonhos e expressão exterior.  

Existem outros modelos disponíveis gratuitamente na Internet, como o 

disponibilizado por Morena Cardozo41, mais conhecida como Danza Medicina. Desde que essa 

pesquisa foi iniciada surgiram muitos produtos desenvolvidos a partir dessa ideia de 

acompanhamento do ciclo menstrual a partir de uma mandala, a exemplo da agenda “Mandala 

Lunar” e do “Anuário da Deusa Dançarina”. As propostas de preenchimento, apesar de 

diferirem um pouco das de Miranda Gray, pois apresentam sugestões de preenchimento por 

meio de pintura e desenho de símbolos, seguem a mesma lógica, um engajamento e 

                                                           
41 No site pessoal de Morena Cardozo (https://www.danzamedicina.net/), a mesma se apresenta como “terapeuta 

corporal, mestre em psicologia clínica, feminista, antirracista e anticapitalista, mãe de seis (dois nascidos), 

escritora, ceramista, bordadeira e flautista”. O nome de Morena foi um dos primeiros a circularem amplamente 

como ligados ao Sagrado Feminino, no Brasil. A mesma esteve em Fortaleza entre os anos de 2016/2017 e algumas 

das mulheres participantes dos círculos estiveram em uma vivência com a mesma.  

 
 



158 
 

acompanhamento do ciclo menstrual para além da dimensão de sintomas físicos, incorporando 

emoções, criatividade, espiritualidade, dentre outros critérios de auto-observação.   

 

Figura 18 - Modelo de mandala lunar disponibilizado no 

site Danza Medicina 

                             Fonte: Site Danza Medicina (2019). 

 

Figura 19 - Exemplo 1 de mandala lunar preenchida42 

                                  Fonte: Perfil do Instagram (2019). 

 

                                                           
42 Disponível no Instagram @mandalalunar. 



159 
 

                         Figura 20 - Exemplo 2 de mandala lunar preenchida43 

 

                               Fonte: Perfil no Instagram (2019). 

 

 

Esse alto engajamento sobre si mesma, no que toca a observação da menstruação, 

ressalta uma autonomia conquistada por meio de um contínuo processo de autoconhecimento e 

melhoramento. Santos (2018) já indicava em seu trabalho sobre contracepção não hormonal 

que o desejo por um corpo livre de hormônios era construído por meio de um alto controle desse 

corpo que passava a ser observado e mapeado pela própria mulher.  

Esse compromisso consigo mesma em se autoconhecer, buscando um 

aprimoramento pessoal é característico das novas religiosidades. Siqueira (2002) aponta a 

noção de autoconhecimento como uma das principais características dos grupos místicos-

esotéricos. Conhecer a si mesmo estaria ligado à busca de uma consciência pura e expandida, 

ou seja, uma consciência que remete a uma verdadeira natureza. Aqui, este autoconhecimento 

implica uma vivencia cíclica do corpo e da menstruação de modo a se reconectar com o que há 

de natural e sagrado em si mesma.  

Siqueira (2002) também indica como importante para essas novas religiosidades a 

divinização do indivíduo, ou seja, a compreensão de que o processo de autoconhecimento 

levaria a uma possibilidade de auto cura a partir da consciência. Essa compreensão de promoção 

                                                           
43 Disponível no Instagram @mandalalunar. 



160 
 

de saúde comumente questiona a medicina alopáticas e valoriza práticas terapêuticas não 

convencionais.  

Ao que tange nossa investigação, a menstruação e seu conhecimento são percebidas 

como ferramentas de autoconhecimento capazes de promover uma cura da própria experiência 

menstrual, historicamente vivenciada de modo negativo, além de proporcionar curas a níveis 

físicos e emocionais.  

Diz-se, comumente, nesses espaços sobre a necessidade de “curar o feminino” que 

seria uma cura da experiência feminina no mundo, aqui notadamente marcada pela 

menstruação, mas não apenas por ela. Valdes (2017) discute que a perspectiva de cura, nos 

círculos, parte de uma perspectiva holística, ou seja, envolve as camadas físicas, psíquicas e 

espirituais, integrando os elementos do social, cultural, familiar e cósmico, em um todo 

complexo: “[e]l modelo de salud holístico permite la consciência/sensibilidade de 

interconexión entre pensamentos, creencias, salud y circunstancias de la vida, empodera al 

cuerpo/ser para vivir la capacidaded transformarse em bienestar y salud” (Valdes, 2017, p. 76).   

A cura do feminino perpassa, então, uma cura física que pode estar associada a uma 

cura do útero44 de problemas ginecológicos (ovários micropolicísticos, endometriose, 

infertilidade), como também a uma cura relacionada a sanar as relações com outras mulheres 

(mães, avós, amigas, colegas de trabalho) ou ainda uma cura em relação ao próprio feminino 

em si mesma (ou seja, das características socialmente atribuídas ao feminino- cuidado, nutrição, 

gestação).  

Considera-se, por exemplo, que um caso de infertilidade pode estar associado a uma 

negação do feminino em si mesma. A cura perpassaria aceitar esse feminino em si mesma, 

integrando essas características femininas ao self. A partir disso é que seria possível uma cura 

física.  

Para essas mulheres não há uma dissociação entre corpo-mente ou corpo-emoção, 

tudo está integrado em um todo complexo. 

É comum, nesses espaços, também se falar de um corpo energético, o que amplia 

ainda mais a noção de corpo. Teríamos, além do corpo físico, um corpo baseado em energia. 

Aqui, o discurso se aproxima ao da física quântica, ainda que não se tenha justificativas teóricas 

sólidas. O próprio útero – físico- teria seu referente energético, sendo comum, por exemplo, a 

justificativa de que mesmos as mulheres que não tem útero físico terem em si um útero 

energético, um território de poder no ventre que reproduz o útero físico que não existiria.  

                                                           
44 Um dos círculos que acompanhei se detinha justamente nesse tema: curar o útero. Outro aspecto relacionado a 

essa temática é a Benção do Útero, proposta por Miranda Gray já apresentada aqui anteriormente.  



161 
 

Esse complexo útero-físico-energético é um território ligado às emoções e 

memórias, além de também estar associado, simbolicamente, às aguas, a um meio aquoso onde 

se desenvolvem os fetos. Nesse lugar se guardaria as emoções e lembranças que, se ruins, 

poderiam desencadear um episódio de adoecimento. A saúde poderia ser reestabelecida a partir 

da cura desse órgão físico-energético que também diz respeito às emoções e lembranças ligadas 

a ele. A saúde aqui é compreendida de modo integral, representando uma saúde, física, 

energética e emocional.  

Em trabalhos anteriores, já discutimos essa relação entre útero, emoções e saúde:  

 

O útero é compreendido como o lugar das emoções e memórias afetivas, é lá onde se 

localizam os traumas e as memórias mais antigas (lembranças de quando estávamos 

no útero de nossa mãe). A cura do útero é entendida como a cura das emoções. É dessa 

conexão entre útero-emoção que se embasa as explicações sobre problemas 

relacionados ao sistema reprodutor (cólicas, ovário micro-policisto, endometriose) 

(Mesquita; Paiva, 2020, p. 658). 

 

Por fim, foram também apresentadas as opções dos absorventes ecológicos e os 

coletores menstruais, ambas opções consideradas ecologicamente corretas para o manejo do 

sangue menstrual.  

Tanto o absorvente ecológico (paninhos em formatos de absorvente convencional) 

como os coletores (estruturas em silicone a serem inseridas no canal vaginal durante a 

menstruação) proporcionam às usuárias um maior contato com o próprio sangue. Essa 

proximidade material com o sangue é também requerida como forma de aprendizado sobre o 

corpo e sobre si, oportunizando uma outra relação com o sangue de modo a ressignificar a 

relação com ele, como disseram as facilitadoras.  

O uso dos absorventes ecológicos e dos coletores menstruais colocam essas 

mulheres em contato direto com o próprio sangue, podendo identificar melhor elementos como 

cor, textura, cheiro e volume do fluxo (no caso do uso dos coletores menstruais). Essa 

observação do próprio sangue possibilita a investigação de si mesma a partir desses elementos 

observáveis de modo concreto.  

Em outro momento do trabalho de campo, uma facilitadora chamava atenção para 

a percepção do cheiro do sangue menstrual, no geral, relacionado a um odor podre ou a um mau 

cheiro, contudo, alertava a facilitadora, esse aspecto mau cheiroso seria devido às substâncias 

químicas presentes nos absorventes que misturados ao sangue dariam esse aspecto mau 

cheiroso. A partir da sua própria experiência com o uso de outras tecnologias de gestão do 

sangue menstrual a facilitadora relatava que tinha começado a perceber o real cheiro do seu 



162 
 

sangue que se aproximava a um cheiro de ferro, só percebido a partir do momento que ela aboliu 

o uso dos absorventes químicos.  

A ressignificação do sangue menstrual também acontece em rituais como o “plantar 

a lua”, quando as mulheres depositam o sangue menstrual na terra (em jarros ou no jardim). 

Acredita-se, dentre outras coisas, na rica concentração de ferro do sangue menstrual o que seria 

positivo para o crescimento das plantas.  

O “plantar a lua” pode ocorrer de forma individual, quando cada mulher, sozinha, 

realiza o depósito do sangue na terra em um momento pessoal, meditativo e reflexivo, ou de 

modo coletivo, quando várias mulheres se reúnem para o ato. Diz-se dessa prática que está “se 

devolvendo o sangue para a terra”, o que indica que há uma relação anterior.  

Sobre o plantar a lua, uma das entrevistadas comenta o significado que o gesto tem 

para ela: 

 

[...] para mim, esse devolver o sangue à terra vem muito desse gesto de agradecer pelo 

que eu recebo de nutrição e poder devolver a nutrição com meu sangue, que é um 

sangue de criação, de vida, que é o sangue do endométrio. O sangue inteirinho. Então, 

para mim, tem muito esse sentido de conexão, de me sentir também da terra. Então, 

cada vez que eu vou devolver meu sangue para terra, às vezes, até de uma forma bem 

rotineira, existe um momento, uma ritualização disso. Mesmo que seja na prática 

cotidiana eu consigo [...]. Aquele momento, aquele momento de conexão com a terra 

que eu estou meio que trocando essa energia, estou doando essa energia do meu corpo, 

que está saindo do meu ventre para terra, para nutrir a terra, em respeito, reverência e 

gratidão ao que eu recebo de nutrição, de segurança. Então, tem uma sensação de 

conexão com essa sensação de vida-morte-vida.Então, a sensação de que eu estou 

morrendo um pouquinho e me doando de alguma maneira para a terra (Hator, 

entrevista realizada em 06 de outubro de 2022).   

 

O sangue depositado é o reconhecimento da própria fertilidade que é devolvida à 

terra, ou seja, um presente à Grande Mãe em retribuição ao dom de gerar vida dado por ela, ou 

como já discutimos anteriormente:  

 

Verifica-se uma compreensão que se aproxima à teoria do sacrifício de Mauss, uma 

economia simbólica entre mulher e natureza (considerada como uma entidade divina). 

Se foi dado pela natureza às mulheres o dom de gerar vida é necessário que as 

mulheres retribuam esse dom. A entrega do sangue menstrual à terra funcionaria como 

um contra-dom, uma retribuição à dádiva recebida (Mesquita; Paiva, 2020, p. 657).  

 

Para Mauss, um dos primeiros grupos com os quais se estabelece um contrato são 

os deuses e os espíritos dos mortos. São essas entidades as verdadeiras proprietárias das coisas 

e é com elas que é mais necessário estabelecer aliança por meio da troca: 

 



163 
 

[...] compreende-se perfeitamente que elas (contratos e trocas entre homens e deuses) 

existam, sobretudo em sociedades nas quais esses rituais contratuais e econômicos se 

praticam entre homens, mas homens que são encarnações mascaradas, geralmente 

xamanísticas, possuídas do espírito do qual têm o nome: na verdade, eles agem apenas 

enquanto representantes dos espíritos. Sendo assim, essas trocas e esses contratos 

arrastam em seu turbilhão não apenas homens e coisas, mas os seres sagrados que 

estão mais ou menos associados a eles (Mauss, 2003, p. 205). 

 

Esse processo de ressignificação é considerado um processo de cura tanto para as 

mulheres que realizam esse ritual como para suas ancestrais. Ao devolver à terra o próprio 

sangue, se reconhece a proximidade das mulheres com a natureza e se estabelece uma troca 

com a Deusa (Mãe-Terra), devolvendo parte de si mesma (materialmente e simbolicamente) à 

Grade Mãe.  

O sangue menstrual é, então, ressignificado e passa a ser considerado algo sagrado, 

com alto poder nutritivo para plantas, fonte de autoconhecimento (a partir da observação de 

suas características), capaz de promover uma limpeza física e emocional, expressão material de 

um tempo cíclico próprio do feminino (em oposição à linearidade masculina), funcionando 

como um contra-dom para os deuses. Faur (2011, p. 220) sintetiza esses sentidos:  

 

[...] considerado um fluido sagrado, rico em nutrientes e imbuído de poder mágico, o 

sangue era a oferenda das mulheres para a Grande Mãe desde os tempos mais remotos, 

substituído depois, nas sociedades patriarcais, pelo sangue dos sacrifícios animais ou 

humanos. 

 

Uma das frases de impacto ditas pelas facilitadoras no evento em questão foi: 

“quando a gente cura esse sangue a gente está curando muitas ancestrais”. Numa menção à 

prática do plantar a lua, a conversa foi encerrada.  

O trabalho de Arakistain (2014), no País Basco, chama de contraculturas menstruais 

esses discursos e práticas que questionam a hegemonia menstrual da biomedicina, ou seja, que 

propõem reflexões sobre os significados da menstruação e sua gestão, propondo novos modos, 

percepções e imaginários sobre a vivência menstrual.  

As práticas disseminadas nos círculos podem ser entendidas a partir dessa 

perspectiva, como uma contracultura menstrual (Arakistain, 2014) que mescla elementos de 

uma espiritualidade menstruante (Valdes, 2017), considerando o sangue menstrual como 

sagrado, bem como incorporando aspectos ecológicos na sua gestão e manejo (absorventes 

ecológicos, coletores menstruais), além de aliar cuidados com o corpo baseados em práticas 

naturais/tradicionais resgatadas pela Ginecologia Natural.  

O trabalho de Sarmiento (2020), a partir do contexto colombiano, elenca diversas 

práticas de “sanación” do feminino: indagações sobre os arquétipos do feminino, leitura do livro 



164 
 

Mulheres que correm com os lobos, escrever em diários lunares (mandalas lunares), uso de 

coletores menstruais e absorventes ecológicos, plantar a lua, práticas orientadas pela 

Ginecologia Natural, limpeza sexual, uso de plantas, fazer decretos, acender fogueira, olhar e 

sorrir umas para as outras, uivar para a lua, práticas de desapego trocando objetos, 

conversas/partilhas em grupo, altares, atividades a partir de fotografias pessoais, cantos-

medicinas, além de outras práticas que a autora apresenta como “menos comuns”, como a 

biodanza e astrologia.  

A partir da experiência colombiana, observamos algumas continuidades com o que 

ocorre no Brasil. Nos círculos de mulheres que acompanhamos, em Fortaleza, era comum a 

discussão sobre menstruação e arquétipos do feminino, a leitura do livro Mulheres que correm 

com os lobos, as práticas em torno da gestão do sangue menstrual com mandalas lunares, 

absorventes ecológicos, coletores menstruais, a prática de plantar a lua, além de estarem 

presentes, nos encontros, cantos, momentos de partilha baseados na fala e escuta, atividades em 

torno de altares ou fogueira. Também houve momentos de atividades com fotografias de quando 

meninas/jovens (para trabalhar o arquétipo menina) ou ainda em torno de ancestrais (para 

trabalhar os arquétipos da mãe e da anciã) seja por meio de fotos ou pela fala. Além de serem 

muito comuns as atividades com o corpo a partir da biodança.  

Ainda que situados em contextos histórico-culturais diversos e mesmo 

considerando o Sagrado Feminino como uma forma fluida e desinstucionalizada de experenciar 

o sagrado, há uma movimentação comum em torno do feminino que vem mobilizando uma 

certa camada de mulheres (brancas, escolarizadas, urbanas) a construírem não só novas 

narrativas menstruais, como também novas narrativas sobre o feminino. Esse contexto envolve 

a noção de um feminino ferido que precisa ser curado.  Essa busca por uma cura do feminino 

é, certamente, um dos pontos chaves que foram observados durante a pesquisa de campo.  

A gramática desenvolvida nos círculos envolve os atos de buscar curar o feminino, 

curar a energia feminina, curar a ancestralidade feminina que significam, por sua vez, integrar 

aspectos psíquicos, cultivar relações saudáveis com outras mulheres, reconhecer os limites de 

cada mulher da sua árvore genealógica, aceitar o feminino (as características tidas como 

femininas) em si mesma, ressignificar a relação com a menstruação, reconhecer uma outra 

dinâmica de funcionamento a partir dos ciclos da natureza (ciclicidade), incluindo o ciclo 

menstrual.  

A cura pode ser mediada por vários processos, como a dança, o canto, a escrita, o 

bordado, ou seja, a cura perpassa talentos a serem descobertos, resgatados e expressados. Aqui, 



165 
 

a cura toma então o caminho do autoconhecimento como forma de reencontro consigo mesma 

e com atividades que tragam saúde e bem-estar. 

Outra via de cuidados é posta em prática a partir da utilização de recursos naturais, 

sobretudo as ervas, em chás, escalda-pés, unguentos, benzimentos, banhos e vaporizações 

uterinas. Além disso, é comum se recorrer a práticas neo-esotéricas, sendo muitas delas, hoje, 

ligadas às chamadas Práticas Integrativas Complementares, como o caso do reike, biodança, 

constelação familiar, ayurveda, florais (no caso de Fortaleza, mais especificamente os Florais 

da lua). Ademais, também observamos recursos como cristais, yonni eggs (ovos de cristais a 

serem introduzidos via canal vaginal), recursos oraculares- tarô e sistemas oraculares variados, 

ritualização e ingestão de cacau ou jurema45.  

Por fim, acredita-se que essa cura tem um efeito em cadeia e é comum se ouvir a 

frase “quando uma se cura, todas se curam” ou ainda “a cura de uma mulher é a cura do mundo”. 

Aqui está presente, implicitamente, o protagonismo das mulheres como agentes de 

transformação social, uma vez que essa cura vem acompanhada de uma transformação nas 

relações com as outras mulheres, com os companheiros ou companheiras, na dinâmica familiar, 

nas rodas de amizade e também na cultura corporativa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
45 Ainda que a jurema não tenha aparecido nos círculos que acompanhamos em Fortaleza, conhecemos 

participantes que ritualizavam a jurema em círculos de mulheres na cidade de Juazeiro do Norte-Ceará.  



166 
 

6 CÍRCULO DE MULHERES: CONTEXTOS, DISCURSOS, PRÁTICAS E DISPUTAS 

 

Nesse capítulo discutimos alguns aspectos sobre os círculos de mulheres. 

Primeiramente, quando e como se deram as primeiras reuniões de mulheres em círculos, em 

Fortaleza-Ceará, buscando traçar uma genealogia dos círculos. Em seguida, partirmos de uma 

abordagem da Sociologia da Cultura para refletir sobre a produção textual em torno dos círculos 

por meio de três publicações que circulavam nas rodas durante a pesquisa. Posteriormente, a 

partir das entrevistas realizadas, apresentaremos os discursos e as práticas elencadas pelas 

facilitadoras e participantes. Por fim, debateremos alguns pontos de disputa construídos em 

torno desse feminino sagrado, a partir de uma intersecção de gênero, classe e raça.  

 

6.1 Os círculos de mulheres: o início da movimentação em Fortaleza-Ceará 

 

No site Círculo de Mulheres46, encontramos, atualmente (em 17 de junho de 2024) 

o registro de 450 círculos de mulheres de diversos estados do Brasil, sejam eles on-line ou 

presenciais, além de alguns círculos dos Estados Unidos da América (2), do Canadá (1) e da 

Argentina (1). No que toca o estado do Ceará, temos o registro de 10 círculos. Levando-se em 

consideração que o fenômeno dos círculos de mulheres é mercado pela efemeridade, não 

podemos afirmar que esses círculos continuem ativos, com reuniões periódicas, mas podemos 

considerar esse dado para iniciar nossas reflexões sobre como se deu o início da movimentação 

em torno do Sagrado Feminino, em Fortaleza.  

Apesar de não termos acompanhado nenhum dos círculos listados no site, nos 

deparamos com algumas interlocutoras que fizeram referência a eles, indicando que há uma 

circulação de mulheres nesse circuito de círculos, umas participando de vários círculos, criando 

diversos pontos de contato com a temática.  

De nossas 20 entrevistadas, 2 trouxeram relatos que se destinavam a narrar o como 

se deu o início da movimentação em torno dos círculos de mulheres e do que vem sido chamado 

de Sagrado Feminino na região de Fortaleza- Ceará. É a partir dessas duas narrativas que 

tentamos reconstruir a história dos círculos de mulheres nesse contexto específico.  

A entrevista de Oyá, participante de um dos círculos que eu acompanhei, traz um 

relato de um círculo que se reunia em meados de 2015/2016, como segue: 

 

                                                           
46 Disponível em: http://circulodemulheres.com/vossos-circulos. 



167 
 

Houve um momento, [...] que a gente abriu o círculo ali em 2016, que havia um 

movimento “rumo ao milionésimo círculo de mulheres”, era uma coisa assim. Tinha 

um movimento muito forte de formar esses grupos e aí quando a gente criou, eu 

chamei as amigas, porque eu sempre fiz terapia, mas minhas amigas nunca tinham 

dinheiro pra fazer terapia, mas eu tinha porque minha família bancava as terapias pra 

mim, principalmente a biodanza. E eu sempre queria ajudar minhas amigas, queria 

ajudar minhas amigas que nunca tinham condição. Aí nesse período, que eu estava ali 

no doutorado, na época do doutorado, sofrendo muito, com muitas questões, 

trabalhando [aminha relação com a] mãe …. E vendo as mulheres com temas muito 

próximos, particulares, assim, da vida e aí eu conversando com algumas amigas eu 

disse, “gente, vamos criar um grupo para gente discutir temas contemporâneos das 

mulheres”. E aí a ideia era essa, vamos discutir temas contemporâneos. [O grupo] se 

chamava Gatas Extraordinárias pós-modernas, o nome desse grupo, só que quando a 

gente começou a pesquisar a gente viu que existia um movimento mundial sobre 

círculos de mulheres, círculos sagrados de mulheres. Então a gente disse, vamos entrar 

nessa onda, rumo ao milionésimo círculo. E aí nós entramos na onda e foi muito bom 

esse primeiro ano, muito bom, foi um negócio assim surpreendente todo 2015 e 2016, 

todas nós crescemos muito com esse círculo. Então, era um encontro mensal, a gente 

selecionava um tema. A que ia fazer a cerimônia, ela levava, ela propunha um texto e 

a gente ficava estudando aquele tema e texto e a gente ficava, tipo, a mulher e o amor, 

a mulher e o sangramento e a gente passava um mês vivenciando aquele tema. E eu 

consegui uma casa maravilhosa de um amigo rico nas Dunas (bairro), era uma casa 

linda, em que a gente se encontrava, que ele emprestou. Aí a gente começou a se 

encontrar uma vez no mês. Começou com cinco e chegou a ter trinta e tantas mulheres. 

E nesse [grupo] tinha uma parte que eram mulheres negras, mas a maioria era branca. 

Mas tinha uma força muito grande dessas mulheres negras que eram quem estava 

desde o início e tal. E aí aconteceu de tudo, tensionamentos, tudo, o grupo cresceu 

muito e foi ganhando força mas também foi perdendo. Depois ele diminuiu, então ele 

começou com cinco e terminou com cinco. Foi muito interessante. Terminou com 

cinco e terminou quando deixou de fazer sentido para a gente, assim, foi deixando. 

Porque muitas mulheres foram se transformando e tal hora não fazia mais sentido ir 

pro círculo. Ganhou força para separar ou ganhou força para continuar com marido, 

ganhou força para ir para o mestrado, ganhou força para ….Então foi deixando de 

fazer, outras foram perdendo força, achavam tudo aquilo muito louco, não se 

encontraram ali naquele círculo. E aí tinham rituais, a gente foi estudar sobre vários 

temas. Assim, rituais com fogo que a gente queria fortalecer vínculos. Com a praia,  a 

gente ir para praia numa lua cheia. Então, eram temas diversos. Sobre traições, tudo. 

Era cada mulher que ia propor, assim, partia muito da sua angústia E aí eu lembro que 

eu pesquisava muito e eu quis começar com o útero e o sangramento que foi para mim, 

eu que fiz a mediação desse encontro e ele foi muito forte e para todas nós porque era 

como se a gente não tivesse dimensão da importância do ciclo, Então, aí estudamos o 

livro da Faur, Círculo Sagrado de Mulheres, o Mulheres que Correm com os Lobos, 

então passou por tudo, assim leituras que cada uma ia indicando era nesse sentido 

(Oyá, entrevista realizada em 11 de julho de 2022).  

 

Esse primeiro relato, já nos traz algumas informações importantes para a genealogia 

dos círculos. O início da movimentação em círculos de mulheres teria se dado entre 2015 e 

2016, na “onda” pela “busca pelo milónesimo círculo” difundido a partir do livro Milionésimo 

Círculo, de Jean Shinoda que defende que com a chegada da reunião do milionésimo círculo se 

criaria um campo mórfico com força de impactar toda a sociedade (Bolen, 2011). Essa ideia é 

bastante difundida no circuito dos círculos de mulheres que frequentei, mostrando continuidade 

entre esse primeiro grupo e os que se reuniam já em 2019.  



168 
 

As gatas extraordinárias se reuniam a partir de reuniões que mesclavam rituais (a 

exemplo do ritual com fogo) e momentos de estudo e leitura de textos. A dimensão ritualística 

também estava presente durante a pesquisa de campo. Já o elemento do estudo/leitura, apesar 

de só ter se feito presente, de fato, em um único círculo online, em vários momentos dos círculos 

presenciais era comum fazer referência a algum livro – ou o livro estava presente no altar, ou 

se fazia referência a autora- a exemplo do Mulheres que correm com os lobos, de Clarice 

Pinkolas Estes e o Lua Vermelha, de Miranda Gray. Era comum, também, a existência de drives 

compartilhados, além de livros em estantes nos lugares em que os círculos se reuniam. Outra 

referência comum que também foi lembrada pela entrevistada foi Mirella Faur, autoras de livros 

como Círculos Sagrados para mulheres contemporâneas e As faces escuras da grande mãe: 

como usar o poder da sombra na cura da mulher.  

Dessa forma, já estavam presentes nesse primeiro círculo elementos apontados no 

capítulo 1 como elementares aos círculos de mulheres: ritual, leitura. Além disso, são 

mencionados temas que também eram privilegiados nos grupos que eu acompanhei, como o 

útero e o sangramento menstrual. Ademais, a iniciativa parece ter se dado a partir da noção de 

terapêutica, uma vez que a interlocutora fala que “sempre fez terapias”, como a biodança, e que 

queria ajudar as amigas que não tinham como pagar por essas práticas. Dentre as questões 

levantadas pela entrevistada aparece a dimensão da relação com a mãe, o que também aproxima 

esse início dos círculos com o elemento da busca pela cura do feminino, questões marcantes 

nos círculos de estudamos.  

Por fim, já aparece na fala de Oyá essa percepção quanto à raça das participantes. 

Ela aponta que havia mulheres negras, mas que a maioria eram de mulheres brancas. Ela indica 

também ter havido tensões entre as mulheres, mas que de todo modo o grupo cresceu 

consideravelmente. 

Pachamama traz em seu relato mais algumas referências no que toca o início dos 

círculos na cidade: 

 

 
Isso sempre esteve no meu foco, mas não com o nome de Sagrado Feminino. Eu só 

fui chegar a esse conceito a essa nomenclatura em meados de 2014, já dentro da 

psicologia como estudante. E uma amiga que já estava imersa estudando o ciclo 

menstrual dela propôs uma roda entre as amigas para que a gente começasse a falar 

disso que ela estava descobrindo, esse estudo do ciclo menstrual. E a partir desse 

momento, nesse grupo, cada uma levava, a proposta era bem intuitiva e aberta, para 

que cada uma levasse suas impressões, descobertas [...]. Dentro da psicologia eu já 

me interessava sobre os estudos da mulher [...] eu já estava, teoricamente em contato 

com isso. E o grupo me possibilitou essa troca [...]. Grupos de Sagrado Feminino, na 

cidade, não tinha exatamente. O que tinha era umas senhoras que seguiam uma prática 

holística que chamava Moon Mother, umas benções, tinha toda uma questão de crença 

religiosa mais holística que envolvia esse feminino que tinha a ver com a menstruação, 



169 
 

dos adoecimentos uterinos, as questões mais uterinas da mulher. Eram umas 

terapeutas formadas dentro dessa linha, mas a gente não entendia exatamente como 

uma coisa do Sagrado Feminino, não era dito esse termo. Aí nesse formato que se 

instituiu depois dos círculos de mulheres, da roda, de vamos fazer uma roda com as 

ritualísticas trazendo essa cultura da deusa foi a partir dessas experiências com as 

amigas que foi a primeira roda que eu soube que teve assim no meu conhecimento até 

a época. E aí depois foi um movimento coletivo mesmo que foi eclodindo assim aqui 

e acolá você via mulheres também fazendo o mesmo movimento acho que coletivo, 

[...]. Eu me lembro assim que as primeiras rodas que a gente fez era o mesmo só esse 

grupo de amigas. E aí uma amiga ia falando para outra amiga que não era tão íntima 

ali do grupo, mas que dizia, “eu estou indo para a roda, vamos comigo”. E convidava. 

Até então não tinha regras, era tudo muito aberto, muito livre, muito intuitivo. Então, 

eu me lembro que os primeiros círculos tinham umas seis pessoas e chegou num ponto 

de em três meses que a gente estava fazendo a roda, que a gente teve um círculo que, 

de repente, tinha uma equipe de televisão filmando.  Tinha assim umas 50 mulheres 

no círculo. As mulheres convidaram, a gente fazia essas rodas nas luas cheias no sítio 

dessa amiga que ficava no Aquiraz e era um terreno bem grande e arborizado. Agente 

fazia ao ar livre, era um espaço enorme. E aí foi só crescendo, crescendo que nesse 

dia a gente tinha mais de 50 pessoas. A gente não conseguia nem contabilizar, não 

sabia nem o que fazer exatamente, como acolher tanta gente. E de repente tinha uma 

emissora. Foi alguém que deu o toque que ia ter a roda e chegou essa mensagem “tão 

filmando a roda”. E a gente sem saber que ia acontecer porque era tudo sem roteiro 

[...].  Na hora, dissemos, vamos conversar, cada uma levava as descobertas que a gente 

estava fazendo, pesquisando na internet, os estudos do nosso próprio ciclo, as 

impressões que a gente tinha, os insights que a gente tinha, as relações que a gente 

fazia a partir das observações da mandala lunar. Mas foi assim, de repente estava 

bombando. Eu acho que também a partir dessa roda porque algumas das meninas elas 

já tinham um trabalho com o feminino muito bem visibilizado, porque uma delas era 

Camila Albano, a Camila Albano era uma fotógrafa muito conhecida por fotografar 

mulheres e a gente dava o nome desse círculo de mulheres da Lua. E a Camila 

começou a fazer um projeto fotográfico chamado mulheres da lua, inspirado no que a 

gente vivia no círculo. E aí era a foto das meninas na natureza, aquela questão da 

natureza, a mulher selvagem. Na cidade ficou muito conhecido, todo mundo ligava 

para gente [...]. A gente chegava e não sabia nada, o que é um grupo de mulheres, não 

sabia nem que existia isso [...]E aí eu acho que desse encontro que começou a ser mais 

divulgado no Facebook (Pachamama, entrevista realizada em 23 de maio de 2022).  

 

 

[...] e estava fazendo uma formação em terapia de grupos um paralelo com a faculdade 

porque eu já estava angariando minhas ferramentas para quando a faculdade 

terminasse eu já saber como é que eu vou trabalha. E aí comecei a ler também o 

Mulheres que correm com os lobos, nessa roda de amigas e eu fiquei encantada com 

texto. É uma autora que é da minha abordagem, que é terapeuta arquetípica e tinha 

muito a ver também com o que eu estudava já dentro da psicologia. E então comecei 

a pensar “eu vou fazer um grupo desse livro, vou começar a botar em prática” [...] E 

aí eu me encorajei e criei o grupo que era inspirado no Mulheres que correm com os 

lobos daquele jeito que você participou, fazendo as leituras. Eu levava também uma 

proposta de intervenção vivencial para integrar ali o conhecimento, dentro dessa 

pegada do Sagrado Feminino porque o livro ele não se diz necessariamente do 

Sagrado Feminino, ele é um estudo psicológico do feminino. Mas, como eu estava 

também com a vivência nos grupos, eu pensava “isso aqui muito se complementa”. 

Eu vou jogar nas duas frentes aqui, vou fazer as duas coisas, daí puxei também as 

coisas que eu já tinha aprendido no grupo, nesse manejo ali que a gente foi aprendendo 

meio na marra como conduzir, depois foram chegando outros autores e outras autoras, 

como a Mirela Faur, que é bem clássica nesse tipo de trabalho e que vão dando suporte 

para você estruturar a mesma roda. E foi um sucesso, eu me lembro que no primeiro 

ano, eu comecei em 2016 pelo final de 2015, em 2016 eu lancei e em um mês tinha 

gente querendo fazer parte do grupo, que não dava. O tanto que eu tinha planejado de 

gente para colocar no grupo era 10 pessoas e tinha o dobro E aí eu fiz duas turmas, 

era uma no final de semana e outra na semana e assim se encaminhou por um tempo 



170 
 

[...] acho que eu fiquei uns 3 anos fazendo grupo com o livro (Pachamama, entrevista 

realizada em 23 de maio de 2022).  

 

 

Aqui, a interlocutora fala que o primeiro círculo que ela frequentou foi em 2014 

(data próxima aquela citada por Oyá) a partir dos estudos pessoas de uma amiga sobre o ciclo 

menstrual. A reunião de amigas foi crescendo informalmente, de modo a somar cinquenta 

mulheres em alguns encontros, atraindo a atenção de uma emissora de televisão. Os grupos, 

como relata Pachamama, se reunia nas “luas cheias”, já indicando uma forma específica de 

marcar o tempo, a partir do ciclo lunar (natureza) e não a partir do calendário gregoriano 

(cultura). A internet também já marcava esse fenômeno já que servia tanto como meio de 

comunicação e divulgação (através do Facebook) como fonte de pesquisa sobre os temas 

discutidos.  

Nesse primeiro momento dos círculos, em ambas as falas, nota-se que o lugar da 

facilitação era algo que ia sendo construído a partir das próprias vivências nas rodas, por meio 

de uma curiosidade e estudos pessoais que eram partilhados em grupo. Temas como a 

menstruação começava a ser tematizada a partir da perspectiva do autoconhecimento, com a 

utilização da mandala lunar.  Essa dinâmica inicial, não demandava uma profissionalização da 

facilitadora.  

Já em 2015/2016, a interlocutora que estava também estudava psicologia e terapia 

de grupo, resolveu formar seu próprio círculo como forma de praticar as ferramentas estudadas. 

Foi quando a mesma começa a facilitar grupos de mulheres a partir da leitura do livro Mulheres 

que correm com os lobos. Nesse formato, a dimensão da leitura e estudo ganham um forte 

protagonismo, já indicando o substrato social que tem mais chance de se sentir convidado a 

participar de um momento como o que estava sendo proposto, a saber: um grupo de mulheres 

escolarizadas, com acesso a bens culturais, tais como um livro.  

 

6.2 Lendo sobre um feminino sagrado: os livros que circulam nas rodas 

 

Desde o início da pesquisa foi notória a presença de produtos culturais que 

circulavam nas reuniões de mulheres, bem como nos grupos de WhatsApp, por meio de drives 

compartilhados. Eram, sobretudo, livros, mas também agendas, oráculos, calendários lunares, 

dentre outros. Os livros serviam como base teórica para os temas que eram discutidos.  

Aqui, apresentamos três livros que nos chegaram durante as vivências nos círculos 

de mulheres e eventos relacionados.   



171 
 

O primeiro deles, Mulheres que correm com os lobos, de autoria de uma psicóloga 

arquetípica, era o foco de um círculo de mulheres que participei antes mesmo de iniciar a 

pesquisa sobre o tema, em meados de 2017. Em campo, por diversas vezes, encontramos 

referências a esse livro seja na fala das facilitadoras, compondo um momento do encontro 

(quando se ler um trecho de um capítulo), inspirando vivências a partir de temas retratados no 

livro, sendo visto como uma “verdadeira bíblia” do Sagrado Feminino, como me disse uma das 

interlocutoras, ou seja, se constituindo como uma leitura imperdível para as mulheres, uma 

espécie de guia mestre na busca por reencontrar o poder feminino 

Em fevereiro de 2019, já com o projeto de doutorado aprovado, fui a uma formação 

em ginecologia natural, na serra de Pacoti. Foi naquele momento que fiquei sabendo do livro 

Seu sangue é ouro, através de uma das participantes que comentou do livro como sendo uma 

ótima publicação sobre a temática da menstruação. A mesma disse que o livro estava esgotado 

e que era muito difícil de encontrá-lo, mas que ela tinha uma versão em PDF e poderia me 

enviar. Posteriormente, nas perambulações (Leitão; Gomes, 2017) pelo on-line, entrei em grupo 

de Whatsapp sobre Sagrado Feminino que tinha como objetivo a leitura coletiva do livro Seu 

sangue ouro. A administradora de grupo, que é de Sergipe, foi quem essa leitura e ser discutida.  

Lua Vermelha, por sua vez, nos chegou de modo difuso. Entrei em contato, 

primeiramente, com os conteúdos do livro a partir da Mandala Lunar, marca de papelaria que 

tem como produto uma espécie de agenda com conteúdo sobre ciclicidade e acompanhamento 

do ciclo menstrual a partir da ferramenta da mandala lunar. Só depois, mapeamos a genealogia 

dessa ferramenta, divulgada por Miranda Gray no livro em questão, mas originalmente 

desenvolvida no livro The Wise Wound, de Penélope Shuttle e Peter Redgrove.  

 Em maio de 2019, em uma vivência realizada em Mulungu- Ceará, o livro foi 

citado por uma das facilitadoras que explicou o processo de ciclo menstrual a partir dos quatro 

arquétipos do feminino de Miranda Gray. O livro também estava compondo o altar de algumas 

das atividades realizadas. Além disso, a facilitadora tinha uma mandala em madeira com os 

arquétipos do feminino e suas associações lunares, de modo a promover uma melhor 

compreensão do ciclo menstrual e sua associação com a natureza.  

Lua Vermelha é notadamente mais conhecido que o Seu sangue é ouro, talvez 

porque a própria Miranda Gray tenha outras ações relacionas ao Sagrado Feminino como a 

Benção Mundial do Útero e formação de MoonMother47 (no Ceará, temos 9, segundo o site da 

                                                           
47 Espécie de iniciação que habilitaria uma mulher a realizar a benção mundial do útero em outra, fora dos períodos 

estabelecidos pela própria Miranda Gray. É necessária uma revisão desse conceito, pois ainda não está de todo 

claro.  



172 
 

Miranda Gray48). Outro ponto interessante, é que a ferramenta da mandala lunar49, apresentada 

pela autora, vem sendo difundida por outras mulheres que conseguiram uma posição de 

destaque no Sagrado Feminino, como é o caso de Morena Cardoso, da página Danza Medicina, 

que divulga a mandala lunar em seu próprio site50. 

Na internet, mais precisamente no Instagram, é comum encontrarmos postagens 

sobre arquétipos do feminino e fases lunares a partir do que Miranda Gray orienta em Lua 

Vermelha.  

Observamos que há uma produção cultural (textual) sobre os temas tratados no 

Sagrado Feminino que aparece como fruto desse “movimento” de mulheres, ou seja, ao mesmo 

tempo que esses livros podem ser entendidos como produtos dessa dinâmica de mulheres em 

círculos, eles também alimentam (sustentam) as discussões que ocorrem dentro dos próprios 

círculos.  

É certo que essa organização em círculos e o apelo de se reconectar com o seu 

feminino sagrado não vem de hoje. Desde o final da década de 1970, há publicações que 

anunciam uma espiritualidade feminina51, como o livro A dança cósmica das feiticeiras: guia 

de rituais à Grande Deusa, de Starhawk, lançado pela primeira vez em 1979, que trouxe um 

manual de práticas mágicas e rituais relacionados à grande Deusa, às fases lunares e às 

mudanças de estações do ano. Três anos depois, em 1982, Marion Zimmer Bradley, que leu 

Starhawk durante sua pesquisa para escrever a versão da lenda arthuriana, lança As brumas de 

Avalon, um romance que apresenta a história do lendário rei Arthur a partir de uma perspectiva 

feminina, trazendo como protagonistas as mulheres da família materna de Arthur, Ingraine (mãe 

de Arthur), Viviane (tia de Arthur) e Morgana (meia irmã de Arthur). Nesse livro, considerado 

um best seller da década de 1980, a temática da deusa se sobressai à estória de cavalaria, 

tradicionalmente narrada.   

Um pouco antes dessas publicações a arqueologia redescobria a pré-história, 

chamando atenção para novos artefatos que indicavam ter existido do paleolítico ao neolítico 

                                                           
48 Disponível em: http://www.wombblessing.com/moonmothers.html#brazil. 
49 A mandala lunar é uma ferramenta de acompanhamento do ciclo, uma espécie de exercício de auto- 

conhecimento. Segundo Miranda Gray há uma forma simples de se fazer a mandala, “O conceito da Mandala 

Lunar foi adaptada de uma ideia originalmente proposta por Penelope Shuttele e Peter Redgrove no livro The wise 

Wound. Após seu primeiro ciclo, desenhe um grande círculo numa folha de papel. Divida a circunferência pelo 

número de dias do seu ciclo, desenhando linhas. Fora do círculo, marque as datas do calendário, e dentro dele, 

enumere os dias do seu ciclo. Também marque as diferentes fases da Lua, de acordo com o calendário) (Gray, p. 

129, 2017). 
50 Disponível em: http://www.danzamedicina.net/mandala-da-lua. 
51 Espiritualidade feminina entendida aqui como “um retorno do ser humano para a Deusa, o princípio criador 

feminino; é o crescimento reconhecimento da Terra e da mulher como partes Dela, imbuída da Sua sacralidade” 

(Faur, 2010, p. 24). 



173 
 

uma organização social em torno de uma figura feminina (a grande deusa) que funcionava como 

princípio criador, fonte de vida e poder (Gimbutas, 2007). Trabalhos como The goddesses and 

gods of old Europe: myths and cult images, lançado em 1974, pela arqueóloga Marija Gimbutas 

e When god was a woman, de Merlin Stone, lançado em 1976, são exemplos dessa revisão da 

história apresentando novas versões sobre a prominência do poder feminino na organização 

social e na religião. Apesar de permanecerem sem tradução para o português e não fazerem 

parte do contexto brasileiro sobre o Sagrado Feminino, não sendo citados em nenhuma das 

rodas que participamos até o momento, acreditamos ser importante traze-los para compor a rede 

de conexões na qual Mulheres que correm com os lobos, Lua Vermelha e Seu Sangue é Ouro 

foram produzidos. Em se tratado de produções estrangeiras que circulam internacionalmente, é 

preciso estar a tento para os contextos das esferas de produção e circulação.  

É preciso então que se compreenda a produção de Mulheres que correm com os 

lobos, Lua Vermelha e Seu Sangue é Ouro em relação a essas outras produções, ou seja, uma 

tematização que ocorre em rede, na confluência de novos saberes sobre a história das mulheres. 

A tematização de um feminino sagrado ligado à natureza não é obra de uma única autora, mas 

se processa de modo relacional, em vários espaços- arqueologia, literatura, espiritualidade.  

Em 1992, Clarissa Pinkola Estés lança o Mulheres que correm com os lobos que 

teve sucessivas reimpressões pela editora Rocco, sendo relançado pela última vez no ano 

passado. Nesse livro, a psicóloga arquetípica trabalha alguns elementos da natureza selvagem 

(instintiva) da mulher a partir de contos e histórias populares que ela colheu ao redor do mundo, 

como O barba Azul, A Mulher-esqueleto, O patinho feio, Os sapatinhos vermelhos, dentre 

outros. A autora não apenas reconta as histórias, ela as analisa a partir de uma perspectiva da 

psicologia analítica, fazendo uso de conceitos como ânimus e ânima. Para a autora, a natureza 

instintiva feminina vem sendo podada e censurada ao longo dos anos por nossa cultura, contudo, 

é possível resgatar essa força interna e selvagem a partir de uma investigação psíquico-

arqueológica. Esse livro tem servido de base para clubes de leitura, círculos de mulheres, 

podcasts (como o Talvez seja isso) e peças teatrais.  

Um ano depois, em 1993, Lara Owen lança Seu sangue é ouro, com reimpressões 

em 1998 e 2008, pela Rosa dos Tempos, e atualmente se encontra na pré-venda de uma nova 

edição, pela Editora Lótus 22. Aqui, temos uma revisão da relação da mulher com o sangue 

menstrual, já vindo à tona a noção de um retorno do feminino e sua relação com a perspectiva 

ecológica de cura do planeta, além da necessidade de ritualizar o sangue menstrual.  

Logo em seguida, em 1994, Miranda Gray estreia com Lua Vermelha: as energias 

do ciclo menstrual como fonte de empoderamento sexual, espiritual e emocional, lançado no 



174 
 

Brasil, em 2017, pela Editora Pensamento. Mais uma vez a menstruação toma a centralidade da 

discussão e aparece como forma de autoconhecimento, uma vez que as mulheres, seguindo a 

dinâmica das fases da lua, experienciam quatro arquétipos do feminino a cada ciclo lunar, sendo 

eles: a donzela, na lua crescente (do final do sangramento até a ovulação), a mãe, na lua cheia 

(do período após a ovulação), a feiticeira, na lua minguante (da passagem da ovulação para a 

menstruação) e a anciã, lua nova (a fase da menstruação). 

Tomando esses três livros como exemplos significativos de uma produção e 

circulação sobre Sagrado Feminino, no Brasil, iremos discutir três aspectos: se há indicações 

de um processo de autonomização do Sagrado Feminino, como essa produção-circulação 

acontece e qual o papel das editoras nesse processo.  

 

6.2.1 Sociologia dos campos  

 

Em As regras da Arte, Pierre Bourdieu (1996) discute a partir de Gustav Flaubert, 

e a obra Educação Sentimental, a gênese do campo literário francês, no século XIX. É a partir 

dessa discussão central que o teórico mobiliza conceitos como campos, luta, autonomização, 

dentre outros.  

Para uma compreensão da gênese do campo literário e sua autonomização faz-se 

necessário, primeiramente, romper com uma análise literária que leva em consideração apenas 

a biografia do autor ou o texto em si. A obra literária seria também mais do que um reflexo da 

realidade, como queriam os realistas. A compreensão do campo envolve a sua formação e a 

produção de suas próprias regras, as maneiras de diferenciação (distinção) e a formação das 

instituições de consagração (Bourdieu, 1996). É dessa forma que Bourdieu coloca em marcha 

sua sociogênese, uma sociologia da construção do campo.    

Para explicar então a gênese do campo literário francês Bourdieu (1996) leva em 

conta a ascensão da burguesia, a subordinação estrutural dos artistas aos seus benfeitores, a 

ausência de instâncias consagradoras específicas, os intermediários entre o artista e o 

econômico (editores, diretores de galerias, diretores de teatro), o desenvolvimento da imprensa, 

a expansão do mercado de bens culturais, e finalmente, o estabelecimento da lei fundamental 

do campo: o reconhecimento de uma arte pura (a arte pela arte) se colocando contra a arte 

comercial (burguesa, sujeita às demandas e expectativas do público) e à arte social (realista, 

que cumpre com uma função social e política). ´ 

Estaria o Sagrado Feminino caminhando para uma autonomização? Iremos refletir 

sobre essa questão a partir da perspectiva bourdiesiana. Para tanto, estamos, assim como 



175 
 

Bourdieu, considerando um aspecto ampliado da produção, não apenas centrada em um autor, 

mas inserida em uma rede maior, anterior à década de 1990, quando os livros aqui apresentados 

foram escritos.  Para compreender se há um processo em marcha de autonomização do Sagrado 

Feminino, iremos buscar elementos que indicariam a gênese desse campo. Tomaremos a 

catalogação dos livros como capaz de instituir um campo específico dentro da produção 

cultural. Dito isso, quais espaços e a partir de quais classificações tem-se produzido o Sagrado 

Feminino? 

A produção de livros relacionados a um feminino ligado à natureza e aos seus 

ciclos, bem como a revisão da história das mulheres vem colaborando para traçar os contornos 

do que vem sendo chamado de Sagrado Feminino.  Observamos então que a princípio a 

tematização sobre um feminino sagrado acontecia a partir de áreas diversas como a 

religiosidade new age, a arqueologia e a literatura (final da década de 1979 e na década de 

1980).  

O Sagrado Feminino existiria apenas virtualmente em relação às várias esferas de 

produção sobre mulheres, psique feminina e natureza. Isso fica mais claro quando olhamos para 

as fichas catalográficas dos livros. Apesar de serem os livros mais citados nas rodas de mulheres 

das quais participei, nenhum deles tem em sua descrição a conexão direta com uma deusa ou 

espiritualidade feminina. O que difere das publicações mais recentes, que já foram produzidas 

em relação ao “movimento” do Sagrado Feminino mas consolidado.  

 Mulheres que correm com os lobos é classificado apenas como: 1. Mulheres- 

Psicologia. Já Seu sangue é ouro é classificado como: 1. Menstruação. 2. Sangue (na religião, 

folclore, etc). 3. Feminilidade (Psicologia). Por último, Lua Vermelha é classificado como 1. 

Esoterismo, 2. Menstruação- aspectos sociais, 3.Menstruação- folclore. 4. Menstruação-

mitologia. Não há aqui referências diretas a um sagrado feminino, espiritualidade feminina ou 

deusas.  

Com o decorrer do tempo, essa classificação que agrupa os livros em temas diversos 

como Psicologia, Menstruação, Sangue (folclore) em parte se modifica, abrindo espaço para 

classificações próprias de uma espiritualidade da deusa ao mesmo tempo permanece como um 

regime de classificação atrelado a áreas já consolidadas.   

Os livros de Mirella Faur podem servir de exemplo dessa abertura a classificações 

que afirmam um campo específico de saber sobre a deusa. O Anuário da grande mãe: guia 

prático de rituais para celebrar a grande deusa, lançado em 1999, e Círculos Sagrados para 

mulheres contemporâneas, de 2010, já trazem de modo expresso as referências a uma religião 

da deusa. O primeiro aparece classificado como: 1. Deusas 2. Ocultismo 3. Religião da Deusa 



176 
 

4. Rituais. Na classificação do segundo, temos: 1. Deusas 2. Mulheres 3. Religião 4. Religião 

da Deusa 5. Vida espiritual. Em uma década, a especificidade de uma religião da deusa avança 

e se estabelece como critério de classificação.  

Nesse sentido, esse sistema de classificação contribui para a institucionalização do 

campo, pois ao dar nome a uma produção específica reconhece esse campo de saber como 

legítimo.  

Contudo, há ainda uma produção que mesmo carregando em seus títulos referências 

expressas ao Sagrado Feminino ou a temáticas relacionadas (como a menstruação) continuam 

sendo classificados de modo múltiplo. Segue alguns exemplos dessas produções: O feminino e 

o sagrado: mulheres na jornada do herói (2010), classificado como 1. Mulheres e religião 2. 

Espiritualidade 3. Conduta de vida 4. Livros eletrônicos; Ontologia do Sagrado Feminino: a 

outra história precisa ser contada (2018), 1. Ecofeminismo 2.  Ecologia Humana 3. Ecologia 

Profunda 4. Sustentabilidade; Dançando com a lua: uma companhia para a chegada do ciclo 

menstrual (2018), classificado como:1. Mulheres 2. Menstruação 3. Empoderamento feminino; 

Círculos de mulheres: as novas irmandades (2019), 1. Mulheres- Filosofia 2. Mulheres- 

Condições Sociais 3. Teoria Feminista.   

Notamos então uma disputa por reconhecimento. Alguns livros permanecem em 

outros campos, apesar de trazerem conteúdos que se relacionam com o Sagrado Feminino, 

enquanto outros já afirmam um sistema de classificação de uma espiritualidade feminina.  

O Sagrado Feminino, como expressão de uma religiosidade moderna, se apresenta 

como uma experiência difusa e pulverizada, extrapolando os limites dos espaços religiosos 

tradicionais e deslocando-se para outras áreas da sociedade.  A religião, no contexto 

contemporâneo, representaria então um modo particular de crer, ou seja, um modo particular 

de funcionamento da crença: 

 

[...] o significado atribuído a essas crenças e a essas práticas pelos interessados se 

afasta, geralmente, de sua definição doutrinal. Elas são criadas, remanejadas e 

geralmente, livremente combinadas a temas emprestados de outras religiões ou de 

correntes de pensamento de caráter místico ou esotérico (Hervieu-Léger, 2015, p. 43). 

  

Pensando a partir desse viés, podemos dizer que o Sagrado Feminino, apesar de 

carregar um nome que unificaria as práticas e assim reconheceria um projeto comum se 

reproduz de modo difuso, uma vez que não se apoia em instituições de reconhecimento que 

poderiam instituir um campo.   

 

 



177 
 

6.2.2 Editoras: quem quer falar sobre Sagrado Feminino e Espiritualidade Feminina? 

 

Para Bourdieu (2002), a circulação internacional das ideias não ocorre de forma 

espontânea. Assim como em outros espaços, essa circulação é alvo de disputas, em que se 

vinculam estereótipos, preconceitos e equívocos. Os textos, na maioria das vezes, circulam 

desarticulados de seus contextos de produção o que possibilita um amplo espectro de 

interpretações. 

Para o teórico francês, há alguns elementos que podem ser indicados como fatores 

de possíveis equívocos nessa circulação internacional, como o fato de que o autor não levar 

consigo, necessariamente, a distinção para um país estrangeiro, exceto aqueles considerados 

como autoridades de instituições, ou seja, aqueles já internacionalmente reconhecidos.  

Outro elemento seria o processo de transposição de um campo a outro marcado por 

várias operações: seleção (o que traduzir, publicar, quem traduz o quê, quem púbica o quê) e 

marcação (transferências de capital simbólico por meio de prefácios, textos complementares a 

obra, ilustrações da capa, projeto editorial). Ou seja, há uma lógica de escolha nas publicações 

e na composição das publicações (capa, qualidade do papel, textos complementares) que pode 

agregar mais valor ao livro ou não.  

É a partir desse viés que iremos comentar o processo de publicação dos livros por 

três editoras brasileiras.  

 O livro Mulheres que correm com os lobos foi publicado pela Rocco pela primeira 

vez em 1994, dois anos depois da publicação original do livro. De autoria de uma PhD, 

acadêmica de renome internacional, como diz a apresentação da autora Clarissa Pinkola Estes, 

na capa da edição do livro de 2014, o livro se tornou uma espécie de “queridinho” nos círculos 

de mulheres e é citado com bastante frequência. Segundo o site da editora o livro aparece como: 

“clássico dos estudos sobre sagrado feminino e feminismo, o livro é o primeiro de uma série de 

longsellers da Rocco a ganhar edição com novo projeto gráfico e capa dura”. 

As sucessivas reimpressões e a nova edição, capa dura, indica não somente a boa 

vendagem do livro mas o investimento da editora de continuar promovendo o livro como um 

do casos de sucesso. A indicação do livro como um clássico nos estudos de sagrado feminino e 

feminismo indicam em quais espaços o livro ganhou aderência. Poderíamos pensar que 

inicialmente o livro circulasse apenas entre estudantes e interessados em psicologia, mas não, 

ele se consolida em outro espaço. Poderíamos nos perguntar se a recepção do livro nos EUA 

seguiu esse mesmo padrão ou se houve mudança com a transposição.  



178 
 

A editora Rocco foi criada em 1975 e tem como compromisso publicar as melhores 

obras de autores nacionais e estrangeiros. Trouxe, na década de 1980, pensadores como Michel 

Maffesoli e Jean Baudrillard. Concomitantemente, publicou A fogueira das vaidades, de Tom 

Wolfe, adquirido em um dos primeiros grandes leilões do mercado editorial, já mostrando seu 

capital econômico. Também publicou nomes bem sucedidos no mercado editorial, como Paulo 

Coelho, John Grisham e J.K. Rowling, o que indicaria o trabalho assertivo dos editores e a 

preocupação em termos de volume de vendas.  

A Rocco continua publicando grandes nomes da literatura nacional, como Roberto 

DaMatta, Affonso Romano de Sant’Anna, Clarice Lispector e Patrícia Melo. A editora tem um 

catálogo com aproximadamente 2 mil títulos que perpassam temas que vão da gastronomia aos 

negócios, passado pelas crônicas de viagem, biografias, filosofia, história e ciência. A Rocco 

se destaca não somente pela qualidade dos títulos como também pela boa aceitação das obras 

pelo mercado. 

Ser publicada em uma editora que se destaca tanto pelo seu prestígio em relação 

aos autores como pela capacidade de angariar uma boa recepção do mercado representa um 

grande potencial de circulação. Clarissa Pinkola Estés, por ser uma acadêmica, já ocuparia uma 

posição de destaque dentro do espaço da produção o que possibilitou certo prestígio ao livro. 

Desse modo, de início, o livro poderia ser compreendido não como uma produção de tema New 

Age (algo menor e desvalorizado no mercado de livros) mas como “algo sério”, vindo da 

academia. Para termos uma ideia mais clara sobre a circulação inicial do Mulheres que correm 

com os lobos, teríamos que investigar como foi o processo decisório de escolher publicar o 

livro apenas dois anos depois de seu lançamento.  

O livro Lua Vermelha, lançado em português apenas em 2017 (23 anos depois de 

sua publicação original), pelo Grupo Editorial Pensamento, fundamenta boa parte dos círculos 

que tenho acompanhado. Nele, estão explicadas as homologias entre natureza e ciclo menstrual, 

tema tratado em todos os círculos citados.   

O grupo editorial Pensamento possui quatro selos, dentre eles o selo Pensamento 

que reúne publicações de Espiritualidade e Esoterismo, tratando de temáticas como: esoterismo, 

espiritualidade, autoajuda, sabedoria oriental e saúde com terapias alternativas. O grupo 

fundado em 1907, tem sua marca associada desde o início a essas temáticas. Seu primeiro título 

lançado foi Magnetismo Pessoal, de Heitor Durville. Só posteriormente é que a ampliação de 

títulos ocorre. Em 1956, surge a Editora Cultrix, dentro da Editora Pensamento, que começa a 

publicar temas relacionados a filosofia, literatura, sociologia, linguística, administração e 

psicologia. 



179 
 

A editora Pensamento se funda nos temas da espiritualidade e só depois amplia seu 

leque de publicações. A tradução e lançamento de Lua Vermelha só acontece recentemente 

quando já havia certa demanda para publicações voltadas a uma espiritualidade feminina no 

Brasil. No site da editora, encontramos outros livros relacionado ao Sagrado Feminino, como 

O despertar da deusa: espiritualidade prática para a mulher moderna (2018), de Ema Maldon 

e A dança do Sagrado Feminino: o despertar espiritual da mulher através da dança, dos 

movimentos e dos rituais (2016), de Iris J. Stewart. Se a editora tem como foco livros de 

espiritualidade, por que a demora por publicar livros com a temática de uma espiritualidade 

feminina? Havia uma disputa por direitos autorais que impediriam lançamentos de livros mais 

antigos? Quais critérios de mercado foram adotados para publicação do Lua Vermelha, livro da 

década de 1990, e para esses novos títulos, produções já bem mais recentes? E mais, haveria a 

promessa de outros títulos da Miranda Gray? Mais uma vez, teríamos que verificar a 

interferência dos intermediários nesse processo de transposição da obra, como também o modo 

de circulação do livro no seu país de origem.  

Por último, temos a Rosa dos Tempos, selo do Grupo Editorial Record reativado 

em 2018, depois de 12 anos. Criada em 1990 por Rose Marie Muraro e Ruth Escobar, o intuito 

era dar voz às mulheres com publicações feministas. Não conseguimos encontrar maiores 

informações sobre a editora da época de 1990, apenas informações sobre sua retomada no ano 

passado. Hoje, a editora se coloca como um espaço para as feministas modernas, pós revolução 

sexual, além de fazer um movimento de popularização das produções acadêmicas.  

Consegui o livro Seu sangue é ouro em uma versão em PDF, por isso a 

impossibilidade de uma análise sobre as operações de marcação do livro na época. Posso dizer 

que a edição não traz muitos elementos adicionais como prefácios ou textos de apoio.  

O que poderíamos acrescentar é que o Grupo Record possui desde 1991 um selo de 

livros de espiritualidade, o Nova Era, dedicado a temas como espiritualidade, religião, auto-

ajuda, astrologia, dentre outros. Mesmo com um selo específico para a temática da 

espiritualidade o livro Seu sangue é ouro é editado por um selo que marca questões do feminino 

indicando que já na década de 1990 essa dimensão da menstruação ainda não estava de todo 

integrada no campo de uma espiritualidade feminina.  

A editora recente Editora Lótus 22 teve como seu primeiro lançamento o livro Seu 

sangue é ouro. A editora é um empreendimento de Josiane Tibursky, graduada em Letras e 

especialista em Religiões, Religiosidade e Educação. Josiane é moonmother e também facilita 

círculos de mulheres. No site https://www.lotus22.com.br/ há informações tanto sobre a editora 

como os outros trabalhos realizados pela empreendedora no âmbito da espiritualidade.  



180 
 

A circulação a partir de uma editora pequena, destituída de capital no jogo do 

mercado editorial, pode ficar comprometida. Contudo, me pergunto se na era das redes sociais 

e do fenômeno do “viral”, aquilo que se populariza na rede muito rapidamente a partir de 

sucessivas curtidas e compartilhamentos, não poderíamos esperar alguma ação de marketing 

que colocasse Seu sangue é ouro na rede e ganhasse uma grande visibilidade. Seria mais uma 

questão a ser investigada quando se trata de circulação internacional. Se do livro (Lara Owen) 

não transfere seu capital simbólico da esfera da produção para a esfera da circulação, então, 

cabe aos intermediários ações que possam fomentar a circulação desse item.  

Mesmo não havendo um processo de autonomização quanto a classificação 

catalográfica, há certamente um movimento de popularização em relação ao termo Sagrado 

Feminino, como algo abrangente e plural, capaz de agregar várias formas e saberes de se 

relacionar com um feminino sagrado, como mostra a diversidade de classificações nas 

catalogações. 

 Há também outras hipóteses sobre o uso do termo, seria ele uma espécie de valor agregado ao 

produto, como forma de chamar atenção dos consumidores? Essa popularização do termo 

agrega valor até que ponto? Em campo, já ouvi falas que demonstram um certo desgosto ou 

repúdio em relação a essa nomenclatura. Afinal, como esses produtos do Sagrado Feminino 

continuarão circulando? 

 

6.3 Discursos e práticas  

  

A partir das entrevistas realizadas, elencamos aqui por meio das falas das 

interlocutoras, discursos e práticas desenvolvidas no circuito dos círculos de mulheres do qual 

participamos. 

 

6.3.1 “Fiz as pazes com meu ciclo, fiz as pazes com a menstruação” 

 

Uma das perguntas realizadas nas entrevistas, a partir de um roteiro 

semiestruturado, era sobre a relação das interlocutoras com a menstruação. A partir desse 

questionamento, houve relatos sobre as transformações vivenciadas colocando em pauta modos 

mais positivos de lidar com o sangramento mensal.  

Uma das entrevistadas fez um longo relato sobre como ressignificou sua relação 

com a menstruação a partir da sua participação nas rodas de mulheres: 

 



181 
 

Fiz as pazes com meu ciclo, fiz as pazes com a menstruação porque o motivo da minha 

infertilidade é a endometriose, então, a menstruação sempre foi um processo muito 

doloroso. Quando eu era adolescente eu fui duas vezes para o hospital [por conta das 

dores que sentia durante a menstruação]. [...] E minha avó teve 18 filhos, na verdade, 

ela teve 21 filhos [...] então, ela deve ter ficado menstruada umas quatro vezes na vida 

dela. [...] A minha mãe não teve isso, não teve essa pessoa que passasse para ela e 

minha mãe sentia cólica e eu sempre ouvi ela falando que ‘depois que eu tive você 

minhas cólicas pararam, então, quando você tiver um filho você não vai mais sentir 

cólica’. Então eu achava que aquela dor era normal, que eu passar sete dias sangrando 

com fluxo intenso era isso mesmo. E aí, nisso de ir para os médicos e relatar a dor, 

o desconforto e tal [...] a minha dor eles classificam como incapacitante. Então, no dia 

de maior cólica eu não conseguia ir para faculdade, depois eu não conseguia ir 

trabalhar. Na época do colégio eu voltava para casa porque eu não aguentava ficar 

sentada naquele banco duro. Mas ninguém nunca disse para mim, inclusive os 

médicos, ninguém nunca cogitou a possibilidade de ter algo errado. Então foram… 

era uma relação muito dolorosa com a menstruação. E aí depois desse processo de 

participar das [rodas] e de ler a respeito, então, eu fiz as pazes com isso. Inclusive eu 

tenho um livro de ginecologia natural [que nele fala que ] a endometriose é, em nível 

espiritual e energético, desconexão com a ancestralidade [...]  então, tem muito a ver 

com perdoar minha mãe, perdoar essa avó, inclusive a avó paterna [...] então, depois 

desses processos, hoje eu gosto muito de menstruar. Eu fico até pensando, eu tirei 

tantos óvulos nas fertilizações que eu vou entrar na menopausa mais cedo. Eu já estou 

preocupada com [...]. Hoje eu já estou assim, ‘quando a minha lua’ (risos) (Amaterazu, 

entrevista realizada em 21 de fevereiro de 2021). 

 

 

No relato de Amaterazu está presente não apenas um incômodo com a menstruação, 

mas um processo grave de adoecimento (endometriose) que vem atravessando corpos que 

sangram e que por vezes é tratado com descuido por parte da medicina que encara as dores 

relatadas como algo exagerado. Ao que toca nosso tema de pesquisa, Amaterazu diz que 

conseguiu fazer as pazes com a menstruação a partir dos processos vivenciados nos círculos, 

chegando a estabelecer um sentido para o adoecimento a partir da dimensão espiritual/ 

energética. A endometriose estaria relacionada à desconexão com a ancestralidade, ou seja, com 

a necessidade de curar a relação com os que vieram antes dela (mãe, avós). Aqui, ela tece um 

fio entre a cura física e a cura energética, sanar a menstruação passaria por processos 

emocionais de perdão.  

Outra interlocutora relata como, a partir das rodas, começou a observar seu ciclo 

menstrual e seu próprio sangue (fluxo), notando as mudanças de humor durante o ciclo, bem 

como associando essas oscilações às fases da lua. A escolha por meios mais naturais de 

gerenciar o sangue (coletor menstrual e absorventes ecológicos), além de opções menos 

industrializadas (como no caso dos desodorantes) também se fazem presentes no cotidiano da 

entrevistada: 

 

[...] eu não tinha tinha conhecimento, só tinha um conhecimento bem superficial ou 

quase não tinha [conhecimento] sobre essa questão do ciclo e da menstruação, 

do  feminino. Mulher, lua, menstruação. A lua nova e a mulher-menina, a lua não sei 

o quê e a mulher tal [...] Às vezes, algumas coisas eram muito distantes de mim. E eu 



182 
 

passei a observar mais a minha menstruação. Na época, eu acho que eu ainda não 

usava, por exemplo, o coletor menstrual [inaudível]. Foi quando eu passei a utilizar o 

coletor menstrual, exatamente para eu observar mais como era o meu sangue, o meu 

fluxo. Se era muito, se era pouco. Eu passei a anotar mais. Eu sabia qual era o dia da 

minha menstruação, estava anotado. Ia no ginecologista e eu sabia [quando tinha sido 

a última menstruação], mas não passava disso. E aí eu comecei a observar mais o 

humor. Ah, está na lua cheia e eu estou assim, mas por que eu estou assim? Ei 

[facilitadora], o que está acontecendo aqui? E aí eu comecei a me compreender mais 

e a me observar mais. A minha lua externa com a lua interna e fazer um diálogo com 

isso. Mas, assim, de ganho mesmo foi começar a usar o mais natural possível. Então, 

eu já estava deixando, por exemplo, o desodorante eu já não usava mais desodorante 

industrial [inaudível] e desde então eu que faço, desde o início de 2019 sou eu que 

faço [o desodorante]. E aí eu passei a usar o coletor, passei a usar o absorvente de 

pano. Então, foi mais ou menos por aí. O mais natural,fazer um chá específico. Eu 

nunca tive problemas de cólica, essas coisas como outras tantas mulheres têm.  Então, 

para mim, nesse aspecto, foi mais de observar. Aí, assim, se eu estou sentindo alguma 

coisa e vou me recolher, vou me dá esse respeito. Se eu vou menstruar, então, opa, 

não é frescura, eu vou me recolher. Quero ficar quietinha, de tirar um dia,eu quero 

ficar na cama só assistindo filme meloso comendo brigadeiro. Eu vou fazer e vou ficar 

em paz (Cerridwen, entrevista realizada em 28 de setembro de 2021). 

 

 

Cerridwen ressalta que seu maior ganho foi o de compreender a demanda do próprio 

corpo que por vezes pede mais recolhimento durante o período do sangramento. A menstruação 

aqui é acolhida em sua demanda por descanso e não renegada. Aceitar essa demanda por 

quietude como algo legítimo (e não como frescura) realoca a menstruação, não mais como algo 

a ser combatido e escondido, mas como algo que faz parte do sujeito. A experiência da 

menstruação passa a ser uma forma de se autoconhecer, tanto física como emocionalmente.  

Nem todas as participantes relatam um processo de ressignificação da menstruação, 

como é o caso de Sedna que na entrevista, ao rememorar sua menarca, diz que não gosta de 

estar menstruada: 

 

[...] eu tinha 10 anos, eu dormi sem estar menstruada e acordei menstruada. Nesse 

tempo eu morava com a minha avó, não morava com a minha mãe. E eu senti muita 

dificuldade, até de colocar um absorvente, de ter alguém para me orientar. Eu achei 

que eu tinha me cortado, então, não foi uma experiência legal. Eu era muito criança, 

eu me vi como se eu tivesse mudando de fase. [...] A minha primeira menstruação foi 

uma coisa bem frustrante e a minha relação com a minha menstruação, eu não vou 

mentir, eu não gosto de estar menstruada. [...] Eu ainda não me arrisquei a tentar usar 

um coletor porque eu sou muito desastrada e eu tenho medo de usar. Eu não gosto 

muito de estar menstruada [...] (Sedna, entrevista realizada em 07 de março de 2022). 

 

 

 

 

6.3.2 “Eu tinha essa observação só do ciclo em si [...], mas não tinha nenhuma conexão com 

a lua” 

 

Um dos achados da pesquisa foi a associação entre menstruação, lua e arquétipos 

do feminino. Esse modo de explicar o ciclo menstrual é mais didático por apresentar imagens 



183 
 

tanto da lua (em suas várias fases) como de figuras arquetípicas que exemplificariam três/quatro 

momentos da vivência das mulheres (menina, mãe, anciã ou menina, mãe, feiticeira, anciã).  

Essa narrativa mais lúdica e de fácil compreensão transforma o fenômeno da 

menstruação em algo mais fácil de se conviver, sendo possível compreender a si mesma a partir 

do próprio ciclo menstrual. A partir dos arquétipos do feminino e das fases lunares as mulheres 

que menstruam podem, mais facilmente, localizar em qual fase do ciclo estão, uma vez que 

podem se “guiar” pela lua externa (a que está no céu). A compreensão do ciclo a partir desses 

marcadores (lua e arquétipos do feminino) também levam em consideração as oscilações físicas 

e emocionais ligadas a cada fase do ciclo, como já discutido anteriormente.  

O próximo trecho, nos apresenta a percepção de uma participante de círculos de 

mulheres que só iniciou sua participação nesses espaços depois de já ter vivenciado a 

menopausa:  

 

A única formação que eu tinha em relação à lua era a influência da lua na cabeça do 

povo, que na lua cheia o povo endoidava (risos). A crença popular. ‘Ah, foi a força da 

lua’, essa força da lua é a lua cheia (risos). Eu tinha noção da influência da lua nessa 

questão mental da força da lua e também na questão das marés. Esse arcabouço teórico 

todinho foi novo. Essas conexões entre as fases da lua e as fases dos ciclos das 

mulheres, essa observação da menstruação. Apesar de que eu sempre tive muito 

cuidado com essa questão da menstruação porque desde estudante de Serviço Social, 

na graduação, eu me aproximei de uma ideia de uma vida mais natural, uma 

alimentação mais saudável, toda uma vida mais natural. Então, por exemplo, eu nunca 

tomei anticoncepcional. Minha mãe fazia uma tabela, não sei se você deve conhecer, 

e eu fazia também. A vida toda eu fiz tabela. Eu tive dois filhos. Cheguei a ter uma 

gravidez inesperada porque eu fiz as contas erradas (risos). Mas essa gravidez não 

vingou, seria meu terceiro filho e eu tive um aborto, foi um aborto espontâneo. Eu 

tinha essa observação só do ciclo em si, de observar todo o ciclo, a menstruação, a 

ovulação e a preparação (inaudível)… aquilo eu sabia porque eu aprendi com a minha 

mãe, de pensar o ciclo, mas não tinha nenhuma conexão com a lua. Era aquela coisa 

mesmo quase matemática, fazer as contas. Eu tinha um ciclo regular, geralmente era 

de 28 dias, mas eu nunca associei em que momento da lua se desenhava esse ciclo 

(Rhianno, entrevista realizada em 22 de junho de 2022). 

 

 

Aqui, chamamos atenção para o potencial criativo de produção de novos 

significados, narrativas e vocábulos que vem sendo criado nesses espaços relacionados ao 

Sagrado Feminino.  

Ainda sobre o processo de ressignificar a menstruação, Rihanno contrasta a 

abordagem descoberta tanto no livro Deusa Interior como nos círculos de mulheres com a sua 

própria experiência: 

  

[...] eu lendo o livro da Deusa Interior, eu vendo o mito da Perséfone, a questão da 

menstruação como se fosse um castigo, como se fosse um sofrimento imposto às 

mulheres. E a forma como as mulheres olhavam para isso. E eu tinha essa visão, de 



184 
 

que era uma coisa chata, uma coisa ruim, uma coisa que incomodava e quando … 

vish, lá vem! Graças a Deus, se foi. E eu achei muito bonito no livro esse convite que 

os autores do livro fazem para você ressignificar o sentido da menstruação. E lá no 

círculo de mulheres também trazia esse sentido da ressignificação da menstruação. 

Mas não foi a minha vivência, a minha experiência foi de muita dor, de muita rejeição, 

de muito incômodo. E aí quando acabou [...], Mas assim, minha mãe foi muito feliz 

que quando acabou a menstruação dela foi assim, terminou e pronto, ela não sentiu 

nada, só sentiu a falta e deu graças a Deus (risos). Comigo não foi assim. Quando foi 

no final eu passei 40 dias menstruada e aí eu fiquei numa anemia que quase que eu ia 

para uma transfusão de sangue (Rhianno, entrevista realizada em 22 de junho de 

2022). 

  

Na experiência vivida da interlocutora, a menstruação estava ligada a incômodo e 

desconforto. A menopausa também esteve ligada a um processo pouco confortável uma vez que 

a mesma passou 40 dias sangrando. Aqui fica expresso como as experiências ligadas a 

processos hormonais podem figurar como algo negativo, apresentando poucas rotas de fugas 

discursivas para ousar experimentar outros modos de produzir sentidos.  

 

6.3.3 “As mudanças que eu fiz depois que eu descobri esse universo” 

 

As participantes do circuito do Sagrado Feminino podem se identificar e aderir a 

uma diversidade de práticas (como o preenchimento da mandala lunar, o ritual do plantar a lua, 

dentre outros já discutidos anteriormente), contudo, é necessário ter em mente que essas adesões 

acontecem de modo heterogêneo, umas se engajando mais nos processos de autoconhecimento 

e aprimoramento de si e outras nem tanto. As particularidades de cada corpo, a rotina e a 

motivação podem variar levando a momentos de mais engajamento e outros de distanciamento 

das práticas.   

Aqui, apresentamos alguns relatos que contemplam essa diversidade de nuances no 

que toca a prática de algumas ferramentas compartilhadas nos círculos de mulheres:  

 

As mudanças que eu fiz depois que eu descobri esse universo foi … eu passei a usar 

absorventes ecológicos. Então, eu uso aqueles absorventes de pano. Agora no meio 

da pandemia eu decidi dar uma chance para o coletor menstrual, porque eu ouvia 

muitos relatos de que o coletor aumentava a cólica e aí eu não tenho condições de 

aumentar minha cólica. Eu tenho uma amiga que usa há muitos anos, aí eu comprei 

com orientação dela [da facilitadora dos círculos]. Eu faço tudo com orientação dela 

e assim, estou usando [o coletor], ele é mais fácil para plantar a lua [do que o 

absorvente de pano], porque o sangue já sai no copinho. Então, o absorvente 

[ecológico, de pano] eu tenho que deixar de molho. Então, eu uso o absorvente 

ecológico, uso esporadicamente o copinho. Eu não faço a mandala, porque eu não vou 

mentir para você, a [facilitadora] já passou uma para mim e eu não entendi, eu não 

entendi como preenche. Pensei em fazer, ao invés de uma forma circular, pensei em 

pegar uma agenda mesmo [...] assim linear, mas eu esqueço, eu esqueço de preencher. 

Até fiz um mês e esqueci. Eu estou me observando mais, eu estou nesse processo de 

auto-observação que eu não fazia. E eu adicionei a minha rotina do ciclo [menstrual] 

os escalda pés, os olhos essenciais, as compressas com ervas, os chás. Então, nada 



185 
 

disso eu fazia e quando eu estava mal eu tomava remédio e me deitava, eu me entupia 

de remédio e me deitada. E agora não, e, realmente mudou muito [...] (Amaterazu, 

entrevista realizada em 21 de fevereiro de 2021). 

  

 

Nesse trecho, a entrevistada ressalta as novas formas de gerenciar o sangue 

menstrual, com o uso dos absorventes ecológicos e do coletor menstrual, indicando a dúvida de 

usar o coletor visto que já tinha ouvido que seu uso aumenta as cólicas, o que no caso dela 

impactaria ainda mais as dores durante o ciclo, que já são presentes devido a endometriose. A 

mesma diz que também incorporou na rotina práticas tradicionais de cuidado como os escalda-

pés, o uso das ervas em chás e compressas, além dos óleos essenciais, muito usados no circuito 

do Sagrado Feminino, tanto no início dos rituais como para fabricação de cosméticos e 

aromatizadores de ambientes. O relato chama atenção para a dificuldade no uso da mandala 

lunar.  

Neste outro relato, temos menção a troca do absorvente descartável para o uso dos 

absorventes ecológicos (fraldinhas), além de um relato da prática do plantar a lua que consiste 

em depositar o sangue menstrual na terra, num gesto simbólico de troca com a natureza, dando 

à terra (às plantas) algo precioso de si mesmo (o sangue menstrual). O gesto compreende que o 

sangue é algo de valor tanto simbólico como material, uma vez que se entende que o mesmo é 

rico em ferro.  

 

Eu comecei com essa prática eu acho que 2018 ou 2019, não lembro, mas eu comecei 

primeiro tirando o absorvente descartável da minha vida e é essencial porque não tem 

como plantar a lua com um bocado de química do absorvente. Então eu troquei pelas 

fraldinhas e aí eu deixo elas de molho e aí vai dissolvendo sangue na água [para plantar 

a lua]. E aí para além dessa parte muito prática, tem esse processo de vida-morte-vida 

que quando eu vou plantar a lua eu gosto de escutar músicas que trabalhem com a 

energia do sagrado feminino, então, eu tenho uma playlist com vários cânticos 

sagrados e tal e [...] eu também gosto muito de pensar como foi o meu ciclo 

[menstrual]. Como foi esse ciclo passado e o que que eu aprendi, o que ele me ensinou. 

Se eu senti muitas dores. Porque se eu senti muitas dores, [isso] tem muita ligação 

com o emocional. E o que eu quero para o próximo ciclo, então, eu penso em deixar 

ir o que não faz sentido e o que se manifestou nesse ciclo passado, deixar ir o que não 

faz sentido e também pensar e meditar coisas que eu quero para o próximo ciclo, então 

é um momento que, além disso, eu dou vida para a plantinha, porque nosso sangue 

também é biofertilizante, então tem muitas propriedades assim maravilhosas para as 

plantas. A minha mãe também tem várias plantinhas aqui e eu dou a elas [o próprio 

sangue]. Elas são lindas e também, eu dou a elas o meu intuito, o que eu quero e é 

isso, esse processo prático de derramar o sangue na terra, de devolver [o sangue à 

terra] e também devolver para o universo as coisas boas e coisas que não fazem 

sentido (Vila, 01 de abril de 2021). 

 

Para Vila, o ritual do plantar a lua se configura em um momento de autocuidado, 

de reflexão sobre seu momento pessoal associado ao seu ciclo menstrual. É quando ela pensa 

sobre o que aconteceu durante aquele período, quais foram as lições aprendidas e quais são as 



186 
 

intenções para o próximo ciclo. Esse ritual pessoal abre espaço simbólico para a mesma refletir 

sobre seus processos de autoconhecimento.  

Na sequência, temos mais um trecho da entrevista de Vila, em que a interlocutora 

elenca algumas das práticas de cuidado que ela incorporou na sua rotina: 

 

[Em] 2019 eu comecei a fazer [a mandala lunar], fiz três meses seguidos. Achei muito 

legal, aí em 2020, não fiz em nenhum mês e em 2021 eu comecei assim com muita 

energia e até hoje eu estou fazendo [a mandala]. Já estou no terceiro mês e é muito 

bom. Aí tem uma prática também de cuidado que eu faço muito que é anotar meus 

sonhos [para depois] interpretar eles. Nossa, isso é tão recorrente. Tem coisas que eu 

sonho praticamente quase todos os dias, não o mesmo sonho, mas a mesma situação 

e eu fico, gente que que está querendo dizer? Porque não é uma coisa aleatória, então 

eu escrevo meus sonhos e interpreto eles com base no que eu estou vivendo. [Eu] 

também gosto muito de escrever sobre as minhas emoções, sobre as coisas que eu 

estou conquistando porque eu escrevia muita coisa que eu estava sentindo de ruim. 

[...] Só quando eu ia ler eu ficava argh (expressão de repulsa, desgosto0 …  aí eu estou 

querendo escrever mais coisas [boas], e é muito legal isso porque quando eu releio eu 

rememoro coisas boas que eu vivi. Então, é escrever, fazer a mandala, terapias 

holísticas como pedras quentes, auriculoterapia, ventosa, terapias com florais, quando 

eu consigo. Os florais que trabalham mais o emocional. E eu acho que a minha prática 

assim que eu estou tentando encaixar ela assim muito forte é o de auto toque, 

masturbação. Porque isso não é muito falado, não se fala sobre isso e quando é falado 

é falado como se fosse algo animalesco e não é isso, sabe?! Eu me preparo, assim 

como a gente se prepara para rezar. Acendo uma luzinha, eu tomo um banhozinho 

com erva. E isso é muito bonito porque eu não fico consumindo coisas que começam 

a distorcer a ideia da mulher e eu me conecto com o meu prazer, com os sentidos, o 

cheiro, a visão. Isso é lindo, é incrível! E também tem os banhos de assento, que 

também são incríveis e um chazinhos, né? Eu sou doida por chá. Eu sempre estou ali 

estudando, esse chá serve para quê…  e aí dentro do que eu tô passando eu também 

me conecto com as plantas, elas me ajudam muito (Vila, 01 de abril de 2021). 

  

Para essa interlocutora o preenchimento da mandala se configura como algo 

oscilante, ora fazendo o acompanhamento do ciclo pela ferramenta ora não. Além da mandala, 

há outras práticas no sentido de buscar autoconhecimento e aprimoramento pessoal, como a 

escrita, a escrita de sonhos para posterior interpretação, além de vários tipos de terapias 

holísticas, desde massagem e ventosaterapia (práticas corporais), como o uso dos florais (no 

quesito emocional). Práticas tradicionais a partir de ervas como os banhos de assento e o uso 

de chás também apareceu no relato dessa interlocutora.  Além disso, Vila relata que aderiu à 

masturbação como um momento de conexão consigo mesma, entendendo que é necessária uma 

preparação para esse momento (assim como nos preparamos para rezar). Para ela, essa prática 

proporciona prazer e a distancia do consumo de conteúdo pornográfico que desvalorizaria a 

mulher, na sua compreensão.   

  

6.3.4 “Eu estava precisando renascer e eu renasci depois desse parto” 

 



187 
 

Os círculos de mulheres podem se organizar em interface com a dimensão da 

gestação, sendo comum as chamadas rodas de gestantes. Esses encontros são organizados a 

partir de mulheres que exercem a função de doula, uma espécie de acompanhante que serve 

como apoio e orientação durante a gestação e o parto. Apesar de não termos nos dedicado a 

estudar esse fenômeno, encontramos uma interlocutora que chamou atenção para sua 

experiência com a gestação e a doulagem. No trecho a seguir a interlocutora fala sobre como 

conheceu os círculos de mulheres:  

 

[...] eu descobri o círculo através das rodas de gestante. Na verdade, era porque eu ia 

para as rodas de gestante e as doulas eram do mesmo do mesmo ciclo de amizade da 

[facilitadora do círculo]. Então, elas começaram a compartilhar o trabalho dela 

comigo e eu me interessei. Então, foi através da roda de gestante que a [facilitadora] 

chegou até mim. Assim, teve essa interação  (Sedna, entrevista realizada em 07 de 

março de 2022). 

 

No trecho a seguir, Sedna coloca tanto a doulagem como o Sagrado Feminino como 

importantes no seu processo pessoal de redescobrir sua própria força.  

A questão apresentada gira em torno da capacidade de parir de modo natural. Na 

experiência de Sedna os partos sempre aconteciam por cesárea, como se seu corpo por si só não 

conseguisse realizar esse movimento de dar à luz a uma vida, isso a incomodava pois 

representava uma incapacidade. Só quando a mesma começou a conhecer seu próprio corpo e 

a reconhecer em si essa força criadora de gerar e parir vida foi que ela conseguiu ter um parto 

natural, como segue no relato:  

 
[...] eu estava muito desacreditada de mim. Então foi um processo que me ajudou 

muito, tanto a doulagem, como essa questão do Sagrado [Feminino]. A questão de eu 

ter consciência da capacidade que eu tenho, da força que eu tenho. Eu queria muito 

ter um parto natural e não conseguia ter. Eu tive a primeira filha pélvica, a segunda 

filha pélvica e na terceira filha foi  que eu consegui ter um parto normal. E assim, isso 

foi um divisor de águas para mim. Foi como se eu tivesse … de verdade, eu estava 

precisando renascer e eu renasci depois desse parto. Porque era como se das outras 

vezes, é como se não tivesse dado certo porque faltava realmente o conhecimento, o 

apoio …porque as minhas duas meninas foram duas cesáreas porque elas estavam 

pélvicas, mas quem disse que um bebê pélvico não nasce? Não nasce porque a gente 

desaprendeu a fazer parto pélvico, mas antigamente os bebês nasciam. Dava um pouco 

mais de trabalho? Dava, mas nascia. Mas a gente desaprendeu e é mais barato fazer 

uma cesária. É mais cômodo. Então fizeram. Eu fiz duas cesáreas e na terceira, ficou 

pélvica até 37 semanas e virou. E aí foi tranquilo, o parto aconteceu naturalmente sem 

nenhuma intercorrência. A única intervenção que teve que ser feita foi segurar a 

diástase para poder a bebê conseguir descer na pelve que não estava conseguindo. 

Inclusive, foi um parto muito rápido. Então, me faltava conhecer o meu corpo, 

conhecer os meus limites, conhecer a minha capacidade de que eu era capaz de parir. 

Então se eu sou capaz de dar a vida a uma pessoa, eu sou capaz de realizar várias 

outras coisas. Então, essa consciência quem me trouxe muito foi a doulagem e a 

ancestralidade. A questão do Sagrado [Feminino], de você ter consciência de que a 

mulher tem uma força que as pessoas simplesmente ignoram. A gente tem uma força, 

a gente tem capacidade [...] (Sedna, entrevista realizada em 07 de março de 2022). 



188 
 

 

  

A capacidade de parir (um bebê) é ampliada para a capacidade de realizar “coisas”, 

como está expresso no relato. Essa retomada de uma força pessoal estaria associada, para Sedna, 

tanto a dimensão da doulagem como da ancestralidade (trabalhada nas rodas de Sagrado 

Feminino). Reconhecer a capacidade de gerar e parir vida faz parte de um processo maior de 

reconhecer a força das mulheres que por vezes é invisibilizada socialmente.  

Aqui, observamos que assim como a menstruação é vivenciada de um modo mais 

positivo, sendo acolhida em suas demandas, o parto natural passa a ser desejado, sendo 

compreendido não como algo doloroso, mas como um momento de expressão de força e 

capacidade geradora.  

 

6.3.5 “Eu preciso trabalhar o feminino, a minha relação com o feminino” 

 

Uma das falas comuns entre as mulheres participantes dos círculos é a necessidade 

de “trabalhar o feminino” ou de “curar o feminino”. Esse trabalho/cura diz respeito a encarar a 

forma como cada mulher se relaciona com outras mulheres, em contextos de amizade, 

profissional ou nas relações familiares no que toca a linhagem feminina. Logo, nesse sentido, 

o circuito do Sagrado Feminino propõe práticas e exercícios que possibilitem esse encontro 

com mulheres no intuito de sanar essas relações.  

Aqui, apresentamos dois trechos de uma mesma entrevista em que a interlocutora 

aborda como se deu a percepção da necessidade de trabalhar o feminino e como, em um dos 

círculos de mulheres que ela participou, houve o começo desse movimento de reparação:  

 

[...] eu voltei de um retiro com essa intenção de procurar um grupo de mulheres. Então, 

a faísca surgiu em um retiro de meditação, foi um retiro de dez dias em Alto Paraíso, 

no centro de retiros do Centro de Estudos budistas [inaudível]. E lá eu tive uma 

percepção muito profunda de que eu preciso trabalhar o feminino, a minha relação 

com o feminino. Muitas questões que apareceram nesses dez dias de silêncio e no final 

quando a gente já estava conversando mais, eu estava me abrindo para conversar um 

pouco e entrar em contato com as pessoas eu conheci uma mulher que me falou, e ela 

me ela me tocou muito profundamente, que ela tinha entrado no caminho espiritual 

pelo Sagrado Feminino e que depois tinha encontrado o mestre budista [inaudível] e 

que essa caminhada foi importante pra ela, de passar pelo Sagrado Feminino e depois 

encontrar o budismo. E aquilo, ela me tocou muito, eu já estava muito mexida, 

querendo encontrar o que era esse incômodo com o feminino que eu tinha. E aí quando 

eu voltei para Fortaleza eu comecei a falar isso para as pessoas, que eu me interessava 

por isso, e alguém viu no Instagram e mandou para mim o perfil da [facilitadora] 

(Afrodite, entrevista realizada em 19 de maio de 2022).   

 

 



189 
 

[...] em relação a mulheres de determinado perfil, eu me sentia ameaçada por elas, por 

algum motivo. Sabe o bullying, do valentão, da valentona da escola?! Por algum 

motivo, quando eu estava junto dessas mulheres eu me senti ameaçada, e às vezes eu 

tinha raiva, achava que ia ser atacada por elas. Isso foi uma coisa que eu me dei conta 

na no Retiro. eu nunca tinha me dado conta disso antes, de que isso existia. Eu só 

sabia que determinado tipo de mulher eu antipatizei, o santo não bateu.  Só que quando 

a gente fica em silêncio as coisas ficam mais claras. E aí eu vi que esse santo não 

bateu, era uma coisa muito mais forte e profunda. Eu me sentia ameaçada perto de um 

determinado perfil de mulheres. E aí eu quis entender isso por que eu me sinto 

ameaçada, por que que eu me sinto pequena, por que que eu não me sinto confortável 

? Eu preciso entrar em contato com mulheres e ver um mundo feminino e me sentir 

mulher, mais plena, não tão pequena, não tão menininha. Então foi um processo de 

crescimento, foi um processo de amadurecimento de me sentir mulher. No grupo da 

[facilitadora] eu me lembro de um dia que foi muito marcante porque era para gente 

fazer carinho uma na outra. A gente fazia o escalda pé [...], fazia o escalda pé e aí uma 

deitada no colo da outra e foi a coisa mais linda! Nossa Senhora! Aquele dia foi lindo 

e eu lembro que a minha parceira era justamente uma mulher dentro desse perfil do 

qual eu me sentia ameaçada. É um perfil assim, só para contextualizar um pouco 

psicologicamente, para você não achar que eu sou louca (risos). Eu morei muitos anos 

na Alemanha e sofri muito preconceito racial. Então, o perfil de mulher que me 

ameaçava era a branca, loira, aquela muito segura de si, muito falante. Então aquela 

ali, nela eu via um agressor e foi justamente uma mulher como essa que foi a minha 

parceira aquele dia. E aí a gente fez um monte de coisa e foi incrível, foi incrível 

aquilo ali! Eu não sei se foi exatamente um divisor de água, mas foi o primeiro passo 

real na direção de purificar isso.  E aí eu lembro que eu coloquei ela no meu colo e ela 

tinha muita dificuldade em receber carinho. Ela não estava conseguindo relaxar no 

carinho. E aí eu me coloquei realmente como uma cuidadora, com um jeito mais 

maternal. Eu acho que esse aprendizado foi o mais profundo, ali eu me senti mais 

mulher, me senti mais plena e a lidar com outras mulheres de forma mais tranquil 

(Afrodite, entrevista realizada em 19 de maio de 2022).  

 

 

No relato de Afrodite, temos uma cura do feminino a partir do encontro com uma 

outra mulher que representava uma ameaça. Acolher esse ideal ameaçador e embalá-lo no colo 

foi uma forma de começar a “purificar” essa relação, como coloca a interlocutora, mas há outras 

formas de “curar” esse feminino.  

No próximo relato, a dimensão de trabalhar o feminino se dá a partir do perdão em 

relação à ancestralidade feminina (mãe, avós). A fala da interlocutora faz menção a um dos 

encontros dos círculos, quando foi realizado uma espécie de ritual do perdão, como segue:  

 

[...] a questão da ancestralidade mesmo, de entender quem veio antes de mim. As 

questões que essas pessoas tinham. Porque a gente olha e a gente, às vezes, não 

entende o comportamento das mães, da minha mãe. Eu não entendia o comportamento 

da minha avó. Mas, o círculo da [facilitadora] me fez eu abrir a cabeça para isso. 

Como era a vida dessas mulheres? O que essas mulheres carregavam, qual era o fardo 

que elas carregavam? [...] A gente tem alguma abertura para brigar pelo que a gente 

quer, mas antes elas não tinham nada disso. E assim, eu tinha muitas questões com a 

minha mãe, a minha relação mãe e filha. Então, eu comecei a entender, a trabalhar em 

mim e a entender esse comportamento dela e comecei a me curar para que eu não 

passe as mesmas coisas que vieram delas para mim, para que eu não passe para as 

minhas filhas. Porque tudo é uma cadeia. A gente não carrega apenas nossas feridas, 

a gente carrega as feridas dos que vieram antes da gente. Isso daí foi muito importante 

para mim. [...] teve um ritual que a gente fez, justamente, do perdão. A gente perdoava 

quem veio antes da gente e também se perdoava. Então, foi um ritual muito forte. A 



190 
 

gente escolhia uma mulher que a gente admirava, uma mulher que a gente queria 

perdoar, uma mulher que a gente queria pedir perdão. Eu escolhi a minha avó que era 

uma mulher que eu admirava muito. À minha mãe eu pedi perdão, pelas expectativas 

que eu criava nela e que ela não podia atender e eu a culpava por isso. E à minha filha 

eu pedia perdão porque talvez tenha transmitido para ela, involuntariamente, eu 

transmitia para minha filha o que foi transmitido para mim. Foi muito marcante essa 

vivência (Sedna, entrevista realizada em 07 de março de 2022). 

 

Aqui, a cura é da relação com a ancestralidade (mãe a avó), curar em si essas 

relações, fazendo as pazes com esses entes por meio do perdão seria também uma forma de 

garantir a construção de relações mais saudáveis com as gerações descendentes (filhas).  

Há uma espécie de máxima que é bastante repetida nos círculos que diz “a cura das 

mulheres é a cura do planeta” sugerindo que ao se curar as mulheres também estariam 

promovendo e impactando uma cura do próprio planeta Terra. Uma das entrevistadas comenta 

sobre essa equivalência entre cura do feminino e cura do planeta:  

 

[...] então quando a gente fala de curar o feminino é curar o mundo [isso significa que] 

quando a gente aprender a respeitar as mulheres [a gente vai também aprender] a 

respeitar o planeta, que nessa lógica também é uma energia feminina. É quando a 

gente vai estar em equilíbrio, por isso é tão importante a gente se curar.  Porque se 

curar é trazer para a consciência, é a gente liberar muita dor que a gente carrega em 

honra do nosso sistema, em honra de outras mulheres ou porque a gente se cala [...] 

(Tara, entrevista realizada em 15 de junho de 2022). 

 

Um ponto de destaque sobre essa questão de “curar o feminino” é que uma das 

entrevistadas comentou de modo crítico essa noção. Para ela, que facilita círculos de mulheres, 

a noção de “cura” pode trazer incompreensões sobre o que seria, de fato, esse resgate do 

feminino. A mesma aponta que uma mulher ao chegar em um círculo e escutar que precisa curar 

seu feminino pode entender que é necessário mudar seu jeito de ser, incorporando e 

perfomatizando elementos ligados ao feminino (doçura, delicadeza, etc), contudo, para ela, 

curar o feminino não diz respeito a uma performance de gênero (ser mais ou menos feminina), 

mas sim de respeitar seu próprio corpo e opiniões, assumindo quem se é, como segue:  

 

[...] o feminino não está doente,o nosso feminino ele tá desviado, ele está desvinculado 

de si mesmo, mas o nosso potencial feminino está aqui. O feminino em si, dos homens 

das mulheres, a energia feminina está pisoteada, mas quando a gente fala a palavra 

curar, a gente está querendo dizer que existe uma forma de ser saudável. Se eu tenho 

que curar existe um padrão, é isso que é a energia feminina curada. Quando eu digo 

assim ‘eu preciso curar”. Então, eu entendo que se eu preciso curar é porque o 

feminino que eu tenho, do meu jeito, eu sou feminina,tá? Eu gosto de andar de calça 

jeans, eu não gosto de saia, entendeu? Eu gosto de beber cerveja, eu gosto de jogar 

futebol, mas eu sou mulher. Então, quando essa mulher chega no círculo de mulheres 

que ela escuta que tem que curar o feminino, o que é que ela vai entender? Que ela 

precisa parar de usar calça jeans, que ela precisa usar saia, não tem nada a ver ela jogar 

futebol, que ela precisa entrar em contato com a natureza, com as Deusas e não é 

exatamente isso. Eu entendia [...] é como se a gente tivesse tentando sair de um padrão 



191 
 

[...] e entrando em um outro padrão. Então, quando a gente retoma os estudos das 

deusas, da filosofia, das deusas antigas… as deusas eram múltiplas, existiam deusas 

que não casavam, deusas que viviam na floresta, que usavam roupas masculinas, mas 

que eram deusas, por exemplo, Ártemis matava os animais que ela comia.Ártemis não 

era feminina? Ártemis precisava curar o feminino dela? O que eu estou querendo dizer 

é que Ártemis é feminina do jeito dela. É entender que cada feminino é único, entender 

que o seu jeito de ser mulher é o seu jeito. Fazer as pazes com o seu feminino não é 

sobre você usar saia e adorar as deusas. Fazer as pazes com o seu feminino é gostar 

do seu corpo, cuidar do seu corpo, é sentir prazer, é entender o seu sangue, nem precisa 

plantar a lua, plantar a lua é um detalhe. É você entender o seu sangue, cuidar do seu 

útero, é você respeitar quem você é, é você respeitar suas opiniões, é você falar o que 

você quer falar. Isso é sagrado feminino, só que as coisas se desgastaram, foram para 

esse lugar, uma nova caixa, esse padrão novo normal [...] (Uzume, entrevista realizada 

em 17 de novembro de 2022).  

 

 

6.3.6 “Então, foi nesse calo de dor, de dormência, de adoecimento que essa entidade disse 

pra mim, você precisa estar entre mulheres!” 

 

O argumento de que estar entre mulheres é curador também é algo comum no 

circuito dos círculos de mulheres. Acredita-se que estar em um círculo/ roda de mulheres, 

compartilhando de momentos conjuntos, partilhando e escutando histórias se constitui como 

um momento de nutrição de si mesma, construindo um espaço/momento de autoconhecimento 

e autocuidado.  

Estar entre mulheres também pode ser compreendido como a criação de um espaço 

social solidário às mulheres e suas questões. Considerando que o perfil das participantes retrata 

uma camada específica de mulheres, no geral, heterossexuais, com ou sem filhos, escolarizadas, 

com acesso à renda, as questões que são postas dizem respeito a vivências amorosas, dilemas 

de maternidade, trabalho, questões com familiares (ancestralidade feminina), demandas de 

saúde ginecológica (endometriose, ovários micro policísticos, infertilidade), dentre outros.  

No relato a seguir, uma participante de círculos relata como se deu o seu encontro 

com esse universo do Sagrado Feminino. A mesma já era espírita e durante um retiro espiritual, 

em consulta com uma entidade, diante do desconforto de estar desconectada do feminino, foi 

orientada a estar entre mulheres, como segue:  

 

[...] então, em 2018 eu fiz uma viagem, uma espécie de retiro espiritual, e nessa 

viagem uma entidade se apresentou pelo médium e eu fiz uma pergunta para essa 

entidade. Eu perguntava, assim, por que eu tenho mais facilidade de me conectar com 

o masculino do que com o feminino? Por que eu tenho mais facilidade em me conectar 

com a área masculina? Eu até brinquei, eu sei que eu não sou lésbica. Por que eu tinha 

tanta dificuldade de me conectar com o que é feminino?  E aí naquele momento a 

entidade, como diz no popular, ela rasgou assim muitas verdades da minha alma, que 

foi fazendo sentido naquele momento. Foi fazendo muito sentido, muito sentido, em 

um canto muito profundo mesmo! De negação, de negação de quem se é, enfim, de 

rejeição, de falta de auto amor. Foi muito nesse campo de abandono, de agressões que 

eu tinha sofrido em um relacionamento anterior [...]. No primeiro casamento eu fui 



192 
 

agredida fisicamente, verbalmente, fui abusada de várias formas.  Acho que foi nesse 

relacionamento que eu apartei de mim tudo aquilo [...] e foi numa época muito jovem. 

Eu casei com 18 anos. E aquela fase da minha vida de 16, 17, 18 até os 19 que foi 

quando eu, realmente, rompi aquele relacionamento abusivo, essa fase de transição da 

adolescência para vida adulta, foi uma espécie de arquivo morto da minha vida, das 

memórias, mas as dores ficaram. E dor, e abuso, e ódio e rejeição, e abandono 

[inaudível], tudo isso gerou uma negação de quem se é, uma raiva da mulher, uma 

raiva da mulher que é agredida e abandonada e ao mesmo tempo raiva de ser frágil e 

ao mesmo tempo querer se afirmar como força, de eu consigo romper isso. Então foi 

nesse calo de dor, de dormência, de adoecimento que essa entidade disse para mim, 

você precisa estar entre mulheres, você precisa estar entre mulheres! [...] e na época 

eu tinha muita dificuldade de me conectar com as mulheres [...]. As mulheres, todas 

para mim, eram ameaçadoras. Ah, elas vão me julgar, elas não gostam de mim. Tinha 

um esforço de comparação [...] ah, eu acho que ela está olhando a minha roupa [...]. 

Então, eu era muito distante das mulheres [...] (Coatlicue, entrevista realizada em 04 

de março de 2022). 

 

Aqui, também é importante chamar atenção para a noção de feminino e masculino 

que é praticada nos círculos. No geral, tem-se uma compreensão dicotômica, oposta e 

complementar do masculino e feminino, se atribuindo características como a gentileza e o 

cuidado ao feminino e a ação e impulsividade ao masculino. Nos círculos, entende-se que tanto 

homens e mulheres tem em si ambas energias (masculina e feminina).  

Essa compreensão de um gênero-energia que corrobora uma dicotomia de gênero, 

por vezes, incentiva as mulheres a reassumirem essas características femininas, 

performatizando um feminino ligado à delicadeza e construindo uma estética ligada ao uso de 

saias e flores, por exemplo.  

Na fala de Coatlicue sua desconexão do feminino é expressa por uma negação desse 

lugar da mulher (entendida aqui como feminino) como algo “frágil”, uma vez que a mesma, 

enquanto mulher-frágil (feminino) sofreu inúmeras violências. Nesse sentido, para ela, se 

mostrar frágil, vulnerável, feminina era algo difícil. A desconexão também era percebida por 

um distanciamento de outras mulheres e da desconfiança que pairava em relação a outras 

colegas, sendo difícil firmar amizades femininas.  

Na sequência da entrevista, Coatlicue narra como foi sua participação no primeiro 

círculo de mulheres que foi. A mesma se emociona ao relembrar como foi marcante aquele 

primeiro encontro, por tocar em um aspecto que ela estava refletindo e que atravessava sua vida 

de modo contraditório, a maternidade compulsória:  

 

[e]u lembro que quando eu cheguei no círculo, no primeiro que eu fui, eu só chorava, 

chorava desesperadamente, chorava. Eu não abri a boca, eu só falei meu nome [...]. A 

[facilitadora] não entendeu nada (risos).  Eu lembro como se fosse hoje, eu me 

emociono. Quando eu cheguei, a sala linda, eu me senti em casa e ela (a facilitadora) 

disse, escolha um lugar. Você escolhia um lugar e nesse lugar tinha uma carta que 

falava sobre nosso campo, e, de fato, falava. Naquele ano eu estava tentando 

engravidar, por uma pressão social mesmo, eu estou no meu segundo casamento e em 

2019 eu estava com quatro anos de casada e sem perspectiva nenhuma de gravidez. 



193 
 

Eu dizia que não queria engravidar, mas cedendo a uma pressão da família, do marido 

[...].  Meu marido sempre compreendeu esse meu lado, mas eu sei que no fundo [...] 

e eu querendo retribuir esse desejo da família, eu me coloquei no lugar de vou tentar, 

mas eu não tinha ciência que eu estava me violentando naquele momento.  E aí com 

essa maternidade distorcida, eu sento no lugar que tem a carta da maternidade. Quando 

eu virei a carta aí pronto, aí eu chorei, chorei, chorei, chorei. Eu não conseguia falar 

nada, não conseguia nada, só chorava, chorava, chorava, chorava e sentindo dor. Eu 

sentia muita dor no útero, no ovário, muita dor (Coatlicue, entrevista realizada em 04 

de março de 2022). 

 

6.3.7 “Essa minha sensibilidade aos seres elementares sempre existiu com relação às plantas 

e aos cristais” 

 

É comum que os rituais, nos círculos, envolvam, em algum momento, ervas e 

cristais. Em vários momentos da pesquisa esteve presente nas práticas, realizadas nos círculos, 

um chá, um banho de ervas, um emplastro com argila. Também era comum encontrar ervas 

(frescas ou secas) e cristais compondo o altar, esse, no geral, montado no chão sobre uma manta 

de formato circular.  

O uso de plantas é também incentivado pela perspectiva da Ginecologia Natural 

que propõe uma retomada de cuidados mais naturais por meio de chás, garrafadas, escalda pés 

e vaporização do útero. Vários círculos que acompanhamos giravam em torno dos florais da 

lua, sistema de florais canalizado pela terapeuta Ana Sazanoff, que também se utilizam de 

plantas, essas em conexão com questões relacionadas ao sistema ginecológico, como já foi 

apresentado. 

Era também rotineiro, por parte de participantes e facilitadoras, relatos que 

demonstravam uma grande proximidade com as plantas e cristais. Proximidade essa marcada 

por uma troca entre elas e essa dimensão da natureza. As ervas, os cristais ou ainda os próprios 

florais pareciam ganhar uma capacidade de agencimanento que borrava os limites de uma 

demarcação entre natureza e cultura. Eles passavam a assumir uma semelhança com o humano, 

no sentido de que pareciam ser dotados de capacidade de comunicação. Ademais, era atribuído 

aos florais, por exemplo, a capacidade de influenciar o físico não apenas daquela pessoa que 

estava tomando as gotinhas diariamente, mas também de pessoas próximas. Era comum se dizer 

que mesmo que você esquecesse de tomar o floral, ainda assim, ele agiria, só de estar próximo.   

Nesse primeiro relato, apresento a fala de uma facilitadora que durante os círculos 

priorizava o uso de ervas, no formato de chá, em benzimentos e banhos. Essa facilitadora 

sempre demonstrou uma grande familiaridade com as ervas. No relato da mesma fica claro 

como há, na experiência dela, uma troca e mistura entre o humano e a natureza:  

 



194 
 

[...] essa minha sensibilidade aos seres elementares sempre existiu, com relação às 

plantas e aos cristais. Antes disso era muito mais forte para mim falar só com os 

cristais, essa coisa de dialogar com cristal, como você falou, bater um papo com ele, 

eu realmente bato um papo com ele.  A coisa é bem nesse campo do sutil, não é algo 

que … não é esquizofrenia da gente escutar uma voz… Só que dentro desse campo, 

desse entendimento aqui de que o campo é diferente, é do entendimento sutil, é onde 

a nossa intuição nos conecta a isso. Em 2018, quando eu me separei foi que a Anna 

Sazanoff surgiu na minha vida, com a ginecologia natural. Eu tinha um contato com 

as plantas, mas não era tão ... quem cuidava, inclusive, das plantas aqui em casa era 

meu ex-marido. Não era eu, mas eu já tinha esse contato próximo. Com os cristais eu 

já tinha, de olhar para o cristal e perceber o que ele dizia e sentir o que ele realmente 

estava ali vibrando para mim, como é que eu tinha que guiar mais ou menos as 

questões da minha vida de forma que aquele cristal trazia. Muitas vezes eu me sentia 

escolhida por ele, quando eu saía para uma feira, para algum lugar e aquele cristal me 

chamava muita atenção e até a temperatura dele tinha mudado [...]. Até aí eu não tinha 

muito com as plantas, mas quando eu me separei e meu ex-marido saiu de casa e eu 

tinha muita planta aqui, aí eu sentia que elas me chamavam para eu cuidar delas. É 

como se elas estivessem sentindo a falta dele.  E aí quando eu fiz a formação com a 

Anna Sazanoff que eu fui compreender isso, que a gente cria essa vinculação. As 

plantas abrem o campo para nós, quando a gente se conecta a elas, elas começam a ter 

essa vinculação com a gente, inclusive, em termos de biotipo porque eu fui 

observando isso à medida que eu ia cuidando dessas plantas, eu ia sentindo que elas 

ficavam meio que parecidas comigo, entende?! Até no formato delas e isso é muito 

interessante de observar.  Hoje, depois dessa familiaridade, tem ervas aqui que foram 

mudas para o meu filho ou o meu filho me deu muda dele e é completamente diferente 

o biotipo delas aqui na minha casa e na casa dele. Ele tem 31 anos, ele é um homão, 

assim, bem encorpado. As plantas dele, normalmente, são grandes, são graúdas. As 

mesmas ervas que eu tenho aqui, mas as minhas são diferentes, são mais delicadas, 

são menores em termos de tamanho, de desenvolvimento e a gente cuida mais ou 

menos que da mesma forma. [A gente] coloca mais ou menos o mesmo adubo, tudo, 

substâncias as mesmas, e elas crescem completamente diferentes e aí eu fui 

entendendo isso, que esses seres elementares das plantas, dos cristais estão no 

movimento a nosso favor, em uma comunicação conosco o tempo todo.  Só que essa 

comunicação é do campo sutil, não é desse campo mais material, não é desse 

entendimento mais racional, é do entendimento que está para além disso, então a gente 

precisa realmente abrir um espaço para essa sensibilidade. Talvez até se voltar para 

dentro mesmo, para nesse silêncio nosso, nessa serenidade a gente compreender 

determinadas vinculações e comunicações diferenciadas. Então eu passei a ter essa 

vinculação, por conta de uma necessidade que eu senti dessas plantas, elas estavam 

sentindo falta de quem cuidava delas, então elas estavam sentindo saudade daquele 

cuidador [...] (Sofia, entrevista realizada em 02 de novembro de 2022).  

 

 

Outra interlocutora fala também das suas experimentações com o mundo das ervas 

e de como os círculos foram importantes para esse processo de aproximação com a esfera da 

natureza: 

 

[...] eu estou fazendo essa experiência de me conectar com as plantas. Então, às vezes 

eu estou com um desconforto digestivo e eu fico pensando, qual seria a planta que eu 

vou usar para isso? Então eu faço quase que diariamente isso. E aí tem dias que eu 

uso a corama, tem dias que eu uso o boldo, o manjericão. Então eu agradeço ao círculo 

de mulheres por essa conexão que eu passei a desenvolver. Essa conexão com as 

plantas veio, então, dos círculos de mulheres e desse curso de fitoenergética. Então, 

eu estou aí misturando um monte de coisa (Rhiano, entrevista realizada em 22 de 

junho de 2022).   

 

 



195 
 

Considerando esse contexto, discutiremos sobre como as participantes 

compreendem e refletem acerca dos marcadores de gênero, raça e classe que atravessam esses 

espaços, práticas e narrativas.  

 

6.4 Mulheres sagradas: entre raça, classe e gênero 

 

Um fenômeno que atravessa as pessoas brancas, é a não racialização, como se 

pessoas brancas não precisassem pensar sua própria identificação racial, cabendo isso, apenas 

aos não brancos. Nos círculos, se repete essa lógica, em que não há um pensar sobre o próprio 

pertencimento racial. 

A questão racial não é visibilizada como um marcador importante para experiência 

feminina em sua diversidade. Buscando-se, antes, algo que marque uma semelhança entre as 

mulheres. Nesse sentido, o conceito de ciclicidade é acionado enquanto marca do feminino.  A 

ciclicidade não só caracteriza o feminino, estabelecendo uma diferença em relação ao 

masculino (esse ligado à linearidade), mas também constrói uma espécie de irmandade entre as 

mulheres, convergindo discursos, possibilitando trocas e identificação.  

Quando olhamos para as respostas dadas pelas entrevistadas no que toca a 

identificação racial, percebemos que das 17 respondentes, 10 se auto-identificaram como 

pardas, 5 como pretas e apenas 2 como brancas. Ainda que não seja estatisticamente 

significativo, esse retrato nos serve para pensar a problemática da auto-identificação racial. 

Esse retrato das entrevistadas poderia levar a pensar que os círculos são um 

fenômeno, marcadamente, negro, afinal, das 17 respondentes, 15 pertenceriam ao grupo racial 

negro (junção de pretos e pardos). Contudo, os dados nem sempre nos dão uma leitura precisa 

da realidade, mas se bem discutidos podem trazer à tona as complexidades do social. Por isso, 

chamamos atenção para dois aspectos importantes. 

O primeiro, já apresentado nas linhas iniciais, é a falta de consciência racial do 

grupo branco que, no geral, não se pensa a partir desse marcador racial/étnico. O segundo, parte 

da noção de pardo, que no senso comum é usado de maneiras diversas, ora por pessoas pretas 

que não querem se identificar como tal, ora por pessoas miscigenadas, mas que não se pensam 

enquanto brancas por não apresentarem um fenótipo loiro, de olhos claros. O termo pardo é 

mobilizado por uma gama ampla de pessoas miscigenadas que encarnam não apenas um tom 

moreno (mais claro ou escuro), mas que misturam traços mais ou menos identificados à matriz 

preta (nariz, cabelo).  



196 
 

Uma das entrevistadas apresenta a problemática da auto-identificação parda e dos 

seus incômodos em relação ao afro-oportunismo:  

 

É, esse é um grande problema do nosso Ceará. Porque vai ser pardo, mas se a gente 

for para uma banca de heteroidentificação, provavelmente, elas são vistas como 

brancas. Porque há muito também isso. Pronto, outro ponto que me incomodou, ter 

que lidar com o que a gente chama de afro-oportunismo, que são mulheres que “ah eu 

sou negra” e eu olhava e dizia “não meu bem, você não é”. Então, assim, trazendo, 

incorporando, tudo bem você é da religião, você é da Umbanda, você é do Candomblé, 

você está próxima, nada contra, você faz trança, nada contra, mas gata não vem dizer 

que você é negra com os fenótipos que você tem que não vai cair bem, então isso 

também acontece muito. Assim, está no círculo e o povo dizendo que é negra e.. Esse, 

por exemplo, da trilha teve isso.  A menina “ai que cabelo lindo, teu cabelo”, que é 

outra coisa que eu não gostava. Eu sempre era linda, exótica para essas mulheres. E 

aí e ela, “ai, minha família é negra também, não sei o quê” e eu “aiinn” risos. Então, 

também tem isso. O lugar de eu me tornar exótica nesses lugares em que eu era a única 

negra, então, eu fico sendo a deusa do Ébano, a Deusa não sei o que e é uma coisa 

chata, sabia, chata, insuportável. E tem isso, no Ceará tem muito disso, que são as 

pessoas brancas dizendo que são pardas e é um grande problema para nós e eu até 

trabalho com isso, com banca de hetero identificação, a gente tem muitos problemas 

de denúncia de concurso daqui por causa disso. As pessoas estão dizendo que são 

pardas porque tem problema de reconhecer que, claro que se sair pra fora do Brasil 

vão dizer que você não é branca, é latina [...] mas, traz as características de uma 

identidade racial branca, branqueou, entendeu? [...] (Oyá, entrevista realizada em 11 

de julho de 2022). 

 

Outra entrevistada também reflete sobre o processo de se reconhecer uma mulher 

preta em meio a um sagrado feminino branco: 

 

Porque sim, eu sou bem diferente do que todo mundo acha bonito, mas a tendência 

não é a gente se questionar para entender, de fato, a nossa história. A tendência é a 

gente se magoar, poxa, eu não sou nada do que as pessoas acham bonito! Então, a 

tendência da gente não é procurar o autoconhecimento, mas se enquadrar no que é 

dito normal. Por isso que é tão doloroso, de fato, o racismo estrutural que existe dentro 

da nossa sociedade. Porque não existe nenhum convite para nos conhecer. É muito 

difícil, muito difícil, nem minha mãe sabe, hoje, ainda, o que é ser uma pessoa preta, 

entende? Então, a gente se descobre enquanto uma pessoa preta a partir das nossas 

próprias indagações, mas essas indagações vêm, essa vontade vem, se vier, só depois 

de todo um histórico de auto–estima baixa, de inferioridade, de abuso, de várias 

coisas. Então, eu fui ter noção que as mulheres que eu consumia dentro desse sagrado 

cheio de flores eram somente mulheres brancas e ricas, quando eu comecei a entender 

o que é ser um corpo preto dentro de uma sociedade. E ser uma mulher, uma mulher 

cis, entende? (Yemanjá, entrevista realizada em 22 de outubro de 2021).  
 

No contexto dos círculos, outro marcador que nos salta aos olhos é a dimensão da 

perspectiva de gênero, uma vez que as mulheres participantes são mulheres cisgêneros, ou seja, 

mulheres que se percebem em conformidade entre identificação de gênero e sexo biológico.  

Das inúmeras atividades presenciais que acompanhei, em apenas um círculo houve 

a presença de uma pessoa em travessia de gênero. Digo isso porque não conseguiríamos definir 

a identidade de gênero dessa pessoa. Tratava-se de um amigo da facilitadora, que até então era 



197 
 

tratado por um pronome masculino. Ele sempre estava no espaço onde aconteciam os círculos, 

participando de outros momentos e formações que não aquelas destinados apenas para 

mulheres. Porém, em uma das reuniões ele se fez presente, mas travestido de mulher. Não houve 

oportunidade de observar de modo mais próximo se ele continuou em travessia ou não, ou se 

adotou uma perspectiva de rompimento com o binarismo de gênero. Na minha percepção ele 

poderia ser um homem gay, com uma performance um pouco mais feminina, então, me 

surpreendeu um pouco a presença dele com trajes femininos, ainda que eu não tenha notado 

comentários ou burburinhos sobre essa presença.  

 Logo após essa roda, deu-se o início da pandemia do corona vírus, e 

posteriormente, os círculos conduzidos por essa facilitadora aconteceram de maneira isolada. 

Ainda foi possível acompanhar uma reunião guiada por essa facilitadora, mas não notei mais a 

presença dessa pessoa. Marco essas questões porque não sei se houve uma transição de gênero 

por parte dele/a ou se há uma identificação com a perspectiva não binária. De todo modo, 

infelizmente, não foi possível aprofundar essa discussão a partir do próprio círculo.  

Retomando a fala de Yemanjá, temos uma marca de gênero nos círculos, como ela 

mesma coloca, “e ser uma mulher, uma mulher cis, entende?”. Assim sendo, poderíamos nos 

perguntar, e uma mulher transgênero, não poderia então participar de um círculo? Investigamos 

a percepção de algumas entrevistadas sobre esse elemento (cisgênero e transgênero).  

Uma das participantes relatou que a participação em rodas de mulheres a ajudou a 

aceitar a transição de gênero da filha, como segue:  

 

Eu participava da tenda vermelha com a [nome da facilitadora]. Poxa, aquele dia com 

ela! Porque, assim, também foi logo no início da transição [de gênero da filha]. Muita 

coisa na cabeça e tudo. E eu falava para as pessoas e algumas não entendiam. Até para 

a terapeuta mesmo eu falava e ela [disse] que não, que com três sessões ele já ia ficar 

bom. Ele já vai ficar bom, não vai ter isso na cabeça e tal. E aí eu fui para o trabalho 

da tenda vermelha e aí ela fez uma constelação comigo, constelando minha filha. E eu 

constelei ela e lá eu via ela toda   todinha como se fosse ele, todo aquele corpo preto 

e só o útero na frente. E aí ela falou para mim que a minha filha tinha vindo mulher 

porque o peso de ser mulher era muito grande para mim. Ela tinha vindo para me 

ajudar (lágrimas de emoção e voz embargada). E essas palavras ecoam em mim até 

hoje. Aquele círculo eu nunca vou esquecer na minha vida. E então foi desde aí que 

eu realmente percebi que realmente ela era mulher mesmo e não questionei, sabe? 

Porque quando você tem um filho e ele disse para você que é trans, Às vezes, vem 

muita informação na sua mente, questionamentos [...]. E foi nesse círculo que aceitei 

de vez a transição dela. Para mim esse círculo foi muito importante (Morgana, 

entrevista realizada em 19 de maio de 2022). 

 

Se gênero é ficção, aqui o gênero da filha – em transição- é elaborado, 

compreendido e afirmado a partir de uma prática terapêutica da constelação famíliar, quando a 

entrevistada consegue visualizar a filha com um útero. A facilitadora dá um sentido para aquela 



198 
 

visualização, o peso de ser mulher é grande demais para a entrevistada, sendo necessário um 

auxílio, daí então, essa filha surge, investida de sentido, como suporte para ela aguentar os 

percalços e peso do feminino na nossa cultura.  

Ao ser questionada, se em algum momento a mesma sentiu que houve algum 

preconceito contra a filha, a mesma respondeu:  

 

[...] eu pretendia levar [a filha trans] para um evento e para trans é muito difícil (risos). 

Aí primeiro teve uma reunião lá no coletivo das mulheres para saber se ela podia ir ou 

não. E até ela desistiu até de ir. Mas, eu mesma, eu fui, mas, eu fiquei meio assim [...]. 

Eu acho que uma mulher trans, não importa se ela tem útero ou não, ela é uma mulher 

(Morgana, entrevista realizada em 19 de maio de 2022). 

  

Aqui, a transgeneridade não é aceita de pronto, sendo necessário uma reunião para 

validar a presença da moça.  A fala seguiu de modo evasivo, indicando que a própria filha 

desistiu dada a dificuldade inicial. Ao final, a mãe52 ressalta que independente de ter útero ou 

não, ela é mulher.  

Ao que parece, a depender do grupo (de quem organiza o evento, a roda, etc) é 

possível encontrar posturas mais abertas ou não para a presença de pessoas transgêneros.  

Tendo em mente que os círculos de mulheres ou que vem se entendendo por 

Sagrado Feminino é uma movimentação de mulheres que se auto-organizam de forma orgânica, 

marcando a desinstitucionalização e a perspectiva não dogmática, pode-se encontrar grupos que 

possuem diferentes perspectivas sobre determinados pontos, a exemplo da questão trans, como 

foi possível observar.  

 Ainda sobre essa questão, outras entrevistadas comentaram sobre suas 

perspectivas. Uma delas, Yemanjá, reflete sobre a questão indicando seus incômodos e dúvidas: 

 

Mas, se eu confessar para ti, Raquel, que eu nem tenho um pensamento muito formado 

em relação a isso [mulheres trans], sobre a presença das mulheres trans dentro das 

rodas de Sagrado Feminino, de como isso deve ser abordado. Porque eu concordo, 

plenamente, que não devemos excluir, mas ao mesmo tempo tem algumas questões 

que só pessoas que tem útero vão entender o que está sendo falado. Aí, eu vou deixar 

de falar isso só porque uma pessoa que não tem útero está ali? Não, não, até porque 

antes dessa pessoa se identificar como mulher, ela era uma outra coisa. Então, 

socialmente, estruturalmente, ela foi criada até o momento quando ela se entendeu 

como mulher, eu posso estar sendo um pouco transfóbica agora [...]. E aí eu vejo muito 

dessa forma, que isso aí não é culpa minha e nem culpa das mulheres cis não. Elas 

não devem parar de falar sobre isso. Às vezes o que eu vejo dentro do discurso dessas 

pessoas que são trans é como se fosse um outro tipo de apagamento da gente. Eu acho 

                                                           
52 Nem sempre as falas e construções das interlocutoras são coerentes. Aqui, percebemos que a visualização da 

mãe traz a filha com útero, marcando o feminino, mas na fala da mesma ela indica que não é o útero que informa 

o gênero da filha, ela é mulher, ainda que não tenha órgão.  

 



199 
 

isso muito errado, eu acho isso muito errado. Por isso que eu digo que eu ainda não 

tenho pensamento crítico, porque eu não concordo com a exclusão, mas eu não vou 

incluir você excluindo a minha história. A história de todas as mulheres que vieram 

antes. Não é assim. Existem coisas que somente mulheres que estão na sociedade 

como mulheres, nascidas como mulheres, que elas vão entender, que elas vão passar 

(Yemanjá, entrevista realizada em 22 de outubro de 2021).  
 

Outra entrevistada expõe uma opinião semelhante, em relação a questão da 

experiência de socialização de uma mulher transgênero ser diferente da socialização da mulher 

cisgênero:  

 

[...] eu tenho uma opinião meio polêmica, mas eu acho que as mulheres trans precisam 

construir círculos em que elas estejam à frente, que tenha uma mulher trans à frente, 

facilitando, sabe?! E que tenham mulheres trans junto e pode ser até que tenha outras 

mulheres cis junto desse círculo, mas que a facilitadora seja uma mulher trans. Eu 

acho que uma mulher cis, não é tão aberto para ela facilitar um grupo para mulheres 

trans. Existem questões que uma mulher trans não passou que uma mulher que tem 

útero passou.  Essa mulher [trans] nasceu sendo vista socialmente como um homem, 

então, muitas questões, como assédio, como dores, como abusos, como pequenos 

abusos que a gente vai vivendo durante a nossa vida, essas mulheres não viveram. 

Porque dentro de um círculo, as mulheres que tem útero, as mulhere cis, que viveram 

tudo isso desde que nasceram, que muitas vezes nasceram com o pai querendo que 

tivesse sido um menino. Então, essas mulheres têm uma percepção, uma visão, é 

diferente. Então, se eu coloco uma mulher trans em um círculo que tem dez mulheres 

cis, o que vai acontecer? Essa mulher trans vai se sentir excluída porque tem coisas 

que ela não sentiu. É delicado demais… Agora, se eu sou uma mulher trans e eu 

facilito um grupo para mulheres trans e mulheres cis chegam, é diferente, porque as 

mulheres cis podem se adaptar mais, eu acho, que as mulheres cis podem se adaptar 

mais a esse processo.  Pode ser até que tenha esse movimento das mulheres cis, no 

grupo, de se sentir, de não se sentir bem de falar sobre determinadas coisas com essas 

mulheres trans, mas eu acho que é mais adaptável. Eu acho que a tendência das 

mulheres trans de se sentirem excluídas dentro de um círculo é muito mais forte, 

entendeu? Porque elas não viveram isso, elas não vivem algumas coisas, elas não 

sentem cólica, elas não sentem essa coisa de que mesmo que a gente seja feminista, a 

mais feminista do mundo, mesmo assim em determinado momento você vai pensar: 

‘eu tenho que transar porque senão ele vai me abandonar, eu tenho que transar porque 

é a minha obrigação no casamento’.  Eu já vi mulheres mega feministas que disseram 

que isso passou pela cabeça delas. E por que passou? Porque isso é uma crença 

coletiva das mulheres. Uma trans não vai querer, não vai ter [essa vivência]. Então, 

assim é delicado, sabe?! Essa questão, eu sempre deixei muito claro no Instagram que 

eu trabalho com mulheres com útero, com pessoas com útero. E assim, não tive uma 

reatividade em relação a isso, sabe? E que ótimo! (Uzume, entrevista realizada em 17 

de novembro de 2022).  

 

Aqui, a diferença entre mulheres transgêneros e cisgêneros parece falar mais alto, 

impedindo uma comunicação e troca dessas diferentes experiências de ser mulher. Se nas rodas, 

se procura a semelhança entre mulheres (ciclicidade), qualquer diferença passa a ser suspensa 

(raça, gênero) pois dificultaria a identificação, partilha e senso de integridade do grupo. Nesse 

sentido, a experiência dos círculos passaria a ser restrita, pois só angariaria ou mulheres 

semelhantes, criando barreiras para a troca entre a diversidade de experiências femininas, ou o 

apagamento dessas diferenças, camuflando matizes dessas diferentes vivências. 



200 
 

Outro ponto que se estabelece como importante é a dimensão do incluir uma 

história, excluindo outra história (diferente). As narrativas sobre o feminino parecem estar 

sendo construídas pela lógica de uma narrativa única, não seria possível construir várias 

narrativas, cada uma com sua própria história, trocando com perspectivas diversas?  

Yemanjá coloca que “porque eu não concordo com a exclusão, mas eu não vou 

incluir você excluindo a minha história”. A equação posta dessa forma parece só dar espaço 

para uma narrativa, em que haverá, indiscutivelmente, o protagonismo de uma em prejuízo da 

outra. Essa lógica não daria conta da diversidade de experiências femininas já tão debatidas por 

diversas correntes dos feminismos. Aqui, parece haver uma disputa entre as mulheres, quem 

pode narrar o feminino? Esse tema, aliás, será abordado posteriormente em um artigo específico 

em parceria com pesquisadoras quem vem discutido feminismo gordo, feminismo radical e o 

movimento de mulheres conservadoras.  

Nesse sentido, aqui encontramos uma certa narrativa sobre o feminino, um 

feminino, no geral, branco, escolarizado, das camadas médias urbanas e disposto a vivenciar 

uma espiritualidade fluida e desinstitucionalizada.  

Outras marcas identitárias poderiam ser incorporadas. Oyá aponta a dimensão da 

sexualidade como um dos pontos que a afastaram dos círculos de mulheres, visto que ela se 

identifica como uma mulher bissexual e essa dimensão de sua experiência não era trabalhada 

junto às rodas: 

 
Não é só uma questão de raça. Primeiro perpassa por raça e classe e orientação sexual 

também, assim é uma pegada muito heteronormativa, mulheres que se relacionam 

com homens. E eu sou bi, sou bissexual. Eu me relaciono com homens e mulheres e 

cada vez mais com mulheres do que com homens, então tem essa pegada também de 

um mundo muito, muito binário sabe, focado para a sexualidade com homem, o 

encontro com homem, com esse homem. E isso me incomoda, incomoda um pouco 

isso. Passa também por classe porque assim, no geral, na maioria, são mulheres, nesses 

espaços, que são da classe média, classe média alta, pequeno burguesia. E passa por 

raça, cor e raça, que é a branquitude, são mulheres de identidade racial branca. Então 

os próprios temas e as formas de abordar o tema passou a não me contemplar. E eu 

tipo assim, não estou afim de estar no lugar para ficar pautando raça, quando a 

galerinha não está pautando raça. Então assim, eu vou estar com as pretas porque a 

gente já está ali discutindo entre nós [...] (Oyá, entrevista realizada em 11 de julho de 

2022). 

 

A paisagem que se desenha é de um grupo de mulheres “padrão”, mulheres 

cisgêneros, brancas, heterossexuais, com graduação (e muitas vezes pós-graduação), com 

questões envolvendo sistema ginecológico, crises conjugais, aspirações e anseios em relação à 

maternidade e carreira. Trajetórias privilegiadas se pensarmos em contraste com outras histórias 

de vida, marcadas por múltiplas exclusões, como racismo, transfobia, lesbofobia, dentre tantas 



201 
 

outras opressões, mas que também refletem sobre a vivência, práticas, narrativas de um 

determinado grupo social.  

Ainda que haja essa generalização no que toca o perfil das participantes, é possível 

encontrar dissidentes, mulheres que fogem a esse roteiro identitário e que frequentam as rodas 

de mulheres, como o caso de Oyá e Yemanjá, mulheres pretas que, apesar do viés crítico e até 

da não identificação com as rodas (no caso de Oyá), em dado momento tiveram uma 

participação e engajamento nessa movimentação sobre o feminino.  

Uma das entrevistadas, participante e facilitadora de círculos, nos chamou atenção 

porque fugia, em partes, desse roteiro.  Bast morava na região metropolitana de Fortaleza, e 

apesar de ser uma mulher branca e heterossexual, ela não apresentava os marcadores de classe 

e escolaridade que as demais.  

Bast se identifica e traz em seu relato uma experiência de uma mulher periférica, 

pobre de pai e mãe, como ela mesma diz, da escola pública e sem ensino superior, que despertou 

para o autoconhecimento em um contexto de dificuldade financeira. Apesar da baixa 

escolaridade, a mesma acessa bens culturais que, no geral, só são acessados por pessoas de uma 

outra classe. Em seu relato essa reflete sobre essas contradições:  

 

[...] o que eu aprendi nos círculos de mulheres [...] o que eu aprendi, inclusive, até 

lendo uma obra densa, uma obra que realmente exige, querendo  ou não, um grau de 

leitura ou de escolaridade maior, que é o Mulheres que correm com os lobos, não 

podemos tapar o sol com a peneira. O acesso a esse tipo de obra, o acesso que eu digo 

não é apenas de comprar, mas de conseguir compreender, porque a leitura é densa. De 

fato, eu sempre fui pobre, sempre fui periférica, mas eu estudei muito, toda vida em 

escola pública. Estudei muito a minha vida toda. E li muito, então isso me deu um 

acesso a essa leitura, mesmo sem eu ter graduação (Bast, entrevista realizada em 19 

de setembro de 2022). 

 
 [...] Eu não sou negra. Tem coisas que eu jamais vou entender sobre o que é ser uma 

mulher negra, mas em termos de mulher pobre e periférica eu entendo. Porque eu sou 

pobre de pai e mãe, de avô e bisavô. Minha mãe é semianalfabeta, meu pai fez só até 

a quarta série.  Então, eu tive que ralar muito para sair disso (Bast, entrevista realizada 

em 19 de setembro de 2022). 

 

Porque, no geral, a visão terapêutica, a visão de autoconhecimento, de auto 

transformação, ela é bem mais difícil de ser acessada por alguém que está passando 

necessidade financeira. Isso aconteceu comigo, mesmo passando uma extrema 

pindaíba, sem emprego, sem marido, sem casa, sem nada. Por incrível que pareça eu 

consegui despertar para o autoconhecimento. Mas, eu não vou ser leviana de dizer que 

todo mundo, todo assalariado que está pegando um ônibus às seis horas da manhã e 

voltando às nove horas da noite para casa vai conseguir atentar de que a vida é mais 

do que sobreviver. Comigo foi assim, mas eu entendi que eu tinha sido uma em mil 

ou até mais do que mil, vou colocar a população de Maracanaú, eu fui uma em 

duzentos mil. Só que eu entendi que eu tinha que voltar e tornar acessível aqueles 

círculos para as mulheres que não podiam, que não podiam só pagar [...] (Bast, 

entrevista realizada em 19 de setembro de 2022). 

 



202 
 

Bast se coloca em perspectiva e reflete que uma pessoa como ela não é, no geral, a 

que vai despertar para o autoconhecimento. E é nesse sentido que chamamos atenção para a 

dimensão do acesso a espaços terapêuticos como os círculos de mulheres. A sensibilidade de 

um “despertar da consciência”, ou nos círculos, de uma “ciclicidade feminina” a ser resgatada 

e honrada, não vai, no geral, estar disponível para mulheres periféricas que a ordem do dia é o 

cuidado mais elementar, da sobrevivência. Ainda assim, é possível encontrar trajetórias 

dissidentes como a de Bast.  

Enquanto uma mulher vinda das classes populares, Bast diz que “tinha que voltar e 

tornar acessível aqueles círculos” e foi nessa perspectiva que ela começou a facilitar círculos 

na região metropolitana de Fortaleza. Na sequência, um breve relato de Bast sobre a experiência 

desses círculos: 

 

Eu entendi que isso não era fácil para todas as mulheres, até em nível para elas 

entenderem, por isso eu levei os círculos para Maracanaú. Então, desde o princípio foi 

muito misto. Eu tinha mulheres de sessenta e poucos anos de idade que não entendiam 

nada. Eu não levei o livro Mulheres que correm com os lobos. Eu peguei o livro como 

referência para fazer as práticas vivenciais e deixei muito mais um grupo de fala e de 

vivências, dentro da nossa realidade. Então, tinha menina que ia a pé, tinha menina 

que ia de bicicleta. E eu pude perceber que mesmo aquelas que não entendiam o que 

era o círculo, porque tinha mulheres de sessenta e poucos anos, de cinquenta e poucos 

anos, embora em menor quantidade. A grande maioria na casa dos trinta. Eu tinha 

adolescentes também, de catorze, quinze, dezesseis anos. Muitas mulheres em crise 

de relacionamento, em crise relacionada a auto-estima. Tinha mulheres que tinham 

uma escolaridade melhor, como graduação, por exemplo, mas ainda não usufruíam 

desse padrão dessa graduação, do que essa graduação prometia. Eram mulheres que 

tinham essa graduação, mas que trabalhavam de caixa no supermercado, por exemplo. 

Ou que eram casadas e dependiam do dinheiro do marido (Bast, entrevista realizada 

em 19 de setembro de 2022). 

 

Tornar os círculos acessíveis perpassa, portanto, não apenas fazer círculos gratuitos, 

mas levar os círculos para regiões (bairros e cidades) descentralizados e acessíveis em termo de 

deslocamento (algumas iam a pé, de bicicleta, e estavam localizadas numa cidade que vive um 

movimento pendular em relação à Fortaleza). Ademais, requer um esforço de tradução, como 

o que Bast fez, não levando o livro (Mulheres que correm com os lobos) em si, mas tomando-

o como inspiração, adaptando as vivências às realidades das mulheres, atualizando, portanto, a 

próprio noção de círculo de mulheres.  

Bast também comenta sobre a experiência de estar em círculo ou mesmo de atender 

(ela também trabalha como terapeuta holística) mulheres de uma classe social mais alta: 

 

Em Fortaleza, eu participei de alguns grupos que eu via mulheres com um padrão de 

vida melhor. Eu atendi mulheres com um padrão de vida muito bom. Mas, em suma, 

elas têm, em termos de anseios, enquanto mulheres, às vezes chega a ser até pior. 



203 
 

Porque, às vezes, para não mostrarem que estão vulneráveis para o padrão de vida que 

elas têm, elas escondem muita coisa. Elas escondem agressão no casamento, elas 

escondem traição do marido. Aguenta tudo ali calada. Ela vive sufocada naquela 

gaiola de ouro (Bast, entrevista realizada em 19 de setembro de 2022). 

 

Mais uma vez o tom é o da busca por uma equivalência, algo que una a experiência 

dessas mulheres. A entrevistada fala que mesmo as mulheres com um padrão de vida melhor 

têm queixas semelhantes (violência, traição), chegando a “ser pior” por serem ocultadas para 

não manchar a fachada social construída.  

Bast ainda comenta sobre a questão dos preços dos círculos de mulheres. Como há 

uma profissionalização da facilitação de círculos, é comum que os círculos sejam pagos, 

compreendendo a facilitação como uma atuação profissional. Bast comenta, então, sobre uma 

postagem que havia sido compartilhada por uma das mulheres que era participante de um dos 

círculos que ela facilitava. Essa postagem criticava os círculos de mulheres, indicando que se 

tratava de algo elitizado e extremamente inacessível, financeiramente falando: 

 

Eu achei, extremamente, exagerado. [O texto] colocava algumas coisas de que a 

mulher só podia participar …, que a mulher era sagrada no grupo, mas se não fosse 

do grupo ela não era sagrada, que a mulher tinha que reverenciar a mãe, a 

ancestralidade senão ela não podia fazer parte daquilo. E isso nunca aconteceu nem 

nos círculos que eu participava, nem nos círculos que eu conduzi. Embora, por 

exemplo, o primeiro círculo que eu participei foi em um shopping, numa sala de um 

shopping, em Fortaleza, um shopping numa área bastante elitizada, mas eu pagava um 

valor simbólico. A pessoa que conduziu era sensível a isso. A sala de primeiríssima 

qualidade. Era 50 reais por encontro. Eu acho que não pagava nem energia do lugar 

para fazer esse encontro e ela colocava mesmo como um grupo de aprendizado para 

ela, porque ela tinha acabado de se formar, então, ela tinha os atendimentos de 

psicoterapia com o valor normal e tinha esse grupo que você fazendo as contas você 

vê que ali não fechava, sete mulheres, pagando 50  reais, numa sala, em um shopping, 

em um lugar super caro [...]. E nos grupos que eu conduzia, os círculos abertos eram 

gratuitos e os círculos fechados eram a 7 reais [...] (Bast, entrevista realizada em 19 

de setembro de 2022). 

 

  

Na experiência de Fortaleza (e região metropolitana), em relação aos círculos, bem 

como a outros eventos, observamos uma oferta com uma variação ampla de preços. De círculos 

gratuitos ou com contribuição para quem fosse utilizar os florais da lua de 35,00 reais até 

eventos que custaram 700 reais (imersão de final de semana, com hospedagem e alimentação 

na região serrana próxima a Fortaleza). Além do valor do círculo ou evento em si, é necessário 

levar em consideração outras formas que dificultam ou facilitam o acesso.  

Por exemplo, o local onde o círculo ou evento é realizado. No geral, essas 

movimentações ocorrem, como também consta no relato da entrevistada, em lugares elitizados, 



204 
 

bairros considerados como bairros nobres ou de classe média53 (como Benfica, Fátima, Dionísio 

Torres, Cidade dos Funcionários) ou quando realizados em municípios próximos, no geral, são 

em chácaras, pousadas, hotéis que apesar da boa infraestrutura não estão em uma zona urbana 

de acesso fácil.  

Há, portanto, gastos, não apenas com o evento em si, mas com deslocamento. Por 

vezes, o acesso ao local por transporte público é inviável, o que limite a participação de quem 

não possui transporte próprio.  

A questão aqui é considerar que mesmo quando os círculos são acessíveis 

financeiramente, é necessário pensar nesses outros atravessamentos, como a questão do 

deslocamento, que pode representar uma dificuldade e acrescentando uma camada a mais de 

distanciamento dos círculos em relação a uma população maior de mulheres.  

Eu mesma, enquanto pesquisadora financiada por uma bolsa de pesquisa, na época 

no valor de 2.200 reais, senti dificuldade financeira de acompanhar o circuito de círculos e 

eventos, visto que mesmo quando encontrava círculos com valores acessíveis, me deparava com 

muitos gastos com deslocamento pela cidade.  

Ainda levantando uma crítica a esses espaços, temos mais uma fala de Yemanjá que 

expressa sua percepção em relação a como o Sagrado Feminino se mantém restrito a apenas 

uma camada de mulheres: 

 

O sagrado feminino é até hoje um movimento muito elitista, infelizmente. Porque as 

pessoas que fazem, as pessoas que começam esse movimento são pessoas que têm 

uma classe social totalmente diferente da minha, e totalmente diferente dos meus. E 

essas pessoas não se importam em olhar para elas e verem que ‘meu Deus, esse 

sagrado feminino só é para mim e para os meus?’. Ele não é para todas as pessoas. 

Então, até hoje, ainda, é muito nesse sentido, ainda é muito nesse sentido. Então, eu, 

enquanto uma pessoa que me familiarizo com esse assunto, eu tomo isso para mim 

como uma responsabilidade de levar esse conhecimento, de levar essa ferramenta de 

autocuidado, porque essa é uma ferramenta de autocuidado, para as pessoas que são 

parecidas comigo. Eu me encarrego dessa responsabilidade de levar isso adiante no 

meu dia a dia, no meu trabalho, entende? Então, hoje em dia, eu ainda vejo o Sagrado 

Feminino como algo muito elitista, muito excludente, muito para as pessoas que têm 

útero. É muito difícil eu ver temas relacionados com sexualidade dentro do sagrado 

feminino. A gente está começando a ver agora em 2020, em 2020. Sinceramente, foi 

em 2020 que eu tive acesso a isso, a essas mulheres fazendo esses questionamentos 

(Yemanjá, entrevista realizada em 22 de outubro de 2021).  

 

 

                                                           
53 Consultando o Índice de Desenvolvimento Humano - IDH, por bairros, de Fortaleza, observamos os seguintes 

dados: Benfica- IDH 0,6285; Fátima- IDH 0,6948; Dionísio Torres- IDH 0,8597; Cidade dos Funcionários- IDH 

0,5719. No ranking disponibilizado pela prefeitura de Fortaleza, os bairros aparecem na seguinte ordem de melhor 

IDH (IDH mais alto): Dionísio Torres- 3° lugar, Fátima- 9° lugar, Benfica- 13° lugar e Cidade dos Funcionários- 

20° lugar. Ou seja, os bairros estão em excelentes posições (Fortaleza, [20--]).  



205 
 

6.4.1 Discutindo as intersecções 

 

No que toca a dimensão racial, achamos importante destacar alguns elementos 

teóricos. Bento (2002) aborda a noção de branquitude como traços da identidade racial branca 

que tem como aspectos importantes, por exemplo, o medo do outro (negro) e a constituição do 

branco como padrão universal de humanidade. A branquitude também estaria marcada pelo 

fortalecimento da autoestima e do autoconceito do grupo branco sobre os demais.  

Nas discussões sobre raça, segue a autora, a dimensão da racialização do branco 

parece não se fazer necessária, havendo um silêncio sobre a identidade racial branca, enquanto 

o racismo se constituiria e se localizaria como um problema dos negros. Essa dinâmica que 

ocorre, inclusive nos campos progressistas, contribuiria para a perpetuação dos esquemas 

racistas.  

Em campo, como já foi posto, parece existir uma suspensão de marcadores 

identitários (raça, classe) de modo a se buscar uma identidade fixa e unívoca para as mulheres 

participantes, em que a ciclicidade aparece como chave para essa demanda.  

Nas entrevistas, o marcador raça apareceu, de pronto, nas falas de algumas mulheres 

marcadamente pretas. Apenas uma mulher marca sua identidade racial, expressamente, como 

branca. Outras, ainda que tenham tocado na questão racial, se identificando como pardas, não 

seguiram na problematização.  

Nas falas das entrevistadas pretas foi notório a percepção de que nas rodas a maioria 

das mulheres eram brancas. Essa percepção provocou não só incômodos e reflexões, como 

também um distanciamento, como no caso de Oyá, e um compromisso de levar os saberes que 

ali eram compartilhados para outros grupos, no caso de Yemanjá.  

Apenas Bast se coloca como uma mulher branca, incapaz de entender a experiência 

da negritude. Essa mulher, como já foi discutido, possui um perfil marcado por outros traços 

identitários que não contemplam o que, no geral, observamos nos círculos, uma vez que a 

mesma não possui graduação e vem das classes populares, sem instrução. Esse deslocamento 

de classe parece fazer com que a mesma também consiga colocar em perspectiva o marcador 

da raça.  

Se para construir uma identidade racial branca não racista deve-se, primeiramente, 

aceitar sua própria branquitude e as implicações desse lugar social de privilégio, se racializando 

(Bento, 2002), parece faltar às mulheres dos círculos essa postura. Nesse sentido, é preciso ter 

em mente que apesar da alta escolaridade (graduação ou pós-graduação), não há esse letramento 

racial, contribuindo, portanto, para a manutenção do privilégio branco.  



206 
 

Além disso, notamos, ainda, outra tendência na questão racial, uma fluidez na linha 

de cor, como discute Piza e Rosemberg (2002). 

A atribuição de cor, no Brasil, se dá por um conjunto de fatores: cor da pele, traços 

corporais e origem regional (Piza; Rosemberg, 2002). Esse sistema de vetores é mobilizado de 

diferentes formas e é traduzido, institucionalmente, na classificação dos censos em: pretos, 

pardos, brancos, amarelos e indígenas.  

No decorrer da história dos censos, a dimensão da cor/raça/etnia foi ou não coletada, 

a depender do momento político e dos interesses dos dirigentes da nação. No censo de 1940 há, 

pela primeira vez, uma definição mais precisa sobre os critérios de coleta de cor. É nesse ano 

que os descendentes de indígenas (até então caboclos) são incorporados ao grupo de pardos. 

Além desses, os não declarantes de cor também foram incorporados ao grupo de pardos, sendo 

inferido essa marca pelos coletores (Piza; Rosemberg, 2002). A categoria “pardo” se mostraria 

complexa desde daí.  

Além disso, Piza e Rosemberg (2002) comentam diversos estudos que discutem os 

processos de mudanças na autoclassificação de cor, tanto no que toca os processos de 

embranquecimento como de escurecimento da população, a partir das relações em que são 

forjadas, entendendo que a identidade racial é cambiante.  

Nas rodas, a partir de nossas entrevistadas, parece haver um processo de 

escurecimento a partir da autoclassificação como parda (logo, como fazendo parte do grupo 

negro). Essas mulheres, que consideramos como do campo progressista, no geral, graduadas, 

com acesso à trabalho e renda, têm se identificado a partir de um marcador que identifica e 

representa um grupo minoritário política e economicamente. A mistura de elementos da 

miscigenação (cabelo, cor da pele, lábios), bem como o território em que estão inseridas (Ceará) 

e a amplitude do termo pardo parece permitir essa auto identificação.  

Contudo, levantamos aqui ainda mais alguns pontos. Essas mulheres, algumas, de 

fato, mais escuras, ao se autodeclararem pardas estariam, automaticamente, se identificando 

como negras? Não seria possível outras possibilidades de representação que daria conta da 

dimensão do mestiço ou ainda da presença indígena no Ceará? Estudos como o de Avelino 

(2023) tem levantado essa discussão e propondo outras dimensões identitárias para os pardos a 

partir da noção de parditude.  

No que toca, portanto, as linhas de cor, parece ocorrer dois movimentos nos 

círculos, mulheres brancas que se autodeclaram pardas, não reconhecendo as marcas da 

branquitude na sua identidade e mulheres mestiças, autoidentificadas como pardas (mestiças), 



207 
 

mas que fugiriam às marcas da negritude (traços, corpo), podendo expressar outras 

ascendências.  

Viemos discutindo, também, questões que atravessam a dimensão do gênero. Nos 

círculos, é comum escutar expressões como energia feminina e masculina, cada qual ligado a 

uma gama de características, e diferenciado, sobretudo, pela noção de ciclicidade (feminino) e 

linearidade (masculino).  

Apesar de binário e complementar essas dualidades fariam parte de cada um dos 

seres humanos (homens e mulheres), mas não só, a própria natureza se organizaria a partir 

desses dois polos (feminino/masculino). Dessa forma, mais uma vez, notamos um 

espelhamento, seres humanos (microcosmo) espelhariam o modo de funcionamento do mundo 

(macrocosmo). Uma das entrevistadas explica de modo mais acurado essa lógica:  

 

Eu entendo que temos as duas polaridades energéticas, psíquicas. Quando eu falo 

energético, a minha visão não é de algo distante, é de um movimento sutil dos órgãos, 

do cérebro. Algo que está por trás, que a medicina tradicional chinesa chama de 

funcionamento sutil dos órgãos. Por isso que a medicina tradicional chinesa tem 

outros parâmetros de análise e de anamnese para fazer um tratamento. Ela analisa o 

órgão, mas ela analisa também o funcionamento sutil dos órgãos. [...] Eu entendo que 

a menstruação é a manifestação física desse processo que é anterior ao próprio 

funcionamento hormonal. No paradigma materialista, são os hormônios que definem 

o psiquismo, digamos assim. Os hormônios definem o humor. A pessoa teve um 

ataque de ansiedade, foi um hormônio que disparou ali, aí a pessoa sentiu isso [...] 

Tudo é muito centrado na questão do cérebro, o sistema nervoso central enquanto 

maquinário orgânico. É como se ali fosse a causa. Esse é o paradigma científico. Já 

uma visão sutil, é o contrário. Os movimentos hormonais, esses movimentos de 

disparo das glândulas endócrinas que segregam os hormônios que fazem tudo no 

nosso organismo, inclusive, os hormônios sexuais, eles são a resposta, a resposta, eles 

são o efeito fisiológico a uma causa sutil anterior, que é essa causa psico energética. 

Assim, então o Jung chamou isso de ânimus e ânima, o taoísmo chama isso yin e yang. 

Polaridade que não se restringe a gênero, mas que são características que podem ser 

observadas em gênero masculino e feminino.  Isso também se explica numa visão 

física, materialista, uma mulher segrega hormônios masculinos também, em menor 

quantidade. E um homem segrega hormônios femininos em menor quantidade. Ou 

seja, ambos têm as duas polaridades, mas quando há um alinhamento biológico, 

fisiológico e o psiquismo,  a mulher que segrega a maior parte de hormônios 

femininos e tem um aparelho ginecológico e tem um movimento menstrual, tem uma 

ciclicidade e depois o processo de climatério e menopausa, ela está, digamos, 

manifestando na íntegra, se é que posso usar esse termo, esse movimento sutil do 

psiquismo que se autorregula majoritariamente por uma polaridade feminina, mas que 

tem polaridade masculina também, em menor relevância ou força. Por isso ela segrega 

menos hormônio masculino. No homem, o inverso (Bast, entrevista realizada em 19 

de setembro de 2022). 

  

As mulheres frequentadoras dos círculos, mulheres cisgêneros, seriam aquelas que 

manifestam uma consonância entre funcionamento sutil-psíquico-energético, funcionamento 

hormonal e aparelho ginecológico (biológico-materialidade), bem como a dimensão de 



208 
 

expressão de gênero (essa constituída socialmente). Essa convergência de sentidos criaria, 

então, o sujeito dos círculos.  

A partir da explicação de Bast o que informaria o gênero seria não a dimensão 

corporal (biológica- hormonal), mas algo ligado a um campo sutil-energético. Poderíamos então 

pensar uma espécie de essencialismo sutil-energético informando corpo e disposições para 

expressões de gênero?  

Para Lauretis (2019, p. 125), gênero é uma representação de uma relação de 

pertencer a um determinado grupo ou categoria, “[...] o gênero constrói uma relação entre uma 

entidade e outras entidades [...]”. Nesse sentido, o gênero não é entendido como uma condição 

natural mas informa uma relação social, é tanto uma “construção sociocultural quanto aparato 

semiótico, um sistema de representação que atribui significado (identidade, valor, prestígio, 

posição de parentesco, status dentro da hierarquia social etc.)” (Lauretis, 2019, p. 126). Para a 

autora, o gênero continua a ser construído, seja na mídia, na família, nas escolas, como também 

em espaços menos óbvios, como na universidade, na teoria, nas vanguardas.  

Nos círculos também há produções de significados sobre os gêneros, seja na 

explicação a partir das dimensões sutis-energéticas em que polos masculinos e femininos estão 

presentes em todo ser humano, mas que a marca da diferença se dá sobre uma espécie de 

saliência energética de um desses polos, sejam nos rituais e narrativas presentes nas reuniões 

que reiteram um feminino, no geral, urbano, branco, escolarizado, heterossexual e, sobretudo, 

cíclico, marca maior que constituiria essa identidade feminina que diferencia os mundos 

feminino e masculino, na sociedade.  

Essa perspectiva da ciclicidade abre espaço para que essas mulheres critiquem o 

universo patriarcal, linear, produtivista, estruturado de modo a excluir um tempo feminino, logo 

cíclico. Contudo, essa mesma marca de gênero (ciclicidade) usada como modo de garantir um 

pertencimento de gênero encobre outras marcas identitárias importantes para as diversas 

experiências femininas (classe, raça).  

Dessa forma, os círculos produzem significados de gênero que colocam os 

marcadores mulheres-feminino-cíclico e homens-masculino-linear como num mesmo campo 

semântico e ainda numa relação de oposição e complementaridade. Também produzem uma 

marca da diferença a partir de “tempos” diferentes, um tampo cíclico (noção de ciclicidade) em 

referência ao feminino e um “tempo” linear, ligado ao masculino.  

Os círculos funcionariam como uma tecnologia de gênero, produzindo sentidos e 

efeitos que marcam a relação entre os gêneros, reafirmando valores, modos de existir, formas 

de ser e sentir, ainda que se baseiem numa narrativa mítica do feminino, que nega uma divisão 



209 
 

(de poder) entre os gêneros, um matriarcado místico em que haveria harmonia entre homens e 

mulheres e onde os atributos da deusa (do princípio feminino- receptividade, criatividade, 

gestação, cuidado) eram valorizados, estando ambos (feminino e masculino) em equilíbrio, ou 

seja, não divididos pelo gênero.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



210 
 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esse trabalho foi fruto de 4 anos de pesquisa de campo- 2019 a 2022. Ao longo 

desses anos, a partir de uma metodologia qualitativa, tanto em experiências de campo presencial 

como online, acompanhamos diversos círculos de mulheres, eventos relacionados, perfis no 

Instagram, lives, grupos de WhastApp. Nos detivemos, sobretudo, nos registros de campo 

realizados em Fortaleza e região metropolitana, e nos contatos feitos nessas atividades, de modo 

a realizar 20 entrevistas em profundidade com facilitadoras e participantes desse circuito.  

Os Círculos de Mulheres podem ser entendidos, dentro de uma perspectiva maior, 

como expressões de uma Espiritualidade Feminina. Se a Espiritualidade Feminina abre espaço 

para uma vivência e conexão com o sagrado a partir de elementos e referências femininas, 

valorizando, por exemplo, a Terra (o planeta, a terra onde se planta) como manifestação do 

divino, os Círculos seriam espaços seguros para mulheres buscarem essa reconexão com o todo 

e com o divino que habita elas próprias. Esse reconhecimento do que é sagrado em si também 

caminha na direção de reconhecer determinados atributos femininos como sagrados, como a 

capacidade de criação, o acolhimento e a empatia.  

O estudo sobre círculos de mulheres tem se configurado a partir de pesquisadoras 

como Morales (2014, 2016, 2018) e Valdes (2015, 2017), no contexto mexicano, Sarmiento 

(2020), na Colômbia, Felitti (2016, 2021), na Argentina e no contexto brasileiro com Riberio 

(2020), Silva (2020), Sousa (2022), Bastos (2023), Silva at all (2023), Maso (2024) e 

Vasconcellos (2024).  

Mesmo na diversidade de expressões, alguns elementos parecem se repetir no 

contexto latino-americano, como o círculo como um lugar de partilha de experiência e 

identificação, busca e técnicas para cura/sanación, protagonismo e valorização das mulheres e 

das características ditas como femininas, ressignificação da experiência menstrual e a 

aproximação entre espaços místicos e feministas.  

No contexto brasileiro, as contribuições das pesquisadoras têm girado em torno da 

discussão sobre cuidados com o corpo a partir da Ginecologia Natural e Autônoma (Ribeiro, 

2020), relações interespecíficas entre mulheres e plantas (Silva, 2020), micropolítica posta em 

prática a partir das dimensões do cuidado, do conhecimento e de técnicas de si que são 

elaboradas dentro dos círculos (Maso, 2024), crítica ao processo de gentrificação do cuidado, 

apropriação cultural e embranquecimento de rituais de povos ancestrais (Vasconcellos, 2023, 

2024), círculo on-line, Sagrado Feminino e Nova Era (Sousa, 2022), círculos de mulheres e 



211 
 

reconfiguração do feminismo (Bastos, 2023) e a perspectiva dos círculos em interface com a 

saúde integral (Silva et al., 2023).  

A partir do trabalho de campo realizado, observamos algumas concepções e 

características recorrentes que, na nossa perspectiva, marcam os círculos de mulheres no nosso 

contexto: a) a noção de que  feminino está ferido e precisa ser curado, b) a ressignificação da 

menstruação e novas formas de gestão do sangue menstrual, c) a premissa de que as mulheres 

estão mais próximas da natureza, d) a noção de ciclicidade feminina como atributo central do 

feminino, d) as plantas e minerais produzindo agenciamentos, e) a diversidade de dinâmicas 

(um círculo pode se reunir a partir da proposta da leitura de um livro, a partir da tiragem de 

florais, dentre outras propostas) f) o auto-cuidado a partir de práticas tradicionais e neo-

esotéricas, g) o engajamento em busca de um maior autoconhecimento, h) os círculos se 

configuram como um fenômeno urbano, i) as participantes compartilham de um perfil 

característico (no geral, são brancas, cisgêneros, escolarizadas e exercem atividade profissional 

remunerada), j) a espiritualidade é vivenciada de forma nômade e não religiosa, k) as 

facilitadoras e as participantes têm um engajamento em termos de leitura e estudo no que toca 

os assuntos referentes aos círculos. 

A Espiritualidade Feminina só pode ser vivenciada, como nos círculos, devido a um 

horizonte mais amplo da modernidade. Nesse trabalho, entendemos que na modernidade não 

houve um desaparecimento do sagrado, mas sim, novos contornos dessa esfera. Assumimos, 

com Willaime (2012), que na modernidade houve uma perda da importância das religiões 

institucionalizadas, mas que ao mesmo tempo também houve um reinvestimento e 

recomposição da identidade religiosa, transformando-se em algo espiritualizado e místico.  

De la Torre (2012) chama atenção para a necessidade de pensarmos a modernidade 

a partir do contexto latino-americano, bem diferente de uma modernidade europeia. Aqui a 

secularização não se deu de modo homogêneo, impondo a racionalidade instrumental sobre 

outras, mas conviveu e convive com outras formas de entender, explicar e viver no mundo. 

Seguimos os rastros de Guerriero (2006) que pensa os Novos Movimentos Religiosos como 

uma forma racionalizada de adaptação à secularização. Seria justamente o mundo secularizado 

que permitiria a explosão de inúmeras expressões religiosas, que se combinam e se recombinam 

a depender das necessidades particulares dos sujeitos. 

É esse aspecto societal que permitiria a emergência de fenômenos complexos, 

fluidos e difusos como os círculos de mulheres que se autodeclaram como não-religiosos, mas 

sim ligados a uma “espiritualidade”. A conexão com o sagrado se estabelece sem a 



212 
 

intermediação de uma instituição religiosa, repleta de dogmas e obrigações, mas de modo 

individualizado, permitindo colagens de crenças e uma mobilização muito pessoal da fé.  

Toda essa discussão vai ao encontro dos estudos de Hervieu-Léger (2015), que 

pontua como, atualmente, a crença escapa ao controle das instituições religiosas.  O elemento 

mais marcante na perda do controle sobre a crença seria a liberdade que os indivíduos têm de 

construírem seus próprios sistemas e roteiros de fé, mesmo que esse sistema pessoal seja 

desvinculado de qualquer corpo de crenças institucionalizadas, como acontece nos círculos.  

Essa fluidez e abertura do sagrado que vai sendo composto a partir da vontade de 

um sujeito autônomo não é de todo desarticulada de uma perspectiva coletiva/social. Os estudos 

de Magnani (1999, 2016) já pontuavam que havia uma dinâmica específica dos participantes 

(buscadores) do circuito neo-esotérico da cidade de São Paulo da década de 1960.   

Em meio à liberdade de escolha dos indivíduos e da oferta do mercado espiritual, 

Magnani (2016) identificou alguns princípios norteadores dessas escolhas, como um alto 

engajamento no processo de autoconhecimento e uma busca por novas formas de 

espiritualidade.  

Magnani (1999, 2016) também aponta que há matrizes de pensamento que servem 

como base para esse circuito, sendo elas: as religiões e filosofias orientais, as sociedades 

iniciáticas, as cosmologias indígenas, os ritos pré-cristãos europeus e os estudos sobre física 

quântica.  

Os círculos de mulheres e a perspectiva ampla da Espiritualidade Feminina e do 

Sagrado Feminino se situam no quadro neo-esotérico elaborado por Magnani (1999, 2016). A 

Espiritualidade Feminina e suas expressões, mesmo possibilitando um alto grau de autonomia 

para suas participantes, funcionam sob o plano de fundo ordenado, que privilegia e mistura 

elementos de um perspectiva pagã pré-cristã, saberes ancestrais de povos nativos e filosofias 

orientais, sobretudo, no que tange o aspecto da saúde, saúde ginecológica e bem-estar, como o 

uso e preparo de ervas, orientações alimentares da Ayuveda e o sistema de meridianos da 

Medicina Tradicional Chinesa.  

Os círculos de Mulheres também poderiam ser discutidos a partir do termo Nova 

Era/New Age, que ficou muito popularizado na década de 1960 para se referir a práticas 

holísticas ou alternativa de saúde/estilo de vida e a vivência de uma espiritualidade distanciada 

das grandes religiões. Autores como Carozzi (2019), Frigerio (2016), e De la Torre (2016) 

defendem que a Nova Era funciona como uma matriz interpretativa que dá sentido a um 

conjunto de elementos, práticas, ritos e comportamentos, de modo a permitir uma compreensão 



213 
 

dessa dinâmica tão diversa e plural, mas não ilimitada e desordenada, como muitos poderiam 

pensar. 

A noção de um self sagrado, uma centelha divina que habita cada um, a circulação 

permanente, que possibilita uma autonomia do sujeito que pode construir seu próprio trajeto de 

crença e a preferência e valorização de determinadas práticas religiosas e terapêuticas, no geral, 

promovendo um processo de exotização das alteridades, ou seja, elegendo determinadas 

culturas como positivas e interessantes, carregadas de um sentido e valor capazes de 

ressignificar as vivências atuais de modo a resgatar elementos dessa ancestralidade (Frigério, 

2016) seriam os principais pontos que marcariam a matriz Nova Era.  

Podemos situar os círculos de mulheres nessa matriz de significados (Nova Era), 

que funciona a partir de determinados princípios, já apresentados. Assim, mais uma vez, 

reconhecemos que ainda que a vivência nos círculos priorize escolhas individuais, há um 

ordenamento coletivo que possibilita essas escolhas. Os círculos de mulheres, a Espiritualidade 

Feminina e o Sagrado Feminino são orientados por determinados vetores de sentido.  

Nos círculos há também novas experimentações, cortes e continuidades com essa 

matriz de sentido, mostrando sua complexidade. Tavares, Ribeiro e Silvera (2023) apontam que 

nos círculos, podemos identificar hibridismos que articulam política, espiritualidade, ciência, 

esoterismo, filosofia, como já defendia Latour (2019) em relação à modernidade. Esses híbridos 

também são atravessados por questões de poder e desigualdade, sejam elas de raça ou classe.  

Nos círculos seriam postos em prática um processo de confluência entre Nova Era, 

ecofeminismo, raça e gênero, segundo Tavares, Ribeiro e Silvera (2023). Para essas 

pesquisadoras, os círculos apresentam afinidades com os contornos da Nova Era, uma vez que 

representariam uma espiritualidade sem lar, mas, também indicariam cortes, uma vez que 

podem ser estruturados de diversos modos, dentro de religiões mais institucionalizadas, como 

os círculos de mulheres na Wicca, ou em comunidade alternativas, além de incorporarem temas 

nem sempre tratados pela movimentação Nova Era, como os recortes de raça e identidade de 

gênero. 

Entendemos, com Tavares, Ribeiro, Silveira (2023), os círculos como híbridos 

(Latour, 2019), com descontinuidades, cortes e intermitências dessa matriz de sentido Nova 

Era, ao mesmo tempo que reconhecemos a produção de novos híbridos, ou seja, que a própria 

matriz Nova Era vem sendo reconstruída, incorporando novas perspectivas e elementos, a 

exemplo da aproximação com povos indígenas e religiões de matriz africana. 

Compreendemos os círculos como mais uma inovação dentro do que se 

convencionou chamar de Nova Era. Defendemos que os círculos funcionam a partir da mesma 



214 
 

matriz de sentido, priorizando determinadas práticas, narrativas e cosmologias e incorporando 

novas discussões, se aproximando das religiões afro-brasileiras e da cultura indígena, dos povos 

originários brasileiros.  

Os três núcleos da Nova Era, apontados por Frigério (2016), dão conta de explicar 

a lógica dos círculos, que priorizam a noção de self sagrado a ser melhorado pelo 

autoconhecimento (e mais especificamente a ser melhorado através de um processo de cura do 

feminino), a circulação permanente, acentuando a noção da inexistência de dogmas a serem 

seguidos, e por fim, a valorização de alteridades, elegendo-se alguns grupos para serem 

exaltados (no caso dos círculos, percebemos uma exaltação da matriz indígena e africana 

brasileira, além, dos ciganos).  

Nos círculos há o uso constante da noção de espiritualidade em contraste a de 

religião. A categoria nativa “espiritualidade” é mobilizada das seguintes formas: como uma 

maneira de se opor a ideia de religião (instituição, dogmas), indicando um modo de vivenciar 

o sagrado a partir de um lugar individual e livre de obrigações, como algo exterior ao indivíduo, 

algo amplo, como um conjunto de crenças e práticas que fazem referência ao mundo espiritual 

(não material), mas que não está associado a uma instituição religiosa, como sinônimo de 

entidades espirituais que servem como guias e que podem ser acessados em momentos de 

meditação, sendo possível a canalização,  e como forma de reconexão consigo mesma e com o 

todo (universo, deus, natureza), indicando uma forma de se relacionar com o sagrado a partir 

da imanência.  

Nos círculos, havia um grande engajamento sobre o corpo e seus processos, em 

especial a menstruação. Notávamos, nesses espaços, novas narrativas sobre a experiência 

menstrual, novos modos de gerenciar o sangue, novas maneiras de se relacionar com um 

fenômeno hormonal, construindo uma nova matriz de sentido a partir da dimensão da 

valorização da natureza, sua forma de organização (cíclica) e da aproximação entre mulheres e 

natureza.  

Entendemos que o corpo excede os limites da biologia, sendo atravessado e 

construído também por discursos culturais (Le Breton, 2012). A partir disso, discutimos, nesse 

trabalho, como os círculos são espaços criativos de produção de novos sentidos e práticas sobre 

o corpo e seus processos. 

Se nas sociedades urbanas contemporâneas, a demanda por produtividade e a alta 

medicalização dos corpos parece esquecer e invisibilizar a menstruação, nos círculos, há uma 

valorização dessa experiência, promovendo a importância das participantes de conhecerem seu 

ciclo menstrual, seus órgãos e o funcionamento dos mesmos. O problemático, nesses espaços, 



215 
 

é o pouco questionamento ou crítica no que toca outras identificações de gênero que rompem 

com a sequência de um binômio sexo (fêmea)- gênero (feminino). Nesses espaços sexo (fêmea) 

e gênero (feminino) funcionam como sinônimos, uma vez que as mulheres que participam se 

identificam como mulheres cisgênero. Os círculos dão conta de questionamentos e demandas 

de um grupo de mulheres (cisgênero) que continuam desconhecendo processos biológicos, 

sofrendo com questões ginecológicas, problemas de infertilidade, menstruações dolorosas e, 

por vezes, se submetendo a práticas da medicina alopática que apenas mascaram sintomas.  

O sangue menstrual, no contexto dos círculos, é compreendido como uma 

ferramenta de limpeza material e simbólica, sendo reconhecido como algo nutritivo, místico e 

sagrado, capaz de promover uma reconexão das mulheres com a própria deusa-natureza, numa 

espécie de comunhão com o todo.  

As invenções em torno da menstruação vão desde novos termos para se referir ao 

estar menstruada, como o “estar de lua” ou “lunando”, passando por estratégias de gestão do 

sangue menstrual, como os coletores menstruais e absorventes ecológicos de pano, e ainda, 

ferramentas para o acompanhamento do ciclo menstrual, como a mandala lunar. As práticas 

relacionadas ao sangue menstrual envolvem o ritual do plantar a lua que, seja de modo 

individual ou coletivo, promove uma troca com a terra (considerada uma divindade, Mãe-Terra) 

ao devolver o sangue menstrual ao solo. Aqui, mais uma vez, notamos a aproximação das 

mulheres com a natureza.  

Diversos trabalhos brasileiros já vinham tematizando as dimensões e 

transformações da menstruação e o nosso também se situa nessa esteira de produção 

(Sandenberg, 1994; Amaral, 2003; Fáveri; Venson, 2007; Manica, 2009, 2011; Benetti, 2010; 

Santos, 2018; Wons, 2019, 2022).  

Ainda sobre as criações dos grupos sobre a menstruação, um dos elementos mais 

interessantes e criativos é a noção de ciclicidade, associada ao modus operandi da natureza que 

se replica no processo hormonal das mulheres (aqui, adotaremos, assim como as participantes, 

a coincidência de significado entre mulheres e feminino). A menstruação seria uma 

materialização desse funcionamento cíclico do corpo, contudo, não pode ser compreendida 

isoladamente.  

Para compreender o modo cíclico de funcionamento do corpo, leva-se em conta a 

menstruação- o sangramento-, mas também a fase pré-ovulatória (logo depois da menstrual), a 

ovulatória e a pós- ovulatória.  



216 
 

Há duas narrativas principais que estabelecem conexões entre o ciclo menstrual, as 

fases da lua e os arquétipos de feminino. Uma associada à autora Miranda Gray, e a outra 

associada à Ginecologia Natural.  

Os grupos que partem de Miranda Gray guiam suas falas a partir do livro Lua 

vermelha: as energias criativas do ciclo menstrual como forma de empoderamento sexual, 

espiritual e emocional. Seguindo com Gray (2017), há quatro imagens arquetípicas do feminino: 

virgem ou donzela (fase crescente da lua- fase pré-ovulatória do ciclo), mãe (fase cheia da lua- 

fase ovulatória do ciclo), feiticeira (fase minguante da lua – fase pré-menstrual do ciclo) e 

bruxa-anciã (fase nova da lua - menstruação). 

A narrativa ligada à Ginecologia Natural diverge da percepção e organização da 

autora de Lua Vermelha. Nos grupos mais próximos da Ginecologia Natural/ florais da Lua, há 

uma outra sequência associativa.  

A menstruação estaria ligada a um momento de vida-morte-vida, sem um arquétipo 

do feminino específico, esse momento diria respeito à fase escura da lua (lua nova). Com o 

aumento da luz (lua crescente) e o aumento de energia, apareceria o arquétipo da menina (fase 

pré-ovulatória), em seguida chegaria o ápice de luz (lua cheia) e com ele o arquétipo da mãe 

(fase ovulatória). Em seguida, um declínio de luz (fase minguante) e o arquétipo da anciã, fase 

pré-menstruação.  

A menstruação não estaria ligada ao arquétipo da Anciã, mas sim a um momento 

sem associação a figuras arquetípicas, o chamado momento “vida-morte-vida”. A menstruação 

seria um momento de morte (lua nova), recolhimento e conexão com a espiritualidade, podendo 

também estar associado a chamada “face escura da Deusa”. Essa morte seria representada pela 

morte da possibilidade de gerar vida iniciada na ovulação com a liberação do óvulo, mas que 

não sendo realizada se encerra com a dissolução do tecido endometrial e a menstruação em si. 

Essa morte também seria uma morte simbólica na vida da mulher, em que ela refletiria sobre 

os planos e desejos que não foram efetivados ao longo do ciclo que se encerra, sendo marcado 

pelo sangramento. A menstruação abriria espaço para vivenciar tudo aquilo que não se 

materializou, acolhendo as frustrações e impedimentos e reconhecendo esses processos como 

importantes de serem integrados para só então tomar impulso para um novo ciclo de novos 

desejos e possibilidades. 

Essa nomenclatura – vida/morte/vida x Anciã - seria a principal diferença entre a 

concepção de Gray (2017) e da Ginecologia Natural. 

A partir da menstruação (fase de vida-morte-vida), para a Ginecologia Natural, 

teríamos, na sequência, as fases da menina, da mãe e da anciã. Ou seja, a anciã estaria 



217 
 

relacionada à fase pré-menstrual (lua minguante), enquanto que para Miranda Gray a fase pré-

menstrual estaria relacionada à feiticeira (lua minguante) e a fase menstrual à anciã (lua nova).  

Na perspectiva da Ginecologia Natural, observamos três arquétipos do feminino 

(menina, mãe, anciã), enquanto nos estudos de Miranda Gray se utiliza quatro: 

menina/donzela/virgem (pré-ovulatória), mãe (ovulatória), feiticeira (pré-menstrual), 

bruxa/anciã (menstruação).  

Essa perspectiva apresenta a noção de feminino relacionada à ciclicidade, 

experiência essa que liga as mulheres à natureza, sendo expressa no corpo como menstruação.   

Os círculos realizam uma travessia inversa ao do movimento feminista 

construtivista, que tanto se engajou para retirar o feminino da natureza. Os círculos traçam então 

um caminho de retorno à uma natureza, agora sagrada, fonte de poder para as mulheres 

modernas que até então haviam perdido a conexão com esse feminino ancestral, natural e 

sagrado. A capacidade de gerar vida é retomada como algo valoroso, positivo, milagroso e 

sagrado, além de outros marcadores biológicos/sociais associados ao feminino (menstruação, 

menopausa, gravidez, intuição, passividade) que passam a ser considerados como tão 

importantes quanto os marcadores masculinos ligados à atividade, razão etc. 

Há uma gramática desenvolvida nos círculos que envolve a busca por curar o 

feminino, curar a energia feminina, curar a ancestralidade feminina. Essa busca por cura 

significa, por sua vez, integrar aspectos psíquicos, cultivar relações saudáveis com outras 

mulheres, reconhecer os limites de cada mulher da sua árvore genealógica, aceitar o feminino 

(as características tidas como femininas) em si mesma, ressignificar a relação com a 

menstruação, reconhecer uma outra dinâmica de funcionamento a partir dos ciclos da natureza 

(ciclicidade), incluindo o ciclo menstrual. 

Essa cura pode ser mediada por várias estratégias, exercícios, ferramentas, 

processos, como a dança, o canto, a escrita, o bordado, ou seja, a cura perpassa talentos a serem 

descobertos, resgatados e expressados. Aqui, a cura toma então o caminho do 

autoconhecimento como forma de reencontro consigo mesma e com atividades que tragam 

saúde e bem-estar. 

Outra via de cuidados é posta em prática a partir da utilização de recursos naturais, 

sobretudo as ervas, em chás, escalda-pés, unguentos, benzimentos, banhos e vaporizações 

uterinas. Além disso, é comum se recorrer a práticas neo-esotéricas, sendo muitas delas, hoje, 

ligadas às chamadas Práticas Integrativas Complementares, como o caso do reike, biodança, 

constelação familiar, ayurveda, florais (no caso de Fortaleza, mais especificamente os Florais 

da lua). Ademais, também observamos recursos como cristais, yonni eggs (ovos de cristais a 



218 
 

serem introduzidos via canal vaginal), recursos oraculares- tarô e sistemas oraculares variados, 

ritualização e ingestão de cacau ou jurema.  

Por fim, acredita-se que essa cura tem um efeito em cadeia e é comum se ouvir a 

frase “quando uma se cura, todas se curam” ou ainda “a cura de uma mulher é a cura do mundo”. 

Aqui está presente, implicitamente, o protagonismo das mulheres como agentes de 

transformação social, uma vez que essa cura vem acompanhada de uma transformação nas 

relações com as outras mulheres, com os companheiros ou companheiras, na dinâmica familiar, 

nas rodas de amizade e também no mundo corporativo (esfera do trabalho).  

Há, no circuito dos círculos, bem como em outros eventos relacionados, estejam 

identificados ou não com a marca do Sagrado Feminino, um alto engajamento intelectual no 

que toca a leitura e processo formativo. Nos círculos que acompanhamos, desde o início, era 

notório a presença física de livros relacionados ao tema. Mesmo quando os livros não 

circulavam fisicamente eles estavam nas bocas das mulheres, em trocas de impressões e 

comentários.  

O mais presente desses livros foi o Mulheres que correm com os lobos, de autoria 

de uma psicóloga arquetípica, Clarissa Pinkolas Estes. Em campo, por diversas vezes, 

encontramos referências a esse livro seja na fala das facilitadoras, compondo um momento do 

encontro (quando se ler um trecho de um capítulo), inspirando vivências a partir de temas 

retratados no livro, sendo visto como uma “verdadeira bíblia” do Sagrado Feminino, como me 

disse uma das interlocutoras.  

Outro livro que chamou atenção por tratar de um tema muito discutido nos círculos 

foi Seu sangue é ouro: resgatando o poder da menstruação, de Lara Owen, publicado em 

português pela primeira vez ainda na década de 1990. Em 2019, com edição esgotada, ele 

circulava por meio de um arquivo em PDF compartilhado, via WhatsApp. Posteriormente, 

durante a pesquisa, fizemos parte de um grupo de WhatsApp que se dedicava à leitura do 

mesmo. E em 2022 o livro foi reeditado pela Editora Lótus 22.  

Lua Vermelha: as energias criativas do ciclo menstrual como fonte de 

empoderamento sexual, espiritual e emocional, por sua vez, se fez presente em vários círculos, 

desde o início da pesquisa, em maio de 2019. Sua popularização no meio on-line em diversos 

perfis sobre Sagrado Feminino, além da divulgação por meio da agenda Mandala Lunar o 

configurou como um dos livros principais no cenário dos círculos.  

As observações que se seguem, partem da análise das entrevistas realizadas com 

vinte interlocutoras, entre facilitadoras e participantes. Apontamos aqui, os principais achados. 



219 
 

Um dos achados da pesquisa foram as criações e novos significados criados para 

experenciar a menstruação de um modo mais positivo, encontrando valor na capacidade de 

menstruar, não apenas como prova de que o corpo está saudável e funcional para a concepção, 

mas perceber a própria menstruação como um momento de introspecção e reflexão profunda 

sobre si mesma, sendo por si só um momento a ser acolhido e cultivado como prática de cuidado 

e autoconhecimento.  

A associação entre menstruação, lua e arquétipos do feminino foi uma das 

novidades que os círculos trouxeram. Esse modo de explicar o ciclo menstrual é mais didático 

por apresentar imagens tanto da lua (em suas várias fases) como de figuras arquetípicas que 

exemplificariam três/quatro momentos da vivência das mulheres (menina, mãe, anciã ou 

menina, mãe, feiticeira, anciã). Essa narrativa mais lúdica e de fácil compreensão transforma o 

fenômeno da menstruação em algo mais fácil de se conviver, sendo possível compreender a si 

mesma a partir do próprio ciclo menstrual. A partir dos arquétipos do feminino e das fases 

lunares as mulheres que menstruam podem, mais facilmente, localizar em qual fase do ciclo 

estão, uma vez que podem se “guiar” pela lua externa (a que está no céu).  

As participantes do circuito dos Círculos de Mulheres podem se identificar e aderir 

de diversos modos e níveis em relação às práticas difundidas nos círculos. E necessário ter em 

mente que essas adesões acontecem de modo heterogêneo, umas se engajando mais nos 

processos de autoconhecimento e aprimoramento de si e outras nem tanto. As particularidades 

de cada corpo, a rotina e a motivação podem variar levando a momentos de mais engajamento 

e outros de distanciamento das práticas.   

Outro ponto observado, a partir das entrevistas com as interlocutoras, foi a 

proximidade dos círculos de mulheres com as chamadas rodas de gestantes, organizadas por 

mulheres que exercem a função de doula, uma acompanhante especializada para auxiliar e 

orientar a mulher durante a gestação e o parto. Apesar de não termos nos dedicado a estudar 

esse fenômeno, encontramos uma interlocutora que chamou atenção para sua experiência com 

a gestação e a doulagem. Foi por meio dessa experiência que ela chegou aos círculos de 

mulheres e suas temáticas.  

Uma das falas comuns entre as mulheres participantes dos círculos é a necessidade 

de “trabalhar o feminino” ou de “curar o feminino”. Esse trabalho/cura diz respeito a encarar a 

forma como cada mulher se relaciona com outras mulheres, em contextos de amizade, 

profissional ou nas relações familiares no que toca a linhagem feminina. Logo, nesse sentido, 

o circuito dos Círculos de Mulheres propõe práticas e exercícios que possibilitem esse encontro 

com mulheres no intuito de sanar essas relações.  



220 
 

O argumento de que estar entre mulheres é curador também é algo comum no 

circuito dos círculos de mulheres, estando na esteira da noção de que o feminino está ferido e 

precisa ser curado. Diante da necessidade de curar o feminino, estar entre mulheres, em círculo, 

se configura como uma ferramenta sanadora. Acredita-se que estar em um círculo/ roda de 

mulheres, compartilhando de momentos conjuntos, partilhando e escutando histórias se 

constitui como um momento de nutrição de si mesma, construindo um espaço/momento de 

autoconhecimento e autocuidado.  

A conexão com cristais e plantas foi bastante comum nos círculos. Seja no uso de 

ervas para chás, banhos ou unguentos, seja a partir do uso dos óleos essenciais, com a presença 

de cristais no altar ou em momentos de meditação, a relação humano-natureza, em inúmeras 

vezes se fez presente. Aponto esse elemento como central na matriz de sentido dos círculos, ou 

como expressa a frase de uma das interlocutoras: “Essa minha sensibilidade aos seres 

elementares sempre existiu com relação às plantas e aos cristais”. 

No que toca a interseccionalidade de raça, classe e gênero, o que ficou notório nos 

círculos é a não racialização das mulheres, havendo uma invisibilização do marcador racial. 

Nesses espaços, não se fala sobre a diversidade da experiência feminina a partir do viés de raça, 

mas antes, busca-se um marcador identitário comum que seria a ciclicidade. Observando a 

disposição pela cidade dos lugares em que os círculos aconteciam, temos bairros como Benfica, 

Fátima, Dionísio Torres e Cidade dos Funcionários. Todos eles ocupam posições de 3° a 20° 

no ranking de melhor Índice de Desenvolvimento Humano-IDH, por bairro, da cidade. A partir 

disso, podemos identificar que os círculos aconteciam em bairros considerados “de classe 

média”, não estando na periferia da cidade, privilegiando quem mora próximo a esses bairros 

ou que tem fácil acesso a eles, seja por ter transporte próprio ou condições de se locomover 

com facilidade e segurança pela cidade. Por fim, como já foi falado, o público dos círculos se 

caracteriza por mulheres cisgênero, tanto que toda a narrativa gira em torno de uma consonância 

entre o sexo e o gênero, se detendo, muitas vezes, em questões ligadas à dimensão ginecológica.  

Os círculos, como aponta Morales (2018), tem muitas vezes um caráter efêmero. 

Essa mesma observação se repetiu no contexto de pesquisa. Com o passar dos anos e com o 

impacto da pandemia, os círculos foram perdendo sua força. As facilitadoras, durante um 

período, adaptaram as reuniões presenciais para o contexto online e com o passar do tempo 

diversificaram seus trabalhos a partir de outros formatos, seja com atendimentos e 

aconselhamento individuais, grupos de biodanza ou cursos sobre temas específicos (ervas, 

ginecologia natural). Eventualmente, ainda recebo alguns convites para reuniões de Círculo de 

Mulheres, mas não de modo tão frequente e estruturado como era em 2019. Atribuo essa 



221 
 

diluição desses espaços a dois elementos: a saturação da produção e consumo sobre o tema nos 

anos da pandemia e as frequentes críticas que esses espaços recebiam, sobretudo, em relação à 

raça e transgeneridade. Isso não significa que o a retomada de uma Espiritualidade Feminina 

tenha acabado, diz respeito, apenas, ao contexto específico de Fortaleza-Ceará.  

Os Círculos de Mulheres, o Sagrado Feminino e a Espiritualidade Feminina, 

guardando seus limites e aberturas, são movimentações coletivas complexas com um imenso 

potencial criativo que mobilizam um público muito específico de mulheres. No geral, mulheres 

urbanas, de classe média, escolarizadas, brancas, que tem construído uma sensibilidade ligada 

à uma vivência espiritual que valoriza figuras femininas e que começam a encarar processos 

socialmente ligados às mulheres (a menstruação, menopausa, gestão) de modo mais positivo, 

desconstruindo tabus e criando espaços sociais para compartilhar vivências e construir formas 

de autoconhecimento, autocuidado e valorização da noção de feminino que historicamente é 

desvalorizada e submetida a uma lógica masculina.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



222 
 

REFERÊNCIAS 

 

 

AMARAL, Maria Clara Estanislau de. Percepção e significado da menstruação para as 

mulheres. 2003. Dissertação (Mestrado em Ciências Médicas) - Faculdade de Ciências 

Médicas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2003. 

 

ARAKISTAIN, Miren Guilló. Habitar lo impoderable: espiritualidades contemporâneas y 

lecturas alternativas de la menstruación. In: GALARZA, Mari Luz Esteban; GARCÍA, Jone 

Miren Hernández (coord.). Etnografías feministas: una mirada al siglo XXI desde la 

antropología vasca. Manresa: Edicions Bellaterrra, 2018. p. 183-208. 

 

ARAKISTAIN, Miren Guilló. Mujeres jóvenes y menstruación: contracultura y 

resignificación del ciclo menstrual em el País Vasco. In: ROMANÍ, Oriol; MARÍN, Lina 

Casadó (org.). Jóvenes, desigualdades y salud: vulnerabilidad y políticas públicas. 

Tarragona: Publicacions URV, 2014. p. 143-165. 

BASTOS, Danielle Goberto. Círculo de mulheres no Recife (2000-2021): uma nova 

configuração política do feminino. 2023. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 

História) – Universidade Federal Rural de Pernambuco, Recife, 2023. 

 

BEAUD, Stéphane; WEBER, Florence. Guia para a pesquisa de campo: produzir e analisar 

dados etnográficos. Petrópolis: Editora Vozes, 2014. 

  

BECKER, Howard. Uma teoria da ação coletiva. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1977.  

 

BENETTI, Georgia Maria Ferro. Discursos sobre menstruação em comunidades do orkut: 

gênero, corpos e materialidades no ciberespaço. 2010. Tese (Doutorado Interdisciplinar em 

Ciências Humanas) - Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2010.  

 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: CARONE, Iray; 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude e 

branqueamento no Brasil. Petrópolis: Editora Vozes, 2021. p. 147-162. 

 

BOLEN, Jean Shinoda. O milionésimo círculo: como transformar a nós mesmas e ao mundo: 

um guia para círculos de mulheres. São Paulo: TRIOM, 2011. 

 

BOURDIEU, Pierre. As regras da arte: gênese e estrutura do campo literário. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1996. 

 

BOURDIEU, Pierre. As condições sociais da circulação internacional das ideias. Revista 

Enfoques, Rio de Janeiro, v. 1, n. 1, p. IV– 117, 2002.  

 

BUENO, Winnie. Imagens de controle: um conceito do pensamento de Patrícia Hill Collins. 

Porto Alegre: Zouk, 2020. 

 

CAROZZI, María Julia. Nova era: a autonomia como religião. In: CAROZZI, María Julia. 

(org.). A Nova Era no Mercosul. Petrópolis: Editora Vozes, 1999. p. 149-187. 

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=774754


223 
 

CORDOVIL, Daniela. O poder feminino nas práticas da Wicca: uma análise dos “Círculos de 

Mulheres”. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 23, n. 2, p. 431–448, 2015. 

 

DE LA TORRE, Renée. Religiosidades indo y afroamericanas y circuitos de espiritualidad 

new age. In: DE LA TORRE, Renée; ZÚÑIGA, Cristina Gutiérrez; HUET, Nahayeilli Juárez 

(coord.). Variaciones y apropropriaciones latinoamericanas del New Age. México: Centro 

de Investigaciones y Estudios Superiores em Antropología Social, 2016. p. 17-29. 

 

DE LA TORRE, Renée. Religiosidades nómadas: creencias y práticas heterodoxas em 

Guadalajara. México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiore em Antropología 

Social, 2012.   

 

EISLER, Riane. O cálice e a espada: nosso passado, nosso futuro. São Paulo: Palas Athena, 

2007. 

 

ESTÉS, Clarissa Pinkola. Mulheres que correm com os lobos: mitos e histórias do arquétipo 

da Mulher Selvagem. Rio de Janeiro: Rocco, 2014. 

 

FAUR, Mirella. Círculos Sagrados para mulheres contemporâneas: práticas, rituais e 

cerimônias para o resgate da sabedoria ancestral e a espiritualidade feminina. São Paulo: 

Editora Pensamento, 2011. 

 

FÁVERI, Marlene de; VENSON, Anamaria. Entre vergonhas e silêncios, o corpo segredado. 

Práticas e representações que mulheres produzem na experiência da menstruação. Anos 90, 

Porto Alegre, v. 14, n. 25, p.65-97, jul. 2007. 

 

FAVRET-SAAD, Jeanne. Ser afetado. Cadernos de Campo, São Paulo, v. 13, n. 13, p. 155-

161, 2005. 

 

FELITTI, Karina. Brujas feministas: construcciones de un símbolo cultural en la Argentina de 

la marea verde. In: DE LA TORRE, Renée; SEMÁN, Pablo (ed.). Religiones y espacios 

públicos en América Latina. Buenos Aires: Centro de Estudios Lationamericanos, 2021. p. 

543-568. 

 

FELITTI, Karina.El ciclo menstrual en el siglo XXI. entre mercado, la ecología y el poder 

femenino. Sexualidad, Salud y Sociedad, Rio de Janeiro, n. 22, p. 175-206, abr. 2016.  

 

FRIGERIO, A. Lógicas y límites de la apropiación new age: donde se detiene el sincretismo. 

In: DE LA TORRE, Renée; ZÚÑIGA, Cristina Gutiérrez; HUET, Nahayeilli. Juárez (coord.). 

Variaciones y apropropriaciones latinoamericanas del New Age. México: Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores em Antropología Social, 2016. 30-47.  

 

FORTALEZA. Desenvolvimento Humano, por Bairro de Fortaleza. Fortaleza: Prefeitura 

de Fortaleza, [20--]. Disponível em: 

https://dados.fortaleza.ce.gov.br/dataset/desenvolvimento_humano_bairro/resource/f7cf7081-

b0e3-4c9c-b89e-0ee1b3755437. Acesso em: 23 out. 2025. 

 

GIDDENS, Anthony. A vida em uma sociedade pós-tradicional. In: GIDDENS, Anthony; 

BECK, Ulrich; LASH, Scott. Modernização reflexiva: política, tradição e estética na ordem 

social moderna. São Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 1997. 



224 
 

 

GIDDENS, Anthony. Modernidade e Identidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002. 

 

GIMBUTAS, Marija. The goddesses and gods of old Europe: myths and cult images. 

Califórnia: University Of Califórnia Press, 2007.  

 

GRAY, Miranda. Lua vermelha: as energias criativas do ciclo menstrual como fonte de 

empoderamento sexual, espiritual e emocional. São Paulo: Editora Pensamento, 2017. 

 

GUERRIERO, Silas. El proceso de resignificación de las religiones tradicionales y las nuevas 

corrientes espirituales en la sociedad brasileña. In: DE LA TORRE, Renée; ZÚÑIGA, 

Cristina Gutiérrez; HUET, Nahayeilli. Juárez (coord.). Variaciones y apropropriaciones 

latinoamericanas del New Age. México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 

em Antropología Social, 2016. p. 164-177. 

 

GUERRIERO, Silas. Novos movimentos religiosos: o quadro brasileiro. São Paulo: Paulinas, 

2006. 

HERVIEU-LÉGER, Daniele. O peregrino e o convertido: a religião em movimento. 

Petrópolis: Vozes, 2015.  

 

INGOLD, Tim. Chega de etnografia! A educação da atenção como propósito da antropologia. 

Educação, Porto Alegre, v. 39, n. 3, p. 404-411, set.-dez. 2016. 

 

KAUFMANN, Jean-Claude. A entrevista compreensiva: um guia para pesquisa de campo. 

Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes; Maceió, Alagoas, 2013.  

 

L’AM, DeAnna. Dançando com a lua: uma companhia para a chegada do ciclo menstrual. 

São Paulo: Danielle Felippe e Tatiana Guedes Editoras Independente, 2018. 

 

L’AM, DeAnna. Caminhando Juntas: guiando meninas na jornada da feminilidade. São 

Paulo: ST Patrick Traduções, 2019.  

 

LAPLANTINE, François. Aprender Antropologia. São Paulo: Brasiliense, 2012. 

  

LATOUR, Bruno. Jamais fomos modernos: ensaios de antropologia simétrica. São Paulo: 

Editora 34, 2019. 

 

LAURETIS, Teresa de. A tecnologia do gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). 

Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar dos tempos, 2019. p. 

121-155.  

 

LE BRETON, David. A sociologia do corpo. Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

MAGALHÃES, Sabrina Peixoto. O retorno da Deusa na contemporaneidade: os Círculos 

de Sagrado Feminino a partir da Psicologia Analítica. 2017. Monografia (Graduação em 

Psicologia) – Graduação em Psicologia, Universidade de Fortaleza, 2017. 

 

MAGNANI, José Guilherme Cantor. El movimiento new age y el chamanismo urbano en 

Brasil. In: DE LA TORRE, Reneé; ZÚÑIGA, Cristina Gutiérrez; HUET, Nahayeilli. Juárez 



225 
 

(coord.). Variaciones y apropropriaciones latinoamericanas del New Age. México: Centro 

de Investigaciones y Estudios Superiores em Antropología Social, 2016. p. 48-65. 

 

MAGNANI, José Guilherme Cantor. Mystica Urbe: um estudo antropológico sobre o 

circuito neo-esotérico na cidade. São Paulo: Studio Nobel, 1999.  

 

MALUF, Sônia Weidner. Os filhos de aquário no país dos terreiros: novas vivências 

espirituais no sul do Brasil. Ciências Sociais e Religião, Porto Alegre, ano 5, n. 5, p. 153-

171, 2003.  

 

MALUF, Sônia Weidner. Além do templo e do texto: desafios e dilemas dos estudos de 

religião no Brasil. Antropologia em Primeira Mão, Florianópolis, v. 124, p. 5 – 14, 2011. 

 

MANICA, Daniela Tonelli. Contracepção, natureza e cultura: embates e sentidos na 

etnografia de uma trajetória. 2009. Tese (Doutorado em Antropologia Social) - Instituto de 

Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2009. 

 

MANICA, Daniela Tonelli. A desnaturalização da menstruação: hormônios contraceptivos e 

tecnociência. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 17, n. 35, p. 197-226, jan./jun. 

2011. 

 

MARCUS, George E. Etnografia em/do sistema-mundo: o surgimento da etnografia 

multilocal. Alteridades, Iztapalapa, v. 11, n. 22, p. 111–127, 2001.  

 

MASO, Tchella Fernandes. El caldero de los deseos: cuerpo y cambio en Círculos de 

Mujeres en Brasil. 2024. Tese (Doutorado em Estudos Feministas e de Gênero) – 

Departamento de Filosofía de los Valores y Antropología Social, Facultad de Educación, 

Filosofía y Antropología, Gipuzkoa, 2024. 

 

MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2003. 

 

MESQUITA, Raquel Guimarães; PAIVA, Antonio Cristian Saraiva. Novas formas de senti 

menstruação: reflexões iniciais de pesquisa. In: REUNIÃO EQUATORIAL DE 

ANTROPOLOGIA, 6., 2020, Salvador. Anais [...]. Salvador: UFBA, 2020.  

 

MESQUITA, Raquel Guimarães; PAIVA, Antonio Cristian Saraiva. Construindo uma nova 

natureza: mulheres e espiritualidade feminina. In: SEMANA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM 

CS, 19., 2021, Araraquara. Anais [...]. Araraquara: FCL-UNESP, 2021a.  

 

MESQUITA, Raquel Guimarães; PAIVA, Antonio Cristian Saraiva.  Natureza reencantada: 

círculos de mulheres, natureza e cultura. In: SEMINÁRIO INTERNACIONAL FAZENDO 

GÊNERO, 12., 2021, Florianópolis. Anais [...]. Florianópolis: UFSC, 2021b.  

 

MESQUITA, Raquel Guimarães; PAIVA, Antonio Cristian Saraiva. Os círculos de mulheres 

e as novas configurações do religioso. PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso 

de Ciências Sociais da UNIFAP, Macapá, v. 15, n. 3, p. 1-15, 2022. 

MESQUITA, Raquel Guimarães; PAIVA, Antonio Cristian Saraiva. Um lugar possível para o 

sangue: círculos de mulheres, menstruação e ciclicidade. Textos e Debates, Boa Vista, v. 29, 

n.  1, jan./jul. 2023.  



226 
 

MORALES, María del Rosario Ramírez. Del tabú a la sacralidad: la menstruación en la era 

del sagrado femenino. Ciências Sociais e Religião, Porto Alegre, ano 18, n. 24, p. 134-152 

jan./jul. 2016. 

 

MORALES, María del Rosario Ramírez. Expresiones femeninas de la Nueva Era. Los 

círculos de mujeres en México. In: STEIL, Carlos Alberto; DE LA TORRE, Reneé; TONIOL, 

Rodrigo. (org). Entre trópicos: diálogos de estudios Nueva Era entre México y Brasil. 

Ciudad de México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 

2018. p.  221-249. 

 

MORALES, María del Rosario Ramírez. La espiritualidade femennina desde los círculos de 

mujeres. In: HAGI, Afef; CAMPANI, Giovanna. Conflitti Sociali e Religione nel 

Mediterraneo. Firenze: Edizione Polistampa, 2014. 

 

NEGRÃO, Lísias Nogueira. Pluralismo e multiplicidades religiosas no Brasil contemporâneo. 

Sociedade e Estado, Brasília, DF, v. 23, n. 2, p. 261-279, 2008. 

 

OLIVEIRA, Amurabi. “É tudo energia”: a Nova Era e a Umbanda em diálogo. Revista de 

Antropologia, Florianópolis, v. 16, n. 2, p. 92–107, 2016. 

 

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. O trabalho do antropólogo: olhar, ouvir e escrever. Revista 

de Antropologia, São Paulo, v. 39, n. 1, p. 13-37, 1996.  

 

OWEN, Lara. Seu sangue é ouro: resgatando o poder da menstruação. Rio de Janeiro: Rosa 

dos ventos, 1994.  

 

PEIRANO, Mariza. Etnografia não é método. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 

20, n. 42, p. 377-391, jul./dez. 2014. 

 

PEREIRA, José Carlos. Interfaces do Sagrado: catolicismo popular- o imaginário religioso 

nas devoções marginais. Aparecida: Editora Santuário, 2011. 

 

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. São Paulo: Editora Contexto, 2019.  

 

PIZA, Edith; ROSEMBERG, Fúlvia. Cor nos censos brasileiros. In: CARONE, Iray; BENTO, 

Maria Aparecida Silva (org.). Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude e 

branqueamento no Brasil. Petrópolis: Editora Vozes, 2021. p. 147-162. 

 

RIBEIRO, Tainá. A cura do feminino: autognose do corpo da mulher como campo de 

experiências para processos terapêuticos. In: BOLLETIN, Paride; El-HANI, Charbel N. 

(org.). Teorias da natureza: etnografias da Bahia. Santa Catarina: CLEUP, 2020. p. 177-192. 

 

RIBEIRO, Thainá Soares; MASO, Tchella Fernandes; MESQUITA, Raquel Guimarães. 

Reinvenções do sangue menstrual em Círculos de Mulheres no Brasil. In: REUNIÃO DE 

ANTROPOLOGIA DO MERCOSUL, 14., 2023, Rio de Janeiro. Anais [...]. Rio de Janeiro:  

UFF, 2023.  

 

SANDENBERG, Cecilia. De sangrias, tabus e poderes: a menstruação em uma perspectiva 

transcultural. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 2, n. 2, p. 314-344, 1994. 

 

http://lattes.cnpq.br/2051235989856548


227 
 

SARMIENTO, Mariana Mira. Sanación e individualización: un acercamiento a los usos y 

sentidos del concepto “sanación” en tres círculos de mujeres de Medellín. 2020. Monografia 

(Graduação em Sociologia) – Departamento de Sociología, Facultad de Ciencias Sociales y 

Humanas, Universidad de Antioquia, Medellín, 2020. 

SILVA, Camila Gabriela Conceição da. Replantando saberes através das relações 

interespecífica entre plantas e mulheres: um estudo de caso em um círculo de mulheres em 

Salvador, Bahia, Brasil. In: BOLLETIN, Paride; El-HANI, Charbel N. (org.). Teorias da 

natureza: etnografias da Bahia. Santa Catarina: CLEUP, 2020. p. 31-48. 

SILVA, Thais Emanuelle da; ROCHA, Ana Luísa Costa; SILVA, Evellyn Katiúska de 

Medeiros e; CRUZ, Lyllian Ramos da Silva; ARAÚJO, Daísy Vieira de. O sagrado em mim: 

as dimensões supramental e mental trabalhadas na extensão universitária. Revista Extensão 

& Sociedade, Natal, v. 15, n. 1, p. 108-122, 2023.  

SOUSA, Emília Maria de Meneses. O Sagrado Feminino e a Nova Era no Círculo de 

Mulheres Flor de Lótus em Teresina-Piauí. 2022. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – 

Faculdade de Letras, Universidade do Porto, Porto, 2022. 

STRATHERN, Marilyn. O efeito etnográfico. São Paulo: Ubu Editora, 2017.  

TAVARES, Fátima Regina Gomes, RIBEIRO, Thainá Soares; SILVERA, Iacy Pissolato. 

Religiosidades nova era e Círculos de Mulheres no Brasil: hibridismo, redes e cortes.Textos e 

Debates, Boa Vista, v. 29, n. 1, p. 1-23, jan./jun. 2023. 

TONIOL, Rodrigo. O que é espiritualidade. Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, v. 37, n. 2, 

p. 144-175, 2017.  

VALDES, Gisela Padilla. Mujeres en círculos: Reconectando y sanando el cuerpo/ser 

femenino. In: GALARZA, Adrián Villaseñor.  El Gran Giro: despertando al florecer de la 

tierra. Editor: Adrian Villaseñor Galarza, 2015.  

 

VALDES, Gisela Padilla. Mujeres en círculos ecofeministas en guadalajara: cuerpo, 

experiencia y sanación. 2017. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social- Programa de Doctorado en 

Ciencias Sociales, Guadalajara, Jalisco, 2017. 

 

VASCONCELLOS, Hannah Lima Alcantara de. Vagina, corpo e mente entre a branquitude e 

o sagrado feminino no Brasil do século XXI. Textos e Debates, Boa Vista, v. 29, n. 1, p. 1-

19, jan./jun. 2023.  

VASCONCELLOS, Hannah Lima Alcantara de. Mercado da cura: as dinâmicas raciais do 

cuidado ou o encontro entre mulheres negras e o sagrado feminino. 2024. Tese (Doutorado 

em Antropologia Social) - Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Museu 

Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2024. 

WILLAIME, Jean-Paul. Sociologia das Religiões. São Paulo: Editora Unesp, 2012. 

  

WONS, Letícia. “Introduzindo o primeiro produto menstrual que não absorve nada”: 

coletores menstruais e transformações nas ordens prático-simbólicas da menstruação. 2019. 

Dissertação (Mestrado em Estudos Interdisciplinares sobre Mulheres, Gênero e Feminismos) 

– Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 

2019. 



228 
 

 

WONS, Letícia. Coletando menstruação: uma análise epistemológica feminista. Campinas: 

Terrestres Edições, 2022.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



229 
 

APÊNDICE A - ROTEIRO DE ENTREVISTA APLICADO COM PARTICIPANTES E 

FACILITADORAS DE CÍRCULOS DE MULHERES 

 

 

Sobre os círculos 

 

1 - Quando começou a participar dos círculos de mulheres? 

 

2 - Como se deu a descoberta dos círculos? 

 

3 - Quais foram as motivações para participar? (lembra de algum momento que marcou essa 

“entrada” nos círculos?) 

 

4 - Já participou de outros círculos? 

 

5 - Quais aprendizados (pessoais, espirituais, emocionais) os círculos te trouxeram que você 

leva para o teu dia a dia? 

 

6 - Teve algum encontro dos círculos florais da lua que foi marcante para ti, pra tua vida? Você 

pode contar um pouco o porquê? 

 

7 - O que são os círculos de mulheres, para ti?  

 

8 - Quais livros sobre Sagrado Feminino, Círculos de Mulheres você conheceu a partir dos 

círculos?  

 

9 - Esse termo “Sagrado Feminino”, em algumas rodas eu notei uma certa repulsa por essa 

palavra. Eu gostaria de sabe se você também percebe isso? 

 

Sobre espiritualidade 

 

 

10 - Como é a tua relação com a religião?  

 

11- Já participou de grupos mais institucionalizados?  

 

12 - E se hoje você se considera praticante de alguma religião? 

 

13 - Na tua compreensão os círculos de mulheres têm a ver com a espiritualidade?  

14 - Como você percebe essa questão/ essa relação Círculos de Mulheres e Espiritualidade? 

 

Sobre cuidados terapêuticos 

15 - Como foi a sua experiência com o uso dos florais da lua? (quando começou a tomar, quais 

foram os mais fortes, como você se sentia tomando-os?) 

 

16 - Quais outras técnicas de cuidados você usa agora?  

 

Sobre menstruação 



230 
 

17- Caso não tiver falado. Como é a sua relação com a menstruação? 

Você percebeu diferenças entre a forma como você lidava com a menstruação antes e depois 

dos círculos? 

 

18 - Você faz uso da mandala lunar, absorvente de pano, coletor menstrual? Como tem sido a 

experiência de vivenciar a menstruação a partir desses recursos? 

 

19 - Quais aprendizados sobre a menstruação os círculos de trouxeram? 

 

20 - Qual a tua percepção em relação ao uso dos anticoncepcionais hormonais? Tomar ou não 

tomar?  

 

Sobre trabalho 

 

20 - O que te levou a trabalhar com questões de autoconhecimento? 

 

21 - Como foi adequar esse trabalho ao mundo online, no contexto da pandemia?  

     


