
   

 UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ

PROGRAM

O MITO DOS ATRIDAS E A VARIÁVEL TRÁGICA 

 

  

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

CENTRO DE HUMANIDADES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS

 

 

 

 

 

RENATO CÂNDIDO DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

O MITO DOS ATRIDAS E A VARIÁVEL TRÁGICA NA DRAMATURGIA 

BRASILEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
FORTALEZA 

2025 

GRADUAÇÃO EM LETRAS 

NA DRAMATURGIA 



    

RENATO CÂNDIDO DA SILVA 

 
 
 
 
 
 
 

O MITO DOS ATRIDAS E A VARIÁVEL TRÁGICA NA DRAMATURGIA BRASILEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Letras da Universidade Federal 
do Ceará, como requisito parcial à obtenção do 
título de Doutor em Letras. Área de 
concentração: Literatura Comparada. 
 
Orientador: Prof. Dr. Orlando Luiz de Araújo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

FORTALEZA 

2025 



    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    

RENATO CÂNDIDO DA SILVA 
 
 
 
 
 
 
 

O MITO DOS ATRIDAS E A VARIÁVEL TRÁGICA NA DRAMATURGIA BRASILEIRA 
 
 
 
 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Letras da Universidade Federal 
do Ceará, como requisito parcial à obtenção do 
título de Doutor em Letras. Área de 
concentração: Literatura Comparada. 
 
 

Aprovada em: 29/02/2025 
 

BANCA EXAMINADORA 
 

____________________________________________ 
Prof. Dr. Orlando Luiz de Araújo (Orientador) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 
 

____________________________________________ 
Profa. Dra. Maria de Fátima Silva 
Universidade de Coimbra (UC) 

 
_________________________________________ 

Profa. Dra. Renata Cazarini de Freitas 
Universidade Federal Fluminense (UFF) 

 
_________________________________________ 

Profa. Dra. Tereza Virgínia Ribeiro Barbosa 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) 

 
_________________________________________ 

Profa. Dra. Maria Cecilia de Miranda Nogueira Coelho 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) 

 



    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

À minha mãe, Eva. 

Ao meu pai, João. 

 

 

 

 



    

AGRADECIMENTOS 

 

À CAPES, pelo apoio financeiro, sem o qual essa pesquisa não se realizaria. 

Ao Professor Dr. Orlando Luiz de Araújo, pela orientação primorosa. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Letras, pelo acolhimento. 

Aos Secretários, Diego e Vitor, pela generosidade de sempre. 

Às Professoras Doutoras Carlinda Fragale Pate Nuñez, Maria de Fátima Silva, 

Renata Cazarini de Freitas e Tereza Virgínia Ribeiro Barboza, pela leitura atenta e pelos 

preciosos apontamentos durante o Exame de Qualificação.  

Aos amigos Carlos, Júlio, Neuri, Grá, Taynan e Yorranna, pelos “acenos e 

afagos”. 

 

 

 

  

 



    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Na casa dos Atridas há plurissalas onde cabem todos 

os espantos”. 

 

Murilo Mendes, Poliedro: Roma 1965/66 

 



    

RESUMO 

 

Da antiguidade clássica, o mito dos Atridas é um dos mais violentos, com suas rixas 

familiares, maldições e assassinatos geradores de vingança de geração após geração. Os temas 

que giram em torno deste mito, e que serviram aos intentos dos tragediógrafos gregos, foram 

recepcionados e reescritos ao longo dos séculos por diversos autores, inclusive por 

dramaturgos brasileiros. Desse modo, partindo dos Estudos de Recepção dos Clássicos, esta 

pesquisa, de caráter bibliográfico, tem como objetivo investigar três reescritas do mito dos 

Atridas na dramaturgia brasileira, levando em consideração o tema do trágico; a saber: 

Clitemnestra, a rainha de Micenas; tragédia em 5 atos  (1844), de Joaquim Norberto de 

Sousa Silva (1820-1891); Electra no circo (1944), de Hermilo Borba Filho (1917-1976); e 

Lazzaro (1948), de Francisco Pereira da Silva (1918-1985). Um estudo desta proporção, que 

analisa três peças que têm como assunto o mesmo mito, permite identificar não só a 

especificidade do momento histórico da obra recepcionada, mas também possibilita refletir 

sobre a pervivência da tragédia, bem como a variável trágica, tema que norteia esta pesquisa. 

Por fim, nosso aporte teórico acerca de Reescrita, Recepção e Trágico está pautado, 

sobretudo, nos seguintes autores: Tiphaine Samoyault (2008), Anastasia Bakogianni (2016), 

Charles Martindale (2006), Edith Hall (2004), Lorna Hardwick (2003), Maaten De Pourcq 

(2012), Gerd Bornheim (2007), Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling (2010), Jean-Pierre 

Vernant (2014) e Albin Lesky (2015). 

 

Palavras-chave: recepção; reescrita; drama mítico brasileiro; Atridas. 

 



    

ABSTRACT 

 

From classical antiquity, the myth of the Atrides is one of the most violent, with its family 

feuds, curses and murders that motivate revenge from generation to generation. The themes 

that revolve around this myth, and that served the purposes of Greek tragediographers, were 

received and rewritten over the centuries by various authors, including Brazilian playwrights. 

Thus, based on Classical Reception Studies, this research, of a bibliographic nature, aims to 

investigate three rewritings of the Atreides myth in Brazilian drama, taking into account the 

theme of tragedy; namely: Clitemnestra, a rainha de Micenas; tragédia em 5 atos (1844), by 

Joaquim Norberto de Sousa Silva (1820-1891); Electra no circo (1944), by Hermilo Borba 

Filho (1917-1976); and Lazzaro (1948), by Francisco Pereira da Silva (1918-1985). A study of 

this magnitude, which analyzes three plays that have the same myth as their subject, allows us 

to identify not only the specificity of the historical moment of the received work, but also to 

reflect on the survival of tragedy, as well as the tragic variable, the theme that guides this 

research. Finally, our theoretical contribution regarding Rewriting, Reception and Tragedy is 

based, above all, on the following authors: Tiphaine Samoyault (2008), Anastasia Bakogianni 

(2016), Charles Martindale (2006), Edith Hall (2004), Lorna Hardwick (2003), Maaten De 

Pourcq (2012), Gerd Bornheim (2007), Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling (2010), Jean-

Pierre Vernant (2014) and Albin Lesky (2015). 

 

Keywords: reception; rewriting; Brazilian mythical drama; Atreides. 

 

 

 

 

 

 

 



    

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1  Teatro Duse, localizado na casa de Paschoal Carlos Magno, no Rio de Janeiro....119 

Figura 2  O pequeno Teatro Duse, durante um ensaio...........................................................120 

Figura 3  As personagens Lavadeiras em Lazzaro, de Francisco Pereira da Silva................145 

Figura 4  Lazzaro e Anselmo em Lazzaro, de Francisco Pereira da Silva.............................145 

Figura 5  Os protagonistas de Lazzaro: Almerinda, Lurdes e Lazzaro..................................146 

Figura 6  Os irmãos Lurdes e Lazzaro...................................................................................146 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



    

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO.......................................................................................................... 12

2 A PRESENÇA DO MITO DOS ATRIDAS NO BRASIL........................................ 18

2.1 Breves apontamentos sobre a Recepção dos Clássicos............................................ 18

2.2 Notas sobre a Recepção dos Clássicos na dramaturgia brasileira......................... 23

2.3 Reescritas do mito dos Atridas no Brasil.................................................................. 34

3 CLITEMNESTRA, A RAINHA DE MICENAS; TRAGÉDIA EM 5 ATOS (1843)

DE JOAQUIM NORBERTO DE SOUSA SILVA.................................................... 40

3.1 A tragédia no Romantismo brasileiro....................................................................... 41

3.2 O tragediógrafo romântico Joaquim Norberto de Sousa Silva.............................. 45

3.3 Clitemnestra: primeira aparição do mito dos Atridas no teatro brasileiro............ 49

3.2.1 Os motivos clássicos..................................................................................................... 49

3.2.2 O assassinato de Agamêmnon..................................................................................... 50

3.2.3 O sonho fatídico e as honras fúnebres....................................................................... 53

3.2.4 O reconhecimento e o tiranicídio................................................................................ 56

3.2.5 O matricídio................................................................................................................. 60

3.2.6 O destino e o trágico.................................................................................................... 61

4 ELECTRA NO CIRCO (1944), DE HERMILO BORBA FILHO........................... 67

4.1 Hermilo Borba Filho e a Cultura Popular Nordestina........................................... 69

4.2 “Antes do espetáculo”................................................................................................ 80

4.3 “Durante o espetáculo”.............................................................................................. 91

4.4 “Depois do espetáculo”............................................................................................... 94

5 LAZZARO (1948), DE FRANCISCO PEREIRA DA SILVA.................................. 112

5.1 O Teatro Duse e o Festival do Autor Novo............................................................... 113

5.2 Francisco Pereira da Silva: “Autor Revelação de 1952”........................................ 120

5.3 Os Atridas Nordestinos.............................................................................................. 124

6 CONCLUSÃO............................................................................................................. 147

 REFERÊNCIAS......................................................................................................... 150

 ANEXO A – CLITEMNESTRA (1846), DE JOAQUIM NORBERTO DE 

SOUSA SILVA (EDIÇÃO COMPLETA/ ARQUIVO TEATRAL).......................... 163



12 
 

    

1 INTRODUÇÃO 

 
 

Entre 2020 e 2022, o teatro sofreu diversas transformações em decorrência da 

pandemia causada pela Covid-19. Nesse curto período, o teatro teve de se reinventar. 

Desdobrou-se para manter o fazer teatral. Em “Antígona sonora: sentir no corpo os sismos dos 

tempos”, texto publicado no site Ruína Acesa, em agosto de 2021, Azevedo afirma que 

“Talvez essa seja a grande constante nas buscas dos trabalhos de artistas de teatro no período 

pandêmico: manter-se teatral, seja lá o que isso signifique dentro das impossibilidades destes 

tempos”1. No isolamento social, o palco passou a ser a sala, a varanda, a cozinha, o quarto ou 

até mesmo o banheiro2 da casa do artista. O espectador, sentado em sua cadeira ou em seu 

sofá, ou deitado em sua cama, podia ver as encenações pela tela do celular, da TV, do 

notebook etc. Dificilmente, na história milenar da arte da representação, se atribuiu tantos 

nomes ao teatro e em tão pouco tempo: “teatro-filme”, “teatro remoto”, “teatro virtual”, 

“teatro on-line”, “teatro on-live”3 etc. O dia 27 de julho de 2020, certamente, marcou a vida 

de muitos espectadores que, em diversas partes do mundo, cada um em sua casa, tiveram a 

oportunidade de assistir, ao vivo e on-line, à tragédia Os Persas, de Ésquilo4. Nessa mesma 

linha seguiu a encenação da comédia As rãs, de Aristófanes, transmitida remotamente em 

20215. Por meio de telas de celular, TV, notebook etc, fomos “transportados” para o Teatro de 

Epidauro, na Grécia. Este fato inusitado foi registrado por Cazarini (2020): “A notícia é que 

aconteceu pela primeira vez uma transmissão on-line ao vivo do teatro de 2.300 anos em 

Epidauro”6. 

                                                 
1 Cf. AZEVEDO, Amilton De. “Antígona sonora: sentir no corpo os sismos dos tempos”. Ruína Acesa. 28 de 
agosto de 2021. Disponível em: https://ruinaacesa.com.br/antigona-sonora/. Acesso em: 15 de janeiro de 2024. 
2 Segundo Cazarini (2020), “curiosamente, o banheiro se torna cenário recorrente no teatro on-LIVE”. Cf. 
CAZARINI, Renata. “Medeia- tragédia digital ao vivo”. Palco Clássico. Niterói, 29 de setembro de 2020. 
Disponível em: https://palcoclassico.blogspot.com/2020/09/medeia-tragedia-digital-ao-vivo.html.  
3 Em 2020, quando Sísifo (2019) de Gregório Duvivier e Vinícius Calderoni foi reaproveitado/encenado 
remotamente, Cazarini afirma: “agora vou investir no selo ON-LIVE. Escrito assim mesmo, resumindo o teatro 
que se faz neste momento: ao vivo e on-line”. Cf. CAZARINI, Renata. “(A montanha vai a) Sísifo”. Palco 
clássico. Niterói, 7 de setembro de 2020. Disponível em: https://palcoclassico.blogspot.com/2020/09/a-
montanha-vai-sisifo.html. Acesso em: 15 de janeiro de 2024. 
4 Para mais informações, cf. CAZARINI, Renata. “Os Persas”. Palco Clássico. Niterói, 26 de julho de 2020. 
Disponível em: https://palcoclassico.blogspot.com/2020/07/os-persas.html. Acesso em: 14 de janeiro de 2024. 
5 Para mais informações, cf. MOURA, Camila de. “O riso e a peste” In: Palco Clássico. Niterói, 15 de julho de 
2021. Disponível em: https://palcoclassico.blogspot.com/2021/07/as-ras-comentario.html. Acesso em: 14 de 
janeiro de 2024. 
6 Citação extraída do texto publicado no blog Palco Clássico: cf. CAZARINI, Renata. “Os Persas”. Palco 
Clássico. Niterói, 26 de julho de 2020. Disponível em: http://palcoclassico.blogspot.com/2020/07/os-
persas.html. Acesso em 17 de janeiro de 2024. 



13 
 

    

No Brasil, também diversas peças mitológicas foram encenadas remotamente 

durante a pandemia7. A maioria subiu ao palco em períodos anteriores, ou seja, foram 

aproveitadas ao modelo on-line, a exemplo de Memórias do mar aberto: Medeia conta sua 

história (1997) de Consuelo de Castro, que virou simplesmente Medeia em “teatro-filme”, 

realizado pela Cia. BR1168. Clitemnestra: uma canção de amor (2008)9 de Juliana Veras, 

Medeia negra (2018)10 de Márcio Marciano e Daniel Arcades e Sísifo (2019)11 de Gregório 

Duvivier e Vinícius Calderoni seguem o mesmo padrão.  

Os dramas míticos Penélope (2020) de Lígia Souza e Ítaca 365, apto. 23 (2020) 

de Vinicius Calderoni e Guilherme Gontijo Flores também foram encenados durante a 

pandemia, mas são peças as quais se podem chamar inovadoras. A inovação, certamente, não 

recai na temática, pois o poeta Homero já serviu de modelo para diversos dramaturgos 

brasileiros12. Por mais que essas peças adotem “procedimentos teatrais distintos e abordagens 

textuais [...] opostas” (Cazarini, 2020)13, a inovação reside no fato de serem os primeiros 

dramas míticos pensados e escritos especialmente para o modelo de encenação virtual14. É o 

que consta, por exemplo, na página La Lettre: Penélope, peça encenada (via Instagram) com 

                                                 
7 O repertório é vasto, destaco aqui algumas das produções: Medeia – o gosto amargo de um sonho morto 
(2020), de Rafael Barbosa; Era Medeia (2020), de Eduardo Hoffmann; Coração-Tambor (2020), de Emerson de 
Paula; Cassandra (2020), de Rafaela Penteado; Ariadne – cartografias de um labirinto (2021), de Juliana Veras; 
Medeia ErreXota (2021), de Poliana Paiva; Palavras de mulher (2021), de Carolina Lavigne; Medeia – tragédia 
digital ao vivo (2021), de Stephanie Degreas; Apátridas (2020), de Carina Casuscelli; Como devo chorá-los? 
(2021) de Bernardo Marinho, Chandelly Braz, Juliana França, Marina Vianna, Pedro Henrique Müller e Zahy 
Guajajara; Cretenses (2021) e Labirinthos (2022) de João Anzanello Carrascoza. 
8 Disponível no YouTube: cf. https://www.youtube.com/watch?v=iJL38NSOMQE. 
9Disponível no YouTube: cf. Banco do Nordeste. “Programação Virtual 2021: Clitemnestra”, disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=K5h5pZsgtOo, acesso em: 17 de janeiro de 2024. 
10 Uma das apresentações transmitida online durante a pandemia está disponível ao público no YouTube: cf. 
Sesc São Paulo. “Márcia Lima apresenta Medeia negra, #EmCasaComSesc”, disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=ZbaAHwYdY2w, acesso em: 17 de janeiro de 2024. 
11 Disponível no YouTube: cf. CultSP Play. “Sísifo. Em Cartaz. #CulturaEmCasa, disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=KBRdKYCcS5Q, acesso em: 17 de janeiro de 2024. 
12 Refiro-me às peças Abel, Helena, peça cômica e lírica em três atos (1877), de Arthur Azevedo; A nova Helena 
(1957), de Francisco Pereira da Silva; Ilha da ira (1975), de João de Jesus Paes Loureiro; Troia (1993), de 
Fernanda Schnoor e Eduardo Wotzik; Penélope (1995), de Antonio Guedes e Fátima Saadi; Ulisses (1998), de 
Carlos Nejar; e Odisseia ao mundo subterrâneo (2004), de Maria Lúcia Pinheiro Sampaio, Ítaca – nossa 
Odisseia (2018) de Christiane Jatahy. A mais recente reescrita que retoma a Odisseia de Homero é Penelopeia: 
uma palestra dançante (2023), de Raquel Karro. 
13 Citação extraída de um texto publicado no do blog Palco Clássico: cf. CAZARINI, Renata. “Penélope é ele”. 
Palco Clássico, Niterói, 30 de dezembro de 2020. Disponível em: 
https://palcoclassico.blogspot.com/2020/12/penelope-e-ele.html. Acesso em: 14 de janeiro de 2024. 
14 Não localizei informações de apresentação presencial de Ítaca 365, apto. 23. Penélope teve uma montagem 
presencial, no dia 28 de abril de 2023 e ficou em cartaz com sessões até o mês de maio, no Teatro José Maria 
Santos, em Curitiba. Para mais informações, cf. BOTELHO, Lucas. “Peça teatral PENéLOPE discute relações 
familiares e convida as mulheres à reflexão”. Brasil de Fato. Curitiba, 20 de abril de 2023. Disponível em: 
https://www.brasildefatopr.com.br/2023/04/20/peca-teatral-penelope-discute-as-relacoes-familiares-e-convida-
as-mulheres-a-reflexao. Acesso em 15 de janeiro de 2023.  



14 
 

    

pouco mais de 150 dias depois de deflagrada a Pandemia, “é um experimento de cena criado 

em isolamento social e pensando para ambiente virtual”15.  

Essa breve apresentação foi necessária, porque, a partir dos desdobramentos de 

peças mitológicas encenadas durante a pandemia da Covid-19, surgiram diversos 

questionamentos acerca da recepção dos clássicos na dramaturgia brasileira e que 

redirecionaram este trabalho. Partindo da experiência de assistir, em pleno século XXI, a uma 

peça on-line, ao vivo e remotamente, vieram as primeiras indagações: é possível pensar em 

uma tradição mitológica no drama brasileiro? Se atualmente assistimos às peças míticas pelas 

telas dos aparelhos eletrônicos, quando se dá a origem do drama mítico no Brasil, sobretudo, 

o de tema trágico? Um primeiro fato foi observado: dos séculos XVI e XVII, nada nos chegou 

de obras dramáticas míticas e, de todo o século XVIII, O Parnaso obsequioso de Cláudio 

Manoel da Costa é o único texto sobrevivente. Não é uma peça que se possa chamar de 

“trágica”, mas nela há um dado interessante: as personagens predominantes são divindades da 

antiguidade clássica. O Parnaso obsequioso é um texto que, de fato, pode ser chamado de 

fundador, por ser o mais antigo a ser localizado. Mas não é aqui que se inicia a origem do 

drama mítico brasileiro de tema trágico, interesse da nossa investigação. 

No início da pesquisa do Doutorado (2020), localizei uma informação – em uma 

nota de rodapé – no livro Brasil-Teatro: repertório dramático de autores nacionais e 

estrangeiros, publicado em 1901. A referida nota dizia que o dramaturgo romântico Joaquim 

Norberto de Sousa Silva havia publicado, em 1846, uma tragédia intitulada Clitemnestra, a 

rainha de Micenas; tragédia em 5 atos, que já pelo título remete ao mito da maldição familiar 

da casa dos Atridas. Posteriormente, tive acesso à tragédia, mas em fragmentos publicados na 

revista Minerva Brasiliense, em 1844. Nesta edição, há um dado interessante: Clitemnestra 

foi lida por um pequeno grupo de artistas, no ano anterior à publicação na Minerva, o que 

sugere que fora escrita em 1843. Em novas buscas, agora pela Biblioteca Nacional (BN), 

localizei um exemplar da peça de Norberto, e na íntegra, que estava disponível ao público 

leitor na seção de “Obras Raras”. A BN, por conta da pandemia, suspendeu as atividades, e só 

no dia 7 de abril de 2022, quando retornou o trabalho presencial, pude ter acesso ao exemplar. 

Trata-se de um marco na história da recepção dos clássicos no Brasil, pois, até 

onde se pode localizar, é a primeira vez, até onde se sabe, que um autor reescreve um mito 

grego de tema trágico: o dos Atridas. Este mito é, sem dúvida, um dos mais violentos da 

antiguidade clássica. Nesse núcleo familiar, marcado por rixas familiares, maldições e 

                                                 
15 Disponível em: LA LETTRE. https://lalettre.art.br/. Acesso em 20 de setembro de 2022.  



15 
 

    

assassinatos, é possível identificar os crimes mais monstruosos: “mata-se entre irmãos, entre 

esposos, entre pais e filhos; e todas as relações mais elementares assim são postas em causa. 

Podemos dizer que não há crimes mais bem feitos para escandalizar e para aterrorizar” 

(Romilly, 2013, p. 158).  

Os temas que perpassam o mito da maldita família dos Atridas, a exemplo do 

matricídio, serviram aos intentos de diversos autores ao longo dos séculos. A existência das 

múltiplas reescritas da história dos Atridas, que ainda hoje provoca fascínio, ocorre porque 

escrever é reescrever, isto é, os autores repousam-se em fundamentos existentes, a fim de 

“contribuir para uma criação continuada” ( Samoyault, 2008, p. 77). Mas a reescrita 

mitológica não é simplesmente uma “repetição de sua história; ela conta também a história de 

sua história, o que é também uma função da intertextualidade: levar, para além da atualização 

da referência, o movimento de sua continuação na memória humana” (Samoyault, 2008, p. 

117). À vista disso, esta pesquisa apresenta um estudo sobre três reescritas dramáticas do mito 

dos Atridas no Brasil; a saber: Clitemnestra, a rainha de Micenas; tragédia em 5 atos, de 

Joaquim Norberto de Sousa Silva; Electra no circo, de Hermilo Borba Filho; e Lazzaro, de 

Francisco Pereira da Silva. Para que se possa discutir a variável trágica do mito dos Atridas na 

dramaturgia brasileira, a presente pesquisa está estruturada em quatro capítulos. 

O capítulo “2 A PRESENÇA DO MITO DOS ATRIDAS NO BRASIL”, 

contém três tópicos e, no primeiro, “2.1 Breves apontamentos sobre a Recepção dos 

Clássicos”, apresentamos algumas considerações sobre os termos Reescrita e Recepção dos 

clássicos, a partir de leituras de autores tais como: Tiphaine Samoyault, Anastasia 

Bakogianni, Charles Martindale, Edith Hall, Lorna Hardwick e Maarten De Pourcq. No tópico 

seguinte, “2.2 Notas sobre a Recepção dos Clássicos na dramaturgia brasileira”, 

procuramos trazer à baila breves notas sobre a recepção dos clássicos no Brasil. A linha de 

discussão segue três fases de produção dramática: (1) Olimpo em harmonia, (2) Olimpo em 

crise e (3) Olimpo em ruínas. Do século XVI até a segunda metade do século XX, constatou-

se que, nas duas primeiras fases, as personagens predominantes são as deusas e deuses 

olímpicos e, na terceira, as personagens que ganham destaque são as heroínas e os heróis 

trágicos gregos. Por fim, no tópico “3.3 O mito dos Atridas na dramaturgia brasileira”, 

apresentamos ao público leitor um “catálogo” das reescritas dramáticas brasileiras que têm 

por assunto o mito dos Atridas que se pôde localizar durante a realização desta pesquisa. 

Desse modo, o capítulo “3 CLITEMNESTRA, A RAINHA DE MICENAS; 

TRAGÉDIA EM 5 ATOS (1843), DE JOAQUIM NORBERTO DE SOUSA SILVA” 

apresenta um estudo sobre a primeira reescrita do mito dos Atridas na dramaturgia brasileira. 



16 
 

    

No primeiro tópico, “3.1 A tragédia no Romantismo brasileiro”, são apresentadas ao 

público leitor algumas considerações sobre a produção da tragédia durante o Romantismo 

brasileiro, período em que o mencionado gênero começou a perder destaque para a comédia e 

para o drama histórico. Já no tópico “3.2 O tragediógrafo romântico Joaquim Norberto de 

Sousa Silva”, procurou-se tecer um estudo sobre o lugar de Joaquim Norberto no teatro 

brasileiro. Por fim, no último tópico, “3.3 Clitemnestra e a origem do drama mítico-

brasileiro de tema trágico”, realizamos uma análise da primeira reescrita do mito dos 

Atridas na dramaturgia brasileira. Verificou-se que o autor, ao voltar-se para o demasiado 

conhecido mito dos Atridas, trouxe diversas alterações e inovações, sobretudo, no que diz 

respeito ao tema do matricídio. Por mais que Clitemnestra apresente características 

específicas e inovadores, foi possível identificar que o trágico ainda se mantém constante. 

No capítulo “4 ELECTRA NO CIRCO (1944), DE HERMILO BORBA 

FILHO”, nosso objetivo foi o de discutir a variável trágica presente na segunda versão do 

mito dos Atridas na dramaturgia brasileira, Electra no circo, peça escrita um século após a 

publicação da tragédia Clitemnestra na revista romântica Minerva Brasiliense. No primeiro 

tópico, “4.1 Hermilo Borba Filho e a Cultura Popular Nordestina”, destacamos o lugar de 

Borba Filho na dramaturgia brasileira, levando em consideração sua contribuição à arte teatral 

nacional. Dentre os pontos destacados, evidenciamos que o referido dramaturgo encontrou na 

Cultura Popular o substrato para a sua criação dramática. A análise de Electra no circo está 

dividida em três tópicos (“4.2 Antes do espetáculo”, “4.3 Durante o espetáculo” e “4.4 

Depois do espetáculo”), os quais correspondem aos títulos nomeados pelo autor para cada 

um dos três atos da peça. Borba Filho, ao atualizar o mito dos Atridas, também trouxe 

diversas alterações e inovações, sobretudo, ao transportar os descendentes de Atreu a um 

picadeiro circense. Além de recorrer aos tragédiógrafos gregos, o dramatugo brasileiro, para 

criar sua reescrita mitológica, recorre a diversos autores e obras do seu tempo, bem como 

vertentes estéticas modernas, a exemplo do teatro expressionista. É nesse contexto que o autor 

atualiza o trágico e que destacamos durante toda a análise de Electra no circo. 

Embora ainda pouco conhecido entre o público leitor, outro dramaturgo brasileiro 

que se vale da Cultura Popular Nordestina e dos mitos da antiguidade clássica é Francisco 

Pereira da Silva, que também escreveu uma versão do mito dos Atridas; é o que será discutido 

no último capítulo: “5 LAZZARO (1948), DE FRANCISCO PEREIRA DA SILVA”. Desse 

modo, no tópico “5.1 O Teatro Duse e o Festival do Autor Novo” apresentamos algumas 

considerações sobre o período em que Francisco Pereira da Silva surgiu na cena teatral 

nacional. Na década de 1950, foi criado o Teatro Duse, o primeiro teatro experimental no 



17 
 

    

Brasil. Nele, realizou-se, em 1952, o primeiro Festival do Autor Novo, que tinha por objetivo 

valorizar peças e autores nacionais. Em decorrência disso, Francisco Pereira foi revelado e, 

dos autores que passaram pelo Teatro Duse, foi o mais bem-sucedido. O tópico seguinte, “5.2 

Francisco Pereira da Silva: Autor Revelação de 1952”, segue padrão semelhante ao que 

fora realizado nos capítulos anteriores – trata-se de algumas considerações sobre o autor de 

Lazzaro na cena nacional. “5.3 Os Atridas Nordestinos”, último tópico do capítulo, se volta 

para a análise da mencionada reescrita mitológica de Francisco Pereira. É uma versão 

inovadora, pois o mito dos Atridas é transportado a uma cidade do interior do nordeste 

brasileiro. Também em Lazzaro, por mais que haja significativas alterações em relação aos 

modelos dos tragédiógrafos gregos, é possível identificar todos os mecanimos que ativam o 

trágico. Na peça, o destino mais uma vez aparece com sua força avassaladora e destrutiva, que 

esmaga o homem e reduz suas ações a nada. 

Um estudo desta proporção, que analisou três versões de um mesmo mito grego, 

possibilitou refletir não só sobre a atualização da tragédia grega na cena moderna e 

contemporânea, mas também identificar a variável trágica que perpassa o mito da família 

maldita dos descendentes de Atreu. Segundo Bornheim (2007, p. 69-70): “os temas da 

tragédia, ainda em nossos dias, continuam sendo, frequentemente, os velhos mitos do drama 

ático. E no entanto, há uma evolução do fenômeno do trágico, uma mudança de seu sentindo 

profundo”. Por outro lado, o mencionado autor não deixa de reconhecer: “Estudando os 

antigos é que se pode tentar compreender a essência da tragédia; a comparação com os gregos 

deixa aquilatar o sentido da evolução do trágico através do teatro do Ocidente, e medir o que 

permanece constante e o que difere desse constante” (Bornheim, 2007, p. 70). 



18 
 

    

2 A PRESENÇA DO MITO DOS ATRIDAS NO BRASIL  

 
Levem-me da casa dos Átridas, levem-me desta varanda 
De onde vejo rir o mar limitado e cruel.16  

(Murilo Mendes, “A casa dos Átridas”)  

 

2.1 Breves apontamentos sobre a Recepção dos Clássicos 

 
Ao longo dos séculos, muitos foram os estudiosos que se debruçaram sobre o 

tema da “herança” cultural greco-romana e dentre as diversas discussões está a Recepção dos 

Clássicos, que ganhou impulso no século XX. A priori, o termo recepção tem como raiz a 

“palavra grega αἴσθησις (percepção) e a dos verbos em latim recipero (recuperar/ recobrar) e 

recipio (recuperar), sendo esta última a forma que linguisticamente originou nosso termo 

moderno de ‘recepção’” (Bakogianni, 2016, p. 115). Para um conceito de recepções dos 

clássicos, é de se recorrer às palavras de Hardwick e Stray (2008, p. 1. tradução nossa)17: “Por 

‘recepções’ queremos dizer as formas pelas quais o material grego e romano foi transmitido, 

traduzido, extraído, interpretado, reescrito, reimaginado e representado”.  

Ao falar sobre a atualidade da tragédia grega no século XX, Motta (2011, p. 5) 

ressalta que “o interesse pelo texto antigo é resultado da profunda e radical mudança cultural e 

política que marca o final dos anos 1960”. Desde então, os assuntos presentes nas tragédias 

ganharam grande destaque e, muitas vezes, os textos passaram a ser encenados “com 

perpectivas políticas radicais e com uma busca maior de experimentalismo do ponto de vista 

estilístico” (Mota, 2011, p. 5).  

Nessa esteira, em um importante estudo sobre o tema, Hall (2004, p. 2. tradução 

nossa) tece os seguintes apontamentos: 

 
Traduzida, adaptada, encenada, cantada, dançada, parodiada, filmada, encenada, a 
tragédia grega provou ser magnética para escritores e diretores que buscam novas 
maneiras de colocar questões à sociedade contemporânea e de expandir os limites do 
teatro. O mundo mítico, disfuncional e conflituoso retratado nas peças arquetípicas 
de Ésquilo, Sófocles e Eurípides, se tornou um dos prismas culturais e estéticos mais 
importantes através dos quais o mundo real, disfuncional e conflituoso do final do 
século XX e início do século XXI refratou sua própria imagem18. 
 

                                                 
16 Cf. MENDES, Murilo. “A poesia em pânico” In. Poesia completa e prosa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 
1995. p. 295-296. Outras citações que abrem os capítulos 3, 4 e 5 foram retiradas do mesmo volume. 
17 No original: “By ‘receptions’ we mean the ways in which Greek and Roman material has been transmitted, 
translated, excerpted, interpreted, rewritten, re-imaged and represented” (Hardwick; Stray, 2008, p. 1). 
18 No original: “Translated, adapted, staged, sung, danced, parodied, filmed, enacted, Greek tragedy has proved 
magnetic to writers and directors searching for new ways in which to pose questions to contemporary society and 
to push back the boundaries of theatre. The mythical, dysfunctional, conflicted world portrayed in the archetypal 
plays of Aeschylus, Sophocles, and Euripides has become one of the most important cultural and aesthetic 
prisms through which the real, dysfunctional, conflicted world of the late twentieth and early twenty-first 
centuries has refracted its own image” (Hall, 2004, p. 2). 



19 
 

    

Em outra importante obra sobre o assunto, ao falar sobre revitalização da tragédia 

grega na cena moderna e contemporânea, Hall (2003) traz à baila quatro importantes aspectos 

que permitem refletir sobre as relações e conexões com a antiguidade clássica: (1) Social (que 

abarca as questões sobre os temas da liberação sexual e sexualidade); (2) Político (marcado 

pelos conflitos internacionais); (3) Teatral (que se volta às questões estéticas); e (4) 

Intelectual (que trata das questões morais e das relações entre emoção e razão, e entre a 

religião e o pensamento metafísico). Sobre o primeiro aspecto, Hall (2003) se volta para o 

tema da sexualidade e chama a atenção para o movimento feminista e para a revolução sexual 

que floresceu a partir da década de 1960: “A revolução sexual foi ainda mais facilitada pela 

descriminalização do aborto e pela atividade homossexual em muitos países [...]: tais 

desenvolvimentos sociais criaram a necessidade de um teatro que falasse livremente sobre 

impulsos e relacionamentos sexuais” (Hall, 2003, p. 10. tradução nossa)19. Desse modo, o 

texto antigo permitiu que os autores e artistas teatrais se voltassem para questões urgentes do 

momento presente, discutindo temas como o aborto, a homossexualidade, a violência 

doméstica, os direitos das mulheres, dentre outros. 

Já sobre o aspecto Político, Hall (2003) destaca que, assim como na tragédia 

grega, que se origina em um período de transformações políticas, no século XX, os textos 

gregos foram recuperados em momentos de rupturas históricas, promovendo um importante 

debate sobre os problemas e urgências do mundo contemporâneo: questões ambientais, 

opressão, guerras civis, genocídio, colonialismo, holocausto, conflito entre Ocidente e 

Oriente-Médio, dentre outros, passaram a ser temas de interesses de diveros autores e 

diretores. Isso explica, por exemplo, o motivo pelo qual uma Antígona passou a ser uma das 

tragédias gregas mais revisitadas a partir do século XX, colocando a filha de Édipo como uma 

voz imponente que se ergue contra qualquer tipo de repressão20. Ou, ainda, uma Medeia, 

tragédia grega que permite refletir modernamente sobre liberdade feminina e questionar a 

dominação falocêntrica que impera em sociedades marcadas pelo patriarcado. 

O terceiro aspecto apresentado por Hall (2003) diz respeito ao aspecto Teatral 

(estético) elaborado pelos diretores. A autora, por exemplo, cita Robert Wilson, Tony Harrison 

e Peter Sallars, que utilizaram diversos procedimentos e recursos tecnológicos pós-modernos. 

Para Hall (2003, p. 22. tradução nossa), “Uma das razões pelas quais a tragédia grega atraiu 

                                                 
19 No original: “The sexual revolution had been further facilitated by the decriminalization of both abortion and 
homosexual activity in many countries [...]: such social developments created a need for thea ter which talked 
freely about sexual drives and relationships” (Hall, 2003, p. 10). 
20 Cf. SILVA, Renato Cândido da. O trágico em trânsito: reescrituras do mito de Antígona em Jorge Andrade e 
Ângela Linhares. Dissertação (Mestrado), Universidade Federal do Ceará, Centro de Humanidades, Programa de 
Pós-Graduação em Letras. Fortaleza, 2019. 



20 
 

    

diretores na era eletrônica é que alguns dos dispositivos formais do teatro antigo encontram 

analogias modernas inesperadas nas máquinas que projetamos para a gravação eletrônica e 

recuperação de experiência, como o áudio”21. Sobre este aspecto apresentado pela autora, 

Motta (2011, p. 7) comenta que  

 
[...] o uso de gravações em áudio, de microfones ou de câmaras pode fazer ressaltar 
elementos que a própria máscara grega viria também a valorizar, por exemplo, a 
existência de um monólogo interior e maior exteriorização das atitudes. Além disso, 
a amplificação da voz do ator por intermédio de equipamentos eletrônicos pode 
enfatizar o próprio poder das personagens e seu aspecto divino, em contraposição ao 
mundo dos homens. 
 

Por fim, Hall (2003) traz um quarto aspecto que possibilita refletir sobre a 

tragédia na pós-modernidade: a dimensão intelectual. Segundo a autora, as construções do 

caráter das heroínas e heróis gregos nas tragédias “falam sobre psicologia, cognição, o poder 

da oratória, relativismo moral, a relação entre emoção e razão, e especialmente sobre religião 

e metafísica — a relação entre humanos e quaisquer forças invisíveis que realmente estejam 

no comando do universo” (Hall, 2003, p. 37. tradução nossa).22 Neste sentido, a tragédia 

passou a ser objeto de interesse, possibilitando que os autores, ao reescreverem os mitos, 

refletissem sobre questões acerca da moral e da ética. O mito dos Atridas, nesse contexto, por 

exemplo, permite refletir sobre o tema da vingança e sua legitimidade e a questionar sobre “os 

modos de julgamento dos criminosos e as vítimas de guerra, a premeditação do crime, a 

relação entre os crimes e os fatores fisiológicos. Essas questões éticas apontam, 

necessariamente, para uma ordem metafísica ou religiosa, em uma reivindicação problemática 

numa sociedade cada vez mais marcada pela secularização” (Motta, 2011, p. 11).  

Ainda sobre este assunto, é de se destacar que os Estudos de Recepção dos 

Clássicos se iniciaram com o aparecimento das teorias acerca da Estética da Recepção, 

desenvolvidas na Alemanha, na década de 1960, por Hans Robert Jauss, Wolfgang Iser e 

Hans-Georg Gadamer. O interesse primordial da Estética da Recepção era o de redimensionar 

a noção da tríade Autor, Texto e Leitor. Nesse contexto, o autor não mais detém o controle do 

sentindo do texto. Este, por sua vez, se desvincula das amarras estruturalistas, que atribuía 

exclusivamente à textualidade a interpretação de uma determinada obra. Se o sentido de uma 

                                                 
21 No original: “One of the reasons why Greek tragedy has attracted directors in the electronic age is that some of 
ancient theatre’s formal devices find unexpected modern analogies in the machines we have designed for the 
electrical recording and retrieval of experience, such as the audiotape” (Hall, 2003, p. 22). 
22 No original: “But Greek tragic heroes and heroines talk about psychology, cognition, the power of oratory, 
moral relativism , the relation between emotion and reason, and especially about religion and metaphysics –  the 
relation between humans and whatever unseen forces are really in charge of the universe” (Hall, 2003, p. 37). 



21 
 

    

obra não mais está no autor e nem no texto, o leitor passa a ser a chave central no processo de 

leitura23. 

 
E é esse leitor, com novo status, o principal elemento da Estética da Recepção. 
Embora com mudanças diferenciais, pode-se dizer que o princípio geral das várias 
vertentes da Estética da Recepção é recuperar a experiência de leitura e apresentá-la 
como base para se pensar tanto o fenômeno literário quanto a própria história 
literária. Em suma, trata-se de uma estética fundada na experiência do leitor. 
(Zappone, 2009, p. 189-190). 

Nessa perspectiva, ao pensar nos estudos clássicos, quando se fala em “recepção”, 

fala-se “em ‘textos’, no plural, porque, a cada vez que um texto é lido, ele está sendo recebido 

e interpretado de uma nova maneira” (Bakogianni , 2016, p. 115). No que se refere à 

recepção dos clássicos na dramaturgia, não há dúvida de que os mitos greco-romanos ainda 

hoje despertam fascínio, pois são constantemente revisitados e recepcionados. Incontáveis são 

as reescritas mitológicas produzidas mundialmente. A herança greco-romana ainda se 

manifesta como o mais poderoso arquivo transcultural e trans-histórico do mundo 

contemporâneo (De Pourcq, 2012). O voltar-se para o “antigo”, a fim de estabelecer conexões 

e relações com o “agora”, seja de distanciamento seja de aproximação, em suas múltiplas 

abordagens, é um terreno fértil aos Estudos de Recepção dos Clássicos.   

Relativamente novo como campo de estudo nas Humanidades, o termo “recepção 

clássica” foi cunhado no final da década de 1990, a fim de substituir o conceito mais antigo de 

“tradição clássica” (De Pourcq, 2012). Essa nova abordagem demonstra, segundo sugere De 

Pourcq (2012), que as obras literárias não são mais vistas a partir de um valor imanente, mas 

recebidas e (re)apropriadas por novas culturas: “A palavra ‘recepção’[...] refere-se ao ato de 

receber. O foco não está mais na influência duradoura da fonte antiga, mas nos diferentes 

significados, funções e forças que um elemento antigo adquire no momento da recepção” (De 

Pourcq , 2012, p. 221. tradução nossa).24  

Sobre este debate, Baptista (et al., 2020, p. 3) faz os seguintes apontamentos: 

 

                                                 
23 Segundo Zappone (2009, p. 190, itálicos da autora), o crítico Eagleton, ao comentar o desenvolvimento da 
moderna teoria literária, “sugere três grandes fases: a primeira, marcada pelos modelos da crítica romântica, que 
teria vigorado até meados do século XIX, e cuja tônica residia nos estudos biográficos do autor, sendo a obra 
literária o fruto de uma genialidade. O segundo momento estaria delimitado às primeiras décadas do século XX e 
seria marcado pela excessiva preocupação com o texto, como se pode notar nas tendências do Formalismo 
(ênfase nas estratégias verbais que faziam de um texto literatura) quanto do New Criticism (ênfase nas relações 
entre traços linguísticos e as consequências destes no sentido do texto, uso de técnicas de leitura cerrada dos 
textos. O terceiro momento abarcaria certas tendências mais contemporâneas de estudos literários que 
privilegiam a figura do leitor, como a Estética da Recepção em suas várias vertentes”. 
24 No original: “The word ‘reception’ [...], refers to the act of receiving. The focus is no longer on the lasting 
influence of the ancient source but on the different meanings, functions and forces an ancient element acquires at 
the moment of reception” (De Pourcq, 2012, p. 221). 



22 
 

    

O ramo dessa teoria aplicado especialmente às reflexões sobre os textos da 
Antiguidade é denominado Recepção dos Clássicos, que deve ser entendido como 
uma opção crítica para o termo “tradição”. Este poderia carregar uma acepção de 
passividade interpretativa, enquanto aquele potencializaria o uso dinâmico dos 
elementos antigos, envolvendo uma participação ativa dos leitores em um processo 
bidirecional que colocaria em diálogo presente e passado, decompondo-os em uma 
infinidade de momentos temporais, já que não há Antiguidade sem Modernidade ou 
Contemporaneidade. 
 

Nessa perspectiva, o mito da antiguidade clássica, metaforicamente, é uma tocha 

que passa de mão em mão e se mantém acesa a cada repetição inédita. A reescrita mitológica 

repousa em “fundamentos existentes e contribui para uma criação continuada” (Samoyault, 

2008, p. 77). Mas a reescrita mitológica não é simplesmente repetição de uma história; “ela 

conta também a história de sua história, o que é também uma função da intertextualidade: 

levar, para além da atualização de uma referência, o movimento de sua continuação na 

memória humana” (Samoyault, 2008, p. 117).  

Ainda sobre esse movimento continuado, Rosenfeld (2012, p. 36-37) afirma que 

boa parte do teatro moderno – e podemos estender ao teatro contemporâneo – “procura 

recuperar a visão mítica ou pelo menos se esforça por usá-la para fins variados. No teatro 

abundam as tentativas de empregar o mito grego, referindo-o analogicamente a situações 

atuais”. Já para Magaldi (2001, p.157), “Só se justifica um novo tratamento dos temas fixados 

na tragédia grega se os autores encontrassem, em seu tempo, uma correspondência ou um 

novo ângulo diferente de reinterpretação, capazes de conferir-lhes atualidade”. Em diálogo, 

Bornheim (2007, p. 22) afirma que para “evitar o perigo da desvitalização ou desatualização 

buscam-se hoje diversos antídotos”25, e um deles “consiste em reescrever a totalidade do 

texto, elaborando assim uma peça nova, de modo a adaptar o antigo à mentalidade 

contemporânea”. 

Por outro lado, Martindale (2006, p. 5-6) afirma que a Antiguidade/Modernidade e 

o Presente/Passado “estão sempre implicados um no outro, sempre em diálogo”26. Ainda de 

acordo com o autor, os estudos de recepção demostram que “a recepção é configurada 

dialogicamente, como um processo de duas vias de entendimento, para trás e para frente, que 

                                                 
25 Samoyault (2008, p. 117-118), citando Genette, também traz ao debate vários procedimentos (antídotos) que 
asseguram a sobrevida do mito: “Operações de transformação asseguram a sobrevida do mito e sua contínua 
passagem; Genette distingue numerosos procedimentos de “passagem” que permitem prosseguir indefinidamente 
uma história: “condensação” (excisão e concisão), “transformação pragmática” (modificação do curso da ação e 
de seu suporte), “transmotivação” (motivos modernos desconhecidos da tradição), “valorização secundária” 
(aumentar traços heroicos de um personagem, o que propõe Giraudoux, ao fazer de Egisto um personagem tão 
importante quanto Eletra (sic), o que não estava nas versões anteriores), “redução”, “amplificação” (Hérodias 
amplia para trinta páginas uma narrativa bíblica de algumas linhas [...]), ou ainda “transmotivação”, 
deslocamento ou transformação dos motivos que existem nas versões anteriores”. 
26 No original: “[...] are always implicated in each other, always in dialogue” (Martindale, 2006, p. 5-6) 



23 
 

    

ilumina tanto a Antiguidade quando a modernidade” (Martindale  apud Bakogianni, 2013, p. 

119).  Nessa perspectiva, pode-se dizer que nenhuma obra de arte tem seu significado 

inteiramente determinado “pelo seu ponto de origem, o que é uma das razões pelas quais 

precisamos da recepção. A segunda é que temos de ir para o passado se quisermos fazer do 

presente algo novo, razão pela qual o passado é tão importante quanto o presente” (Martindale 

apud Bakogianni, 2016, p. 119). 

Nessa confluência entre passado e presente, e no que diz respeito à recepção dos 

clássicos no Brasil, também diversos autores, ao longo dos séculos, se debruçaram sobre os 

temas clássicos. No tópico a seguir, serão apresentadas ao público leitor algumas notas, de 

caráter geral, sobre a Recepção dos Clássicos no Brasil, com foco na dramaturgia. 

 
2.2 Notas sobre a Recepção dos Clássicos na dramaturgia brasileira 
 
 

 No Brasil, do teatro no primeiro século de colonização, que “nasceu” à sombra do 

catolicismo, com os textos de José de Anchieta (1534-1597), nada se tem além de sermões 

dramatizados e algumas peças, como o Auto de São Lourenço, que, em contexto de 

colonização, tinha como prioridade não a arte teatral e, sim, a catequização dos povos 

originários pelos missionários da então recém formada Companhia de Jesus. No entanto, 

como ressalta Nikoloutsos e Gonçalves (2018, p. 13. tradução nossa), “Traduzir e reescrever 

são formas de criar novos significados a partir da longa cadeia de recepções que habitam o 

território ocupado pelos portugueses desde o século XVI”27. Em relação à recepção 

mitológica no teatro do século XVI, é em Anchieta que se podem encontrar as primeiras 

referências ao mito grego, pois, no auto anteriormente mencionado, especificamente no 

Terceiro Ato (v. 671-1103), há algumas menções aos personagens históricos romanos e a 

alguns deuses e deusas olímpicos.  

Já o século XVII, em termos de produção teatral brasileira, nada nos oferece além 

de esparsas e sucintas notícias de alguns autores e obras, como é o caso de Salvador de 

Mesquita (1646- ?) que, embora nascido no Rio de Janeiro, na adolescência se mudou para a 

Itália, onde teve toda a sua formação. Consta no Tomo III da Biblioteca lusitana (1752), de 

Diogo Barbosa Machado, que Mesquita, seguindo modelos dramáticos em voga na Europa, 

                                                 
27 No original: “Translating and rewriting are ways of creating new meaning from the long chain of receptions 
that inhabit the territory occupied by the Portuguese since the sixteenth century” (Nikoloutsos; Gonçalves, 2018, 
p. 13). 



24 
 

    

escreveu ao menos quatro peças neolatinas28 no estilo de Sêneca (c. 4-65/EC), em trímetros 

jâmbicos, e algumas, pelos títulos, remetem à antiguidade clássica: Egistus & Clytemnestra, 

sive scelerum sepulchrum; Demetrius, sive perfidia triumphans; Perseus, sive innocentia 

vindicata e Prussia Bethyniae.  

Ao adentrar no século XVIII, o ambiente da produção literária no Brasil era “o 

mais pobre e menos estimulante que se pode imaginar, permanecendo a literatura, em 

consequência, um subproduto da vida religiosa e da sociabilidade das classes dirigentes” 

(Candido, 1975, p. 77). Não foi diferente com o teatro; o que se tem são encenações de peças 

e óperas mitológicas portuguesas, espanholas e italianas. A palavra ópera nesse contexto 

nacional “não deve despertar conotações europeias”, pois “aplicava-se, se não a todas, a 

qualquer peça que intercalasse trechos falados com números de canto, executando-se a parte 

musicada conforme recursos locais” (Prado, 2008, p. 25). A ópera, que formava a base do 

repertório dos grandes centros, como Rio de Janeiro e Vila Rica (atual Ouro Preto), foi o 

principal gênero visto pela elite brasileira nesse período. 

Embora seja escasso, não se pode desprezar a importância do teatro desse período 

na divulgação e popularização de “temas clássicos [...] que focalizavam lendas míticas e fatos 

históricos da Antiguidade” (Cardoso, 2014, p. 25). Nesse período, a pensar no contexto de 

representação, predominava o teatro de ocasião, e as peças eram de caráter laudatório: em 

aniversários, investidura de autoridades, canonizações, casamentos e nascimentos reais 

sempre havia espaço à encenação de um drama mítico. Desde a primeira metade do século 

XVIII “que em festas públicas, celebradas por ocasião da exaltação ao trono de reis 

portugueses ou de desposórios principescos, se davam representações teatrais” (Veríssimo, 

1976, p. 123).  

Sobre esta particularidade da cena teatral na América Portuguesa, Brescia e Lino 

(2013, p. 44) afirmam que  

 
As representações teatrais pertencentes aos programas das festas celebradas na 
América Portuguesa eram de caráter público, não tendo, consequêntemente, fins 
lucrativos. Para tais representações eram montados tablados efêmeros nas mais 
importantes praças e largos das cidades e vilas coloniais, para que um maior número 
de espectadores pudesse assistir aos espetáculos. As representações teatrais, bem 
como as demais solenidades que compunham as festas públicas no mundo luso-
americano, propiciavam uma excelente oportunidade para que as pessoas 
“principais” da administração colonial afirmassem seu poder sobre os súbditos 
coloniais, que, concomitantemente, demonstravam publicamente sua obediência e 
fidelidade ao monarca português. 

                                                 
28 “O contato de Salvador com músicos e instituições musicais romanas leva a crer que estas tragédias teriam 
sido libretos de óperas neolatinas, ou, pelo menos, tragicomédias musicais no estilo do teatro jesuítico romano do 
período” (Budasz, 2018, p. 102). 



25 
 

    

Em relação ao repertório, “eram principalmente peças espanholas e em espanhol 

que se representavam e talvez alguma italiana traduzida naquela ou na nossa língua. [...] Mais 

tarde viriam as óperas e os entremezes portugueses e entre as do Judeu [Antônio José da 

Silva], cuja popularidade foi grande” (Veríssimo, 1976, p. 123-124). Embora nascido no 

Brasil, Antônio José da Silva (1705-1739) se mudou para Coimbra quando criança, e sua 

produção (por conta de sua formação artística, cultural e intelectual) pertence a Portugal. 

“Apenas um nacionalismo excessivo pode fazer-nos incorporar à literatura dramática 

brasileira as ‘óperas’ de Antônio José da Silva” (Magaldi, 1997, p. 27). O Judeu foi um dos 

maiores dramaturgos portugueses, as suas óperas joco-sérias “constituíram uma resposta 

ibérica (com forte carga espanhola) e popular às aristocráticas óperas italianas, que 

começavam a invadir os palcos portugueses” (Prado, 2012, p. 49). Dentre suas peças 

encenadas no Brasil, naquele período, destacam-se: Os encantos de Medeia (1735), O 

labirinto de Creta (1736) e Anfitrião ou Júpiter e Alcmena (1736)29. 

Outro autor que caiu no gosto do público brasileiro foi o italiano Pietro Metastasio 

(1698-1782), dentre suas óperas mitológicas aqui encenadas, todas de tema clássico, 

destacam-se: Alexandre na Índia (1729), que gira em torno do príncipe macedônio; 

Artaxerxes (1730), que versa sobre a figura do sucessor de Xerxes I, rei da Pérsia; e Dido 

Abandonada (1724), que dialoga com a Eneida (19 AEC) de Virgílio (70-19 AEC); dentre 

outras30. Assim como Antônio José, desde a segunda metade do século XVIII, Metastasio era 

encenado no Brasil, mesmo que em regiões apartadas entre si, como Pernambuco e Mato 

Grosso (Prado, 2012). Em carta enviada ao libretista italiano, o escritor Basílio da Gama 

(1954, p. 897, tradução nossa) afirma que Metastasio “[...] é ouvido com admiração nas 

                                                 
29 Para mais informações, cf. ÁVILA, Affonso. O teatro em Minas Gerais nos séculos XVIII e XIX, Ouro Preto: 
Secretaria Municipal de Cultura e Museu da Prata, 1978, p. 29; cf. MOARAES FILHO, Mello. “O teatro no Rio 
de Janeiro” In: PENA, Martins. Comédias: com um estudo sobre o teatro no Rio de Janeiro por Mello Moraes 
Filho e sobre o autor por Silvio Romero. Rio de Janeiro, Garnier, s/d. p. xiv; cf. PAIXÃO, Múcio da. O teatro no 
Brasil. Rio de Janeiro: Editora Moderna, 1930, p. 80-81. 
30 Para mais informações, cf SILVA, Francisco Ribeiro da (Editor). Áureo trono episcopal, colocado nas Minas 
de Ouro ou notícia breve da criação do novo bispado de Mariana. Lisboa: Oficina de Miguel Manescal da 
Costa, 1749, p. 51; cf DERROTA que fez o Exmo. Sr. D. Luis Antonio de Sousa Botelho Mourão, Governador e 
Capitão-General da Cidade de São Paulo, indo para o Rio de Janeiro na nau de guerra N. Sra. da Estrela, 21, 
4, 14, n. 1. Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, Coleção Morgado de Mateus; cf. BOUGAINVILLE, Louis-
Antoine de. Voyage autour du monde, par la frégate du Roi La Boudeuse, et la flûte L’Etoile, en 1766, 1767, 
1768 & 1769. Paris: Chez Saillant & Nyon, 1771. v. 1, p. 71; cf. Anais do Senado da Câmara de Cuiabá, 1786, f. 
69. In: Annaes do Sennado da Camara do Cuyabá: 1719-1830. Cuiabá: Entrelinhas; Arquivo Público de Mato 
Grosso, 2007, p. 130; cf. LANGE, Francisco Curt. “La música em Minas Gerais: um informe preliminar. Boletín 
latino-americano de música, n. 6” In: Rogério Budasz, Teatro e música na América Portuguesa: ópera e teatro 
musical no Brasil (1700-1822) – convenções, repertório, raça, gênero e poder, Curitiba: DeArtes; UFPR, 2008, 
p. 74-75; cf. Relações das festivas demonstrações com que na cidade do maranhão se solenizaram os felizes 
desposórios dos sereníssimos senhores infantes de Portugal e Espanha. In: GAZETA DE LISBOA, n. 4, 24 de 
janeiro de 1786. Segundo Suplemento. Lisboa: Régia Oficina Tipográfica, 1786. 



26 
 

    

profundezas de nossas florestas. [...] Que bom ver nossos índios chorarem com seu livro na 

mão, e se darem a honra de não irem ao teatro toda vez que o poema não for de Metastasio”31. 

Para além da assertiva um tanto inverossímil, ou até mesmo de exacerbada cordialidade, o 

fato é que as óperas do libretista italiano eram constantemente encenadas no Brasil. 

Do século XVIII, no entanto, uma única peça brasileira sobreviveu e, por ser 

mitológica, merece uma atenção especial, pois permite pensar as raízes da recepção dos 

clássicos e sua configuração no teatro brasileiro: trata-se de O Parnaso obsequioso (1768), de 

Cláudio Manoel da Costa (1729-1789). O repertório teatral desse autor estaria hoje completo, 

se soubéssemos do paradeiro de outras peças suas citadas nos “Apontamentos para se unir ao 

Catálogo dos Acadêmicos da Academia Brasílica dos Renascidos”32. Enquanto isso fica 

apenas aquele sentimento já esboçado por Magaldi (1997, p. 31): “pela qualidade literária dos 

poetas e pela importância de Vila Rica, na época, o desconhecimento quase completo de seu 

teatro é uma das lacunas mais lamentáveis do século XVIII”. Este século, em matéria de 

teatro, terminou silencioso. Se não fossem as questões política, social, econômica e cultural, o 

teatro do século XVIII teria sido promissor – semelhante à poesia –, sobretudo, pela estética 

do Arcadismo, que tinha como receptáculo os mitos da antiguidade clássica.  

Neste contexto, Candido (1975, p. 54) tece os seguintes apontamentos: 

 
O mito, a lenda e a história antiga, sedimentados em profundidade pela educação 
humanística na consciência do homem culto, formavam uma caixa de ressonância 
para a literatura, bastando uma alusão para pôr em movimento a receptividade do 
leitor. A loura Ceres, o carro de Apolo, a Sirinx melodiosa, o sacrifício de Múcio 
Cévola, a morte de Catão eram centelhas que acendiam imediatamente a imaginação 
e iluminavam a intenção do poeta, por serem linguagem universal. O acervo 
tradicional da Antiguidade era introjetado tão profundamente, que dava lugar a uma 
espécie de espontaneidade de segundo grau (próprias às tendências neoclássicas), 
indo os escritores prover-se nela automaticamente para corresponder aos estímulos 
da inspiração. Ela se tornava, assim, apoio à imaginação do criador e do receptor de 
literatura, como sistema de formas através do qual dava sentido à experiência 
humana.  
 

Ao falar sobre a literatura setecentista, Bosi (2006, p. 55) chama a atenção para “o 

momento poético que nasce de um encontro [...] com a natureza e os afetos comuns do 

homem, refletidos através da tradição clássica e de formas bem definidas, julgadas dignas de 

imitação (Arcádia)”. Arcádia, inclusive, vem da região da Grécia antiga, dominada por Pã, 

                                                 
31 No original: “[...] è ascoltato con ammirazione nel fondo delle nostre foreste. [...] Bel vedere  le nostre Indiane 
piangere col vostro libro in mano, e farsi un onore di non andar al  teatro ogni volta che il componimento non 
sarà di Metastasio” (Gama, 1954, p. 897). 
32 Neste texto, Cláudio Manoel da Costa diz ser autor de peças que pelos títulos remetem à antiguidade clássica: 
Circe e Ulisses (17??), Siques e Cupido (17??) e Calipso (17??). Cf. COSTA, Cláudio Manuel da. 
“Apontamentos para se unir ao Catálogo dos Acadêmicos da Academia Brasílica dos Renascidos” In: 
LAMEGO, Alberto. Autobiografia e inéditos de Cláudio Manoel da Costa. Paris: L’Édition D’Art, s.d., p. 18-
20. 



27 
 

    

deus dos rebanhos e dos pastores, que tinha chifres e pés de bode, e andava pelos campos 

acompanhado das ninfas. Neste locus amoenus, deuses, ninfas e pastores se divertiam com 

canções poéticas amorosas, caracterizadas pela singeleza e espontaneidade. Como diz 

Gonçalves de Magalhães (1836, p. 146), “com a poesia vieram todos [os] deuses do 

paganismo, espalharam-se pelo Brasil, e dos céus, das florestas, e dos rios se apoderaram”. 

Em outra passagem, o poeta romântico afirma que tão “grande foi a influência, que sobre o 

gênio brasileiro exerceu a grega mitologia transportada pelos poetas portugueses, que muitas 

vezes poetas brasileiros em pastores se metamorfoseiam, e vão apascentar seu rebanho nas 

margens do Tejo, cantar à sombra da (sic) faias” (Magalhães, 1836, p. 146). 

Em relação ao O Parnaso obsequioso, não há qualquer resquícios do trágico ou de 

uma visão trágica do mundo que arrasta o homem, levando-o a um lúgubre mundo de 

sombras. O conflito trágico, o qual é calcado em uma visão antinômica, isto é, entre o polo 

humano e o polo divino, está ausente. Encontrado em Paris, em 1931, o manuscrito de O 

Parnaso obsequioso foi entregue a Caio de Mello Franco, que publicou, junto com outros 

poemas do autor, com o título O inconfidente Cláudio Manuel da Costa. É de conhecimento 

que este poeta traduziu e fez representar nas casas de óperas de Vila Rica sete peças de 

Metastasio e não há dúvida de que as produções do autor italiano, sobretudo El Parnaso 

acusado e difeso, influenciaram a escrita de O Parnaso obsequioso, pois sua brevidade se 

aproxima das “ações teatrais” de Metastasio, as quais são caracterizadas para se diferenciarem 

das suas óperas ou dramas para música (Prado, 2012). 

Por mais que O Parnaso obsequioso não apresente conflito dramático e tenha um 

“verso duro, precioso e europeizante, que faz referência à ‘fereza’ da terra” (Magaldi, 1997, p. 

30), seu mérito está no diálogo estabelecido com a antiguidade clássica. Pensando em uma 

“tradição”, e em uma analogia com a antiguidade, O Parnaso obsequioso seria um drama 

mítico brasileiro “arcaico”, no sentido de arkhé como “um princípio inaugural” (Torrano, 

2003, p. 15). Como traz o título, a ação se passa no Monte Parnaso, o que é sugestivo, pois se 

trata de uma montanha localizada no centro da Grécia, ao norte do Golfo de Corinto e perto 

de Delfos. Era a morada das nove Musas, que inspiravam os poetas e os artistas. Portanto, 

sendo fonte de inspiração, não é gratuito que O Parnaso obsequioso tenha como personagens, 

além de Apolo e Mercúrio, quatro das nove Musas: Clio, Calíope, Talia e Melpômene. 

Se nesse período as peças eram de caráter encomiástico, norma que regia as 

manifestações teatrais da época, não poderia ter sido diferente com Cláudio Manoel, pois seu 

drama para se recitar em música foi escrito para homenagear José Luís de Meneses, Conde de 

Valadares e Capitão-General dos Gerais, no dia de seu natalício, em 5 de dezembro de 1768. 



28 
 

    

Em O Parnaso obsequiso, um fato curisoso chama a atenção: as personagens predominantes 

são deuses e musas e eles estão inseridos em um universo ordenado; não há conflito entre os 

deuses, as musas e o homenageado, isto é, tem-se um Olimpo em harmonia. Os deuses, 

curvando-se às autoridades, oferecem, inclusive, o trono ao Conde de Valadades; como nessa 

passagem em que Mercúrio diz: “Sim, rendimento é tudo; os Deuses todos,/ Em voluntário 

feudo, Cedem hoje a José seu Trono e dotes”33. 

Se durante o Período Colonial brasileiro a produção mitológica é escassa, a partir 

da segunda metade do século XIX, o repertório, a maioria de temas cômicos, é vasto; a saber: 

Os deuses de casaca (1866) e Uma ode de Anacreonte (1870), de Machado de Assis (1839-

1908); As deusas de balão (1867), de Felix Ferreira (1841-1898); Orfeu na roça, paródia em 

4 atos, da ópera Orfeu nos infernos  (1868) e Orfeu na cidade, paródia fantástica em 4 atos 

do Orfeu nos infernos, em seguimento ao Orfeu na roça (1870), de Francisco Correa Vasques 

(1839-1892); Abel, Helena, peça cômica e lírica em 3 atos (1877), Um roubo no Olimpo, 

opereta bufa-mitológica escrita por um Meilhac do Morro do Nheco, posta em música por um 

Offenback de Mata-Porcos (1882), Viagem ao Parnaso (1890), A fantasia, revista fluminense  

dos acontecimentos de 1895, em 1 prólogo, 2 atos e 13 quadros (1896), A fonte Castália, 

fantasia cômica em 3 atos (1901) de Arthur Azevedo (1855-1908); Cocota, revista cômica de 

1885, em 3 atos e 14 quadros (1885), Mercúrio, revista cômico-fantástica de 1886, em 1 

prólogo, 3 atos e 12 quadros (1887), de Arthur Azevedo e Moreira Sampaio (1851-1901); Os 

amores de Psiquê (1894), de Moreira Sampaio e Luiz Moreira (1872-1920); A aranha e a 

mosca (1895), de Luiz Guimarães Filho (1878-1940), Aspásia ou idealismo e matéria; alta 

comédia haurida nos costumes, na vida e nas instituições da sociedade grega (1901), de Pires 

de Almeida (1843-1913); Baile mitológico intitulado o Triunfo do Amor (1901), de Melo 

Moraes Filho (1844-1919); A descoberta do Brasil (1901), de Orlando Teixeira (1875-1902). 

Anteriormente, mencionou-se que O Parnaso obsequioso representa um Olimpo 

em harmonia. A partir da segunda metade do século XIX há um significativo deslocamento. 

Os deuses também predominam nas peças brasileiras, mas o que se tem, agora, é um Olimpo 

em crise. Para pensar esse novo contexto de recepção dos mitos gregos no Brasil, destacarei 

apenas duas peças: Os deuses de casaca de Machado de Assis e As deusas de balão de Félix 

Ferreira. Com essas peças, chegamos a uma nova Idade, na “raça do Arame Farpado”. 

                                                 
33 A citação de O Parnaso obsequioso utilizadas nesse trabalho é a partir da versão disponibilizada em Domínio 
Público, e o texto em questão não vem acompanhado de informações de data e paginação. Disponível em: 
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/fs000039.pdf. 



29 
 

    

Em Os trabalhos e os dias, Hesíodo, ao tratar da criação da Humanidade, fala das 

cinco raças, e a primeira é a Raça do Ouro, “tempo de Cronos” (v. 111)34, onde se vivia “sem 

contato com sofrimento e miséria” (v. 113), “nada a débil/ velhice estava presente” (v. 113-

114), e não era preciso trabalhar, pois “a terra fecunda produzia seu fruto/ espontaneamente” 

(v. 116-117). Com o passar dos tempos, a Raça do Ouro desaparece e cede lugar à Raça de 

Prata, “muito pior” (v. 127), pois é inferior em “corpo” (v. 129) e em “pensamento (v. 129). 

Nesse tempo, os homens levavam cem anos para crescer, e, concomitantemente, tornavam-se 

insolentes. Zeus, encolerizado, acaba com a Raça de Prata e cria a Raça de Bronze, onde “se 

ocupavam dos funestos trabalhos de Ares/ e de violências,/ e trigo não comiam, mas tinham 

um coração impetuoso, de aço” (v. 146-148). A Raça de Bronze, por ser dedicada à guerra, à 

violência e à matança, foi exterminada “por suas próprias mãos,/ desceram à mansão 

bolorenta do gélido Hades” (v. 152-153). Zeus, então, cria a Raça dos Heróis, que lutaram nos 

tempos heroicos: “Esses, destruíram-nos a guerra má e o combate medonho,/ uns sob as 

muralhas de Tebas de sete portas, terra de Cadmo,/ quando lutavam pelos rebanhos de Édipo” 

(v. 161-163). Em sequência, Zeus cria a Raça do Ferro, é o tempo do poeta Hesíodo, onde se 

trabalha e nunca se descansa: “Nem de dia/ terão pausa da fadiga e da miséria, nem à noite 

deixarão/ de se consumir: os deuses lhes darão duras preocupações” (v. 176-178).  

A cada raça, tudo vai ficando pior e, levando em consideração a tradição mítica na 

dramaturgia brasileira, a partir da segunda metade do século XIX – transição do Olimpo em 

harmonia para o Olimpo em crise –, chegamos à “Raça do Arame Farpado”, um braço 

alargado da última raça hesiódica. É a geração que se ergue sob a égide da Revolução 

Industrial, da estrada de ferro, do trem veloz que tem pernas de muitas rodas, do trabalho, da 

espingarda de agulha e das máquinas de costura, e também “a geração do século do petróleo e 

do carvão de pedra”, que “materializa os sonhos divinos da velha Grécia e recruta deuses e 

deusas para transformá-los em deputados ou banqueiros, costureiras da rua d’Ouvidor ou 

caixeiras de botequim” (Major, 1867, p. 5). 

Em As deusas de balão, Mnémosine é uma requisitada parteira da Rua do Ouvidor 

e, sendo Euterpe a musa da lírica e Terpsícore da lírica com dança, não teriam dificuldades de 

serem estrelas no famoso Alcazar Lyrique35. A deusa Diana (Ártemis) de Machado de Assis, 

segundo o relato de Cupido, ainda “Caça, mas não veados:/ Os novos animais chamam-se 

namorados” (Assis, 1866, p. 52). Ninguém imaginaria que Júpiter, o deus supremo do panteão 

                                                 
34 Todas as citações de Os trabalhos e os dias, de Hesíodo, são traduções de Alessandro Rolim de Moura. 
35 O teatro Alcazar Lírico foi criado em 1859, no Rio de Janeiro, pelo empresário Joseph Arnaud, e teve seu 
funcionamento até 1880. Foi um teatro responsável pela introdução do teatro de variedades, inspirado em 
Offenbach. No Alcazar se encenavam cançonetas, cenas cômicas, duetos cômicos e vaudeville.  



30 
 

    

greco-romano, seria um banqueiro em Os deuses de casaca. De costureira a parteira e de 

banqueiro a caloteiro, essas são agora as divindades que vivem no Rio de Janeiro. Ao serem 

banidos do Olimpo, e sem banquetes fartos, eles peregrinam pelo teatro “dando um sorriso 

por uma fatia de pão e um olhar por um pedaço de toucinho” (Major, 1867, p. 7). No Brasil 

dos anos 1860, o Júpiter de Os deuses de Casaca não se acostuma com o calor tropical – 

imagina ele vivendo nos dias atuais, em tempo de crise climática e aquecimento global – e diz 

“Faz um calor! Dá cá um copo de ambrosia/ Ou néctar”, mas logo cai em si: são recordações 

de um “Tempo que já não volta” (Assis, 1866, p. 6-7). É este mesmo tempo de declínio que se 

refere a musa Talia, em As deusas de balão: “Foram-se os tempo d’outrora/ findou-se nosso 

reinado” (Ferreira, 1867, p. 13).  

O povo olímpico que se atreveu e fez morada nas terras tupiniquins sofreu na pena 

dos escritores: foi perseguido e satirizado. E por que razão o Olimpo está em Idade de Arame 

Farpado? Para localizar a crise do Olimpo, o Major (1867), no “Prefácio” que fez à peça As 

deusas de balão, recorre a alguns versos de D. Branca ou a conquista de Algarve (1826), de 

Almeida Garrett (1799-1854)36, e afirma que depois desse autor “não parou mais a 

perseguição [aos deuses]: derrubou-se ficções, náiades, dríades, tudo, tudo” (Major, 1867, p. 

7). No Brasil, “disse-se por aí, à socapa, que os deuses deram-se perfeitamente com ares e 

clima do nosso torrão e que comem vol-au-vent ao almoço, frequentam o Alcazar e caem no 

Provençaux ou em qualquer taverna”, e que Machado de Assis (1839-1908) “ensopou todos 

os deuses e deu-lhes casaca” (Major, 1867, p. 7).  

Escrita em versos alexandrinos e estruturada em Ato Único com 13 Cenas, Os 

deuses de casaca se passa no Rio de Janeiro. Os interlocutores são deuses olímpicos, ou 

melhor, sub-olímpicos, como diz Vieira (2011): Júpiter, Marte, Apolo, Proteu, Cupido, 

Vulcano e Mercúrio. O deus supremo Júpiter caiu e, com o Olimpo em crise, os deuses 

decidem se mudar para o Rio de Janeiro. Sendo Mercúrio o deus mensageiro, Júpiter o 

incumbe da função de levar cartas a Apolo, Cupido, Proteu e Vulcano, pois o pai dos deuses 

quer marcar um “Conselho”, em caráter de urgência, para se descobrir “os meios de escalar/ o 

Olimpo” e reconquistar “o trono soberano” (Assis, 1866, p. 8). Júpiter se vê em apuros: se 

antes tentaram destroná-lo, a exemplo de “Tifeu” que, ao buscar “contra mim escalá-lo” 

(Assis, 1866, p. 8), foi derrotado; agora, decaído, o tempo correu e ele passou de “divino” a 

“mortal” e  agora quer ele passar de “ invadido a invasor” (Assis, 1866, p. 8). Eis o mote: 

regressar ao Olimpo. A pilhéria está armada e seguir nessa via é “Buscar reconquistar os 

                                                 
36 A saber: “Gentil religião, teu culto abjuro,/ Tuas aras profanas renuncio/ Professei outra fé, e sigo outro rito/ E 
para novo altar meus hinos canto” (Garret apud Major, 1867, p. 7).  



31 
 

    

domínios perdidos” (Assis, 1866, p. 41), pois os deuses já se habituaram à vida terrestre e 

passaram a adquirir, inclusive, novas profissões, como as de qualquer mortal. 

Enquanto que em Os deuses de casaca o povo divino já se antecipou e abandonou 

o Olimpo, em As deusas de balão, as musas continuam lá: vigilantes, entre as colunas de um 

templo carcomido prestes a desabar, e vivendo de recordações de um tempo que já não volta.  

Talvez, estejam elas a esperar o Júpiter de Machado de Assis escalar o Olimpo, o que não vai 

acontecer, pois já é ele banqueiro no Rio de Janeiro e, a essa altura, deve estar às voltas com 

tarifas e a cobrar juros. Ao contrário da peça machadiana, a ação de As deusas de balão não se 

passa no Rio de Janeiro, mas em um “soberbo templo sustentado por altas colunas de 

primoroso lavor”; ao fundo se avista uma “estátua colossal de Apolo, tendo cada lado uma 

pira de perfumes”, e, “no centro, uma pirâmide de flores circulada pelas nove liras” (Ferreira, 

1867, p. 11). O mote recai no seguinte: com o Olimpo em crise, Mnemósine, única divindade 

que se tornou mortal e que vive no Rio de Janeiro, vai ao templo sagrado buscar as filhas, as 

quais convocam um “Congresso” para se discutir o tema. Na comédia há um conflito entre 

aquelas musas que querem permanecer no recinto sagrado – “Perdido/ nosso templo não está” 

– e aquelas que não querem mais permanecer vigilantes no templo “carcomido” que “vai se 

desabando” (Ferreira, 1867, p. 26).  

Ao chegar ao recinto das musas, Mnémosine diz ter ido pela “estrada de ferro”, 

que “dos homens grande invenção,/ é a indústria predileta”; e, segundo ela, “Na Europa as 

cidades todas/ são por ele percorridas; tem por pernas tantas rodas, que dão-lhe veloz corrida” 

(Ferreira, 1867, p. 23), referindo-se aos trens, transporte mais moderno à época37. Félix 

Ferreira, atento às mudanças sociais do país, procura atualizar o debate, embora Calíope 

desdenhe a “modernização”: “A estrada do progresso caminhando/ pelo monte Parnaso, junto 

ao templo,/ estridente sebila! Estremecendo altas colunas” (Ferreira, 1867, p. 29). 

                                                 
37 No Brasil, desde 1850, diversas tentativas foram criadas para mudar a fisionomia brasileira, a fi de encaminhar 
o país para o que, na ocasião, se considerava Modernidade. “Esboçava-se assim, nas áreas mais dinâmicas do 
país, mudanças no sentido de uma modernização capitalista; ou seja, nasciam as primeiras tentativas para se criar 
um mercado de trabalho, da terra e dos recursos disponíveis” (Fausto, 2012, p. 170). Essas políticas internas se 
intensificaram na transição do período monárquico para o período republicano, e o modelo de Modernidade 
vinha dos grandes centros europeus, sobretudo, da França. Esse modelo de regime “era atravessado por condutas, 
normas e comportamentos sociais com o perfil racional e civilizador, na tentativa de desvencilhar a nova nação 
que nascia do passado monárquico, considerado atraso” (Caetano, 2020, p. 77). Dentre as pautas estava a 
“melhoria do precário sistema de transporte” (Fausto, 2012, p. 170). Em 1854, a primeira estrada de ferro foi 
construída por Irineu Evangelista de Sousa, o Barão de Mauá – estrada que ligava o porto de Mauá (baía de 
Guanabara) à estação de Fragoso. As iniciativas das construções de ferrovias no país foram decorrentes da vida 
econômica brasileira, isto é, da necessidade de “melhorar as condições de transporte das mercadorias de 
exportação para os portos mais importantes do país. Era preciso superar os inconvenientes resultantes de 
caminhos precários e das cargas de burro, que encareciam custos e dificultavam um fluxo adequado dos 
produtos” (Fausto, 2012, p. 171).   



32 
 

    

 À medida que a pilhéria avança, as musas se rendem aos “excessos” de 

modernidade e decidem trocar as vestimentas da antiguidade clássica por “calcinhas, 

sapatinhos e presilhas/ compradas ao compadre Januário;/ lenços, fitas, fivelas, e botões/ 

vestidos, saut-enbarques, e balões” (Ferreira, 1867, p. 27). São as Musas agora “formosas 

meninas” e “mimosas donzelas” (Ferreira, 1867, p. 29). Já se decidiu: é de abandonar o 

recinto sagrado, mas não sem antes de colocar o palco abaixo, isto é, o Olimpo: as musas 

derrubam “as pirâmides de flores, [...] a estátua de Apolo; empilham as liras e lançam-lhe 

fogo” (Ferreira, 1867, p. 30. itálicos do autor). 

  Por fim, Os deuses de casaca e As deusas de balão – e tantas outras escritas no 

mesmo período – são peças inovadoras, pois não seguem o padrão anterior, do teatro de 

ocasião, de caráter encomiástico, destinado à Corte Portuguesa e às autoridades políticas, que 

predominou na dramaturgia brasileira no período Colonial desde O Parnaso obsequioso.Tem-

se, aqui, o que se pode conceituar de Olimpo em crise. Os deuses, antes imortais, agora rojam 

na terra; e “o grande Jove,/ perdeu o seu império” (Ferreira, 1867, p, 19); “acabou-se agora, 

vates,/ das musas à monarquia;/ podem dizer disparates” (Ferreira, 1867, p. 32). Ou, ainda: 

“Coitado do pobre Jove/ tão velho já não podia/ sustentar essa monarquia/ acervo de tanto 

mal” (Ferreira, 1867, p. 12).  

Um terceiro momento para refletir sobre a recepção dos clássicos no Brasil ocorre 

nas primeiras décadas do século XX – e, agora, o que predomina é o Olimpo em ruínas. 

Marcus Acerronius, em 1917, na peça Apolo, mistério pagão, traz a derradeira “notícia: Pã, o 

Grande Pã, morreu” (Leite Filho, 1917, p. 13). Ou ainda: “É o Olimpo que rui” (Leite Filho, 

1917, p. 13). Pensando a Recepção dos Clássicos a partir da historiografia, com a queda do 

Olimpo, muda-se a cena e começam a sair do palco os deuses que sempre se curvaram à 

Monarquia durante o Período Colonial no Brasil. Daí o fato de terem “matado” o deus Pã. 

Quem sucumbe, na verdade, é toda uma estrutura social e histórica colonialista emaranhada 

nas relações de subordinação. Depois de Apolo, mistério pagão de Teixeira Leite Filho, e se 

levarmos em consideração o repertório mítico do início do século XX, poucas são as peças 

que tratam dos deuses olímpicos, para desaparecer, quase que por completo, a partir da década 

de 1940. A partir desse momento, e também dos assombros e escombros da Primeira (1914-

1918) e da Segunda Guerra Mundial (1939-1945), quando só há escuridão e sombras, ou 

quando se rompem as fendas e se avista o abismo, que entram em cenas os trágicos e as 

trágicas, para mais uma vez lembrar-nos de que o ser humano é limitado e vive em 

contradição. É, agora, a hora das Antígonas, Electras e Clitemnestras; e a vez dos 

Agamêmnons, Édipos e Orestes. 



33 
 

    

A título de exemplicação, podemos citar algumas peças míticas escritas nas 

décadas de 1940 e 1950: Prometeu libertado (1940), de Lúcio Cardoso; Electra no circo 

(1944) e O vento do mundo (1948), de Hermilo Borba Filho; Senhora dos afogados (1947) e 

Anjo negro (1947), de Nelson Rodrigues; Lazzaro (1948), de Francisco Pereira da Silva; O 

fígado de Prometeu (1951), de Antonio Callado; O vale de Electra (1951), de Péricles Leal; 

Dido e Eneas (1953), de José Paulo Moreira da Fonseca; Orfeu da Conceição (1954), de 

Vinicius de Moraes; Orfeu (1955), de Betty Yelda Bragnoli Borges Fortes; Além do rio 

(Medea) (1957), de Agostinho Olavo; Pedreira das Almas (primeira versão – 1958), de Jorge 

Andrade; Laio se matou (1958), de Augusto Boal. 

Nesse novo contexto histórico, que coincide com a modernização da dramaturgia 

brasileira, iniciada com Vestido de noiva (1943) de Nelson Rodrigues, as peças míticas – 

cômicas ou trágicas – que tratam dos heróis e das heroínas da antiguidade clássica, se voltam 

para o momento e para as urgências do Brasil durante o Estado Getulista (1930-1945) e o 

Período Democrático (1945-1964); é o caso, por exemplo, de Helena (Helenita), de Helena 

fechou a porta (1950) de Accioly Netto (1906-2001), personagem que leu a comédia 

Lisístrata e que se vale dos temas da guerra e da greve de sexo para lutar contra os ditadores 

absolutos, na peça, representados pelo Marechal Petrônio Gomez Ibarra y Tajera38. Mas 

também têm aquelas peças que se voltam ao passado histórico recente brasileiro, veja-se o 

exemplo de Mariana, de Pedreira das Almas (1958) de Jorge Andrade (1922-1984), uma 

Antígona às avessas, vivendo durante a Revolta Liberal (1842), que não quer que o irmão, 

Martiniano (Polinices), seja sepultado, mas que ele fique exposto aos olhos dos poderosos, no 

caso, o delegado Vasconcelos (Creonte), como uma forma de denúncia39. Além do rio 

(Medea) é de 1957, nela, Agostinho Olavo transpõe os temas do mito grego da mulher que 

comete infanticídio para o período do Brasil Colonial, para o último quartel do século XVII.  

A partir da década de 1940, conforme observa Nuñez (2015, p. 40), “O teatro 

brasileiro de tema greco-romano se consolidou [...] por meio de obras que se tornaram 

emblemáticas tanto da eficaz absorção do clássico quanto de engenhosas formas de adaptação 

                                                 
38 Para articular o plano da greve de sexo (Cena V, Ato I), Helena cita Aristófanes: “Sim, uma mulher, grega de 
Atenas. Foi no ano de 411 que isto aconteceu, contado por Aristófanes, o mais famoso comediógrafo da 
antiguidade clássica” (Netto, 1956, p. 18). Na versão brasileira, a Helena (Lisístrata) tem novo plano sobre a 
greve: “Não será necessário greve, mas apenas [...] apenas a ameaça de greve. Diante de um fato consumado, os 
homens reagem sempre muito bem, mas, diante de alguma coisa que está para acontecer a qualquer momento, 
em geral ficam desnorteados, perdem a cabeça e capitulam” (Netto, 1956, p. 33. itálico do autor). 
39 Ao enfrentar o delegado Vasconcelos (Quadro I, Ato I), Mariana diz: “Que um anátema caia sobre vossas 
cabeças! Que o corpo do meu irmão fique exposto... será uma lembrança viva do vosso pecado, da vossa 
indignidade. Mas, de nossas bocas jamais sairá uma única palavra de delação! Não ouvireis mais um único 
soluço, nem uma lamentação neste Largo” (Andrade, 1958, p. 45).  



34 
 

    

do antigo aos palcos modernos”. Para Nuñez (2015, p. 40), “Em sua maioria, as 

reapropriações brasileiras da herança clássica se prestaram a reformulações radicais, quase 

desfigurações da matriz grega ou romana, devidas à frequente nacionalização das 

problemáticas, à mudança de nomes das personagens e à hibridação de formas”. 

Nesse contexto, além do vasto e significativo repertório, que trata dos mais 

variados temas e personagens trágicos gregos, as reescritas mitológicas se voltam ao contexto 

social e histórico brasileiro, o que possibilita tecer um debate crítico, sobretudo, acerca da 

formação histórica do Brasil. No nível estético, os recursos empregados pelos autores são 

vários: vão do cômico ao trágico, do expressionismo ao teatro popular, da forma fixa do 

drama aos experimentos com novas linguagens e recursos cênicos, dentre outros. Por fim, ao 

passo em que o espetáculo adquire expressão inovadora, a qual inscreve o Brasil no território 

da modernidade teatral, a escrita dramática, em igual proporção, inova e amplia, dentre 

outros aspectos, o leque temático, a exemplo das peças míticas de tema trágico. Dentre os 

variados mitos da antiguidade clássica recepcionados na dramaturgia brasileira, o mito dos 

Atridas se destaca. Trata-se, aliás, do primeiro mito de tema trágico revisitado por um autor 

nacional. 

 
2.3 A recepção do mito dos Atridas na dramaturgia brasileira 

 
A maldição familiar dos Atridas se iniciou quando Tântalo, na intenção de testar a 

onisciência dos deuses, ofereceu-lhes como banquete um macabro cozido de seu filho, Pélops. 

Os deuses perceberam a artimanha e recusaram a carne, exceto Deméter que, entristecida com 

o sumiço de sua filha, Perséfone, comeu parte do ombro de Pélops. Mas a deusa o trouxe de 

volta à vida e deu-lhe um ombro novo, de marfim. Tântalo foi condenado a sofrer o suplício 

eterno da fome e sede. Em Sófocles, o Coro faz referência a Pélops, a partir de quem, por ter 

cometido uma hybris40 primária, ao matar Mírtilo, todas as desgraças se originaram, deixando 

um rastro de sangue e carnificina: 

 
CORO: 
Ó antiga corrida multidorida de Pélops, 
como foste devastadora para esta terra! 
Desde que Mírtilo, afogado, foi morto, 
do carro todo dourado, 
com violentos golpes, 
tendo sido arremessado ao mar, nunca 
afastou-se desta casa o golpe multidorido.  

                                                 
40 “Palavra grega para ‘orgulho ou arrogância funesta’. A hybris leva o herói a agir e a provocar os deuses, 
apesar de seus avisos, o que vai dar na sua vingança e na sua perda. Este sentimento é a marca da ação do herói 
trágico, sempre disposto a assumir seu destino” (Pavis, 2015, p. 196). 



35 
 

    

(Sófocles, Electra, v. 505-515)41. 
 

Já adulto, e quando Pélops escolheu por esposa Hipodâmia, filha de Enômao, rei 

de Pisa, encontrou obstáculos. O pai da jovem não tinha intenção de vê-la casada e desafiava 

os pretendentes em uma mortal corrida de carruagem, pois, antes que chegassem ao destino, 

eram assassinados. Pélops insiste, quer desafiar o rei para poder se casar com Hipodâmia. 

Usando de estratagema, ele convence Mírtilo, cocheiro de Enômao, a trair o seu rei. 

Acreditando que seria beneficiado, o rapaz troca as cavilhas de bronze da carruagem por 

outras, mais frágeis, feitas de cera, o que levou Enômao à morte. Este, porém, antes de 

sucumbir, lança uma maldição contra Mírtilo, que morresse pelas mãos de quem havia se 

aliado. É o que ocorre, Pélops mata Mírtilo e o joga no mar. Mas, antes de morrer, o cocheiro 

amaldiçoa o seu assassino e todos os seus descendentes – eis o miasma originário da maldita 

casa dos Atridas. Pélops e Hipodâmia se casam, e da união, nascem Atreu e Tiestes, além de 

outro, Crisipo, filho ilegítimo de uma relação extraconjugal de Pélops com a ninfa Axíoque. 

De fato, o mito dos Atridas é um dos mais violentos, com suas rixas familiares, 

maldições e assassinatos geradores de vingança de geração após geração. No seio desse grupo 

familiar ocorrem “todos os crimes mais monstruosos: mata-se entre irmãos, entre esposos, 

entre pais e filhos; e todas as relações mais elementares são assim postas em causa. Podemos 

dizer que não há crimes mais bem feitos para escandalizar e para aterrorizar” (Romilly, 2013, 

p. 158). Quando Tântalo cometeu a hybris, ao fazer de seu filho um cozido, e quando Pélops 

matou Mírtilo, iniciou-se a sequência de sucessivas mortes consanguíneas: Atreu e Tiestes, 

filhos de Pélops, matam o irmão, Crisipo; Atreu mata seus sobrinhos, filhos de Tiestes, e o faz 

comê-los em um banquete; Egisto, filho de Tiestes, mata Atreu; em sacrifício aos deuses, 

Agamêmnon, filho de Atreu, mata sua filha Ifigênia; Clitemnestra, ao perder Ifigênia, mata o 

marido; Orestes, com a ajuda da irmã Electra, mata sua mãe, Clitemnestra.  

Electra, que insta Orestes ao matricídio para vingar a morte do pai, está presente 

em Coéforas, de Ésquilo, e nas Electras de Sófocles e de Eurípides. Mas cada tragediógrafo 

recepcionou o tema à sua maneira; a originalidade para os gregos não estava na esfera do 

acontecimento, da ação ou do desenlace, e sim na visão pessoal retirada do conhecido 

episódio mitológico42. O público, quando assistia às dionisíacas, certamente estava farto de 

                                                 
41 Todas as citações de Electra, de Sófocles, são traduções de Orlando Luiz de Araújo. 
42 Segundo, Vernant (2000, p.13), “O relato mítico [...] não é apenas, como o texto poético, polissêmico em si 
mesmo, por seus planos múltiplos de significação. Não está fixado numa forma definitiva. Sempre comporta 
variantes, versões múltiplas que o narrador tem à sua disposição, e que escolhe em função das circunstâncias, de 
seu público ou de suas preferências, podendo cortar, acrescentar e modificar o que lhe for parecer conveniente. 
Enquanto uma tradição oral de lendas estiver viva, enquanto permanecer em contato com os modos de pensar os 
costumes de um grupo, ela se modificará: o relato ficará parcialmente aberto à inovação”. 



36 
 

    

saber da vida dos Atridas. A novidade se instalava quando cada autor dava ao conhecido 

episódio mítico “a sua maneira de ver, suas palavras, sua personalidade” (Figueiredo, 1957, 

p. 68, itálico do autor).  

Esta premissa também é válida para os autores modernos e contemporâneos, e, 

como diz Figueiredo (1957, p 68), “a originalidade não consiste em inventar um 

acontecimento, e sim na maneira de tratá-lo”. No Brasil, não foi diferente. Os “velhos” mitos 

da antiguidade clássica continuam, ainda hoje, a serem temas de novas peças, e na maldita 

casa dos Atridas “há plurissalas onde cabem todos os espantos” (Mendes, 2017, p. 143). E 

haja salas para acomodar tantos assassinos. Na voz do poeta Murilo Mendes (2017, p. 151), a 

casa dos Atridas é “infechável, indestrutível [...], prolongada e aumentada até hoje”.  

No Brasil há mais de três dezenas de reescritas do mito dos Atridas, muitas ainda 

inéditas43; a saber: Clitemnestra, a rainha de Micenas; tragédia em 5 atos (1843), de Joaquim 

Norberto de Sousa Silva; O vale de Electra (inédita – 1951)44, de Péricles Leal; Electra no 

circo (1944)45, de Hermilo Borba Filho; Senhora dos afogados (1947)46, de Nelson 

Rodrigues; Lazzaro (1948)47, de Francisco Pereira da Silva; Ifigênia de Ouro Preto (1972)48, 

de Stella Leonardos; As Fúrias (inédita – 1972)49, de Wilson Apa Rio; Clitemnestra vive 

(1975)50, de Marcos Caroli Rezende; Ana Clitemnestra (1986)51, de Carlos Henrique Escobar; 

Bodas ao cair da tarde (1983)52 e Trilogia perversa (1988, composta por Colheita de cinzas-

1941, As núpcias de Teodora-1874, A ronda do lobo-1826), de Ivo Bender53; Ifigênia (inédita 

                                                 
43 O “inédito”, quando acompanhado dos títulos das peças, refere-se à publicação e não à montagem/encenação. 
44 Peça escrita em 1951 e montada em 1959. Obra não localizada, para informações: cf. Correio da Manhã, “O 
vale de Electra pela Companhia do Teatro Contemporâneo”, Primeiro Caderno, 9 de agosto. 1958. p. 15; cf. 
Correio da Manhã, “Como Péricles Leal escreveu O vale de Electra”,  Primeiro caderno, 14 de janeiro. 1958. p. 
15; cf. “Catálogo” da Sociedade Brasileira dos Aautores Teatrais (SBAT): Localização n. 029753; Documento n. 
007360. 
45 Cf. BORBA FILHO, Hermilo. “Electra no circo” In: Teatro Selecionado, Rio de Janeiro: Funarte, 2007. v. 1, 
p. 27-75. 
46 Cf. RODRIGUES, Nelson. “Senhora dos afogados” In: Teatro completo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
2004. v. 2. p. 205-271 
47 Cf. SILVA, Francisco Pereira da. “Lazzaro” In: Teatro Completo. Rio de Janeiro: Funarte, 2009. v.1. p. 23-52. 
48 Cf. LEONARDOS, Stella. “Ifigênia de Ouro Preto” In: Teatro em dois tempos, S/L: MEC, 1972. 
49 Obra Inédita e não localizada. Para informações: cf. COSTA, Marta Morais da. “Dramaturgia em diálogo: a 
tragédia clássica e As Fúrias. Letras, Curitiba, n. 49, p. 17-29, 1992. 
50 Cf. REZENDE, Marcos Caroli. “Clitemnestra vive” In: Teatro Universitário (1975), Rio de Janeiro: Serviço 
Nacional de Teatro, 1975, p.193-219. 
51 Cf. ESCOBAR, Carlos Henrique. “Ana Clitemnestra” In: Teatro. Águeda: Moira, 2007. 
52 Cf. BENDER, Ivo. “Bodas ao cair da tarde” In: Nove textos breves para teatro. Porto Alegre: Editora da 
Universidade UFRGS, 1985. p. 87-96 
53 As peças que integram a Trilogia perversa apresentam apenas os algarismos nos títulos, mas, após a 
montagem, dirigida por Decio Antunes, Ivo Bender quis alterar os títulos, que passariam a deixar “de conter 
apenas algarismos [...] para agregar a eles os nomes que receberam suas três encenações [...]. Assim, em uma 
futura reedição [que, até o momento, não ocorreu], serão denominados: Colheita de cinzas – 1941; As núpcias de 
Teodora – 1874; e A ronda do lobo – 1826” (Ádams, 2013, p. 35). Portanto, respeitando a vontade do autor Ivo 



37 
 

    

– 1989)54, de Wagner Salazar; Ôneiron (inédita – 1991)55, de Solange Dias; Noturno em 

Vargem das Pedras (1993)56, de José Paulo Moreira da Fonseca; A família de Electra 

(1995)57, de Ivo de Castro; A falha trágica (inédita – 1995)58, de Gerson Steves; Só, Ifigênia, 

sem teu pai (inédita – 2002)59, de Sérgio Salvia Coelho; Ori Oresteia (inédita – 2004), de 

Juliana Juguero; Oresteia, o canto do bode (2007, trilogia composta pelas peças Agamêmnon, 

Coéforas e Eumênides)60, de Reinaldo Maia; Clitemnestra: uma canção de amor (inédita – 

2008)61, de Juliana Veras; Antes do fim (inédita – 2009)62, de Marcelo Bourscheid; Âmbar 

(2012)63, de Ronaldo Ventura; Átridas (inédita – 2013)64, de Catarina São Martinho; Ifigênia 

(2012)65, de Cássio Pires; Peça íntima ou Síndrome de Electra (2012)66, de Adão Vieira de 

Faria; Electra (inédita – 2015)67 de Fernanda Schnoor; Ifigênia (inédita – 2021)68, de Raul 

Rozados; Não te pareço vivo? (inédita– 2023)69, de Rogério Guarapiran. 

Diante do que foi exposto, neste trabalho, iremos analisar apenas três reescritas do 

mito dos Atridas no teatro brasileiro; a saber: Clitemnestra, a rainha de Micenas; tragédia em 

5 atos de Joaquim Norberto de Sousa Silva, Electra no circo de Hermilo Borba Filho e 

Lazzaro de Francisco Pereira da Silva. A escolha dessas peças, em detrimento do vasto 

                                                                                                                                                         
Bender, optou-se por manter a grafia de ambos os títulos. Cf. BENDER, Ivo. Trilogia perversa. Porto Alegre: 
Editora da Universidade/UFRGS; MEC/SESu/PROEDI, 1988. p. 5-50; p. 51-97; p. 99-151. 
54 Obra inédita. Cf. “Catálogo da Sociedade Brasileira dos Autores Teatrais (SBAT) na Biblioteca Nacional 
(BN): Localização n. 02249; Documento n. 026314. 
55 Obra inédita e não localizada. Cf. BORGES, Rudinei. “Solange Dias – entre v[ista]”. Blog: Alzira – Teatro & 
Memória, 13 de outubro de 2013. Disponível em: https://alzirarevista.wordpress.com/2013/10/13/solange-dias-
entrevista/. Acesso em: 05 de julho de 2024. 
56 Cf. FONSECA, José Paulo Moreira da. Noturno em Vargem das Pedra. Rio de Janeiro: Uape, 1996. 
57 Cf. CASTRO, Ivo de. A família de Electra. São Paulo: Ateniense, 1995. 
58 Obra inédita e disponibilizada pelo autor. Cf. STEVES, Gerson. A falha trágica. Inédito, Mimeo, 1995, 50f. 
59 Obra inédita. Para mais informações: cf. Mostra de dramaturgia contemporânea. São Paulo: SESI, 2002. v. il. 
60 Cf. MAIA, Reinaldo. Teatro reunido. São Paulo: Grupo Folias, 2010. p. 117-138; p. 139-151; p. 152-167. 
61 Obra inédita em livro. Para mais informações: cf. SILVA, Francisca Luciana Sousa. “Clitemnestra – uma 
canção de amor (on-live) In: CAZARINI, Renata. Palco Clássico. Niterói, 06 de janeiro de 2021. Disponível em: 
https://palcoclassico.blogspot.com/2021/01/clitemnestra-uma-cancao-de-amor-on-live.html. Acesso em: 06 de 
julho de 2024. 
62Cf. BOURSCHEID, Marcelo. Antes do fim. Inédito. Mimeo, 2009. 50f. 
63 Cf. VENTURA, Ronaldo. “Âmbar” In: VENTURA, Ronaldo. Teatro Curupira: 10 anos de trabalho. São 
Paulo: Editora Patuá, 2012. v. 1. p. 15-32. 
64 Obra inédita. Para informações: cf. Of: Guia de Teatro, ano XVIII, n. 198, 2013. p. 9 (disponível em: 
https://issuu.com/guia-off/docs/guia_off_sp_198_web. Acesso em: 05 de dezembro de 2023). 
65 Cf. PIRES, Cássio. “Ifigênia” In: Cia Elevador de Teatro Panorâmico. Sobe?, ano 2, n.2, 2012. p. 46-71. 
66 Cf. FARIA, Adão Vieira de. Peça íntima ou Síndrome de Electra. Petrópolis: KBR, 2012. 
67 Obra não localizada. Para informações: cf. BRANDÃO, Tânia. “Electra”. Folias teatrais: Letras, Cenas, 
Imagens e Carioquices, 22 de outubro de 2015. Disponível em: https://foliasteatrais.com.br/electra/ . Acesso em: 
05 de julho de 2024. Cf. SCHENKER, Daniel. “Tragédia em abordagem indefinida”. Daniel Schenker: crítica de 
teatro. Disponível em https://www.danielschenker.com.br/uncategorized/tragedia-em-abordagem-indefinida/. 
Acesso em: 05 de julho de 2024. 
68 Obra inédita e disponibilizada pelo autor. 
69 Obra não localizada. Para informações, cf. NASCIMENTO, Samantha. “3 perguntas para o diretor Marcos de 
Andrade”. E-urbanidades, 25 de novembro, 2023 (disponível em: https://eurbanidade.com.br/3-perguntas-para-o-
diretor-marcos-de-andrade/. Acesso em: 05 de dezembro de 2023); cf. MÀLI TEATRO. “Não te pareço vivo?” 
(disponível em: https://www.maliteatro.com/naoteparecovivo. Acesso em: 03 de dezembro de 2023). 



38 
 

    

repertório, justifica-se pelo fato de que elas são as primeiras peças a abordarem o mito da 

maldição familiar dos descendentes de Atreu, que se iniciou com a aparição de Clitemnestra, 

no final da primeira metade do século XIX. Um estudo desta proporção “oferece insights 

sobre os textos e contextos de obras antigas, sua interpretação subsequente e sua situação no 

contexto moderno de recepção” (Hardwick , 2003, p. 1-2. tradução nossa)70.  

Nesse processo de recepção, importa-nos averiguar, em cada uma das 

mencionadas peças, “a especificidade do momento histórico que estimula e molda a interação 

de um autor moderno com, e a transformação criativa de, material clássico” (Nikoloutsos; 

Gonçalves, 2018, p. 13. tradução nossa)71. Além disso,  

 
Uma análise contextualizada de uma reescrita moderna de um texto antigo ajuda a 
lançar luz sobre o que os clássicos significam para diferentes autores em diferentes 
espaços, temporais e geográficos. A literatura greco-romana é celebrada como a 
fundação do cânone ocidental, mas o significado dos textos que herdamos dessas 
duas civilizações antigas não é fixo nem universal [...]. O significado [...] é 
amplamente subjetivo e depende do leitor (sua formação educacional, familiarização 
prévia com o mundo clássico, expectativas e objetivos na leitura de um texto 
antigo). O significado também é determinado pela conjuntura histórica específica. 
As tendências estéticas e acadêmicas, assim como as condições sociopolíticas da 
época em que um texto antigo é lido, moldam as respostas a ele (Nikoloutsos; 
Gonçalves, 2018, p. 13. tradução nossa)72. 
 

Outrossim, pensando no corpus  literário escolhido para esta pesquisa, por serem 

três peças que tratam de um mesmo mito de tema trágico, cada uma com sua especificidade, é 

de nosso intento identificar – a partir da obra recepcionada –  até que ponto Clitemnestra, 

Electra no circo e Lazzaro podem ser consideradas peças trágicas ou que trazem, em sua 

estrutura dramática, elementos que ativam o trágico. Daí reside a escolha do título da presente 

tese: a variável trágica sinaliza, levando em consideração as contribuições dos Estudos de 

Recepção dos Clássicos, os diversos mecanismos (temáticos e formais) a que os autores 

recorrem para refletir sobre a tragicidade que ronda o ser humano, que, por ser mortal e finito, 

também se ergue diante da presença ameaçadora da morte.  

                                                 
70 No original: “yields insigts into the texts and contexts of ancient works, their subsequent interpretation and 
their situation in the mordern context of reception” (Hardwick, 2003, p. 1-2). 
71 No original: “the specificity of the historical moment that prompts and shapes a modern author’s interaction 
with, and creative transformation of, classical material” (Nikoloutsos; Gonçalves, 2018, p. 13). 
72 No original: “A contextualized analysis of a modern rewriting of an ancient text helps cast light on what 
classics means to different authors at different spaces, temporal as well as geographical. Greco-Roman literature 
is celebrated as the foundation of the western canon, but the meaning of the texts we have inherited from these 
two ancient civilizations is neither fixed  nor  universal [...]. Meaning [...] is largely subjective and depends on 
the reader (his/her educational background, prior familiarization with the classical world, expectations, and  
goals in reading an ancient text). Meaning is also determined by the particular historical juncture. The aesthetic 
and scholarly trends, as well as the sociopolitical conditions of the time at which an ancient text is read, shape 
responses to it” (Nikoloutsos; Gonçalves, 2018, p. 14). 



39 
 

    

É evidente que “os temas da tragédia, ainda em nossos dias, continuam sendo, 

frequentemente, os velhos mitos do drama ático. E no entanto, há uma evolução do fenômeno 

do trágico, uma mudança de seu sentindo profundo” (Bornheim, 2007, p. 69-70). Por outro 

lado, quando se volta à antiguidade clássica, tem-se a possibilidade de “tentar compreender a 

essência da tragédia; a comparação com os gregos deixa aquilatar o sentindo da evolução do 

trágico através do teatro do Ocidente, e medir o que permanece constante e o que difere desse 

constante” (Bornheim, 2007, p. 70). 



40 
 

    

3 CLITEMNESTRA, A RAINHA DE MICENAS; TRAGÉDIA EM 5 ATOS (1843), DE 

JOAQUIM NORBERTO DE SOUSA SILVA 

 
 

Levem-me desta casa de prazer e de angústia 
Onde os filhos se levantam contra os pais 
Onde os irmãos ardem em febre pelas irmãs 
E os pais suicidam-se por causa das filhas.  

 
(Murilo Mendes, “A casa dos Átridas”)  

 

 

Com o advento do Romantismo e em nome da liberdade criadora do sujeito, 

novos códigos literários são plasmados para combater a estética neoclassicista. Primeiro foi 

por terra a mitologia grega. As musas e os deuses olímpicos, primados pelos poetas árcades, 

foram banidos da literatura. Os autores deixaram de ter admiração pela antiguidade clássica e 

pelas formas fixas de composição literária. Mas, na primeira fase do teatro romântico 

brasileiro (1838-1850), quando a tragédia começou a perder espaço para o drama histórico, 

está o primeiro registro que se pode estabelecer de uma reescrita dramática mítica de tema 

trágico. Em 1844, a revista Minerva Brasiliense (v. 2, n. 12) publica o texto “A leitura de uma 

tragédia inédita”, de Emile Adêt, que chama a atenção para um fato, à época, certamente, 

inusitado: “não se tem trabalhado ainda sobre a antiguidade, e não merece elogios e alento o 

Brasileiro que quer enriquecer sua nação, ainda nova, com uma tragédia tirada da história 

antiga?” (Adêt, 1844, p. 363). A obra é Clitemnestra, rainha de Micenas; tragédia em 5 

atos73, de Joaquim Norberto de Sousa Silva (1820-1891), escrita em 184374 e publicada em 

1846, na 5ª Série do Arquivo Teatral, pela Typ. Imp. e Const. de J. Villeneuve e Comp.  

A começar pelo título, a tragédia remete, imediatamente, à Clitemnestra grega, 

mulher conhecida por ter matado o marido, Agamêmnon, e por ter sido assassinada pelos 

filhos, Orestes e Electra. O tema da vingança ocorrido no génos familiar de Atreu está 

inserido em uma longa tradição e serviu aos intentos dos poetas líricos Ferécides, Píndaro, 

Xanto e Estesícoro. Mas, a maldição que ronda a casa de Atreu teve maior destaque com a 

tragédia e foi objeto de interesse dos três grandes tragediógrafos: Oresteia (-458), trilogia 

composta por Agamêmnon, Coéforas e Eumênides, de Ésquilo (525-456/ AEC); Electra (c. -

413), de Sófocles (496-406/ AEC); Electra (c. -413), Ifigênia em Áulida (-404), Ifigênia em 

Táurida (c. -414) e Orestes (-408) de Eurípides (485-406/ AEC).  

                                                 
73 Doravante, Clitemnestra. 
74 Em 1844, Clitementra foi publicada pela primeira vez em fragmentos, e consta que no ano anterior  teve uma 
leitura do original, o que pressupõe que fora escrita em 1843. Cf. ADÊT, Emile. “A leitura de uma tragédia 
inédita” In: Minerva Brasiliense, Rio de Janeiro, v. 2, n. 12, 1844, p. 355-364. 



41 
 

    

No Brasil, a primeira vez em que um dramaturgo recepcionou o mito dos Atridas 

foi com a Clitemnestra, tragédia escrita no final da primeira metade do século XIX, que se 

pode, talvez, pensar na origem do drama mítico brasileiro de tema trágico. Evidentemente que 

nesse terreno de conjecturas há uma lacuna inevitável – muitas obras ainda não foram 

localizadas – e ser categórico na assertiva pode levar ao engano e à contradição. Nesta estrada 

“multifurcada”, um caminho mais acertado seria, talvez, localizar a origem do drama mítico 

brasileiro de tema trágico a partir do teatro romântico brasileiro, que inicia no final da década 

de 1830. Ora, de 1838, com a inserção de Antônio José ou O Poeta e a Inquisição no rol do 

nascimento do drama brasileiro, até 1843, quando Clitemnestra vem à lume, são cinco anos de 

distância; o caminho a ser percorrido é menos espinhoso, pois o repertório dramático desse 

período está, de certo modo, melhor documentado.  

O Romantismo valorizava, sobretudo, o nacionalismo, em detrimento dos valores 

neoclássicos. Nesse contexto, o escritor “aguçou a pena e feriu musas e paganismo” (Major, 

1867, p. 8). Se “eu tiver forças para escrever um poema, não me servirei dessas caducas 

fábulas do paganismo” (Magalhães, 1864, p. 340), diz o autor de Suspiros poéticos e saudades 

(1836). Musas e deuses do panteão grego foram banidos da literatura. O fato é que, com 

Clitemnestra há um deslocamento significativo no campo da Recepção dos Clássicos: as 

heroínas e os heróis trágicos gregos, ao menos os da casa de Atreu, aparecem na dramaturgia 

brasileira pela primeira vez. Este salto, do polo divino para o polo humano – embora o divino 

não esteja de todo ausente –, assinala um marco na história do teatro nacional.  

 
3.1 A tragédia no Romantismo brasileiro 

 
 Pensando o teatro brasileiro como atividade contínua, alicerçado nos três 

elementos tradicionais da arte cênica – ator, texto e público –, ele só começa a existir a partir 

da Independência (1822). Antes disso, têm-se manifestações isoladas e esporádicas, inviáveis 

para que pensemos na existência e na vivência de um teatro nacional. O dramaturgo Joaquim 

Norberto de Sousa Silva pertence ao primeiro momento de criação romântica (1838-1850)75, e 

                                                 
75 Em A vida literária no Brasil durante o romantismo, Machado (2001) compreende que o teatro romântico se 
estruturou na cena nacional em duas fases: a primeira vai da apresentação de Antônio José ou O poeta e a 
Inquisição de Gonçalves de Magalhães, em 1838, até início de 1855, quando o empresário Joaquim Heliodoro 
Gomes dos Santos organiza sua empresa no Teatro Ginásio Dramático, no Rio de Janeiro; a segunda prolonga-se 
daquele ano até a década de 1870, durante a qual o romantismo começa a caducar. “Na primeira fase, ainda 
prevalecia o gosto clássico e o mais solene desinteresse por temas brasileiros. As raras peças nacionais encenadas 
situavam-se a milhares de quilômetros do Brasil, no tempo, no espaço e no espírito. Passavam-se em Portugal, 
no reino de Nápoles, na Suécia ou em qualquer outra parte da Europa ou da antiguidade clássica. Os personagens 
eram reis, príncipes, condes, guerreiros; o grande tema, a luta pelo poder. Tudo isso não passava de decalque de 
peças estrangeiras, que dominavam de forma esmagadora a cena brasileira” (Machado, 2001, p. 293-294). 



42 
 

    

o ano de 1838 é considerado não só o marco inaugural do teatro romântico, mas também o 

período, de acordo com as interpretações modernas, em que nasce oficialmente a dramaturgia 

brasileira. Tal feito se deu com as encenações de Antônio José ou O Poeta e a Inquisição de 

Domingos José Gonçalves de Magalhães (1811-1882) e de O Juiz de Paz na roça de Luís 

Carlos Martins Pena (1815-1848), respectivamente, a primeira tragédia e comédia brasileira, 

ambas encenadas pela Companhia Dramática do ator João Caetano dos Santos (1808-1863). 

Mesmo com o êxito obtido com a encenação da peça de Magalhães, que trouxe à 

cena o tema da condenação à morte de Antônio José da Silva, pela Santa Inquisição, a 

tragédia não se consolida no Brasil. Pelo contrário, o gênero não estava em alta e foi 

cultivado, esporadicamente, por um ou outro autor. Tal acontecimento se deu porque, em 

meados do século XIX, quando os autores brasileiros começaram a escrever regularmente 

para o teatro, a predominância era pela comédia e pelo drama histórico de feição 

melodramática. “Fosse pela vontade de sintonizar com a moda, fosse pela maior 

probabilidade de sucesso, ou por ambas as razões, o certo é que essa é a opção dominante” 

(Kist, 2012, p. 79).  

A soberania do drama romântico de cunho histórico fica mais evidente se 

levarmos em consideração seu contexto de produção e suas características estéticas, dentre as 

quais é de se destacar o aspecto nacionalista em detrimento dos valores da antiguidade greco-

romana, que era a tônica do teatro neoclássico, cujo gênero cultivado era a tragédia. Em busca 

de uma nova forma de expressão dramática, livre das amarras formais do teatro clássico, e 

para evidenciar a “cor local”, o drama histórico tornou-se um dos gêneros mais cultivados. 

Segundo Coutinho (2007, p. 150), “Foi a própria exigência do drama romântico – de fundo 

histórico, reunindo problemas sociais, políticos, morais, psicológicos, religiosos, assuntos 

vastos, personagens numerosos tratados na sua evolução, sem saltos, – que impôs a ruptura 

das unidades, pela necessidade de maior margem de tempo e lugar para movimentar a ação”. 

Ainda sobre a soberania do drama romântico, Faria (2009, p. 27) assim sintetiza: 

  
O drama romântico é uma forma teatral que nasceu em oposição à tragédia clássica. 
Se nesta vigoram as regras impostas pela poética do Classicismo, naquele as regras 
são abandonadas em nome da liberdade de criação artística. Em outras palavras, isso 
significa que, de um modo geral, o drama romântico dispensa as unidades de tempo 
e espaço, mistura elementos da tragédia e da comédia, desobedecendo à unidade de 
tom, e alarga ação mostrada em cena por meio da complicação do enredo e da 
multiplicação dos personagens. Essa revolução formal vem acompanhada de uma 
revolução no conteúdo: o drama romântico não busca os seus temas na Antiguidade 
clássica, mas fundamentalmente no passado nacional [...]. Esclareça-se que o drama 
romântico apresenta vastos painéis históricos, nos quais se movimenta toda a 
sociedade. Ao lado dos reis e nobres, o povo também aparece, não apenas como 
figurante, mas, por vezes, fornecendo o herói para a peça [...]. O segundo tema forte 



43 
 

    

do drama romântico é a paixão amorosa, de caráter avassalador. Na tragédia clássica 
também há lugar para a paixão, mas o conflito é interiorizado e a ação contida no 
formalismo do verso alexandrino e pela regra das conveniências. Já no drama 
romântico a paixão arrasta o protagonista para os confrontos com a sociedade, suas 
leis e código moral, gerando enredos de forte impacto sobre a platéia. O adultério, o 
incesto, a bastardia, o suicídio, o assassinato, ao lado do ciúme, da traição, do amor 
desesperado e insensato são os sentimentos que alimentam a maioria das peças 
escritas no período romântico. 

 
Em relação à tragédia da primeira fase do Romantismo, o inventário de que se tem 

notícia, entre 1830 e 1850, “mostra àquela altura que a tragédia nitidamente perdia terreno 

para outros gêneros. Em um total de 58 peças identificadas, encontram-se 25 comédias, 22 

dramas ou melodrama, 7 tragédias e 4 peças de natureza diversa” (Kist, 2012, p. 79). Além 

das já citadas Clitemnestra e Antônio José ou O Poeta e a Inquisição, destacam-se, ainda: 

Cora ou o Triunfo da natureza (1839), de Vicente Pedro Nolasco (1773-1844); O Cavaleiro 

Teutônico ou A Freira de Marienburg (1840) e Cornélia (1847), de Antônio Gonçalves 

Teixeira e Souza (1812-1861); e Abamoacara (1845) de Antônio de Castro Lopes (1827-

1901). No caso de Magalhães, escreveu ainda o Olgiato, que subiu à cena no dia 7 de 

setembro de 1839, em comemoração ao dia da Independência, e marcando a reabertura do 

Teatro S. Pedro de Alcântara. Olgiato não obteve sucesso, e sua fraca repercussão “deve ter 

abalado profundamente o autor e os seus propósitos de liderar o desenvolvimento do teatro no 

Brasil. Não fosse assim, não se compreenderia que alguém com as pretensões de Magalhães 

viesse a encerrar ali mesmo a carreira de dramaturgo” (Kist, 2012, p. 81). 

Mesmo depois do Romantismo e principalmente da morte do ator João Caetano, 

em 1863, “a tragédia praticamente desaparece dos palcos brasileiros e da nossa literatura 

dramática. Só vamos reencontrá-la no final do século XIX e início do XX, quando se tornam 

comuns as excursões de grandes artistas europeus no Brasil” (Faria, 2009, p. 331-332). 

Virgínia (1853), de A. Ferreira (????-????), peça escrita uma década após a aparição de 

Clitemnestra, e Alcebíades (1858) de Cyrillo Eloy Pessoa de Barros (????-1877), não são 

tragédias, mas dramas históricos. Além de manterem intrínseca relação com a antiguidade 

clássica, é possível verificar resquícios do trágico. Ártemis, episódio lírico (1898) de Coelho 

Netto (1864-1934) segue linha semelhante, mas além de ser uma opereta, ainda está assentada 

no universo dos deuses. Obras dramáticas com temas míticos trágicos, cujo foco recai em 

heróis e heroínas, regressam à cena, timidamente, em 1901, quando Pires de Almeida (1843-

1913) escreve Suprema visio. Monodrama. Em 1916, a tragédia reaparece com a Antígona de 

Carlos Maul (1887-1973), e, anos mais tarde, a partir da década de 1940, com as seguintes 

peças: Prometeu libertado de Lúcio Cardoso (1912-1968), Electra no circo (1944) e O vento 

do mundo (1948) de Hermilo Borba Filho, Senhora dos afogados (1947) e Anjo negro (1947) 



44 
 

    

de Nelson Rodrigues, Lazzaro (1948) de Francisco Pereira da Silva, O vale de Electra (1951) 

de Péricles Leal, Dido e Eneas (1953) de José Paulo Moreira da Fonseca, Orfeu da Conceição 

(1954) de Vinicius de Moraes (1913-1980), Orfeu (1955) de Betty Yelda Brognoli Borges 

Fortes (1926-2015), Além do rio (Medea) (1957) de Agostinho Olavo (19??-1988), Pedreira 

das Almas (primeira versão – 1958) de Jorge Andrade (1922-1984) e Laio se matou (1958) de 

Augusto Boal (1931-2009).  

Desse repertório, e por conta do nosso interesse especificamente em recepção dos 

mitos greco-romanos, nosso foco neste capítulo, como já antecipado, é a tragédia 

Clitemnestra. Esta, curiosamente, veio à lume justamente no período em que as figuras 

mitológicas foram banidas da literatura. O Romantismo se consolida por valorizar o nacional 

em detrimento dos valores da antiguidade clássica, amuletos do neoclassicismo. No 

Arcadismo, a literatura, sobretudo a poesia, estava carregada de figuras míticas, e era norma 

aceitar “o significado literário da mitologia e da história clássica”, bem como a “hierarquia 

dos gêneros e a universalidade das convenções eruditas” (Candido, 2000, p. 22). Segundo 

Candido (2000, p. 93-94), “A literatura de tradição clássica exigia um mínimo de 

conhecimentos, pois quem ignorasse a mitologia e a história da Antiguidade não poderia 

penetrar adequadamente no código literário básico”. Mas, com a efusão romântica, centrada 

no emissor da mensagem, “o velho código da mitologia e das formas fixas, que os árcades 

ainda sentiam como veículo adequado de comunicação” (Bosi, 2006, p. 80), é rejeitado.  

O uso da mitologia entrou em decadência. Mas não se pode falar em decadência 

no teatro, pois o óbvio se impõe: ao contrário da poesia, não havia no Brasil, naquela época, 

uma tradição dramática enraizada na mitologia greco-romana. A fim de elucidação, pode-se 

recorrer, no entanto, à poesia, e, nas palavras de Candido (1975, p. 203), no início do século 

XIX, “mau gosto e prosaísmo se manifestam ainda no uso inferior da mitologia e, em geral, 

da tradição clássica, já então pouco significativa, como se os poetas não fossem mais capazes 

de encontrar nela um correlativo adequado à emoção e ao pensamento”. O crítico encontra no 

poeta árcade mineiro Tomás Antônio Gonzaga (1744-1810) o exemplo de melhor proveito do 

uso mitológico, que ele chama de “sistema de imagens alegóricas” que exprime “o sentimento 

e o destino pessoal” (Candido, 1975, p. 203).  

Dentre os temas a que os românticos recorreram, a religião teve lugar de destaque, 

e foi defendida e cultivada por Gonçalves de Magalhães em um texto publicado em 1836, na 

Niterói, revista brasiliense; ciência, letras e arte, intitulado “Ensaio sobre a história da 

literatura do Brasil”. Segundo Magalhães (1836, p. 146) os poetas brasileiros foram desde 

sempre seduzidos pela Musa, “esta bela estrangeira”, e com a poesia vieram os deuses da 



45 
 

    

antiguidade, “espalharam-se pelo Brasil, e dos céus, das florestas, e dos rios se apoderaram. A 

poesia do Brasil não é uma indígena civilizada, é uma grega, vestida à francesa, à portuguesa 

e climatizada no Brasil; é uma virgem do Hélicon [...] sentada à sombra das palmeiras da 

América”. “Eu sou órgão de um Deus; um Deus me inspira/ Seu intérprete sou” (Magalhães, 

1859, p. 31), exclama o poeta, que deixa de lado musas e deuses pagãos, que antes povoavam 

campinas e prados, para voltar-se à religião, sobretudo, Deus. “Os deuses de Roma já não 

fazem milagres [...]; sobre o Olimpo em ruínas, um outro Deus se eleva” (Ferreira, 1853, p. 

117-118), diz o personagem Sigesto, no drama histórico Virgínia.  

Seguindo propósito semelhante, o nosso autor Joaquim Norberto de Sousa Silva 

(2001, p. 154) diz que “os poetas da terra de Santa Cruz não se voltaram para o Gólgota, 

donde lhes vinha a luz; voltaram-se para o Olimpo rodeado das sombras do paganismo”. 

Mesmo depois de ter teorizado e praticado a nova maneira de se fazer a literatura – 

Clitemnestra de fato está situada no clima romântico –, o dramaturgo recorre à estética 

neoclássica e lega ao teatro brasileiro uma tragédia, que ele diz ser “romântica no estilo, mas 

clássica no seu enredo” (Silva, 1885, p. viii) e, com isso, realiza a mais interessante façanha 

no teatro brasileiro. 

 
3.2 O tragediógrafo romântico Joaquim Norberto de Sousa Silva 

 
Embora ainda pouco conhecido enquanto dramaturgo, Joaquim Norberto de Sousa 

Silva possui lugar de destaque. Nascido no Rio de Janeiro, ele pertenceu, como diz Veríssimo 

(1998, p. 245), a uma “geração de laboriosos homens de letras” e foi autor de produção vasta, 

com mais de oitenta títulos publicados. Conforme estabelece Romero (2001a), no Tomo II de 

História da literatura brasileira, Norberto é um dos brasileiros que mais escreveram e em 

esferas mais variadas, e suas obras, parte publicada em livros e parte esparsa em jornais e 

revistas, englobam crítica literária, historiografia, novela, romance, poesia e teatro.  

Fazem parte da produção crítica e historiográfica Bosquejo da história da poesia 

brasileira (1841), Memória histórica e documentada das aldeias dos índios da província do 

Rio de Janeiro (1856), História da literatura brasileira (1859), Poesia dos selvagens 

brasileiros (1859), Literatura brasileira (1860), Poetas moribundos (1861), Brasileiras 

célebres (1962), Investigações sobre os recenseamentos da população geral do império e de 

cada província de per si, tentados desde os tempos coloniais até hoje (1870), História da 

Conjuração Mineira (1873), Galicismos, palavras e frases da língua francesa introduzidas 



46 
 

    

por descuidado, ignorância ou necessidade na língua portuguesa (1877), O Tiradentes 

perante os historiadores oculares de seu tempo (1881), dentre outras.  

Na esfera literária, nos gêneros conto, novela e romance, o autor publicou As duas 

órfãs (1841), Maria ou vinte anos depois (1844), Romances e novelas (1852) e O Martírio de 

Tiradentes ou Frei José do Desterro (1882). Na poesia, destacam-se: A morte da filha (1941), 

As vítimas da saudade (1941), O último abraço (1841), Modulações poéticas (1841), A 

explosão (1844), Dirceu de Marília (1845), O príncipe perdido (1848), O livro de meus 

amores (1849), As americanas (1855), Cantos épicos (1861), Flores entre espinhos (1864), A 

noite da agonia (1889), dentre outras.  

No drama, além de Clitemnestra, Norberto escreveu Amador Bueno ou A 

fidelidade paulistana (1843), O Chapim do Rei (1854), Colombo ou o Descobrimento da 

América (1854) e Beatriz ou Os Franceses no Rio de Janeiro (1961). A única peça de que se 

tem notícia de sua encenação é Amador Bueno, representada no dia 19 de setembro de 1846, 

no Teatro São Francisco. O Conservatório Dramático Brasileiro “adjudicou-lhe a preferência 

sobre outras composições por quinze votos contra três, em sua sessão de 19 de julho de 1846” 

(Silva, 1855, p. v). Nesse mesmo ano, no dia 20 de outubro, Amador Bueno teve uma segunda 

montagem, também pela companhia de João Caetano, no Teatro de Santa Tereza, em Niterói. 

Na ocasião, o Jornal do Comércio (1846, p. 15) publicou a seguinte nota: 

 
Em solenidade ao fausto dia augusto nome S.M. o Imperador, a companhia 
dramática dirigida pelo ator João Caetano dos Santos cantará o hino nacional perante 
as augustas efígies de SS. MM. II., seguindo-se a representação no novo e aparatado 
drama em 5 atos, ornado de coros e da composição do Sr. J. Norberto de S. S., que 
tem por título AMADOR BUENO OU A FIDELIDADE PAULISTANA. Tanto o 
vestuário como as demais decorações são inteiramente novas e a caráter, e a música 
dos coros da composição do Sr. Demétrio Riveiro. 

 
Embora as citadas peças sejam significativas à história do teatro brasileiro, 

sobretudo, Clitemnestra, antes porque, como se verá, revela-se inovadora, Norberto não 

obteve sucesso na arte da cena, e sem a almejada projeção, dedicou-se à prosa. Como afirma o 

autor, referindo-se às representações de Amador Bueno, “o primeiro ensaio dramático do autor 

sumiu-se no meio dos aplausos espontâneos e não preparados de antemão, e foi esconder-se, e 

para sempre, entre as velhas e decaídas peças do repertório teatral” (Silva, 1855, p. v). De 

fato, a encenação de Amador Bueno não teve boa recepção, e, ao se defender das críticas, 

Norberto (1855, p. viii) justifica: “decidiu-se pela predileção da nacionalidade do assunto e 

enganou-se”. Na “Introdução” de Amador Bueno, Norberto não esconde seu ressentimento, ao 

trazer uma crítica feita pelo autor de O Juiz de Paz na roça, Martins Pena:  



47 
 

    

Nem o público tão benigno em nossas plateias, nem a imprensa do país tão favorável 
em sua crítica vitoriaram o novo autor dramático, como há feito a outros; apenas um 
escritor nacional, o ilustrado L. C. Martins Penna, traçou-lhe um rápido elogio 
nestas concisas e frias palavras: “Tendo de abrir o seu teatro, julgou o Snr. João 
Caetano dos Santos que o devia estrear com um drama original, e nesse sentido por 
anúncio público convidou os escritores dramáticos nacionais para lhe apresentarem 
as suas produções. Teve a satisfação de ver correspondido o seu convite recebendo 
cinco dramas de diversos autores. Dentre estes devia escolher um; mas temendo 
comprometimento pessoal consultou o Conservatório dramático brasileiro, para que 
examinando os ditos dramas, houvesse de designar qual julgasse mais digno de subir 
à cena. O Conservatório decidiu que fosse escolhido o drama Amador Bueno. Em 
consequência desta deliberação o Snr. João Caetano dos Santos tratou de o 
prontificar com todo o aparato e gosto que sempre se há nessas ocasiões. O drama 
Amador Bueno tem boas cenas, e não é mal conduzido, e si o todo pareceu frio; é 
que o assunto a nosso ver nada tem de dramático (Silva, 1855, p. v-vi).  
 

 Para Norberto, aqueles que não aprovaram seu drama, certamente queriam 

“comoções fortes, lances trágicos, peripécias românticas, quadros ensanguentados [...]. Para 

esses melhor teria sido que o autor se apresentasse com sua Clitemnestra” (Silva, 1855, p. 

viii). Esta, por motivos desconhecidos, não subiu ao palco, mas foi realizada em Niterói, em 

1843, uma leitura do original; e pela importância do evento, vale a reprodução desta 

passagem: 

 
Duas horas quase haviam decorrido sem que ninguém proferisse uma palavra. Vivas, 
aclamações e aplausos anunciaram que a tragédia havia terminado; eram na ilusão 
do poeta as palavras que troavam com o cair do pano, do poeta tinha caído cheio de 
fadiga sobre a sua cadeira, contente de sua ovação. 
 
– Eu abrirei o meu teatro com ela, disse o ator. 
 
– Eu escreverei um prólogo para ela, disse o militar. 
 
– Eu farei uma sinfonia para a introdução, e regerei a orquestra nesse dia, disse o 
músico. 
 
– Eu retratar-te-ei na composição do terceiro ato, embuçado em teu capote, com os 
cabelos soltos pelo vento, em pé sobre as rochas de gravatá, onde o mar verde e 
coroado de espuma se rebentará em flor, escrevendo aos relâmpagos da tempestade, 
que formará o fundo do quadro, disse o artista. 
 
O poeta agradecia os elogios dos seus amigos cheio de modéstia, porém de modéstia 
de poeta, orgulhosa; e de poeta de vinte e dois anos! 
 
O ator era o criador de Otelo, o Sr. João Caetano dos Santos; o militar era o autor 
dos Episódios dos tempos feudais, o capitão Elisiário Garcez de Araújo; o músico 
era o compositor da música de Artur, o Sr. Francisco de Sá Noronho; o artista era o 
pintor de Uma cena de família, o Sr. Prelidiano Pueyrredon; e o poeta, o autor de 
Clitemnestra, era o Sr. Norberto de Sousa e Silva. 
 
Mas um ano havia decorrido, e o teatro de Santa Tereza se abriu no dia de natal com 
a representação de uma comédia, As memórias do Diabo; e o militar havia esquecido 
o prólogo; e o músico tinha riscado o título da sinfonia; e o pintor dava outro destino 
à sua tela; e o poeta abriu mão da Morte de Atreu, outra tragédia que ele começara 
de compor (Adêt, 1844, p. 356). 



48 
 

    

 Ainda sobre a recepção das peças de Norberto ao longo do século XIX, elas não 

escaparam da mira da crítica, e Romero (2001a, p. 664), por exemplo, é categórico: “Das 

cinco regiões em que se manifestou a vida espiritual de Norberto, na esfera puramente 

literária, a novela e o teatro não são aquelas em que ele mais se distinguiu”. Em relação 

especificamente ao teatro, Romero (2001a, p. 664) é incisivo: são “obras de pequena monta, 

passos errados de um homem que procurava seu caminho”, e identifica que é “na poesia, na 

história política e na história literária que mais acentuada se nos mostrará a feição do autor”. 

Nessa esteira, Bosi (2006, p. 101) também afirma que Norberto se destaca no campo da 

historiografia: suas monografias, “dentre as quais são de leitura útil ainda hoje a História da 

Conjuração Mineira (1873), norteada pelo mesmo espírito nacionalista dos sequazes de 

Magalhães, e as introduções aos principais poetas da plêiade mineira, que ele reeditou e 

anotou profusamente”, como é o caso, por exemplo, de Obras Poéticas de Manuel Inácio da 

Silva Alvarenga. Por isso, o autor de História concisa da literatura brasileira diz ser Norberto 

“um dos pilares em que se assentou a nossa historiografia literária até a publicação das obras 

maduras de Sílvio Romero e José Veríssimo” (Bosi, 2006, p. 101). 

Ainda em relação à dramaturgia do autor de Clitemnestra, Romero (2001b, p. 

364) afirma que “perderia seu tempo quem quisesse conhecer a sociedade brasileira” pelo 

teatro de Joaquim Norberto, pois sua obra é estrangeira “pelo assunto e pelo estilo”. Por outro 

lado, para o crítico, é preciso chegar aos dramaturgos Joaquim Manuel de Macedo (1820-

1882), Agrário de Menezes (1834-1863), José de Alencar (1829-1877) e França Júnior (1838-

1890) “para se encontrar de novo o filão que tinha sido descoberto pelo autor do Noviço” 

(Romero, 2001b, p. 364)76. Em relação à mencionada assertiva de Romero, de que 

Clitemnestra é “estrangeira”, não é de causar estranhamento, pois seu propósito é pensar a 

“fundação” da dramaturgia brasileira em seus aspectos particularistas. Um dramaturgo 

romântico deveria se importar com a questão nacional – o Brasil tornara-se independente em 

1822 –, evidenciando seu povo com seus traços culturais que lhe são próprios. Clitemnestra 

está ambientada na Grécia antiga, em Micenas, e as personagens, longe de serem heróis 

                                                 
76 Com Martins Pena começa o “teatro nacional, naquilo que ele tem de mais específico e autêntico. Martins 
Pena é o fundador da comédia de costumes, filão rico e responsável pela maioria das obras felizes que realmente 
contam na literatura teatral brasileira” (Magaldi, 1997, p. 42). O dramaturgo Martins Pena, a cada peça, esboça 
um retrato do Brasil: “Define o estrangeiro no Brasil, e as reações do brasileiro, em face dele. Mostra a província 
e a capital, o sertanejo e o metropolitano, em suas diferenças básicas. Invectiva as profissões indignas e os tipos 
humanos inescrupulosos, denunciando inclusive o tráfico ilícito de negros, na sociedade escravocrata brasileira. 
Não lhe é estranha a galeria de vícios individuais, como a avareza e a prevaricação, e tem um sabor especial ao 
satirizar as manias e as modas. Trata da constituição da família, surpreendendo-lhe o mecanismo na análise do 
casamento, com o eterno conflito de gerações” (Magaldi, 1997, p. 43). 



49 
 

    

nacionais, são heróis trágicos oriundos da antiguidade. Provavelmente por isso Romero 

(2001b) afirma que ela é “estrangeira” e em nada contribui para pensar a sociedade brasileira.  

Por outro lado, revisitando a historiografia, sabemos que o teatro nacional nasce 

na década de 1830, e, como demonstramos no capítulo anterior, não havia no Brasil, até 

aquela época, uma tradição dramática enraizada em fontes mitológicas. Nesse ponto, é de se 

retomar a indagação de Emile Adêt (1844, p. 363), citada no início do presente capítulo: “não 

se tem trabalhado ainda sobre a antiguidade, e não merece elogios e alento o Brasileiro que 

quer enriquecer sua nação, ainda nova, com uma tragédia tirada da história antiga?”. Com o 

repertório de que dispomos hoje, numa soma de mais de duas centenas de peças, é possível 

pensar em uma tradição mitológica, a qual possibilita (re)pensar o teatro brasileiro a partir de 

outra perspectiva: a dos Estudos de Recepção dos Clássicos. E se quisermos compreender a 

origem do drama mítico brasileiro de tema trágico é preciso partir de Clitemnestra, a rainha 

de Micenas; tragédia em 5 atos. 

 
3.2 Clitemnestra: primeira aparição do mito dos Atridas no teatro brasileiro 
 
 
3.2.1 Os motivos clásssicos 
 

 
 Escrita em versos e estruturada em cinco atos, Clitemnestra se passa no palácio, 

em Micenas, entre o anoitecer e o amanhecer. Electra, Orestes, Clitemnestra e Egisto são os 

protagonistas. Pílades, que em Ésquilo possui pouca fala, ganha novo contorno e função 

importante na construção do conflito. O Coro, personagem coletivo e fundamental à tragédia, 

ficou em suspenso. Mas há outras personagens secundárias criadas pelo autor: Aleto (filho de 

Egisto), Adrasto e Euriso (guardas). A ação dramática está situada após o assassinato de 

Agamêmnon e, semelhante à tragédia Coéforas, Orestes fora enviado à Fócida, a mando de 

Electra. Na versão brasileira, Egisto descobriu que Electra ocultara o irmão em terra 

estrangeira – “tudo soube e em mim buscou vingar-se” (Silva, 1846, p. 9) –, e por temor, ódio 

e receio, ela foi castigada; tornou-se escrava e foi posta a ferros: “Longo tempo sofri gemendo 

em ferros,/ Provando a condição de triste escrava” (Silva, 1846, p. 9). Mesmo aprisionada, 

Electra nunca deixou de respirar vingança contra Egisto, assassino de seu pai, “cujo sangue 

somente apagar pode/ A cólera dos deuses” (Silva, 1846, p. 5).  

Enquanto que Coéforas (v. 1-21) começa com a prece de Orestes a Hermes, a 

Zeus e a Agamêmnon, Clitemnestra, na Cena Primeira, traz Electra em um monólogo, no qual 

estão postos todos aqueles motivos clássicos que nortearão a trama trágica: (1) Agamêmnon 



50 
 

    

fora assassinado; por conta do crime, (2) Clitemnestra “vaga entre pavores”, com seus sonhos 

e visões noturnas; (3) Electra sofre “cruéis flagelos” e é atormentada pela “sombra” paterna, 

que lhe pede “vingança”; e (4) Orestes fora “desterrado”, exilado de sua própria pátria. 

 
ELECTRA, entrando em cena: 
Que confuso alarido, que sussurro! 
Todo o palácio em susto se alvoroça! 
Clitemnestra vaga entre pavores 
Buscando em vão abrigo a seu repouso: 
No silêncio da noite, em que se goza 
De calma de sossego, é quando a vemos 
Atormentada por visões e fúrias 
Pelos paços reais andar errante, 
Movendo a compaixão de nossas almas... 
Oh! feliz quem isenta viver pode 
De remorso do crime! Mas que digo? 
Eu culpada não sou e também sofro, 
Também a sombra de meu pai me segue 
Continuamente a me pedir vingança, 
E suporto, ai de mim! cruéis flagelos. 
Não satisfeitos com o paterno sangue, 
Querem me ver mirada de desgostos; 
Querem me ver banhada em mar e de pranto, 
Aborrecendo a vida e amando a morte, 
Recostar-me no seio do sepulcro 
E fenecer de todo! Ah! Desterrado, 
Longe de mim o irmão, não tenho um braço 
Que a meu favor se erga. 
(Silva, 1846, p. 1. grifo nosso). 

 
Norberto encontrou em Coéforas o modelo para a sua reescrita mitológica. Mas o 

dramaturgo brasileiro não segue Ésquilo linearmente – há fissuras no urdimento da trama 

trágica, e algumas são disparatadas, a exemplo do tema do matricídio. Isso se dá antes porque 

“todo texto é absorção e transformação de um outro texto” (Kristeva, 1974, p. 64), e se 

partirmos do pressuposto de que todo texto se situa na esfera intertextual, no confronto entre 

as tragédias dos autores citados o espaço de confluência é de transformação.  

 
3.2.2 O assassinato de Agamêmnon 
 

Se a vingança de Orestes e Electra é o tema principal de Clitemnestra, deve-se 

principiar pela sua motivação, e recai no crime cometido por Clitemnestra e Egisto. Na 

narrativa mítica, a rainha de Micenas já cultivava rancor e desprezo por Agamêmnon desde o 

dia em que ele matou seu filho recém-nascido e seu primeiro marido, e também porque fora 

coagida e desposada à força. Quando Páris raptou Helena, motivo que instaurou a guerra de 

Troia, Agamêmnon se ausenta, mas Egisto, unido à Clitemnestra, permanece em Argos para 



51 
 

    

arquitetar vingança, a qual remonta ao banquete que Atreu fez dos filhos de Tiestes77. Com a 

união de ambos, que não se restringe apenas à vingança contra Agamêmnon, e, no caso de 

Clitemnestra, aos padrões patriarcais, custou-lhe a honorabilidade. Em Homero, quando 

Ulisses encontra Agamêmnon no Hades e descobre que o herói fora morto pela esposa e pelo 

amante dela, Clitemnestra é mostrada como uma “mulher detestável” (Homero, Odisseia, 

11.410)78. No imaginário mítico da idade dos heróis, na qual Homero situa sua epopeia, 

Clitemnestra carrega o estigma da mulher perversa, mas é ela vítima de uma sociedade na 

qual imperava o despotismo, e, à mulher, restava a subserviência.  

Ao retornar da guerra de Troia, Agamêmnon é recepcionado pela esposa com 

cinismo e ironia; ela o faz transpassar um tapete de púrpura, metáfora do sangue que será 

derramado. Dentre os motivos que levaram a impiedosa rainha a matar o marido estão a 

vingança pela morte de Ifigênia e o amor adúltero que ela nutria por Egisto. Ésquilo opta pelo 

primeiro: “sacrificou a própria filha, meu dileto/ parto, encantador dos ventos trácios” 

(Ésquilo, Agamêmnon, v. 1412-1418)79, diz Clitemnestra. Na ocasião em que estiveram 

reunidos em Áulis, cidade portuária da Beócia, Agamêmnon e seus guerreiros foram 

impedidos de continuar viagem – o mar estava inavegável, e a calmaria das ondas anunciava o 

presságio. Ao consultar o adivinho Calcas, este diz que tudo se devia à cólera de Ártemis, pois 

Agamêmnon, durante uma caçada, matara uma corça, e também porque falara com soberba 

contra a deusa. Para apaziguar a ira divina e garantir ventos favoráveis para a navegação, 

Ifigênia deveria ser sacrificada. Agamêmnon hesita, mas acaba por consentir o sacrifício. 

Nas tragédias gregas, as personagens femininas tendem a dominar a ação, e a dor 

por elas sentidas é o trampolim para seu fim trágico. No caso de Clitemnestra, e diante do seu 

sofrimento exacerbado, não se mostra passiva, como era de se esperar do comportamento 

feminino; ela irrompe às portas do palácio, utilizando-se das armas que dispunha: a sedução e 

a persuasão. Clitemnestra desmente, portanto, “a lei da feminilidade, que determina que 

diante da aporia da infelicidade se ache uma saída no nó de um laço” (Loraux, 1988, p. 29). 

Ultrajada, ela não recorre ao suicídio, mas envolve o marido em uma “Inextrincável rede, tal 

                                                 
77 A desavença entre Atreu e Tiestes se inicia quando Aerópe se torna amante de seu cunhado, Tiestes, e a este 
entrega o tosão de ouro. Tiestes diz que aquele que tiver o tosão de ouro deve ser o rei de Micenas. Atreu 
reivindica o trono, mas, ao mostrar o tosão, Tiestes assume o poder. Mas o reinado durou pouco, pois Atreu tinha 
o astucioso Zeus como aliado. Zeus inverte o curso do sol, nascendo no Ocidente e desaparecendo no Oriente, e 
o trono passa a pertencer a Atreu, e este expulsa o irmão. Após algum tempo, Atreu chama Tiestes para retornar 
a Micenas, fingindo reconciliação; seu intento é vingar-se do irmão: Atreu mata os sobrinhos e faz Tiestes comê-
los em um banquete. Tiestes só descobre que comeu a carne dos filhos quando Atreu mostra as cabeças das 
crianças. Tiestes é banido novamente, mas, antes, amaldiçoou Atreu e seus descendentes. 
78 A citação da Odisseia, de Homero, é tradução de Frederico Lourenço. 
79 Todas as citações de Agamêmnon de Ésquilo são traduções de Jaa Torrano. 



52 
 

    

qual a de peixes” (Ésquilo, Agamêmnon, v. 1382) e o golpeia, ferindo-o “duas vezes e com 

dois gemidos/ afroxou membros ali mesmo” (v. 1384-1885). Já morto, o filho de Atreu é 

golpeado pela terceira vez, em oferenda “a Zeus subterrâneo salvador de mortos” (v. 1387). 

Se partirmos do pressuposto de que não há tragédia sem a presença ameaçadora da 

morte, e levando em consideração o tema da vingança parental, o crime de Clitemnestra 

justifica o castigo que ela sofrerá pelas mãos dos filhos. O Coro de Agamêmnon diz que 

“gotas sangrentas/ vertidas no chão pedem outro/ sangue” (v. 400-402), e a vidente Cassandra 

antecipa: “um outro punidor por nós há de vir/ matricida rebento, vingador de pai” (v. 1280-

1281). Trata-se de Orestes, que regressa a Micenas para realizar a vingança.  

Como se verificou, o sacrifício de Ifigênia levou Agamêmnon à morte. Mas em 

Coéforas, antes de receber os golpes de Orestes, Clitemnestra lembra o filho da “lascívia” (v. 

918) de Agamêmnon, que fez de Cassandra sua amante; e também sua dor de “estar longe do 

marido” (v. 920). Em Clitemnestra, ao buscar em Pélops o início de sua infausta estirpe, 

Electra traz um dado novo e recai no episódio em que Egisto mata Atreu, pai de Agamêmnon. 

Na narrativa mítica, após o banquete que Atreu fez dos filhos de Tiestes, este procurou um 

oráculo para saber como se vingar do irmão. Segundo o vaticínio, ele deveria ter um filho 

com sua filha, Pelópia. Quando foi estuprada, ela não viu o rosto do agressor, mas conseguiu 

roubar-lhe a espada. Posteriormente, Atreu faz de Pelópia sua esposa, sem saber que era sua 

sobrinha. Ao dar à luz o filho de Tiestes, a jovem abandona o bebê, mas Atreu o salva e dá-lhe 

o nome de Egisto. Anos depois, Tiestes é capturado pelos filhos de Atreu, Agamêmnon e 

Menelau, e jogado em uma prisão. Egisto, sob ordem de Atreu, foi encarregado de matar 

Tiestes, mas, esse, quando ia ser golpeado, reconheceu sua espada, roubada por Pelópia. 

Egisto se recusa a matar seu pai e redireciona a espada, matando Atreu, pai de Agamêmnon. 

Esse, na versão de Norberto, perdoou Egisto pelo crime, mas fora assassinado, porque Egisto 

temia vingança, que Agamêmnon ainda nutrisse rancor pela morte de seu pai: 

 
CLITEMNESTRA: 
[...] 
Revolve dos Pelopidas a história, 
Que encontrarás a origem de teus males 
E tremerás de horror... 
 
ELECTRA: 
Sim, é verdade 
Que de Pélops data o infortúnio 
De nossa infausta estirpe; eu não nego; 
Porém tendo meu pai perdoado Egisto 
A morte de seu pai, reinar devia 
Entre os filhos de Atreu e Tiestes 
Harmonia e amizade, se contigo 



53 
 

    

Egisto o não matasse, receoso, 
Que Agamêmnon nutrisse inda rancores; 
É daí nova fonte de desgraças.  
(Silva, 1846, p. 3). 
 

Clitemnestra não deixa de reconhecer sua participação no assassinato de 

Agamêmnon ao afirmar que induziu Egisto ao crime: “A culpada fui eu... eu seduzi-o,/ 

Fascinei-o para o crime” (Silva, 1846, p. 17). Mas, ela diz ser outro o motivo, e também recai 

na questão conjugal, semelhante ao discurso da Clitemnestra grega: 

 
CLITEMNESTRA: 
Egisto o assassinou para vingar-me; 
Pois que em Troia a Cassandra idolatrando, 
Esqueceu-se de mim, de sua esposa.  
(Silva, 1846, p. 3).  
 

 Nesta tragédia, há um dado novo: segundo Clitemnestra, a traição do marido veio 

à tona a partir de um relato – “Ájax que o asseverou” (Silva, 1846, p. 3). Electra, por sua vez, 

lembra à mãe: “tu o acreditaste? Ele iludiu-te/ Para tomar vingança de Agamêmnon” (Silva, 

1846, p. 3). Esta referência a Ájax é de tradição homérica. Na guerra de Troia, depois de 

Aquiles, Ájax era o melhor guerreiro. Quando Aquiles morre, os chefes da expedição decidem 

que as armas devem ir para as mãos de outro herói, e é Odisseu quem é beneficiado. Ájax, 

sentindo-se ultrajado, trama vingança: decide matar aqueles que defraudaram o seu prêmio, 

inclusive o rei Agamêmnon. Mas, quando chega à tenda do Atrida, Atena intervém e faz com 

que seu espírito fique obnubilado. Em meio à loucura, Ájax vai até os campos e mata os 

rebanhos do exército. Ao voltar a si, e para reparar sua desmedida, a Ájax não resta alternativa 

senão o suicídio. 

 
3.2.3 O sonho fatídico e as honras fúnebres 

 
Em Ésquilo, temendo as fúrias vingativas do marido, Clitemnestra ordena que as 

mulheres cativas, o Coro da peça, realizem libações para o morto, pois tivera um sonho 

terrível. Tema recorrente na literatura grega desde a épica, o sonho, “ao lado das profecias e 

dos presságios, faz parte de um código de sinais que transmitem do além a vontade dos deuses 

ou do destino. É, portanto, uma mensagem sobre algo que vai afetar a vida dos homens, 

coletiva ou individualmente, com a imposição de uma verdadeira fatalidade” (Silva, 2022, p. 

11). A Clitemnestra grega, na visão onírica, dera à luz uma serpente, que dos seus seios nutria 

sangue. Norberto retoma o tema do sonho, e quem o relata, em pormenores, é a própria 

Clitemnestra, que, ao seguir rumo ao insondável, se lança ao abismo: 

 



54 
 

    

CLITEMNESTRA: 
[...] 
Em toda a parte espectros me perseguem! 
Nem me é dado gozar sequer um sono... 
Visões, sombras, fantasmas e quimeras  
Em confuso tropel lá se alevantam 
Contra a mísera de mim! Embalde busco 
No sono me engolfar cerrando os olhos; 
Lá d’entre a escuridão me surge o sonho  
Que me turba a razão, me inquieta a alma! 
Há três noites que em vão dormir anhele; 
Sempre o mesmo objeto, é às mesmas horas... 
Sempre o sonho terrível! 
 
[...] 
 
CLITEMNESTRA: 
Sonhei que havia dado à luz um monstro... 
E que indo amamentar, em vez de leite, 
Dos peitos me extraiu [sangue]... 
 
[...] 
 
CLITEMNESTRA: 
Sobressaltada 
Acordei, e me ergui logo do leito, 
E vi junto de mim, em pé, imóvel, 
Um fantasma, uma sombra, um feio espectro. 
Oh! que horripilação!... Frios suores 
Me banharam o corpo, e meus cabelos 
Se eriçaram de horror... Ele me olha,  
Com som e voz horrenda assim me fala: 
“Vem, vem para o sepulcro!” Espavorida 
Caí ao pé do leito, e ouvi ao longe 
Este bradar: “Estou vingado”.  
(Silva, 1846, p. 2-3). 

 
Se em Coéforas (v. 526-550) a interpretação do sonho é feita por Orestes, em 

parceria com o Coro, em Clitemnestra, fica a cargo de Electra:  

 
ELECTRA: 
Esse monstro não é senão o filho 
Que tem de derramar da mãe o sangue 
Para vingar o opróbrio e a injustiça... 
Orestes! 
(Silva, 1846, p. 3).  
 

 O Agamêmnon brasileiro também não teve libações – “Nem as últimas honras lhe 

fizeram,/ Nem lhe voltaram lágrimas e tranças” (Silva, 1846, p. 4) –, e, para apaziguar os 

manes do consorte, Clitemnestra ordena que a filha faça libações. Mas, diferentemente de 

Coéforas – cujo título significa portadoras de libações, em referência ao Coro de mulheres 

que celebram as honras fúnebres – Clitemnestra pouco traz sobre o tema. Electra faz a libação 

fora de cena, e só temos conhecimento a partir do relato de Orestes ao amigo, Pílades:  

 



55 
 

    

ORESTES: 
Eu creio, amigo, 
Que ela já veio hoje; pois bem viste 
Essas virgens de roçagantes alvas 
Coroadas de flores, e com palmas, 
Fazendo libações, e em triste choro 
Melancólicos cantos entoando. 
Talvez que alguma delas fosse Electra. 
(Silva, 1846, p. 6). 
 

Ainda em relação à falta de um maior destaque sobre o tema da libação do 

Agamêmnon brasileiro, o texto de Norberto permite elucidar algumas hipóteses para tal 

ausência. Apresentarei a que mais se destaca. Antes, um primeiro ponto é de se retomar: a 

Clitemnestra grega ordena que se façam as libações numa tentativa de aplacar a fúria 

vingativa do morto. Em Clitemnestra, ao deixar o tema em suspenso, o autor traz para o 

primeiro plano a temática do pavor que ronda Clitemnestra, como nessa cena em que a 

personagem aparece sonhando e, na imagem onírica, ela vê Orestes, o filho que retorna para 

vingar o assassinato do pai:  

 
CLITEMNESTRA: 
Orestes... 
 
EGISTO: 
Ela chama por seu filho, 
E esse nome me assusta, me apavora! 
 
CLITEMNESTRA: 
Eu te peço... a teus pés... 
 
EGISTO: 
Suas palavras 
São enigmas p’ra mim: por mais que busque, 
Não me é possível interpretar-lhe o sonho. 
[...] 
 
EGISTO: 
Que tormento 
Sofre agora sua alma! Eu a desperto; 
Nem é repouso esse dormir de sonhos.  
(Silva, 1846, p. 11). 
 

Ademais, é justamente a ausência das libações nesta versão brasileira que 

intensifica o conflito dramático, com inclinação à tragicidade, pois a fúria de Agamêmnon, 

por não ter sido aplacada, levará Clitemnestra à destruição. Um exemplo é a seguinte fala da 

rainha de Micenas: “D’entre as cenas de horror, cenas de sangue,/ Se ergue o fatal espectro, a 

sombra eterna!/ Ah! quando terão fim minhas angústias?” (Silva, 1846, p. 15).  

 
 

 



56 
 

    

3.2.4 O reconhecimento e o tiranicídio 

 
O Segundo Ato de Clitemnestra, que corresponde aos versos 1-1584 de Coéforas, 

se passa diante do “túmulo de Agamêmnon, rodeado de outros esclarecidos pelo luar” (Silva, 

1846, p. 5). Na Cena Primeira, Orestes sai horrorizado do túmulo do pai e relata a Pílades ter 

visto Agamêmnon, que, na aparição, cobrava-lhe vingança. Tal aparição faz Orestes expandir 

suas dores, encher-se de indignação e ódio, e a sentir sede de beber só sangue: 

 
ORESTES: 
[...] eu vi alçar-se 
A pedra do sepulcro, e logo erguer-se 
A mirrada cabeça. Seus cabelos 
Envolvidos em sangue lhe caíram 
Pelas pálidas faces... Horroroso 
O olhar em mim cravou... Que horror! O sangue, 
Como gelo, coalhou-se-me nas veias. 
Quis fugir, e as pernas me tremiam 
Como hastes que o vento balanceia; 
Quis falar, e senti a língua presa, 
E fiquei como estátua! Então ouvi-lhe 
Estas exprobrações, que de seus lábios 
Me vieram varar os seios d’alma: 
“Agamêmnon é morto, e tu, seu filho, 
Tens a sua espada, e Egisto vive ainda, 
Ainda impera! Oh! não... vingança, Orestes!” 
E se sumiu, e o túmulo fechou-se! 
E eu jurei vingança, e hei de vingá-lo. 
(Silva, 1846, p. 5). 
 

 É diante do túmulo de Agamêmnon, e a partir das mechas de cabelos, pegadas e 

um tecido com cenas de caça que, em Ésquilo, se dá o reconhecimento de Orestes e Electra. 

Isso não ocorre em Clitemnestra. Electra indaga quem são os rapazes diante do túmulo. Para 

não serem descobertos, Pílades se antecipa, diz que são estrangeiros, de Creta, e que o amigo 

perdeu o pai recentemente. Na sequência, na exposição do relato, Orestes se nomeia: 

 
ORESTES: 
Ao ferro sucumbiu dos assassinos, 
Que, não contentes com estrangulá-lo 
Como leões famintos retalharam, 
As entranhas e os membros lhe arrancaram; 
E eu, seu filho, vingar não sei-lhe a morte, 
E sua sombra, me seguindo sempre, 
Parece me bradar: ‘Vingança, Orestes’.  
(Silva, 1846, p. 8). 

 
Com o retorno de Orestes, resta saber, então, qual o plano de ação: como aparecer 

“perante Egisto,/ E sob qual pretexto?” (Silva, 1846, p. 9). É de se antecipar que o artifício da 



57 
 

    

falsa morte de Orestes não foi utilizado por Norberto. Pílades até sugere tal estratagema, 

apontando como sendo o melhor, mas Orestes diz não ser o melhor caminho: 

 
ORESTES: 
Esse caráter 
Não nos convém tomar, que da mentira 
Fica-nos mal a máscara. 
(Silva, 1846, p. 9).  
 

 É de se acrescentar que o tema da falsa morte de Orestes não está de todo ausente 

em Clitemnestra, mas aparece em outro contexto. Após matar Agamêmnon, Egisto faz 

circular a notícia falsa de que Orestes fora imolado. Trata-se de um recurso utilizado pelo 

regicida para aplacar a fúria do povo, que bradava para que Orestes assumisse o trono: 

 
ELECTRA: 
[Egisto] Fez espalhar por Argos e Micenas 
Que ao sair de Fócida imolado 
Havias sido [...] 
Mas eu constante fui em desmenti-lo, 
Antevendo em tudo isto um artifício.  
(Silva, 1846, p. 9). 
 

Já que o tema da falsa morte ficou em suspenso, ao menos como está estabelecido 

na tradição, Orestes sugere outro, e em comparação à narrativa mítica, recai no inusitado: 

 
ORESTES: 
Clitemnestra 
Não poderá, Electra, auxiliar-nos? 
 
ELECTRA: 
Clitemnestra?... Se as tuas esperanças 
Nela só tens, desiste já da empresa. 
Não vê, não ouve, não atende, e entanto 
De Agamêmnon a sombra lhe aparece 
Como a bradar eterno da vingança, 
E ela, desfeita em prantos e temores, 
Manda fazer, para apagar-lhe as iras, 
Preces e libações sobre o túmulo, 
E dos braços do vil jamais se aparta. 
ORESTES: 
Oh! que mulher! Que mãe! 
(Silva, 1846, p. 9).  
 

 Desde o início, Orestes regressa para vingar o pai – “eu lhe jurei vingança e hei 

de vingá-lo” (Silva, 1846, p. 5) –, e ao sugerir o auxílio de sua mãe, fica evidente que ele 

desconhece a participação de Clitemnestra no assassinato de Agamêmnon. Mais: a vingança 

recai exclusivamente sobre Egisto, embora Clitemnestra seja apontada pelos filhos como 

partícipe no crime. Na Cena V do Segundo Ato, que dialoga com uma fala do Orestes 



58 
 

    

esquiliano (Coéforas, v. 246-263), quando o filho de Agamêmnon faz o juramento ao morto, é 

exclusivamente contra Egisto que ele se volta, contra o tirano que lhe usurpou o trono. 

 
ORESTES: 
Ó numes de meu pai! Deuses da Grécia, 
Testemunhas do opróbrio de Micenas, 
Que vês privados de seus pais os filhos, 
E entregues ao dragão do despotismo 
Que os devora e os proscreve a seu bom grado! 
Se surdos vos mostrais e indiferentes 
À família do herói que outrora honrou-vos, 
Quem vos ofertará mais sacrifícios? 
De todo aniquilada a raça d’águia, 
Dareis mais aos mortais propício augúrio? 
E a família dos Atridas extinta, 
Não se extinguirá do altar o fogo? 
Dai-nos pois proteção, dai-nos arrimo! 
Sacrossantas relíquias venerandas 
Dessas falanges que envolvidas virão 
Em chamas, sangue e fumo, a fausta Tróia 
Encostar-se no chão, tornar-se cinzas, 
Erguei-vos, vinde a mim, e ao nosso esforço 
Banqueteará por terra a tirania! 
Algozes de Micenas e Argos, 
Prediletos infames do tirano, 
Vinde medir comigo vossas forças, 
E a dextra derrubar que empunha o raio! 
Ó sombra de Agamêmnon ilustre e grande! 
Eu te darei a vítima que pedes. 
(Silva, 1846, p. 10). 
 

Apoiado por Electra, Orestes, ao ficar frente a frente com a mãe, até chega a 

investir contra ela, mas recua horrorizado, e termina por abraçá-la:  

 
CLITEMNESTRA: 
Vinde 
À mim, dai-me o castigo de meus crimes! 
Eis meu peito! Feri minhas entranhas! 
A vida me arrancai, que a vossos golpes 
Primeira cairei feita pedaços 
Antes que morra Egisto! 
 
ORESTES, investindo para Clitemnestra. 
Sim, pois morre, 
E com a vida... 
 
ELECTRA: 
Ó céus! Atende, Orestes! 
(Arremessando-se entre Orestes e Clitemnestra.) 
Clitemnestra! 
 
ORESTES, recuando. 
Que horror! 
(Imóvel como estupefato, deixa, como horrorizado, cair a espada e o escudo.) 
 
[...] 
 



59 
 

    

CLITEMNESTRA, querendo abraçá-lo. 
Orestes! 
 
ORESTES, abraçando-o. 
Clitemnestra!  
(Silva, 1846, p. 16).  
 

 Com as modificações da trama trágica grega, não é de se estranhar a construção 

do temperamento de Clitemnestra em relação aos filhos. A rainha de Micenas até chega a 

sugerir que Egisto faça uma reconciliação com Orestes. Mas sendo uma família maldita que 

carrega um miasma, Egisto não vê qualquer saída: “enquanto existir de Atreu um filho,/ Não 

poderá jamais viver tranquilo/ Um filho de Tiestes” (Silva, 1846, p. 15). Em relação à Electra, 

Clitemnestra condena a filha por afrontar Egisto, mas quer poupá-la da condição de escrava, 

sugerindo a união com Aleto, para alçá-la “ao trono,/ Aonde um dia imperes, rodeada/ Do 

prestígio real” (Silva, 1846, p. 7). Quando Electra recusa a mão do pretendente e o trono, que 

por direito pertence ao irmão, Clitemnestra se volta violentamente contra ela: “Insensível serei 

para teus rogos,/ Inclemente serei para teus prantos” (Silva, 1846, p. 7).  

Se a Electra grega é inflexível, que com suas palavras de ódio dá forças para que 

Orestes mate Clitemnestra, a Electra brasileira não segue o mesmo padrão. Semelhante a 

Orestes, ela avança contra a mãe, mas, em seguida, recua, desculpando-se pelas férreas 

palavras que lançara: 

 
ELECTRA: 
Porém que vejo? 
Tu soluças e choras! Ah! não chores! 
Desatinadamente discorria... 
Sim, tu és minha mãe, Clitemnestra, 
E eu te peço perdão se assim falando 
Te flagelo e te agravo... Ah! me desculpa, 
Que deixei-me levar por minhas iras... 
(Silva, 1846, p. 4). 

 
Nesse ponto, concordamos com Adêt (1844, p. 363), ao afirmar que a “vingança, 

essa paixão imensa e poderosa, é o assunto principal, único até [de Clitemnestra]”, mas que 

“o amor de Electra no fim resfria a ação, a divide, e tira a energia desse caráter forte e 

inflexível”. Para Adêt (1844, p. 363), o “poeta brasileiro julgou que não devia conceber o 

caráter de Electra da mesma maneira que os três poetas gregos, e alguns modernos que os 

imitaram, e assim o enfraqueceu: a vingança é tudo quanto deve e pode entrar na alma de 

Electra”. Ainda segundo o autor mencionado, Norberto “aproveitou de Ésquilo, e felicitamo-

lo, o sonho de Clitemnestra; enquanto ao desfecho, que é tirado de Alfieri, não lhe 

tributaremos os mesmos elogios; é para nós muito acima o trágico sublime e simples do 

desfecho da composição de Sófocles” (Adêt, 1844, p. 363).  



60 
 

    

3.2.5 O matricídio 

 
Como já antecipamos, Orestes retorna a Micenas para vingar-se exclusivamente 

de Egisto, o que recai no plano político, pois seu foco é restabelecer o trono que lhe fora 

usurpado; é o que diz Electra, ao saber que Egisto não mais vive: “Sobre vossas cabeças, que 

no trono/ Dos Atridas impera o grande Orestes” (Silva, 1846, p. 19). E também Orestes, ao 

cometer o assassinato: “Salvei a pátria e restaurei o trono/ Que infame regicida me roubara” 

(Silva, 1846, p. 20). Sem comprometer o enredo, Clitemnestra poderia terminar no Quarto 

Ato, mantendo coerência do enredo: a vingança e o restabelecimento do trono. 

 
ORESTES, embuçado em seu manto, caminhando vagarosamente, todo trêmulo, 
traz na mão o punhal tinto de sangue e gotejando, e a mão dobrada sobre o peito; 
para, ergue a mão, e olhando terrivelmente para o punhal, exclama com voz 
cavernosa a tempo que fuzila: 
 
Agamêmnon, estás vingado! 
 
(Deixa cair a mão e respira com satisfação; ouve-se o estampido horrível do trovão, 
e o pano desce lentamente.) (Silva, 1846, p. 19). 
 

 Mas Clitemnestra não termina neste ponto, o autor quis mais; deu sequência à sua 

reescrita, criando um Quinto Ato. Nesse ponto e aos nossos propósitos, importa-nos a Cena V. 

Após cometer o tiranicídio, Orestes pergunta a Pílades se ele viu Clitemnestra, que no Ato 

anterior ficara às portas do jardim. O amigo, então, diz que a viu “Entre o tropel de mortos e 

feridos” (Silva, 1846, p. 20). Ora, Egisto está morto, e também Clitemnestra. Joaquim 

Norberto respeita as convenções da arte trágica grega, pois o ato homicida é perpetrado fora 

de cena, isto é, longe dos olhos do público. Se na tragédia grega é função do Mensageiro 

“narrar” os pormenores ocorridos fora de cena, e já que o autor brasileiro não se utilizou desse 

personagem, coube a Pílades tal função. 

Após Orestes descobrir-se assassino de sua própria mãe, o caráter inusitado 

prossegue: “E quem foi que assassinou-a?/ Fala, quero vingar a sua morte” (Silva, 1846, p. 

20). Semelhante a Édipo, este Orestes quer saber quem é o assassino, o que recai na ironia 

trágica. Ele é pego pela palavra, pois Orestes desconhece o fato de ser ele o assassino: 

 
PÍLADES: 
Meu Orestes, 
No furor da peleja, quando o peito 
De Egisto apunhalavas... cega de ira... 
Uma mulher... ante ele se lançando... 
Com o ferro transpassaste ambos os peitos! 
Clitemnestra...  
(Silva, 1846, p. 21). 

 



61 
 

    

O tema do matricídio é construído distintamente nos três tragediógrafos80, e na 

Electra de Sófocles é apenas dever religioso: ao matar Clitemnestra, Orestes diz que “As 

coisas do palácio/ vão bem, se Apolo bem profetizou” (v. 1424-1425). Na Electra de 

Eurípides é apenas crime, mas Orestes toma como dever religioso: “como matar a que me 

criou e gerou?”81 (v. 969), indaga o filho de Agamêmnon, que vê “muita insciência” (v. 971) 

no vaticínio de Apolo, mas decide pelo assassinato da mãe: “Se aos deuses apraz/ seja” (v. 

986-987). Em Coéforas, por sua vez, é simultaneamente crime e dever religioso. No momento 

em que ergue o punhal contra Clitemnestra, Orestes recua – “Pílades, o que fazer? Temo 

matar a mãe” (v. 899) – e o amigo o lembra do vaticínio de Apolo e dos fiéis juramentos 

realizados diante do túmulo de Agamêmnon: “Onde no porvir os vaticínios de Lóxias/ dados 

em Delfos e os fiéis juramentos?/ Tem por hostis a todos mas não aos Deuses” (v. 900-902).  

No mito de Electra, o desejo de vingança recai não só no querer humano – de 

Orestes e, principalmente, de Electra – mas também no querer divino, representado por Zeus, 

por Apolo e pelas Erínias. O autor de Clitemnestra acrescenta ao enredo trágico novidades, e 

o tema do matricídio, se comparado à tradição, é disparatado – seja porque ele intentou 

inovar, criando uma peripécia, fazendo Orestes matar Clitemnestra por engano, 

surpreendendo o público e o leitor, seja porque quis adaptar o tema ao gosto da época, ao 

teatro romântico. 

O fato de o tema do matricídio, tal qual como aparece na conhecida narrativa 

mítica grega, ter ficado em suspenso, foi observado por Adêt (1844, p. 363), ao afirmar que 

“seria mais clássico, mais cheio de terror, mais histórico que Orestes, para vingar a morte de 

seu pai, que o chama do túmulo, matasse a mãe por sua própria vontade, e não por acaso”82.  

 
3.2.6 O destino e o trágico 

 
Toda vez em que se procura uma definição para o gênero tragédia, é 

imprescindível regressar à Poética de Aristóteles: 

                                                 
80 De acordo com Araújo (2014, p. 16), “Se Ésquilo afirma a ordem da justiça divina que imprime a Orestes uma 
expiação de seu crime, em Eurípides predomina a responsabilidade do homem por sua própria ação. Desse 
modo, a distinção entre os dois se estabelece no plano que distingue o divino do humano. Em Ésquilo, há uma 
comunhão entre deus e homem que permite um estreitamento dos valores éticos e religiosos. Em Eurípides, essa 
ideia enfraquece. O homem, assumindo controle por seus atos, distancia-se da divindade. Para Sófocles, a 
experiência do divino em relação ao humano não é de consonância como faz Ésquilo, tampouco de 
distanciamento à maneira de Eurípides. Para ele, o herói adverte uma discrepância entre si mesmo e as forças 
atuantes no mundo, e o seu conhecimento não é suficiente para que haja um completo desligamento dos deuses”. 
81 Todas as citações de Electra, de Eurípides, são traduções de Jaa Torrano. 
82 Neste ponto, não se pode deixar em suspenso as aproximações de Clitemnestra com a Electra (1799), de 
Francisco Dias, pois nessa peça o tema do matricídio também ocorre de modo involuntário. 



62 
 

    

É pois a tragédia a mimese de uma ação de caráter elevado, completa e de certa 
extensão, em linguagem ornamentada, com cada uma das espécies de ornamento 
distintamente distribuídas em suas partes; mimese que se efetua por meio de ações 
dramatizadas e não por meio de uma narração, e que, em função da compaixão e do 
pavor, realiza a catarse de tais emoções (Aristóteles, Poética, 1449b 24-28).  
 

Mas, em relação à essência do fenômeno trágico, como diz Bornheim (2007), 

Aristóteles silencia. Segundo Lesky (2015, p. 27), “os gregos criaram a grande arte trágica e, 

com isso, realizaram uma das maiores façanhas no campo do espírito, mas não desenvolveram 

nenhuma teoria do trágico que tentasse ir além da plasmação deste no drama e chegasse a 

envolver o mundo como um todo” (Lesky, 2015, p. 27). Nessa esteira, na “Introdução” de seu 

Ensaio sobre o trágico, Szondi (2004, p. 230) não deixa de afirmar que “Desde Aristóteles há 

uma poética da tragédia; apenas desde Schelling, uma filosofia do trágico. Sendo um 

ensinamento acerca da criação poética, o escrito de Aristóteles pretende determinar os 

elementos da arte trágica; seu objeto é a tragédia, não a ideia de tragédia”. Na décima das 

Cartas filosóficas sobre o dogmatismo e criticismo, Schelling situa o trágico no campo das 

antinomias radicais, ao afirmar que a tragédia mostra embate entre a liberdade 

(subjetivo/herói) e a necessidade (objetivo/destino):  

 
Muitas vezes se perguntou como a razão grega podia suportar as contradições de sua 
tragédia. Um mortal, destinado pela fatalidade a ser um criminoso, lutando ele 
mesmo contra a fatalidade e, contudo, terrivelmente castigado pelo crime que era 
obra do destino! O fundamento dessa contradição, aquilo que a tornava suportável, 
estava em um nível mais profundo do que onde o procuraram, estava no conflito 
entre a liberdade humana e a potência do mundo objetivo, no qual o mortal, se 
aquela potência é uma potência superior (um fatum), tinha necessariamente de ser 
derrotado, e, contudo, porque não foi derrotado sem luta, tinha de ser punido por sua 
própria derrota. Que criminoso, que apenas sucumbiu à potência superior do destino, 
fosse punido, era um reconhecimento da liberdade humana, uma honra que se 
prestava à liberdade. A tragédia grega honrava a liberdade humana, fazendo com 
que o seu herói lutasse contra a potência superior do destino: para não ultrapassar os 
limites da arte, tinha de fazê-lo sucumbir, mas, para reparar também essa 
humilhação imposta pela arte à liberdade, tinha de fazê-lo expiar – mesmo que pelo 
crime cometido pelo destino (Schelling apud Szondi, 2004, p. 29). 
 

 Essa premissa é retomada pelo filósofo alemão em sua Filosofia da Arte, ao 

sustentar que o essencial na tragédia nada mais é do que o conflito “entre a liberdade no 

sujeito e a necessidade, como necessidade objetiva, o qual o conflito não se encerra com um 

ou outra sucumbindo, mas com ambas aparecendo em plena indiferença, ao mesmo tempo 

como vencedoras e vencidas” (Schelling, 2010, p. 316). Mais adiante, o autor afirma: 

 
Foi demonstrado que um verdadeiro conflito entre liberdade e necessidade só pode 
ocorrer naquele caso indicado em que o culpado se torna criminoso pelo destino. 
Mas que o culpado, que apenas sucumbiu à supremacia do destino, seja no entanto 
castigado, era necessário para mostrar o triunfo da liberdade, era reconhecimento da 
liberdade, honra que lhe cabia. O herói tinha de lutar contra a fatalidade, senão de 
modo algum haveria conflito, exteriorização da liberdade; ele tinha de sucumbir 



63 
 

    

àquilo que está sujeito à necessidade, mas para não deixar a necessidade vencer sem 
ao mesmo tempo a vencer de novo, o herói tinha também de expiar voluntariamente 
a culpa – infligida pelo destino. O maior pensamento e a maior vitória da liberdade é 
suportar voluntariamente também o castigo por um crime inevitável, para assim, na 
perda de sua própria liberdade, demonstrar essa mesma liberdade e sucumbir, 
porém, com uma declaração de sua vontade livre (Schelling, 2010, p. 318-319). 

 
Embora se manifeste em diversos gêneros da arte, ou até mesmo no próprio 

sentido existencial, é na tragédia que melhor se pode verificar o trágico, pois “a essência do 

trágico (se existe uma) só se descobre por meio de uma poesia, de uma representação, de uma 

criação de personagem; em suma, o trágico é primeiro mostrado em obras trágicas, operando 

por heróis que existem plenamente no imaginário” (Ricoeur apud Pavis, 2015, p. 416). Esta 

tese também é defendida por Schelling (2010, p. 313-314), ao afirmar que o conflito trágico 

tem “necessariamente de aparecer simbolicamente na arte” e “exposta por indivíduos”, no 

espaço da cena teatral, ou seja, por meio da representação do imaginário.  

De fato, “um elemento básico para que se possa verificar o trágico é que seja 

vivido por alguém, que exista um homem trágico” (Bornheim, 2007, p. 73). Mas, o trágico 

não se manifesta apenas do ponto de vista subjetivo, do herói; há outro pressuposto, o qual é 

“até mesmo mais radical que o homem, porque se refere àquela realidade que permite o 

próprio advento do herói trágico. Este outro elemento fundamental é o sentido da ordem 

dentro da qual se inscreve o herói trágico” (Bornheim, 2007, p. 73), que pode ser, por 

exemplo, a justiça divina ou o destino. É a partir da bipolaridade que se dá a vivência trágica. 

Estar em situação trágica remete àqueles dois pressupostos, “e a partir da polaridade da 

situação faz-se possível o conflito” (Bornheim, 2007, p. 74), o qual é desencadeado pela ação 

trágica. Esta, por sua vez, surge quando aqueles dois polos, imediatamente entram em 

conflito. “O conflito se compreende [...] como suspenso na tensão dos dois polos. Deve-se 

mesmo afirmar que todo trágico reside nesse estar suspenso na tensão entre os dois 

pressupostos fundamentais” (Bornheim, 2007, p. 74). 

Ao falar sobre a ação trágica, Vernant (2014) tece as seguintes considerações:  

 
Para que haja ação trágica, é preciso que se tenha formado a noção de uma natureza 
humana que tem seus caracteres próprios e que, em consequência, os planos humano 
e divino sejam bastante distintos para oporem-se; mas é preciso que não deixem de 
aparecer como inseparáveis. O sentido trágico da responsabilidade surge quando a 
ação humana dá lugar ao debate interior do sujeito, à intenção, à premeditação, mas 
não adquiriu consistência e autonomia suficiente para bastar-se integralmente a si 
mesma. O domínio próprio da tragédia situa-se nessa zona fronteiriça onde os atos 
humanos vêm articular-se com as potências divinas, onde eles assumem seu 
verdadeiro sentido, ignorado do agente, integrando-se numa ordem que ultrapassa o 
homem e a ele escapa (Vernant, 2014, p. 23).  
 



64 
 

    

 Na confluência entre o transcendental e o imanente, ergue-se o herói trágico, que, 

ao ultrapassar o métron, desvencilhando-se das leis estabelecidas pelos deuses, comente uma 

hybris terrível. No fragmento 94, Heráclito (apud Bornheim, 2007, p. 26) diz que “o sol não 

pode ultrapassar as suas medidas, e se o fizer as Fúrias o perseguirão até que a justiça se 

restabeleça”. Esta instância intransponível é para mostrar que as relações humanas estão 

permeadas de conflitos inevitáveis. Conforme destaca Brandão (1984, p. 18), 

 
[...] se o homem ultrapassa o métron, a medida “humana” de cada um, comete de 
imediato uma hybris, a violência feita a si próprio e à divindade. A hybris fatalmente 
gera a némesis, a justiça distributiva e, por consequência, a punição pela injustiça 
praticada: é o ciúme divino, pois que o mortal em hybris, após ultrapassar o métron, 
é de certa forma um competidor, um êmulo dos deuses. O castigo é imediato: áte, a 
cegueira da razão, se apossa do pobre mortal. Tudo o que este fizer, fá-lo-á em 
direção ao abismo final, a queda fatal nos braços da Moira. 

 
Mesmo com as alterações na narrativa mítica, é possível encontrar aspectos do 

trágico em Clitemnestra, pois nela também estão presentes aqueles dois pressupostos 

fundamentais e possibilitadores do trágico: o imanente (herói) e o transcendental 

(divino/destino). Em Clitemnestra, por mais que Orestes cometa o matricídio 

involuntariamente, os destinos fatídicos das personagens não deixam de efetuar-se, 

inexoravelmente. Também ao lado de Orestes está a justiça divina: 

 
ORESTES: 
É chegado 
O momento de consultar se os deuses 
Me são ou não propícios. 
(Silva, 1846, p. 6).  
 

 Em outra passagem, diz Electra: 

 
ELECTRA:  
Justos os deuses 
Foram para conosco, que atendíveis 
Julgaram nossas súplicas e rogos. 
(Silva, 1846, p. 19).  
 

Na Cena V do Primeiro Ato, quando Electra cobra vingança pela morte de seu pai, 

e quando ela enfrenta a mãe, lembrando-a de seu crime, Clitemnestra afirma: 

 
CLITEMNESTRA: 
Por seus lábios 
Falam-me os próprios deuses e Agamêmnon. 
(Silva, 1846, p. 4).   
 

 Egisto, antes de sucumbir, antevê seu destino fatídico, cuja ruína é certa: 

 
 



65 
 

    

EGISTO:  
A lua, que brilhava em céu de estrela 
Entre nuvens e trevas ocultou-se, 
E o horizonte tornou-se escuro e opaco, 
Vaticínio de nossa desventura. 
(Silva, 1846, p. 15).  
 

No palco trágico de Clitemnestra mata-se e também se é morto, e o desfecho 

dessa tragédia pode ser lido à luz da interpretação de Lesky (2015), quando o autor trata do 

“conflito trágico cerrado” e da “situação trágica”. Enquanto que no conflito trágico cerrado 

“não há saída [ao herói] e ao término encontra-se a destruição”, na situação trágica “há as 

forças contrárias, que se levantam para lutar umas contra as outras, há o homem, que não 

conhece saída da necessidade do conflito e vê sua existência abandonada à destruição” 

(Lesky, 2015, p. 38). Em Coéforas, enquanto que o destino de Clitemnestra se dá a partir do 

conflito trágico cerrado, em que não se tem alternativa a não ser o seu aniquilamento, Orestes 

aparece enredado em uma situação trágica, a qual o leva à loucura. Por isso, Lesky (2015, p. 

39) afirma que “O conflito em que está envolvido Orestes é inimaginavelmente horrível, mas 

o conflito não é cerradamente trágico, pois admite reconciliação, a liberdade das potências 

combatentes e, nessa reconciliação, a liberdade da dor e do sofrimento”. 

Em Norberto, o fim trágico de Clitemenstra também resvala em um conflito 

trágico cerrado: também não lhe resta outra saída a não ser seu aniquilamento. Seu crime, ao 

pactuar com o assassinato de Agamêmnon, requer reparação, pois a justiça precisa ser 

restabelecida. Em relação ao personagem Orestes, também aparece em uma situação trágica, 

cujo fim é a loucura. Sangue consanguíneo derramado requer sangue como paga. Os mortos 

regressam – “Oh! parricida! As fúrias te persigam!” (Silva, 1846, p. 22), diz o séquito de 

Clitemnestra ao filho – e Orestes presencia as invisíveis Erínias: 

 
ORESTES: 
Morta! morta! e por mim, quem deu-me a vida! 
E seus lábios pra sempre se fecharam 
Troando sobre mim tão fero anátema: 
“Oh! parricida... as fúrias te persigam!” 
(As damas conduzem o cadáver de Clitemnestra para fora da cena; Orestes,  
arrebatado em furor, persegue sem ver o que se passa ante si.) 
Parricida! Que infâmia! Paricida! 
Oh! nada mais me resta! Oh! perdi tudo! 
Com o selo do opróbrio subo ao trono, 
E a sua maldição será comigo 
Para sempre, pra sempre, sempre, sempre! 
Oh! se ela pudesse inda falar-me, 
Dizer-me tão somente: “Eu te perdôo!” 
Porém como? Está morta! assassinei-a! 
Oh! que tropel de fúrias lá diviso! 
Já correm para mim, já me rodeiam! 
Horrores sobre horrores me circundam! 



66 
 

    

Não, não é ilusão... é ela... é ela... 
Que, irados olhos para mim volvendo, 
Descerra os lábios e iracunda exclama: 
“Oh! parricida! As fúrias te persigam!”  
(Silva, 1846, p. 22).  
 

 As Erínias são divindades punitivas que nasceram do sangue que caiu sobre a 

Terra, quando Crônos mutilou o testículo de Urano. Conforme destaca Brandão (2008, p. 

353), as Erínias se apresentam “como verdadeiros monstros alados, com os cabelos 

entremeados de serpentes, com chicotes e tochas acesas nas mãos, prontas para castigar na 

terra e nos infernos, sua residência habitual, os infratores de determinados preceitos morais”. 

O autor acrescenta, ainda, que, de início, elas eram as guardiãs da ordem e da natureza das 

coisas, “no sentido físico e moral, o que as levava a punir todos que ultrapassassem seus 

direitos em prejuízo dos outros, tanto entre os deuses quanto entre os homens. Tornaram-se 

depois especificamente as vingadoras do crime, em particular do sangue parental derramado” 

(Brandão, 2008, p. 353). Por fim, vale acrescentar que a função dessas terríveis divindades 

não é apenas a de castigar um “homicídio parental voluntário ou involuntário, mas o 

homicídio em si, porquanto o assassínio é um μίασμα (míasma), um miasma, uma terrível 

mancha religiosa que põe em perigo todo o grupo social em cujo seio é praticado” (Brandão, 

2008, p. 353). 

Mesmo com a ausência de estudo da crítica especializada no século XIX, vazio 

que perpassou o século XX e adentrou o século XXI, é preciso considerar a inovação de 

Clitemnestra aos Estudos de Recepção dos Clássicos no Brasil, pois é a primeira vez que um 

autor brasileiro revisita um mito trágico grego. Ou, ainda, é a primeira vez que Electra, 

Orestes e Clitemnestra estão presentes na dramaturgia brasileira. Na contramão da 

dramaturgia do Romantismo brasileiro, que valorizava os aspectos nacionalistas, Norberto 

procura na antiguidade clássica os motivos para a sua criação dramática. 

 

 
 



67 
 

    

4 ELECTRA NO CIRCO (1944), DE HERMILO BORBA FILHO 

 
 

“Levem-me destas salas coloniais, espaçosas e brancas, 
Onde os espíritos do mal confabulam atrás das cortinas, 
Senão me despencarei das cortinas, me enforcarei como    
                                                                               [meu tio”. 

(Murilo Mendes, “A casa dos Átridas). 
 
 

No quadro geral, as dramaturgias das décadas de 1940 e 1950 figuram no cenário 

nacional de forma grandiosa e inovadora, antes porque apresentam diversas transformações e 

renovações. É nesse período que se situa, por exemplo, Vestido de noiva (1943), peça que 

Magaldi (1997, p. 217) localiza como sendo a “lufada renovadora” – o marco da moderna 

dramaturgia brasileira. A partir de 1940, vários foram os autores que retomaram e 

ultrapassaram os empreendimentos pioneiros realizados por Álvaro Moreyra (1888-1964), 

Flávio de Carvalho (1899-1973) e Renato Viana (1894-1953) de tentar modernizar a cena 

brasileira nas primeiras décadas do século XX, a exemplo de Nelson Rodrigues (1912-1980), 

Jorge Andrade (1922-1984), Hermilo Borba Filho (1917-1976) e Ariano Suassuna (1927-

2014), dentre outros. A produção desses autores “legou ao repertório nacional textos que, em 

poucas décadas, atingiram o estatuto de clássicos” (Guzik, 2013, p. 117).  

Por mais que tenham surgido novas experiências de variados quilates e propósitos, 

depreende-se que, no conjunto, “essa produção formou um arco que se estendeu do drama 

psicológico ao teatro social, da temática regional à urbana, da pesquisa de linguagem à 

retomada de modelos neoclássicos” (Guzik, 2013, p. 117). A dramaturgia dessa nova geração 

apresenta um rompimento, pois ambiciona questões que vão além dos temas e das formas 

fixas da comédia de costumes, do teatro de revista e do teatro de sessões, gêneros 

predominantes no século XIX e início do século XX.  

 
É evidente que tais realizações estavam em descompasso com a renovação cênica 
empreendida por diretores como André Antoine, Constantin Stanislávski, Gordon 
Craig e Jacques Copeau, dentre outros, e, provavelmente, esse foi um dos motivos 
pelos quais os críticos teatrais daquele período avaliaram negativamente essas 
iniciativas artísticas porque, embora obtivessem grande sucesso de público, elas não 
foram capazes de estabelecer sintonias com os princípios de modernidade e 
modernização – identificados nos textos pela estrutura dramática e pelos temas 
abordados, enquanto que, do ponto de vista cênico, o trabalho do diretor e a 
dimensão narrativa da iluminação tornaram-se elementos essenciais da modernidade 
–, princípios que, naquele momento, marcaram as sociedades europeias e norte-
americana (Guinsburg; Patriota, 2012, p. 91-92). 
 

Ainda sobre a produção teatral do início do século XX, Fernandes (2013) destaca 

que o sistema teatral deu continuidade ao modo de produção do século anterior, centrando-se 



68 
 

    

na figura do primeiro-ator que, geralmente, era o dono da companhia. Era de se esperar que a 

velha tipologia dramática de encenação e de interpretação levasse a limitações no campo da 

escrita dramática, seja no nível temático, seja no nível estético-formal. Nesse período, era 

extremamente comum encomendarem peças, as quais destinavam-se ao lançamento e ao 

estrelismo do primeiro-ator. A galeria de enredo e tipos de personagens fixos limitava o 

avanço temático. Ademais, “a pesada carga de espetáculos semanais – de segunda a segunda, 

com matinês e sessões corridas – desembocou na acomodação e na recusa em testarem-se 

novas experiências” (Fernandes, 2013, p. 43). 

A Semana de Arte Moderna realizada em São Paulo, em 1922, ficou sendo, para a 

crítica, o divisor de águas da produção artística brasileira, pois separa, dentre outros aspectos, 

o passado e o academicismo do novo espírito que ingressou no Brasil na contemporaneidade. 

De fato, as vanguardas europeias das duas primeiras décadas do século XX incorporaram 

significativas contribuições à arte brasileira. O teatro, no entanto, não sentiu o sopro 

renovador, permaneceu à margem. As tentativas de modernizar a cena teatral brasileira, 

naqueles anos, “não lograram modificar esse panorama, oferecido pelo profissionalismo. O 

palco brasileiro marginalizava-se, então, em face do movimento renovador do teatro europeu, 

registrado desde fins do século XIX trazendo para o primeiro plano a figura do encenador” 

(Magaldi, 2006, p. 77). A sintonia deveria estar alinhada, também, aos outros segmentos da 

arte teatral: dramaturgia, cenografia, iluminação, intérpretes, etc.  

O fato é que, a partir do final da década de 1930, o cenário teatral, mesmo que a 

passos lentos, começa a passar por transformação, encaminhando-se rumo à modernidade.  À 

medida que o espetáculo adquire expressões inovadoras, inscrevendo o Brasil no território da 

modernidade teatral, a escrita dramática, em igual proporção, inova e amplia, dentre outros 

aspectos, o leque temático. Assim, podemos encontrar, por exemplo, uma quantidade 

significativa de dramas com temas míticos – e aqui me refiro ao de tema trágico – nunca antes 

ocorrida no Brasil, ao menos na mesma proporção e anterior às produções da década de 1940.  

Hermilo Borba Filho83, dramaturgo a que nos dedicaremos no presente capítulo, 

foi um autor que encontrou na cultura popular nordestina o substrato para a sua criação 

dramática. A cultura popular perpassa não apenas em sua obra, mas também toda a visão de 
                                                 
83 Dentre suas obras, destacam-se: A felicidade, Parentes da ocasião, O presidente da república, Círculo 
encantado, Vidas cruzadas, João sem terra, O vento do mundo, Cabra cabriola, A barca de ouro, Os bailarinos, 
Três cavalheiros a rigor, As moscas, O bom samaritano, Electra no circo, O cabo fanfarrão, Donzela Joana, 
Sobrados e mocambos, dentre outras. Na prosa, entre romances, novelas e contos, escreveu Os Caminhos da 
solidão, Sol das almas, Margem das lembranças. Um Cavalheiro da Segunda Decadência – I, A porteira do 
mundo. Um Cavalheiro da Segunda Decadência – II, O cavalo da noite. Um Cavalheiro da Segunda Decadência 
– III, Deus no pasto. Um Cavalheiro da Segunda Decadência – IV, Agá, O general está pintando, Sete dias a 
cavalo, As meninas do sobrado, As pernas daquela moça, História de um Tatuetê, Os Ambulantes de Deus. 



69 
 

    

mundo e formação de Borba Filho. Por outro lado, o autor procurou atrelar o universal e o 

particular, o clássico e o moderno, uma vez que algumas de suas peças têm como assunto os 

temas da antiguidade clássica, a exemplo de Electra no circo (1944), tragédia que retoma o 

mito da maldita família dos Atridas e que será analisada no presente capítulo. 

 
4.1 Hermilo Borba Filho e a Cultura Popular Nordestina 

 
Dramaturgo, ator, encenador, ensaísta, crítico, professor universitário e amante da 

Cultura Popular Nordestina, Hermilo Borba Filho nasceu em 1917, em Engenho Verde, 

município de Palmares, em Pernambuco, e faleceu em Recife, em 1976; na ocasião, o autor 

preparava sua tese de doutorado intitulada “Espetáculos Populares Nordestinos e o Teatro 

Brasileiro”. Embora tenha se formado em Ciências Jurídicas e Sociais pela Faculdade de 

Direito do Recife, em 1950, nunca exerceu a profissão de advogado. Na Faculdade de Recife, 

atual Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), fundou, em 1958 o curso de Teatro de 

Belas Artes de Pernambuco, no qual também exerceu a função de docente.  

Ao longo da carreira, além de ator e autor, Borba Filho trabalhou em diversas 

instituições culturais, tais como: Serviço Nacional de Teatro (SNT), Secretaria de Educação e 

Cultura de São Paulo, Secretaria de Educação e Cultura de Pernambuco, Escolinha de Arte do 

Recife e Centro Cultural Luiz Freire. Além disso, ele integrou diversos grupos teatrais em 

Recife: Grupo Gente Nossa (GGN / 1939); Teatro de Amadores de Pernambuco (TAP / 1942-

1945); Teatro do Estudante de Pernambuco (TEP / 1945-1952); Teatro Arena do Recife (1960-

1964); Teatro Popular do Nordeste (TPN / 1960-1976).  

Durante toda sua vida, Borba Filho se dedicou à arte da cena, seja escrevendo 

textos dramáticos, seja obras teóricas sobre a arte da representação, a exemplo de Teoria e 

Prática do Teatro (1960), Diálogo do Encenador (1964), Espetáculos Populares do Nordeste 

(1966), Fisionomia e Espírito do Mamulengo (1966), Apresentação do Bumba-meu-boi 

(1967), História do Espetáculo (1968). Atento às dramaturgias e às teorias do teatro ocidental, 

Borba Filho “se apropria delas aplicando-as nas manifestações teatrais do Nordeste” (Ferreira, 

2021, p. 22-23).  

No campo da dramaturgia, a tragédia Electra no circo, cujo título já é sugestivo, é 

um exemplo singular, pois o demasiado conhecido mito dos Atridas é “transportado” para um 

picadeiro circense do nordeste brasileiro. A mencionada tragédia brasileira, além de dialogar 

com a Electra de Sófocles e com a Oresteia de Ésquilo, dialoga com diversas obras 

consagradas do drama moderno, sobretudo Seis personagens à procura de um autor (1921) de 



70 
 

    

Luigi Pirandello (1867-1936), O sonho (1901) de August Strindberg (1849-1912), Vestido de 

noiva (1943), de Nelson Rodrigues e Electra enlutada (1931) de Eugene O’Neill (1888-

1953). Como se vê, Borba Filho é detentor de um repertório artístico que abarca referências 

históricas e culturais do teatro europeu, do teatro americano e do teatro brasileiro, bem como 

debates artísticos e temáticos do século XX. Foi esse repertório eclético, alinhado “à dinâmica 

criativa das manifestações culturais do Nordeste brasileiro, que contribuíram para o 

estabelecimento de seus parâmetros qualitativos” ( Guinsburg; Patriota, 2012, p. 79). 

No que diz respeito às manifestações culturais e populares do nordeste brasileiro, 

no livro Espetáculos populares do nordeste, publicado em 1966, Borba Filho analisa quatro 

importantes composições cênicas e culturais populares, a saber: o fandango84, o pastoril85, o 

mamulengo86 e o bumba-meu-boi87. Nesta última, o autor encontra um rico receptáculo de 

inspiração: “O Bumba-meu-boi é um dos mais ricos espetáculos populares do Nordeste, tem 

sido da maior importância na minha vida de homem de teatro; através dele procuro e tento o 

caminho para um espetáculo especificamente brasileiro” (Borba Filho, 2007, p. 23).  

Em outro texto de sua autoria, “Atualidade do bumba-meu-boi” (1970), o 

dramaturgo encontra nesta manifestação artística popular influências europeias, sobretudo no 

                                                 
84 “Fandango é um bailado dos marujos ou marujada e ainda chegança dos marujos ou barca nalguns Estados do 
Norte e Nordeste [...]. O fandango (Nordeste e Norte) ou marujada (leste e sul do Brasil) é representado no ciclo 
do Natal, com personagens vestidos de fardas oficiais de Marinha e marinheiros, cantando e dançando ao som de 
instrumentos de corda. [...] No fandango ocorre nalguns estados (Ceará, Bahia, Paraíba, onde o chamam 
“Barca”), a presença de mouros que atacam a nau e são vencidos e batizados, episódios que constituem a 
chegança ou chegança dos mouros. Em Pernambuco e Rio Grande do Norte não há mouros nem lutas guerreiras. 
Nem mesmo o trecho amoroso da saloia como há na barca de Paraíba. No Rio Grande do Norte, onde o 
fandango é exibido desde princípios do séc. XIX ininterruptamente, consta de vinte e quatro jornadas (partes), 
sendo a nau catarineta a décima sexta” (Cascudo, s/d, p. 383) 
85 “Cantos, louvações, loas, entoadas diante do presépio na noite de Natal, aguarda-se a missa da meia-noite. 
Representavam a visita dos pastores, e ocorria a presença de elementos para uma nota de comicidade, o velho, o 
vilão, o saloio, o soldado, o marujo, etc. Os pastoris foram evoluindo para os autos, pequeninas peças de sentido 
apologético, com enredo próprio, divididos em episódios, que tomavam a denominação ‘quinhentista’ de 
‘jornadas’ e ainda mantêm no nordeste do Brasil” (Cascudo, s/d, p. 682). 
86 Em Fisionomia e espírito do mamulengo (1966), Borba Filho (1966, p. 84) assim define o mamulengo: “é uma 
espécie de divertimento popular, que consiste em representações dramáticas, por meio de bonecos, em um 
pequeno palco alguma coisa elevada. Por detrás de uma empanada escondem-se uma ou duas pessoas adestradas 
e fazem que os bonecos se exibam com movimento e fala. A esses dramas servem ao mesmo tempo de assunto 
cenas bíblicas e da atualidade. Tem lugar por ocasião de festividades da Igreja, principalmente nos arrabaldes. O 
povo aplaude e se deleita com essas distrações, recompensando seus autores com pequenas dádivas pecuniárias”. 
87  O nome apresenta variações, a depender da região; em recife é “Boi Calemba, bumba” (Cascudo, s/d, p. 192). 
Trata-se de um “folguedo brasileiro de maior significação estética e social [...]. Exibe-se de meados de novembro 
à noite de Reis, 6 de janeiro, pertencendo ao ciclo do Natal e sua presença no carnaval é reprovada pelos 
tradicionalistas. Apresenta-se em terreiro livre, campo aberto, não demandando tablado[...]. A mais antiga 
menção é do padre Miguel do Sacramento Lopes Gama (1791-1852) no seu periódico O Carapuceiro, de 11 de 
janeiro de 1840, no Recife, já constituído com figuras, bailados e enredo. [...] O Nordeste deve ter sido sede de 
formação e de conforto. [...] O auto, como existe no Brasil, não ocorre em paragem alguma do mundo. [...] O 
bumba-meu-boi é um auto de excepcional plasticidade e o de mais intensa penetração afetuosa e social. [...] O 
mestiço, crioulo, mameluco, dançando, cantando, vivendo, está no bumba-meu-boi, o primeiro auto nacional na 
legitimidade temática e lírica e no poder assimilador, constante e poderoso” (Cascudo, s/d, p. 192-196). 



71 
 

    

que diz respeito à estrutura, mas enfatiza que “seus assuntos, seus tipos, e música são 

essencialmente brasileiros” (Borba Filho, 1970, p. 89). Em termos de recepção, o autor tece, 

ainda, uma interessante aproximação dessa manifestação popular com o aspecto religioso do 

teatro grego: 

 
Num espetáculo dessa duração, começando às nove horas e terminando às cinco da 
manhã, é espantoso como os intérpretes dancem, cantem e representem sem mostra 
de cansaço, tomando cachaça nas várias saídas da cena. Bebem os atores e bebe o 
público, numa variante atual das comemorações a Dionísio – o deus grego do teatro 
– quando os sátiros e as bacantes entregavam-se à orgia. Num Boi de Natal os 
figurantes usavam máscaras de pele de bode e é singular que isso aconteça, pois o 
bode (tragos em grego, dele se originando a palavra tragédia) era animal que se 
identificava com o deus Dionísio, os sátiros (companheiros do deus) vestindo-se 
com suas peles e a eles se assemelhando pela caracterização. No Boi Misterioso do 
Formigão (Afogados, Recife), comandado pelo Capitão Antônio Pereira há sessenta 
e quatros anos, a máscara também é um elemento importante e os atores que não 
usam máscaras lançam mão de uma maquilagem bem carregada de carvão ou 
farinha de trigo que se assemelha à própria máscara. A máscara ainda tem a função – 
como no teatro grego e no teatro brechtiano – de utilizar um menor número de 
intérpretes em várias personagens: é só mudá-la e transformar-se em uma nova 
figura, poupando um elenco numeroso (Borba Filho, 1970, p. 92-93). 
 

A preocupação de Borba Filho de pensar a arte popular nordestina em suas 

múltiplas manifestações, bem como a modernidade teatral no Brasil, tem origem quando de 

sua participação nos grupos teatrais em Recife, como o Teatro de Amadores de Pernambuco, o 

Teatro do Estudante de Pernambuco e, posteriormente, o Teatro Popular do Nordeste. Esses 

grupos, e tantos outros que se formaram no Brasil no final dos anos 1930, surgiram, conforme 

destaca Fernandes (2013) como resposta ao teatro profissional das décadas de 1920 e 1930 

que, como vimos, ignorou ou fizera pouco caso das conquistas modernistas das outras artes, 

como a literatura, a pintura, a música e a escultura. O teatro profissional do início do século 

XX sentiu-se confortável, julgava estar assentado em alicerce sólido, e   

 
[...] não viu sua hegemonia ser ameaçada e continuou a desenvolver o tipo de 
trabalho que agradava o seu público fiel. Os grandes astros, primeiros-atores e 
geralmente donos das companhias dramáticas, conquistaram um prestígio que 
parecia inabalável. O repertório que se apresentavam ia ao encontro das expectativas 
dos espectadores, de modo que as transformações desejadas por intelectuais ou 
artistas ligados ao espírito moderno pareciam um sonho distante. As primeiras 
tentativas que visaram à modernização [...] foram efêmeras, em função de todo tipo 
de dificuldades enfrentadas, mas lançaram sementes que germinaram algum tempo 
depois (Fernandes, 2013, p. 43). 
 

No Brasil, os teatros amadores surgem como uma arte alternativa, que tinha 

preocupações artísticas e nada comerciais, construindo, assim, “as bases sobre as quais se 

edificará a nossa modernidade teatral” (Fernandes, 2013, p. 43). Ainda de acordo com 

Fernandes (2013, p. 58), o papel renovador do teatro amador pode ser agrupado em três 



72 
 

    

vertentes, ao menos as mais importantes: “a. o movimento carioca, entre os anos de 1938 e 

1945; b. o movimento paulista, que durou de 1942 a 1948 e culminou com a criação do Teatro 

Brasileiro de Comédia (TBC) e da Escola de Arte Dramática; c. o movimento pernambucano 

(com extensão para todo o Nordeste)”.  

Sobre este último movimento, Jacobbi (2012, p. 163) afirma que a primeira 

amostra de “dramaturgia tipicamente nacional, com base na temática de miscigenação das 

raças, da luta de classes, das contradições religiosas e sociais, veio do Nordeste, do estado de 

Pernambuco, através de escritores apaixonados pela paisagem, pelo folclore e a vida no 

campo”. Para Magaldi (1997, p. 276), “Se procurássemos um denominador comum para 

certas contribuições regionais, veríamos, por exemplo, que o grupo recifense [...] caracteriza-

se pelo aproveitamento do populário nordestino, pela poesia telúrica e pela comédia de 

marcado sabor local”. Nesse cenário, além de Borba Filho, destacam-se autores tais como: 

Issac Gondim Filho (1925-2003), Aldomar Conrado (1936-2018), Aristóteles Soares (1910-

1989), Francisco Pereira da Silva (1918-1985), José Carlos Cavalcanti Borges (1910-1983), 

Luiz Marinho Falcão Filho (1926-2002), Joaquim Cardozo (1897-1978), dentre outros. 

Diante disso, é de nosso intento neste tópico, falar sobre alguns grupos amadores 

do nordeste, sobretudo, de Pernambuco, pois aqui estão fincadas as origens que levaram ao 

surgimento de um dos grandes nomes da dramaturgia brasileira: Hermilo Borba Filho.  

Entre 1932 e 1935, Borba Filho participa como ator em atividades desenvolvidas 

na Sociedade de Cultura de Palmares, sob a orientação de Miguel Jasseli (1902-1964). Em 

1935 escreve a peça A felicidade e, com esse texto, inicia sua atividade de diretor de 

espetáculos, com montagens no Teatro Cinema Apolo. No ano seguinte, Hermilo muda-se 

para Recife e começa a trabalhar profissionalmente, na função de ponto, no Grupo Gente 

Nossa, sendo dirigido por Samuel Campelo (1889-1939). Segundo Borba Filho (1968), 

historicamente, o teatro moderno pernambucano nasceu com o Grupo Gente Nossa, cujo 

propósito era montar peças de autores brasileiros. Mas, o autor ressalta que não foi o que se 

sucedeu, pois as peças montadas eram inspiradas no repertório europeu, como o vaudeville 

francês. Nesse sentido, Pontes (1966, p. 47) afirma que, nos dez anos iniciais, o Grupo Gente 

Nossa “não foi aos bairros nem ao interior do Estado; não avançou na área popular”, pois 

centralizou as montagens na capital, atuando nos melhores teatros de Recife. 

Já no início da década de 1940, no Grupo Cênico Espinheirense, Borba Filho 

dirige duas peças de autores brasileiros: Fonte proibida de Oduvaldo Vianna (1892-1972) e 

Divino perfume de Renato Viana (1894-1953). Em 1942, Borba Filho ingressa como ator no 

Teatro de Amadores de Pernambuco (TAP), na montagem da peça A exilada de Henry 



73 
 

    

Kistemaeckers (1872-1938). O aparecimento do TAP, criado por Valdemar de Guerra e seus 

companheiros, coincide com a criação de Os Comediantes, no Rio de Janeiro, em 1938, grupo 

amador que surgiu em decorrência da insatisfação com os rumos que o teatro brasileiro 

tomava. Aliás, foi o grupo Os Comediantes que, anos mais tarde, em 1943, montou Vestido de 

noiva de Nelson Rodrigues, peça que, como dito na abertura deste capítulo, foi revolucionária, 

pois marca o início da modernidade teatral no Brasil. Conforme sugere Doria (1975, p. 185), 

“é possível que, até certo ponto, o êxito da iniciativa do grupo carioca tenha estimulado 

Valdemar de Guerra e seus companheiros no desenvolvimento de seus planos”. A verdade, 

porém, é que o TAP foi criado após o enfraquecimento do Grupo Gente Nossa.  

O TAP modificou a cena teatral pernambucana e, durante largo período, “foi a 

única organização estável existente no Nordeste, oferecendo um repertório de qualidade ao 

seu público, não apenas em Recife, mas de outras capitais vizinhas” (Doria, 1975, p. 185). O 

repertório era vasto e eclético, ia de Luigi Pirandello (1867-1936) a Federico Garcia Lorca 

(1898-1936), de Eugene O’Neill (1888-1953) a Leonid Nicolaevitch Andreiev (1871-1919). 

Outro ponto a ser destacado é o fato de que Valdemar tinha a preocupação de não ser o único 

encenador do TAP; ele procurou diversas colaborações com diretores profissionais que já se 

destacavam em São Paulo e no Rio de Janeiro, como Zbgniew Ziembinski (1908-1978), 

Zygmunt Turkow (1896-1970), Graça Mello (1914-1979), Flaminio Bollini Cerri (1924-

1978), dentre outros.  

Por outro lado, o encontro com diversos artistas que passaram pelo TAP fez com 

que Borba Filho expandisse seu olhar sobre o teatro nacional: 

 
O encontro dessa experiência artística com as contribuições trazidas por atores e 
diretores estrangeiros [...], que realizaram atividades em Recife, provavelmente 
possibilitaram a Hermilo a construção narrativa e singular da História do Teatro, sob 
o ponto de vista da cena popular do Nordeste (Fernandes, 2013, p. 77). 
 

Ainda sobre o TAP, ao fazer um panorama das atividades teatrais desenvolvidas 

pelo grupo, Fernandes (2013, p. 77) não deixa de destacar que, 

 
Depois de sentir-se prestigiado no Nordeste, em 1953 o TAP apresentou-se em 
várias cidades do Sul/Sudeste, obtendo ampla repercussão nos meios culturais. 
Acima do ecletismo do repertório, formado por clássicos estrangeiros e brasileiros, 
peças de estilos e épocas diferentes, o que marcou o grupo foi a busca de um 
objetivo: encenar bem. Os benefícios proporcionados pelos espetáculos não foram 
poucos: a possibilidade de comparação entre as diversas técnicas de direção; o 
conhecimento de algumas peças capitais do moderno teatro; e a expansão das 
atividades, isto é, a formação de homens de teatro com amplo domínio do métier. 
Valdemar de Oliveira conseguiu não apenas bons resultados artísticos. Seu trabalho 
estimulou o surgimento de atores, dramaturgos e outros grupos teatrais. 
 



74 
 

    

Surgiram, de fato, outros grupos, o que intensificou o quadro artístico em Recife. 

Em 1949, em um texto publicado na Folha da Manhã, Borba Filho faz um comentário sobre o 

aparecimento de companhia teatral criada pelos atores Joel Pontes e Norma Andrade: 

 
Recife já comporta, sem sombra de dúvida, uma honesta companhia profissional, ao 
lado dos vários grupos amadores que deram, nesta terra, uma alta significação ao 
teatro. Há pouco mais de cinco anos atrás grupo que se formasse em Recife, com 
vistas na bilheteria, pensaria, antes de tudo, numa comediazinha para rir. Agora não. 
Diante dos exemplos do Teatro de Amadores, do Teatro do Estudante e do Teatro 
Universitário, o nível do repertório não pode descer aos armandos gongazas, porém, 
tem que se equiparar à produção que lança Ibsen, Lorca, Pirandello. Ótimo sintoma 
(Borba Filho apud Reis, 2008, p. 178). 
 

Tais palavras de Borba Filho, conforme destaca Rosenfeld (2014), permitem 

vislumbrar as bases artísticas em que o dramaturgo assentou o seu trabalho. Além disso, 

evidencia “o lugar a partir do qual a modernização teatral seria disseminada socialmente: os 

grupos amadores” (Rosenfeld, 2014, p. 116). Nessa perspectiva, ao falar sobre os grupos 

amadores pernambucanos, Fernandes (2013, p. 76-77) afirma que o TAP,  

 
[...] no período mais rico das manifestações que formam a base do moderno teatro 
brasileiro, teve, pelo menos no início, características específicas. Várias causas 
podem ser citadas: além do relativo isolamento provocado pela distância geográfica 
e as dificuldades de acesso e comunicação que caracterizavam, à época, as trocas 
culturais entre o Nordeste e o Sul/Sudeste do país, fatores culturais peculiares à 
evolução cultural da região moldaram um teatro que, nas origens, à diferença do que 
ocorreu em São Paulo, voltou-se predominantemente para a cultura popular e as 
tradições locais. 
 

As preocupações com as raízes de um teatro popular não aparecem de imediato no 

TAP, mas, sem dúvida, o papel para pensar uma arte popular coube a Hermilo Borba Filho. 

Em 1945, em uma palestra intitulada “Teatro: arte do povo”, proferida no Rotary Club, Borba 

Filho (1980) afirma que o teatro brasileiro tem vivido recluso nas casas de espetáculos, muitas 

vezes, inacessível ao bolso da maioria do povo. Ao saudar o Teatro do Estudante de 

Pernambuco (TEP) – grupo que Borba Filho integrou após sair do TAP – e sua importância à 

arte nacional, Gilberto Freyre (apud Rosenfeld, 2014, p. 106) disse algo semelhante: “o mal 

do nosso teatro está em ter-se desenvolvido como um divertimento burguês ou só para 

burgueses ricos ou quase-ricos. Perdeu contato com o povo mais simples”. 

Ainda sobre a mencionada palestra proferida por Borba Filho, leia-se: 

 
O que o Teatro do Estudante de Pernambuco pretende realizar é a redemocratização 
da arte cênica brasileira partindo do princípio de que, sendo o teatro uma arte do 
povo, deve aproximar-se mais dos habitantes dos subúrbios, da população que não 
pode pagar uma entrada nas casas de espetáculo e que é apática por natureza, de 
onde se deduz que os proveitos em benefício da arte dramática serão maiores 
levando o teatro ao povo ao invés de levar o povo ao teatro [...] esse teatro que se 
destina ao povo começa o seu caminho aqui, na Faculdade de Direito, dando-nos 



75 
 

    

com isso a idéia de que a cultura está diretamente ligada às legítimas aspirações do 
povo sempre esquecido em movimentos dessa ordem, ausente da beleza, ausente da 
poesia (Borba Filho, 1980, p. 60). 
 

Sem dúvida, com esta palestra proferida por Hermilo Borba Filho, o teatro amador 

de Pernambuco se encaminhou para novas veredas, rumo ao teatro que tinha como base as 

raízes da cultura popular, sobretudo a cultura nordestina. Segundo Ferreira (2021), quando 

Hermilo Borba Filho, na palestra mencionada, fez críticas severas ao posicionamento 

ideológico do TAP, o diretor Valdemar de Oliveira respondeu-lhe “julgando não ser possível 

tornar o teatro uma arte popular. Oliveira afirma que o teatro pode refletir-se no povo, buscar 

motivos de beleza na vida do povo, mas não viver para o povo, visto que as grandes obras 

teatrais seriam feitas para a elite” (Ferreira, 2021, p. 26). Evidentemente que esta tese foi 

contestada por Borba Filho, levando-o, inclusive, a se afastar progressivamente do TAP.  

A defesa de uma arte teatral voltada para o povo foi o plantio de uma semente que 

germinou no TEP e, anos mais tarde, floresceu na década de 1960, no Teatro Popular do 

Nordeste (TPN). As diferenças ideológicas e estéticas entre Hermilo e Valdemar ficaram 

explícitas. Diante dessa conjuntura, não era viável ao autor de Electra no circo desenvolver 

um teatro com raízes fincadas nas manifestações artísticas populares do nordeste brasileiro. 

Ou melhor: uma arte a que o povo tivesse acesso; preocupação primordial de Borba Filho. 

Em 1968, no texto “Por uma arte popular total: o nordeste quer ser reconhecido no 

seu teatro”, Borba Filho volta a mencionar e criticar a postura do TAP que, ao longo dos seus 

vinte e cinco anos de existência, não contribuiu para o fortalecimento da dramaturgia local: 

 
[...] o Teatro de Amadores de Pernambuco, com mais de vinte e cinco anos de 
existência, tendo formado uma tradição entre o seu público burguês, que burgueses 
são os seus métodos de representação, publicidade, repertório, contribuindo, 
inegavelmente, para a difusão de alguns autores estrangeiros de categoria, 
pouquíssimos brasileiros, vários autores de categoria duvidosa, tudo de cambulhada, 
num ecletismo cujo único sentido é cortejar a bilheteria, como qualquer companhia 
profissional sem finalidade cultural ou social (Borba Filho, 1968, p. 132). 

 
Por fim, sobre as divergências ideológicas entre Hermilo e a postura do TAP, Reis 

(2008) afirma que, mesmo tendo trabalhado nos primeiros anos de atividade do grupo, seja 

como ator ou tradutor de peças, Borba Filho, aos poucos, se distancia dos propósitos 

defendidos por Valdemar e dos companheiros do grupo, quase todos da elite recifense. 

 
Para Hermilo, no entanto, e isto vem à tona em várias edições de sua seção teatral na 
Folha da Manhã, o teatro almejado pelo TAP colocava-se muito distante do povo, 
buscando dialogar, prioritariamente, senão quase que exclusivamente, com os 
espectadores que podiam frequentar o Teatro de Santa Isabel, então sede do [TAP], 
onde não se podia entrar sem paletó e gravata. Além disso, para Hermilo, o conjunto 



76 
 

    

teatral liderado por Valdemar não havia, até aquele momento, dado a sua devida 
contribuição para o fortalecimento da dramaturgia local (Reis, 2008, p. 31). 

 
Em 1945, após sair do TAP, Borba Filho assume a direção do TEP, grupo que 

surgiu inspirado no Teatro do Estudante do Brasil (TEB), do Rio de Janeiro, inaugurado em 

1938 por Paschoal Carlos Magno. No TEP, Borba Filho trabalhou com diversos autores, 

inclusive com Ariano Suassuna. Aliás, o talento do autor de o Auto da compadecida (1955) 

foi revelado em 1947 no “Concurso de peças do TEP”. Com a criação desse grupo, o 

movimento teatral, pautado no popular, tomou impulso. Em uma publicação no Correio da 

Manhã, Borba Filho (1947, p. 9) enfatiza: “O que nosso teatro pretende, afinal de contas, é a 

redemocratização da cena brasileira”, trata-se de “uma obra ímpar em todo o Brasil, pois 

partindo do princípio de que é muito mais fácil levar o teatro ao povo do que trazer o povo ao 

teatro, vai dentro da casa do espectador, se assim posso dizer, chegando até as fábricas, nos 

sanatórios, à praça pública”. Em outro texto, o autor ressalta que o TEP desejava 

 
[...] a descoberta do teatro genuinamente brasileiro, isto é, de assuntos nacionais que, 
bem tratados, tornar-se-iam universais. O campo era vasto e inexplorado e sendo o 
teatro uma arte essencialmente popular os seus temas deveriam ser retirados daquilo 
que o povo compreendia e era capaz de discutir. O grupo teve uma função 
revolucionária, lutando contra mercantilização e aburguesamento da arte, fazendo 
que o povo assistisse à representações sem a impressão de que estava diante de uma 
cópia ou de uma caricatura da vida, com as mesmas cores já usadas milhares de 
vezes, já gastas, que davam às montagens o caráter convencional de coisas mortas. 
Deu espetáculos ao ar livre, em centros operários, fábricas, cidades do interior, 
redemocratizando o teatro, arrancando-o das falsas situações em que estava para 
colocá-lo em seu justo lugar: no meio do povo (Borba Filho, 1968, p. 133-134). 

 
Em outra passagem, diz Borba Filho (1968, p.134): 

 
O grupo valorizou como fonte de literatura e teatro, a poesia popular nordestina; 
iniciou, na comunidade, o teatro ambulante, com uma Barraca, inspirada na de 
Lorca, onde se montou uma peça nordestina para mamulengos, de José de Moraes 
Pinho, onde se ouviam canções de Lorca musicadas por Capiba, onde se executaram 
para o povo músicas que indicavam um caminho nacional e popular para nossa 
música erudita e onde Ariano Suassuna teve, pela primeira vez, uma peça sua 
encenada; estimulou, fundou e encenou as primeiras manifestações de uma 
dramaturgia nordestina, que representa o que nossa tradição, nossos contos e mitos, 
nosso romanceiro e nosso espírito popular têm de mais verdadeiro e profundo. 
Embora tendo o teatro como atividade básica realizou, sem dinheiro e apoio, um 
movimento artístico completo, total, que alcançou quase todas as artes, sendo escola 
de autores, encenadores, atores, cenógrafos, mas também de pintores, músicos, 
poetas, novelistas, estudiosos das tradições e artes do povo; criou uma editora e 
lançou livros. 
 

A Barraca, teatro ambulante, citada por Borba Filho, foi um empreendimento 

inusitado, que estreou no dia 18 de setembro de 1948, como uma forma de “renúncia à sala de 

espetáculos oficial do Recife, o tradicional Teatro de Santa Isabel” (Ferraz apud Ferreira, 

2021, p. 42). Trata-se de uma tentativa do autor e dos colegas de grupo de pensar a 



77 
 

    

redemocratização da arte teatral, ou seja, de levar a arte teatral ao povo; ou, como diz Peixoto 

(1976, p. 16), um “Teatro não para a Casa Grande, mas para a Senzala”.  

A Barraca – feita de lona, madeira e vigas com estruturas de ferro – foi projetada 

para ser um palco desmontável, mas, “por força de sua construção pela Base Naval do Recife, 

que o fez pesado e de grandes proporções, este teatro manteve-se fixo no Parque 13 de Maio” 

(Ferraz apud Ferreira, 2021, p. 42). No dia 16 de setembro de 1948, poucos dias antes da 

estreia da Barraca, o Diário de Pernambuco publica a seguinte nota, assinada por J. B.: 

 
Aproxima-se o dia do lançamento da barraca [...] e o pessoal do TEP têm trabalhado 
cansativamente dando os últimos retoques ao empreendimento que é, ao mesmo 
tempo, audaciosa tentativa de fazer teatro de graça para o povo. Aos rapazes e moças 
do TEP ainda não faltou a coragem de enfrentar o mau tempo das vicissitudes, dos 
desenganos, do menosprezo dos poderes públicos. Vão para frente, no firme 
propósito de tornar a barraca realidade palpável. Isto é o que importa (Diário de 
Pernambuco, 1948, p. 6).  

 
O programa de estreia da Barraca foi registrado pelo Diário de Pernambuco 

(1948, p. 6): Haja pau, peça para bonecos de José Morais Pinho com música de Capiba; 

poemas de Lorca musicados por Capiba e cantados por Ane Canen; poemas de Lorca 

declamados por Maria Tereza; e a peça Cantam as harpas de Sião, do já mencionado Ariano 

Suassuna. Por conta da estrutura pesada, dificultando a montagem e desmontagem, a Barraca 

não seguiu adiante. “O TEP ainda se apresentou na Barraca, mas, depois, ela foi desativada, 

pois o intuito de Borba Filho de ir, com a Barraca, aos subúrbios de Recife e às cidades do 

interior, não pôde ser efetivado” (Ferreira, 2021, p. 43). 

Em relação ao repertório teatral do TEP, o grupo montou Édipo Rei, de Sófocles; 

O urso (1888), Anton Tchekhov (1860-1904); A sapateira prodigiosa (1930), de Federico 

Garcia Lorca (1898-1936); Quando despertamos dentre os mortos (1899) e A casa de Rosmer 

(1887), de Henrik Ibsen (1828-1906); O segredo, de Ramon J. Sender (1901-1982); dentre 

outras. Mas, em outra frente, “iniciou uma campanha tenaz pelo aproveitamento do autor 

brasileiro e especialmente do Nordeste, onde o material humano e poético bem merecia uma 

valorização dramática” (Borba Filho, 1950, p. 424). 

Portanto, começa o TEP, em fins da década de 1950, a crença voltada ao universo 

popular, alicerçado em uma arte que se pode chamar “genuína” brasileira: “problemática 

indissociável à procura de uma identidade para o moderno teatro nacional e, em especial, para 

o chamado ‘Teatro do Nordeste’, rótulo que estava prestes a nascer, graças, em grande 

medida, ao empenho de Hermilo em prol do surgimento de uma dramaturgia nordestina” 

(Reis, 2008, p. 19). Foi nesta linha de frente que Borba Filho desenvolveu sua produção, 



78 
 

    

priorizando “uma escrita teatral que, embora em intenso diálogo com correntes 

contemporâneas da dramaturgia ocidental, fosse capaz de absorver, tanto na forma quanto no 

conteúdo, aspectos profundos [...] da cultura popular nordestina” (Reis, 2007, p. 11-12). Em 

1952, quando a peça de Borba Filho João sem terra foi escolhida para inaugurar o Teatro 

Duse, de Paschoal Carlos Magno, no Rio de Janeiro, o Correio da Manhã (1952, p. 9), 

publica a seguinte nota: “Deve-se a ele o grande incremento ao ‘Teatro do Nordeste’, que tem 

produzido autores e peças refletindo sobre a paisagem, os costumes e os seres nordestinos”.  

É na fase em que integrou o TEP que Hermilo Borba Filho escreveu, em 1944, sua 

versão do mito dos Atridas, a tragédia Electra no circo, objeto do presente capítulo: 

 
Mesmo aos 16, 17 anos escrevi algumas peças que eram umas porcarias. Depois, na 
fase do Teatro do Estudante de Pernambuco, em que se lutava pela fixação do autor 
nacional, pelo aparecimento do autor nordestino, eu quis dar o exemplo, e escrevi 
três peças naquela época: João sem terra, que inaugurou o Teatro Duse, de Paschoal 
Carlos Magno, no Rio de Janeiro; A barca de ouro, montada pela Companhia Graça 
Melo; e Electra no circo, montada por Geraldo Queiroz, no Teatro Municipal do 
Rio, e foi um estrondoso fracasso (Borba Filho apud Reis, 2008, p. 288). 
 

Em 1964, em uma nota veiculada no Jornal do Comércio, Borba Filho diz estar 

sua obra dividida em fases, e na primeira está inserida Electra no circo, pois ele procurou 

voltar-se para os mitos da antiguidade clássica atrelando-os aos mitos populares nordestinos: 

 
Minha carreira como dramaturgo pode ser dividida em três etapas. A primeira 
corresponde ao ciclo de peças da terra e da região, como Electra no circo, João sem 
terra e A barca de ouro, onde pretendi fundir os mitos gregos aos mitos nordestinos, 
no seu aspecto mais literário e poético; a segunda, quando tentei o drama da pequena 
burguesia, com peças como Três cavalheiros a rigor e Um paroquiano inevitável; a 
terceira havia começado antes da segunda, com Auto da mula de padre, peça 
precursora de todo o teatro popular brasileiro e continuada agora com O cabo 
fanfarrão. Estou caminhando para a quarta, com Joana, uma tentativa de juntar a 
história de Joana D’Arc à guerra contra os holandeses em Pernambuco. Pretendo, 
com essa peça, realizar um espetáculo dionisíaco, festivo, épico, nordestino, 
representado à maneira arbitrária dos mamulengueiros (Borba Filho apud Reis, 
2008, p. 389). 
 

Seja lá qual for o motivo, o fato é que Electra no circo nunca foi montada pelo 

TAP e nem pelo TEP.  Além do registro do próprio Borba Filho (Reis, 2008), na citação 

anterior, poucas informações sobre encenações foram localizadas. Sabe-se que, pelas notícias 

que circularam nos jornais da época, Electra no circo foi montada em 1947, no Rio de 

Janeiro. Em uma nota publicada no jornal A Noite (1947, p. 6), afirma-se que “A peça Electra 

no circo foi programada por Paschoal Carlos Magno para a próxima temporada dos Amadores 

do Teatro do Estudante”. No dia 23 de junho de 1947, um articulista do Correio da Manhã 

(1947, p. 9) ressalta: “O ensaiador Adalto Filho, diretor de Electra no circo, chega [ao Rio de 

Janeiro] para discutir pormenores da peça com seu autor Hermilo Borba Filho”.  



79 
 

    

Na década de 1970, em Recife, Electra no circo foi levada à cena em duas 

ocasiões. No dia 9 de setembro de 1975, o Diário de Pernambuco afirma: “A Secretaria de 

Educação e Cultura, através do Museu de Arte Contemporânea, e com o apoio da Federação 

Nacional de Teatro Amador, está promovendo o I Festival de Teatro Amador”; no repertório 

estava Electra no circo, com direção de Carlos Bartolomeu. Já no dia 20 de setembro, no 

Diário de Pernambuco (1975, p. 6), leia-se: o Grupo Espontâneo de Olinda e Recife do 

“Colégio Radier apresenta Electra no circo na I Semana de Arte e Cultura”. 

Em 1950, quando o TEP estreou o drama mítico O vento do mundo de Borba 

Filho, no Teatro de Santa Isabel, Elliot (1950) escreve uma nota no Diário Pernambucano, a 

qual afirma que no teatro contemporâneo há uma tendência de renovar a tragédia grega:  

 
Os dramaturgos se esforçam em busca de uma modalidade moderna daquele 
gênero.Não se trata é claro, de um regresso ao classicismo ou de uma tendência 
neoclássica. O classicismo traduz sempre o ideal de uma sociedade estabilizada e 
hierarquizada, ciosa das formas puras, dos refinamentos, dos requintes mais 
exagerados na criação artística. 
 
Tal atitude não se poderia esperar de nosso tipo de sociedade, de nossa geração, pois 
mais do que nunca, precisamos de uma arte que se dirija, que se comunique ao povo, 
sem se pressupor um público educado [...]. 
 
[...] o certo é que a tragédia moderna conserva a essência, a substância da tragédia 
grega, despojada, embora, quase sempre dos elementos acessórios, expressivos que 
eram inerentes à sua velha forma. Aquele fatalismo, aquele sentido misterioso e 
profundo com que se exprimia a inexorabilidade do Destino, aquela subordinação 
quase supersticiosa ao azar, aquela inclinação ao mito e à lenda, aquela concepção 
poética do universo, que transbordavam na tragédia grega, ainda permanecem na 
tragédia de nossos dias (Elliot, 1950, p. 6). 
 

Essas observações feitas à peça O vento no mundo que, como já antecipamos, 

retoma o Ájax de Sófocles, podem ser expandidas e aplicadas à tragédia Electra no circo, pois 

nela se verifica o retorno à antiguidade clássica, ao mito grego e a preocupação do autor em 

dialogar com o público de sua época. Segundo Tilgher (1949, p. 6), “a ‘originalidade’ não 

quer dizer ‘novidade de assunto’ mas novo sentido, novo gosto, novo sabor, nova experiência 

de vida”. Para o autor, esta experiência pode “exprimir-se através de assuntos novos, mas 

também através de matérias antigas, inteiramente transformadas, como revelam as numerosas 

versões modernas de enredos da tragédia grega” (Tilgher, 1949, p. 6).  

É justamente isso que faz Borba Filho em sua Electra no circo, pois o autor se 

vale do mito dos Atridas e o interpreta a partir da arte popular circense. Seguindo a tradição 

de recepcionar os clássicos, também quis o autor acrescentar à história do teatro brasileiro a 

sua exegese. Ademais, embora publicada pela primeira vez em 1952, curiosamente Electra no 



80 
 

    

circo foi escrita em 1944, ou seja, um século após a publicação dos fragmentos de 

Clitemnestra de Joaquim Norberto de Sousa Silva na revista Minerva Brasiliense.  

 
4.2 “Antes do espetáculo” 

 
A tragédia Electra no circo é estruturada em três atos intitulados, respectivamente, 

“Antes do espetáculo”, “Durante o espetáculo” e “Depois do espetáculo”. A ação trágica se 

passa no picadeiro do “Grande Circo do Mundo”. No processo de reescrita, os nomes das 

personagens gregas sofreram alterações radicais; indicam apenas a função circense por elas 

desempenhadas: A Moça do Arame (Electra), O Rapaz do Trapézio (Orestes), A Cantora 

(Crisótemis), A Equitadora (Clitemnestra), O Domador (Egisto), O Dono do Circo 

(Agamêmnon), O Homem Lagarto (Pílades), O Palhaço (Preceptor), Mestre-de-Cerimônia, Os 

Meninos Pobres, O Menino Rico, Os Músicos, O Primeiro Médico, O Segundo Médico, A 

Enfermeira, O Homem de Branco (Apolo), A Mulher de Branco, Os Sete Juízes, Os Serventes 

(Coro) e As Seis Mulheres de Preto (Erínias). Integra a lista de interlocutores uma figura 

denominada A Voz, que nada mais é do que uma “presença” sonora dissociada de um corpo 

identificável que atravessa os dois primeiros atos, sinalizando os pensamentos da Moça do 

Arame, alguns ocultos em uma camada mais profunda da mente humana: no subconsciente.  

Nesta reescrita mitológica, embora o final do segundo ato se aproxime do 

desfecho de Coéforas de Ésquilo, o modelo predominante é a Electra de Sófocles. Conforme 

observa Reis (2008), no período em que escreve Electra no circo, Borba Filho escreveu um 

longo artigo no Jornal do Comércio sobre a mencionada peça sofocleana e, de acordo com o 

dramaturgo brasileiro, “O que admira, sobretudo, nesta tragédia, é seu caráter de atualidade, 

após milhares de anos de escrita” (Borba Filho apud Reis, 2008, p. 337). 

Enquanto Electra começa com o retorno de Orestes a Argos, e com o Preceptor (v. 

1-22) conclamando Orestes à ação, Electra no circo traz o Mestre-de-Cerimônias, uma 

espécie de personagem-narrador, trajado a caráter, com casaca, luvas, cartola e bengala à mão. 

Sua função no picadeiro, que geralmente se atribui à figura do palhaço, é apresentar e “ligar” 

os atos. Três pancadas de estilo da banda musical são ouvidas, anunciando que o espetáculo 

começará. Ao som dos últimos acordes, surgirão na ribalta homens e mulheres, todos 

“sofrendo, amando, rindo, chorando. Um espetáculo, respeitável público, um espetáculo!” 

(Borba Filho, 2007, p. 29). No picadeiro, o público verá grandes acontecimentos marcados 

por dores estranguladas e por uma gargalhada brutal. “E vai começar a função! Vai começar! 

Música, maestro!” (Borba Filho, 2007, p. 29).  



81 
 

    

A fala do Mestre-de-Cerimônias nada diz sobre os Atridas, mas antecipa a 

atmosfera trágica: homens e mulheres viverão suas dores estranguladas. Ademais, a 

informação preliminar é pertinente porque em Electra no circo há recursos metateatrais, a 

pensar que a própria ação se passa em um picadeiro e as personagens têm consciência de que 

são artistas e que irão apresentar os números artísticos. É o que diz, por exemplo, o Palhaço: 

“Já pronto para a função, hem? Hoje vamos ter coisa boa. Para nós, não, tudo isso já está 

gasto. O público, porém, é uma verdadeira criança. Gosta sempre das coisas velhas, desde que 

sejam bem representadas” (Borba Filho, 2007, p. 32).  

Electra no circo está “centrada no teatro que fala [...] de si mesmo, se auto-

representa” (Pavis, 2015, p. 240), e tem aqueles procedimentos metateatrais presentes nas 

obras da maior parte dos dramaturgos do século XX: a peça dentro da peça; a inserção da 

criticidade no discurso ficcional; o questionamento sobre a fronteira entre o real e a 

representação do real; a ruptura da quarta parede; etc. Na tragédia hermiliana, as personagens 

são, antes de tudo, interpretadas por atores reais, os quais no plano fictício, da encenação, 

interpretam personagens que são, por sua vez, artistas circenses. O jogo metateatral torna-se 

complexo quando os artistas circenses (personagens fictícios interpretados por atores reais) 

passam a desempenhar a função de personagens. É o que ocorre no segundo ato; o assassinato 

da Equitadora e do Domador será cometido como se fosse um ensaio cênico: “vamos começar 

o ensaio antes que o público comece a chegar” (Borba Filho, 2007, p. 49), diz o Palhaço. 

Este discurso volta a aparecer após a morte da Equitadora: 

 
O Domador – Que se passa aqui? Até parece que hoje não tem espetáculo. 
A Moça do Arame – E não tem mesmo. 
O Domador – Cale-se. 
A Voz – Deixe estar. Deixe estar. 
O Palhaço – Estávamos ensaiando a pantomima. 
O Domador – Na hora de começar o espetáculo? (Borba Filho, 2007, p. 56). 
 

As funções circenses são postergadas por dois motivos; primeiro, porque o 

vingador paterno, o Rapaz do Trapézio, está ausente; segundo porque a trupe não quer ser 

marionete e apresentar as acrobacias, os malabares e as anedotas pornográficas do Palhaço. 

Eles querem viver seus dramas familiares; é o que diz o Mestre-de-Cerimônias: “os artistas do 

circo quiseram viver uma história própria antes do espetáculo” (Borba Filho, 2007, p. 47). 

Como se pode verificar, as personagens de Borba Filho “agem e têm consciência (ou 

concepção) da vida como sendo representação. Dessa forma, sua teatralidade torna-se um 

elemento consciente dentro da própria ficção” (Silva, 2017, p. 45). Ao insistirem em viver a 

própria “tragédia”, as funções circenses são desvirtuadas. As maquiagens nos rostos dos 



82 
 

    

artistas, com um rasgo pintado da boca à orelha, ocultam as faces dos criminosos. No mais, a 

recusa dos artistas indica um deslocamento “do tradicional personagem dinâmico” para um 

personagem “espectador de si mesmo” (Sarrazac, 2012, p.108).  

Ao passo que as funções circenses são postergadas, os conflitos pessoais dos 

artistas, que giram em torno do tema da vingança familiar, são encenados. Sobre essa questão, 

o Mestre-de-Cerimônias não deixa de chamar a atenção do público sobre o desvirtuamento 

das funções circenses. Ao invés de mostrarem os números sensacionais, anunciados na 

abertura do primeiro ato, os artistas decidiram viver um drama pessoal:  

 
Mestre-de-Cerimônias: Respeitável público, não é culpa nossa se os artistas do 
nosso circo quiseram viver uma história própria antes do espetáculo. Quando eu aqui 
apareci pela primeira vez, anunciei que iriam ver os números sensacionais do 
Grande Circo do Mundo. Fiquei tão surpreso quando a distinta plateia ao verificar 
que os artistas estavam mostrando um pedaço das suas vidas, um drama doméstico 
que nada tinha a ver com a sua condição de artistas. Procurei interrompê-los, mas 
nada consegui. Tentei fazê-los compreender que o público desejava ver as acrobacias 
no trapézio, o cachorro equilibrista, as anedotas pornográficas do palhaço. Eles não 
me ouviram. E sabe, respeitável público, o que disseram? Pois bem: me disseram 
que já estavam cansados de sua condição de fantoches, que queriam viver sua 
própria história. Que queriam viver, respeitável público. É o cúmulo! Estão traindo a 
sua função. Mas nada posso fazer. Não posso com eles. Mas a ilusão é tudo, não é, 
distinta plateia? Façam de conta que estão vendo a pantomima do final dos nossos 
espetáculos (Borba Filho, 2007, p. 48). 
 

No início terceiro ato, que trata dos eventos ocorridos após a morte da Equitadora 

e do Domador, o Mestre-de-Cerimômias volta a dizer que “os artistas insistiram no seu ponto 

de vista: viver a própria tragédia” e desvirtuaram “o espetáculo que havíamos imaginado para 

esta noite. Agora aguentem as consequências. O que posso garantir é que não será coisa boa” 

(Borba Filho, 2007, p. 61).  

O fato de Electra no circo apresentar recursos metateatrais, de imediato percebe-

se um diálogo com Seis personagens à procura de um autor, de Luigi Pirandello. Nessa obra, 

considerada “a quintessência do drama moderno” (Szondi, 2011, p.125), as personagens, 

recusadas pelo seu criador, impedem os ensaios dos atores para que elas possam viver suas 

próprias vidas; é o que diz, por exemplo, A Enteada – “eu quero representar o meu drama!” 

(Pirandello, 1977, p. 112) –, exigindo para si o domínio total do palco. Afinal, quem melhor 

para representar a personagem do que ela própria? Portanto, Borba Filho escreve Electra no 

circo “parafraseando o escritor siciliano” e, por meio de recursos metateatrais, “insere de 

maneira explicita a natureza autorreflexiva de sua obra” (Silva, 2017, p. 46). 

Conforme antecipado, Electra no circo tem como modelo predominante a versão 

sofocleana. O primeiro ato, “Antes do espetáculo”, corresponde aos versos 1-1286 de Electra. 

Em relação ao modelo grego, por mais que a versão brasileira apresente alterações e 



83 
 

    

inovações, seja na forma seja no conteúdo, Borba Filho segue o fio condutor desenvolvido por 

Sófocles, isto é, aqueles principais eventos dramáticos que levam ao conflito trágico: (1) o 

assassinato do Dono do Circo; (2) o exílio e o retorno do Rapaz do Trapézio; (3) o lamento da 

Moça do Arame; (4) o agon entre a Moça do Arame e a Cantora; (5) o agon entre a Moça do 

Arame e a Equitadora; (6) a morte fictícia do Rapaz do Trapézio; e o (7) encontro da Moça do 

Arame com o Rapaz do Trapézio. 

A primeira referência aos Atridas aparece no início da peça, no diálogo entre os 

Serventes e a Moça do Arame, e remete ao assassinato do Agamêmnon grego; na versão 

brasileira, quem desempenha este papel é o Dono do Circo: 

 
Primeiro Servente – Muito tempo que não há desastre no circo. 
Segundo Servente – Não me lembro de nenhum. 
A Moça do Arame (Subitamente.) – Ai! Desgraçada de mim! (Os Serventes param.) 
Muitos de vocês já estavam no circo quando o meu pai morreu. Eu me lembro 
perfeitamente. 
Terceiro Servente (Para o primeiro.) – De que morreu o dono do Circo? 
Primeiro Servente – Não fale nessas coisas. 
A Moça do Arame – Eu tenho necessidade de falar. Preciso sempre recordar como o 
meu pai morreu. (Violenta.) Como mataram o meu pai! 
Segundo Servente – Moça... 
A Moça do Arame – Por que vocês têm medo de falar a verdade? Por que querem 
ocultar a causa da morte do meu pai? Acidente? E se eu disser o que vocês já sabem, 
que não foi acidente? (Borba Filho, 2007, p. 30-31). 
 

Ao ouvir dos Serventes que nunca houve desastre no circo, a Moça do Arame 

desperta e, assim como Electra, incompreendida por todos que a cerca, seguirá solitária. Se já 

no início da tragédia sofocleana a heroína é censurada pelo Coro – “nem com gemidos/ nem 

com súplicas tu arrancarás do Hades, pântano comum a todos, teu pai” (v. 137-139), em 

Electra no circo, os Serventes, que desempenham semelhante papel, não estão ao lado da 

Moça do Arame, tampouco querem viver as aflições da protagonista: 

 
Quarto Servente – A gente não tem nada com essa história. 
A Moça do Arame – Sim, eu sei, ninguém tem nada com essa história. Somente eu. 
Mas sou uma mulher. E que é que uma mulher pode fazer? Esperar somente. Esperar 
por aquele que vingará o meu pai. 
Quinto Servente – Não seja tão exaltada nas suas palavras. 
A Moça do Arame – Como posso suportar tanta aflição? Como posso ver tanta 
objeção? A minha própria mãe ligada a esse assassino. 
(Sussurra o coro dos Serventes.) 
Sexto Servente – Não fale assim do domador. Ele é o dono do circo. 
A Moça do Arame – O dono do circo? O dono do circo é o meu pai. 
Terceiro Servente (Como quem acalenta um menino.) Mas ele está morto... 
A Moça do Arame – Morto pelo Domador! (Um ó de espanto dos Serventes.) 
Assassinado! E eu dependo do assassino do meu pai. E eu nada posso fazer (Pausa.) 
E nada me revolta tanto quanto a conduta dessa mãe que dorme na mesma cama com 
esse homem. Mas a hora da vingança há de chegar. Basta ver como ela treme quando 
se fala na volta do meu irmão. Porque o meu irmão há de voltar. Eu o esperarei 
(Borba Filho, 2007, p. 31).  



84 
 

    

O fato de os Serventes se esquivarem, negando o assassinato do Dono do Circo, 

tem sua justificativa e se dá por temor ao Domador que, após o crime, tornou-se o novo dono 

da companhia. Em relação ao irmão ausente, trata-se do Rapaz do Trapézio que, após o 

assassinato do pai, foi enviado para terra distante. Assim como Orestes, ele retorna do exílio 

para vingar-se dos assassinos. Electra no circo não foge do esquema tradicional de 

composição, pois, desde a antiguidade clássica, os autores procuraram como entrecho a 

chegada de uma personagem (que se espera ou não) que desencadeará o conflito. A “presença 

de um elemento estranho à situação, polarizando as forças adormecidas, tornou-se na história 

do teatro a fonte normal dos conflitos” (Magaldi, 1962, p. 5). Em Agamêmnon, após dez anos 

de ausência, na guerra de Troia, o filho de Atreu retorna a Argos, acionando o mecanismo 

trágico; a chegada de Hamlet, na peça de Shakespeare, ameaça o poder do rei Claudio. Assim 

é com a chegada do Rapaz do Trapézio – nesse caso, esperada pela Moça do Arame –, que 

também ativará o mecanismo e o desenvolvimento da trama trágica. 

Antes de se apresentar à irmã, o jovem se dirigiu “ao cemitério. Precisava sentir a 

solidão que havia em volta do leito do meu pai. A noite escura, a terra escura e o silêncio” 

(Borba Filho, 2007, p. 33). No local, ele afirma ter visto coroas mortuárias. Trata-se de uma 

oferenda enviada pela Equitadora após ter sonhado com o morto. O sonho é um indício de 

presságio e o Coro de Electra diz que nunca “virá sem repreensão/ para os autores e 

cúmplices. Aliás, as profecias dos mortais/ não estão nos terríveis sonhos nem nos oráculos,/ 

se essa visão noturna não se cumprir a contento” (v. 496-501). Em Sófocles, o sonho é 

relatado por Crisótemis e, na visão onírica de Clitemnestra, Agamêmnon regressa do mundo 

dos mortos “Pegando no cetro, que carregou outrora,/ E que, hoje, está com Egisto, plantou-o 

junto à lareira./ Dele brotou um ramo crescente que tornou/ Sombreada toda a terra dos 

micênicos” (v. 420-423).  

Em Electra no circo, o sonho da Equitadora é mostrado em atmosfera sombria e, 

para obter tal efeito, o autor recorre a recursos cênicos de luz e sombra; simultaneamente ao 

relato do Palhaço, as imagens oníricas são projetadas ao fundo do picadeiro: 

 
O Palhaço – Ela sonhou... 
(Cena escura. A parede do fundo torna-se transparente.) 
... que o Dono do Circo voltava... 
(Através da parede aparece a Sombra do Dono do Circo.) 
... e dirigia-se ao camarim... 
(A Sombra avança.) 
... para trocar a roupa. Mas nesse momento... 
(A Sombra para.) 
... surgia o Domador... 
(Do lado oposto, a figura do Domador.) 
... que avança para ele gritando: “Você está morto.” 



85 
 

    

(O Domador levanta o braço, com medo apontando a Sombra.) 
O Dono do Circo olhava-o, respondendo: “Os mortos também sabem matar”. 
(A Sombra avança.) 
Aí está porque ela hoje mandou as coroas mortuárias. 
(Luz. As sombras desaparecem.) (Borba Filho, 2007, p. 35-36). 
 

O Palhaço, semelhante ao Preceptor sofocleano, fugiu com o Rapaz do Trapézio 

quando o Dono do Circo foi morto – “Daqui eu fugi com você quando seu pai morreu” 

(Borba Filho, 2007, p. 34) – e por ter presenciado o crime, é ele quem detalha o ocorrido: 

 
O Palhaço – Parece que estou vendo a cena. Gente. Gente por toda a parte. O Circo 
estava cheio. Dinheiro. Muito dinheiro na bilheteria. Alegria. Alegria no coração de 
todos os artistas. E nos bastidores conspirou-se o assassinato do Dono do Circo. 
[...] 
O Palhaço – Ele entrou no picadeiro. O trapézio balançava no espaço como se 
estivesse dando um adeus. Naquela noite ele ia voar do trapézio para a rede. Ei-lo 
que sobe. O público delira. A orquestra toca uma valsa lenta, quase em surdina. 
(Num soluço.) Ó! Ele era um ídolo! (Cobre o rosto com as mãos.) 
[...] 
O Palhaço (Levantando a cabeça e enxugando os olhos.) – O seu corpo descreve 
círculos no ar. O trapézio vai de um lado a outro do circo. Chegou o momento. É 
agora. A música para. As mãos largam a barra de aço e o salto projeta-se mais para 
cima, mais para o alto, todo o público levanta-se e o corpo vem descendo, vem para 
a rede que se avizinha, cada vez mais próxima, cada vez mais próxima. Tocou a 
rede. E quando eu esperei que ela devolvesse o corpo, quando eu já sentia a 
tempestade de aplausos, ouvi o baque surdo do corpo contra o chão, um gemido que 
morreu na garganta e o corpo envolvido como uma coisa repelente, como uma coisa 
que se esconde (Borba Filho, 2007, p. 34). 
 

Com o retorno do trapezista, é preciso “agir com rapidez” (Borba Filho, 2007, p. 

35) contra os criminosos. Enquanto que o jovem se ausenta para colocar o figurino, a Moça 

do Arame, sem saber do regresso do irmão, volta ao picadeiro com sua irmã, a Cantora. Aqui, 

o agon entre Electra e Crisótemis (Electra v. 328-471) é recuperado: a Cantora mantém-se fiel 

ao lado dos criminosos e é vista como covarde; a Moça do Arame, por afrontar a mãe e o 

amante dela, chamando-os a todo instante de assassinos, é tida como insensata. 

 
A Cantora – [...] Que adianta andar se lastimando a toda hora? 
A Moça do Arame – Que adianta?... 
A Cantora – Não resolve nada. Assim você fica mais vista e sofre muito. 
A Moça do Arame – Que quer você que eu faça? 
A Cantora – Eu também sinto a morte do meu pai, mas não tem jeito a dar. 
A Moça do Arame – É com isso que eu não me conformo. 
A Cantora – Não há jeito. Fugir? Pra quê? Se revoltar? É pior. O melhor é viver e 
procurar esquecer.  
A Moça do Arame – E você pensa que posso esquecer meu pai? 
(Dentro de um foco luminoso, a um lado do palco, aparece o Dono do Circo.) 
A Cantora – Não se trata de esquecê-lo, mas esquecer o que aconteceu. 
O Dono do Circo (Voz ciciada.) Minha filha, minha filha, escute. 
A Moça do Arame – Foi sua mãe quem deu esses conselhos? 
O Dono do Circo – Escutem-me... escutem-me... 
A Cantora – Acredite que ela só quer o seu bem. 
A Moça do Arame – Ela? Aquela assassina? 
A Cantora – Não diga isso. 



86 
 

    

O Dono do Circo – Aquela assassina... 
A Moça do Arame – Que não hesitou... 
O Dono do Circo – ... em cometer um crime monstruoso. 
A Moça do Arame – ... em cometer um crime monstruoso. 
A Cantora – Cale-se! 
O Dono do Circo – Eu fui assassinado (Borba Filho, 2007, p. 38-39). 
 

Enquanto que a Cantora recua, e, como Crisótemis, curva-se aos criminosos, a 

Moça do Arame segue o morto fielmente e não quer esquecê-lo; afinal, como ela mesma diz, 

“não tenho nada com os vivos” (Borba Filho, 2007, p. 39). Presa à figura paterna, ela é 

guiada, obsessivamente, pela voz espectral que a persegue a todo instante. Conforme aparece 

na rubrica da passagem anterior, a aparição fantasmagórica do Dono do Circo dentro de um 

foco luminoso indica a confluência entre passado/presente e entre presença/ausência em que 

está enredada a protagonista. A voz espectral reflete, ainda, uma projeção do inconsciente da 

personagem. Em relação à frase “Aquela assassina que não hesitou em cometer um crime 

monstruoso”, aparentemente dita em diálogo entre pai e filha, sugere uma voz solista da Moça 

do Arame, isto é, sua voz e a voz (do pai) que lhe é ausente. 

Pelo fato de viver lembrando a morte do pai, também sobre a Moça do Arame 

recaem ameaças. Se a Electra de Sófocles é ameaçada de ser emparedada viva, segundo um 

relato de Crisótemis – “Estão prestes a te enviar, se não cessares esses lamentos,/ a um lugar 

onde nunca mais verás/ a luz do sol, e, vivendo numa caverna/ côncava longe dessa terra, 

cantarás teus males” (v. 374-382) –, a Moça do Arame corre o risco de ser internada em um 

hospício; o Domador quer fazer dela uma pessoa desacreditada: 

 
Cantora – Para provar quanto sou sua amiga vou lhe dizer uma coisa: o Domador 
quer internar você num hospício. 
A Moça do Arame – A mim? 
A Cantora – Já falou até com os médicos, dizendo que você tem mania de 
perseguição. 
A Moça do Arame – Infame! 
A Cantora – Dizendo que desde a morte de papai você ficou assim, inventando 
histórias, dizendo mentiras a respeito dele e de mamãe. 
A Moça do Arame – Inventando, não. Eu só digo verdade. 
A Cantora – Veja se não é melhor ser mais prudente!... 
A Moça do Arame – Talvez seja melhor o hospício mesmo. Assim eu fico logo 
longe de vocês todos (Borba Filho, 2007, p. 39). 
 

Borba Filho insiste em seguir fielmente o modelo sofocleano, porque na sequência 

ocorre o agon entre a Moça do Arame e a Equitadora. Mãe e filha também são mostradas em 

oposição, e as farpas trocadas revelam o desamor entre elas. Enquanto que a Equitadora diz 

ser a filha uma mentirosa, a Moça do Arame não se cansa de dizer que a mãe é uma assassina. 

A Equitadora, por sua vez, ao contrário da Clitemnestra, nega o fato de ser assassina; limita-se 

em apenas dizer que a morte do marido “Foi um acidente” (Borba Filho, 2007, p. 41).  



87 
 

    

Na Electra de Sófocles, segundo diz a rainha de Micenas, o motivo do crime se 

deu porque Agamêmnon sacrificou a filha, Ifigênia: “este teu pai, pelo qual sempre te 

lamentas,/ foi o único entre os gregos a ousar sacrificar/ a tua irmã aos deuses, não tendo 

sofrido tristeza/ igual à minha, quando a semeou, como eu que a gerei” (v. 530-533). Na 

versão brasileira também é no diálogo entre mãe e filha que é revelada a motivação do crime, 

mas não há menção à filha sacrificada em honra aos deuses, ou seja, de motivação religiosa. E 

nem poderia ser mesmo esta a motivação do crime, pois, no contexto moderno (sem os 

deuses) e com o auxílio dos estudos psicanalíticos, observa-se que o conflito é transferido 

para a área íntima da personagem. O ódio da Equitadora, motor que a conduz ao assassinato, 

recai na rejeição, no abandono e na decepção amorosa (questão conjugal). Segundo diz a 

Equitadora, o Dono do Circo tinha uma amante e passou a vida tratando-a com indiferença 

absoluta, sobretudo, após o nascimento da Moça do Arame. Há, ainda, a inserção do tema 

violência doméstica, o marido era alcoólatra e a agredia fisicamente.  

 
A Equitadora – Você, por acaso, conheceu o seu pai? Sabe quem ele foi? Sabe o 
que sofri? Não o matei. Mas se houvesse feito isso não teria do que me arrepender. 
A Moça do Arame – Mentira! 
A Equitadora (Como se não ouvisse.) – Era um bebedor, um jogador, que me dava 
pancadas e que me martirizava. 
A Moça do Arame – Não admito que diga isso dele. 
A Equitadora – Um monstro. 
A Moça do Arame – Não o conheci assim. 
A Equitadora – Mudou muito depois do seu nascimento. Uma mudança completa. 
A Moça do Arame – Depois do meu nascimento... 
A Equitadora – Ele me esqueceu completamente. E por isso o meu ódio aumentou. 
A Voz – Depois do meu nascimento... 
A Moça do Arame – Então ele voltou a ser bom depois que eu nasci? 
A Equitadora – Pra mim isso ainda foi pior. Ficou uma indiferença absoluta. 
Passava todo o tempo brincando com você. E por cima, tinha uma amante (Borba 
Filho, 2007, p. 40-41). 
 

Assim como em Sófocles, é durante o diálogo entre mãe e filha que chega a 

notícia da falsa morte do Rapaz do Trapézio. Este estratagema, antecipado no prólogo de 

Electra – “Anuncia fazendo um juramento que/ Orestes morreu, por um acidente fatal,/ nos 

certames píticos rolando de um carro/ em movimento; seja essa a história contada” (v. 47-50) 

–, é a forma que Orestes se vale para adentrar no palácio sem ser reconhecido. Ao contrário de 

Sófocles, Borba Filho não utiliza uma vasta passagem para tratar do mesmo tema. A notícia 

vem em um telegrama e tudo é dito em um diálogo econômico, quase que monossilábico: 

 
O Palhaço (Entrando.) – Chegou esse telegrama. 
A Equitadora – Pra mim? 
O Palhaço – É. 
A Equitadora (Abre o telegrama e lê.) 
A Voz (Uma gargalhada.) 



88 
 

    

A Equitadora – O meu filho morreu. 
A Moça do Arame – Quem? 
A Equitadora – Seu irmão. 
A Moça do Arame – Meu irmão? 
A Equitadora – Sim. 
A Voz – Meu irmão morreu? Meu irmão morreu... Meu irmão morreu! 
A Moça do Arame – Esse telegrama... 
A Equitadora – Diz que ele morreu em uma corrida de cavalos. 
A Moça do Arame – Não é possível! 
O Palhaço – Que coisa... 
A Moça do Arame – Tudo acabado. Tudo acabado. 
A Equitadora – Que coisa estúpida, um telegrama (Borba Filho, 2007, p. 41). 
 

A Clitemnestra de Sófocles, após ser enganada pela morte fictícia do filho, 

mostra-se ambígua, sente ela alívio e ao mesmo tempo tristeza por perder um filho: “Devo 

dizer coisas felizes/ ou terríveis, porém vantajosas? É triste,/ se salvo a vida com os meus 

próprios males” (v. 766-768). Ao sentir-se aliviada, a rainha de Micenas não esconde o 

semblante de felicidade, já que não há mais o que temer: “neste dia livro-me do temor/ dele e 

dela, esta que era o maior flagelo/ convivendo comigo, sempre bebendo/ o puro sangue da 

minha vida – agora,/ repousarei tranquila das ameaças dela” (v. 783-787). A Equitadora diz 

algo semelhante e também não demonstra mais temeridade, pois ela via o Rapaz do Trapézio 

não como um filho, mas como seu carrasco: “vivia me ameaçando de longe, me culpando da 

morte do seu pai” (Borba Filho, 2007, p. 42). 

Os discursos da Clitemnestra grega e da Equitadora beiram a ironia trágica. Este 

efeito ocorre quando “o herói se equivoca totalmente sobre sua situação e corre para sua 

perda, enquanto acredita poder safar-se” (Pavis, 2015, p. 216). Para Vernant (2014, p. 74), a 

“ironia trágica poderá consistir em mostrar como, no decorrer da ação, o herói se encontra 

literalmente ‘pego na palavra’, uma palavra que se volta contra ele, trazendo-lhe a amarga 

experiência do sentido que ele se obstinava em não reconhecer”. Na dramaturgia ocidental, o 

caso mais conhecido de uma ironia trágica é aquele em que Édipo está enredado, porque, ao 

procurar o assassino de Laio, acaba descobrindo ser ele próprio o assassino do pai. 

Julgando que o filho morreu, a Equitadora sai feliz de cena, mas não sem antes 

dizer: “Deus o conserve onde está”. Em seguida, ela afirma que irá se “preparar pro 

espetáculo” (Borba Filho, 2007, p. 42). Mal sabe ela que, no circo de horrores, antes do fechar 

das cortinas e do rufar dos tambores, irá se preparar para um espetáculo no qual será a 

protagonista, cuja cena final será a sua própria morte. Afinal, é quando se tem “confiança que 

o desastre acontece. É quando queremos agir bem, que somos apanhados na armadilha e que 

provocamos um desastre” (Romilly, 2013, p.104). 



89 
 

    

Ao acreditar na falsa morte do irmão, a Moça do Arame se desespera. A Electra 

também age assim. O herói trágico grego é um ser frágil, desamparado e solitário, mas, ao 

mesmo tempo, de inacreditável força para suportar as várias circunstâncias adversativas que o 

condicionam e contra as quais não se pode lutar. Em um artigo sobre a solidão do herói, 

Barros (1977, p. 10) observa que no teatro sofocleano desfilam criaturas “extremamente 

frágeis, em razão do destino que as envolve, mas de grande força interior, para suportar e 

enfrentar a sua própria condição”. Borba Filho, atento a essa particularidade do herói 

sofocleano, faz com que a Moça do Arame, ao assumir sua própria sorte, esteja inteiramente 

sozinha. A única esperança que lhe restava para vingar-se dos assassinos era o retorno do 

Rapaz do Trapézio. Abandonada à própria sorte, a Moça do Arame não tem o apoio dos 

Serventes, que a recriminam; não tem a ajuda da irmã, que a vê como insensata; é criticada 

pela mãe, que a trata com indiferença; e ainda corre o risco de ser internada em um hospício a 

mando do Domador. 

Todavia, nem tudo parece estar perdido, porque, assim como Electra, a Moça do 

Arame tem “uma ideia heróica” (Romilly, 2013, p. 95), ou, no caso da personagem de Borba 

Filho, irracional, pois ela se move num ímpeto: junto com a Cantora, quer vingar o Dono do 

Circo. Semelhante ao que ocorre em Electra (v. 871-1057), as irmãs ficam ladeadas mais uma 

vez e o discurso utilizado pela Moça do Arame, para obter ajuda da Cantora, lembra o 

discurso de Electra, quando esta diz a Crisótemis que Egisto jamais permitiria que ela se 

casasse, pois um filho “para ele seria claramente uma desgraça” (v. 966), pois ameaçaria seu 

reinado.  

 
A Moça do Arame – Minha irmã... irmã... 
A Voz – Eu preciso dela. 
A Cantora – Que é? 
A Moça do Arame – Você não gostaria de se casar? 
A Cantora – Eu? Mas, sim. Todas as moças querem se casar. 
A Moça do Arame – Pois bem, pra que você possa se casar é necessário ficar livre, 
não é? 
A Cantora – Livre? 
A Moça do Arame – Pois então. Você, por acaso, tem liberdade? 
A Cantora – Eu... 
A Moça do Arame – Vivendo com o Domador você não arranja marido. Ele não 
deixa. 
A Cantora – Por que? 
A Moça do Arame – Porque não deixa. 
A Cantora – E então? 
A Moça do Arame (Insinuante.) Vamos matá-los? 
A Cantora (Num repelão.) Me deixe. Você está doida de verdade. 
A Moça do Arame – Somente por que quero matá-los? 
A Cantora – Me deixe em paz. 
A Moça do Arame – Então não quer se casar? 
A Cantora – Eu não quero ser uma assassina. 
A Moça do Arame – Pois eu, com as minhas próprias mãos... 



90 
 

    

A Cantora – Insensata! 
A Moça do Arame – Covarde... (Borba Filho, 2007, p. 43). 
 

Semelhante ao que faz Sófocles, Borba Filho recorre ao recurso de opor forças 

contrárias para atingir a carga máxima de tensão dramática. Desse modo, diante do que foi 

exposto, é possível encontrar os seguintes pares contrastantes:  

 
(i) acomodação/revolta:  
 
A Cantora – Eu também sinto a morte do meu pai, mas não tem jeito a dar (Borba 
Filho, 2007, p. 38). 
 
(ii) mãe/pai:  
 
A Cantora – Acredite [A Equitadora] só quer o seu bem (Borba Filho, 2007, p. 38). 
 
(iii) razão/loucura: 
 
A Moça do Arame – Talvez seja melhor o hospício mesmo. Assim fico logo longe 
de vocês todos (Borba Filho, 2007, p. 39). 
 
(iv) prudência/imprudência: 
 
A Cantora – Veja se não é melhor ser mais prudente! (Borba Filho, 2007, p. 39). 
 
(v) coragem/covardia: 
 
A Moça do Arame – Não sou sua irmã. Não quero nada com os covardes (Borba 
Filho, 2007, p. 43). 
 

Com a recusa da irmã de se tornar criminosa, a última esperança da Moça do 

Arame se esvai. Então, determinada, ela decide agir sozinha; quer cometer uma ação extrema 

e matar os assassinos do pai com as próprias mãos: 

 
A Moça do Arame – E agora, que vai ser de mim? O que resta de minha vida? Meu 
irmão morto. Acabaram-se todas as esperanças. Agora só restam os assassinos do 
meu pai. E eu. Sim, e eu. Eu preciso matá-los. É essa a minha missão (Borba Filho, 
2007, p. 42). 
 

Ao fim do primeiro ato, quando tudo parecia estar perdido, e completamente 

dominada pelo desespero, a Moça do Arame descobre não estar só, tem ela um último sopro 

de vida: descobre que o irmão morreu apenas em poucas palavras escritas em um estúpido 

telegrama. O Rapaz do Trapézio retorna e se apresenta à irmã, para que possam entrar em 

ação e matar a Equitadora e o Domador: 

 
O Palhaço (Aproximando-se da Moça do Arame.) – O seu novo companheiro. 
A Moça do Arame – Ahh? 
O Palhaço – O Rapaz do Trapézio. 
A Moça do Arame – Ah, sim. (Volta-se. Um choque.) 
A Voz – Ele? Não. Como é parecido! 
A Moça do Arame – Me desculpe, mas tive hoje uma notícia terrível. 



91 
 

    

O Rapaz do Trapézio Como as suas mãos estão frias... (O Palhaço sai.) 
A Voz – Os olhos dele são iguais aos olhos do meu irmão. 
A Moça do Arame – Disposto a trabalhar? 
O Rapaz do Trapézio – Farei o que puder. 
A Moça do Arame – Vou me preparar que o espetáculo não tarda a começar. 
O Rapaz do Trapézio – Hoje não tem espetáculo. 
A Moça do Arame – Não têm espetáculo? 
O Rapaz do Trapézio – Não... Helena. 
A Voz – Helena? 
A Moça do Arame – Helena? 
O Rapaz do Trapézio (Abrindo os braços.) – Helena! 
A Voz – Meu irmão! 
A Moça do Arame (Num grito.) – Meu irmão! (Borba Filho, 2007, p. 45). 
 

No primeiro ato de Electra no circo há inúmeras aproximações com o modelo 

sofocleano. No entanto, há também diversas alterações, a começar pela transposição do mito 

dos Atridas para um picadeiro circense, intrinsecamente ligado à cultura popular. É nesse 

novo contexto que Hermilo Borba Filho insere os motivos clássicos e atualiza o trágico, com 

a mesma inclinação a um destino inexorável. É, de fato, um empreendimento inovador, uma 

vez que Borba Filho resgata um mito do século V AEC, distante cultural e temporalmente, e o 

atualiza, valendo-se de elementos característicos da cultura circense nordestina.  

Além do desejo de vingança que move os protagonistas, e que os levará ao crime, 

a Moça do Arame e o Rapaz do Trapézio, ao serem confrontadas com as demais figuras da 

peça, revelam, gradativamente, um sofrimento que brota da solidão do herói, aspecto esse que 

é caro ao teatro de Sófocles. Nas peças Electra e Electra no circo, a “série de confrontos que 

opõem os heróis às outras personagens não tem por única função dar aos seus sentimentos um 

contorno mais claro e mais rigoroso: tem também por efeito isolar progressivamente estes 

heróis de qualquer ajuda e de qualquer suporte humanos” (Romilly, 2013, p. 92). 

 
4.3 “Durante o espetáculo” 

 
O segundo ato de Electra no circo, “Durante o espetáculo”, corresponde aos 

versos 1287-1510 da Electra de Sófocles e tem como assunto o assassinato da Equitadora e 

do Domador. Conforme antecipado no tópico anterior, o estratagema da falsa morte do Rapaz 

do Trapézio está presente na versão brasileira, mas com significativa alteração. Após enviar 

um telegrama, anunciando sua própria morte, e para adentrar no picadeiro sem ser 

reconhecido, o Rapaz do Trazépio recorre à sua função de artista circense. Afinal, ninguém 

desconfiaria da sua verdadeira identidade, uma vez que todos os integrantes do circo 

aguardavam a chegada de um novo trapezista para que, juntamente com a Moça do Arame, 

realizasse um número artístico inédito. Embora a Equitadora veja no rosto do Rapaz do 



92 
 

    

Trapézio feições do seu filho – “o meu filho, se tivesse vivo, era assim como você” (Borba 

Filho, 2007, p. 53) –, o recém-chegado consegue enganar suas vítimas.  

A trama assassina já fora combinada. Ao entrar em cena, em um primeiro 

momento, o Rapaz do Trapézio recua, mas a irmã e o fantasma do pai estão vigilantes: 

 
A Moça do Arame – (Rápida, ao Rapaz do Trapézio.) – Vá. 
O Rapaz do Trapézio – Tenho medo... 
A Moça do Arame – Medo? Você?... 
O Dono do Circo – Meu filho... 
O Palhaço – Está na hora do público chegar. 
O Rapaz do Trapézio – Tenho medo... 
A Voz – Covarde?... 
A Moça do Arame – Meu irmão! 
O Dono do Circo – Meu filho! 
O Rapaz do Trapézio – Eu vou [...]. (Borba Filho, 2007, p. 53). 
 

A ordem dos assassinatos segue a mesma de Electra e os crimes também ocorrem 

fora de cena, longe dos olhos dos espectadores. E quando ocorre no palco – como no caso da 

morte do Domador – o palco está em trevas. O primeiro sangue requisitado é o da Equitadora. 

Decidido a matar a mãe, o Rapaz do Trapézio segue ao camarim para executá-la. Com o 

picadeiro em trevas, impossibilitando qualquer forma de defesa da vítima, ouve-se apenas um 

grito esganiçado; é o da Equitadora, que acaba de sucumbir: 

 
A Voz – Vamos aguardar em silêncio. Em silêncio. Esperei por isso durante muito 
tempo. 
O Dono do Circo – Ela está no camarim. 
A Voz – Que demora!... 
O Dono do Circo – O meu filho se aproxima... 
A Voz – Já era tempo. 
O Dono do Circo – Para que tanta conversa? 
A Voz – Não suporto mais essa espera! 
A Voz da Equitadora – Meu filho?! 
A Voz – Agora! 
[...] 
(Um silêncio, depois quebrado por um grito esganiçado da Equitadora.) 
O Palhaço – Um dobrado! Um dobrado! (A orquestra ataca.) (Borba Filho, 2007, p. 
53-54). 
 

Após matar a própria mãe, mais uma vez o Rapaz do Trapézio recua; está exausto: 

“O que devo fazer?” (Borba Filho, 2007, p. 55). No entanto, a Moça do Arame ainda está em 

cena e ela lembra ao irmão de que a vingança não está completa. Falta o Domador. Prenhe de 

ódio, a jovem intervém, quer que o assassino morra na mesma circunstância que o Dono do 

Circo, isto é, no trapézio: “Não, meu irmão. Não o mate. Traga-o para aqui. Ele deve morrer 

como morreu o meu pai. Ele tem que morrer assim” (Borba Filho, 2007, p. 57). Em Sófocles, 

ao avançar contra Egisto, é Orestes quem diz algo similar: “vais onde mataste/ o meu pai, para 

que morras no mesmo lugar” (v. 1495-1496).  



93 
 

    

Ao se dirigir ao camarim para procurar a amante, o Domador descobre a trama 

assassina: os mortos estão matando os vivos. Barulhos de luta e de ruídos abafados são 

ouvidos; o Domador é arrastado para o picadeiro como um animal que segue para o abate. 

Imediatamente o amarram e, enquanto ele grita alucinadamente por compaixão e piedade, o 

trapézio é erguido. O circo cai em trevas novamente e só se ouvem o grito de morte e o baque 

surdo de um corpo contra o chão. O Domador foi domado e o Dono do Circo está vingado.  

A vingança do Orestes sofocleano se configura não só como um crime, mas 

também como um ato religioso, pois ele agiu sob ordem do deus Apolo: “quando fui 

suplicante ao oráculo/ Pítico, para saber de que maneira faria/ a justiça dos assassinos do meu 

pai,/ Febo me respondeu o que saberá logo: não equipado de escudos e de exército, pela/ 

astúcia, que eu mesmo execute a matança justa” (v. 32-37). Após matar Clitemnestra e Egisto, 

Orestes diz que “As coisas do palácio/ vão bem, se Apolo bem profetizou” (v. 1424-1425). 

Desse modo, Orestes é um herói trágico justamente pelo fato de que seu percurso já estava 

traçado pelos deuses, é o caminho que o vingador paterno deveria seguir – era seu destino. 

Orestes foi apenas um instrumento da vontade dos deuses, um mero joguete nas mãos 

superiores. Evidentemente que, no embate – às vezes, cegamente –, com as forças misteriosas, 

o próprio destino leva o herói ao dilaceramento, pois a tragédia implica em culpa (mesmo que 

involuntariamente), responsabilidade e reparação. 

Essa observação sobre o herói e seu destino inexorável faz pensar na própria 

natureza do herói trágico. Em uma entrevista concedida ao Suplemento Literário, Vernant 

(1980) enfatiza que, na tragédia grega, o herói não age apenas guiado pela vontade humana: 

 
[A tragédia] é um gênero que põe em cena atos que parecem ser decididos de bom 
grado por seus autores, atos que – aparentemente – derivam da vontade única de um 
sujeito responsável; ora, o que se deve observar é que, ao mesmo tempo, estes atos 
exprimem outra coisa que não a manifestação de uma vontade. Eles exprimem uma 
vontade transcendente [...] mais forte que a vontade do sujeito. Como se o 
“indivíduo” grego, no momento em que “decide” fazer isto ou aquilo, na verdade 
obedece a um outro que não ele próprio, a uma fatalidade de sangue ou de maldição 
que ele herdou de seu pai, de sua genealogia (Vernant, 1980, p. 10). 
 

Partindo da observação do helenista, percebe-se a presença de um elemento 

fundamental da tragédia e que faz emergir o trágico: o destino inexorável. Para acentuar o 

conflito, entram em cena duas forças que disputam “a vontade do homem, que fazem dele, ao 

mesmo tempo, um sujeito autônomo e um joguete do destino” (Vernant, 1980, p. 10). É essa 

polaridade – entre o homem e a dimensão que o transcende, a exemplo do destino e da 

maldição familiar – que caracteriza Orestes um herói trágico. Além de seu desejo e sede de 

vingança, ele age seguindo uma vontade superior à dele: a do destino e a dos deuses. 



94 
 

    

Em Electra no circo, o caráter religioso da vingança fica em suspenso, reduzindo-

se apenas ao crime: “Declaro que executei um ato de justiça matando minha mãe e seu 

amante. Ela estava manchada com o assassinato do meu pai” (Borba Filho, 2007, p. 60). 

Semelhante ao Orestes de Joaquim Norberto, após os crimes, o Rapaz do Trapézio começa a 

ter visões perturbadoras: “Não estão vendo? Não? Vocês não vêem, mas eu vejo. Que querem 

essas mulheres? Que querem? Vão me perseguir? Mas... por quê? Por quê? Que eu fiz? Eu 

não sou um assassino! Não sou um assassino! Não sou um assassino!” (Borba Filho, 2007, p. 

60). Quem ele vê são Seis Mulheres de Preto, o equivalente às Erínias, figuras terríficas 

encarregadas de punir os crimes consanguíneos. A aparição dessas mulheres, que trazem 

máscaras de ódio ligadas ao rosto, faz com que o Rapaz do Trapézio e a Moça do Arame 

sintam calafrio. Trata-se de um prelúdio de que os crimes não ficarão impunes.  

Não há dúvida de que Electra no circo tem como modelo predominante a Electra 

de Sófocles. Mas, o final do segundo ato, conforme se pode verificar, se aproxima mais do 

desfecho de Coéforas, de Ésquilo, porque após matar Clitemnestra e Egisto, Orestes também 

tem visões das Erínias, que surgem para lembrá-lo do sangue recém derramado: “Não são 

visões destas minhas dores,/ eis claro cadelas raivosas da mãe” (v. 1053-1054). Em outra 

passagem, diz Orestes: “Ei-las, vós não as vedes, eu vejo,/ perseguem-me” (v. 1061-1062). 

Por outro lado, independente do desfecho que o autor decidiu seguir, Electra no 

circo poderia terminar, sem comprometer o enredo, no final do segundo ato, quando o Rapaz 

do Trapézio “sai correndo como louco” e quando se ouve das Seis Mulheres de Preto uma 

“gargalhada terrível, prolongada” (Borba Filho, 2007, p. 60). Afinal, o Dono do Circo foi 

vingado e, ao Rapaz do Trapézio, resta a expiação do crime, marca característica do herói 

trágico. Não há saída para ele, pois, através da loucura, é arremessado à destruição.  

Mas, não é o que ocorre; o autor quis mais e criou um terceiro ato, “Depois do 

espetáculo”, o qual tem como assunto a loucura e o julgamento do Rapaz do Trapézio. Esses 

temas não foram desenvolvidos por Sófocles em sua Electra. De fato, o tema da loucura pode 

ter sido inspirado no Orestes, de Eurípides. Mas, para a construção do último ato Electra no 

circo, por conta do diálogo direto, o autor brasileiro recorre à tragédia Eumênides de Ésquilo, 

o que explica o motivo pelo qual ele aproveitou o desfecho de Coéforas para o segundo ato. 

 
 
4.4 “Depois do espetáculo” 

 
Em Eumênides, última parte da Oresteia, de caçador Orestes passa a ser a caça, 

porque, ao matar Clitemnestra, ele se tornou criminoso e passou a ser perseguido pelas 



95 
 

    

Erínias. A ordem precisa ser restabelecida: sangue familiar derramado requer sangue como 

paga; é o que diz o Coro da tragédia esquiliana:  

 
CORO: 
Não pode ser. Sangue de mãe no chão 
é irreparável, ai, ai, ai, 
líquido vertido na terra some 
Mas deves devolver o rubro licor 
dos membros sugado de ti vivo: 
de ti beberei não potável poção. 
(Ésquilo, Eumênides, v. 261-266)88. 
 

Há nas tragédias gregas alguns temas constantes que foram trazidos ao debate no 

teatro, a exemplo da questão jurídica, proveniente do Direito que estava nascendo enquanto 

instituição (Gazolla, 2001). Nas peças que abordam os crimes consanguíneos é comum 

encontrá-los sujeitos a algum tribunal; em Eumênides se verifica um “progresso do direito, a 

substituição da vingança de sangue por um processo jurídico regular” (Pereira, 1979, p. 354). 

As Erínias “vêem o massacre da mãe onde Apolo vê as punições em nome do pai. Elas vêem 

disposição a acolher recente homicida onde ele vê as prescrições devidas a fidelidade e 

obediência” (Torrano, 2013, p. 27). O debate é, portanto, antinômico, “entre Deuses ‘novos’ e 

‘antigos’, o que no plano mítico e teológico implica problemas das diversas temporalidades 

divinas e humanas, e o no plano social e político implica diversas questões relativas à justiça e 

à distribuição do poder” (Torrano, 2013, p. 15). 

A mencionada tragédia de Ésquilo começa após os crimes de Orestes, diante do 

palácio de Atreu, em Argos. Em seguida, o assassino se refugia em Delfos, junto à pedra 

sagrada do deus Apolo, local que simboliza o umbigo do mundo. Nas proximidades, as 

terríveis Erínias dormem e, antes que elas despertem, Apolo aconselha Orestes a seguir para 

solo ateniense. Na Acrópole, diante da estátua de Atena, ele faz uma suplica à deusa. Não 

demora muito as Erínias acordam e seguem o rastro do matricida Orestes; elas o circundam e 

entoam um canto que evoca a função da justiça a elas conferida pelo destino.  

No Areópago, Orestes e as Erínias são inquiridos por Atena e submetidos a um 

julgamento. Atena não participa, mas convoca os juízes. Durante a exposição do debate, 

Orestes não nega ter matado a mãe, mas evoca que cometeu o crime sob ordens de Apolo. Ir 

contra a potência divina é cometer uma hybris terrível e, quando isso ocorre, o herói provoca 

os deuses, o que recairá na sua punição. Ao se defender, Orestes diz, ainda, que o crime de 

Clitemnestra, ao matar Agamêmnon, é ainda mais grave, pois “matando o marido matou o 

meu pai” (v. 602). Seguindo as deliberações, chega o veredicto: Orestes matou a mãe e esta 

                                                 
88 Todas as citações da tragédia Eumênides, de Ésquilo, são traduções de Jaa Torrano. 



96 
 

    

matou o esposo; os crimes são equivalentes. As vozes dos juízes se dividem e o julgamento 

fica empatado; mas Orestes é absolvido por Atena. As Erínias contestam, levantam-se furiosas 

– “Iò, Deuses novos! Antigas leis vós outros/ atropelastes e roubastes-me das mãos” (v. 768-

769) – e ameaçam vingar-se lançando uma peste letal aos mortais. Atena intervém, persuade 

as Erínias e as transforma em benéficas “Eumênides”, daí reside o título da tragédia 

esquiliana. A deusa da justiça promete a construção de um templo em honra a elas e, ao fim, 

são conduzidas em um cortejo ao mundo subterrâneo, onde será, doravante, a sua morada. 

Em resumo, este é o enredo de Eumênides, e também o entrecho do terceiro ato 

Electra no circo: após os crimes, o Rapaz do Trapézio garantiu ao Mestre-de-Cerimônias “que 

um idiota chamado Orestes passou pelas mesmas aflições e foi absolvido pelos deuses. Ele 

que se fie nisso. Deus me livre estar no lugar dele” (Borba Filho, 2007, p. 61).  

Dominado pela loucura, o matricida diz ser “amigo de Hermes”, o deus 

mensageiro, e que precisa ir “ao Umbigo do Mundo” (Borba Filho, 2007, p. 64), isto é, ao 

santuário de Apolo, o mesmo local onde Orestes se refugiou após matar Clitemnestra: “junto 

ao Umbigo vejo o homem horrendo/ aos Deuses, conspurcado, tendo as mãos/ sangrentas” (v. 

40-42), diz a profetisa Pítia ao avistar o matricida. O trapezista assassino precisa fugir com a 

mesma rapidez com que cometera o crime, porque o espectro da Equitadora se antecipou e 

convocou as Seis Mulheres de Preto para persegui-lo: “Ele fugiu, enquanto vocês dormiam. 

Não deixem que ele escape à vingança” (Borba Filho, 2007, p. 70). Este discurso se 

assemelha à fala do espectro de Clitemnestra em Eumênides quando ela interpela as Erínias 

para perseguir seu assassino: 

 
CORO: (Murmúrio) 
CLITEMNESTRA:  
Murmuraríeis, ele some fugindo longe, 
suplicantes não são vazios de amigos. 
CORO: (Murmúrio) 
CLITEMNESTRA: 
Dormes demais, nem te condóis de dor 
e o matador desta mãe Orestes some. 
CORO: (Lamúria) 
CLITEMNESTRA: 
Lamúrias, dormes, não te erguerás logo? 
Que ação te foi dada senão fazer males? 
CORO: (Lamúria) 
CLITEMNESTRA: 
Sono e fadiga potentes conjurados 
arruinaram furor de terrível serpente. 
CORO: (Duplo murmúrio agudo) 
Pega! Pega! Pega! Pega! Cuidado! 
CLITEMNESTRA: 
Num sonho persegues fera, ululas como 
cão sem descuidar nunca do sangue 



97 
 

    

Que fazes? Ergue-te! Não te vençam fadigas, 
nem ignores o mal, frouxa de sono. 
Sofra teu fígado com justas reprimendas 
que são como aguilhões para prudentes. 
Sopra tu sobre ele sangrento vento, 
resseca-o com hálito, fogo de ventre, 
segue, cresta na segunda perseguição. 
(Ésquilo, Eumênides, v. 124-125).  

 
Se em Ésquilo a aparição fantasmagórica sugere uma imagem onírica – “num 

sonho Clitemnestra vos chamo” (v.116) –, em Borba Filho, o fantasma não passa de uma 

imagem do subconsciente do Rapaz do Trapézio projetada no palco; afinal, ele enlouqueceu e 

está prestes a ser remetido não ao umbigo do mundo, mas a um hospício. Há, aqui, um dado 

importante: por conta das projeções psíquicas do personagem protagonista, a exemplo da 

aparição do espectro da Equitadora, predomina no terceiro ato de Electra no circo o espaço 

interior, isto é, um “espaço enquanto tentativa de representação de uma fantasia, de um 

sonho, de uma visão do dramaturgo ou de uma personagem” (Pavis, 2015, 133). 

Ao falar sobre o espaço e a psique, Ubersfeld (2013, p. 103) afirma que, no teatro, 

“O espaço cênico pode também se apresentar como um vasto campo psíquico em que forças 

se enfrentam – as forças psíquicas do Eu. A cena é, então, comparável a um campo fechado 

onde se confrontam os elementos do Eu dividido, clivado”. As recorrências psíquicas a que se 

refere a autora e que permitem encontrar os elementos de espacialização, no caso, o espaço 

interior, podem ser localizadas não só no diálogo ou em determinadas imagens, mas também 

nas rubricas dos autores. No início do terceiro ato de Electra no circo, Borba Filho indica que 

o palco está dividido em dois planos sobrepostos: “No de cima, que é alguma sala de 

sanatório, movimentam-se os personagens reais. No debaixo, uma rotunda escura que é o 

cérebro do Rapaz do Trapézio, tem lugar as cenas imaginadas pela sua loucura” (Borba 

Filho, 2007, p. 61). É nesse segundo plano que o autor procura retomar o trágico destino do 

Orestes grego e, ao mesmo tempo, do Rapaz do Trapézio. 

O fato é que, se nos dois primeiros atos as cenas mantêm certa linearidade de 

tempo/lugar/ação, no terceiro, a estrutura do que se convencionou chamar de “peça bem-feita” 

é destruída, pois as cenas são construídas em uma sequência sem nexo causal. Segundo Pavis 

(2015, p. 282), a paternidade do termo “peça bem-feita” é atribuída a Eugène Scribe (1791-

1861), cujo conceito diz respeito à disposição lógica da ação, “um protótipo de dramaturgia 

pós-aristotélica que leva o drama de volta à estrutura fechada”. Ainda de acordo com o autor, 

o primeiro mandamento da peça bem-feita está pautado no desenvolvimento contínuo, 

fechado e progressivo dos motivos da ação. Em outras palavras, a distribuição da matéria 

dramática se organiza de acordo com normas precisas: 



98 
 

    

[...] a exposição coloca discretamente sinalizações para a peça e sua conclusão; cada 
ato compreende um Ascenso da ação pontuada por um ponto. A história culmina 
numa cena central [...] ou os diferentes fios da ação se reagrupam revelando ou 
resolvendo o conflito central (Pavis, 2015, p. 281). 
 

Nesse sentido, o drama é “absoluto”, pois “não conhece nada além dele próprio. O 

autor não intervém, os diálogos não devem ser considerados como emanação dele, e 

tampouco se ‘dirigem’ ao público” (Rosenfeld, 2012, p. 150). No drama absoluto, o conflito é 

resolvido através do diálogo e o tempo é “o presente que passa, produzindo transformações. 

Cada momento contém o germe do futuro, cada cena deve implicar a próxima, daí impondo-

se a unidade de tempo e espaço” (Rosenfeld, 2012, p. 150).  

Por outro lado, no drama subjetivo, como é o caso de Electra no circo, a “unidade 

de ação é substituída pela unidade do Eu”, cuja técnica remonta ao “drama de estações” de 

Strindberg, no qual as cenas não se encontram ligadas por um nexo causal, elas “antes 

aparecem como contas isoladas, inseridas no fio tecido pelo Eu em seu avanço” (Szondi, 

2011, p. 52-53). O “drama de estações” é uma referência à peça Rumo a Damasco, escrita 

entre 1898 e 1901. Nessa obra, conforme sintetiza Azevedo (2014, p. 30-31), são apresentados 

“os principais momentos de uma época vivida do protagonista. É sempre do ponto de vista 

deste que se mostra o enredo; as demais personagens ficam apenas relativizadas. A base do 

drama é o ego do herói [...]; o diálogo é posto em segundo plano, e o monólogo reina 

soberano”. Pela abordagem subjetiva da peça strindbergueana, a “psicologia buscada não é 

aquela racional, clássica; é, isto sim, a que expõe o inconsciente” (Azevedo, 2014, p. 31). 

No último ato de Electra no circo, Hermilo Borba Filho rompe justamente com a 

estrutura fechada do drama absoluto, preferiu o autor a fragmentação. 

 
A noção de fragmento deriva de uma escrita que entra em total contradição com o 
drama absoluto. Este é centrado, construído, composto na perspectiva de um olhar 
único e de um princípio organizador; sua progressão obedece às regras de um 
desdobramento cujas partes individuais engendram necessariamente as seguintes, 
coibindo os vazios e os começos sucessivos. O fragmento, ao contrário, induz à 
pluralidade, à ruptura, à multiplicação dos pontos de vista, à heterogeneidade 
(Lescot; Ryngaert, 2012, p. 88). 
 

 Tudo aquilo que se passa no segundo plano de Electra no circo é a partir do ponto 

de vista do Rapaz do Trapézio, e o que nos é mostrado são visões subjetivas distorcidas e 

fantasiosas, de difícil credibilidade, pois são alimentadas por um estado de espírito vago e 

impreciso. Por conta da loucura que o consome, o Rapaz do Trapézio nem mesmo sabe quem 

ele é: “Não me chamo Orestes? Então quem sou? E porque matei a minha mãe? Os deuses 

não ordenaram? Ora, não me chamo Orestes?” (Borba Filho, 2007, p. 63).  



99 
 

    

Após cometer o duplo homicídio, o Rapaz do Trapézio se vê pressionado não por 

uma força externa do mundo-ambiente, tão comum ao teatro realista/naturalista, mas por uma 

pressão que vem do seu interior, isto é, dos abismos do seu subconsciente. Se na tragédia 

grega a luta era entre o Homem e o Divino, ou até mesmo a força esmagadora e inexorável do 

destino, que reduz o homem a nada, agora, no teatro moderno, há uma mudança radical, pois 

o confronto se estabelece dentro do peito do homem, ou melhor, entre o homem e sua 

consciência. Talvez aqui resida a essência eterna do teatro: “não é a tragédia que nutre o 

homem, mas o homem que nutre a tragédia” (Carvalho, 1971, p. 6). A tragédia, como um 

abutre à espreita, rondando a carnificina, se nutre dos despojos humanos (desejos, valores 

morais, destino, pecado, guerra, tirania etc).  

Ao criar para Electra no circo dois planos sobrepostos – realidade e alucinação –, 

Borba Filho recorre ao teatro expressionista. Ao voltar-se para o homem moderno e 

insatisfeito com as aparências externas das suas personagens, o autor brasileiro optou por 

penetrar na mente delas para expor os devaneios, as fantasias, as imoralidades e os 

pensamentos mais íntimos que povoam a mente humana. Aliás, suas peças “quase sempre 

pendem para o expressionismo, mesmo quando, na estrutura formal, parecem se aproximar da 

estética realista” (Reis, 2008, p. 331). A influência expressionista, segundo Reis (2008), já 

estava presente em textos jornalísticos de Hermilo escritos em meados da década de 1940, nos 

quais o autor não escondia sua admiração pelos precursores do teatro expressionista, a 

exemplo de Georg Büchner (1813-1837), Frank Wedekind (1864-1918) e August Strindberg. 

É de se acrescentar que a estrutura de Electra no circo de imediato remete à peça 

Vestido de noiva, de Nelson Rodrigues, que também se inscreve numa linha expressionista, 

uma vez que o palco é transformado em espaço interno da mente da personagem e o 

dramaturgo, ao sondar os níveis do inconsciente, desvenda as imoralidades, as taras e os 

devaneios da personagem Alaíde. Mesmo que não tenha visto a montagem da tragédia 

rodrigueana, no Rio de Janeiro, Borba Filho leu, em Recife, o texto da peça (REIS, 2008). 

Para Magaldi (1952, p. 6), Electra no circo tem uma influência direta de Nelson 

Rodrigues, e o crítico estabelece o recorte: “pelo contato na simbologia freudiana e nos temas 

sexuais e de incesto”. Embora este assunto não seja desenvolvido neste trabalho, Borba Filho 

trouxe, de fato, o tema à baila: em uma cena de alta tensão psicológica, o Rapaz do Trapézio 

vê a irmã vestida à moda grega, com grinalda da cabeça, sugerindo ser ela sua noiva, prestes a 

ser desposada; é o que diz a Moça do Arame: “Você é o meu amado. Desde meninos que nos 

amamos. Ah, como sonhei com esse dia! O dia em que pertenceríamos um ao outro” (Borba 

Filho, 2007, p. 72). Todavia, as projeções perturbadoras da mente do trapezista provocam 



100 
 

    

novo desvio, não menos absurdo; a Moça do Arame diz ser outro o noivo e é, diz ela, seu 

próprio pai: “E agora vamos nos casar, não é, paizinho?” (Borba Filho, 2007, p. 72-73). Como 

se vê, o autor adota a expressão moderna do “complexo de Electra”, em oposição ao 

“complexo de Édipo” freudiano, para fixar a pulsão sexual da filha em relação ao pai. 

 Sobre a estrutura de Vestido de noiva em três planos (realidade, memória e 

alucinação), dissemos anteriormente que a ação, na maior parte, se passa na mente da 

protagonista Alaíde. A estrutura tradicional do drama, de tempo, lugar e ação, também é 

destruída. No texto “Teatro desagradável”, publicado originalmente no primeiro número da 

revista Dionysos, em 1949, Nelson Rodrigues (2004, p. 274) afirma que, ao escrever Vestido 

de noiva, se propôs a “contar uma história, sem lhe dar uma ordem cronológica”; preferiu o 

autor recorrer à técnica de criar cenas desconexas e fragmentadas. Nesse sentido, no plano da 

memória, o que se verifica são os esforços do Eu “agonizante para restaurar sua identidade a 

partir daquele emaranhado de recordações [...]. No entanto, a mente traumatizada 

continuamente se desvia da trilha da reminiscência, produzindo fantasias delirantes, que são 

projetadas no plano da alucinação” (Nunes, 2004, p. 16). Também em Vestido de noiva o 

plano da realidade, com curtas interferências, tem “a função de situar a esfera da subjetividade 

no contexto do mundo exterior” (Nunes, 2004, p. 16).  

Ao mergulhar nas profundezas da mente humana, mesmo que no terreno do 

absurdo, tudo pode acontecer, e sob “um frágil alicerce de eventos efetivos, a imaginação urge 

e tece novas disposições: uma entremescla de lembranças, experiências, caprichos, fantasias, 

ideias, absurdos fantásticos e improvisações, bem como invenções originais da mente” 

(Guinsburg, 2009, p. 305). Alaíde, com a mente agitada, crê que Lúcia, sua irmã, roubou-lhe o 

noivo; o Rapaz do Trapézio, em agitação psíquica, afirma ser o Orestes grego. Se em Vestido 

de noiva o público invade a mente traumatizada de Alaíde, em Electra no circo ele adentra no 

perturbado cérebro do Rapaz do Trapézio. Cada peça, a sua maneira, mergulha em estados 

psicológicos extremos: a agonia de Alaíde em estado pré-morte, após ter sofrido um acidente 

automobilístico, e a loucura do Rapaz do Trapézio, pós-matricídio, fazem com que realidade e 

memória se confundam com fantasias delirantes e absurdas. Esses elementos, sobretudo as 

projeções psíquicas, estão presentes nas peças chamadas de “expressionistas”.  

Para um conceito de “expressionismo”, pode-se recorrer às palavras de Fraga 

(1998, p. 19), que o define como uma particular maneira de ver: “a expressão do homem 

dilacerado ante o caos universal que o rodeia, manifestando-se em visões subjetivas, 

frenéticas e delirantes. É a tomada de consciência do conflito entre os pseudorrealidades do 

mundo e a realidade interna de cada um, através da dor e do sofrimento”. Nessa acepção, o 



101 
 

    

expressionismo pode ser verificado em qualquer época ou contexto. Por outro lado, 

historicamente, o expressionismo foi um movimento artístico – vanguarda europeia – 

desenvolvido na Alemanha no final do século XIX. Trata-se de um dos acontecimentos 

artísticos mais importantes da época e, no caso do teatro, trouxe inovação: ao conduzir “o 

drama para as últimas trincheiras, em direção à forma ‘incoerente’” (Sarrazac, 2017, p. 136), 

o teatro expressionista desestabilizou a forma dramática tradicional. 

Esteticamente, o expressionismo se aproxima do surrealismo, pois esta vertente 

defende que arte se utiliza do automatismo psíquico, ou seja, de que ela é criada “sem o 

‘controle exercido pela razão’, liberando os recalques e sublimações do inconsciente”; já o 

expressionismo, “é uma atitude do homem perante o mundo, na crença de existirem verdades 

que não podem ser racionalizadas, mas intuídas pelos sentidos” (Fraga, 2009, p. 307). Nesta 

perspectiva, as duas vanguardas se voltaram contra o teatro naturalista. Enquanto este 

“tentava pintar um quadro realista pelo acúmulo de toda uma riqueza de detalhes reveladores 

e pequenos, todos eles externos”, o teatro expressionista “descartava-se dos detalhes em favor 

de um máximo de expressividade” (Esslin, 1978, p. 69).  

Os dramaturgos expressionistas se voltaram violentamente contra o passado, 

combatendo as antigas formas de pensar o drama e, ao mesmo tempo, defendiam uma 

abordagem subjetiva. O teatro expressionista testemunhou um período marcado pela crise e 

pelo embate entre gerações, entre os diferentes modos de ver o mundo: de um lado, “a 

percepção, a memória e a imaginação”; do outro, “a instância científico empirista do 

Naturalismo” (Garcia, 1997, p. 27). Os adeptos da vertente expressionista repudiavam toda e 

qualquer concepção calcada no materialismo que estava em alta em meados do século XX. A 

fascinação futurista pela maquinaria do mundo moderno e pelos produtos industriais não 

recebeu a adesão da maioria dos autores. Eles tendiam a achar que o espírito do indivíduo 

moderno estava sendo esmagado pelo demasiado excesso de desenvolvimento tecnológico. 

Conforme registra Carlson (1997, p. 336), “O futurismo encarecia as circunstâncias exteriores 

– luz, cor, movimento, velocidade, risco físico –, enquanto que o expressionismo, como os 

surrealistas [...], buscavam explorar os mistérios” que rondam a vida interior e profunda do 

Eu.  

Nas primeiras peças de Strindberg e Wedekind, por exemplo, embora haja uma 

tendência ao teatro naturalista, os autores descobriram “que retratar o mundo externo só conta 

metade da história” (Esslin, 1978, p. 68). Era necessário inserir também o mundo subjetivo, o 

que significa falar de seu mundo interior, e com Strindberg tem início ao que mais tarde se 

convencionou chamar de “dramaturgia do eu” (Szondi, 2011, p. 46). A fase expressionista de 



102 
 

    

Strindberg, segundo destaca Guinsburg (2009, p. 304), “é a forma de expressão pela qual 

chegou mais perto da nascente de seus sentimentos subterrâneos do eu (medos, fantasias, 

ambivalências, amor, ódio). É o mergulho no ‘inconsciente’ ou no ‘subconsciente’”. 

No “Prefácio” da peça O sonho (1901), Strindberg (1978, p. 19) afirma que as 

suas personagens “desdobram-se e multiplicam-se, desvanecem-se e condensam-se, 

dissolvem-se e reconstituem-se. Mas uma consciência suprema domina a todos: a do 

sonhador”, e para este, que está enredado na atmosfera onírica, “não existem segredos, 

inconsequências, escrúpulos, leis”. Assim como em O sonho, nas peças em que predominam o 

universo interior das personagens, com uma atmosfera onírica, de pesadelo, de alucinação 

etc., o conflito é desenvolvido de modo fragmentado, com cenas curtas que, embora 

desconexas, possuem autonomia dramática.  

As “personagens, colocadas em situações-limite, tendem à abstração e a estrutura 

monológica do drama estiliza o diálogo, sempre exaltado, entrecortado, assumindo feições 

nitidamente fáticas e, não raramente, artificiosas” (Pavis, 2015, p. 151). O diálogo, base do 

drama tradicional, não dá mais conta de resolver as forças oriundas do inconsciente e, por 

isso, torna-se obsoleto. O palco como espaço interno “não tende a apresentar o embate de uma 

personagem [...] vivendo, como na vida real, num tempo sucessivo e irreversível, podendo 

voltar ao passado apenas através do diálogo que procura articular e exprimir a memória” 

(Rosenfeld, 1993, p. 204). Pelo contrário, o espaço interno, diz Sarrazac (2017, p. 135), 

“quebra definitivamente toda linearidade e toda causalidade”, permitindo montagens inéditas 

de espaço-tempo. 

Com a crise do diálogo, os dramas que se valem do palco como espaço interno 

tendem a apresentar, cenicamente, os planos psíquicos profundos do protagonista; as demais 

personagens, que se movimentam em torno do protagonista, são projeções subjetivas do Eu 

central; basta recorrer à cena de Electra no circo em que “aparecem o Dono do Circo e a 

Equitadora, vestidos como Agamêmnon e Clitemnestra da tragédia grega” (Borba Filho, 

2007, p. 65). Os pais do Rapaz do Trapézio, a essa altura, já estão mortos, mas eles retornam 

no plano psíquico do personagem, ou seja, como projeções subjetivas. Fantasia e memória se 

misturam. Na esfera subjetiva, a memória “não se atém ao tempo empírico, sucessivo e 

irreversível” (Rosenfeld, 1993, p. 204). A volta ao passado, que não se dá mais por meio do 

diálogo, rompe com a tradicional estrutura tempo-espaço, “já que a variedade dos momentos 

temporais plenamente atualizados na cena implica a ampliação, variação e superposição 

espaciais” (Rosenfeld, 1993, p. 204). 



103 
 

    

Ao romper com a estrutura do drama tradicional, os autores expressionistas 

recorrem também a uma linguagem dotada de expressividade que, em certas peças “se 

restringe ao telegráfico, e até ao extremo de negar-se a si própria, violentando a palavra 

através de sua substituição por ruídos, sons, gritos etc” (Bornheim, 2007, p. 67-68). Em 

Electra no circo, é possível encontrar as seguintes indicações de sonoplastia, nitidamente 

expressionistas: “ruído de uma porta que se abre”; “o som de um órgão é ouvido”; “grito 

selvagem”; “grito abafado”; “um grito mais abafado”; “grito esganiçado, de pavor, 

interrompe a cena”; “ruído de uma carreira e de uma porta que se abre violentamente”.  

O mesmo se pode dizer da iluminação expressionista, que tende ao disforme e ao 

violento. A luz no discurso narrativo, sobretudo em peças que rompem com a unidade de 

tempo/lugar/ação, tem importância fundamental: “apaga-se depois de uma cena em 

determinado tempo e lugar para tornar a acender no dia seguinte ou tempos depois, no mesmo 

local ou em outro. A luz torna-se imprescindível ao dar mobilidade à narrativa e coesão ao 

discurso cênico” (Camargo, 2012, p. 71). No palco expressionista, a predominância é a da 

sombra e a do contraste entre claro e escuro. As personagens, quando banhadas subitamente 

pela luz, parecem flutuar no vazio. Tem-se, aqui, aquilo que se pode conceituar de 

“subjetivação do palco, que é decomposto não mais em função de linhas e massas, mas, sim, 

de cores, luzes, impressões de realidade que jogam com sugestão de uma atmosfera onírica ou 

fantasiosa do palco e de sua relação com o público” (Pavis, 2015, p. 44).  

Ainda sobre a iluminação expressionista, Camargo (2012, p. 118) destaca que o 

teatro expressionista “explorou os focos concentradores, as sombras, as deformações, os 

contrastes fortes e variações cromáticas, preocupado muito mais com a eficácia dramática do 

que com o efeito imitativo (até porque surgiu como reação ao naturalismo e ao 

impressionismo”. Em outra passagem, o referido autor acrescenta: 

 
Cercados de sombra, os elementos reais do palco expressionista pareciam flutuar no 
vácuo, arrancados do nada pela iluminação. Os projetores dividiam a cena, tirando 
da escuridão cones de realidade mágica, como projeções subjetivas do protagonista. 
Em palcos quase vazios, a iluminação estabelecia contrastes violentos de claro-
escuro, reforçando a expressividade (Camargo, 2012, p. 49). 
 

Todos esses aspectos que caracterizam a iluminação expressionista estão presentes 

em Electra no circo, é o que se pode verificar nas seguintes rubricas: “Trevas. Silêncio. Um 

número 13 luminoso, muito grande, aparece ao fundo. Desaparece. Torna a voltar. Está fixo 

por um instante. Some-se. Volta. Apaga-se”; “trevas”; “penumbra”; “escuridão”; “escuridão 

completa”; “um fiapo de luz penetra nas trevas”; “a luz vai subindo em resistência”; “luz 

violenta”; “sombra indistinta”; “a luz aumenta e cai”; “várias sombras atravessam a cena”; 



104 
 

    

“a cena entra em escuridão”; “claridade fosca”; “um jato de luz muito forte cai a um lado do 

palco”, “A luz [...] explode abundante e vai saindo lentamente”.  

Portanto, à iluminação geral, Borba Filho optou por uma iluminação “por zonas, 

por manchas, por flashes que no momento crucial, prende um ator num feixe de projetores 

que o retiram bruscamente do universo que o cerca, suprime suas relações com o mundo 

exterior, os outros personagens, para isolá-lo num momento estático” (Bablet, 1975, p. 20); 

como nessa cena: “Na escuridão que se faz, [está] somente o Rapaz do Trapézio, banhado por 

uma onda de luz” (Borba Filho, 2007, p. 75). 

Foi nesse contexto que o dramaturgo brasileiro Hermilo Borba Filho deu 

sequência à reescrita do mito dos Atridas. Por se tratar de um drama subjetivo – ao menos é o 

que indica o terceiro e último ato –, é de se esperar que em Electra no circo a realidade se 

misture com fantasias delirantes, ao ponto de o trapezista não se reconhecer enquanto tal: 

 
O Palhaço – O circo acabou-se. 
A Voz do Rapaz – Que é que eu tenho com esse negócio de circo? 
O Palhaço – Oi! Você não vai andar no trapézio? 
A Voz do Rapaz – Eu? Você está maluco. Eu não tenho nada com trapézio! 
O Palhaço – E você não é o equilibrista? Sem você o espetáculo não tem graça. 
A Voz do Rapaz – Você está enganado, meu amigo. Eu sou Orestes. 
O Palhaço – Ih! Você está fazendo uma confusão danada. Orestes... (Dá uma 
risadinha.) (Borba Filho, 2007, p. 64). 
 

Por outro lado, é no dinamismo de louco que, obsessivamente, o Rapaz do 

Trapézio afirma ser Orestes. Quando a cena volta ao primeiro plano, onde se movimentam as 

personagens “reais”, as projeções psíquicas são imediatamente interrompidas, revelando, 

como diz o Palhaço, que ele “está fazendo uma confusão danada”: 

 
A Voz do Segundo Médico – Que é isso? 
A Voz do Rapaz – Defenda-me senhor! 
A Voz do Segundo Médico – De que tem medo? 
A Voz do Rapaz – As fúrias vão me matar. 
A Voz do Segundo Médico – Que fúrias? Deixe disso. Você está muito 
impressionado. 
A Voz do Rapaz – Tenho que correr para alcançar o templo de Palas. 
A Voz do Segundo Médico – Você está enganado, meu amigo. Isso é uma obsessão. 
A Voz do Rapaz – Obsessão? Não vê que sou Orestes? 
A Voz do Segundo Médico – Você não se chama Orestes, não. 
A Voz do Rapaz – Não me chamo Orestes? Então quem sou eu? E por que matei a 
minha mãe? Os deuses me ordenaram? Ora, não me chamo Orestes? 
A Voz do Segundo Médico – Não pense nisso agora. 
A Voz do Rapaz – E em que posso pensar? Tenho que correr para alcançar o templo 
de Palas, senão elas me pegam. Vou correr! Vou correr! 
A Voz do Segundo Médico – Você vai melhorar com essa injeção. Verá! 
A Voz do Rapaz (Estranhando a palavra.) – Injeção? 
(Acendem-se as luzes do palco superior. O Primeiro Médico continua sentado. 
Entra o Segundo Médico ainda com a seringa na mão) 
Primeiro Medico – Que há? 



105 
 

    

Segundo Médico – Ainda o doente do quarto número 13. Está agitado. E pensando 
ser uma outra pessoa. 
Primeiro Médico – Outra pessoa? 
Segundo Médico – Sim. Diz que é Orestes e que precisa correr para alcançar um 
templo não sei de quê. Dei-lhe uma injeção. Está mais calmo (Borba Filho, 2007, p. 
63).  
 

O deserto íntimo do Rapaz do Trapézio carece de povoamento e, despojado de sua 

própria identidade, ele procura alimentar-se, gradativamente, com a substância do Outro, isto 

é, do Orestes grego. Por conta de uma exacerbada subjetividade, a identidade do personagem, 

mesmo que fragmentada, é posta em questão; a pensar que as figuras de Electra no circo não 

têm nomes próprios, são tipificadas, identificadas apenas pela função desempenhada no 

picadeiro. No caso do Rapaz do Trapézio, não passa agora do “doente do quarto número 13” 

(Borba Filho, 2007, p. 63). Isso ocorre porque, no teatro expressionista, a personagem é 

destituída “de identidade89; ou bem a identidade se fragmenta, chegando mesmo a plurificar-

se em diversas personagens, ou então ela é negada por uma espécie de estaticização que a 

transforma em marionete” (Bornheim, 2007, p. 66-67).   

Ao falar sobre a fragmentação da personagem no texto teatral, Candeias (2012, p. 

19) afirma que, “Se a personagem se fragmenta porque o autor quer mostrar que ela é uma 

soma de máscaras, tem vários eus, pode haver uma transferência do foco da ação para o 

interior da figura, o que redunda em desdramatização do drama”. Para Kothe (2000, p. 29), “o 

trágico se torna um rito solene [...] por ser o desfile da consciência diante do espelho desnudo 

da existência”. Nesse sentido, na soma de máscaras sobrepostas, o Rapaz do Trapézio, ao 

viver as aflições do mítico Orestes, que, de certa forma, são as dele, aparece duplicado por 

meio de um jogo de projeções, cujo reflexo, mesmo que fragmentado, remete-o a si mesmo; 

desnudando sua própria consciência. O desafio último do Rapaz do Trapézio, talvez, consista 

nisto: em descobrir que o Outro que o domina é ele mesmo. Um percurso doloroso esse, 

todavia, “a consciência do mundo é apreendida pelo sofrimento, e a plena absorção dele 

confere grandeza ao homem” (Magaldi, 1957, p. 5).  

Na medida em que o Rapaz do Trapézio se desdobra em um Orestes grego, duas 

cenas do mito dos Atridas se destacam, e a primeira é quando o trapezista revive – como 

espectador de si mesmo – a trama assassina de Clitemnestra e Egisto contra Agamêmnon, o 

pai de Orestes e Electra, assunto tratado por Ésquilo na primeira parte da Oresteia: 

 

                                                 
89 Nesse ponto, é importante fazer uma menção à “máscara” do teatro grego, que, em seu contexto de 
representação, transmitia “a consciência de um outro eu” (Castiajo, 2012, p. 51). Ou seja, trata-se de um adereço, 
cujo uso na tragédia grega possibilita refletir sobre a relação entre ator/personagem e sobre a ausência de 
identidade/subjetividade. 



106 
 

    

A Voz do Rapaz – É o marido da minha mãe que volta da guerra. (Aparece a 
Equitadora também vestida à moda grega.) Olhe ela. 
(Dirigem-se para o outro e abraçam-se. Desenha-se no fundo, a figura do 
Domador, no papel de Egisto.) 
Cuidado. 
(O Domador vai avançando, com uma espécie de rede na mão.) 
Cuidado! 
(A Equitadora afasta-se do Dono do Circo, segurando-lhe as mãos, como a 
contemplá-lo. O Domador vai avançando e envolve-o na rede. O Dono do Circo 
procura desvencilhar-se, mas os dois – a Equitadora e o Domador – apertam mais 
a rede e ele se imobiliza.) 
Matou o meu marido... 
(A luz aumenta e cai. Várias sombras atravessam a cena. Ouve-se o estribilho. 
Aparecem o Domador e a Equitadora. Conversam baixo.) 
Que é que estão conspirando? 
(Aparece o Dono do Circo.) 
Ah! querem matar o meu pai! 
(A Equitadora dirige-se ao Dono do Circo. Abraça-o. O Domador vem por trás e 
dá-lhe uma pancada. O Dono do Circo cai. A cena entra em escuridão.) 
Mataram o meu pai! Mataram o meu pai. 
(Volta a penumbra. Cena vazia.) (Borba Filho, 2007, p. 68-69). 
 

O assassinato do Dono do Circo, ou de Agamêmnon, como insiste em dizer o 

Rapaz do Trapézio, é mostrado uma segunda vez, mas agora “em velocidade de máquina 

cinematográfica” (Borba Filho, 2007, p. 69). Tudo não passa de uma fantasia delirante, de um 

indicativo de que a mente do personagem está em agitação total. Na cena do fragmento 

anterior, e em outras que tratam do delírio do Rapaz do Trapézio, as falas indicam “um 

murmúrio imaginário da memória” (Rosenfeld, 1993, p. 110). Da memória, o personagem 

carrega apenas os crimes ocorridos no Grande Circo do Mundo e por ele vivenciados; da sua 

imaginação, estão os rastros de carnificina deixados por outra conhecida família, a dos 

Atridas. Nesse percurso subjetivo, em que a unidade de ação é substituída pela unidade do Eu, 

o trapezista encontra outros personagens, como o pai e a mãe, artistas circenses já mortos e 

que são transformados em Agamêmnon e em Clitemnestra. Os crimes mostrados em duas 

temporalidades se assemelham: Orestes e o Rapaz do Trapézio são matricidas, mas, o 

primeiro é a projeção do segundo, seu duplo, o reflexo invertido de uma consciência central. 

Após a cena em que o Dono do Circo é assassinado, uma segunda cena do mito 

dos Atridas volta a aparecer: o Rapaz do Trapézio revive o próprio crime, conforme sugere 

esta rubrica: “Um raio de luz cai sobre o cadáver da Equitadora que está estendido, com um 

punhal cravado no peito” (Borba Filho, 2007, p. 69). Esta cena, mostrada rapidamente, é 

extremamente importante, não apenas por indicar que a morte da Equitadora se deu por 

motivo de vingança, mas também porque liga os temas da loucura e do julgamento. 

É nesse ponto que surge o espectro da Equitadora. A morta, que aparece ao filho, 

vestida à moda grega, como Clitemnestra, reivindica justiça pelo seu sangue derramado: 

 



107 
 

    

A Equitadora – Onde está ele? Essa escuridão não me deixa ver nada. 
(Avança mais. Perto da escadaria dá um grande grito selvagem. Parece uma louca.) 
Fugiu! Fugiu! 
(Tenta despertar as Seis Mulheres de Preto. Não consegue.) 
Fugiu! E essas cachorras adormecidas! 
(Entra em frenesi como que alucinada. Os seus gestos e atitudes dão a ideia de uma 
dança desesperada, uma dança desconhecida.) 
Acordem! Acordem! Não estão vendo que ele fugiu? 
(As Seis Mulheres de Preto roncam, em um sono profundo.) 
Quem me vingará? Quem? Vocês estão encarregadas da minha vingança e deixaram 
que ele fuja assim. 
(Sacode as Seis Mulheres de Preto, que vão despertando uma a uma. Cada cara, 
iluminada, tem uma expressão diferente.) 
Ele fugiu, enquanto vocês dormiam. Não deixem que ele escape à vingança. 
(As Seis Mulheres de Preto, de movimentos coleantes como cobras, estão se 
levantando.) 
É preciso que não deixem o meu assassino escapar. 
(Um grito abafado no coro das Seis Mulheres de Preto.) 
Vão! Vão buscá-lo! Aquele assassino... aquele assassino... (Borba Filho, 2007, p. 
70).  
 

Após a aparição espectral, o segundo plano cai em trevas e uma luz surge 

imediatamente no palco superior. Borba Filho, fiel à estética expressionista, insere um dado 

novo: se até este ponto da ação o personagem estava acordado ao ter suas perturbadoras 

visões, agora, ele cai em sono profundo – “Felizmente o treze está dormindo” (Borba Filho, 

2007, p. 71) – e o que se verá a partir de agora são imagens oníricas. 

No sonho, tudo pode acontecer; e no universo onírico tudo é possível e verossímil. 

“Tempo e espaço não existem. A partir de uma base real insignificante, o autor dá curso livre à 

sua imaginação que multiplica os lugares e as ações numa mistura de recordações, 

experiências vividas, livres fantasias, absurdas e improvisações” (Strindberg, 1978, p. 12). É 

no sonho que se dará “o julgamento de Orestes vivido pela loucura do Rapaz do Trapézio” 

(Borba Filho, 2007, p. 73), última cena de Electra no circo, correspondente ao quarto episódio 

de Eumênides (v. 566-777), que põe em cena a instituição do tribunal no Areópago, por Atena. 

No final de uma peça, é de conhecimento que o conflito dramático “deve ser levado às suas 

últimas consequências e, depois, resolvido, infortunadamente que seja, mas de molde a deixar 

no espectador a sensação de uma coisa acabada” (Pallottini, 2015, p. 115). Nesse sentido, 

Borba Filho se vale desse modelo, mas, como se verá, não segue Ésquilo linearmente, ele 

trouxe significativa alteração para o desfecho trágico. 

Em Electra no circo, os sete juízes, os magistrados noturnos, só julgam nas trevas 

para não se comoverem com a cara piedosa do assassino. No banco do réu, só se vê apenas o 

vulto do Rapaz do Trapézio, cuja imagem distorcida indica um “alter ego sinistro”, um “sósia 

singular que [...] devora as forças e os desejos daquele a quem pertence” (Eisner, 2002, p. 93). 

O debate está aberto; a acusação é a primeira a falar: 



108 
 

    

Primeira Mulher de Preto – Este homem matou a própria mãe. Deve morrer. 
Segunda Mulher de Preto – Mas não deve morrer simplesmente. Queremos que 
esse júri nos entregue o acusado. 
Terceira Mulher de Preto – Não é verdade que mataste a tua mãe? 
O Rapaz do Trapézio – É. 
Quarta Mulher de Preto – Estão ouvindo? 
Quinta Mulher de Preto – E como matou-a? 
O Rapaz do Trapézio – Com uma punhalada (Borba Filho, 2007, p. 74). 
 

Ao se defender da acusação, o Rapaz do Trapézio afirma que seu crime foi um ato 

de justiça e, semelhante ao Orestes grego, diz que o crime da Equitadora é ainda mais grave, 

ela “matou o seu marido e matou o meu pai” (Borba Filho, 2007, p, 74). Assim como as 

Erínias (v. 603), as Mulheres de Preto refutam o argumento do matricida: “Mas tu ainda vives 

e ela já morreu” (Borba Filho, 2007, p.74). Então, o trapezista indaga porque elas não 

perseguiram a mãe após o crime dela; e a resposta é a mesma que teve Orestes: “A nossa 

função é perseguir aqueles que matam os parentes” (Borba Filho, 2007, p. 74). Acuado, o 

criminoso solicita um defensor e ao seu lado está o Homem de Branco, o equivalente ao deus 

Apolo em Eumênides, que também defende o matricida: “Esse homem praticou justiça 

executando uma criminosa” (Borba Filho, 2007, p. 75).  

Após o debate, os juízes iniciam a votação e, ao fundo do palco, um grande 

quadro, dividido ao meio, se ilumina. Nele está escrito: condenado e absolvido. “Um dos 

Juízes lança uma pedra à urna e aparece o número 1 no lado correspondente a Condenado. 

Gritos abafados de alegria no coro das Seis Mulheres de Preto. Outra pedra: Absolvido. 

Outra, Condenado” (Borba Filho, 2007, p. 75). No momento em que o Sétimo Juiz se levanta 

para depositar a última pedra, um jato de luz invade um dos lados do palco. Algo inesperado 

acontece. Simultaneamente, ouve-se um tiro de revólver e a cena volta imediatamente ao 

primeiro plano, da realidade, e só se ouve a voz desesperada da Enfermeira: “Depressa, 

doutor! O treze deu um tiro na cabeça! (Borba Filho, 2007, p. 75).  

De fato, em uma cena anterior, durante uma visita ao hospital, a Moça do Arame, 

escondida dos médicos, entregou o revolver ao irmão, induzindo-o ao suicídio: “Olhe aqui o 

que eu trouxe pra você” (Borba Filho, 2007, p. 67). O Rapaz do Trapézio sabe muito e, 

mesmo louco, pode abrir a boca e contar à polícia que a Moça do Arame é cúmplice no duplo 

homicídio. Nessa perspectiva, a hipótese que predomina é esta: o pai fora vingado e a Moça 

do Arame não mais precisa do irmão. É preciso que o assassino se cale; é o que ela diz:  

 
Voz da Moça do Arame – Penso que você nunca mais poderá sair daqui. 
[...] 
Voz da Moça do Arame – E é melhor mesmo. Se você saísse poderia contar muita 
coisa. 
[...] 



109 
 

    

Voz da Moça do Arame – E eu não quero que você conte, está ouvindo? (Borba 
Filho, 2007, p. 66). 
 

Levando em consideração o fato de Electra no circo ser um drama subjetivo, o 

mundo onírico “poderá libertar o ser humano, aliviando dos pesos e das angústias que o 

oprimem, tirando-lhe a força e o poder que o impedem de viver numa existência feliz e 

harmoniosa” (Ferreira, 2013, p. 160). Não é bem o que ocorre com o trapezista. Há aqui uma 

alteração significativa em relação ao modelo esquiliano. Em Borba Filho, mesmo que em um 

plano subjetivo, no qual impera a imaginação, a fantasia e o delírio, não houve condenação ou 

absolvição do artista circense; suicidou-se o Rapaz do Trapézio.  

De fato, o tema da loucura seguido do suicídio está posto na tragédia Ájax de 

Sófocles, que, inclusive, foi aproveitado por Borba filho na sua já citada tragédia O vento do 

mundo. Mas, o dramaturgo brasileiro se volta, mais uma vez, à dramaturgia moderna e busca 

em Eugene O’Neill o substrato de sua composição trágica. No dia 11 de junho de 1944, 

justamente no período em que escreve Electra no circo, Borba Filho tece comentário no 

Jornal do Comércio sobre a constante atualidade do mito e da tragédia grega, e ele não deixa 

de ressaltar que, na Electra enlutada, O’Neill “aproveitou a essência da tragédia e, em 

homens e mulheres dos nossos dias, conseguiu impor grandiosidade do drama antigo, com a 

mesma força e o mesmo sentido de fatalidade” (Borba Filho apud Reis, 2008, p. 338). 

Nesse sentido, Gassner (1965, p. 105) destaca que, ao escrever Electra enlutada, 

O’Neill “tinha em vista a grandeza do tema e o tratamento presente nos grandes períodos do 

passado do teatro, especialmente na era da tragédia ática. [..] Procurou ele aquela grandeza 

não como imitador mas como artista esforçadamente criador”. Em relação ao trágico, Gassner 

(1965, p. 105) sustenta a tese de que “o estilo clássico é quase invisível nas peças de O’Neill”, 

mas ressalta que as pressões psicológicas substituem o clássico Destino. Essa abordagem foi, 

de fato, defendida por Eugene O’Neill: “Seria possível fazer em tal peça uma aproximação 

psicológica moderna do sentido grego de destino, que um público inteligente de hoje, sem 

crença em deuses ou recompensas sobrenaturais, aceitasse e sentisse?” (O’Neill apud 

Magaldi, 1959, p. 5). Tal aproximação foi atingida através da estreita combinação entre as 

alusões míticas e a psicologia freudiana. De modo semelhante, Borba Filho, ao se valer de 

elementos do teatro expressionista, voltando-se para o drama subjetivo, por meio de uma 

sondagem do interior da mente humana, alcança os mesmos efeitos que o dramaturgo O’Neill. 

Não é de nosso intento tecer um estudo comparativo pormenorizado sobre as duas 

peças. Chama-nos a atenção um aspecto específico: o personagem Orin (Orestes), após o 

suicídio da mãe, Christine (Clitemnestra), e como forma de reparação, também se lança ao 



110 
 

    

suicídio, não só por sentir remorso ou culpa, mas também por ser a única forma de reparação. 

Semelhante à Moça do Arame, Lavínia (Electra), diante de uma forte carga emocional, 

também sugere ao irmão o suicídio: “Eu gostaria que você estivesse morto! Você é vil demais 

para viver! Deveria matar-se se não fosse covarde!” (O’Neill, 1970, p. 325-326). 

Uma leitura possível sobre desfecho de Eumênides recai no abandono da pena – 

Orestes é absolvido – por meio do tribunal instituído pela deusa Atena. As novas divindades 

derrubam as leis obscuras das terríficas Erínias, leis antigas, legadas pela tradição. Em 

contrapartida, instauram outras novas, por meio de métodos racionalistas, refletindo o novo 

contexto político e social de Atenas do século V AEC. Ademais, Orestes se liberta da 

sufocante fatalidade que sobre ele recaia e, ao mesmo tempo, tem-se uma exaltação da 

conquista humana. Em Eumênides (v. 1048-1065), embora o Orestes de Ésquilo seja 

“impelido a uma situação trágica que o leva à noite da loucura”, o desfecho da tragédia 

“admite a grande reconciliação final, a solução radiante pela graça do Deus supremo” (Lesky, 

2015, p. 39). 

Segundo Lesky (2015, p. 38), na situação trágica, na qual se insere o Orestes 

esquiliano, “há forças contrárias, que se levantam para lutar umas contra as outras, há o 

homem, que não conhece saída da necessidade do conflito e vê sua existência abandonada à 

destruição”. Mas estar em situação trágica não é uma instância definitiva, as “nuvens que 

pareciam impenetráveis se rasgam e do céu aberto surge a luz da salvação que inunda a cena, 

até então envolta pela noite da tempestade” (Lesky, 2015, p. 38). Por mais que o matricida 

esteja envolvido em uma situação absurdamente terrível, o conflito não é cerrado, isto é, não 

culmina no aniquilamento do herói, “pois admite a reconciliação das potências combatentes e, 

nessa reconciliação, a liberação da dor e do sofrimento” (Lesky, 2015, p. 39). 

Em Electra no circo se verifica justamente um conflito trágico cerrado, uma vez 

que “não admite solução senão o aniquilamento” (Lesky, 2015, p. 39). Não há saída ao Rapaz 

do Trapézio que, imerso em um conflito insolúvel de desordem sentimental, e em decorrência 

do seu crime monstruoso, é arremessado à própria aniquilação. Ao se colocar “dentro de 

cena” e reviver o julgamento de Orestes, o trapezista descobre que, na verdade, é 

protagonista, e ao mesmo tempo, espectador de si mesmo. A agonia do personagem parecia 

interminável, mas, ao sentir o sopro trágico da vida – no súbito despertar – ele se depara com 

a sua condição humana e que, por ser limitado e finito, caminha para a morte. Ao manter-se 

preso em seu mundo interior, complexo e incoerente, o trapezista debate-se, luta, protesta, faz 

justiça com as próprias mãos, manchando-as com sangue da própria mãe. Mas, seus esforços, 

no mundo moderno, sem o deus Apolo e a deusa Atena para ampará-lo, tornam-se inúteis.  



111 
 

    

No revés, o suicídio do Rapaz do Trapézio é a afirmação de sua liberdade e, 

simultaneamente, a reparação de sua desmedida. Segundo destaca Gumbrecht (2001, p. 11), 

“não há tragédia sem a presença ameaçadora da morte”. E a tragédia só pode existir “se o 

herói trágico não possuir a possibilidade de desculpar-se pelo seu erro” e nem “dispor da 

possibilidade de proteger-se do perigo [...] de uma morte violenta proveniente do seu erro” 

(Gumbrecht, 2001, p. 11). O Rapaz do Trapézio, ao cometer um dos piores crimes – o 

matricídio –, foi acometido pela loucura que, ao se apoiar em Orestes, implicou-lhe sua 

própria destruição. O suicídio do trapezista destaca o realce trágico justamente pelo fato de 

que, ao herói, não há saída a não ser seu aniquilamento. 



112 
 

    

5 LAZZARO (1948), DE FRANCISCO PEREIRA DA SILVA 

 
Até quando deverei opor a minha nudez 
Ao mistério da Tua insaciabilidade? 
Nada tenho para Te oferecer, senão os crimes de outrem 
Ah! Dinamitem a casa dos Átridas, para que se dissolva 
A espessura das gerações anteriores . 

(Murilo Mendes, “A casa dos Átridas”)  

 

O ano de 1952 foi marcado por grandes acontecimentos e o destaque recaiu na 

criação do Teatro Duse e, nele, a inauguração do Festival do Autor Novo90, uma iniciativa de 

Paschoal Carlos Magno, o mesmo que criara, na década de 1930, o Teatro do Estudante do 

Brasil (TEB). Paschoal era, de fato, um “homem de grandes iniciativas” que, repetidamente, 

levantava “multidões em tono de si” (Doria, 1975, p. 147). Ainda em 1952, entre 15 e 30 de 

julho, tentou ele realizar o Festival do Teatro Grego; se concretizado, teria sido também um 

grande empreendimento, pois o festival seguiria um modelo similar ao do Teatro da Natureza, 

realizado em 1916, no Campo de Sant’Ana, com encenações ao ar livre91. 

Com a criação do Teatro Duse, quis Paschoal impor a presença do dramaturgo 

brasileiro, “dentro de um repertório normal, como rotina” (Doria, 1975, p. 147). O Teatro 

Duse foi construído na própria residência de Paschoal, em Santa Teresa, no Rio de Janeiro. O 

local era “uma sala de pouco mais de cem lugares, diante de um pequeno palco, onde iria 

desenrolar-se mais um capítulo da história do Teatro do Estudante92, talvez o mais 

importante” (Doria, 1975, p. 147-148). Em nota publicada no Última Hora, no dia 11 de 

                                                 
90 “O termo ‘festival’ pode sugerir algo diferente do que se passou no teatro de Paschoal Carlos Magno. O 
evento não foi organizado, como se poderia pensar, nos formatos tradicionais de um festival — fato que era bem 
característico do Teatro Duse. Para começar, não havia um período específico para sua realização. Depois, sua 
programação era incerta e podia ser intercalada com outros eventos do teatro. Mas algo do sentido ancestral do 
termo era preservado: a diversidade e a celebração” (Molina, 2015, p. 107). 
91 Três tragédias seriam encenadas com direção de Esther Leão: Hécuba de Eurípides; e Édipo Rei e Antígona, de 
Sófocles. O Correio da Manhã, no dia 27 de março, fez um registro: “Enfim vamos ressuscitar o ‘Teatro da 
Natureza’ que o gênio de Italia Fausta há trinta e cinco anos aproximadamente iluminou sob as árvores do 
Campo de Sant’Ana. O Teatro do Estudante que obteve grande êxito na sua execução pelo Norte vai apresentar 
Hécuba de Eurípides, Édipo Rei e Antígona, de Sófocles, ao ar livre, nos jardins da Praça da República, no 
Palácio Guanabara e nas escadarias do Ministério da Fazenda [...]. Trata-se de uma iniciativa audaciosa, feita sob 
os auspícios do Departamento de Difusão Cultural da Prefeitura” (Correio da Manhã, 1952, p. 9). 
92 Aqui, não se trata do Teatro do Estudante do Brasil, criado na década de 1930. A inauguração do teatro Duse, 
em 1952, foi “também a data do surgimento de outro movimento de Paschoal, o novo Teatro do Estudante (TE), 
muitas vezes confundido com o antigo Teatro do Estudante do Brasil (TEB), gerando um problema recorrente 
em nossa historiografia, poucas vezes percebido ou discutido” (Molina, 2015, p. 46). Segundo Molina (2015, p. 
50), “O problema historiográfico mencionado acontece quando os dois movimentos são ‘confundidos’ sem se ter 
em mente os progenitores aos quais estão ligados: o primeiro, TEB, à Casa do Estudante do Brasil, e o segundo, 
TE, ao Teatro Duse. Assim, o segundo semestre de 1952 deve ser a referência para a distinção dos dois, mesmo 
que o próprio Paschoal tenha trocado o nome incontáveis vezes – por descuido ou intencionalmente, para 
questões de promoção do novo grupo. Era bastante comum, na verdade, Paschoal afirmar, em meados de 1952, 
que o Teatro do Estudante estava completando quatorze anos. A confusão, portanto, não é para menos. O cerne 
da questão talvez se encontre no fato de que o TEB, sem Paschoal à frente e sem espaço próprio, não continuou 
sua carreira, na prática”. 



113 
 

    

novembro de 1952, Barros (1952, p. 3) diz ser o Teatro Duse “uma casa de espetáculo 

pequena [...], mas que se torna grande, imensa, pelo papel extraordinário que representa na 

nossa vida teatral”. 

 A criação do Teatro Duse foi, de fato, um grande acontecimento, não só para o 

público carioca, mas também para a arte teatral nacional. Isso porque pela primeira vez no 

Brasil foi criado um teatro laboratório/experimental, voltado para a formação de novos 

dramaturgos, atores, diretores e demais profissionais da arte da cena; é o que diz Paschoal 

Carlos Magno em uma entrevista concedida ao Correio da Manhã, no dia 5 de abril de 1952: 

“Um autor novo, desconhecido, luta com muitas dificuldades para ser apresentado, tanto aqui 

como em qualquer parte do mundo [...]. O Teatro Duse – que é o laboratório dos artistas e das 

peças do Teatro do Estudante – terá essa missão” (Magno, 1952, p. 9).  

Revelar autores novos, o que raramente ocorria em uma companhia teatral 

profissional, que prioriza a bilheteria, textos clássicos e dramaturgos consagrados, foi o 

empreendimento máximo do Teatro Duse. Em decorrência desse feito, na primeira temporada 

do Festival do Autor Novo, o jovem piauiense Francisco Pereira da Silva foi revelado. 

Ademais, a ele “o tempo reservaria um lugar de destaque na história da dramaturgia brasileira 

[...], tornando-o um dos mais bem-sucedidos autores que passaram pelo Duse” (Molina, 2015, 

p. 123). O aparecimento de Chico, como era carinhosamente chamado pelos amigos, 

contribuiu para que, mais uma vez, o mito dos Atridas fosse revisitado na dramaturgia 

brasileira, pois sua peça de estreia, Lazzaro, traz novamente os irmãos Orestes e Electra para o 

primeiro plano. A análise da mencionada tragédia ficará para o segundo momento. Importa-

nos, antes, tecer alguns apontamentos sobre a criação do Teatro Duse e sobre o Festival do 

Autor Novo, pois é neste contexto que o jovem autor piauiense foi revelado. 

 
5.1 O Teatro Duse e o Festival do Autor Novo 

 
O Teatro Duse entrou para a história do teatro brasileiro por ter sido o primeiro 

teatro experimental criado no Brasil. Este termo, a priori, está em concordância com o teatro 

laboratório e com o teatro moderno, que se opõe ao teatro tradicional e comercial, que visa 

rentabilidade financeira e “se baseia em receitas artísticas comprovadas, ou mesmo ao teatro 

de repertório clássico, que só mostra peças ou autores já consagrados. Mais que um gênero, 

ou movimento histórico, é uma atitude dos artistas perante a tradição, a instituição e a 

exploração comercial” (Pavis, 2015, p. 388). Na edição do Diário Carioca, do dia 9 de julho 



114 
 

    

de 1952, Paschoal Carlos Magno fala sobre seu propósito de fazer do Duse um teatro 

experimental e, segundo ele, surgiu justamente em oposição ao “teatro comercial”: 

 
Peça comercial é uma espécie de tabu que os donos das companhias criaram para os 
autores. Comercial é sinônimo de vulgar, banal, igual aos outros chavões que já 
deram resultado financeiro. [...] Infelizmente, no teatro, os empresários ainda têm 
medo de se arriscarem com peças diferentes, que fujam um pouco à rotina. Fora do 
trio amoroso, é sempre arriscado. Mormente quando se trata de peça brasileira, que é 
ainda considerada em segundo plano. Se tem uma estrangeira e outra brasileira, a 
preferência recairá fatalmente sobre a primeira. O Teatro Duse, que construí em 
minha residência, só montará autores nacionais, ou autores estrangeiros, 
considerados não comerciais... O que equivale dizer que o Duse envidará para 
encenar boa literatura teatral (Magno apud Magaldi, 1952, p. 6). 
 

Experimentar pressupõe que numa peça, ao ser levada ao palco, importa mais o 

processo do que vê-la como algo pronto, estanque e finalizado. O processo criativo é 

alargado, pois a partir da encenação, da análise crítica e da recepção do público, o texto pode 

vir a ser modificado. Ao falar sobre esse processo criativo, Pavis (2015, p. 389) assim 

sintetiza: 

 
Experimentar pressupõe que a arte aceita fazer tentativas, até mesmo errar, visando à 
pesquisa do que ainda não existe ou a uma verdade oculta. Fazem-se tentativas na 
escolha de textos inéditos ou considerados ‘difíceis’, na interpretação dos atores, na 
situação de recepção do público. De uma noite para outra, a ordem do espetáculo é 
submetida a variações; o tempo dos ensaios ou da teorização é muito mais longo que 
o da exploração comercial. O direito à pesquisa e, portanto, ao erro, estimula os 
criadores a assumirem riscos a propósito da recepção (a ponto, por vezes, de não 
procurarem chegar a uma representação pública), a modificar incessantemente a 
encenação, a buscar e a transformar em profundidade o olhar do espectador 
muitíssimas vezes intalado na rotina. 
 

O empreendimento de Paschoal Carlos Magno movimentou o cenário teatral no 

Rio de Janeiro e os olhares da crítica se voltaram todos para o Teatro Duse. No dia 8 de julho 

de 1952, por exemplo, ao falar sobre a proposta experimental trazida com a criação do Teatro 

Duse, Magaldi escreveu uma nota no Diário Carioca, enfatizando seu ineditismo no Brasil: 

 
Às vezes, [os teatros laboratórios] são localizados em pequenos porões, sótãos, 
pequenas salas, garagem, quase sempre distante da cidade. Esses teatros de 
capacidade mínima servem de experiência a jovens autores. Em muitos teatros dessa 
natureza, têm aparecido grandes nomes do teatro Universal. Eugene O’Neill ensaiou 
seus primeiros passos num pequeno teatro, montando suas peças em 1 ato. No Brasil 
não há teatros laboratórios. O Duse, localizado em ponto pitoresco, pois gasta-se 10 
minutos do largo da Carioca até a residência de Paschoal Carlos Magno, será um 
teatro assim, de 100 lugares. No seu pequeno palco, os autores jovens do Brasil, que 
tiverem em casa peças nas gavetas, ensaiarão seus primeiros voos na vida teatral 
(Magaldi, 1952, p. 6). 
 

A inauguração do Teatro Duse ocorreu no dia 2 de agosto de 1952, à meia noite, 

com a peça João sem terra, de Hermilo Borba Filho. Para além de algumas críticas negativas 

em torno do texto, a encenação foi um sucesso. O autor de Electra no circo, naquela época, 



115 
 

    

era desconhecido apenas no Rio de Janeiro, pois vimos no Capítulo anterior que ele deu seus 

passos iniciais no teatro em Pernambuco, desde o início da década de 1940. Em meados dos 

anos 1950, estava Borba Filho se transferindo de Recife para São Paulo, onde permaneceu até 

o ano de 1958. Seu objetivo era “se profissionalizar na competitiva cena teatral paulista” 

(Reis, 2008, p. 319). Quando Hermilo chegou ao Rio de Janeiro para assistir sua peça, 

Paschoal (apud Reis, 2008, p. 319) afirma que “Um dos primeiros grandes e autênticos 

autores teatrais que possuímos nunca foi representado no Rio ou em São Paulo”. 

Diante da repercusão de algumas críticas negativas sobre João sem terra, 

Paschoal Carlos Magno (1952) fez um severo apontamento, afirmando que estão julgando-a 

erroneamente, pois “não [se] compreendeu ainda os objetivos do Teatro Duse. Se seu autor 

considerasse uma peça completa, definitiva, não permitiria sua representação num palco 

experimental. Iria forçar as portas do teatro profissional” (Magno, 1952, p. 11). Em outra 

passagem, ressalta Magno (1952, p. 11): “é sabido que não se aprende cirurgia sem assistência 

a aula de operação. Dá-se o mesmo com os autores: como saber se suas peças são de fato 

‘peças’ sem vê-las representadas?” Para além dessa problemática, com João sem terra, Borba 

Filho contribuiu significativamente para a dramaturgia brasileira, alargando o leque temático. 

O crítico Sábato Magaldi (1952, p. 6), no dia 9 de agosto de 1952, destaca que em João sem 

terra o dramaturgo fez uma interessante tentativa no “sentido de fixar teatralmente o mundo 

nordestino” e, embora a peça lembre certos aspectos dos romances de José Lins do Rego 

(1901-1957), o crítico não a inclui “na chamada corrente regionalista”. 

Outro ponto a ser destacado sobre o Duse é que na ocasião de sua inauguração, e 

nas demais representações, não se cobraram ingressos; o público teve de solicitar sua 

inscrição prévia. Todavia, durante o intervalo dos espetáculos, apelava-se ao público que, 

voluntariamente, contribuísse com o valor que quisesse ou quanto pudesse pagar. A bilheteria 

destinava-se, inteiramente, à criação de uma cantina; muitos artistas do Teatro do Estudante 

residiam em regiões apartadas do centro carioca e não tinham condições financeiras para 

custear suas refeições diárias: 

 
Em todos os espetáculos do Duse, que são absolutamente grátis, haverá num dos 
intervalos uma coleta como nas igrejas [...]. Cada espectador dará o que quiser; não 
é para o Teatro do Estudante, mas para sua cantina. Há alunos pobres e ricos. O 
visitante nunca perceberá diferença alguma entre eles porque se apresentam com o 
seu uniforme simples e famoso: saias ou calças pretas com blusas ou camisas 
brancas, ostentando as iniciais T.E. Mas todos eles saem de suas escolas, escritórios, 
repartições, oficinas, lojas, sobem o morro de Santa Tereza e vêm nesta sala fazer o 
aprendizado da arte que amam. Com raras exceções, todos moram distante do 
centro. E a maioria não pode se dar ao luxo de jantar na cidade. Por isso faz-se 
necessário a criação dessa cantina que deverá ser mantida, pelos espectadores do 
Teatro Duse (Magno apud Doria, 1975, p. 148). 



116 
 

    

Ainda sobre o contexto de inauguração do Duse, Sábato Magaldi escreveu uma 

nota, reforçando a importância do Festival do Autor Novo para os jovens dramaturgos 

 
Quando se cogita de levar uma peça nacional percebe-se a fragilidade da nossa 
dramaturgia. Ora as empresas não se dispõem ao risco de uma experiência de 
resultados financeiros duvidosos. Ora relegam a segundo plano os autores 
brasileiros, ao acenar-lhes a possibilidade de representarem um texto estrangeiro que 
logrou êxito. Ora – é preciso dizer claramente – não descobrem um original com os 
requisitos mínimos para uma carreira regular. 
 
No estágio presente do nosso teatro, a ascensão precisa ser feita através dos autores. 
Mas como conciliar tantos interesses contraditórios a essa necessidade básica? 
 
O único caminho possível e seguro é a dos teatros experimentais, dos palcos-
laboratórios. O Teatro Duse, que nesta madrugada se inaugurou em espetáculo de 
gala, se propõe realizar essa iniciativa. Tem como programa lançar os autores 
brasileiros inéditos, bem como representar os textos estrangeiros considerados não 
comerciais. 
 
Os jovens de todos os Estados terão agora essa oportunidade. [...] Quantos autores 
de talento serão revelados nesse “Festival”, colaborando para a verdadeira formação 
da nossa dramaturgia? (Magaldi, 1952, p. 6). 
 

Infelizmente, o Teatro Duse realizou suas atividades durante um curto período, de 

1952 a 1956. Mas o Festival do Autor Novo “teve excelentes resultados devido à boa 

divulgação dos espetáculos, garantindo sempre uma plateia lotada e dialogando com uma das 

grandes questões do teatro nacional da época: a busca por uma nova dramaturgia” (Molina, 

2015, p.108). Ademais, o saldo foi positivo: lançou cerca de 23 dramaturgos93 e mais de 200 

atores, dentre os quais se destacam Othon Bastos, Tereza Raquel e Maria Pompeu. Por fim, é 

de se acrescentar que o Teatro Duse promoveu cinco temporadas94 do Festival do Autor Novo 

e, além da tragédia Lazzaro, outras duas peças de tema mitológico foram apresentadas: 

Idomeneu95 de José Paulo Moreira da Fonseca e A Matrona de Éfeso96 de João Augusto. 

                                                 
93 A saber: Adolfina Bonapace Portela, Aldo Calvet, Antonio Callado, Aristóteles Soares, Cláudio de Araújo 
Lima, Edmundo Lys, Etelvina Felício dos Santos Zanarini, Francisco Pereira da Silva, Geraldo Markhan, 
Hermilo Borba Filho, Herolt Carneiro de Miranda, Ivan Pedro Martins, João Augusto, José Maria Monteiro, José 
Paulo Moreira da Fonseca, Léo Victor, Leone Vasconcelos, Lúcio Fiuza, Luciana Peotta, Maria Inês de Almeida, 
Maria Ruth de Araújo Lima, Paulo Duque e Rachel de Queiroz. 
94 “Paschoal não dividiu as apresentações em temporadas” (Molina, 2015, p. 107). Repertório/1953: O idiota, de 
Léo Victor; Treze degraus para baixo, de Lúcio Fiúza; Põe dinheiro no bolso, Rodrigo, de Paulo Duque; 
Declive, de Etelvina Felício dos Santos Zanarini; Dia de natal, de Maria Ruth de Araújo Lima; Um homem sem 
sorte, de Herolt Carneiro Mirnada. Repertório/1954: Lampião, de Rachel de Queiroz; Frankel, de Antônio 
Callado; Da mesma argila, de Maria Inês de Almeida; Tropeiros, de Ivan Pedro Martins; Quilômetro 156, de 
Luciana Peotta; A noiva do véu negro, de Leone Vasconcelos. Repertório/1955: O preço da paz, de Adolphina 
Bonapace Portela e Idomeneu, de José Paulo Moreira da Fonseca. Repertório/1956: O romance de Joana, a linda 
pastora, de Edmundo Lys. 
95 Peça apresentada na temporada de 1955 do Festival do Autor Novo. Com Idomeneu, José Paulo Moreira da 
Fonseca “continua uma linha que sempre o interessou: dar conteúdo atual e universal” (Jornal do Comércio, 
1955, p. 10). O autor também escreveu Dido e Eneas e uma versão de Agamêmnon de Ésquilo, intitulada 
Noturno em Vargem das Pedras. No dia 3 de dezembro de 1955, o Correio da Manhã publica a seguinte nota: 
“O autor, que surgiu nas letras com ‘Elegia Diurna’ (poemas) já publicou vários volumes de poesia. Em 1953, 



117 
 

    

Na primeira temporada, o repertório foi o seguinte: João sem terra, de Borba 

Filho; Terra queimada, de Aristóteles Soares; Lazzaro, de Francisco Pereira; O discípulo e 

Prima dona, de José Maria Monteiro; Débora e o capataz, de Geraldo Markhan; A Matrona 

de Éfeso, de João Augusto; Casa de ninguém, de Aldo Calvet; A volta, de Cláudio de Araújo 

Lima. Ao analisar este repertório, Molina (2015, p. 116) insere as peças em três categorias, 

por conta das semelhanças entre elas: os três primeiros textos, “que formaram uma espécie de 

‘trilogia nordestina’; o conjunto composto por apresentações de grupos convidados; e o 

espetáculo A volta, o último da temporada, realizado em janeiro de 1953, após o recesso de 

final de ano”.  

Não é nosso objetivo fazer um estudo pormenorizado sobre todas as temporadas 

do Festival do Autor Novo e suas respectivas montagens. No entanto, faz-se necessário tecer 

algumas particularidas sobre Terra queimada, segunda peça apresentada na primeira 

temporada e que antecedeu Lazzaro. A peça de Aristóteles Soares e também João sem terra de 

Borba Filho, por tratatem de temas regionais do nordeste brasileiro, serviram de parâmetros 

qualitativos para alguns críticos tecerem seus apontamentos sobre o texto e montagem da 

reescrita mitológica de Franscisco Pereira da Silva. 

Terra queimada de Aristóteles Soares, autor natural de Catende, Pernambuco, 

estreou no dia 14 de outubro de 1952. Um dos temas presente nesta peça, o dos engenhos de 

açúcar do nordeste brasileiro, em parte, já estava no “romance de 30”, a pensar nas obras de 

José Lins do Rego, como Menino de Engenho (1932) e Fogo morto (1947). Em uma nota 

publicada no Diário Carioca, no dia 3 de outubro de 1952, afirma-se que a peça de Aristóteles 

“é um retrato de um engenho de açúcar de Catende, não no seu aspecto histórico, já tantas 

vezes revivido pela literatura, mas no aspecto dramático de sua gente que se revolta, gente que 

briga, gente que se vinga”. Em seguida, a nota diz que “o teatro que Aristóteles está fazendo é 
                                                                                                                                                         
escreveu a peça ‘Dido e Enéas’, sua primeira obra para teatro. [...] ‘Idomeneu’, sua primeira encenada representa 
a verdadeira estreia como autor teatral.” Em outra edição do mencionado jornal, no dia 10 de dezembro de 1955, 
José Paulo Moreira da Fonseca concedeu uma entrevista, explicando o assundo da peça: “É a primeira peça que 
escrevi. Iniciei-a em 1947, terminando-a apenas em 1952. Escolhi como ‘história’ uma fábula grega, porém, sem 
intenção de escrever uma peça histórica. O enredo é antigo, mas o estofo [é] de nossos dias. Como nervo do 
drama indicaria um processo muito comum em nossa vida – solucionarmos a angústia mediante a ação, a 
fundação. Idomeneu após haver permitido o sacrifício do filho, cai no desespero. Tenta curar-se dessa aflição 
fundando a cidade de Salento, buscando exorcismo contra as sombras interiores, nas nítidas formas se 
desenhando ao sol” (Fonseca apud Correio da Manhã, 1955, p. 13. 
96 P. S. (1952, p. 10) assistiu a montagem da peça e escreveu uma crítica no jornal Última Hora: “A Matrona de 
Éfeso, a célebre história de Petrônio, aparece, para o nosso teatro, numa interpretação deliciosa do jovem autor 
estreante. A peça, muito bem dirigida e interpretada pelo ‘Teatro Sem Nome’, consegue prender o espectador do 
princípio ao fim, não só pelo desenvolvimento da ação, mas, ainda, pela excelência do texto, um diálogo vivo e 
elegante, recontanto, com graça, a figura daquela viúva [...] que se abrigou naquele mausoléu do recém-falecido 
marido”. Em seguida, diz o crítico: “A peça do Sr. João Augusto é [...] uma farsa muito bem feita e apresentada. 
Um ótimo cenário, belíssimos trajes e uma boa interpretação. Todos os atores se mantiveram num ritmo seguro, 
principalmente as duas moças que fizeram os papéis da viúva e de Milene, a aia” (P. S., 1952, p. 10). 



118 
 

    

o teatro de sua terra, dos seus costumes, de seus hábitos, sem o triângulo amoroso do teatro 

francês, sem as influências estrangeiras” (Diário Carioca, 1952, p. 12).  

Para a crítica Claude Vincent, que escreveu suas impressões na Tribuna da 

Imprensa, a peça Terra queimada retrata “a vida triste [...] desta gente que trabalha, resignada, 

sem esperança [...]. Para [os personagens], o catimbozeiro, a sanfona, o ladrão de galinha, as 

mulheres são momentos de relevo na monotonia a que se acostumaram” (Vincent, 1952, p. 8). 

Em outra edição da Tribuna da Imprensa, do dia 24 de setembro de 1952, Vincent (1952, p. 8) 

ressalta que Aristóteles Soares estava empolgado com o movimento teatral que se processava, 

na época, em Pernambuco, e, “movido por esse fluxo revolucionário, [abandona] as peças 

ligeiras para se dedicar ao drama inspirado em motivos regionais. Com esse feitio, escreveu 

Cana brava, A trovoada, Terra queimada e, ultimamente, Sangue velho”. 

No jornal Última Hora, em texto assinado pelas iniciais P. S, em 22 de outubro de 

1952, assim é descrita Terra queimada: 

 
Náufragos de uma vida sem esperança ali estão seis homens e uma mulher, mas 
reunidos apenas por uma contingência do destino, porque cada um guarda [...] a sua 
solidão. 
 
[...] 
 
A característica dos personagens que o Sr. Aristóteles Soares criou é a sinceridade 
dentro do meio em que vivem. O caboclo aceita a exploração sem quase revolta, e 
aqueles que não a aceitam ganham os trens do nordeste ou os caminhões de “paus-
de-araras”, e vão, com a sua bondade desconfiada, aceitar a exploração em outras 
terras (P. S., 1952, p. 5). 
 

No dia 16 de outubro de 1952, um crítico do Correio da Manhã também escreveu 

suas impressões sobre Terra queimada; a linha segue o mesmo foco dos autores anteriores: 

 
Quando o que atrai um autor é sobretudo o ambiente, o cenário, o clima – que são 
afinal a terra em uma de suas fisionomias locais – é frequente a sua obra participar 
do quadro pictórico em sua concretização cênica, e da poesia em sua concretização 
verbal. 
 
[...] 
 
Como drama regional, como tragédia rústica, Terra Queimada abre um filão 
opulento aos autores brasileiros: – a fixação dramática de particularismos regionais 
(Correio da Manhã, 1952, p. 6). 
 

Como se pode observar, Aristóteles Soares tem como entrecho o assunto regional, 

o que vai ao encontro das propostas defendidas por diversos dramaturgos da época, de 

aproveitar a imensa riqueza de motivos que o Nordeste oferece. Essa assertiva pode ser 

observada em uma fala do próprio autor, em uma entrevista concedida ao Correio da Manhã, 

no dia 8 de outubro de 1952: 



119 
 

    

É necessário frisar que devemos a Hermilo Borba Filho, diretor do Teatro do 
Estudante de Pernambuco, o lançamento da ideia para a criação de um teatro 
baseado em assuntos da região, promovendo concursos de peças e sugerindo aos 
escritores da terra o aproveitamento de motivos nordestinos para a construção de 
uma dramática (sic) de substância brasileira. E graças a isso, já estão surgindo 
escritores capazes de dar contribuição verdadeira ao Teatro do Nordeste, ou melhor, 
ao próprio teatro brasileiro (Soares, 1952, p. 9). 
 

Por fim, na sequência de apresentações no Teatro Duse, o terceiro autor revelado 

foi Francisco Pereira da Silva. Embora tenha escrito uma primeira peça em 1945, foi em 

1952, no Festival do Autor Novo, que ele lançou o primeiro voo na arte da cena. Seria, “por 

meio de Francisco Pereira da Silva que, pela primeira vez no Festival do Autor Novo, um 

texto conseguiria equalizar uma proposta estética com qualidade dramatúrgica, levando a peça 

Lazzaro ao status de peça de maior destaque até então” (Molina, 2015, p. 120). 

 
 
 
 

 
Figura 1: Teatro Duse, localizado na casa de Paschoal Carlos Magno, no Rio de Janeiro. 

 
      Fonte: Acervo: Instituto de Cultura e Arte (ICA). Universidade Federal do Ceará (UFC). 
 
 
 



120 
 

    

Figura 2: O pequeno Teatro Duse, durante um ensaio. 

 
                  Fonte: O Cruzeiro. Rio de Janeiro, ano XXIV, n. 13, 12 de janeiro de 1952, p. 99 

 

5.2 Francisco Pereira da Silva: “Autor Revelação de 1952” 

 
Quando se realizava o Festival do Autor Novo, o Correio da Manhã, no dia 25 de 

março de 1952, publica a seguinte nota: “Quem poderá informar o nome do autor de Lazzaro? 

Não quer ele próprio se apresentar?”. Francisco Pereira da Silva, como se vê, era 

completamente desconhecido. Além de “Tímido, profundamente tímido, o novo teatrólogo” 

(Barros, 1952, p. 3) era “avesso às badalações sociais ou intelectuais” (Heliodora, 2009, p. 

55).  No “Prefácio” que Raquel de Queiroz fez para o livro O desejado – Romance de Vilela 

(1974), peça de Francisco, assim ele é apresentado: na dramaturgia do autor piauiense “tem 

tudo que nos peça o coração. Uma força de legitimidade, ouro de lei na sua maior pureza. Um 

cheiro de coisa viva, misteriosamente casada com uma sofisticação de tratamento do mais alto 

gabarito. Um senso de poesia que é épico e lírico” (Queiroz, 2009, p. 65). 

 Francisco Pereira da Silva nasceu em 1918, em Campo Maior, no Piauí. Nesta 

pequena cidade, não muito distante da capital, Teresina, ele passou toda a infância e 

juventude. Em 1942, com apenas 24 anos, o dramatugo se muda permanentemente para o Rio 

de Janeiro, retornando à cidade natal esporadicamente. Neste mesmo ano, o jovem autor 



121 
 

    

ingressa no Serviço Público Federal, então Ministério da Educação e Saúde, no qual estava 

incluída a área da Cultura. Francisco falece em 1985, no Rio de Janeiro, em decorrência de 

problemas circulatórios, no seu pequeno apartamente onde morou por muitos anos.  

Antes de escrever peças, Fancisco Pereira foi crítico teatral no Diário Carioca e 

no jornal Última Hora, o que deu a ele um olhar sensível e amplo sobre o fazer dramático. No 

campo literário, percorreu, também, “os caminhos da poesia e do conto” (Barros, 1952, p. 3), 

publicando, inicialmente, em revistas e suplementos literários. Em 1974, o autor publicou três 

biografias: Castro Alves, Villa-Lobos e Santos Dumont. Na ficção, deixou duas obras inéditas, 

escritas em 1985: Revocata, romance de cordel e Um dia de sol no Kilimanjaro.  

Na dramaturgia, Francisco escreveu mais 30 peças, as quais foram reunidas em 

Teatro Completo (FUNARTE, 2009), publicado em três volumes: Viagem (1945), Lazzaro 

(1948), O caso do chapéu (1951), Memórias de um sargento de milícias (1956), Graça e 

desgraça na casa do Engole-Cobra (1957), A nova Helena (1958), Uma carga de laranjas 

(1958), Cristo proclamado (1958), Romance do Vilela (1959), Chapéu de sebo (1961), O 

chão dos penitentes (1964), A caça e o caçador (196?), No país da antropofagia (Hans 

Staden) (1961), O desejado (1966/69), O parque (196?), Aquário (1967), Transistor (1968), 

3x4 (1968), Um dia de sol no Kilimanjaro (1969), A jumenta (1969), Amor por amor, que é 

liberdade (Gregório de Matos) (1971), Navalha, tesoura e pó (1972), Esta noite se improvisa 

II Guarany (1972), Raimunda Jovita cansada de guerra ou De Pucela a Mignon (1972), 

Raimunda Pinto sim senhor (1972), O trágico destino de duas Raimundas ou Os amores 

secretos e só agora revelados de Lampião (1972), Ramanda e Rudá (1972), Reino do mar sem 

fim (1972), Mariana alcoforado (1973), O cedo e sua dona ou Tadeu e Moreana (1976).  

Ao falar sobre a produção de Francisco, Costa (2009, p. 11) assim sintetiza a 

verve artística do autor de Lazzaro: 

 
As armas frágeis de Francisco: sensibilidade, delicada poesia, depurada língua; sutil, 
muitas vezes irônico, jamais maldoso. Contador de histórias, encontrou nas palavras 
sua realidade. Representou sua fantasia, transportou seus ventos, seu rio, seus 
currais, suas carnaúbas. Recriou seu mundo, o mundo de sua infância e o de adulto, 
feito de sangue, risos, flores do campo, criaturas reais, gente real, mistura de bem e 
mal. Invenção, riso, sorriso, tragédia. 
 

Em outra passagem, Costa (2009) diz ser a obra de Francisco Pereira 

 
Um conjunto surpreendente, por sinal: tanta variedade de fontes e formas, da farsa à 
tragédia, da presente cidade grande a seu Nordeste interior, escritas em versos e em 
prosa; bebendo de fontes populares – cordéis, versos de cantadores, pastoris; ou de 
textos históricos – a narrativa de Hans Staden entre índios antropófagos; os poemas 
violentos, eróticos e satíricos de Gregório de Mattos, as apaixonadas cartas da monja 



122 
 

    

Mariana Alcoforado –; ou notícia de jornal; ou cenas brutais do cotidiano carioca; ou 
cenas trazidas da infância, lá de Campo Maior (Costa, 2009, p. 13). 
 

Ainda sobre o lugar de Francisco Pereira na cena teatral nacional, Guzik (2013, p. 

139) não deixa de destacar que, embora o autor piauiense tenha se “radicado no Rio de 

Janeiro, manteve-se fiel às origens nordestinas, trazendo para dentro de suas peças os tipos e 

as tradições populares”. Ainda de acordo com o mencionado autor, dentre os procedimentos 

mais utilizados por Francisco Pereira da Silva foi o “aproveitamento dos folguedos populares 

na reelaboração erudita de peças teatrais” (Guzik, 2013, p 139). Conforme diz o próprio autor: 

“o cordel, o repente dos violeiros, a cantoria dos cegos estão no meu sangue” (Silva apud 

Ferreira, 2009, p. 7).  

Sua preocupação primordial era a de divulgar sua cultura, dialogando com seu 

povo, sua gente. Nesse sentido, a crítica teatral Barbara Heliodora, em um texto sobre 

Francisco Pereira, publicado em 21 de julho de 1962, no Jornal do Brasil, não deixa de 

ressaltar que, a cada peça do dramaturgo piauiense que vem à baila “sugere um tipo muito 

especial de autor, autor de texto trabalhado longamente e com cuidados, autor que leva a sério 

o teatro em virtude daquilo que o teatro pode ser realmente, como instrumento de divulgação 

de cultura, de popularização da cultura” (Heliodora, 1962, p. 4). 

Mesmo distante geograficamente da terra natal, Francisco Pereira se empenhou 

em imprimir um testemunho sobre suas raízes, sua cultura, sua gente. Ele fez “da pobreza e da 

secura do Nordeste sua temática principal e formou, com Ariano Suassuna e Osman Lins, uma 

tríade de expoentes da dramaturgia regionalista” (Ferreira, 2009, p. 7). A preocupação de 

Francisco Pereira, de trazer ao centro de suas peças os elementos da cultura popular 

nordestina, aparece desde sua primeira obra, Viagem, escrita em 1945. Nessa peça, que sofreu 

influência de Frederico Garcia Lorca, o dramaturgo recorre ao cancioneiro popular, o pastoril, 

mesclando canções com uma estrutura dialogada.  

Para além dos aspectos culturais regionais do nordeste brasileiro, é de se destacar 

que a produção de Francisco Pereira “extrapola os temas regionais e, em muitos casos, se 

volta para a realidade cultural do país” (Ferreira, 2009, p. 7). Nesse sentido, na ocasião da 

estreia da peça Chapéu de sebo, peça montada pelo Teatro Jovem, em 1962, Paulo Francis 

(1962, p. 8) escreveu a seguinte nota no jornal Última Hora: “Seu teatro reúne elementos 

fabulosos, explorados dentro de um contexto de crítica social”.  

Ao escrever a citada peça, Francisco Pereira se voltou às memórias de sua 

infância, quando morava em Campo Maior. A história tem como entrecho um fato verídico 

“de uma figura que realmente existiu e que hoje em dia pertence ao romanceiro nordestino” 



123 
 

    

(Heliodora, 1962, p. 4): Chapeu de Sebo foi um vaqueiro que, ao ser traído pela esposa, a 

mata cruelmente com machadadas na cabeça. Para além do conflito conjugal, marcado pelo 

adultério, que culminou no assassinato da esposa, o dramaturgo acrescenta à tragédia a poesia 

dos cancioneiros nordestinos. Além disso, com Chapeu de Sebo, o autor procurou “levar ao 

público toda a tragédia do subdesenvolvimento nordestino com os problemas gerados pelo 

latifundiário, pela corrupção e pelas injustiças sociais” (Jafa, 1962, p. 3).  

 Mesmo sendo autor de produção vasta e de sofisticada linguagem, Francisco 

Pereira da Silva encontrou diversas dificuldades para encenar suas peças. Sobre esta questão, 

Costa (2009, p. 13) afirma que o dramaturgo, “num de seus últimos atos – a vida tem muitos 

atos e muitas entradas e saídas de cena –, tomou a decisão de parar de escrever para teatro. 

Não queria mais amargas”. Em outra passagem, Costa (2009, p. 12) diz que não é estranho 

que um autor como Francisco Pereira, “dono de refinada e elaborada, pura e clara linguagem 

– torne-se um enjeitado, marginal mesmo. E, caramujo, recolhe-se em sua concha e seu 

silêncio, para morrer na solidão e, senão, pobreza, simplicidade; talvez pior, em descrédito, 

sem conseguir encenar suas peças”. 

Falar de Francisco Pereira da Silva não é apenas resgatar um autor desconhecido, 

mas também resgatar o que há de mais belo na produção teatral brasileira. Ao lançar-se como 

dramaturgo, a peça de estreia foi uma reescrita mitológica. Lazzaro subiu no palco do Teatro 

Duse no dia 12 de novembro de 195297. Movido pela proposta de Paschoal Carlos Magno, o 

jovem autor retirou seu texto da gaveta, escrito em 1948, e deu seu primeiro voo na arte da 

cena. Dos autores que passaram pelo Festival do Autor Novo, Francisco Pereira da Silva foi 

aquele que mais se destacou; um crítico do Jornal de Letras, no dia 5 de janeiro de 1953, fez 

o registro: 

 
[...] um grande autor a serviço de nossas letras dramáticas, uma das mais 
belas revelações com que podemos contar a partir de agora. Dos três originais 
apresentados, João sem terra, Terra queimada e Lázaro, este último sem 
dúvida alguma é o que mais qualidades revela, ou melhor, aquele que revela 
realmente a presença de um autor dramático. Francisco Pereira da Silva 
possui duas qualidades para quem se destina a esse gênero de literatura: uma 
grande habilidade no desenrolar do drama, dosando-o devidamente nos três 
atos, e uma fluência de linguagem no diálogo, tornando-o belo, sonoro, de 
muito boa qualidade literária e completamente destituído de excessos. Reside 
mesmo nessa alta qualidade de seu diálogo a melhor característica do jovem 

                                                 
97 Ficha Técnica: autor: Francisco Pereira da Silva. Direção e cenários: Pernambuco de Oliveira. Figurinos: 
Mário Gatti. Chefe de guarda-roupa: Rosa Carlos Magno. Caracterização: José Jansen. Vestiaria: Nina 
Argentero. Maquinista: Souza. Eletricista: Moreira. Contrarregra: Jason César. Administração: Orlanda Carlos 
Magno e Daisy Del Negri. Secretaria e publicidade: Áureo Nonato. Fotógrafo: Francisco Campanela. Elenco: 
Luciana Peotta, Ana Edler, Ruth Andrey, Geny Borges, Hélcio de Souza, Victoria Gobbis, Maria Pompeu, 
Consuelo Leandro, Cilo Costa e Lafaiete Galvão (Molina, 2015). 



124 
 

    

autor de quem se ouvirá falar futuramente, se tiver a acolhida e o incentivo 
que bem merece (Jornal de Letras apud Molina, 2015, p.123). 
 

Ademais, além de ter sido revelado pelo Teatro Duse, o autor de Lazzaro foi o 

grande vitorioso da primeira temporada; recebeu o título de Autor Revelação de 1952. É o que 

diz uma nota publicada no Correio da Manhã, no dia 29 de janeiro de 1953: em um pleito 

realizado pela Associação Brasileira dos Críticos Teatrais, Francisco Pereira da Silva foi 

aclamado com 33 dos 42 votos, o autor do ano 1952. 

 
5.3 Os Atridas Nordestinos 

 
Ao falar sobre os ecos clássicos na dramaturgia moderna/contemporânea, 

Bakogianni (2018, p. 443) destaca que “Algumas vezes é fácil fazer essa conexão” entre o 

texto grego e o texto recepcionado, uma vez que o próprio autor traz a indicação. Na 

“Apresentação” de Lazzaro, o autor diz sua fonte: trata-se de uma “Adaptação do mito grego 

de Electra (narrado nas peças de Sófocles e de Eurípedes) para o ambiente de uma pequena 

cidade do Nordeste” (Silva, 2009, p. 89). O tema é o da vingança familiar, com foco no 

matricídio: “Como no mito grego, Lurdes, a filha, insiste com Lazzaro, seu irmão, para 

vingarem a morte do pai, por ela atribuída à mãe, Almerinda, e a seu novo ‘marido’, Martim, 

corrupto e prepotente prefeito da cidade, autopromovido a coronel” (Silva, 2009, p. 89). O 

autor acrescenta, ainda: “A peça conta com um coro de lavadeira e versos populares, discreto 

e bem integrado ao contexto” (Silva, 2009, p. 89). 

No período em que Lazzaro subiu ao palco, havia uma campanha tenaz a favor da 

fixação do autor nordestino com preocupações voltadas às questões culturais locais. As duas 

primeiras peças encenadas no Teatro Duse, João sem terra e Terra queimada, eram de autores 

nordestinos e tinham como entrecho os temas locais que ligam o homem à terra – inclusive 

trazem “terra” no título. Para alguns críticos, Francisco Pereira da Silva, por ser nordestino, 

deveria seguir o mesmo caminho. No entanto, ao voltar-se para um mito grego, o jovem 

dramaturgo chamou a atenção da crítica e dividiu opinões no meio teatral. 

Em uma nota publicada no Diário de Notícias, em 17 de novembro de 1952, 

assinada com as iniciais R. L., afirma-se que Lazzaro, por ser uma reescrita mitológica de 

tema trágico, “pertence ao gênero agressivo, é mais um drama de paixões violentas, instintos, 

reações amargas, crimes” (R. L., 1952, p. 8). O autor reconhece o talento do dramaturgo 

piauiense, “que demonstra notável força não somente na prosa e na poesia, mas também na 

própria técnica com que realizou Lazzaro” (R. L., 1952, p. 8). Ao fim, o crítico conclui: “pude 

apreciar os tons grandiosos com que o novo dramaturgo tratou o casamento infeliz de 



125 
 

    

Almerinda [...], seu miserável romance com [Martim], o ódio implacável de Lurdes, a 

desgraça do terno Lázaro provocada pela mãe pecadora e a irmã vingativa” (R. L., 1952, p. 8). 

Sobre o aspecto estético-formal, Ney Machado (1952), em uma nota publicada no 

jornal A Noite, no dia 17 de novembro, afirma que Francisco utilizou em Lazzaro linguagens 

“realistas” e “metafóricas” e, para ele, esta hibridez formal provocou certo “desvio” estético: 

“O mais grave desvio do autor, a meu ver, foi o sanduíche de dois gêneros de teatro na mesma 

peça; às vezes, francamente simbólico, de uma poesia hermética e outras vezes realístico, com 

os personagens iguais ao que conheceu no seu Piauí” (Machado, 1952, p. 6). 

 Em “Lázaro fala”, texto publicado em 13 de novembro de 1952, na Tribuna da 

Imprensa, Odylo Costa Filho (1952) faz importantes comentários sobre a peça, ressaltando a 

“atualidade” do mito dos Atridas no teatro brasileiro: 

 
A história, na verdade, não é nova: quinhentos anos antes de Cristo, Ésquilo 
compunha com ela uma tragédia e ganhava um prêmio em Atenas. E depois de 
Ésquilo, veio Sófocles, e a interminável turba dos dramaturgos de toda nação. 
 
Mas há um gosto novo nessa velha história, na versão de Francisco Pereira da Silva 
sentiu com poeta dramático antes de verter na prosa dialogada do seu “Lázaro”. A 
pequena sala do Teatro Duse se dilata de horizontes enquanto as velhas paixões 
gritam suas ânsias renovadas [...]. 
 
[...] há [...] na versão que lhe dá Francisco Pereira da Silva, uma cor nova. Cor que é 
a do tempo e a do espaço. São as acauãs morrendo na seca, são as avoantes na beira 
do açude, são as lavadeiras em torno do poço. A seca: os cães entram dentro das 
reses mortas para saciar-se de sangue, os urubus engordam e sobrevoam a cidade na 
poeira. 
 
Mas é também a hora presente. E nisso o poema dramático que Pachoal Carlos 
Magno soube descobrir no original de um desconhecido, tem bem a marca do tempo 
e da geração a que pertence Francisco Pereira da Silva [...]. [É] o drama do sangue. 
O homem com as mãos sonâmbulas matando, a divisão do homem entre o impulso 
do desastre pela obsessão de justiça e o instinto da fuga [...] que não cura o remorso. 
A revolta leva à morte, mas depois? Essas angústias invadem o drama com um 
acento que é o da inquietação trágica desta era sem destino. [...] A alma forte fica e 
expia. Lurdes-Electra não foge: a prisão lhe é familiar, numa prisão que sempre 
viveu. Venham mais trinta anos, sempre além das grades haverá céu. Esperará pela 
paz como esperou pela justiça (Costa Filho, 1952, p.4). 
 

Nessa esteira, em “Amor, ódio e vingança”, texto publicado em O Jornal, no dia 

21 de dezembro, E. Martins Gonçalves (1952) tece as seguintes contribuições sobre Lazzaro: 

 
Dos autores novos apresentados recentemente no Teatro Duse, foi certamente 
Francisco Pereira da Silva aquele que mais se distinguiu, quer pela concepção do 
tema dramático, que pela realização numa fatura em que se revela um escritor, de 
raras qualidades e de grande futuro [...]. [Em Lazzaro], Francisco Pereira da Silva foi 
quem mais se aproximou da própria vida, transpondo-a com muito vigor, apesar de 
não se (apegar) à “terra” ou ao “povo”, como pretendiam os autores representados 
anteriormente. Essa aproximação se fez por dois caminhos, que são também os mais 
verdadeiros. Primeiro, as recordações de interior e da juventude, abaladas pelos 
“acontecimentos” de uma distante cidade da província. Almerinda é um fantasma 



126 
 

    

que ronda os sonhos do jovem provinciano como a sua figura estranha e ao mesmo 
tempo tão simples. Mulher que não sendo um tipo “passional”, é capaz de cometer o 
crime com a inocência e a irresponsabilidade de uma predestinada. É também 
verdadeiro o ambiente daquelas casas grandes, de poucos móveis e cheias de um 
silêncio por vezes apavorantes (Gonçalves, 1952, p. 2). 
 

Diante da repercussão negativa da encenação de Lazzaro, que foi acusada por 

alguns críticos de não tratar dos temas regionais do nordeste brasileiro, como fizeram os dois 

autores anteriores, Francisco de Assis Barbosa escreveu no jornal Última Hora, no dia 26 de 

novembro de 1952, uma defesa do jovem estreante. Segundo Barbosa (1952, p. 5), “O teatro 

esgotou todos os símbolos da tragédia. Depois dele, os clássicos, românticos e modernos não 

fizeram mais do que repetir temas e personagens”. Para o mencionado crítico, o que 

predomina em Lazzaro, para além da influência grega, são a imagem bíblica de Lázaro e a 

presença do dramaturgo espanhol Frederico Garcia Lorca: 

 
O que me pareceu dominar o pensamento do jovem teatrólogo [...] foi antes a 
lembrança bíblica de Lázaro, do milagre de Cristo, para mostrar, com o amargo 
pessimismo, a inutilidade da “volta”, ou melhor, da “ressureição”. Quanto às 
influências muito mais que os gregos, a presença atuante é, sem dúvida, a de 
Frederico Garcia Lorca, no aproveitamento de temas de folclore ao entrecho do 
drama. 
 
Este é um pormenor importante, entrevisto no prólogo das lavadeiras – achado de 
extraordinária beleza poética – que o diretor inseguro não soube explorar, em toda a 
sua grandeza. Ouvi dizer, duvidei, fiquei estupefato, mas é verdade, Pernambuco de 
Oliveira pensou em suprimi-lo. E não a compreendendo, não poderia dirigi-la 
(Barbosa, 1952, p. 5). 
 

Ainda de acordo com o mencionado autor, a recepção negativa da montagem em 

muito se deu à direção, que não compreendeu na exatidão a proposta dramática de Francisco 

Pereira da Silva: “Paschoal Carlos Magno, que tanto tem feito pelo teatro, persevera no erro 

[...] ao conferir as peças de autores jovens a diretores inexperientes” (Barbosa, 1952, p. 5). 

Em uma entrevista concedida ao jornal Última Hora, no dia 1 de dezembro de 

1952, Pernambuco de Oliveira fala de sua estreia como diretor e não deixa de ressaltar que ele 

transmitiu aos atores os seus pontos de vista, “certos ou errados, através de suas vozes, gestos 

e emoção. Talvez muita coisa estivesse errada. Justo. Mas o Teatro Duse, de acordo com o 

ideal de Paschoal Carlos Magno, é um ‘laboratório’ não apenas no nome, bastante fácil de ser 

empregado, mas no seu sentido mais profundo” (Oliveira apud Barros, 1952, p. 6). O jovem 

diretor enfatiza, ainda, que o Duse não é um teatro comercial, portanto, “tanto o autor, como o 

jovem diretor, os atores, cenógrafos e figurinistas estão diante da possibilidade de aprender, 

verificar, confirmar pontos de vistas, métodos, situações dramáticas e todos os problemas 

decorrentes da montagem de uma peça” (Oliveira apud Barros, 1952, p. 6). 



127 
 

    

Assim como o estreante Francisco Pereira, também era Pernambuco de Oliveira 

um jovem diretor teatral. Lazzaro foi a primeira peça por ele dirigida. Diante disso, não se 

pode perder de vista que, sendo o Teatro Duse um teatro experimental, “a queda de uma peça 

não implica, de modo algum, fracasso do autor” (Silva, 1953, p. 6). Para Francisco Pereira, “a 

função do teatro experimental é justamente essa: mostrar a peça tal como o autor a concebeu, 

se necessário procurar novos arranjos e reencená-la” (Silva, 1953, p. 6). 

Não foi tanto a estética dramática (se realista ou metafórica) proposta para 

Lazzaro, nem o fato de ser Francisco Pereira da Silva estreante na dramaturgia brasileira, 

tampouco a direção de Pernambuco de Oliveira contra que se voltaram alguns críticos. O foco 

recaiu no fato de a peça do jovem dramaturgo ter como entrecho o mito grego dos Atridas.  

O crítico e dramaturgo Renato Vianna (1952), por exemplo, partindo da tese 

defendida pelos autores do nordeste, de valorizar da cultura local, e valendo-se de uma 

assertiva de Borba Filho – “Sem autores nacionais não há teatro nacional; se, realmente, 

estamos cuidando da formação desse teatro, devemos voltar-nos para o autor brasileiro como 

base dessa formação” (Borba Filho apud Vianna, 1952, p. 11) – tece uma longa crítica sobre 

Lazzaro. Ao longo da exposição, fica evidente que Vianna (1952) é contrário à tendência de 

escrever peças com temas clássicos: 

 
Seu talento possui força do cerne, mas não é o cerne, o nosso cerne. Sua peça nada 
nos fala do drama de sua terra, do seu sertão – da nossa gente. [...] o jovem autor, 
para escrever a sua peça, achou de remontar a quinhentos anos antes de Cristo, para 
nos repetir as Coéforas, de Ésquilo, e a Electra, de Sófocles, repetições já muito 
velhas e batidas, sem a menor força poética para o nosso tempo. Porque (sic) nos 
afligirmos ainda com o assassínio de Agamêmnon e de Clitemnestra ou o terrível 
massacre dos Atridas, família amaldiçoada que já espantava Homero? 
 
Há uma espécie dessa obsessão dos “atridas” na literatura dramática de nossa época. 
Peça que não traga sangue de Édipo ou furor epilético de Electra não se recomenda 
bem. Tudo sem propósito, sem verdade, sem ambiente, numa desfiguração de todo e 
qualquer valor dramático. 
 
Não acredito em Atridas no Piauí e a peça do senhor Francisco Pereira da Silva não 
me convenceu, senão a pujança de uma bela inteligência ao serviço do teatro. É a 
vocação evidente de um escritor que pode dar-nos ainda preciosas contribuições para 
a dramaturgia, quando se livrar dessas influências exóticas e se voltar para o nosso 
próprio drama, nossa poesia, e para si mesmo, criando com o seu próprio 
pensamento e sentindo com a sua própria psique, depois de adquirir a experiência 
técnica que só o tempo lhe dará [...]. 
 
[...] Nossos autores de hoje vivem a pesquisar monstros. [...] Ésquilo e Sófocles tem 
sido profanados nos seus túmulos [...]. 
 
Sou, por princípio, contrário a essa tendência, que julgo falsa, sensacionalista, 
doentia e plebeia (Vianna, 1952, p. 11) 

 



128 
 

    

Ao valer-se de um mito da antiguidade clássica, estaria mesmo o autor distante de 

sua “terra” e da cultura local? Para responder esta questão, basta recorrermos a algumas 

passagens de Lazzaro, a começar pela rubrica inicial: “Seca numa velha cidadezinha do 

Nordeste. Sente-se que tudo amarelece e o sol, um sol terrível e belo, varre a terra do nascente 

ao poente” (Silva, 2009, p. 93). O tema da seca é o pano de fundo de Lazzaro e aparece de 

forma constante, a exemplo da passagem em que a 3ª Lavadeira diz que “O sol amanhece 

como se pôs, parece uma fogueira a queimar tudo. As avoantes voam para o poente e neste 

sertão os espinhaços dos bois se estiram procurando água” (Silva, 2009, p. 96). Ou na 

passagem em que o personagem Anselmo diz que “O sol está vermelho como fogo” e 

Lazzaro, corrigindo-o, diz: “Vermelho como sangue” (Silva, 2009, p. 102) – uma metáfora 

que elucida a sangria dos malditos descendentes de Atreu. 

O referido tema volta a aparecer entre a Primeira e Segunda Parte da peça, no 

momento em que Francisco Pereira insere de um intermezzo98. Há, aqui, uma ruptura 

dramática, um efeito épico de “distanciamento/estranhamento”99, que quebra a ilusão cênica: 

o Ator que interpetra Anselmo (ainda tirando a maquiagem do personagem) dirige-se à plateia 

e tece um importante comentário – que também pode ser visto como uma fala do próprio 

autor – sobre os motivos pelos quais o principiante dramaturgo preferiu recuar ante o horror 

do painel da seca, tema já discutido por diversos autores e, muitas das vezes, reduzido a 

clichê: 

 
ATOR – Pois é. Como vocês viram, fui o escolhido, pelo Diretor, para fazer o 
Anselmo, bolação do Autor para o fio condutor de uma estória que estou farto de 
ouvir. Trata-se, como vocês logo manjaram, de uma transposição, para o Nordeste, 
da tragédia dos Átridas. Sonho alto do principiante nordestino, não? [...] E por que 
[...] me pergunto, e por que este inoportuno estudo da condição humana quando a 
seca está a destroçar toda uma região? Animais e pássaros desapareceram. As 
fazendas bateram os paus da porteira dos currais. O gado cai, aos montes. A 
urubuzada sobrevoa. As cambaxirras perdem o grito. Os desconfiados corrupiões 
invadem a cidade e os quintais das casas, tangidos pela fome e pela sede. Só as 

                                                 
98 “Derivado do latim interludere, ‘no meio do jogo, do divertimento’, o termo refere-se a um breve episódio ou 
a uma parte lúdica que entrecorta a sequência normal dos atos de uma peça de teatro. Inicialmente, o interlúdio 
foi uma peça ligeira autônoma, sempre com intenção lúdica ou burlesca, e que, durante a Idade Média e o 
Barroco, ganhou diferentes acepções, como o português entremez, italiano intermezzi, o francês entremets ou o 
espanhol entremeses [...]. Algumas destas representações, quase sempre realizadas em ocasiões festivas, estão 
próximas das moralidades medievais [...], dos milagres e dos mistérios e de toda a produção alegórica que nesse 
tempo, se servia desde os banquetes da corte até os serões dos nobres, ou até nas universidades. O interlúdio teve 
particular importância na secularização do drama e na forma com que promoveu o desenvolvimento da comédia 
burguesa, desde cedo fixada nos salões das aristocracias europeias” (Ceia apud Bodnar, 2017, p. 34). 
99 O conceito de estranhamento no teatro está intrinsecamente ligado ao dramaturgo alemão Bertold Brecht. Ao 
falar sobre a epicização do teatro, Pavis (2015, p. 131) destaca que “A tendência do teatro, a partir do final do 
século XIX, é a de integrar em sua estrutura dramática elementos épicos: relatos, suspensão da tensão, ruptura da 
ilusão e tomada da palavra pelo narrador, cenas de massa e interverções de um coro, documentos entregues como 
num romance histórico, projeções de fotos e de inscrições, songs e interveções de um narrador, mudanças à vista 
de cenários, evidenciação cênica do gestus de uma cena”. 



129 
 

    

avoantes, em altas e sucessivas esquadrilhas pelo céu de aço. Dias após dias, elas 
conseguem atravessar o estirão ressequido em busca do verde vale do Mearim. Por 
que o particular ao invés do geral? Por que não mostrar o sofrimento desses homens 
em bandos, os chamados retirantes, cegos de sol e sede, a andar desorientados, a 
trambecar os cambitos na piçarra escaldante? Presumo que o iniciante Autor recuou 
ante o horror desse painel [goyesco] que, com raras exceções, é tema sempre 
rebaixado pelo clichê, pelo lugar-comum do tipo “o sol, no Ocaso, é uma fogueira e 
etc. e tal. [...] o nosso esforçado aprendiz, sob o domínio dos deuses – digo – dos 
gregos, tão antigos quanto atuais, resolveu aproveitar a sujeira de uma família dita 
importante, numa cidadezinha que de tão desimportante nem figura - ouço dizer - no 
mapa do Nordeste. Da seca só aproveitou, a bem dizer, o sol (Silva, 2009, p. 105-
106). 
 

Como se pode verificar, o autor não se distancia totalmente da cultura e dos 

motivos locais do nordeste brasileiro. Fez do tema da seca o pano de fundo de sua peça e, 

atrelando-o ao mito dos atridas, Francisco Pereira da Silva traz sua inovação.  

Em Lazzaro, os criminosos se intalaram no sertão nordestino, vivem em um 

casarão antigo que “se vai tornando em ruínas” (Silva, 2009, p.94), localizado na cidade 

interiorana Monte Azul, “que de tão desimportante nem figura [...] no mapa do nordeste” 

(Silva, 2009, p. 106). No ambiente externo, devido à seca, com a aridez da terra, com o sol 

escaldante e avermelhado, as ossadas de animais, mortos aos montes, causam espanto. Os 

abutres sobrevoam, mirando as carcaças. Podridão também há dentro do casarão. Os 

intestinos se desmancham em vermelhidão e o sangue jorra pelas paredes; há também sede, 

mas por vingança. O que espanta, na intimidade do lar, é a sordidez humana. Ademais, 

enquanto que lá fora as mãos cavam “a terra à procura de raiz” (Silva, 2009, p. 96), dentro do 

casarão, as mãos que acariciam os rostos para fixar os traços se “deslocam arrebentando 

artérias” (Silva, 2009, p. 98).   

Três pessoas moram no casarão: Lurdes (Electra), a filha; Almerinda 

(Clitemnestra), a mãe, e Martim (Egisto), seu antigo amante e atual companheiro. No entanto, 

há outros moradores, o major Rafael Mendonça (Agamêmnon), assassinado pela esposa, está 

no retrato, fixado “na parede, à direita de quem entra, com toda a sua austeridade” (Silva, 

2009, p. 112). Quem o vê assim, estático, percebe sua vigilância; de olhar fixo, é ele um 

fantasma a provocar recordações. É a essas recordações que Lurdes, obsessivamente, se 

apega. Lazzaro (Orestes), o filho que dizem ser o vingador paterno, mesmo exilado, está 

presente no coração e no desejo de Lurdes, que sempre o busca e nunca o encontra. 

Ao se valer do mito dos Atridas, Francisco Pereira o insere num enredo conflitante 

que gira em torno do núcleo doméstico. Na esfera privada, o que se verifica são relações 

familiares fragilizadas, onde todos os sentimentos e laços afetivos foram rompidos. Trata-se 

de uma guerra aberta, surda e permanente; o que impera é desamor parental e, aos poucos, 



130 
 

    

todos os integrantes da família se diluem. E toda a sujeira que se passa dentro no casarão é 

apresentada, no início da peça, pelas Lavadeiras, um grupo de três mulheres e que forma o 

coro, uma reminicência dos coros trágicos gregos.  

A priori, as lavadeiras são mulheres que pertencem à classe mais pobre da 

sociedade e estão elas presentes no imaginário popular, muita das vezes, de modo 

estereotipado, pois são vistas como curiosas e fofoqueiras. Falam da vida delas e da vida dos 

outros100. Sabem de tudo e por conhecerem as “roupas sujas” dos patrões, antecipam ao 

público/leitor o que se passa na intimidade do lar.  

Na medida em que as Lavadeiras recolhem o lençol branco do varal, “como se o 

desfraldasse ao vento” (Silva, 2009, p. 96), o casarão antigo e em ruínas fica à mostra e, ao ser 

desnudado, verifica-se que tudo ali é sufocante, pesado, abrigo de fantasma. No muro, se vê 

“o velho leão de louça, agora sem cabeça” (Silva, 2009, p. 102), indicativo de que o tempo é 

destruidor.  A decadência do espaço, representada pela casa em ruínas, é uma metáfora da 

degradação familiar e dos laços afetivos que há muito tempo foram rompidos. Na casa dos 

descendentes de Atreu, as relações familiares não são muito diferentes, “desvela-se a 

realidade de um palácio arruinado, em que impera uma profunda desordem que torna as 

relações parentais cada vez mais indignas possíveis” (Araújo, 2014, p 30). 

 Em um diálogo poético e repleto de imagens metafóricas, a Primeira Lavadeira 

diz às companheiras ter visto “os calcanhares do finado major Rafael” (Silva, 2009, p. 96), 

referindo-se ao crime de Almerinda, que matou o marido. Em seguida, ela afirma ter visto 

“dois gatos em cima daquele muro, miando, miando” (Silva, 2009, p. 96), em alusão ao 

adultério entre Almerinda e Martim. Ela fala também que a “garcinha nova quer o amor da 

garça velha” (Silva, 2009, p. 97), sugerindo que Lurdes tem intereresse amoroso em Martim, 

companheiro de sua mãe. Por fim, a Primeira Lavadeira diz que “De branco, uma garça, 

espada nua, uma espera” (Silva, 2009, p. 97). Trata-se de Lurdes, que espera pelo irmão, 

Lazzaro. 

Assim como Electra, que se fechou em si após a morte do pai, Lurdes, mergulhada 

em eterno fel, espera pelo punho do irmão:  

 
                                                 
100 Ao analisar a presença das lavadeiras em Lazzaro, Bodnar e Hohlfeldt (2021, p. 21) tecem as seguintes 
contribuições: “Nas cidades interioranas, são comuns os lugares coletivos de lavagem de roupas, em rios ou 
açudes. As famílias de maior posse contratavam lavadeiras que eram mulheres mais humildes, residentes na 
cidade ou em seus arredores, que tinham como ofício lavar e passar roupas. Esse trabalho permitia uma renda 
extra ou até mesmo a sobrevivência de muitas. Note-se que o dramaturgo constrói esses personagens femininos 
ligados à água, à limpeza e ao mar, com forte misticismo. A junção de muitas mulheres, durante horas seguidas, 
permitia a troca de muitas informações, novidades e relatos de casos acontecidos: alguns verdadeiros, outros, 
obviamente, falsos e maliciosos. Por isso, muitas vezes, foram tidas como fonte de maledicências”. 



131 
 

    

Lurdes – [...] Espero-te, meu irmão. Teu punho forte estará a meu lado, eu sei. Ai... 
Os dias se arrastam frouxos como carroças atravessando a bruma. Um céu vazio a 
me envolver. [...] Tu chegarás, amor, vejo tuas mãos que se deslocam arrebentando 
artérias (Silva, 2009, p. 98). 
 

Desde a morte do major Rafael Mendonça, assassinado friamente pela esposa, 

uma névoa envolve a cidade. Mas este não foi o primeiro crime cometido por Almerinda. 

Lurdes acusa a mãe de ter sido a causadora da morte do filho de Perpétua, uma mulher que foi 

acometida pela loucura após a morte do filho. Assim que Lurdes nasceu, Almerinda adoeceu e 

entregou a filha para que Perpétua amamentasse, deixando o próprio filho, também recém-

nascido, à míngua, o que o levou à morte: 

 
Lurdes – [...] E o caso Perpétua?  
Almerinda – Adoeci quando você nasceu... 
Lurdes – Deu-me para Perpétua, para que a sugasse, matando de fome seu neném. 
Almerinda, numa alegria histérica – Que culpa tenho eu de sua ganância? (Silva, 
2009, p. 110). 
 

Esse epísódio é importante na reescrita do autor brasileiro, pois revela a origem do 

desamor entre Lurdes e Almerinda. Nas versões dos três tragediógrafos gregos, Electra passou 

a odiar a mãe após o assassinato de Agamêmnon. O fato de Lurdes ter sido amamentada não 

pela mãe, mas por Perpétua – uma mãe postiça, segundo diz Lurdes – revela que, desde o 

nascimento, não se estabeleceu nenhuma conexão afetiva entre mãe e filha. Com uma relação 

já fragilizada, o assassinato de Rafael foi apenas uma explosão de ódio no coração de Lurdes 

que, desde então, fechou-se em si, passando a alimentar-se do desejo de vingança.  

Ademais, dessa relação conflituosa, verifica-se que outro distanciamento se 

estabelece entre Lurdes e as Electras gregas. Por mais que mãe e filha troquem farpas, Lurdes 

não ataca e nem acusa Almerinda abertamente, não a chama de assassina. Pelo contrário, 

vivem elas em mundo de aparências, com interações familiares baseadas no fingimento e 

falsidade; como nessa cena em que a filha, repulsivamente, repele o beijo da mãe: 

 
Lurdes – Não me beije. Meu rosto fica a queimar a noite inteira. Imagino o 
sofrimento de meu pai diante de tanta meiguice. 
Almerinda – Não há razão. Lurdes anda nervosa. 
Lurdes – Eu nunca tive razão. Ela me vence. 
Almerinda – Não posso vencer ninguém. Qualquer vitória que eu tivesse, quero 
dizer, a do amor, seria de vocês. Mas, no caso, por que haveria de querer te vencer? 
Vencer o quê? Compreensão, te peço. 
Lurdes (Numa gargalhada – Compreensão? Minha mãe não é sempre um modelo 
de bom senso? (Silva, 2009, p. 114-115). 
 

Enquanto que Lurdes aguarda o regresso do irmão, ao invéns de afrontar a 

assassina, ela opta por vigiar os passos de Almerinda e Martim: “Tua filha parece não ter 



132 
 

    

outra ocupação senão a de observar a gente” (Silva, 2009, p. 100). No entanto, o agir 

silencioso de Lurdes é ainda mais assustador e a frieza dela apavora Almerinda. 

Se entre mãe e filha a relação é de desamor, entre Almerinda e Martim a situação 

é ainda pior. Martim, que é primo de Almerinda, sempre foi um agregado e, quando Rafael 

Mendonça era vivo, ele trabalhava no comércio exercendo a função de gerente da loja. Como 

um intruso, sempre viveu de pular muros e de entrar pela porta dos fundos. Com o passar dos 

tempos, além de ter enrriquecido à custa de Almerinda, Martim tornou-se autoridade máxima 

da cidade: é o prefeito corrupto autopromovido a coronel. Martim representa os resquícios do 

Coronelismo que imperou durante largo período no nordesde brasileiro.  

Segundo registra Fausto (2012, p. 227), “O coronelismo teve marcas distintas, de 

acordo com a realidade sociopolítica de cada região do país” e, na região Nordeste, encontra-

se um “exemplo extremo de poder dos ‘coronéis’ [...], onde surgiram verdadeiras ‘nações de 

coronéis’, com suas forças militares próprias”. O cargo de “coronel”, atribuído aos senhores 

proprietário de terras e membros da elite econômica brasileira, “já era existente durante 

grande parte da história do Brasil Imperial, período marcado pela influência de detentores de 

terras e de fortunas nas relações comerciais internas e externas” (Souza et al., 2022, p. 47).  

No entanto, é durante a Primera República “que o Coronelismo se expande e consolida as 

suas características, identificando-se como um sistema de poder oligárquico, principalmente 

na região Nordeste” (Souza et. al., 2022, p. 47). 

Desse modo, o personagem Martim representa a decadência do Coronelismo e a 

degradação da esfera política, porque o que se sobressai é o interesse notadamente individual. 

Tanto que, sendo ele autoridade máxima, achou por bem alterar o nome da cidade Monte Azul 

para Martinópolis (cidade de Martim); o Curral do Conselho, local onde as personalidades da 

elite local se reúnem aos fins de semana, chama-se, agora, Matadouro Municipal; nome, aliás, 

sugestivo para quem integra uma família de criminosos.  

O fato é que Martim não é para Almerinda o melhor dos companheiros, há anos 

ele se recusa a contrair matrimônio – o que não é bem visto dentro do preceito da moral cristã: 

 
Almerinda – Martim, o padre... 
Martim – O reverendo? Uma seda de santo. Atualmente chega a me bajular. Ele 
vem aí? 
Almerinda – Ele foi sempre um amigo leal. E não esqueça de incluí-lo entre os 
ilustres de Monte Azul. O padre e o juiz são nossos amigos. 
[...] 
Almerinda – Sim, mas o padre sugeriu... 
Martim – O padre me corteja, me bajula. O que foi que ele te sugeriu? 
Almerinda – Tocou naquele velho assunto... 
Martim – Perguntou quando a gente se casa? Muito natural. Não disse que a gente 
tá se preparando? 



133 
 

    

Almerinda – Este “se preparando” não parece uma desculpa? Uma batida desculpa? 
Martim – E que seja? 
Almerinda – Respondi-lhe que no fim do ano. Então ele disse: escolha o dia e me 
mande a resposta, está bem? Falta só um mês, minha filha, não é? Baixei o rosto, 
não soube mais lhe responder. Andei mal? 
Martim - Não é que tenha andado mal. [...] Mas por que todo esse arrodeio para 
contar esta bobagem? Cadê o vatapá? Vamos almoçar. Já! (Silva, 2009, p. 101). 
 

A relação amorosa entre Martim e Almerinda, além de incestuosa – eles são 

primos de primeiro grau –, é construída a partir da falsidade e amparada por constantes 

traições. Se no passado a esposa traiu o marido com o primo, agora, o companheiro a trai com 

uma prostituta que, inclusive, visita constantemente o casarão. Ademais, além de uma fala das 

Lavadeiras, que insinua que Lurdes e Martim são amantes – a “garcinha nova quer o amor da 

garça velha” (Silva, 2009, p. 97) –, o próprio “marido” de Almerinda diz que vive a conversar 

com a moça no muro, aos fundos da casa: “a menina me cativou, mas por favor não vá fazer a 

enciumada” (Silva, 2009, p. 107). Seja por ódio à mãe ou outro motivo que seja, em um 

momento de fúria, Lurdes diz explicitamente que tem um caso com o companheiro de 

Almerinda: “Ele não a amava, a mim, sim, amava o seu amante” (Silva, 2009, p. 117).  

O fato é que, por estar inserida numa estrutura social patriarcal, Almerinda não 

tem voz ativa: “Existo, apenas. E viver assim é como viver morta. Mas me vem a dor de ser 

desprezada. Dor? Que é a dor para mim, criminosa?” (Silva, 2009, p. 108).  E, por não ter voz 

ativa, Almerinda é submetida a constantes humilhações; vive ela o tempo todo para servir aos 

caprichos de Martim: 

 
Martim (Desprendendo-se de Almerinda) – Vem me calçar as perneiras. 
Almerinda – Ainda vai sair? 
Martim – Tratar de problemas. 
Almerinda – Que problemas? 
Martim – Uma reunião de políticos, na casa de um amigo. Deu prá entender? Anda, 
vem me calçar.  
(Almerinda, humilhada, vai calçar Martim [...]) (Silva, 2009, p. 108). 
 

O núcleo doméstico, como se vê, com suas relações familiares fragilizadas, 

evidenciado na Parte I, é um entrecho que Francisco Pereira da Silva insere em sua peça para 

melhor delinear o caráter das suas personagens. O foco da tragédia Lazzaro, no entanto, gira 

em torno do crime de Almerinda e a punição que sobre ela recairá.  

O desenvolvimento dos acontecimentos na peça de Francisco Pereira se dá em 

ritmo de tragédia, entre o amanhecer – quase madrugada – e o anoitecer. É no silêncio noturno 

que se ouvirão os gritos vindos do casarão. É na calada da noite que os desejos se afloram e as 

mãos despertam e arrebentam artérias. De fato, não há tragédia sem a presença ameaçadora da 

morte e, em Lazzaro, ela aparece de modo imperativo, pois se verifica uma “força superior a 



134 
 

    

ditar a precipitação dos acontecimentos” (Silva, 2021, p. 63). Não por acaso, o dramaturgo 

brasileiro, desde o início da peça, traz vários indícios – presságios – de que o assassinato de 

Rafael Mendonça não ficará impune.  

A morte ronda, de fato, a cidade, mirando Almerinda. Esta, ao contrário da 

Clitemnestra grega, não foi acometida por sonhos noturnos que lhe perturbam a razão; nem 

mesmo sente ela remorso. No entanto, com suas mãos laboriosas, Almerinda está a construir 

coroas de flores para depositar, no Dia de Finados, sobre o túmulo do marido. Ou seria para 

decorar sua própria mortalha? Eis o primeiro indício da presença ameaçadora da morte. 

Em Coéforas, Clitemnestra tem um sonho perturbador com uma serpente que, ao 

se amamentar, nutria-se não de leite, mas de sangue. Na interpretação, junto com o Coro, 

Orestes diz ser ele a serpente enfaixada como criança. É a partir do sonho terrífico que 

Clitemnestra ordena às mulheres cativas que realizem as oferendas fúnebres, pois teme uma 

ameaça. Em Lazzaro, conforme antecipado, os rituais fúnebres são atualizados pelas coroas de 

flores que Almerinda leva ao túmulo do marido todos os anos, e sempre com os mesmos 

dizeres: “da saudosa Esposa para o sempiterno R. M.” (Silva, 2009, p. 101). A imagem da 

coroa fúnebre aparece em diversas passagens, conforme se pode observar na seguinte rubrica: 

“vêem-se algumas coroas de flores de papel dependuradas pelas paredes. Almerinda apanha 

caixas e uma das coroas ainda em acabamento” (Silva, 2009, p. 99). Em outra passagem, ao 

ficar sozinha em cena, Almerinda “volta a sentar-se e a tecer a coroa com flores de papel-de-

seda” (Silva, 2009, p. 108). Essas coroas não são feitas porque Almerinda sente temor – trata-

se de algo corriqueiro: “Habituei-me a dar-lhe flores” (Silva, 2009, p. 101).  

Outro indicativo do fim trágico de Almerinda vem em forma de pressário – 

através da ave acauã e do voo dos pássaros –, ponto máximo empreendido pelo autor, não só 

do ponto de vinta estético, mas também pelo fato de o autor trazer ao entrecho de sua reescrita 

mitológica os elementos do folclore e da cultura popular brasileira. É importante destacar que 

o “vôo dos pássaros os predispõe, é claro, a servir de símbolos às relações entre o céu e a terra. 

Em grego, a própria palavra foi sinônimo de presságio e de mensagem do céu” (Chevalier ; 

Gheerbrant, 2007, p. 687). Na tragédia grega, o voo dos pássaros era um dos sinais a que os 

adivinhos recorriam para seus vaticínios, e estava relacionado aos presságios. É o que se pode 

encontrar na fala do Édipo sofocleano (v. 364-369), que, ao recorrer ao adivinho Tirésias pede-

lhe que “não nos recuses a revelação dos pássaros” (v. 369)101. Ou, na fala do próprio Tirésias, 

na tragédia Antígona, que, ao dizer que viu “as aves se rasgavam e matavam coas garras” (v. 

                                                 
101 A citação da tragédia Édipo Rei é tradução de Mário da Gama Kury (Sófocles, 1997). 



135 
 

    

1000)102, evoca a luta entre os irmãos Etéocles e Polinices, induzindo Creonte a crer que a ira 

dos deuses foi provocada pelo miasma do fratricídio que ele tenta purificar através do decreto, 

isto é, que Polinices deve permanecer insepulto, sem os ritos fúnebres.   

No que diz respeito à tragédia Lazzaro, em várias passagens aparecem referências 

ao voo dos pássassos e à ave chamada acauã (Herpetotheres cachinnans). Esta ave, também 

chamada de Macauoã, é uma “ave conhecida: mata cobras, sustenta com elas os filhos, e 

pendura-lhes, como troféu, as peles na árvore em que habita” (Dias, 1858, p. 40). Conforme 

destaca Dias (1858, p. 40), acauã tem “a cabeça grande, cor cinzenta, barriga, peito e pescoço 

vermelhos, costas pardas, asas e cauda pretas, malhadas de branco”. 

A acauã está, ainda, relacionada a uma moléstia, segundo registra Cascudo (s.d, p. 

30): no Amazonas, “diz-se pegada pela acauã a uma moléstia nervosa em que a doente, 

despertando do estado semiletárgico, grita o nome da ave imitando-lhe o canto”. Dentre os 

sintomas, evidentemente que todos ligados à esfera da superstição, há tristeza, dores de 

cabeça, suores frios e delírios. Barbosa Rodrigues (apud Cascudo, s.d, p. 30), diz ter visto 

uma moça “pega pela acauã” e fez o seguinte regristro na Antologia do folclore brasileiro:  

 
Aí numa rede estava deitada uma tapuia ainda moça, solteira, reclinada molemente, 
como se dormisse com o sorriso nas faces, parecendo dormir, porém 
complentamente sem sentidos. Arfava-lhe o peito fortemente, parecendo querer  
estalar, quando, cantando, pronunciava as palavras: uacauan!... uacauan!... que 
repetia seguidamente, terminando numa gargalhada estrídula como a do pássaro. 
Passados alguns momentos de silêncio, recomeçava o canto... servia-me d’água fria. 
Borrifei-lhe as faces. Teve como que um movimento de susto e parou de cantar. Com 
uma colher descerrei-lhe os dentes e dei-lhe alguns goles, que engoliu, produzindo 
ânsia. Momentos depois, estendeu convulsamente os braços, arqueou o corpo para 
trás, fez um movimento de espreguiçar-se e entreabriu os olhos. Reanimou-se... 
Perguntando-lhe o que sofria ou estava sentindo, respondeu-me que uma ligeira dor 
de cabeça, opressão no peito e muito cansaço. Durante o acesso, os membros 
estavam em seu estado normal; não havia contração nervosa; o pulso era pequeno e 
sumido; a pele do corpo seca, coberta de suor frio na fronte; as extremidades 
também frias, e o peito arfava com força. Começa por tristeza e dores de cabeça. É 
um verdadeiro caso de histerismo. A causa desta moléstia, toda nervosa e 
contagiosa, é o efeito da superstição (Rodrigues apud Cascudo, s.d, p. 30). 
 

Ademais, os povos originários, “quando esperam algum hóspede, afetam conhecer 

pelo canto destas aves o tempo que aquele deve chegar” (Cascudo, s.d, p. 29). Em diversas 

regiões do Brasil, é de conhecimento que o canto da acauã é um indício de mau agouro, um 

prenúncio da chegada de alguém estranho que trará calamidade ou a iminência da morte. 

“Aquela que ouve cantar a uacauã fica certa de que iminente lhe está uma desgraça” 

(Rodrigues apud Cascudo, s.d, p. 30).  

                                                 
102 A citação da tragédia Antígona é tradução de Lawrence Flores Pereira (Sófocles, 2006).  



136 
 

    

No início de Lazzaro, Lurdes diz que “As avoantes voam no vento e as acauãs 

caem mortas. Uma névoa envolve Monte Azul” (Silva, 2009, p. 94). No diálogo do coro, a 

Primeira Lavadeira diz que viu “uma acauã, cantando, cantando. Nisso caiu morta. Ah, minha 

prima, me passou um arrepio pelo corpo” (Silva, 2009, p. 95). Em outra passagem, a Segunda 

Lavadeira diz que a acauã é agourenta e que, na cidade, “O vento morde e grita como um 

cachorro doido. As avoantes vão se embora e as acauãs caem mortas” (Silva, 2009, p. 96). 

Desse modo, não há dúvida de que, no contexto da peça de Francisco Pereira, as referências à 

ave acauã estão relacionadas à chegada de Lazzaro.  

Assim como Electra, quando o pai fora assassinado, Lurdes se antecipou e 

mandou o irmão ao exílio; ela incumbiu Anselmo da tarefa de fugir com Lazzaro. O motivo 

do retorno do rapaz – vingar a morte de Rafael – é antecipado em uma fala de Anselmo, que, 

ao se levantar de um sonho de pressentimento, viu que “As jibóias se assanhavam no quintal. 

Uma, de bote armado numa pomba” (Silva, 2009, p. 94). Nos velhos contos e lendas 

populares, a jibóia está relacionada às “forças maléficas” (Cascudo, s.d, p. 476) e, nesse 

contexto, a cobra representa Lazzaro, e a pomba, sua mãe, Almerinda.  

Lázaro é um nome bíblico, mas ao contrário do personagem criado por Francisco 

Pereira, não está relacionado às forças maléficas. Na mitologia judaico-cristã, Lázaro aparece 

em duas versões do Novo Testamento. Em João (11: 43-44), narra-se que ele vivia na cidade 

Betânia, juntamente com as irmãs Marta e Maria. Certo dia, Lázaro adoece e morre. Jesus, 

que estava ausente, não participou do sepultamento. Mas, ao chegar, pediu para que o morto 

saísse do sepulcro e Lázaro, milagrosamente, ressucitou. Este episódio causou comoção na 

população. A segunda versão em que Lázaro aparece pode ser encontrada em Lucas (16: 20-

21), em uma parábola narrada por Jesus: conta-se que Lázaro era um homem pobre e que, 

certo dia, encontrou um homem muito rico e avarento, que lhe recusou ajuda. Quando os dois 

morreram, Lázaro foi para o céu e o homem rico para o inferno. 

Na peça de Francisco Pereira, a primeira fala de Lazzaro é “Estou na minha casa” 

(Silva, 2009, p. 102). Nesse contexto, metaforicamente, o “ressucistar” está relacionado ao 

“regresso”, não do mundo dos mortos, mas do exílio: 

 
Lazzaro – Estou na minha casa! Não parece um sonho? É como se eu tivesse 
morrido e ressuscitado. O tempo parado... Dez anos? vinte anos, um século? Lá, 
ainda no muro, o velho leão de louça, agora sem cabeça, sem juba. Meu telhado 
escuro... Pai dizia: o teto; mãe: o nosso lar [...] (Silva, 2009, p. 102). 
 

Ao chegar em Monte Azul, Lazzaro é recepcionado por Lurdes, que o leva a um 

interminável passeio pela cidade. O objetivo dela não é mostrar ao irmão os avanços e 



137 
 

    

crescimento da cidade, mas postergar o encontro do rapaz com a mãe e o colocar a par dos 

fatos; afinal, há anos eles não tinham contato. Nem sabia ela que Lazzaro é um marinheiro e 

que vive de porto em porto. Pelo fato de Lurdes saber que o irmão estava a caminho do 

casarão, a cena do reconhecimento dos irmãos ficou em suspenso.  

Com as lembranças já recordadas, é preciso, agora, como diz Lurdes, “matar todas 

as nossas frustrações” (Silva, 2009, p. 109), isto é, assassinar Almerinda. E Lurdes já se 

antecipou: solicitou a Anselmo um punhal, “Bom ferro esta prenda de Pajeú”103 (Silva, 2009, 

p. 95).  O fato é que, ao ouvir as insinuações da irmã, Lazzaro volta-se a ela surpreso: “Afinal, 

o que aconteceu ou está acontecendo de tão grave? Me parece reservada, misteriosa... O que 

é, minha irmã” (Silva, 2009, p. 109). De fato, em uma cena, antes do encontro entre Lazzaro e 

Lurdes, fica evidente que o rapaz de nada sabe o que se passou no casarão, como nesse 

diálogo, entre Lazzaro e Anselmo, sobre o adultério de Almerinda com Martim: 

 
Lazzaro – Uma vez ele [Martim] se cortou nos vidros deste muro para pegar um 
ladrão. 
Anselmo – Não era ladrão... 
Lazzaro – Lembro-me que ele atirou, atirou para cima, sem dúvida, não ia matar o 
ladrão. 
Anselmo – E a bala pegou no seu próprio calcanhar, é engraçado. 
Lazzaro (Irritado) – Então, foi ele que pulou o muro? 
Anselmo – Pulou, hoje não pula. 
Lazzaro – O que está querendo dizer? 
Anselmo – Não digo, diziam. Hoje, não se diz mais. 
Lazzaro (Fingindo não perceber as insinuações de Anselmo) – Lembro-me de uma 
rosa, uma rosa vermelha, que minha mãe colheu no jardim, e aqui, no muro, a 
oferecer a alguém, a meu pai, decerto (Silva, 2009, p. 35). 
 

Ao chegar exauto do passeio, Lazzaro adormece no colo de Lurdes. Almerinda, ao 

avistar o filho, tenta acordá-lo, mas é impedida pela filha. É nesse momento, que aparece o 

relato em pormenor do crime de Almerinda e sua motivação. Aproveitando que Lazzaro está 

adormecido, Lurdes, ardilosamente, quer provocar a mãe, atiçando-a para que ela confesse a 

autoria do assassinato. Há aqui uma mudança significativa do conhecido enredo trágico: 

Lazzaro, ao contrário de Orestes, desconhece que a mãe é a assassina do próprio pai. 

                                                 
103 Segundo destaca Calasans (1986, p.39), de Pajeú “ficou somente a alcunha. Jamais encontramos referência ao 
seu nome próprio ou de família. Sempre em evidência no noticiário da guerra, Pajeú era apontado como um dos 
apóstolos [de Antonio] Conselheiro. Critério de classificação da gente do litoral, certamente. Sem dúvida, 
porém, um eficiente chefe de guerrilhas. Talvez o mais astucioso dos guerrilheiros. Manoel Benício consignou o 
seu respeito: ‘Negro, ex-soldado de linha, enxotado e perseguido pela polícia de Baixa Verde, em Pernambuco, 
por ocasião do motim de Antônio Diretor, onde cometera diversos crimes’ (Manoel Benício, 03: p. 168). 
Também José Aras, que o apresenta como um ‘negro feio e asqueroso’, fala em sua condição de soldado, 
desertor, por crime, da polícia de Pernambuco. Natural do Riacho do Navio, lugar chamado Pajeú, donde o 
apelido (José Aras, 01, p. 24)”. Ainda segundo o mencionado autor, Pajeú era soldado “de linha de frente ou de 
polícia, [...], teria alguma vivência militar, aproveitada nas guerras de Canudos. Pelo que se disse a seu respeito, 
o negro pernambucano era ardiloso, bom de tocaia. Euclides da Cunha e Manoel Benício, [...] que colheram 
informações no meio dos combatentes, acentuaram os ardis de Pajeú” (Calasans, 1989, p. 39-40. 



138 
 

    

Durante o agón entre mãe e filha, Lazzaro finge estar dormindo e ouve o relato do 

crime de Almerinda que, ao contrário de Clitemnestra, não se utilizou de rede e machado para 

matar o marido, mas cacos de vidros triturados e misturados ao leite: 

   
Almerinda – Você de nada sabe. É uma louca com visões deformadas. 
Lurdes – O que se pode encobrir? Sei mais, sei da volúpia com que quebrava cacos 
de vidro e os moía. 
Almerinda – Lurdes? 
Lurdes – Moía, moía... um leve pó, tão fino... misturando-se ao leite, no café da 
manhã, no açúcar. Açúcar, açúcar, açúcar... 
Almerinda – Infame! 
Lurdes – E meu pai se aniquilava, os intestinos se desmanchavam vermelhos, os 
olhos mal continham espanto e horror. Meu pai me apertava, corria as mãos nas 
minhas frontes, seus dedos entravam nos meus cabelos, sentia que se esforçava por 
um segredo, um segredo que não queria revelar. 
Almerinda (Cansada) – Matei-o, matei-o. 
Lurdes – Afinal confessa [...] (Silva, 2009, p. 110-111). 
 

Diferentemente de Clitemnestra, não teve Almerinda uma filha sacrificada, o 

motivo do crime se deu por questões conjugais; nunca amou o marido: após o casamento com 

Rafael Mendonça, ela sempre viveu “Sufocada de véus, de cortinas, de cansaço” (Silva, 2009, 

p. 110). Além disso, se nas versões das tragédias gregas Clitemnestra teve Egisto como 

cúmplice, em Lazzaro, Amerinda agiu inteiramente só:  

 
Lurdes – [...] E acaso não foi ele, esse seu amante, que concebeu o plano? não foi 
esse execrável caixeiro que lhe ajudou a moer os vidros? 
Almerinda – Não, esse plano foi só meu, também tenho amor próprio (Silva, 2009, 
p. 111).  
 

Lazzaro, que tudo ouviu, finge despertar. O mundo que ele acreditava conhecer 

vai por terra ao descobrir que a mãe é a assassina do pai: “Tudo me é estranho. Aquele mundo 

que levei comigo não mais existe. Por que eu havia de detestar a minha mãe?” (Silva, 2009, p. 

112). O sentimento que aflora em Lazzaro difere do sentimento que consome Orestes, pois 

aquele se mostra dividido entre o amor materno e a lembrança paterna: 

 
Lazzaro – [...] Onde me jogaram? Que vim fazer aqui? Ainda amo essa gente?... 
Meus gestos são puramente mecânicos. Porque está escrito que eu sou o irmão e o 
filho e que... (Passeia pela sala.) Por que estou agora neste dilema? Onde está o 
meu navio, o mar? Já é tempo de voltar – e nem bem cheguei – mas volto levando a 
alma arrebentada, porque tudo se foi. Então? Tinha mãe e irmã, sabia os gestos de 
cada uma, e as trazia a meu lado, eram os meus fantasmas e eu lhes tinha amor. 
Agora sou obrigado a nova revisão, e depois, onde fica o amor? (Olhando para o 
retrato.) Tu não mudas, continuas o mesmo, percebo a tua vigilância, teus bigodes, a 
energia que o fotógrafo te botou no olhar. Truques. (Lurdes desce a escada, atenta 
ao comportamento de Lazzaro.) É partir apenas, nada mais tenho a fazer (Silva, 
2009, p. 112). 
 



139 
 

    

Mas não demora muito para que Lazzaro faça sua escolha: ao invés de encher-se 

de ódio pela assassina do pai, como esperava Lurdes, o rapaz “levanta-se, rápido, e abraça-se 

com a mãe” (Silva, 2009, p. 43), e pede à irmã piedade e compaixão: 

 
Lazzaro – Esta casa é sufocante. Pesada. Abrigo de fantasmas. Por que foi me 
contar aquilo tudo? 
Lurdes – Será que os homens demoram tanto a despertar? Era necessário que 
soubesse. 
Lazzaro – Não sei... Tudo me é estranho. Aquele mundo que levei comigo não mais 
existe. Por que eu havia de detestar a minha mãe? Por que acreditar em fantasias? 
Isso, se aconteceu, foi com outra gente. Meu passado, agora, está no mar. 
Lurdes – Deixa o mar por um momento, ao menos. Acorda, te peço [...]. 
Lazzaro – Compaixão, também te peço. 
Lurdes – Te entendo, a bela palavra compaixão te deixa tranquilo... 
Lazzaro – Mas foi para “aquilo” que você me esperava? 
Lurdes (Em desespero, sem ver Almerinda entra) – Sim, também como gritou a tua 
mãe: para matar! Para matar! (Silva, 2009, p. 112-113). 
 

Em outra passagem, diz Lazzaro: 

 
Lazzaro – [...] Ai Lurdes, Lurdes, minha irmã... A inútil volta. Pra que voltar? Para 
saber que tenho uma mãe assassina? E assassina de meu próprio pai... Por que 
voltar? Para aprender a fingir? Eu, a fingir. Como o fingir é terrível! Logo para 
quem? Tão bela, tão bela... Seu olhar a penetrar, fundo, no meu, a buscar 
compreensão. (Chora. Lurdes vem abraçá-lo, acarinhando-o. O choro se torna 
convulso.) Lurdes, minha irmã, te peço: piedade, piedade para ela. Mãe, a minha 
mãe... (Silva, 2009, p. 115). 
 

Se Lazzaro não sabia que a mãe era uma assassina, ele também desconhecia que 

Martim, desde a morte do pai, passou a viver com Almerinda: 

 
Lazzaro (Vacilante) – Mãe, que faz esse homem na nossa casa? 
Almerinda – Homem? Oh, você me espanta. Fala de Martim? 
Lazzaro – Sim, é. Ele mora aqui? 
Almerinda – Ih, é uma história antiga... José Martim, seu primo, foi educado na 
nossa casa, desde rapazinho. 
Lurdes – Era o nosso caixeiro de secos-e-molhados. 
Almerinda – Quando teu pai morreu já era ele gerente dos seus negócios. Aqui 
sempre viveu, não era justo que eu fechasse a loja e o mandasse ir embora pela razão 
da morte de Rafael. Foi sempre nosso amigo 
[...] 
Lazzaro – Mas agora, que o assunto é o nosso primo, quero estar a par de tudo, ou 
há coisas que um filho não deve saber? 
Almerinda – Claro que não, meu anjo. 
Lazzaro – Por exemplo, quero uma razão para gostar de José Martim. Diga-me, 
você o ama? 
Almerinda (Tomada de surpresa com a pergunta, parece confundida, depois 
demonstra uma tranquila segurança) – Amo. 
Lazzaro – Vive com ele? 
Almerinda – Vivo. 
Lazzaro – Penso que só nós, de casa... 
Lurdes – Eu não minto. Sabemos nós, sabem os criados, sabe toda a cidade. 
Lazzaro (Perturbado) – Mãe, por que foi logo acontecer dessa maneira? 
Almerinda – Se sabe? No momento só sei te dizer que, para você, meu coração está 
aberto. 



140 
 

    

Lurdes – Mas é impossível! É um bandido! 
Lazzaro – Cale-se. Não a ofenda. Sim, nossa mãe deve casar. Anunciemos o seu 
casamento! (Vai beijar a mãe.) 
Almerinda (Abraçando Lazzaro) – Eu lhe agradeço, meu filho!  (Silva, 2009, p. 
113-114). 

 
Nesta passagem, como se pode observar, no fato de Lazzaro propor o casamento, 

o que se sobressai é o aspecto moral, pois quer o rapaz salvaguardar a honra da família. Os 

ânimos que estavam aflorados se acalmaram no casarão. Mas, ao que parece, não por muito 

tempo, porque a chegada de Martim com sua amante e prostituta, trará novas calaminades. 

Lazzaro, que havia perdoado a mãe, propondo que ela se casasse com Martim, fica enfurecido 

ao ver o prefeito nos braços de uma prostituta e dentro da própria casa, aos olhos de todos:  

 
Lazzaro – Infame. Porco! 
(Martim faz um movimento para se apossar do revólver que se acha na parede, mas 
é impedido por Lazzaro, que lhe desfecha um soco. A Mulher foge pela porta do 
fundo, fechando-a atrás de si. Lurdes, impassível, digamos, alegre, assiste à cena. 
Almerinda em desespero. Trava-se a luta, ambos rolam pelo chão. No segundo 
momento da luta, Lazzaro, sentando-se em cima de Martim, desfecha-lhe golpes 
com o braço. Lurdes tira o punhal que trazia escondido no vestido, Almerinda 
grita, procura impedir o gesto de Lurdes.) 
Lurdes – Contenha-se. Você não gritou quando ele quis apanhar o revólver. 
Almerinda – Não! Não! (Silva, 2009, p. 116-117). 
 

Lurdes, que não se conformou com a atitude de Lazzaro de perdoar a mãe 

assassina, enche-se de alegria e é ela quem coloca o punhal na mão do irmão.  

 
(Lurdes põe o punhal na mão de Lazzaro, mas a mão trêmula de Lazzaro é 
impedida por Almerinda que tenta se colocar entre os dois. Martim melhora de 
posição e procura arrancar o punhal das mãos de Lazzaro.) 
Lurdes – Você prefere ver o seu filho morto. 
Almerinda (Afastando-se aos gritos) – Piedade! 
(Lazzaro e Martim rolam por baixo da escada, a superioridade é então de 
Lazzaro, vendo se apenas o brilho do punhal e a descida deste que irá alcançar 
Martim. Ouve-se um grito surdo.) (Silva, 2009, p. 117). 
 

Ao ver Martim sem vida e completamente atônita, Almerinda sobe a escadaria, em 

direção ao quarto. Lazzaro, que até então estava fora de si, mais uma vez recua horrorizado; 

mas  não por ter se tornado um assassino e sim por se dar conta de que o homem que acabava 

de morrer é o homem que sua mãe amava: 

 
(Lazzaro se levanta como um sonâmbulo, deixa o punhal cair e fica olhando, 
boquiaberto, para a escada.) 
Lazzaro – Mãe... mãe! Estou aqui, mãe... aqui. 
(Lazzaro sobe a escada, atrás de Almerinda. Lurdes torna-se parada, em 
alheamento. Um momento.) (Silva, 2009, p. 117-118). 
 

Os rastros de sangue e carnificina parecem não cessar no casarão. “O trágico não 

vem a conta-gotas” (ROSA, 1967, p. 40) e a morte decidiu fazer sua morada, pois o presságio 



141 
 

    

anunciado no início da peça, sobretudo, por meio da ave acauã, acaba de fazer sua vítima: 

Almerinda está morta:   

 
(Lazzaro desce a escada a passos lentos, a cabeça baixa.) 
Lazzaro - Eu a matei. Eu a matei. 
Lurdes - Eu te escuto. 
Lazzaro - Não, não, foi sem querer, Lurdes, foi sem querer. 
Lurdes - Sim, mataste-a. 
Lazzaro - Cala-te! 
Lurdes - Eu te escuto (Silva, 2009, p. 118). 
 

Mas, diferentemente do Orestes grego, a morte de Almerinda não se deu por 

vingança; Lazzaro está mais próximo do Orestes de Joaquim Norberto, pois o matricídio não 

ocorreu de modo intencional. Para Lurdes, não importa como se deu a morte da mãe – se por 

acaso ou se por vingança –; o fato é que Almerinda não vive mais, e o pai está vingado. 

 
Lazzaro – Eu a amo muitíssimo, Lurdes, muitíssimo... quis convencê-la, pedir-lhe 
perdão, mas não, ela amava mais o outro e me virou a face. Ela caiu, segurei-a pelo 
pescoço, minha boca beijava os seus olhos e eu lhe pedia perdão - foi sem querer, 
mãe, perdoa. 
Lurdes – Procuraste, à força, convencê-la do seu arrependimento. Mataste-a. 
Lazzaro – Minhas mãos foram se despregando... Não, não, que vim fazer aqui? 
Lurdes – Estamos vingados, Lazzaro. 
Lazzaro – Tu podes dizer isso? 
Lurdes – Acostumei-me, como uma gata faminta, a comer restos. Agora não, agora 
posso encarar a todos. Me orgulho de ti. 
Lazzaro – Um punhal... antes tivesse sido eu o morto (Silva, 2009, p. 118). 

 
Em Coéforas, após as mortes de Egisto e de Clitemnestra, o Coro celebra a justiça 

e Orestes é visto como dúplice leão, pois o palácio real dos argivos está livre de dois 

poluidores: “O senhorial palácio/ baniu os males e a perda de haveres/ por dois poluidores,/ 

baniu a impévia sorte” (v. 942-945). Aqui, o míasma se instalou no momento em que 

Clitemnestra e o amante dela mataram Agammêmon. O míasma é uma força de desgraça “que 

engloba, ao lado do criminoso, o próprio crime, seus antecedentes mais longínquos, as 

motivações psicológicas da falta, suas consequências, a polução que ela traz, o castigo que ele 

prepara para o culpado e para toda sua decendência” (Vernant, 2014, p. 14).   

Em Lazzaro, a névoa que envolvia a cidade, no início da peça, também pode ser 

interpretada como uma espécie de míasma, uma polução devido ao sangue outrora derramado; 

é o que sugere Lurdes, na sua primeira fala na peça: “As ossadas esperam a chuva e, por sobre 

elas, o capim vai renascer” (Silva, 2009, p. 93). É certo que “as ossadas”, em um contexto de 

seca, referem-se aos animais mortos. Por outro lado, metaforicamente, “as ossadas” indicam 

ser as do próprio pai de Lurdes. A chuva, esperada pelos moradores do sertão, representa não 

só um novo alvorecer, mas também a limpeza do crime.  



142 
 

    

No desfecho da tragédia de Francisco Pereira, após o assassinato de Almerinda, 

que carregava o miasma, o coro diz que na cidade não há mais mancha: 

 
Segunda Lavadeira – Não ouviremos os gritos nem mais avistaremos os 
calcanhares do falecido senhor Rafael. 
Terceira Lavadeira – E os criminosos responderão pelos seus crimes e por eles 
serão julgados. 
Segunda Lavadeira – E a terra há de ser limpa, lavada, sem manchas. 
Primeira Lavadeira – Não há manchas no céu (Silva, 2009, p. 120). 
 

Após cometer os crimes, Lazzaro não é acometido pela loucura, nem irá responder 

pelos seus atos; Lurdes sugere que ele fuja, que volte ao mar para que afunde seu remorso:  

 
Lurdes – [...] Parte, antes que te prendam. Transpõe a porta da rua ao menos para 
fugir. Nunca soubeste entrar pela porta da rua... Corre, ganha a estrada de Monte 
Azul que te leva ao mar, deixa a minha cidade porque eu saberei responder. Anda, 
parte (Silva, 2009, p. 119).  
 

Lazzaro segue o conselho da irmã e foge “sem ver o fogo que há de consumir 

estas paredes sem teto” (Silva, 2009, p. 119). Por outro lado, Lurdes decide assumir a culpa 

dos crimes, quer ela se encerrar em uma prisão, a qual não lhe é um lugar estranho, pelo 

contrário, sempre lhe foi familiar. 

 
Lurdes – Responderei por tudo e pedirei justiça. Me levarão para a cadeia. (Com um 
sorriso frio.) A cadeia, aquela casa onde o sol é uma pequenina fresta no tijolo. 
Algumas vezes passei pela frente da cadeia, segurava com força o braço de meu pai, 
tinha medo. Agora é como se lá houvesse passado a infância, reconheço todos os 
seus cantos, o seu sujo piso de tijolos. Irei, e o meu coração leve será repartido entre 
eles, nem todos os presos são ladrões e mentirosos. E de lá avistarei esta casa, 
esperarei trinta anos para voltar aqui, mandarei caiá-la de novo, abrir todas as janelas 
e cuidarei de um jardim, um jardim como não haverá outro em Monte Azul [...]. 
[...] 
Lurdes – Tenho muito a fazer, tu, não, nunca soubeste o que fosse esperar. Por que 
agora desistir? Nunca, e o meu silêncio, todos os anos que se foram? Poderei ver o 
céu entre grades, poderei ser enterrada viva, mas o pensamento que é só meu há de 
fugir para admirar o campo, essa grandeza, esse azul de promessa que tem o céu de 
dezembro (Silva, 2009, p. 119). 
 

É interessante observar que Francisco Pereira da Silva constrói o caráter dos 

personagens protagonistas de modo completamente diverso: Lazzaro, desde sua aparição, 

avança e recua, é temeroso e age por impulso, sempre amparado pela irmã; Lurdes, ao 

contrário, desde o início mostrou-se fielmente presa no desejo de vingança – seu único ponto 

de vista. Nesse sentido, no âmbito da Literatura Comparada e dos Estudos de Recepção, é 

possível estabelecer diálogos com a Electra de Sófocles, porque também é sobre a 

personagem feminina que o foco da ação recai inteiramente. Lesky (2015, p. 170) observa que 

já na estrutura de Electra “deciframos aquilo que um estudo da personalidade de Electra nos 



143 
 

    

confirma: ela é a figura central da peça, todos os eventos são orientados significativamente 

para seus sentimentos, pensamentos e projetos”. 

Nessa perspectiva, ao falar sobre esta particularidade do teatro sofocleano, Vieira 

(2009, p. 10) tece os seguintes apontamentos: 

 
A tragédia de Sófocles depende muito da polarização de oposições, e é 
provavelmente por esse motivo que ele nos apresenta um Orestes tão 
desinteressante, tão pouco grandioso, pois o interesse e a grandiosidade recaem 
fortemente sobre Electra que, apesar dos anos e da penúria, mantém-se fiel à 
memória do pai assassinado e do irmão exilado. [...] O sofrimento da solidão, a 
humilhação da carência maternal, o envelhecimento da mulher solitária, nada, 
absolutamente nada demove Electra de seu afã de justiça. [...] É a intensidade de sua 
obsessão que produz fascínio. 
 

Em Lazzaro, do início ao fim, desde seu lamento, alimentado pelo ódio e pelo 

desejo de vingança, até o assassinato da mãe, Lurdes detém todo o controle da ação; e quando 

o irmão recua, ela sempre esteve ali, firme e severa, para colocar o punhal na mão de Lazzaro. 

Este aspecto, que traz um delineamento mais latente sobre o caráter da heroína, é o que 

predomina no modelo sofocleano. Talvez, aqui, resida o ponto de maior confluência entre a 

peça brasileira e a Electra de Sófocles. Nesta tragédia, “a aparição de Electra em cena e o 

controle da ação inteiramente se voltam para ela própria” (Araújo, 2014, p. 31). De acordo 

com Araújo (2014, p. 17), “Nada é capaz de dissuadi-la das contínuas lamentações nem do 

rememorar a ausência paterna. E é essa solidez no caráter de Electra que a levará a dominar 

toda a ação da peça, fazendo dele a essencialidade do drama”. 

Por fim, é de se acrescentar que, por mais que haja significativas alterações do 

enredo trágico que envolve os irmãos Orestes e Electra, o dramaturgo Francisco Pereira da 

Silva procurou delinear e atualizar todos aqueles mecanismos de tragicidade que estão 

presentes nas tragédias gregas. Na peça, o destino mais uma vez aparece com sua força 

avassaladora e destrutiva, que esmaga o homem e reduz suas ações a nada. Também em 

Lazzaro, são as ações das personagens, guiadas por crimes e desejo de vingança, que 

culminam na destruição e dizimação de toda uma família. O casarão, que abrigava todo o 

desamor de uma família arruinada e decadente, é, agora, um cemitério esquecido que abriga 

seus fastasmas. Ao atualizar o mito dos Atridas num contexto regional, transpondo-o ao 

interior do Nordeste brasileiro, foi, sem dúvida, a contribuição mais significativa de Francisco 

Pereira da Silva aos Estudos de Recepção dos Clássicos na dramaturgia brasileira.  

 

 

 



144 
 

    

Figura 3: As personagens Lavadeiras em Lazzaro, de Francisco Pereira da Silva. 

 
                           Fonte: Acervo da atriz Maria Pompeu. Reprodução (MOLINA, 2015). 

 
 

Figura 4: Lazzaro e Anselmo em Lazzaro, de Francisco Pereira da Silva. 

 
                              Fonte: A Cigarra. Rio de Janeiro, n. 226, janeiro de 1953, p. 84. 



145 
 

    

Figura 5: Os protagonistas de Lazzaro: Almerinda, Lurdes e Lazzaro. 

 
                                            Fonte: Foto: Utoro Kanai. O Cruzeiro. Rio de Janeiro,  
                                            ano XXV, n. 9, 13 de dezembro de 1952, p. 68. 
 

Figura 6: Os irmãos Lurdes e Lazzaro. 

 
Fonte: A Cigarra. Rio de Janeiro, n. 226, janeiro de 1953, p. 84. 



146 
 

    

4 CONCLUSÃO 

 

A tragédia, que surgiu na Grécia antiga do século V AEC, desenvolveu-se de 

forma plena. Os estudos acerca do gênero trágico demonstram que não é novidade que os três 

grandes tragediógrafos – Ésquilo, Sófocles e Eurípides –, ao desenvolverem suas peças, 

tiveram como pano de fundo os mitos de uma larga tradição. Os mitos, elementos 

fundamentais às tragédias, eram demasiado conhecidos pela população ateniense, pois 

adivinham da tradição oral, principalmente a que figura no gênero épico. Cada tragediógrafo 

regressava ao mito “e um outro, depois dele, regressava ao mesmo tema. Ora isto implica que 

a originalidade dos autores esteja noutro lado: não se situava ao nível dos acontecimentos, da 

acção, do desenlace, mas no nível da interpretação pessoal” (Romilly, 2013, p. 22). Dito de 

outro modo, os poetas trágicos, ao se valerem de um mesmo mito, modificavam-no, trazendo 

à baila uma nova concepção e uma nova criação artística. Isso explica, por exemplo, a 

variação entre as Electras Sófocles e Eurípides. 

Embora a tragédia tenha sofrido alterações ao longo dos séculos, os autores ainda 

recorrem a ela para escrever novas peças. Ainda hoje os variados temas, as imagens 

mitológicas e os incontáveis personagens trágicos são constantemente revisitados, 

possibilitando tecer novos debates, diálogos e discussões com as urgências da sociedade 

contemporânea: questões ambientais, ditaduras, colonialismo, holocausto, genocídio, guerras 

civis, conflito entre o Ocidente e o Oriente-Médio, dentre outros, passaram a ser temas de 

interesses de diversos autores, que procuraram atrelar esses conflitos com os mitos da 

antiguidade clássica. 

Se o aspecto formal e o contexto de representação da tragédia grega sofreram 

alterações radicais, por outro lado, o trágico ainda pode ser verificado. Partindo desta 

perspectiva, de um estudo entre antigo e moderno, e a fim de contribuir com os Estudos de 

Recepção dos Clássicos no Brasil, nosso objetivo foi o de analisar o mito dos Atridas em três 

versões dramáticas brasileiras – o primeiro mito de tema trágico recepcionado por um autor 

brasileiro. Uma análise contextualizada de várias versões de um texto/mito antigo lança luz 

sobre uma variável trágica, pois cada reescrita mitológica está inserida em contexto específico 

de recepção. 

Com Clitemnestra, a rainha de Micenas, tragédia em 5 atos, de Joaquim Norberto 

de Sousa Silva, escrita na primeira fase do Romantismo brasileiro (1838-1850), inicia-se, até 

onde se pode estabelecer, a recepção do mito grego de tema trágico no Brasil. Por mais que 

sua peça apresente diversas aproximações com os modelos gregos, sobretudo com Coéforas, o 



147 
 

    

dramaturgo brasileiro não segue Ésquilo de modo linear, pois, dentro de seu propósito, o 

urdimento da trama trágica grega sofreu alteração radical. Por outro lado, a pensar a 

pervivência do trágico, em Clitemnestra estão presentes aqueles dois pólos possibilitadores do 

trágico: o imanente (herói) e o transcendental (divino/destino). Se de um lado há o herói 

trágico, do outro, há o sentido da ordem na qual este herói se inscreve, que pode ser, por 

exemplo, o destino inexorável, que arrasta o homem e reduz sua ação a nada. Em 

Clitemnestra também se mata e se é morto, e Joaquim Norberto procurou evidenciar em sua 

reescrita que os destinos fatídicos das personagens não deixam de efetuar-se inexoravelmente. 

Um século após a aparição de Clitemnestra, os Atridas voltam a aparecer no 

Brasil, com a Electra no circo de Hermilo Borba Filho. Nesta tragédia, o autor, além de seguir 

os tragediógrafos gregos, voltou-se também aos autores modernos e às tendências inovadoras 

das vanguardas europeias que surgiram do início do século XX, sobretudo, o Expressionismo. 

Em Electra no circo, os demasiados personagens trágicos gregos foram transportados a um 

picadeiro circense e, em contexto moderno (sem deuses gregos) e com o auxílio da psicologia, 

pode-se observar que a variável trágica centra-se na área íntima da personagem, no 

subconsciente. No drama subjetivo de Hermilo, no qual impera uma sondagem do interior da 

mente humana, o destino mais uma vez surge arremessando os personagens à destruição, 

levando-os ao aniquilamento como forma de reparação de uma desmedida. 

Outro autor que se voltou ao mito dos Atridas a fim de apresentar uma variação do 

trágico foi Francisco Pereira da Silva, ao escrever Lazzaro. Esta peça, em um diálogo com as 

demais aqui analisadas, é a que mais apresenta distanciamentos dos modelos gregos. As 

referências ao mito dos Atridas são verificadas, mas a partir de alusões, isto é, implicitamente, 

quando o autor recorre ao tema da vingança familiar, sobretudo o matricídio. A pensar no 

trágico, mesmo com os evidentes distanciamentos, o trágico se mostra de modo imperativo. O 

destino também aparece como uma força destrutiva, esmagando o homem e reduzindo suas 

ações a nada. 

Nas três reescritas mitológicas que formam o corpus desta pesquisa – mesmo com 

uma ação se passando em Micenas (Clitemnestra), em um picadeiro circense (Electra no 

circo) ou em uma cidadezinha do interior do nordeste brasileiro (Lazzaro) – é possível 

verificar que é o sofrimento da personagem que leva à vingança e, consequentemente, à ruína 

de toda uma família. Seja no palácio de “Clitemnestra”, no picadeiro da “Moça do Arame” ou 

no casarão em ruína de “Lurdes”, o trágico insiste em se resvalar na fronteira – entre o 

sofrimento e a ação que requer reparação. Semelhante às tragédias gregas, Joaquim Norberto, 

Borba Filho e Francisco Pereira apresentam em suas peças homens limitados e mortais, 



148 
 

    

monstrando que os erros, os enganos e as falhas estão no horizonte das decisões de cada. Ao 

expor o ser humano, mortal e finito, as peças desses dramaturgos trazem à baila heróis 

trágicos que se ergem, frágeis, desamparados e solitários.  

Cada autor se voltou ao mito dos Atridas e procurou reescrevê-lo a partir de suas 

interpretações pessoais e históricas. Essa atualização, a cada repetição inédita, faz com que 

haja a continuação do mito na memória humana. Nesse sentido, falar em “Conclusão” nunca é 

encerrar um assunto. Esta pesquisa, que tratou da presença e da variável trágica do mito dos 

Atridas na dramaturgia brasileira, objetivou expandir o campo interpretativo a partir apenas de 

três versões. Os estudos sobre a recepção do mito dos Atridas e de uma tradição mitológica na 

dramaturgia brasileira não encerram aqui, pois há mais de três dezenas de versões brasileiras 

que merecem ser revisitadas, lidas e analisadas; como diz o poeta modernista Murilo Mendes 

(2017, p. 143), a maldita casa dos Atridas é “infechável, indestrutível [...], prolongada e 

aumentada até hoje”. 



149 
 

    

REFERÊNCIAS 

 
 
A CIGARRA. Rio de Janeiro, n. 226, janeiro de 1953, p. 84. 
 
ÁDAMS, Marcelo. “Tragédias gregas em terras gaúchas”. Revista da Funarte, ano 13, n. 25, 
2013. p. 35-49. 
 
ADÊT, Emile. “A leitura de uma tragédia inédita”. Minerva Brasiliense, Rio de Janeiro, v. 2, 
n. 12, 15 abr. 1844. p. 355-364. 
 
ANDRADE, Jorge. Pedreira das Almas. São Paulo: Anhembi, 1958. 
 
A NOITE, Rio de Janeiro, 24 de junho de 1947, p. 6. 
 
ARAÚJO, Orlando Luiz de. “Electra: gênese de um matricídio” In: SÓFOCLES. Electra. 
Tradução de Orlando Luiz de Araújo. Fortaleza: Substância, 2014. p. 15-33. 
 
ARISTÓTELES. Poética. Tradução de Paulo Pinheiro. São Paulo: Editora 34, 2015. 
 
“Aristóteles vem fazer teatro nesta cidade”. Diário Carioca. Rio de Janeiro, ano XXV, n. 
7.440, 3 de outubro de 1952, p. 12. 
 
ASSIS, Machado de. Os deuses de casaca. Rio de Janeiro: Tipografia do Imperial Instituto 
Artístico, 1866. 
 
“Até que enfim o ‘Teatro do Estudante de Pernambuco’ recebe 15.000 cruzeiros de auxílio. 
Correio da Manhã. Rio de Janeiro, n. 16, ano XLVII, 8 de agosto de 1947, p. 9. 
 
AZEVEDO, Amilton de. “Sentir no corpo os sismos dos tempos”. Ruína Acesa. 28 de agosto 
de 2021. Disponível em: https://ruinaacesa.com.br/antigona-sonora/. Acesso em: 15 de janeiro 
de 2024. 
 
AZEVEDO, Elizabeth R. Recursos estilísticos na dramaturgia de Jorge Andrade. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2014. 
 
BAPTISTA, Natan Henrique Taveira; CARVALHO, Luiza Helena R de Abreu; LEITE, Leni 
Roobeiro. “Traduções, recepções, homens no tempo” In: BAPTISTA, Taveira; CARVALHO, 
Luiza Helena Rodrigues de Abreu; LEITE, Leni Ribeiro (orgs.). Estudos em tradução & 
recepção dos clássicos. Vitória: Letras-Ufes, 2020. 
 
BABLET, Denis. “Expressionismo” In: Cadernos de Teatro. Rio de Janeiro: O Tablado, 1975. 
n. 66, p. 16-22. 
 
BARROS, Gilda Naécia Maciel de. “Filoctetes e a solidão do herói sofocleano”. Suplemento 
Literário. São Paulo, ano 1, n. 40, 17 de junho de 1977, p. 10. 
 
BARBOSA, Francisco de Assis. “Francisco Pereira da Silva, o Autor do Ano”. Última Hora, 
2ª seção. Rio de Janeiro, ano II, n. 449, 26 de novembro de 1952, p. 5. 
 



150 
 

    

BARROS, Luiz Alípio de. “No Festival do Autor Novo amanhã: Lazzaro”. Última Hora, 2ª 
seção. Rio de Janeiro, ano II, n. 436, 11 de novembro de 1952, p. 3. 
 
BAKOGIANNI, Anastasia. “O que há de tão ‘clássico’ na recepção dos clássicos? Teorias, 
metodologias e perspectivas futuras. Codex – Revista de Estudos Clássicos, Rio de Janeiro, v. 
4, n. 1, 2016, p. 114-131. 
 
BAKOGIANNI, Anastasia. “Ecos do drama grego no teatro contemporâneo: a Antiguidade 
Clássica grega vista segundo os paradigmas contemporâneos de gênero, classe e etnia. 
Urdimento, Florianópolis, v.3, n.33, p. 440-454, dez. 2018.  
 
BÍBLIA DE JERUSALÉM. Vários tradutores. São Paulo: Paulus, 2008. 
 
BODNAR, Roseli. Entremez: jogos de espelho em um labirinto sem fim - A dramaturgia de 
Ariano Suassuna, Francisco Pereira da Silva e Hermilo Borba Filho. Tese (Doutorado em 
Letras) – Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Programa de Pós-Graduação 
em Letras, Porto Alegre, 2017. 
 
BODNAR, Roseli; HOHLFELDT, Antonio Carlos. “Uma tragédia revalorizada: Lazzaro, de 
Francisco Pereira da Silva”. Urdimento - Revista de Estudos em Artes Cênicas, Florianópolis, 
v. 3, n. 42, p. 1–27, 2021. 
 
BORBA FILHO, Hermilo. “Electra no circo” In: BORBA FILHO, Hermilo. Teatro 
selecionado. Rio de Janeiro: Funarte, 2007. p. 27-75. Volume I. 
 
BORBA FILHO, Hermilo. “O vento do mundo” In: BORBA FILHO, Hermilo. Teatro 
selecionado. Rio de Janeiro: Funarte, 2007. p. 149-184. Volume I. 
 
BORBA FILHO, Hermilo. “Teatro: arte do povo”. Arte em Revista – Questão: o popular, 
Centro de Estudos de Arte Contemporânea/Kairós, São Paulo, a. 2, n. 3, p. 60-63, mar. 1980. 
 
BORBA FILHO, Hermilo. “Atualidade do Bumba-meu-boi”. Estudos Universitários, [S. l.], 
v. 10, n. 3/4, 1970, p. 89-105.  
 
BORBA FILHO, Hermilo. Fisionomia e espírito do mamulengo. São Paulo: Brasiliana, 1966. 
 
BORBA FILHO, Hermilo. História do teatro. Rio de Janeiro: Livraria-Editora da Casa do 
Estudante do Brasil, 1950. 
 
BORNHEIM, Gerd. “Questões do teatro contemporâneo” In: BORNHEIM, Gerd. O sentido e 
a máscara. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2007. p. 9-36. 
 
BORNHEIM, Gerd. “Duas características do expressionismo” In: BORNHEIM, Gerd. O 
sentido e a máscara. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2007. p. 63-68. 
 
BORNHEIM, Gerd. “Breves observações sobre o sentido e a evolução do trágico” In: 
BORNHEIM, Gerd. O sentido e a máscara. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2007. p. 69-92. 
 
BOSI, Alfredo. História Concisa da literatura brasileira. 43 ed. São Paulo: Cultrix, 2006. 
 



151 
 

    

BUDASZ, Rogério. “Salvador de Mesquita e Antônio Nascentes Pinto: Percursores 
dramático-musicais de dois cariocas na Itália (1650-1760)” In: LIMA, Sonia Regina Albano 
de; ULHÔA, Martha Tupinambá de (orga.). ANPPOM: 30 anos de criação. São Paulo: 
ANPPOM, 2018. 
 
BRANDÃO, Junito de Souza. Dicionário mítico-etimológico da mitologia grega. 5. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2008. Volume 1 (A-I). 
 
BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia grega. Petrópolis: Editora Vozes, 1986. Volume 1. 
BRANDÃO, Junito de Souza. Teatro grego tragédia e comédia. 2. ed. Petrópolis: Editora 
Vozes, 1984. 
 
BRESCIA, Rosana; LINO, Sulamita. “O teatro de tradição ibérica na América Portuguesa na 
primeira metade do século XVIII: arquitectura e repertório”. European Review of Artistic 
Studies, v. 4, n. 1, p. 31-53, 2013. 
 
CAETANO, Michelle. “A implementação da modernidade no início da República oligárquica 
através das peças Os deuses de casaca e As deusas de balão” In: RIBEIRO, Bárbara Costa et. 
al. (orgs). Anais do XVII Encontros Interdisciplinar de Estudos Literários. Programa de Pós-
Graduação em Letras, Universidade Federal do Ceará, n.11, volúme único, Fortaleza, 2020, p. 
77-84. 
 
CALASANS, José. Quase biografias de jagunços (o sequito de Antonio Conselheiro). Bahia: 
Centro de Estudos Baianos, 1986. 
 
CASTIAJO, Isabel. O teatro grego em contexto de representação. Coimbra: Imprensa da 
Universidade de Coimbra, 2012. 
 
CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Vários tradutores. 21. 
ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2007. 
 
CAMARGO, Roberto Gill. Função estética da luz. São Paulo: Perspectiva, 2012. 
 
CANDEIAS, Maria Lúcia Levy. A fragmentação da personagem: no texto teatral. São Paulo: 
Perspectiva, 2012. 
 
CANDIDO, Antonio. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. 5. ed. São 
Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1975. v. 1. 
 
CANDIDO, Antonio. O romantismo no Brasil. São Paulo: Humanitas; FFLCH, 2000. 
 
CARDOSO, Zélia de Almeida. “O percurso dos estudos clássicos no Brasil”. Clássica – 
Revista Brasileira de Estudos Clássicos. [S. l.], v. 27, n. 1, p. 17–36, 2014. Disponível em: 
https://revista.classica.org.br/classica/article/view/334. Acesso em: 11 jan. 2023. 
 
CARLSON, Marvin. Teorias do teatro: estudo teórico-crítico, dos gregos à atualidade. 
Tradução de Gilson César Cardoso de Souza. São Paulo: Fundação Editora da Unesp, 1997. 
 
CARVALHO, Joaquim de Montezuma. “A essência eterna do teatro”. Suplemento Literário. 
São Paulo, ano 15, n. 724, 13 de junho de 1971. p. 6. 



152 
 

    

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. 10. ed. São Paulo: Ediouro, 
s/d. 
 
CAZARINI, Renata. “Penélope é ele”. Palco Clássico, Niterói, 30 de dezembro de 2020. 
Disponível em: https://palcoclassico.blogspot.com/2020/12/penelope-e-ele.html. Acesso em: 
14 de janeiro de 2024. 
 
CAZARINI, Renata. “Cassandra”. Palco Clássico. Niterói, 24 de setembro de 2020. 
Disponível em: https://palcoclassico.blogspot.com/2020/09/cassandra-on-live.html. Acesso 
em: 15 de janeiro de 2024. 
 
CAZARINI, Renata. “(A montanha vai a) Sísifo”. Palco clássico. Niterói, 7 de setembro de 
2020. Disponível em: https://palcoclassico.blogspot.com/2020/09/a-montanha-vai-sisifo.html. 
Acesso em 15 de janeiro de 2024. 
 
CAZARINI, Renata. “Medeia- tragédia digital ao vivo”. Palco Clássico. Niterói, 29 de 
setembro de 2020. Disponível em: https://palcoclassico.blogspot.com/2020/09/medeia-
tragedia-digital-ao-vivo.html. Acesso em 16 de janeiro de 2024. 
 
CAZARINI, Renata. “Os Persas”. Palco Clássico. Niterói, 26 de julho de 2020. Disponível 
em: http://palcoclassico.blogspot.com/2020/07/os-persas.html. Acesso em 17 de janeiro de 
2024. 
 
CORREIO DA MANHÃ. Rio de janeiro, ano LII, n. 18.186, 10 de junho de 1952, p. 9. 
 
CORREIO DA MANHÃ. Rio de Janeiro, ano. LII, n. 18.380, 29 de janeiro de 1953, p. 11. 
 
COSTA FILHO, Odylo. “Lázaro fala”. Tribuna na Imprensa. Rio de Janeiro, ano IV, n. 884, 
13 de novembro de 1952, p. 4. 
 
COSTA, Cláudio Manoel da. O Parnaso obsequioso. Disponível em Domínio Público: 
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/fs000039.pdf. 
 
COSTA, Virgílio. “Nota Inicial do Organizador da Edição” In: SILVA, Francisco Pereira da. 
Teatro Completo. Rio de Janeiro: Funarte, 2009. v. 2, p. 11-13. 
 
COUTINHO, Afrânio. Introdução à literatura no Brasil.19 ed. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2007. 
 
DE POURCQ, Maarten. “Classical Reception Studies: Reconceptualizing the Study of the 
Classical Tradition”. The International Journal of the Humanities, v. 9, n. 4, 2012, p. 219-225. 
 
DIÁRIO DE PERNAMBUCO. Recife, ano 150, n. 242, 9 de setembro de 1975, p. 3. 
 
DIÁRIO DE PERNAMBUCO. Recife, ano 150, n. 255, 20 de setembro de 1975, p. 6. 
 
DIAS, Gonçalves. Dicionário da língua tupi: chamada língua geral dos indígenas do Brasil. 
S/l: Lipsia; F. A. Brockhaus, 1858. 
 



153 
 

    

DORIA, Gustavo A. Moderno Teatro Brasileiro: crônica de suas raízes. Rio de Janeiro: 
Serviço Nacional de Teatro, 1975. 
 
EURÍPIDES. “Electra” In: EURÍPIDES. Teatro Completo [recurso eletrônico]. Tradução de 
Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras, 2016. v. 2.  
 
ELLIOT, Berguedol. “O vento do mundo”. Diário de Pernambuco, Recife, ano 125, n. 76, 1º 
de abril de 1950, p. 6. 
 
EISNER, Cotte H. A tela demoníaca: as influências de Max Reinhardt e do expressionismo. 
Tradução de Lúcia Nagib. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002. 
 
ÉSQUILO. Agamêmnon. Tradução de Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras; FAPESP, 2013. 
 
ÉSQUILO. Coéforas. Tradução de Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras; FAPESP, 2013. 
 
ESSLIN, M. Anatomia do drama. Tradução de Barbara Heliodora. Rio de Janeiro: Editora 
Zahar, 1978. 
 
“Fala-nos Aristóteles Soares, autor de Terra queimada”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, 
ano LII, n. 18.266, 8 de outubro de 1952, p. 9). 
 
FAUSTO, Boris. História do Brasil. 14 ed. São Paulo: Edusp, 2012. 
 
FERREIRA, A. Virgínia, drama em 5 atos e 6 quadros. Rio de Janeiro: Typographia 
Commercial de Soares & C., 1853. 
 
FERREIRA, Beatriz Pazini. Mediações entre popular e perspectivas modernas na 
dramaturgia de Hermilo Borba Filho: Auto da Mula-de-Padre; A barca de ouro; A donzela 
Joana e Sobrados e mocambos. Tese (Doutorado). Universidade Estadual de Maringá; 
Programa de Pós-Graduação em Letras, 2021. 
 
FERREIRA, Felix. As deusas de balão, comédia em 1 ato. Rio de Janeiro: Typ. Indústria 
Nacional de Cotrin & Campos, 1867. 
 
FERREIRA, Juca. “Apresentação” In: SILVA, Francisco Pereira da. Teatro completo. Rio de 
Janeiro: Funarte, 2009. v. 2. p. 7. 
 
FERNANDES, Nanci. “Primeiras tentativas de modernização” In: FARIA, João Roberto 
(org.). História do teatro brasileiro: do modernismo às tendências contemporâneas. São 
Paulo: Edições SESC; Perspectiva, 2013. p. 43-56 
 
FERNANDES, Nanci. “Os grupos amadores” In: FARIA, João Roberto (org.). História do 
teatro brasileiro: do modernismo às tendências contemporâneas. São Paulo: Edições SESC; 
Perspectiva, 2013. p. 57-80. 
 
“Festival do Autor Novo. Quem é o autor de Lázaro? Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano 
LI, n. 18.100, 25 de março de 1952, p. 9. 
 



154 
 

    

“Festival do Teatro Grego”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano LI, n. 18.102, 27 de 
março de 1952, p. 9. 
 
FIGUEIREDO, Guilherme. Xântias: oito diálogos sobre a criação dramática. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1957. 
 
FRANCIS, Paulo. “Estreias hoje e amanhã”. Última Hora. Niterói, ano XII, n. 882, 15 de 
junho de 1962. p. 8. 
 
FARIA, João Roberto. “Drama Romântico” In: GUINSBURG, J.; FARIA, João Roberto; 
LIMA, Mariangela Alves de (orgs.). Dicionário do teatro brasileiro: temas, formas e 
conceitos. 2. ed. São Paulo: Perspectiva; Edições SESC SP, 2009. 
 
FARIA, João Roberto. “Tragédia” In: GUINSBURG, J.; FARIA, João Roberto; LIMA, 
Mariangela Alves de (orgs.). Dicionário do teatro brasileiro: temas, formas e conceitos. 2. ed. 
São Paulo: Perspectiva; Edições SESC SP, 2009. 
 
FRAGA, Eudinyr. “Surrealista (Teatro)” In: GUINSBURG, J.; FARIA, João Roberto; LIMA, 
Mariangela Alves de (orgs.). Dicionário do teatro brasileiro: temas, formas e conceitos. 2. ed. 
São Paulo: Perspectiva; Edições SESC SP, 2009. 
 
FRAGA, Eudinyr. Nelson Rodrigues: expressionista. Cotia: Ateliê, 1998.  
 
GAMA, José Basílio da. “Carta a Pietro Metastasio [1769?]”. In: METASTASIO, P. Tutte le  
opere. Bruno Brunelli (ed.). Milão: Mondadori, 1954, v. 4, p. 897, n. 3. 
 
GARCIA, Silvana. As trombetas de Jericó: teatro das vanguardas históricas. São Paulo: 
Hucitec, 1997. 
 
GASSNER, John. Rumos do teatro moderno. Tradução de Luzia Machado da Costa. Rio de 
Janeiro: Editora Lidador, 1965. 
 
GAZOLLA, Rachel. Para não ler ingenuamente uma tragédia grega. São Paulo: Edições 
Loyola, 2001.  
 
GONÇALVES, E. Martim. “Amor, ódio e vingança”. O Jornal. Rio de Janeiro, ano XXXIII, 
n. 10.013, 21 de dezembro de 1952, p. 2. 
 
GUMBRECHT, Hans Ulrich. “Os lugares da tragédia” In: ROSENFIELD, Kathrin 
Holzermayr (orga.). Filosofia & literatura: o trágico. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001.   
 
GUINSBURG, J. “Estilos e correntes” In: PATRIOTA, Rosangela; GUINSBURG, J (orgs.). 
“J. Guinsburg, a cena em aula: itinerário de um professor em devir. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo, 2009. p. 265-352. 
 
GUINSBURG, J.; PATRIOTA, Rosangela. Teatro brasileiro: ideias para uma história. São 
Paulo: Perspectiva, 2012. 
 
GUZIK, Alberto. “A dramaturgia moderna” In: FARIA, João Roberto. (org.). História do 
teatro brasileiro: do modernismo às tendências contemporâneas. São Paulo: Edições SESC; 



155 
 

    

Perspectiva, 2013. p. 117-143. 
 
HALL, Edith. “Why Greek Tragedy in the Late Twentieth Century?” In: HALL, Edith; 
MACINTOSH, Fiona; WRIGLEY, Amanda (orgs.). Dionysus Since 69: Greek Tragedy at the 
Dawn of the Third Millennium. Oxford, NY: Oxford University Press, 2004. p. 1-46. 
 
HARDWICK, Lorna. Reception studies. Oxford: Oxford Universiry Press, 2003. 
 
HARDWICK, Lorna; STRAY, Cristopher. “Introduction: making connections” In: 
HARDWICK, Lorna; STRAY, Cristopher (Orgs.). A companion to classical receptions. Hong 
Kong: Blackwell Publishing Ltd, 2008. 
 
HESÍODO. Teogonia. Tradução de Christian Werner. São Paulo: Hedra, 2013. 
 
HELIODORA, Bárbara. “Um autor brasileiro” In: SILVA, Francisco Pereira da. Teatro 
Completo. Rio de Janeiro, Funarte, 2009. v. 2, p. 55-56. 
 
HELIODORA, Barbara. “Pereira da Silva na UOS”; “Chapéu de Sebo”. Jornal do Brasil. Rio 
de Janeiro, 21 de julho de 1962, p. 4. 
 
HOMERO. Odisseia. Tradução de Frederico Lourenço. São Paulo: Penguin Classics 
Companhia das Letras, 2011. 
 
JACOBBI, Ruggero. Teatro no Brasil. Tradução de Alessandra Vannucci. São Paulo: 
Perspectiva, 2012. 
 
JAFA, Van. “Chapéu de Sebo”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano LXII, n 21.351, 8 de 
julho de 1962, p. 3. 
 
J. B. “O lançamento da Barraca”. Diário de Pernambuco. Recife, ano. 123, n. 217, 16 de 
setembro de 1948, p. 6. 
 
KIST, Ivete Susana. “A tragédia e o melodrama” In: FARIA, João Roberto (org.) História do 
teatro brasileiro: das origens ao teatro profissional da primeira metade do século XX. São 
Paulo: Perspectiva; Edições SESCSP, 2012. v. 1. p. 75-94. 
 
KOTHE, Flávio R. O herói. 2. ed. São Paulo: Editora Ática, 2000. 
 
KRISTEVA, Julia. Introdução à semanálise. São Paulo: Perspectiva, 1974. 
 
LEITE FILHO, Teixeira. Apolo, mistério pagão. Rio de Janeiro: Jacintho Ribeiro dos Santos 
Editor, 1917. 
 
LESCOT, David. RYNGAERT, Jean-Pierre. “Fragmento/Fragmentação/Fatia de vida” In: 
SARRAZAC, Jean-Pierre (org.). Léxico do drama moderno e contemporâneo.Tradução de 
André Telles. São Paulo: Cosac Naify, 2012. p. 88-93.  
 
LESKY, Albin. A tragédia grega. Vários tradutores. 4 ed. São Paulo: Perspectiva, 2015. 
 



156 
 

    

LORAUX, Nocole. Maneiras trágicas de matar uma mulher: imaginário da Grécia antiga. 
Tradução de Mario da Gama Kury. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1988. 
 
MACHADO, Diogo Barbosa.  Biblioteca Lusitana. Lisboa: Ignacio Rodrigues, 1752, Tomo 
III. 
 
MACHADO, Ubiratan. A vida literária no Brasil durante o romantismo. Rio de Janeiro: 
EDUERJ, 2001. 
 
MACHADO, Ney. “Primeiras teatrais: Lazzaro, no Teatro Duse”. A Noite. Rio de Janeiro, 17 
de novembro de 1952, p. 6. 
 
MAGALDI, Sábato. Teatro sempre. São Paulo: Perspectiva, 2006. 
 
MAGALDI, Sábato. Panorama do teatro brasileiro. 3. ed. São Paulo: Global, 1997. 
 
MAGALDI, Sábato. O texto no teatro. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001. 
 
MAGALDI, Sábato. “Um dramaturgo português”. Suplemento Literário. São Paulo, ano 6, n. 
296, 8 de setembro de 1962. p. 5. 
 
MAGALDI, Sábato. “Mito e psicologia”. Suplemento Literário. São Paulo, ano 4, n. 158, 21 
de novembro de 1959. p. 5. 
 
MAGALDI, Sábato. “O sofrimento trágico”. Suplemento Literário. São Paulo, ano 1, n. 25, 
30 de março de 1957. p. 5. 
 
MAGALDI, Sábato. “O Duse: teatro-laboratório”. Diário Carioca. Rio de Janeiro, ano XXV, 
n. 7.365, 8 de julho de 1952, p. 6. 
 
MAGALDI, Sábato. “Festival do Autor Novo”. Diário Carioca. Rio de Janeiro, ano XXV, 
n.7.366, 9 de julho de 1952, p. 6. 
 
MAGALDI, Sábato. “Significado de um festival”. Diário Carioca. Rio de Janeiro, ano XXV, 
n. 7.388, 3 de agosto de 1952, p. 6. 
 
MAGALDI, Sábato. “João sem terra – I”. Diário Carioca. Rio de Janeiro, ano XXV, n. 7.393, 
9 de agosto de 1952, p. 6. 
 
MAGALHÃES, Domingos José Gonçalves de. Suspiros poéticos e saudades. 2. ed. Paris: 
Morizot, 1859. 
 
MAGALHÃES, Domingos José Gonçalves de. “Ensaio sobre a história da literatura do 
Brasil” In: Niterói, Revista Brasiliense. Paris: Dauvin et Fontaine, Libraires, 1836. Tomo I, 
Número 1. p. 132-159. 
 
MAGNO, Paschoal Carlos. “João sem terra, no Teatro Duse”. Correio da Manhã. Rio de 
Janeiro, ano LII, n. 18.210, 14 de agosto de 1952, p. 11. 
 



157 
 

    

MAJOR, M. A. “Duas palavras” In: FERREIRA, Felix. As deusas de balão, comédia em 1 
ato. Rio de Janeiro: Tipografia Indústria Nacional de Cotrim de Campos, 1867. p. 5-8. 
 
MARTINDALE, Charles. “Thinkink Thought Reception” In: MARTINDALE, Charles; 
THOMAS, Richard F. Classics and the uses of Reception. Hong Kong: Blackwell Publishing 
Ltd, 2006, p. 1-13. 
 
MENDES, Murilo. Poliedro: Roma1965/66. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 
 
MENDES, Murilo. “A poesia em pânico” In: MENDES, Murilo. Poesia completa e prosa. 
Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1995. 
 
MOLINA, Diego. Teatro Duse: o primeiro teatro-laboratório do Brasil. Rio de Janeiro: 
Funarte, 2015. 
 
MORAES FILHO, Mello. “O teatro no Rio de Janeiro” In: PENA, Martins. Comédias: com 
um estudo sobre o teatro no Rio de Janeiro por Mello Moraes Filho e sobre o autor por Silvio 
Romero. Rio de Janeiro, Garnier, s/d. p. I-XLIV. 
 
MOTTA, Gilson. O espaço da tragédia na cenografia brasileira contemporânea. São Paulo: 
Perspectiva; Belo Horizonte: Fapemig; Brasília: CNPQ, 2011. 
 
NETTO, Accioly. “Helena fechou a porta” In: NETTO, Accioly. Três máscaras. Rio de 
Janeiro: Edições O Cruzeiro, 1956. p. 7-83. 
 
NUÑEZ, Carlinda Fragale Pate. “Mitos gregos no teatro brasileiro dos últimos 30 anos”. 
Fragmentum. Santa Maria: Editora Programa de Pós-Graduação em Letras, n. 45,Abr./Jun. 
2015. p. 37-53. 
 
NUNES, Luiz Arthur. “Apresentação” In: RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. 2. ed. Rio 
de Janeiro: Nova Fronteira, 2004. v. 1. p. 13-25. 
 
NIKOLOUTSO, Konstantinos; GONÇALVES, Rodrigo Tadeu. “Classical Tradition in Brazil: 
Translation, Rewriting, and Reception”. Caletroscópio, v. 6, n.1, 2018, p. 11-20. 
 
“Novo autor no Duse; Mais uma oportunidade ao autor nacional; O poeta José Paulo e o 
caminho do teatro; Idomeneu e seu autor”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano LV, n. 
19.237, 10 de dezembro de 1955, p.13 
 
O CRUZEIRO. Rio de Janeiro, ano XXIV, n. 13, 12 de janeiro de 1952, p. 99. 
 
“O Duse apresenta Idomeneu”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano LV, n. 19.231, 3 de 
dezembro de 1955, p. 13. 
 
O’NEILL, Eugene. Electra enlutada. Tradução de R. Magalhães Júnior e Miroel Silveira. Rio 
de Janeiro: Bloch, 1970. 
 
“Os vitoriosos do Teatro Duse”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano LII, n. 18.366, 29 de 
agosto de 1953, p. 11. 
 



158 
 

    

“O teatro do nordeste”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano LII, n. 266, 8 de outubro de 
1952, p. 9. 
 
PALLOTTINI, Renata. Dramaturgia: a construção da personagem. 2. ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2015. 
 
PAIXÃO, Mucio da. O teatro no Brasil. Rio de Janeiro: Editora Moderna, 1930. 
 
PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. Tradução de J. Guinsburg e Maria Lúcia Pereira. 3. ed. 
São Paulo: Perspectiva, 2015.  
 
PEIXOTO, Fernando. “Hermilo e o teatro vivo do Recife”. Movimento, 14 de junho de 1976, 
p. 16. 
 
PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Estudos de história da cultura clássica. 5. ed. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1979. v. 1. 
 
PIRANDELLO, Luigi. Seis personagens à procura de um autor. Tradução de Brutus Pedreira. 
São Paulo: Abril Cultural, 1977. 
 
PONTES, Joel. O teatro moderno em Pernambuco. São Paulo: Buriti, 1966. 
 
PRADO, Décio de Almeida. História concisa do teatro brasileiro (1570-1908). São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2008. 
 
P. S. “Terra queimada – I”. Última Hora. Rio de Janeiro, 2ª seção, ano II, n. 419, 22 de 
outubro de 1952, p. 5. 
 
P. S. “A Matrona de Éfese”. Última Hora. Rio de Janeiro, ano II, n. 438, 6 de dezembro de 
1952, p. 10. 
 
QUEIROZ, Rachel. “O desejado e Vilela” In: SILVA, Francisco Pereira da. Teatro Completo. 
Rio de Janeiro: Funarte, 2009. v. 2, p. 63-65. 
 
REIS, Luis Augusto da Veiga Pessoa. Fora da cena, no palco da modernidade: um estudo do 
pensamento teatral de Hermilo Borba Filho. Tese (Doutorado em História). Universidade 
Federal de Pernambuco, Recife, 2008. 
 
REIS, Luiz Augusto. “Hermilo Borba Filho e sua dramaturgia” In: BORBA FILHO, Hermilo. 
Teatro selecionado. Rio de Janeiro: Funarte, 2007. v.1. p. 11-23. 
 
RODRIGUES, Nelson. “Teatro desagradável” In: RODRIGUES, Nelson. Teatro completo. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2004. v. 1. p. 273-278. 
 
ROMERO, Sílvio. História da Literatura Brasileira. Edição Comemorativa. Rio de Janeiro: 
Imago Ed; Aracaju: Universidade Federal de Sergipe, 2001a. Tomo II. 
 
ROMERO, Sílvio. Autores brasileiros. Rio de Janeiro: Imago Ed; Aracaju: Universidade 
Federal de Sergipe, 2001b. 
 



159 
 

    

ROMILLY, Jacqueline de. A tragédia grega. 2. ed. Tradução de Leonor Santa Bárbara.Lisboa: 
Edições 70, 2013. 
 
ROSA, Guimarães. “Desenredo” In: ROSA, Guimarães. Tatuméia. 4 ed. Rio de Janeiro, José 
Olympio Editora, 1967. 
 
ROSENFELD, Anatol. O mito e o herói no moderno teatro brasileiro. 2. ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2012. 
 
ROSENFELD, Anatol. O teatro épico. 6. ed. São Paulo: Perspectiva, 2008. 
 
R. L. “Lázaro”. Diário de Notícias. Rio de Janeiro, ano XXIII, n. 9.219, 17 de novembro de 
1952, p. 8. 
 
SAMOYAULT, Tiphaine. A intertextualidade. Tradução de Sandra Nitrini. São Paulo: 
Aderaldo & Rothschild, 2008. 
 
SARRAZAC, Jean-Pierre (org.). Léxico do drama moderno e contemporâneo.Tradução de 
André Telles. São Paulo: Cosac Naify, 2012. 
 
SARRAZAC, Jean-Pierre. Poética do drama moderno: de Ibsen a Koltès. Vários tradutores. 
São Paulo: Perspectiva, 2017. 
 
SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph Von. Filosofia da arte. Tradução de Márcio Suzuki. 
São Paulo: Edusp, 2010. 
 
SILVA, Joaquim Norberto de Sousa. “Originalidade da literatura brasileira” In: SILVA, 
Joaquim Norberto de Sousa. Capítulos de história da literatura brasileira e outros estudos. 
Belo Horizonte: Faculdade de Letras da UFMG, 2001. p. 139-167. 
 
SILVA, Joaquim Norberto de Sousa. Clitemnestra, rainha de Micenas; tragédia em cinco 
atos. Rio de Janeiro: Typ. Imp. e Const. de J. Villeneuve e Comp. 1848. Arquivo Teatral. 5ª 
Série. 
 
SILVA, Joaquim Norberto Sousa. “Introdução” In: SILVA, Joaquim Norberto Sousa Silva. 
Amador Bueno ou A fidelidade paulistana. Rio de Janeiro: Empreza Typ Dous de Dezembro, 
de P. Brito, 1855. p. v-viii. 
 
SILVA, Igor de Almeida. “Hermilo Borba Filho e o expressionismo”. Revista Investigações, v. 
30, jan./jun., Recife, 2017, p. 24-47. 
 
SILVA, Maria de Fátima. “A arte de reformular os mitos: Ivo de Castro Oliveira, A família de 
Electra”. Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 18, n. 2, p. 1-22, 2022. 
 
SILVA, Maria de Fátima. “Entre a realidade a ficção: Ana Clitemnestra, de Carlos Henrique 
Escobar” In: PREZZOTO, Joseane; ARAÚJO, Orlando Luiz; SILVA, Renato Cândido da. 
Recepção dos mitos gregos na dramaturgia brasileira. Catu: Bordo-Grená, 2021. v. 2. 
 
SÓFOCLES. Antígona. Tradução de Lawrence Flores Pereira. Rio de Janeiro: Topbooks, 
2006.  



160 
 

    

 
SÓFOCLES. Electra. Tradução de Orlando Luiz de Araújo. Fortaleza: Substância, 2014. 
 
SÓFOCLES. Édipo Rei. In: SÓFOCLES. A Trilogia Tebana: Édipo Rei, Édipo em Colono 
Antígona. Tradução de Mário da Gama Kury. 6. ed. Rio de Janeiro: Jorge  Zahar Editor, 
1989. p.19-96. 
 
SOUZA, Marília Luisa Amorim de (et. al). “O reflexo das práticas coronealistas no Nordeste: 
uma perspectiva sobre a política oligárquica da família Rosado no interior do Rio Grande do 
Norte”. Meu Norte é meu Nordeste, v.1, n. 1, 2022. p. 45-63. 
  
STRINDBERG, August. “Prefácio”. In: O Sonho. Tradução de João da Fonseca Amaral. 
Lisboa: Estampa, p. 9-20, 1978. 
 
UBERSFELD, Anne. Para ler o teatro. Tradução de José Simões São Paulo: Perspectiva, 
2013. 
 
SZONDI, Peter. Ensaio sobre o trágico. Tradução de Pedro Süssekind. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Ed., 2004. 
 
SZONDI, Peter. Teoria do drama moderno [1880-1950]. Tradução de Raquel Imanishi 
Rodrigues. São Paulo: Cosac Naify, 2011. 
 
“Teatro Duse; Apresentação de um autor”. Jornal do Comércio. Rio de Janeiro, ano 129, n. 
57, 7 de dezembro de 1955, p. 10. 
 
“Terra Queimada, no Teatro Duse”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano LII, n. 173, 16 de 
outubro de 1952, p. 6. 
 
TILGHER, Adriano. “Arte e originalidade”. Letras e Artes. Suplemento de A Manhã. Rio de 
Janeiro, ano 3, n. 139, 2 de outubro de 1949. p. 6; p. 14.  
 
TORRANO, Jaa. “Trilogia trágica estudo de Eumênides” In: ÉSQUILO. Eumênides. 
Tradução de Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras, 2013. p. 13-67. 
 
TORRANO, Jaa. “O mundo como função das musas” In: HESÍODO. Teogonia: a origem dos 
deuses. Tradução de Jaa Torrano. 5. ed. São Paulo: Editora Iluminuras, 2003. 
 
VERÍSSIMO, José. História da literatura brasileira. Rio de Janeiro: Record, 1998. 
 
VERÍSSIMO, José. “Martins Pena e o teatro brasileiro” In: VERÍSSIMO, José. Estudos de 
literatura brasileira. Belo Horizonte: Editora Itatiaia; São Paulo: Edusp, 1976. Série 1. p. 
115-126. 
 
VIANNA, Renato. “Lazzaro, no Teatro Duse”. Correio da Manhã. Rio de Janeiro, ano LII, n. 
18.303, 20 de novembro de 1952, p. 11. 
 
VIEIRA, B. V. G. “A Roma Antiga de Machado de Assis” In: LEITE, L. R. et al. (Orgs.) 
Leitor, leitora: literaturA, recepção, gênero. Vitória: Ed. PPGL, 2011. p. 17-25. 
 



161 
 

    

VINCENT, Claude. “O autor de Terra queimada”. Tribuna da Imprensa. Rio de Janeiro, ano 
IV, n. 841, 24 de setembro de 1952, p. 8. 
 
VINCENT, Claude. “Terra queimada”. Tribuna da Imprensa. Rio de Janeiro, ano IV, n. 852, 
18/19 de outubro de 1952, p. 8. 
 
VIDAL-NAQUET, Pierre. “Ésquilo, o passado e o presente” In: VERNANT, Jean-Pierre; 
VIDAL-NAQUET, Jean. Mito e tragédia na Grécia Antiga. 2. ed. Vários tradutores. São 
Paulo: Perspectiva, 2014. p. 221-239. 
 
VERNANT, Jean-Pierre. “Tensões e ambiguidades na tragédia grega” In: VIDAL-NAQUET, 
Jean. Mito e tragédia na Grécia Antiga. 2. ed. Vários tradutores. São Paulo: Perspectiva, 
2014. p. 7-24. 
 
VERNANT, Jean-Pierre “Ambiguidade e reviravolta. Sobre a estrutura enigmática de Édipo-
Rei” In: VIDAL-NAQUET, Jean. Mito e tragédia na Grécia Antiga. 2. ed. Vários tradutores. 
São Paulo: Perspectiva, 2014. p. 73-99. 
 
VERNANT, Jean-Pierre. O universo, os deuses, os homens. Tradução de Rosa Freire 
d’Aguiar. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
VERNANT, Jean-Pierre. “Uma entrevista com Vernant”. Suplemento Literário. São Paulo, 
ano 1, n. 24, 23 de novembro de 1980. p. 8-10. 
 
VIEIRA, Trajano. “Sófocles ou Eurípides” In: VIEIRA, Trajno. Electras(s): 
Sófocles/Eurípides. Tradução de Trajano Vieira. São Paulo: Atiliê Editorial, 2009. 
 
ZAPPONE, Mirian Hisae Yaegashi. “Estética da Recepção” In: BONNICI, Thomas; ZOLIN, 
Lúcia Osana (orgs.). Teoria Literária: abordagens históricas e tendências contemporâneas. 3. 
ed. Maringá: Eduem, 2009. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



162 
 

    

ANEXO A – CLITEMNESTRA, DE JOAQUIM NORBERTO DE SOUSA SILVA 
(EDIÇÃO INTEGRAL/ ARQUIVO TEATRAL – 1846)104 

 

                                                 
104 Cf. SILVA, Norberto de Sousa. Clitemnestra, rainha de Micenas; tragédia em cinco atos. Rio de Janeiro: Typ. 
Imp. e Const. de J. Villeneuve e Comp. 1846.  



163 
 

    



164 
 

    



165 
 

    



166 
 

    



167 
 

    



168 
 

    



169 
 

    



170 
 

    



171 
 

    



172 
 

    



173 
 

    



174 
 

    



175 
 

    



176 
 

    



177 
 

    



178 
 

    



179 
 

    



180 
 

    



181 
 

    



182 
 

    



183 
 

    

 
 
  
 


