
 

 

 

 
 UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

CENTRO DE HUMANIDADES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

 

 

 

 

 

DANIELLE MOTTA ARAUJO 

 

 

 

 

 

 

ÉDIPO RÉI, UMA COMICOTRAGÉDIA: TRAMAS ENTRE O TRÁGICO E O 

CÔMICO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2025  



 

 

 

DANIELLE MOTTA ARAUJO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÉDIPO RÉI, UMA COMICOTRAGÉDIA: TRAMAS ENTRE O TRÁGICO E O CÔMICO 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Letras da Universidade Federal do Ceará, como 

requisito parcial à obtenção do título de doutora em 

Letras. Área de concentração: Literatura 

Comparada.  

 

Orientadora: Profa. Dra. Ana Maria César Pompeu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2025  



 

 

 

 
 



 

 

 

DANIELLE MOTTA ARAUJO 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÉDIPO RÉI, UMA COMICOTRAGÉDIA: TRAMAS ENTRE O TRÁGICO E O CÔMICO 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Letras da Universidade Federal 

do Ceará, como requisito parcial à obtenção do 

título de doutora em Letras. Área de 

concentração: Literatura Comparada. 

 

 

Aprovada em: 28/02/2025. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

________________________________________ 

Profa. Dra. Ana Maria César Pompeu (Orientadora) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

_________________________________________ 

Profa. Dra. Francisca Luciana Sousa da Silva  

Faculdades ISEIB (FISBH) 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Luciano Heidrich Bisol  

Secretaria de Educação do Ceará (SEDUC - CE) 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Tito Lívio Cruz Romão 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Gilson Brandão Costa 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

  



 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Ao Deus cristão e a todas as divindades e entidades, por me fazerem ver o invisível 

e crer no impossível. 

À minha família, em especial à minha mãe Cheila, minha Chechê, amiga, 

companheira, figurinista dos bonecos do Paideia e porto seguro da minha vida. 

Ao meu companheiro, amigo e amante Paulo Roberto, Betinho, por não largar 

minha mão, por rir das minhas piadas e por enxugar as minhas lágrimas.  

À minha outra família, em especial ao meu sogro Vicente e minha sogra Fátima, 

pela admiração e respeito que sentem por mim. 

A todas as pessoas que compõem o Grupo Paideia, em especial ao Glaudiney, 

Neyzinho, por ser praticamente meu coorientador e apoiador incondicional da tese; à Marina, 

pelo olhar cuidadoso e objetivo neste trabalho; à Walnysse, Wal, pelo grande talento de artesã 

na confecção dos Bonecos do Paideia; à Amanda, Mandinha, pela sensibilidade artística ao 

pensar sobre o nosso Teatro de Sombras; e ao Delano, por ser meu alívio cômico nas pausas da 

tese. 

A todas as pessoas que compõem o Grupo G-ente, por serem companheiras, desde 

a pandemia, por ninguém ter largado a mão de ninguém e por levantarem nossa autoestima ao 

máximo. Em especial ao caríssimo Erimar, por ter me indicado a referência de Bernd 

Seidensticker. 

A colegas da pós-graduação, por dividirem alegrias, angústias e referências 

bibliográficas no grupo de WhatsApp.  

À minha caríssima e queridíssima Ana Maria César Pompeu, minha musa cômica, 

pelas sérias orientações cercadas de muito riso e muita esculhambação. 

Ao meu caríssimo professor Orlando Luiz de Araújo, por se fazer tão presente na 

pandemia, mesmo que on-line, e por trazer sugestões afiadas e certeiras, desde sempre, 

inclusive na minha qualificação. 

À banca de qualificação, nas pessoas de Renata Cazarini, Marcos Mota, Gil 

Brandão e Orlando de Araújo, por todas as considerações e sugestões feitas. 

À banca de defesa, nas pessoas de Luciana Sousa, Gil Brandão, Tito Romão e 

Luciano Bisol, por aceitarem o convite prontamente, mesmo a defesa acontecendo em plena 

sexta-feira de Carnaval. 



 

 

 

Ao Vitor, nosso queridíssimo secretário, pessoa mais organizada que conheço e 

nosso maior suporte para questões burocráticas da Pós. 

A colegas de trabalho da E.M. Dom Manuel da Silva Gomes, por sempre 

acreditarem no meu potencial de professora e apostarem fortemente no meu sucesso acadêmico. 

A minhas pequenas e meus pequenos do Fundamental II, por se orgulharem 

antecipadamente de ter uma tia doutora, mesmo sem compreenderem exatamente sobre o nosso 

percurso de doutoramento. 

Às amigas e aos amigos para além das fronteiras da Universidade, por sempre 

torcerem pelo meu sucesso acadêmico. 

À Hécate e ao T’Challa, minhas crias felinas, por nunca, nunca terem saído de perto 

de mim durante a escrita da tese e nem durante minhas insônias.  

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Respeito muito minhas lágrimas, 

 mas ainda mais minha risada.”  

(Caetano Veloso, 1984) 



 
 
 

 
RESUMO 

 

O objetivo primordial deste trabalho é a divulgação e valorização do gênero Teatro de Formas 

Animadas, comumente conhecido como Teatro de Bonecos, a partir da produção de uma peça 

inspirada no drama grego do Período Clássico, principalmente na tragédia Édipo Rei, de 

Sófocles, e na comédia Acarnenses, de Aristófanes, com o intuito de unir tragédia e comédia, 

gêneros aparentemente muito diferentes, mas que possuem sim muitas semelhanças. A peça, 

intitulada Édipo Réi, é produzida paralelamente aos estudos da tese e utiliza-se de vários tipos 

de Teatro de Formas Animadas: Teatro de Bonecos, Máscaras, Teatro de Sombras, dentre 

outros. Tem como mote principal uma crítica sobre a separação entre tragédia e comédia e o 

fato de esses gêneros, na maioria das vezes, estarem separados, principalmente nas pesquisas 

acadêmicas. Para isso, é feita uma investigação sobre as possibilidades de riso em algumas 

tragédias gregas, a partir da recepção destas em leituras individuais ou coletivas. Quando se 

fala em tragédia, vê-se, sobretudo, um caráter formal, sério e por que não dizer trágico (na 

concepção atual da palavra), mas pouco se fala de possibilidades de riso, com exceção de 

trabalhos sobre algumas tragédias de Eurípides. No âmbito do estudo desses gêneros, desde 

Aristóteles, percebe-se que comédia e tragédia possuem suas diferenças bem definidas, apesar 

de terem algumas semelhanças, por exemplo, no contexto de encenação. E que essas diferenças 

ainda distanciam esses dois gêneros nos estudos teóricos da atualidade: pesquisa-se a tragédia 

ou a comédia, quando mais, o gênero híbrido tragicomédia. Contudo, apesar de toda essa 

separação entre trágico e cômico, sabe-se que os tragediógrafos produziam, além das três peças 

trágicas para os festivais, um drama satírico (gênero muito mais próximo da comédia do que 

propriamente da tragédia) que completava a tetralogia. Por isso, a fim de comprovar que há 

possibilidades de riso nas tragédias, esta tese investiga partes que geram riso a partir da leitura 

de tragédias e, para contraponto, analisa também o sério em comédias. Para alcançar este 

objetivo, foram necessárias releituras de todas as tragédias e comédias, em diversas traduções, 

tanto individual como coletivamente, buscando encontrar essas cenas de riso na tragédia e de 

sério na comédia, tanto sob o viés da recepção, principalmente nos estudos de Lorna Hardwick 

e Anastacia Bakogianni, quanto baseado nos estudos do filólogo alemão Bernd Seidensticker 

intitulado Harmonia de Palintono: Estudos sobre elementos cômicos na tragédia grega. 

 

Palavras-chave: teatro de formas animadas; drama grego; riso; recepção; produção teatral. 

 



 
 
 

 
ABSTRACT 

 

The primary purpose of this study is to disseminate and promote the theatrical genre of 

Animated Forms, commonly known as Puppet Theater, through the assembling of a play 

inspired by Greek drama from the Classical Period — mainly the tragedy Oedipus Rex, by 

Sophocles, and the Greek comedy Acharnians, by Aristophanes — aiming to unite tragedy and 

comedy, genres that seem very far apart, but that actually share many similarities. The play, 

Édipo Réi, was assembled in parallel with the thesis general studies and was articulated using 

several types of Animated Forms Theater: Puppet Theater, Masks, Shadow Theater, among 

others. Its main theme is a critique of the separation between Tragedy and Comedy and the fact 

that these genres are often treated as estranged, especially in academic research. To this end, an 

investigation was made into the possibilities of laughter in some Greek tragedies, based on their 

reception in individual or collective readings. When we talk about tragedy, we see, above all, a 

formal, serious and, why not, tragic tone (keeping in mind the current understanding of the 

word), but little is said about the possibilities of laughter, with the exception of a few works on 

some of Euripides' tragedies. In the study of these genres, since Aristotle, it is clear that comedy 

and tragedy have their well-defined differences, despite having some similarities, for example, 

in the context of staging. And these differences still distance these two genres in current 

theoretical studies: Tragedy and Comedy are researched separately, or at most, as the hybrid 

genre tragicomedy. However, despite the separation between Tragedy and Comedy, it is known 

that tragedians produced, in addition to the three tragic plays for festivals, a satirical drama (a 

genre much closer to comedy than to tragedy itself) that completed a tetralogy. Therefore, in 

order to advocate for the possibility of laughter in the tragedies, this thesis investigates passages 

that are able to provoke such laughter and, as a counterpoint, also analyzes moments of 

seriousness in comedies. To achieve this, it was necessary to reread all tragedies and comedies, 

in several translations, both individually and collectively, while seeking to find these scenes 

that evoke laughter in tragedy and seriousness in comedy. This investigation was undertaken 

from the perspective of reception, mainly on the studies of Lorna Hardwick and Anastacia 

Bakogianni, as well as on the work of the German philologist Bernd Seidensticker, Palintonus 

Harmony: Studies on Comic Elements in Greek Tragedy.  

 

Keywords: animated form theater; greek drama; laughter; reception studies; theatrical 

production. 



 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Artes de divulgação das leituras on-line das tragédias e comédias. ................. 14 

Figura 2 - Arte de divulgação da leitura coletiva de Édipo Rei, Sófocles. ......................... 33 

Figura 3 - Arte de divulgação da leitura coletiva de Alceste, Eurípides. ........................... 42 

Figura 4 - Árvore genealógica da casa dos Labdácidas. ..................................................... 59 

Figura 5 - Arte de divulgação da leitura coletiva de Antígona, Sófocles. .......................... 73 

Figura 6 - Slide da aula sobre Maldição Familiar - Os Labdácidas: cronologia. ............. 74 

Figura 7 - Slide da aula sobre Maldição Familiar - Os Labdácidas: narrativa. ............... 75 

Figura 8 - Arte de divulgação da leitura coletiva de Édipo em Colono, Sófocles. ............. 84 

Figura 9 - Artes de divulgação das leituras coletivas de As Suplicantes, As Fenícias e As 

Bacas, de Eurípides................................................................................................................. 85 

Figura 10 - Arte de divulgação da leitura coletiva de Lisístrata, Aristófanes. .................. 97 

Figura 11 - Arte de divulgação da peça Lisístrata, Grupo Paideia..................................... 97 

Figura 12 - Cronologia dos quatro dramaturgos gregos..................................................... 99 

Figura 13 - Arte de divulgação da leitura coletiva de Rãs, Aristófanes. .......................... 108 

Figura 14 - Barraca do Grupo Paideia - Apresentação Lisístrata em 2024 (UFC). ....... 130 

Figura 15 - Cabeças dos Bonecos de Édipo Réi em papel Machê - Oficina (2024). ........ 132 

Figura 16 - Bonecos do Paideia - Édipo Réi - Oficina (2024). ........................................... 133 

Figura 17 - Esboço do Teatro de Sombras - Édipo Réi - Oficina (2024). ......................... 134 

Figura 18 - Montagem de Prometeu e o Roubo do Fogo - Teatro de Sombras (2018). ... 134 

Figura 19 - Escolha do figurino - Édipo Réi (2024). ........................................................... 135 

Figura 20 - Vaso Pronomos, lado A e lado B. ..................................................................... 137 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

SUMÁRIO 

 

1  INTRODUÇÃO ........................................................................................................ 12 

2  O RISÍVEL NAS TRAGÉDIAS .............................................................................. 18 

2.1  O Risível em Édipo Rei, de Sófocles ........................................................................ 21 

2.2  O Risível em Outras Tragédias Gregas .................................................................. 58 

2.2.1  Tragédias do Ciclo Tebano ....................................................................................... 59 

3  O SÉRIO NAS COMÉDIAS DE ARISTÓFANES ............................................... 86 

3.1.  O Sério em Acarnenses ............................................................................................. 87 

3.2.  O Sério em Lisístrata ................................................................................................ 94 

3.3.  O Sério em Rãs .......................................................................................................... 98 

4  ÉDIPO RÉI, UMA TRAMA COMICOTRÁGICA ............................................. 109 

4.1  Édipo Réi, a peça ..................................................................................................... 109 

4.2  Construção do protagonista .................................................................................. 125 

4.3  Escrita e produção de Édipo Réi ........................................................................... 126 

4.3.1  Sobre o Paideia e o Teatro de Bonecos ................................................................... 126 

4.3.2  A peça e os bonecos de Édipo Réi ........................................................................... 128 

6  CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................. 138 

 REFERÊNCIAS ..................................................................................................... 145 

 ANEXO A - EMENTA DA DISCIPLINA DE TEATRO DE ANIMAÇÃO II DA 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE SANTA CATARINA - UFSC ...................... 150 

 



 
 

12 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho tem como objetivo primordial a divulgação e valorização do gênero 

Teatro de Formas Animadas, principalmente o Teatro de Bonecos, a partir da produção de uma 

peça inspirada na tragédia sofocliana Édipo Rei e na comédia aristofânica Acarnenses, 

aproximando, assim, o Teatro de Formas Animadas ao Drama Grego. Para mim, é um prazer 

imenso poder falar sobre duas manifestações teatrais de certa forma distantes em muitos 

aspectos, por me serem tão caras. As paixões por Teatro Grego e por Boneco começaram quase 

ao mesmo tempo, caminhando juntas no meu percurso acadêmico e profissional. Poder unir 

Teatro de Bonecos a Teatro Grego Clássico através de estudos teóricos e pesquisa acadêmica é 

algo muito prazeroso e gratificante, pois aquilo que antes era só prazer, diversão, e me refiro 

aqui à arte da bonecagem, torna-se objeto de pesquisa. Ao analisar teoricamente o que foi feito 

de forma empírica pelo Grupo Paideia nesses mais de 20 anos de existência, percebo como 

muito do que fizemos estava e está conectado com o Teatro Grego Clássico. Para tanto, retomo 

aqui brevemente estudos realizados no mestrado, nos anos de 2015 a 2017, em que iniciei esse 

trabalho comparativo aproximando essas duas manifestações teatrais.  

Intercalo os termos Teatro de Formas Animadas com Teatro de Bonecos, mesmo 

compreendendo que a nomenclatura mais abrangente, segundo a estudiosa Ana Maria Amaral, 

é a primeira. Faço isso meramente para evitar repetições.  

Outra observação pertinente à tese é que a faço em primeira pessoa do singular para 

que as pessoas que lerem consigam diferenciar o que foi produzido, pensado e escrito por mim. 

Uso, em alguns momentos, a primeira pessoa do plural para deixar claro que é algo pertencente 

à coletividade, por ter sido produzido pelo Grupo Paideia. 

O interesse pelo gênero Teatro de Bonecos surgiu desde 2002, quando da fundação 

do Grupo Paideia, nascido de uma experiência dentro do curso de Letras da UFC para uma 

disciplina de estágio em literatura. Daí nasceu o Grupo de Teatro de Bonecos Paideia, do qual 

sou integrante e uma das fundadoras, a princípio chamado de DADAWALU, nome composto 

pela sílaba inicial das primeiras mulheres que compuseram o elenco do grupo. A proposta 

inicial do grupo era adaptar narrativas míticas e textos da Literatura Clássica greco-latina para 

o Teatro de Formas Animadas, contudo, graças aos nossos estudos, criamos um projeto de 

extensão em mitologia na UFC, que teve sua primeira turma em 2007 e ainda está vigente, com 

turmas anuais. Hoje o Paideia possui dez integrantes e faz parcerias em cursos e pós-graduações 

particulares de Fortaleza, seja ministrando aulas sobre mitologias e contos de fadas, seja 

coordenando os cursos que idealizamos.  



 
 

13 

 

Deixo bem claro aqui que não nos profissionalizamos na arte da bonecagem e que 

nosso grupo tem o Teatro de Bonecos como arte diletante, em que, quase tudo que aprendemos, 

veio empiricamente e de forma muito experimental. Tivemos contato com profissionais da área 

apenas três vezes: a primeira, aproximadamente em 2003, quando fizemos uma oficina com o 

mestre bonequeiro cearense Aristides Barros (Grupo Riso de Deus), que montou o modelo 

inicial dos nossos bonecos da peça Lisístrata, objeto da minha dissertação; a segunda, já em 

2018, fizemos um curso de Teatro de Sombras com o grupo Anima, aqui de Fortaleza, Ceará; 

e a terceira, que infelizmente não pudemos dar continuidade, seria uma formação longa, 

ministrada pela mestra bonequeira Graça Freitas (Grupo Formosura de Teatro), que teve início 

em março de 2020, três dias antes do confinamento devido à pandemia de COVID. Mas essa 

nossa escassez no que diz respeito à formação não é algo particular do nosso grupo, e sim do 

país inteiro. Ainda não há faculdades sobre Teatro de Bonecos no Brasil:  

 
Em nosso país não existem escolas que oferecem formação superior ou formação 

técnica, no âmbito do ensino formal, para a profissão de ator-animador, como ocorre 

em diversos países da Europa. Nós estamos fazendo um percurso diferente, em que o 

ensino do teatro de formas animadas é oferecido como disciplina dentro dos cursos 

superiores de teatro, nos bacharelados e nas licenciaturas em teatros nas universidades 

(Beltrame; Moretti, 2015, p. 11). 

 

O contexto da citação anterior é da região Sul do país, mais especificamente de 

Santa Catarina, Jaraguá do Sul, em que a matriz curricular do curso de graduação em Teatro da 

Universidade Federal de Santa Catarina contempla Teatro de Animação1 e cuja ementa propõe 

estudar a “História do teatro de bonecos; confecção de formas e objetos para animação; a 

animação/interpretação” (Anexo A). 

A situação acadêmica dos estudos sobre Teatro de Bonecos aqui em Fortaleza ainda 

é bem menos favorável, visto não haver disciplinas específicas na matriz curricular do curso de 

teatro sobre o assunto, nem na lista extensa de disciplinas optativas2. Isso também não quer 

dizer que durante o curso não se faça referência ao Teatro de Bonecos, mas o fato é que não há 

uma disciplina inteira dedicada aos estudos sobre esse gênero.  

Para trazer informações sobre o Teatro de Bonecos uso as revistas Móin-móin, uma 

das maiores referências da atualidade sobre estudos do Teatro de Formas Animadas.  

 
1
 Currículo do curso: https://cagr.sistemas.ufsc.br/relatorios/curriculoCurso?curso=451&curriculo=20131 e 

ementa da disciplina: https://arquivos.ufsc.br/d/374cf229a291418aaf5a/files/?p=%2FART6412%20-

%20Teatro%20de%20Anima%C3%A7%C3%A3o%20II.docx.pdf  
2
 Fonte: https://www.si3.ufc.br/sigaa/public/curso/curriculo.jsf  

https://cagr.sistemas.ufsc.br/relatorios/curriculoCurso?curso=451&curriculo=20131
https://arquivos.ufsc.br/d/374cf229a291418aaf5a/files/?p=%2FART6412%20-%20Teatro%20de%20Anima%C3%A7%C3%A3o%20II.docx.pdf
https://arquivos.ufsc.br/d/374cf229a291418aaf5a/files/?p=%2FART6412%20-%20Teatro%20de%20Anima%C3%A7%C3%A3o%20II.docx.pdf
https://www.si3.ufc.br/sigaa/public/curso/curriculo.jsf


 
 

14 

 

No capítulo 2 deste trabalho, proponho uma investigação sobre as possibilidades de 

riso em algumas tragédias gregas a partir da recepção destas em leituras individuais ou 

coletivas: as individuais foram feitas com o objetivo acadêmico, durante meu longo percurso 

como aluna da faculdade e professora da extensão, preparando aulas para o curso de mitologia 

da UFC. Já as coletivas foram feitas on-line, atividade organizada pelo Grupo Paideia durante 

o período da pandemia de COVID, divulgada nas redes sociais do grupo e de integrantes, na 

qual participava um público bem diverso, de em média 30 pessoas, para as leituras; e antes de 

começar, eu fazia a lista das pessoas voluntárias que queriam ler a peça, interpretando uma das 

personagens, e as demais ficavam na audiência. A leitura era feita ininterruptamente por cerca 

de 1h30min, em seguida, um debate era aberto. Havia também muitos comentários via chat, 

sejam eles acadêmicos, ou de tom humorístico. Daí percebi que as possibilidades de riso nas 

tragédias não era uma teoria tão solitária quanto eu havia pensado, no início das minhas 

pesquisas.  

A ideia da leitura coletiva surgiu quando ainda não sabíamos quão longo seria o 

período de isolamento social, mas já tínhamos a certeza de que não seria questão de dias. 

Iniciamos com a leitura das tragédias de Ésquilo, primeiramente, só entre os integrantes do 

grupo Paideia, reuniões estas on-line e com a participação de aproximadamente cinco 

integrantes. Foram apenas três momentos, nos quais lemos Os Persas, Sete contra Tebas e As 

Suplicantes, todas de Ésquilo. Contudo, a partir da leitura de Prometeu Acorrentado, decidimos 

abrir ao público. As artes das divulgações (Figura 1) eram publicadas nas redes sociais 

(Instagram e Facebook) e compartilhadas via WhatsApp:  

 

Figura 1 - Artes de divulgação das leituras on-line das tragédias e comédias. 

   
Fonte: Grupo Paideia. 



 
 

15 

 

Utilizo como referência os estudos sobre possibilidade de riso nas tragédias do 

filólogo clássico alemão Bernd Seidensticker (1939), intitulado Harmonia de Palintono: 

Estudos sobre elementos cômicos na tragédia grega, texto ao qual só tive acesso depois da 

pesquisa já idealizada, mas que me serve profundamente por defendermos a mesma ideia.  

Quando se fala em tragédia, vê-se, sobretudo, um caráter formal, sério e por que 

não dizer trágico (na concepção atual da palavra), mas pouco se fala de possibilidades de riso, 

com exceção de estudos sobre algumas tragédias de Eurípides, e do próprio Bernd 

Seidensticker, que dedica boa parte do seu trabalho na investigação sobre essas possibilidades 

nas epopeias homéricas e nas tragédias gregas, principalmente no drama euripidiano. Percebe-

se, desde Aristóteles, que comédia e tragédia possuem suas diferenças bem definidas, apesar de 

terem algumas semelhanças, por exemplo, no contexto de encenação. E que, principalmente, 

essas diferenças distanciam esses dois gêneros nos estudos teóricos da atualidade: pesquisa-se 

a tragédia ou a comédia, quando mais, o gênero híbrido tragicomédia.  

Apesar de toda essa separação entre tragédia e comédia, sabe-se que os 

tragediógrafos produziam, além das três peças trágicas para os festivais, um drama satírico 

(gênero muito mais próximo da comédia do que propriamente da tragédia) que completava a 

tetralogia. Por isso, investigo partes que gerem riso a partir da leitura da tragédia tentando 

também, na medida do possível, detectar semelhanças desses momentos entre as peças, a 

exemplo, se a possibilidade de riso nasce durante um agón, como já foi percebido em Édipo 

Rei, de Sófocles, no início das minhas investigações sobre o tema. Para alcançar este objetivo, 

foram necessárias releituras de todas as tragédias, tanto individual como coletivamente, 

buscando encontrar essas cenas que levam ao riso, de acordo com a recepção. Como aporte 

teórico para a Teoria da Recepção, estudo Lorna Hardwick e Anastacia Bakogianni.  

Entre as tragédias, analiso, primeiramente, por ser um dos principais objetos de 

estudo da tese, Édipo Rei, de Sófocles, a qual adaptei para Teatro de Formas Animadas. Utilizo-

me de diversas traduções, dentre elas: de Jaa Torrano, de Trajano Vieira, de Flávio Ribeiro de 

Oliveira, de Maria do Céu Zambujo Fialho, de Leonardo Antunes e de Lilian Amadei Sais, 

todas lidas antecipadamente (com exceção desta última, pois tive acesso a ela somente com a 

pesquisa em andamento) e relidas criteriosamente no decorrer da produção da tese. Em seguida, 

parto para a observação de possibilidades de riso em algumas partes de outras tragédias gregas, 

sem me aprofundar tanto quanto faço com Édipo Rei. Divido este capítulo, intitulado O Risível 

nas Tragédias, em dois subcapítulos. No primeiro, intitulado O Risível em Édipo Rei, de 

Sófocles, dedico-me, com detalhes a esta tragédia, visto ser o objeto primário desta pesquisa. 



 
 

16 

 

No segundo, ao qual denomino de O Risível em Outras Tragédias Gregas, abordo as demais 

tragédias do Ciclo Tebano (e que dividirei em mais duas partes, uma para cada tragediógrafo, 

a título de organização: Ésquilo e Sófocles), por terem relação direta com a história de Édipo, 

seus ancestrais e descendentes, são elas: Sete contra Tebas, de Ésquilo, nas traduções de Jaa 

Torrano, Donaldo Schüler e Marcos Mota; Antígona, nas traduções Jaa Torrano e de Trajano 

Vieira; Édipo em Colono, de Sófocles, traduzida por Trajano Vieira e Cristiane Zaniratto. Ainda 

há três tragédias relacionadas direta ou indiretamente ao Ciclo Tebano: As Suplicantes, As 

Fenícias e As Bacantes, todas de Eurípides, as quais não me deterei em estudos, visto o drama 

euripidiano ter esse caráter risível na sua superfície, sendo estudado por muitas pessoas. Uso 

algumas delas a título de comparação, todas elas nas traduções de Torrano.  

No capítulo 3, intitulado O Sério nas Comédias de Aristófanes, proponho uma 

espécie de contraponto ao observar o que há de sério em algumas comédias aristofânicas, 

principalmente em Acarnenses, por ser também um dos objetos que destaco nesta tese. Sobre a 

comédia, é de senso comum que ela provoca riso, contudo há um forte teor de seriedade nesse 

gênero, visto o caráter político e social contido nele, ao que destaco na pesquisa. Utilizo-me da 

tradução de Maria de Fátima Sousa e Silva e a de Ana Maria César Pompeu, no seu livro 

Dioniso Matuto. Finalizo esse capítulo com a análise de duas outras comédias de Aristófanes: 

Lisístrata, na tradução de Ana Maria César Pompeu, e As Rãs, nas traduções de Maria de Fátima 

Sousa, Marina Peixoto Soares e Junito Brandão. Registro desde já que as escolhas das traduções 

seguem de acordo com as leituras feitas individual e coletivamente.  

No decorrer de todas essas leituras e pesquisas, vi a necessidade de dedicar um 

breve estudo sobre o riso, não com o intuito de analisar profundamente alguma teoria sobre o 

tema, e sim para compreender como o riso se manifesta e de que forma posso entendê-lo como 

função determinante da minha pesquisa. Não dedico um capítulo exclusivo sobre o assunto, 

mas cito algumas teorias no decorrer da tese. Utilizo-me de três referências que julgo 

importantes para a compreensão do elemento riso: a primeira é O Riso: Ensaio Sobre o 

Significado do Cômico, de Henri Bergson; O Riso Redentor, de Peter Berger; e A história do 

Riso e do Escárnio, de George Minois. 

A construção de todo esse corpus, no capítulo 4: Édipo Réi, uma Trama 

Comicotrágica, serve como inspiração e base teórico-literária para a produção de uma peça para 

Teatro de Formas Animadas, de caráter trágico e cômico, adaptação da tragédia Édipo Rei, de 

Sófocles, com inspiração na comédia Acarnenses, de Aristófanes. Divido este capítulo em três 

subcapítulos: Édipo Réi, a peça; Construção do Protagonista e Observações Sobre a Escrita e 



 
 

17 

 

a Produção de Édipo Réi. Destaco a peça como ponto principal do capítulo, pois as outras duas 

partes são breves, apenas com o intuito de esclarecer algumas informações sobre o porquê da 

escolha de Diceópolis para tecer a personalidade de Édipo e sobre a produção em si da peça: 

desde a adaptação do texto, até a sua montagem. 

 Muitos anos antes de idealizar a construção dessa adaptação, a qual batizei de 

Édipo Réi (posteriormente, explicarei o porquê desse nome), já percebia que nem o Teatro de 

Bonecos, nem o Boneco possuem tanto destaque no campo artístico, se comparados a outras 

manifestações, a exemplo: o próprio teatro com atrizes e atores. O número de pessoas que saem 

de casa para assistir a peças de Teatro de Formas Animadas é notadamente inferior, relacionado 

ao teatro comum, e se estes espetáculos são para um público adulto, torna-se menor ainda a 

plateia. Poucas pessoas pagam ingressos para ver Teatro de Bonecos, pois, quando acontecem 

espetáculos, a maioria é fomentado por projetos públicos, via editais, e são com entradas 

gratuitas.  

Não há indignação na minha afirmação, apesar de soar como, mas há uma 

consciência do lugar que o Teatro de Bonecos ocupa na nossa sociedade, principalmente 

falando da nossa cidade, Fortaleza. Em contrapartida, há grandes companhias de Teatro de 

Formas Animadas tanto aqui no estado do Ceará, quanto em diversas cidades do país, com 

espetáculos monumentais que precisam ser vistos por um público mais amplo. Na conclusão da 

minha dissertação (Araujo, 2017), afirmei que o Teatro de Bonecos é transgressor por ainda 

(sobre)viver sendo visto como uma arte menor, assim como a própria comédia grega foi vista 

no passado, mantendo-se vivo e pulsante em meio a tantos avanços tecnológicos. 

Por isso, acredito que uma adaptação, de caráter trágico e cômico, da tragédia Édipo 

Rei, desperte um maior interesse nas pessoas para assistirem a espetáculos de Teatro de Formas 

Animadas.  

 

 

 

 

 

  



 
 

18 

 

2 O RISÍVEL NAS TRAGÉDIAS 
 

Pois é terríve que seja azedo de natureza 

O humô dos home pra jogá pedra e gritá 

Sem querê ouvi nada de iguá pra iguá [...]  

(Acarnenses, vv. 352-4) (trad. Ana Maria Pompeu)  

 

Mesmo me considerando uma pessoa bem-humorada e que trabalha com humor 

desde 2002, escrevendo peças e encenando com o Grupo Paideia, nunca tinha parado para 

refletir teoricamente sobre o riso. Por isso, a ideia de começar uma pesquisa sobre as 

possibilidades de identificar elementos risíveis na tragédia surgiu somente depois que lancei 

um olhar didático, teórico e metodológico, no período dos meus estudos de mestrado, entre os 

anos de 2015 e 2017, sobre minhas práticas docentes na extensão em mitologia da UFC e 

também sobre a prática da bonecagem.  

Na realidade, eu já ria ou fazia rir das tragédias há quase vinte anos, quando comecei 

a lecionar aulas sobre maldição familiar no drama grego, mas, à época, não me preocupava em 

observar a reação de discentes às narrativas sobre o tema, ou seja, em qual momento, do quê e 

por quê riam. A certeza que tinha era do riso e, às vezes, raramente, do choro, durante essas 

aulas. O único autoquestionamento que fazia à época era sobre ser ou não uma blasfêmia rir das 

tragédias gregas, o qual eu quase sempre concluía que sim, mas continuava fazendo, mesmo 

prometendo à turma que seria uma aula bem densa, com narrativas de morte, violência e dor. 

Para não cair nesse autojulgamento e numa possível autopunição, sustento-me tanto na teoria 

da recepção, que me dá a liberdade, com muita responsabilidade, obviamente, de ver riso na 

recepção das tragédias, quanto na fala do sociólogo austríaco Peter Berger, ao afirmar que “o 

cômico aparece como uma intrusão. Ele invade, muitas vezes inesperadamente, outras esferas 

da realidade” (Berger, 2017, p. 34). 

A influência de quem narra pode ser determinante para a reação do público. 

Contudo, era nítido que algumas pessoas riam não só de possíveis piadas feitas por mim no 

decorrer da narrativa, mas também de momentos cruciais das histórias. E destaco que, à época, 

não tinha a menor intenção de parar para pensar no porquê de aquela determinada situação levar 

ao riso. Na realidade, confesso que não me preocupava em voltar ao texto, com um olhar mais 

técnico, para perceber os supostos motivos pelos quais as pessoas simplesmente riam de algo 

aparentemente sério. Hoje, quando resolvo me aprofundar num possível estudo sobre o riso, 

percebo o quão fugidio e efêmero é o tema. Por isso, concordo plenamente com Peter Berger 

quando ele afirma que:  

 



 
 

19 

 

[...] a experiência do cômico é extremamente frágil, fugidia, às vezes difícil de 

lembrar. O que parece engraçado em um momento pode, de repente, assumir um tom 

trágico no momento seguinte, uma piada pode ser tão sutil que ela mal alcança o nível 

de atenção plena, e é por isso que, mesmo pouco tempo depois, pode ser difícil se 

lembrar porque exatamente algo provocou divertimento (Berger, 2017, p. 17). 

 

 Acredito que essa prática, ou por que não dizer metodologia que envolve o riso, é 

utilizada por uma diversidade de docentes para tornar a aula menos enfadonha e gerar uma 

conexão maior com discentes, mas que, em sua maioria, acontece de uma forma espontânea, 

creio eu, sem haver uma preocupação maior sobre qual técnica é utilizada para gerar o riso. Ou 

seja, há pessoas que têm facilidade maior de levar um determinado público ao riso e outras que 

não. Não tenciono fazer aqui um estudo sobre uma possível técnica de gerar riso, apenas 

preocupo-me em entender de que forma, em que momento e movido pelo quê esse riso aparece.  

Por que rir da tragédia soaria tão estranho? Possivelmente, uma das respostas diz 

respeito ao gênero trágico e toda a solenidade presente nele. Uma das definições mais 

tradicionais sobre tragédia é a de Aristóteles, quando afirma que: 

 

A tragédia é a imitação de uma acção elevada e completa, dotada de extensão, numa 

linguagem embelezada por formas diferentes em cada uma das suas partes, que se 

serve da acção e não da narração e que, por meio da compaixão e do temor, provoca 

a purificação de tais paixões (Poética, 1449b 24-29). 

 

Não se deve rir de um rei trágico, como Édipo, muito menos de seu sofrimento. É 

como se não coubesse, no próprio gênero, esse teor cômico. Por isso, o riso está muito mais 

para as comédias e estas diferenciam-se das tragédias em relação ao material humano. Segundo 

Aristóteles: 

 

A comédia é, como dissemos, uma imitação de caracteres inferiores, não contudo em 

toda a sua vileza, mas apenas na parte do vício que é ridícula. O ridículo é um defeito 

e uma deformação nem dolorosa nem destruidora, tal como, por exemplo, a máscara 

cómica é feia e deformada mas não exprime dor (Poética, 1449a 33-38). 

 

Um dos argumentos de aproximação entre tragédia e comédia que o filólogo alemão 

Bernd Seidensticker (1982) usa tem uma forte relação com essas duas definições de Aristóteles 

sobre os gêneros. Ele defende que aparecem nos textos trágicos personagens coadjuvantes, 

sendo um contraponto ao tipo de personagem elevado, nobre, das tragédias.  

 

Nas tragédias de Sófocles que nos restaram, também há várias pessoas pequenas em 

papéis coadjuvantes que ganham vidas individuais; há também em Sófocles figuras 

do baixo contra o alto, do cotidiano contra o heróico; personagens coadjuvantes 



 
 

20 

 

realisticamente desenhados mostram abordagens mais ou menos claras do design 

cômico (Seidensticker, 1982, p. 76, tradução nossa)3. 

 

Rir ou fazer rir das tragédias não é uma invenção minha, apesar de ter acreditado 

nisso por um curto período. Talvez por não ter feito uma pesquisa mais aprofundada ao escrever 

o projeto de doutorado, mas creio que muito mais por ter me limitado a observar as pessoas da 

atualidade que estudam e traduzem o drama grego, justamente por elas, na sua grande maioria, 

manterem um certo distanciamento entre comédia e tragédia. Enumeraria várias pessoas 

estudiosas, pelas quais tenho uma profunda admiração e que as utilizo como referências na tese 

e em outras produções acadêmicas, que se debruçam unicamente sobre tragédia ou comédia. 

Raramente há alguém que estude tragédia e comédia, salvo algumas exceções sobre estudos de 

gênero. O fato é que esta separação não é algo apenas da atualidade, ela existe desde a 

antiguidade.  

Bernd Seidensticker, nos seus estudos de doutorado intitulados Harmonia de 

Palintono: Estudos sobre elementos cômicos na tragédia grega, refutou fortemente as teorias 

antigas sobre esse distanciamento entre tragédia e comédia, desde Cícero, apontando o 

argumento deste, na obra De Optimo Genere Oratorum, como um dos obstáculos em aproximar 

esses gêneros: “a nítida separação entre tragédia e comédia na prática e na teoria antigas, que 

encontrou sua expressão mais rigorosa no julgamento intransigente de Cícero: est in tragoedia 

comicum vitiosum et in comoedia turpe tragicum4” (Seidensticker, 1982, p. 10).5 O filósofo 

alemão defende também que o tragicômico pode ser percebido desde Homero até chegar em 

Eurípides, a quem chama de mestre do gênero tragicômico e a qual dedica boa parte dos seus 

estudos.  

  

  

 
3
 “Auch in den erhaltenen sophokleischen Tragödien finden sich in Nebenrollen eine Reihe von kleinen Leuten, 

die individuelles Leben gewinnen; auch bei Sophokles tritt in diesen Gestalten des Niedere gegen das Hohe, das 

Alltägliche gegen das Heroische; und auch bei Sophokles zeigen sich in diesen realistisch gezeichneten 

Nebenfiguren mehr oder minder deutliche Ansätze zu komischer Gestaltung.” 
4
 “Assim, tanto o cômico é impróprio em uma tragédia, como o trágico é algo torpe em uma comédia.” (Scientia 

Traductionis, n.10, 2011. Tradução de Brunno Vinicius Gonçalves Vieira e Pedro Colombaroli Zoppi. 

Universidade Estadual de São Paulo -  Araraquara.)  
5
 “die scharfe Trennung von Tragödie und Komödie in der antiken Praxis und Theorie, die ihren rigorosesten 

Ausdruck in Ciceros kompromißlosem Urteil: est in tragoedia comicum vitiosum et in comoedia turpe 

tragicum”. 

 



 
 

21 

 

2.1 O Risível em Édipo Rei, de Sófocles 

 

Começo este estudo sobre as possibilidades de riso com a tragédia sofocliana Édipo 

Rei por três motivos. O primeiro é pela obra em si, considerada desde Aristóteles a tragédia por 

excelência; o segundo, e talvez o que tenha mais me influenciado, diz respeito aos meus estudos 

sobre maldição familiar, principalmente a casa dos Labdácidas, da qual a figura de Édipo 

representa o miastor por excelência, que é aquele que carrega o miasma, a marca das desgraças 

dos seus ancestrais, que se somarão às suas; e o terceiro motivo diz respeito às escolhas do 

Grupo Paideia, por já termos adaptado a comédia Lisístrata para Teatro de Bonecos, peça que 

foi concluída nos meus estudos de mestrado e fez parte da dissertação, faltava uma tragédia, 

por isso a escolha de Édipo Rei.  

Sófocles nasceu em 497 ou 496 AEC e foi o mais longevo dentre os três grandes 

tragediógrafos gregos, por ter chegado aos noventa anos, apesar de Ésquilo e Eurípides também 

terem vivido muito. O interessante é que Sófocles conviveu com os outros dois e, creio eu, 

provavelmente tenha sido influenciado pela produção teatral de toda a sua época. Há uma 

afirmação instigante numa postagem do Portal Graecia Antiqua sobre Sófocles: “Os atenienses 

veneravam Ésquilo, compreendiam Eurípides (apenas em parte) e amavam Sófocles 

apaixonadamente…”6. Não sei se hoje isso ainda é consenso, mas particularmente concordo 

com essa afirmação, por preferir Sófocles dentre os três grandes tragediógrafos. Talvez isso 

também tenha influenciado a escolha de Édipo Rei para esta pesquisa.  

Apresento aqui um breve resumo sobre a casa dos Labdácidas, que retomo com 

outros detalhes no tópico em que trato das outras tragédias que compõem o Ciclo Tebano. 

Antes, afirmo que não pretendo fazer aqui um estudo sobre maldição familiar, apesar de ser um 

tema que me é muito caro.  

Essa maldição tem início com o mito do rapto de Europa por Zeus. Com o 

desaparecimento da filha, o rei Agenor ordena aos filhos que saiam em busca da irmã perdida 

e, dentre esses homens, estava Cadmo. Algo bem interessante nesses tipos de narrativas míticas 

é que elas se configuram como mitos fundantes. E essa diáspora dos filhos do rei sírio Agenor 

teve como consequência o nascimento de cidades das quais a que nos interessa é a Cadmeia, 

fundada por Cadmo, que futuramente será chamada de Tebas. Cadmo é o rei estrangeiro que 

governa um lugar repleto de habitantes autóctones. Algo bem significativo durante inúmeras 

gerações dessa cidade é a instabilidade do trono, ora nas mãos de um descendente de Cadmo, 

 
6
 https://greciantiga.org/arquivo.asp?num=0075  

https://greciantiga.org/arquivo.asp?num=0075


 
 

22 

 

ora de um nascido da terra. O fundador da Cadmeia desposa Harmonia, filha de Afrodite e Ares, 

nascendo desta união: Autônoe, Ino, Agave, Sêmele e Polidoro, geração que carrega o miasma 

de Cadmo por ter matado o dragão de Ares. A essa mácula se somarão mais desgraças aos 

destinos de todas essas personagens no decorrer de suas vidas. Mas é na linhagem de Polidoro, 

o único herdeiro homem, que a maldição se perpetua, pois dele descende Lábdaco, pai de Laio 

que reinará em Tebas, e que gerará Édipo.  

Detenho-me então numa citação de Seidensticker em que afirma que há indícios de 

comicidade nas tragédias sofoclianas, principalmente em Antígona, na figura do guarda, e em 

Édipo Rei, na do mensageiro coríntio, ambas personagens secundárias.  

 

Aplica-se a Sófocles de maneira semelhante a Ésquilo, que não há figuras e situações 

drasticamente cômicas. No entanto, há em Sófocles uma série de pequenas pessoas 

desenhadas de forma realista que estão perto do mundo da comédia e têm 

características cômicas mais ou menos pronunciadas. Essas figuras não trágicas e a 

esfera da vida que elas incorporam formam um contraste com os heróis trágicos e seu 

destino. Isso é particularmente verdadeiro no caso do mais obviamente cômico desses 

papéis, o guarda em Antígona. No entanto, Sófocles conseguiu a combinação mais 

eficaz de comédia e tragédia em Édipo Rei. Aqui, o personagem secundário não 

trágico, bem insuspeito e bem intencionado, desencadeia a peripécia trágica. O 

entusiasmo e a maneira sempre cômica com que o mensageiro coríntio “celebra” seu 

conhecimento devastador intensifica consideravelmente a tragédia do momento   

(Seidensticker, 1982, p. 88)7. 

 

Mais adiante retomo as figuras do mensageiro em Édipo Rei, no estudo sobre a 

tragédia, e do guarda, em Antígona. 

Apesar de, nas minhas leituras, também ter percebido esse tom cômico na ação do 

mensageiro coríntio, comecei a identificar possibilidades de riso em Édipo Rei no início da 

tragédia, desde o agón entre Édipo e Tirésias, a partir do verso 300. A cena, que faz parte do 

primeiro episódio, corresponde ao exato momento da chegada de Tirésias, o vidente, ao palácio 

de Édipo. A fala do rei é solene, respeitosa e elogiosa, por reconhecer a importância do adivinho 

para a cidade.  

 
7
 “Zusammenfassend kann für Sophokles konstatiert werden: wie bei Aischylos gibt es auch bei Sophokles keine 

drastisch komischen Gestalten und Situationen. Jedoch finden sich auch bei Sophokles eine Reihe von realistisch 

gezeichneten kleinen Leuten, die der Welt der Komödie nahestehen und mehr oder minder ausgeprägte komische 

Züge tragen. Diese untragischen Figuren und die von ihnen verkörperte Lebenssphäre bilden einen starken 

Kontrast zu den tragischen Helden und ihrem Schicksal. Das gilt besonders für die am deutlichsten komische 

dieser Rollen, den Wächter in der ‘Antigone’. Die wirkungsvollste Verbindung von Komik und Tragik ist 

Sophokles jedoch im ‘Oidipus Tyrannos’ gelungen. Hier löst die untragische Nebenfigur nichtsahnend und 

wohlmeinend die tragische Peripetie aus. Die Begeisterung und die immer wieder komisch wirkende Art und 

Weise, in der der korinthische Bote sein vernichtendes Wissen ‘zelebriert’, verschärft die Tragik des Augenblicks 

noch erheblich.” 



 
 

23 

 

Mas antes de apresentar os versos nos quais identifiquei possibilidades de riso, no 

que diz respeito à recepção da tragédia, creio que seja necessária uma contextualização da 

narrativa. Farei breves resumos da história no decorrer do texto, quando julgar necessário.  

Tebas, cidade governada pelo rei Édipo, caiu em desgraça e a solução que 

encontraram foi a de consultar o oráculo para saber qual rumo a cidade deveria tomar. Para isso, 

Creonte, cunhado de Édipo, visita o oráculo e retorna com a mensagem de que era urgente 

solucionar o mistério sobre a morte de Laio, rei anterior a Édipo. Afirma também que a mácula 

da cidade é proveniente justamente do fato de o assassino estar em Tebas. Édipo convoca 

Tirésias, o vidente, para que ele ajude na solução do mistério e, na sua fala inicial, o rei faz a 

seguinte súplica: “[...] salva-te a ti mesmo e à urbe, e salva-me, / salva-nos de toda a poluência 

do morto!” (vv. 312-3). Esses versos, na tradução de Jaa Torrano, mostram a importância da 

figura do vidente para a cidade. Contudo, a reação de Tirésias é no mínimo inusitada: como o 

adivinho não conseguiu “adivinhar” o teor da conversa que teria no palácio, quando convocado 

pelo próprio rei? Isso soa estranho, incongruente, ou até engraçado.  

Trago agora a fala de Tirésias, em Édipo Rei, versos de 316 a 318, em seis traduções 

diferentes:  

 

Pheû, pheû! Terrível é saber, se quem 

sabe não lucra! Eu bem ciente disso 

esqueci-me, pois aqui não teria vindo (trad. Torrano). 

_____ 

Terrível o saber se ao sabedor 

é ineficaz. Embora ciente disso, 

me descuidei: jamais teria vindo (trad. Trajano). 

_____ 

Ai, que horror é o saber, quando não serve 

a quem sabe! Eu estava bem consciente disso, 

mas esqueci: caso contrário, não teria vindo (trad. Flávio Ribeiro). 

_____ 

Como é terrível o entender sem benefício 

a quem entende! Bem sabia dessas coisas, 

mas esquecera. Do contrário, não viria (trad. Leonardo Antunes). 

_____ 

Oh, oh! como é terrível o saber quando não traz vantagem possuí-lo - este é um facto 

que eu bem conheço, mas havia-me esquecido; de outro modo, não teria vindo aqui 

(trad. Maria do Céu). 

_____ 

Ai, ai! Que terrível o saber que não consegue  

aliviar quem sabe! Por isso, eu sei bem, 

mas esqueci - ou não viria aqui (trad. Lilian Amadei Sais). 

 

Todas as traduções, com suas particularidades e escolhas das pessoas que 

traduziram, mostram essa oposição bem clara, as quais coloquei em destaque nos versos acima: 

a certeza de que Tirésias sabia de tudo, porque é o vidente; mas o esquecimento veio como algo 



 
 

24 

 

totalmente inusitado: como pode aquele que sabe de tudo, num momento de descuido, esquecer-

se de algo tão grave, tão sério?  

Abro aqui parênteses que julgo necessários para a delimitação do tema tratado. O 

primeiro deles é que não é minha intenção fazer algum estudo sobre tradução, muito menos 

apontar qual melhor ou qual pior, por não ser o foco da tese, e por respeitar todas essas pessoas 

que se debruçaram na arte de traduzir. E compreendo também que todas elas fazem escolhas de 

acordo com suas experiências acadêmicas e pessoais, por isso, é fácil identificar algumas 

diferenças entre traduções. O segundo parêntese diz respeito a esse olhar que lanço sobre o 

texto clássico, no caso, sobre as tragédias gregas, tentando perceber momentos que levam ao 

riso, sob uma perspectiva da teoria da recepção, da qual me valho.  

Inclusive, destaco que a própria tradução é uma forma de recepcionar os textos 

clássicos que, por sua vez, à sua época, também eram recepções de narrativas descritas em 

textos anteriores, como as epopeias homéricas, ou provenientes da cultura oral. Os estudos de 

recepção me fornecem um suporte metodológico durante todo o meu processo de escrita: desde 

a tese de encontrar riso em tragédias, até a produção de um texto tragicômico inspirado em 

Édipo Rei, de Sófocles, e Acarnenses, de Aristófanes. Por isso, parto do pressuposto que estudar 

os clássicos é, pois, compreender que eles permanecem vivos até nossos dias por serem 

recepcionados durante dois milênios.  

 
A teoria da recepção rejeita a existência de um texto único, original, objetivo e fixo 

que tem de ser examinado como uma forma de arte pura, como argumentariam o 

neocriticismo e muitos teóricos pós-modernos. Em vez disso, na recepção, nós 

falamos em ‘textos’, no plural, porque, a cada vez que um texto é lido, ele está sendo 

recebido e interpretado de uma nova maneira. Isso tem se mostrado ser de especial 

valor para o estudo dos clássicos, em que os textos e a cultura material do mundo 

antigo sobrevivem apenas de forma fragmentária. Textos clássicos são em geral 

incompletos, controversos, recuperados de uma variedade de fontes e reinterpretados 

por cada geração de estudiosos de Clássicas. A recepção dos clássicos concentra-se 

na forma como o mundo clássico é recebido nos séculos subsequentes e, em particular, 

nos aspectos das fontes clássicas que são alterados, marginalizados ou negligenciados 

(Bakogianni, 2016, p. 115). 

 

Voltando à tragédia em estudo, ao diálogo entre Tirésias e Édipo e às possibilidades 

de riso, depois que o vidente faz aquela afirmação de que sabia, mas se esqueceu, inicia-se um 

agón entre essas personagens que, na minha opinião, é um dos momentos em que há mais 

possibilidades de riso. Édipo acha estranho o comportamento do vidente e fica desconfiado e 

indignado com as negativas e com o silenciamento de Tirésias. Apesar de o adivinho, aos 

poucos, dar inúmeras pistas de que aquilo que disser prejudicará Édipo e este, enfurecido, só 

consegue perceber que Tirésias está contra a cidade. E o ápice da fúria do rei é quando o vidente 



 
 

25 

 

diz: “Nada mais direi. Por isso, se queres, / enfurece-te com a mais selvagem ira!” (vv. 343-4) 

(trad. Torrano). E é neste momento de fúria que Édipo acusa Tirésias de ser o assassino de Laio. 

E em resposta à acusação do rei, é a vez do vidente perder o controle, pois, por conta da raiva, 

rapidamente revela o que antes vinha se negando a falar:  

 

Verdade? Digo que tu te enquadras 

no decreto que fizeste e doravante 

não fales nem com eles nem comigo 

por seres ilícito poluidor desta terra (vv. 350-3) (trad. Jaa Torrano). 

 

É fato que Tirésias não é direto na sua fala, contudo, me valho do provérbio que 

diz: “a um bom entendedor, meia palavra basta!”, e é notório que Édipo não é um bom 

entendedor. Ao afirmar que o rei é o “poluidor” de Tebas, Tirésias só aumenta a ira de Édipo, 

que continuará num acesso de fúria crescente que lhe tira o juízo e não permite que ele perceba 

o óbvio. A discussão continua de uma forma intensa, e se eu não tivesse um respeito enorme 

pela tragédia, diria que é a partir desse momento que a baixaria começa: rei e vidente descem 

dos cargos, das funções, e travam uma luta verbal descontrolada. Transcrevo aqui parte desse 

agón nas traduções de Torrano, de Maria do Céu Fialho, de Trajano e de Lilian Sais, 

respectivamente, dos versos de 354-8: 

 

 
ÉDIPO 

Tão descarado proferiste esse dito? 

E onde tu pensas que terás refúgio? 

 

TIRÉSIAS 

Tenho refúgio, nutro verdade forte. 

 

ÉDIPO 

Instruído por quem? Não pela arte! 

 

TIRÉSIAS 

Por ti, fizeste-me falar sem querer.  

_____ 

 

ÉDIPO 

Assim deixas, sem pudor, escapar essas palavras? E como 

pensas que desta situação irás salvar? 

 

TIRÉSIAS 

Estou salvo, pois sustento a força da verdade. 

 

ÉDIPO 

Com quem aprendeste? Não te vem, certamente, da tua arte. 

 

TIRÉSIAS 

Contigo; foste tu quem me incitou a falar contra vontade.  

_____ 



 
 

26 

 

 

ÉDIPO: 

O despudor motiva tua arenga; 

acaso crês fugir das consequências? 

 

TIRÉSIAS: 

Sim, pois me nutre o vero, a própria Alétheia. 

 

ÉDIPO: 

E quem te instruiu, inepto para o augúrio? 

 

TIRÉSIAS: 

Tu mesmo, ao pressionar a minha fala. 

_____ 

 

ÉDIPO 

Com quanto despudor lançaste 

essa fala! E como crês que fugirás disso? 

 

TIRÉSIAS 

Já fugi, porque nutro a verdade pujante. 

 

ÉDIPO 

Instruído por quem? Certamente não pela tua arte. 

 

TIRÉSIAS 

Por ti: porque foi tu que me impeliste a falar contra a vontade. 

 

Destaquei os termos “descarado”, “sem pudor” e “o despudor” para expor o grau 

de indignação de Édipo perante a fala de Tirésias. O termo usado é o advérbio anaidós, do 

grego άναιδώς (Malhadas; Dezotti; Neves, 2022, p. 59), que significa despudoradamente, 

indicando a circunstância na qual o adivinho está inserido, que pode ser a de não ter pudor 

diante do rei e/ou a das acusações levianas que está fazendo. Mesmo que as traduções optem 

por termos morfologicamente diferentes, o sentido é o mesmo: o vidente despe-se, segundo 

Édipo, da sua condição de homem respeitado na pólis, maculando-a com acusações levianas ao 

rei. E, talvez, motivado por essa ofensa, Tirésias é levado a se autodeclarar o detentor da 

verdade, afirmação desnecessária já que ele é o vidente. Édipo continua a questionar a 

capacidade de Tirésias, ou seja, ele nega a natureza do adivinho que é respeitado por toda a 

cidade e pergunta quem teria o instruído a tal ação. A resposta de Tirésias é um “tapa na cara” 

de Édipo e é tomada de sinceridade, pois, antes, o vidente tinha a certeza de que calaria, 

contudo, devido à pressão feita pelo rei, acabou falando o que não queria: “Por ti, fizeste-me 

falar sem querer.” (v. 358) (trad. Torrano) ou “Por ti: porque foi tu que me impeliste a falar 

contra a vontade.” (trad. Lilian Sais). 

Durante esses anos de pesquisa observando as possibilidades de riso nas tragédias, 

penso, às vezes, se não estaria entrando numa seara cujos alicerces não teriam um ponto de 



 
 

27 

 

segurança para me servir como base, principalmente, ao receber críticas - não exatamente 

negativas, mas de seguir minha pesquisa com cuidado - de pessoas eruditas, classicistas, que 

estudam e traduzem o drama grego. Questiono-me se não estou distanciando muito o clássico 

do seu lugar canônico, saindo assim de uma área de alcance do que seria os chamados Estudos 

Clássicos. Mas acabo voltando o olhar para a teoria da recepção na qual encontro o apoio para 

entender que o que faço é possível.    

 

O que há de tão clássico na recepção dos clássicos continua a ser uma questão 

fundamental. Todos nós que trabalhamos na área devemos continuar perguntando isso 

a nós mesmos e ao nosso trabalho. Afinal, uma das principais vantagens dessa 

abordagem teórica e metodológica é que ela nos encoraja a ser autorreflexivos, a 

questionar o que estamos tentando realizar e o processo pelo qual chegamos às nossas 

conclusões. A recepção nos convida a revelar nossos interesses pessoais e como estes 

agem como uma lente, através da qual a nossa compreensão dos clássicos greco-

romanos e a história da sua recepção é filtrada e, às vezes, distorcida (Bakogianni, 

2016, p. 118). 

 

Há algo muito importante nessa citação de Anastasia Bakogianni e que também me 

serve de suporte, que é justamente o fato de a teoria da recepção mostrar nossos interesses 

pessoais à medida que se começa a pesquisar, e essa “lente”, como ela chama, permite que eu 

perceba e, consequentemente, demonstre a minha compreensão sobre os clássicos e de que 

forma essa imagem é recepcionada e reconstruída no meu entendimento. 

Algo que me surpreendeu também nos meus estudos iniciais sobre a teoria da 

recepção diz respeito à familiaridade que tinha com a prática da recepção sem saber que aquilo 

que já fazia há anos era justamente recepcionar os clássicos. E é essa “coincidência” que me dá 

embasamento para continuar minha pesquisa entendendo a importância da prática da recepção. 

Sobre isso, sigo o mesmo pensamento de Anastasia Bakogianni quando afirma que: 

 

Minha abordagem reflete minha opinião de que a teoria deve refletir a prática e não o 

contrário. Eu não acredito em tentar espremer um estudo de caso na camisa de força 

de uma teoria; em vez disso, a teoria e a metodologia devem surgir de considerações 

práticas que enfrentamos no estudo de um caso particular de recepção (Bakogianni, 

2016, p. 121). 

 

Voltando ao agón entre Tirésias e Édipo, este, a quem já me referi anteriormente 

como um mau entendedor, pede para que o vidente repita o que disse, confirmando assim sua 

inépcia em compreender os fatos (v. 359):  

 

 

 

O quê? Diz de novo! Saiba eu mais! (trad. Torrano). 

_____ 

 



 
 

28 

 

Qual fala? Fala outra vez, para que eu aprenda mais (trad. Flávio Ribeiro). 

_____ 

 

Por que palavras? Repete, para que eu entenda melhor (trad. Maria do Céu). 

_____ 

 

O quê? De novo fala, que eu melhor aprenda (trad. Leonardo Antunes). 

_____ 

 

Qual fala? Fala! Assim eu me elucido (trad. Trajano). 

_____ 

 

Que fala? Fala de novo para que eu aprenda mais (trad. Lilian Sais). 

 

Nas seis traduções que utilizei, percebo que, além da incapacidade de compreender 

de Édipo, há também um certo caráter investigativo nas perguntas dele. É como se precisasse 

ter certeza do que Tirésias estava falando para poder crer ou negar o que o adivinho dizia.  

Deixo bem claro que não há intenção nenhuma da minha parte em desrespeitar a 

figura de Édipo. Ao contrário, percebo nele a potência de um rei por excelência, pois o trono 

seria dele de uma forma ou de outra, seja por ser o filho legítimo de Laio, seja por ser o herói 

“estrangeiro”, salvador da cidade, aquele que derrotou a Esfinge, flagelo de Tebas. Aliás, o 

mitologema da figura do herói estrangeiro que chega para salvar a cidade é bem comum nas 

narrativas míticas e, consequentemente, reverbera em algumas tragédias, principalmente as que 

contemplam a temática sobre maldição familiar, em particular a da casa dos Labdácidas. 

Há tanta honra em Édipo, há tanto respeito pela cidade, que a dor dele é maior que 

a de toda a população (vv. 58-67): 

 

ÉDIPO 

Ó filhos plangentes, viestes desejosos 

do que sei e não ignoro, pois bem sei 

que todos sofreis; e ainda que sofrais 

não há entre vós quem sofra como eu. 

A vossa dor vai para cada um somente 

por si e por ninguém mais, mas minha 

alma geme pela urbe, por mim e por ti. 

Não me despertastes dormido de sono, 

mas sabei que muitas vezes pranteei 

e percorri muitas vias do pensamento (trad. Torrano). 

_____ 

 

ÉDIPO 

Ó filhos lamentáveis, viestes desejando coisas 

que me são conhecidas, e não desconhecidas: bem sei 

que sofreis todos, e sofrendo como eu 

não há nenhum de vós que sofra igual! 

Porque a vossa dor atinge a um único, 

a si mesmo e nenhum outro, enquanto a minha 

alma geme pela cidade, por mim e por ti juntamente (trad. Lilian Sais). 

 



 
 

29 

 

Quão honrado é o rei que tem como objetivo maior salvar a cidade de um grande 

mal! Talvez essa incapacidade de discernimento de Édipo e a pressa por solucionar o problema 

da cidade só aumentem a sua falta de compreensão do que está acontecendo, às claras, sob seus 

olhos. Talvez também, por amar tanto a cidade, a acusação de que ele é o matador de Laio soe 

absurda aos seus ouvidos. O fato é que Édipo seria incapaz, na sua consciência, de causar um 

mal à cidade. A inépcia do rei é tanta, ao pedir que o vidente repita o que disse, que Tirésias (v. 

360) questiona: “Não compreendeste ou queres me testar?”, ao que Édipo responde (v. 361): 

“Minto se digo ter certeza. Aclara!” (ambos os versos na tradução de Trajano), mostrando 

novamente que não compreendeu, que precisava ouvir de novo, que teria dúvida, ou até mesmo 

que desafiava Tirésias a acusá-lo novamente.  

Apesar de já ter deixado claro que não tratarei sobre teorias da tradução, preciso 

justificar aqui o fato de ter escolhido a de Trajano, nos dois versos em estudo acima, por 

considerar que, de todas as que utilizo, percebo que é na dele em que encontro uma 

possibilidade maior de riso. Na apresentação da tradução publicada pela editora Perspectiva, 

Jacó Guinsburg chama o texto de Trajano de “transcriação”, termo amplamente estudado por 

Haroldo de Campos, e que, de certa forma, mesmo tendo um caráter erudito, leva em 

consideração uma série de fatores do idioma de destino.  

 

E falar do poder cênico deste texto, de sua performance em um teatro em ato, é, aqui, 

no Brasil, considerá-lo sobretudo em português, quer dizer, em uma tradução e no que 

ela se mostra capaz não só de restituir, como de vivificar, quando colocada nos lábios 

de um ator que se exprime nesta língua e que deve fazer falar o seu gesto, a sua 

linguagem representativa neste mesmo idioma, sem perder a relação com a fala de 

origem, no caso o grego. 

E tal é justamente uma das preocupações fundamentais de Trajano Vieira na sua, 

pode-se afirmar com legitimidade, “transcriação” da peça de Sófocles. À primeira 

vista verifica-se que um dos principais intentos de seu projeto tradutor e estético é 

grecizar concretamente, com todos os recursos de uma poética moderna, a 

rearticulação vernacular de Édipo Rei. Mas não somente isto, como dar pelo léxico 

utilizado às metáforas e a todos os provedores linguísticos e estilísticos do 

desempenho interpretante, a força imagística, mítica e dramática, que fazem deste 

verbo trágico uma representação de ação e uma ação representada. (Guinsburg, 2015, 

p. 15). 

 

Se a tradução é uma forma de recepção dos clássicos, não seria diferente com uma 

“transcriação” ou mesmo uma adaptação. E destaco duas características dessa observação de 

Guinsburg que dizem respeito à possibilidade de performance do texto e à preocupação com a 

língua portuguesa. São importantes para a proposta que trago sobre recepção, tanto porque, 

concomitantemente aos estudos de doutorado, produzo um texto para performance em Teatro 

de Bonecos inspirado em Édipo Rei; quanto por me preocupar constantemente com a língua 



 
 

30 

 

portuguesa, escrevendo um texto que respeite o clássico, que seja acessível a um público 

diversificado e que valorize o linguajar da minha região, o cearensês, mais especificamente o 

falado na cidade de Fortaleza, Ceará.    

Levanto aqui algumas questões: o povo brasileiro seria naturalmente bem-

humorado? Trajano Vieira seria bem-humorado, consciente ou inconscientemente? Ou o que 

há de engraçado está na minha recepção da tradução/transcriação/recepção de Trajano? 

Questões levantadas, mas que ficarão certamente sem respostas, pelo menos aqui nesta tese. 

Inicialmente só posso afirmar que o povo cearense, ou até mesmo o nordestino em geral, tem 

uma característica humorística bem forte. Por isso, acabei mergulhando, no começo da minha 

pesquisa, numa dúvida que me levou a uma autorreflexão: rio da tragédia porque ela tem 

possibilidades de realmente ser engraçada, no contexto de recepção, ou rio dela porque sou 

cearense e tenho essa característica de perceber humor em tudo?   

No verso 362, em que Tirésias repete para Édipo, agora de uma forma que não 

restam dúvidas, sobre o fato de o rei ser o assassino que procura: “Digo que és o homicida que 

investigas.” (trad. Torrano), Édipo fica mais furioso e o adivinho ainda o provoca perguntando 

se o rei quer ouvir algo mais para aumentar sua ira, ao que responde que sim. Então Tirésias 

revela o que há de mais grave dentre todas as afirmações. Transcrevo aqui algumas traduções 

dos versos 366-7, nos quais o adivinho fala sobre o incesto, cometido por Édipo, ao ter se unido 

à Jocasta:  

 

Digo que ignoras teres com os teus 

péssimo nexo, não vês que mal tens (trad. Torrano). 

____ 

 

Te uniu aos teus, inadvertidamente, 

- direi - um elo torpe. O mal não vês (trad. Trajano). 

____ 

 

Afirmo que tu, sem que disso te apercebas, vives nas mais infames relações com os 

teus íntimos e não vês a desgraça a que chegaste (trad. Maria do Céu). 

____ 

 

Afirmo que, sem perceberes, tem com a gente mais cara 

os laços mais vis e que não vês em que grau de tristeza estás (trad. Flávio Ribeiro). 

____ 

 

Tu ignoras que com teus entes mais queridos 

habitas em vergonha sem notar o horror (trad. Leonardo Antunes). 

____ 

 

Digo que estás sem perceber que com os mais queridos 

tens os laços mais vis e não vês o nível 

    de desgraça em que estás (trad. Lilian Sais). 

 



 
 

31 

 

E realmente esses versos trazem um momento forte de tensão na peça. É uma 

acusação gravíssima! Mas destaco aqui o fato de Tirésias acusar Édipo de desconhecer 

totalmente sua condição, afirmando a incapacidade do rei de “ver”. A polissemia do verbo “ver” 

pode causar, nesse caso, uma possibilidade de riso, visto o grau de ironia no jogo com a palavra. 

Ora, aquele que não tem a capacidade da visão é Tirésias, o adivinho cego, e ele afirma que 

quem não vê é o rei. Édipo fica furioso, e a verdade de Tirésias é novamente questionada pelo 

rei que diz com bastante indignação: “[...] Isso tu não tens / porque és cego a ouvir, pensar e 

ver.” (vv. 370-1) (trad. Torrano). Édipo, ao acusar Tirésias, parece estar falando sobre ele 

próprio, e não sobre o adivinho. E é nesse momento de tensão, principalmente quando o rei 

afirma que o vidente é cego dos ouvidos, da mente e da visão, que percebo riso. Essa sinestesia 

tem um propósito, pois Édipo precisa desvalidar as falas de Tirésias e acaba dando a impressão 

de que o rei está desesperado, e isso torna-se, sim, risível. Não é irônico? Aquele que vê, Édipo, 

é o que não consegue perceber o óbvio; e Tirésias, o realmente cego, é o detentor da verdade, 

mas é acusado pelo rei de não ver.  

Alguns versos mais adiante, Édipo, claro, continua furioso, lança uma dúvida sobre 

a lealdade de Creonte, seu cunhado, e questiona novamente a capacidade de vaticinar de 

Tirésias, remoendo o passado, ao trazer à tona a dúvida de por qual motivo Tirésias não ter feito 

nada quando a Esfinge assombrava Tebas (vv. 390-400): 

 

Vamos, diz onde és adivinho claro! 

Quando a cadela cantora estava aqui, 

por que não deste à urbe a solução? 

O enigma, porém, não era de dizê-lo 

quem viesse, mas pedia adivinhação. 

Não mostraste que a soubesses nem 

das aves nem dos Deuses, mas vim, 

insciente Édipo, e assim lhe dei fim, 

por ter tino, não instruído pelas aves, 

e tentas me banir, crendo que terás 

presença junto ao trono de Creonte (trad. Torrano). 

  

Na fúria de Édipo, ele demonstra incredulidade nos vaticínios, ou pelo menos nos 

que são proferidos por Tirésias, e questiona a omissão do vidente quando a cidade era assolada 

pela Esfinge, monstro cuja destruição não poderia ser com armas, somente com a decifração de 

um enigma, trabalho muito mais semelhante às artes de Tirésias. Mas não, quem soluciona o 

problema é o “insciente”, sem usar da força, muito menos das aves nem das divindades. Édipo 

se mostra ímpio por não crer nos presságios dos voos das aves nem nas divindades. E esse é 

Édipo por ele mesmo. Não desmerecendo a vitória contra a Esfinge, Édipo não sabe quase nada 



 
 

32 

 

sobre si, sobre seu passado. Quanta ironia essa arenga com o vidente! Teimar com aquele que 

tem acesso aos oráculos, à divindade, é uma desmedida de Édipo.  

E Tirésias não calará diante de tanta humilhação, deixando bem claro que não está 

mancomunado com Creonte. Ainda fica ofendido por Édipo insistir em falar sobre a cegueira 

do vidente: “Já que me insultas por eu ser cego, digo / que tens vistas e não vês que mal tens / 

nem onde habitas nem com quem vives.” (vv. 412-4) (trad. Torrano) ou “E digo, já que também 

me insultaste a cegueira: / tu também tem olhos e não vês teu nível de desgraça, / nem onde 

resides, nem com quem habitas.” (vv. 412-4) (trad. Lilian Sais) . E, como já disse anteriormente 

e insisto, o agón só aumenta a tensão, então Édipo resolve, tomado de ódio, expulsar Tirésias 

(vv. 429-31): 

 

Isso não é mesmo insuportável de ouvir? 

Não tomarás o rumo da ruína? Não irás 

depressa de volta para longe desta casa? (trad. Torrano). 

_____ 

 

Poderá acaso tolerar-se ouvir falar assim este homem? Que o que dizes te desgrace! 

E não voltes aqui tão cedo! Retira-te, deixa este palácio! (trad. Maria do Céu). 

____ 

 

Esses insultos, devo ouvir em nome dele? 

Por que não morres, não te apressas, não retornas 

de novo à casa de onde tendo vindo vás? (trad. Leonardo Antunes). 

____ 

 

É tolerável ouvir isso deste homem? 

Vai te danar! Não é rápido que agora de novo 

vires as costas, dê meia volta e partas desta casa! (trad. Lilian Sais) 

____ 

 

É tolerável ouvir isso deste homem? 

Vai te danar! Já vais tarde! 

Dá marcha à ré e vai-te embora desta casa! (trad. Flávio Ribeiro). 

____ 

 

Ouvir o que ele diz é insuportável. 

Vai para o inferno! Some! Vai de retro 

à tua morada e deixa o meu palácio (trad. Trajano). 

 

Desta vez, ordenei as traduções de acordo com o que penso ser uma gradação, 

daquela que menos causaria riso a que possivelmente levaria a mais. Reafirmo que meu trabalho 

não tem o papel de julgar traduções, apenas destaco algumas que, a meu ver, possuem mais ou 

menos relação com a minha pesquisa. A tradução que usei na elaboração do projeto de 

doutorado foi a de Trajano, leitura que fiz individualmente, mesmo pensando nas possibilidades 

de riso já anteriormente geradas nas aulas sobre maldição familiar. Posteriormente, mesmo 



 
 

33 

 

lendo a tradução de Torrano e outras, ainda percebo possibilidades de riso, porque creio que 

elas vêm da tensão do momento. A irritação do rei é engraçada, a meu ver.  

Aproveito aqui para retomar um questionamento, acrescentando mais hipóteses a 

ele, na intenção de responder minimamente nas considerações finais da tese, sobre se todas 

essas possibilidades de riso não viriam do fato de eu ser uma mulher nordestina e bem-

humorada, sendo assim uma característica pessoal. Cheguei a ser questionada se realmente esse 

riso só existia porque partia da minha visão do drama grego. Não nego, de forma alguma, esta 

hipótese, até mesmo porque, quando pensei no projeto do doutorado, as leituras para a 

elaboração das aulas e da tese eram individuais. Contudo, tive uma grata surpresa quando me 

deparei com leituras coletivas, com pessoas de outras regiões do país, não só do Nordeste, que 

também riam do que ri sozinha. Essas atividades foram realizadas no contexto da pandemia da 

COVID, quando nós, do Grupo Paideia, resolvemos abrir ao público nossas leituras, via Google 

Meet, nas quais lemos todo o drama grego clássico, dentre outros textos greco-latinos. A leitura 

de Édipo Rei aconteceu no dia 22 de abril de 2020, das 20h às 22h, via Google Meet, e a arte 

de divulgação (Figura 2) foi compartilhada nas redes sociais do Grupo Paideia (Instagram e 

Facebook).  

 

Figura 2 - Arte de divulgação da leitura coletiva 

de Édipo Rei, Sófocles. 

  
Fonte: Grupo Paideia. 

 

Voltando à análise da tragédia, Édipo então expulsa Tirésias, mas ele ainda não vai, 

pois continuam ambos se insultando, e é o adivinho que provoca, cada vez mais, a ira do rei 



 
 

34 

 

quando afirma que, mesmo ele desvalidando sua fala, os pais do rei o respeitam. Édipo, mais 

uma vez, demonstra seu total desconhecimento sobre sua própria vida ao perguntar: “Quem? 

Espera! Que mortal é meu pai?” (v. 437) (trad. Torrano).  

Édipo foi abandonado pelo pai e criado por pais adotivos, os reis de Corinto, Políbio 

e Mérope, dos quais foge por causa de um oráculo terrível dizendo que ele mataria seu pai e 

desposaria sua mãe. O rei acreditava no Oráculo, mas não em boatos de que não era filho 

legítimo do casal coríntio, por isso, mesmo sem desejar a mãe, muito menos odiar o pai ao 

ponto de pensar em matá-lo, distancia-se para que o oráculo não se cumpra. E é fugindo, 

aparentemente, de seu destino, que caminha rumo a ele. Como o oráculo nunca falha, numa 

encruzilhada, Édipo trava uma briga com um estranho, mata-o e segue sua jornada até chegar 

às portas de Tebas, cidade assolada pela Esfinge. Então, ele decifra o enigma, é recebido na 

cidade como o grande salvador e desposa a rainha. É a narrativa aparentemente de um herói 

estrangeiro que salva uma cidade, mas, além disso, pois não se pode negar o feito heroico de 

Édipo, representa também o retorno do rei, mesmo que ainda não revelado, que, acidentalmente 

matou o antigo regente, na estrada, e casa-se com a esposa de sua vítima. E, como a desgraça 

do pobre Édipo não tem fim, esse mesmo rei morto por ele é seu pai, e a rainha que ele desposa 

é sua própria mãe.  

Por isso tudo, Édipo fica confuso quando Tirésias evoca seus pais… quem seriam? 

O adivinho, mesmo tomado pela raiva, aparentemente sente prazer ao assistir a Édipo 

descontrolar-se e encher-se de dúvidas. E quando o rei pergunta quem seria seu pai, o vidente 

responde de uma forma bem enigmática, não sendo a primeira nem a última fala dele com esse 

tom (v. 438): “Eis o dia que te dará à luz e destruirá.” (trad. Torrano), “O dia de hoje te expõe 

à luz e anula” (trad. Trajano) ou “Este mesmo dia te dará nascimento e destruição”. (trad. Lilian 

Sais). Édipo tem muita dificuldade em entender metáforas ou apenas é algo que soa tão absurdo 

a ele, que sente a necessidade de ouvir de forma mais clara? Não sei, mas ele afirma a Tirésias 

que “Dizes tudo tão enigmático e obscuro!” (v. 439) (trad. Torrano). Como não rir da resposta 

de Tirésias, provocando ao máximo a fúria de Édipo? O vidente o provoca dizendo, no verso 

440: “Não és tu o melhor em descobrir isso?” (trad. Torrano), “Mas tu não eras o melhor em 

desvendá-las? (trad. Leonardo Antunes), “Não és o mestre das decifrações?” (trad. Trajano) ou 

“Mas tu não nasceste o melhor para desvendar essas coisas?” (trad. Lilian Sais). A ironia de 

Tirésias é afiada e pode causar riso. Em seguida, o adivinho chama um menino que é seu guia, 

diz que vai embora e Édipo afirma praticamente que já vai tarde. A ira só aumentou, 

proporcional às ofensas proferidas por ambos e totalmente deselegantes, a meu ver.  



 
 

35 

 

E não acaba aí, pois Tirésias, provavelmente apoiando-se no garoto que o guiava, 

rumo às portas do palácio, diz as últimas palavras antes de sair de cena (vv. 447-62): 

 

Irei após dizer por que vim, sem medo 

de teu rosto, pois não podes destruir-me. 

Digo-te: esse homem que tanto buscas 

com ameaças e decretos sobre a morte 

de Laio, esse homem está aqui mesmo. 

Dito estrangeiro residente, logo nativo 

tebano se revelará e não será prazerosa 

a circunstância, pois cego após ter visto 

e mendigo em vez de rico, com o bastão 

à frente tateando irá à terra estrangeira. 

Ele se revelará dos próprios filhos com 

quem convive: irmão e pai, e da mulher 

de que nasceu: filho e marido, e do pai: 

co-semeador e matador. Entra em casa 

e pensa nisso! Se me vires em mentira, 

diz que eu não sei nada de adivinhação! (trad. Torrano). 

 

A tudo isso, Édipo aparentemente nem escuta, nem compreende, muito menos “vê”, 

pois, como já vinha desvalidando os dons de Tirésias, achou que tudo aquilo eram mentiras 

estapafúrdias e criminosas. Édipo foi incapaz de ver, literalmente, a própria cena que estava 

diante dos seus olhos: Tirésias era o cego guiado por um garoto que o servia de muleta e que, 

na sua fala profética, afirma que Édipo também ficará cego e se tornará pobre, precisando do 

auxílio de uma bengala, como se a cena do adivinho fosse um espelho para que Édipo 

contemplasse o que aconteceria mais tarde, no final da tragédia: a saída de Édipo de Tebas para 

o seu autoexílio.  

Voltando à teoria de Seidensticker, sobre personagens coadjuvantes terem 

características cômicas, penso na figura totalmente anônima desse menino que guia Tirésias. 

Ele estava todo tempo lá, assistindo à confusão? Ou ele aparece, no meio da cena, quando o 

vidente o chama? É impossível saber se essa personagem figurante poderia, à época, ter levado 

alguém da plateia ao riso. Contudo, posso tentar deduzir, através de uma suposição da 

performance, que essa personagem possa causar riso se levar em consideração a recepção, mas 

a única certeza que tenho é que a personagem aparece na cena. Esse olhar pautado na 

performance nasce da minha experiência com o Teatro de Bonecos e, creio eu, das leituras 

coletivas, as quais já citei anteriormente, em que dividíamos a fala das personagens entre 

participantes e, à medida que algumas pessoas se sentiam à vontade, performavam de acordo 

com o seu entendimento da peça. E, além disso, todas as leituras para a construção da tese têm 

um objetivo final, que é a escrita da adaptação da peça inspirada em Édipo Rei, para o gênero 



 
 

36 

 

Teatro de Bonecos. Consequentemente, minha leitura tem um prisma que não é só do estudo, 

visto que, enquanto a faço, já penso nas possibilidades de adaptação.  

E o pobre Édipo não tem um minuto de paz! Logo após a saída de Tirésias, vem 

Creonte, decepcionado e transtornado, tomar satisfação sobre o fato de o rei acusá-lo de traidor. 

Primeiro, conversa com o coro, para o qual se lamenta muito, e diz que prefere nem viver mais 

se for injustiçado por Édipo e pela cidade, nos versos 518 e 519:  

 

[...] eu não desejo mais ter vida longeva 

com esse boato [...] (trad. Torrano). 

_____ 

 

[...] não quero mais gozar a vida longa, 

opresso por rumores. [...] (trad. Trajano). 

_____ 

 

[...] Já não desejo vida longeva 

carregando tal fama: [...] (trad. Flávio Ribeiro). 

_____ 

 

[...] acabou-se o meu desejo de ter 

vida longa, desde que essa fama sobre mim impede. [...] (trad. Maria do Céu). 

_____ 

 

[...] Sequer desejo que perdure a minha vida 

trazendo tal boato [...] (trad. Leonardo Antunes). 

_____ 

 

[...] Já não desejo que a minha vida seja longa, 

carregando esse boato (trad. Lilian Sais). 

 

 

Em todas as traduções, é notório o desespero de Creonte quando afirma não desejar 

mais viver. E esse exagero é risível, sua fraqueza também é. Como pode o cunhado do rei, irmão 

da rainha Jocasta, mostrar tão grande fragilidade? Seidensticker, numa nota sua sobre Creonte, 

afirma que: “Esta impressão da fraqueza de Creonte, da qual somos inclinados a rir, é, como 

bem salienta Kirkwood, ao mesmo tempo assustadora; porque este Creonte não será capaz de 

lidar com a difícil situação que enfrentará no próximo episódio.”8 (Seidensticker, 1982, p. 85). 

Essa citação refere-se ao Creonte na Antígona, de Sófocles, principalmente sobre o momento 

em que recebe a mensagem do guarda dizendo que alguém havia cumprido o rito de 

sepultamento de Polinices, seu sobrinho, narrativa a qual detalharei mais à frente, no 

subcapítulo seguinte, quando investigo o riso em outras tragédias do Ciclo Tebano, da qual 

 
8
 “Dieser Eindruck der Schwäche Kreons, über die wir zu lachen geneigt sind, ist dabei, wie KIRKWOOD zu 

Recht feststellt, zugleich auch erschreckend, denn dieser Kreon wird der schwierigen Situation, mit der ihn 

bereits das nächste Epeisodion konfrontieren wird, nicht gewachsen sein.” 



 
 

37 

 

Antígona faz parte. Contudo, a citação cabe muito bem no perfil de Creonte ao tentar 

argumentar sobre sua inocência perante as acusações de Édipo. 

O coro tenta apaziguar os sentimentos de Creonte, bem na hora em que Édipo entra 

em cena dizendo (vv. 532-42): 

 

Tu aí, como vens aqui? Tens tanta 

desfaçatez que vieste à minha casa 

quando és às claras o meu matador 

e flagrante ladrão de minha realeza? 

Diz, por Deuses, covardia ou tolice 

viste em mim e decidiste agir assim? 

Crês que eu não perceberia vir doloso 

o teu ato ou que ciente não repeliria? 

Ora, não é tolo o teu empreendimento, 

sem posses nem amigos caçar realeza 

que se conquista com povo e pecúlio? (trad. Torrano). 

 

É até compreensível a postura de Creonte diante da fúria de Édipo, principalmente 

porque o rei não quer ouvi-lo (vv. 545-6): “És hábil orador, mas sou mau aluno / teu, pois vi 

que me és hostil e grave.” (trad. Torrano) ou “És bom de prosa, mas sou mau de ouvido: / te 

revelaste um desafeto amargo.” (trad. Trajano). No entendimento de Édipo, Creonte tramou 

tudo, até o conselho para que consultasse Tirésias, por isso, enche o cunhado de perguntas: 

quanto tempo faz que Laio morreu; se Tirésias é do tempo de Laio e se no passado já citou o 

nome de Édipo; se investigaram a morte de Laio; dentre outras. E Creonte se justifica 

convincentemente (vv. 583-615) alegando que é leal ao rei, que não ambiciona o trono, visto 

ter regalias e prestígio perante o povo tebano, e incita Édipo a ir a Delfos consultar novamente 

o oráculo para que tivesse a certeza que diz a verdade. A fala convence o coro que fala (v. 616): 

“Para quem se previne de cair diz bem, ó rei! / Rapidez ao pensar não é seguro.” (trad. Torrano) 

ou “Sensato, não escorregou na fala; / pensar às pressas, rei, nos leva à queda.” (trad. Trajano). 

Mas Édipo não aceita a orientação do coro que diz para não fazer um rápido julgamento, pois 

ele segue apressado em punir Creonte.  

O agón entre Creonte e Édipo é intenso e violento, pois o rei deseja a sua morte. 

Ambos se digladiam verbalmente, até que o rei grita pela cidade, mas Creonte o adverte que 

também faz parte dela e é da realeza. É provável que as vozes alteradas, ou mesmo os gritos de 

ambos, chamaram atenção de Jocasta, que entra em cena, sendo apresentada pelo coro como a 

apaziguadora da briga. E é a rainha que chega já se impondo, recriminando veementemente o 

“bate-boca”, convocando ambos a irem para casa. E o interessante é que eles se dirigiram a ela, 

tentando justificar toda a contenda. Registro aqui que, mesmo sabendo da gravidade do 

momento e tendo ciência dos fatos terríveis que estão por vir, percebo uma possibilidade de 



 
 

38 

 

riso nesta cena em vários pontos: um rei descontrolado, Édipo; Creonte, que nega querer ser 

rei, o cunhado suplicante; e Jocasta, que chega como uma mãe apartando a briga dos filhos. 

Isso é, no mínimo, irônico.  

A chegada da rainha com a intenção de dar fim àquela contenda acaba por, 

inconscientemente, fazer grandes revelações. Quando Édipo se lamenta sobre a mensagem do 

Oráculo trazida por Creonte, Jocasta diz que não se deve crer nos dons divinatórios, pois Laio, 

antigo rei e marido dela, na sua visita ao Oráculo, recebeu a revelação de que morreria 

assassinado pelo próprio filho, mas que isso seria impossível de acontecer, visto que o único 

filho que tiveram foi amarrado pelos pés, ao nascer, e enviado a uma montanha, entregue à sorte 

(vv. 707-725).  

Nada disso chama a atenção de Édipo, mesmo ele tendo fugido de Corinto, 

justamente por ter recebido um oráculo semelhante que dizia que mataria o pai e se uniria à sua 

própria mãe. O que chama a atenção do rei é a encruzilhada! Jocasta cita que Laio foi morto 

por salteadores, “em tríplices caminhos” (v. 716) (trad. Torrano). O único objetivo de Édipo 

era salvar a cidade que estava maculada com a presença do assassino de Laio. E ele conseguirá. 

Depois da fala de Jocasta, Édipo a enche de perguntas sobre o local exato da morte de Laio, 

sobre quando aconteceu, ao que ela responde: “Pouco antes de surgires no poder / deste solo 

[...]” (vv. 736-7) (trad. Torrano); sobre a aparência dele, ao que ela afirma: “[...] a cabeça recém-

grisalha, / não muito distante da tua figura.” (vv. 742-3) (trad. Torrano); e sobre a comitiva do 

rei, ao que responde prontamente que: “Ao todo eram cinco entre os quais / o arauto e a quadriga 

levava Laio.” (vv. 752-3) (trad. Torrano). Toda a descrição coincidia com a figura do homem 

que Édipo matou numa encruzilhada, antes de chegar a Tebas, então o rei, a partir de agora, 

começa a “ver” o que lhe aconteceu (vv. 754-5):  

 

Aiaî! Isso já é claro! Quem, afinal, 

vos disse essas palavras, ó mulher? (trad. Torrano). 

_____ 

 

Dor! Dor! Tudo se faz diáfano! Esposa,  

quem vos passou a informação? Quem foi? (trad. Trajano).  

_____ 

 

Ai, ai! Isso já está evidente! Quem foi 

que vos disse essas palavras, mulher? (trad. Lilian Sais) 

 

A escolha de Trajano pelo termo literal “diáfano”, usado no texto grego, é 

semanticamente muito rica: “διαφανής, ής, ές  1 que deixa ver; límpido; diáfano; 2 que se deixa 

ver; que se vê nitidamente; distinto; 3 brilhante; resplandecente; 4 ilustre; famoso; 5 claro; 



 
 

39 

 

evidente (palavra). (διαφαίνω)” (Malhadas; Dezotti; Neves, 2022, p. 232), por demarcar 

justamente o ponto em que Édipo passa a ver o que antes não conseguia. Agora sim, tudo estava 

claro para Édipo, ou pelo menos ele pensava assim.  

Em relação à recepção, Édipo Rei é uma peça constantemente revisitada, traduzida, 

transmutada, reescrita para diversos outros gêneros, por isso, sabe-se seu conteúdo de cor. 

Talvez, os fatos em si e a lentidão com que Édipo consegue perceber o que parece tão claro 

torne a narrativa engraçada.   

É na resposta de Jocasta à pergunta de Édipo: “Esposa, quem vos passou a 

informação? Quem foi?” (v. 755) que é apresentada uma das personagens cujas falas serão 

decisivas para que Édipo consiga realmente “ver” tudo que até então não percebia: “Um servo 

que se salvou e veio só.” (v. 756) (trad. Torrano). O servo ao qual Jocasta refere-se é o tebano 

sobrevivente da comitiva de Laio, que, veladamente, depois da morte do rei, decidiu isolar-se 

no campo, com a chegada de Édipo. Jocasta atende ao pedido do rei para convocar esse servo 

ao palácio, mas antes pede que diga o motivo pelo qual decidiu chamar esse homem. Édipo 

conta que, quando vivia em Corinto, um homem bêbado num banquete pôs em dúvida seu 

nascimento, de que não seria filho legítimo da realeza. Por isso, decide ir ao oráculo que faz a 

seguinte revelação: “[...] deveria unir-me à mãe, mostraria / aos homens prole insuportável à 

visão / e seria o matador do pai que me gerou.” (vv. 791-3) (trad. Torrano). E, crendo no oráculo, 

ele decide fugir de Corinto, ação que acarreta na morte de Laio, na fatídica encruzilhada. 

Nesse momento da tragédia, destaco a figura de três personagens coadjuvantes, mas 

que terão grande importância, direta ou indiretamente na trama. A primeira delas é o bêbado 

totalmente anônimo de Corinto que, movido possivelmente pelo impulso da bebida, arrisco-me 

aqui a dizer que por força de Dioniso, põe no coração de Édipo a dúvida sobre seu nascimento, 

desencadeando sua fuga. A segunda é o servo, também anônimo, única testemunha capaz de 

reconhecer o assassino do rei Laio, porque estava na cena do crime. E a terceira é justamente o 

mensageiro coríntio, mais um anônimo, que traz a notícia da morte do rei Políbio. Mas é 

somente esta última figura que Seidensticker aponta como a personagem coadjuvante com 

traços de comicidade: um velho, no vocativo usado por Édipo: “Por que, ancião? Por Deuses, 

explica-me!” (v. 1009) (trad. Torrano), que nem mensageiro oficial era, pois antes cuidava de 

rebanhos: “Apascentava por lá rebanhos monteses.” (v. 1028) (trad. Torrano) e um 

grandessíssimo bajulador: “Ele também é um intrometido ingênuo que claramente gosta de seu 

papel. Isso já é sugerido por suas palavras iniciais cuidadosamente colocadas, que soam um 



 
 

40 

 

pouco ridículas devido às múltiplas rimas, e pela saudação um tanto grandiosa de Jocasta.”9 

(Seidensticker, 1982, p. 85). 

O aparecimento do mensageiro no terceiro episódio, depois de momentos muito 

tensos que Édipo trava primeiramente com Tirésias, depois com Creonte, traz uma espécie de 

pausa cômica na narrativa. E o mais curioso é que ele chega falando sobre “felicidade” num 

momento e lugar em que ninguém estava feliz. Ora, a cidade estava um caos, devido à presença 

do assassino, ainda misterioso, do rei Laio (vv. 22-7):  

 

Naufraga a pólis - podes conferi-lo -; 

a cabeça, já é incapaz de erguê-la 

por sobre o rubro vórtice salino: 

morre no solo, cálices de frutas; 

morre no gado, morre na agonia 

do aborto. [...] (trad. Trajano). 

 

O mensageiro chega perguntando onde fica a casa de Édipo e, logo em seguida, se 

encontra com Jocasta: “Seja feliz e na companhia de felizes / sempre por ser sua esposa 

completa!” (vv. 929-30) (trad. Torrano). É compreensível que o mensageiro mostre-se polido, 

mas a bajulação excessiva é algo notório na fala dele. Ou seja, falta-lhe noção do que está 

acontecendo na cidade e sequer houve uma preocupação de investigar isso antes, pois podia ter 

perguntado a alguém da cidade. E a falta total de compreensão do mensageiro continua, pois 

ele traz uma notícia de morte, atrevendo-se a dizer que são “Bens para tua casa e marido, 

mulher!” (v. 934) (trad. Torrano). Depois afirma que a mensagem primeiramente pode trazer 

felicidade ou, depois, talvez aflição (vv. 936-7): “[...] O que direi talvez possa / agradar, como 

não? Talvez, afligir.” (trad. Torrano); “[...] Ouvindo quanto eu comunico, / terás prazer por 

certo e dor, talvez.” (trad. Trajano) ou “[...] A palavra que logo te direi / pode te agradar - como 

não? - mas igualmente tu te afligirás.” (trad. Lilian Sais). Ele tinha duas notícias para dar, uma 

era boa, porque Édipo seria, daquele dia em diante, rei de Corinto, e a outra ruim, pois sua 

coroação só seria possível com a morte do rei Políbio: e com certeza optou por começar pela 

boa, para cair nas graças da rainha (vv. 939-40): “Soberano os habitantes da região / o farão do 

Istmo, assim lá se diz.” (trad. Torrano) ou “O povo do país fará de Édipo / rei da terra ístmica, 

segundo se dizia lá.” (trad. Lilian Sais).  

Abro um parêntese para comentar sobre outra personagem de tragédia cuja noção 

de conduta e comportamento fogem totalmente do esperado. É Héracles, em Alceste, de 

 
9
 “Das lassen schon seine sorgfältig gesetzten und durch den mehrfachen Reim leicht lächerlich klingenden 

Auftrittsworte und die etwas zu großartige Anrede Iokastes ahnen.” 



 
 

41 

 

Eurípides. Resumidamente, a narrativa se passa no exato momento em que a cidade está 

enlutada pela morte da rainha Alceste, que deu sua vida para prolongar a do rei, seu marido. 

Héracles chega à cidade e é bem recebido pelo rei, apesar de perceber vagamente que a cidade 

mantinha um luto. Admeto, o rei, respeitando a lei da hospitalidade, esconde de Héracles que 

quem morreu foi a rainha. E o nosso herói abusa da recepção do rei (vv. 747-72): 

 

SERVO: 

Sei que vieram ao palácio de Admeto 

muitos hóspedes e de diversas terras 

e servi-lhes a ceia, mas pior que este 

ainda não tinha recebido nesta lareira. 

Ele, primeiro, ao ver o dono de luto, 

entrou e ousou transpor as portas. 

Depois em nada prudente recebeu 

a hospedagem, ciente da situação, 

e se não lhe trazíamos algo, pedia. 

Com a taça feita de hera nas mãos 

bebe o mero vinho da negra mãe, 

até aquecê-lo a ampla chama vínea 

e coroa o crânio com ramos de mirto 

e uiva sem Musa, dois sons se ouvem: 

ele cantava sem se importar com males 

de Admeto e pranteávamos a senhora 

os servos, sem mostrarmos ao hóspede 

nosso pranto, assim Admeto instou. 

E agora no palácio sirvo o banquete 

a hóspede malfeitor ladrão predador. 

Ela se foi de casa, não segui cortejo, 

não estendi a mão, lastimando minha 

dona, que para mim e todos os servos 

era mãe, pois defendia de mil males, 770 

lenindo a ira do marido. Tenho justo 

horror ao hóspede vindo nos males? (trad. Torrano) 

 

A leitura de Alceste aconteceu no dia 05 de abril de 2020 (Figura 3) e o texto que 

usamos foi a tradução de Torrano. 



 
 

42 

 

 

Figura 3 - Arte de divulgação da leitura coletiva 

de Alceste, Eurípides. 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

Héracles se arrependerá dos seus excessos depois de saber que a cidade está em luto 

pela rainha. Decide reparar o grave erro resgatando a alma de Alceste dos braços da Morte. Mas 

é inútil esperar uma atitude digna, como a de Héracles, do mensageiro. Pois ele não percebe de 

forma alguma as tensões que estão ao seu redor.  

Retornando à narrativa da chegada do mensageiro coríntio, este, ao invés de dizer 

que o rei Políbio havia morrido, afirma que o Istmo de Corinto já se organiza para coroar Édipo, 

e é Jocasta que se antecipa a perguntar se o rei Políbio não governa mais (v. 943): “Por quê? O 

velho Pólibo não mais?” (trad. Torrano) ou “O ancião Políbio não governa mais?” (trad. 

Trajano) ao que o mensageiro confirma e avisa sobre a morte do velho rei. Incrédula, a rainha 

pergunta se realmente o rei está morto, ao que ele responde (v. 944): “Se não falo a verdade, 

devo morrer.” (trad. Torrano); “Quero morrer, se não estou dizendo a verdade!” (trad. Flávio 

Ribeiro) ou “Que me atinja um raio, se propago o falso!” (trad. Trajano). O mensageiro jura 

pela sua própria vida! Quão universal e comum é essa expressão para validar a própria fala?! 

Destaco a transcriação de Trajano por usar “que me atinja um raio…”, com um valor semântico 

igual ao das outras traduções, mas com um tom exagerado, podendo levar ao riso. 

Com a confirmação da morte do rei Políbio, Jocasta, imediatamente, questiona o 

poder dos numes cuja profecia fatídica dizia que Édipo mataria seu pai. Jocasta não crê nos 

oráculos; já Édipo, sim. É tanto que ele ainda duvida da causa mortis, e se não teria sido o 

desgosto da sua ausência que matou seu pai. Contudo, a outra revelação do oráculo ainda o 



 
 

43 

 

preocupava: o fato de deitar-se com a própria mãe. Mas Jocasta o tranquiliza e até afirma que 

era comum homens sonharem que tinha relação sexual com suas próprias mães, mote este para 

a teoria freudiana do complexo de Édipo. É nessa hora que o mensageiro bajulador reaparece, 

ou torna a falar, depois de um momento de ausência ou silêncio. Mesmo o diálogo agora sendo 

entre rei e rainha, “[...] ele [o mensageiro] também continua acompanhando os acontecimentos 

com as orelhas em pé e não perde a oportunidade de uma segunda aparição importante.”10 

(Seidensticker, 1982, p. 85). A fala do mensageiro é muito intrusiva. Primeiro, ele sequer pede 

autorização para opinar, perguntando logo sobre qual mulher Édipo teme; em seguida, quando 

Édipo afirma que o motivo vem de um oráculo, ele pergunta se o rei pode revelar ou não.  

Os versos seguintes são de muita tensão na tragédia. Tudo que é dito converge para 

a desgraça de Édipo e Jocasta, mas as falas do mensageiro caminham para o lado oposto, por 

acreditar que aquilo que disser pode aplacar o medo do rei de deitar-se com a própria mãe. É 

tão irônico o fato de, em meio ao diálogo entre Édipo e o mensageiro, este último afirmar ao 

rei que: “[...] não sabes o que fazes.” (v. 1008) (trad. Torrano), algo que já havia sido alertado 

tantas vezes pelo vidente Tirésias. E concordo com o que foi dito, pois Édipo até aqui realmente 

não sabe o que faz, mas a ironia está no fato de o mensageiro sequer desconfiar que o que dirá 

logo em seguida terá um efeito totalmente contrário ao que pensou causar. Continuo aqui 

defendendo que o infeliz Édipo não conseguia “ver” nada do que se desenrolava sob seus olhos 

(vv. 1016-22): 

 

PRIMEIRO MENSAGEIRO 

Porque Pólibo não era de tua estirpe. 

 

ÉDIPO 

Que disseste? Pólibo não era meu pai? 

 

PRIMEIRO MENSAGEIRO 

Não mais do que este varão, mas igual. 

 

ÉDIPO 

Como o pai é igual a quem não é nada? 

 

PRIMEIRO MENSAGEIRO 

Mas não era teu pai nem ele nem eu. 

 

ÉDIPO 

Mas por que, então, me chamava de filho? 

 

PRIMEIRO MENSAGEIRO 

Dom recebido, sabe, de minhas mãos (trad. Torrano). 

 
10

 “Auch er verfolgt jedoch mit gespitzten Ohren weiter das Geschehen, und auch er läßt sich die Gelegenheit zu 

einem zweiten größeren Auftritt nicht entgehen.” 

 



 
 

44 

 

  

Em meio ao comentário grave que o mensageiro faz sobre o fato de Políbio não ser 

pai de Édipo, este reage de uma forma inusitada ao perguntar “como o pai é igual a quem não 

é nada?” (v. 1019). É interessante observar outras traduções deste mesmo verso, em que há 

sentidos relativamente diferentes:  

 

“Então devo concluir: ninguém me fez?” (trad. Trajano). 

 _____ 

 

“E como quem gerou é igual a um ninguém?” (trad. Flávio Ribeiro). 

_____ 

 

“Como igualar um genitor a alguém qualquer?” (trad. Leonardo Antunes).  

_____ 

 

“Que há de comum entre um pai e quem me não é nada?” (trad. Maria do Céu). 

_____ 

 

“E como meu genitor é igual a um ninguém?” (trad. Lilian Sais). 

 

Dos tantos exemplos citados, destaco o de Trajano Vieira como o mais provável de 

levar ao riso: “Então devo concluir: ninguém me fez?”, por justamente ser uma pergunta 

absurda, possivelmente gerada pelo desespero de Édipo diante da notícia de não ser filho do rei 

Políbio. 

E Édipo continua fazendo as vezes de um investigador muito detalhista, enchendo 

cada vez mais o mensageiro de perguntas. Para analisar com mais detalhes, transcrevo todo esse 

diálogo na tradução de Trajano Vieira (vv. 1021-46): 

 

ÉDIPO: 

Por que Políbio me dizia: meu filho? 

 

MENSAGEIRO: 

De mim - direi! - te recebeu: um dom. 

 

ÉDIPO: 

Por que tão grande amor se eu vim de um outro? 

 

MENSAGEIRO: 

Falta de um filho explica-lhe o querer. 

 

ÉDIPO: 

Fui dom comprado ou fui um dom do acaso? 

 

MENSAGEIRO: 

Te achei no estreito escuro do Citero. 

 

ÉDIPO: 

Com qual escopo andavas por ali? 

 



 
 

45 

 

MENSAGEIRO: 

Do rebanho montês me encarregava. 

 

ÉDIPO: 

Eras pastor e pela paga erravas? 

 

MENSAGEIRO: 

Teu salvador - diria - àquela altura. 

 

ÉDIPO: 

Quando me ergueste, eu tinha alguma dor? 

 

MENSAGEIRO: 

Teus pés dão, por si sós, um testemunho. 

 

ÉDIPO: 

Por que recordas esse mal remoto? 

 

MENSAGEIRO: 

Livrei teus pés, furados nos extremos. 

 

ÉDIPO: 

Infâmia que me avilta desde o berço. 

 

MENSAGEIRO: 

Fortuna assina no teu nome a sina. 

 

ÉDIPO: 

E quem me deu o nome? Pelos numes! 

 

MENSAGEIRO: 

Quem me fez a doação talvez o saiba. 

 

ÉDIPO: 

A um outro coube o acaso de encontrar-me? 

 

MENSAGEIRO: 

Te recebi das mãos de outro pastor. 

 

ÉDIPO: 

Quem é? Tu podes identificá-lo? 

 

MENSAGEIRO: 

Segundo consta, um servidor de Laio. 

 

ÉDIPO: 

Do rei que outrora governava Tebas? 

 

MENSAGEIRO: 

Precisamente; a mais ninguém servia. 

 

ÉDIPO: 

Ele ainda vive? A minha ideia é vê-lo. 

 

MENSAGEIRO: 

Devem sabê-lo os homens da cidade. 

 



 
 

46 

 

As respostas do mensageiro compõem um dos momentos cruciais da tragédia, mas, 

apesar de seguirem a mesma linha narrativa para que se chegue ao reconhecimento trágico, os 

sentimentos de cada personagem - Édipo e mensageiro - caminham em direções opostas. Para 

Édipo, a compreensão parcial sobre quem ele é, o assassino de Laio, gera uma tensão cada vez 

maior, mas, para o mensageiro, revelar sobre quem realmente Édipo é traria inúmeras boas 

novas à cidade e ao rei. 

George Minois, no seu estudo História do Riso e do Escárnio, cita inúmeras vezes 

a palavra “fissura”, a qual relaciona ao riso, ou pelo menos à forma com que esse riso penetra 

numa sociedade, num tempo, numa situação. Nos seus estudos, ele divide o Riso no mundo em 

três categorias bem genéricas, mas com bastante sentido. A primeira é o Riso Divino, que 

abrange o período da Antiguidade Clássica greco-latina, em que há uma concepção positiva do 

riso, cuja presença é constatada de diversas formas: seja nos festejos dionisíacos ou saturnais, 

ou na presença de elementos como o Trickster. A segunda é o Riso Diabólico, que corresponde 

basicamente ao período da Idade Média, em que o riso é visto como algo negativo, associado 

ao Diabo, numa visão agelasta da salvação, época esta em que os festejos ditos mundanos, como 

o Carnaval, eram censurados. E, a última é o Riso Moderno, que diz respeito a um período a 

partir dos séculos XVI e XVII até os tempos atuais, e que surge da crise de consciência da 

mentalidade europeia, época em que há a ascensão do medo, das inquietações sobre a condição 

humana e das angústias existenciais, em contraponto ao recuo das certezas que eram pregadas 

pela fé:  

 

Ao riso divino e positivo da Antiguidade, depois ao riso diabólico e negativo da 

Europa cristã até o século XVI, sucede o riso humano e interrogativo, saído das crises 

de consciência da mentalidade europeia, origem do pensamento moderno. O 

questionamento dos valores, a ascensão do medo, da inquietação e da angústia, o recuo 

das certezas são acompanhados por uma ambígua generalização do riso, que se insinua 

por todas as novas fissuras do ser e do mundo. Como um navio em perigo, com o 

casco furado, a humanidade se enche de riso (Minois, 2003, p. 631).  

 

A palavra “fissura” para determinar a forma com que o Riso se insere em 

determinadas circunstâncias é o que mais me chama atenção na teoria de Minois, pelo fato de 

o Riso, na grande maioria das vezes, ser percebido como uma intrusão, forçando-se a pertencer 

a um lugar que não lhe cabe. No chamado Riso Divino, cito o exemplo da própria comédia 

aristofânica que surge em meio a um contexto de guerra, trazendo histórias sobre paz e temas 

sociais, na sua grande maioria polêmicos, de uma forma intrusiva. 

E é compreendendo esse movimento de intrusão do Riso por fissuras, sejam elas de 

origem social ou numa narrativa, que a figura do mensageiro coríntio desenha-se claramente 



 
 

47 

 

como uma personagem cômica na tragédia. Ele é a intrusão em pessoa, em sua chegada a Tebas 

e durante suas falas. Não é meramente uma personagem em suspensão, deslocada do contexto 

trágico. Muito pelo contrário, pois é o mensageiro quem determinará o desenrolar de toda a 

tragédia. 

Dando continuidade à análise sobre possibilidades de riso em Édipo Rei, apesar de 

ainda identificar outros momentos risíveis antes do final da tragédia, reconheço, 

antecipadamente, que haverá momentos em que o riso não conseguirá penetrar, mesmo 

entendendo a capacidade dele de intrusão. São eles os breves, porém intensos, momentos de 

extrema dor, sobre os quais comentarei mais adiante.     

Retomo a partir do momento em que o mensageiro insere uma personagem na sua 

narrativa: o pastor que lhe entregou Édipo ainda bebê. O rei questiona se há alguém em Tebas 

que conheça a pessoa citada pelo mensageiro, ao que o Coro alerta que provavelmente este 

homem citado é o mesmo camponês que testemunhou a morte de Laio. Contudo, o Coro afirma 

que “Jocasta aqui pode dizer isso melhor” (v. 1053) (trad. Lilian Sais), jogando a 

responsabilidade da confirmação para a rainha.  

Ao ser questionada por Édipo, Jocasta desespera-se e tenta convencê-lo a não 

buscar mais informações sobre o passado, pois ela já havia percebido tudo: que o rei Édipo era 

a criança tebana exposta, o filho rejeitado. Transcrevo aqui os versos desse diálogo para 

destacar alguns pontos, em seguida (vv. 1054-65): 

 

ÉDIPO 

Mulher, conheces aquele que há pouco 

mandamos buscar, e de quem esse homem fala? 

 

JOCASTA 

E daí que ele fala? Não te preocupes. 

Não queiras lembrar o que foi dito: não é produtivo. 

 

ÉDIPO 

Isso não é possível: que eu, tendo 

tais indícios, não esclareça a minha origem. 

 

JOCASTA 

Pelos deuses, se a tua própria vida te importa, 

não vá atrás disso: basta que eu sofra. 

 

ÉDIPO 

Coragem! Não parecerás ser de baixa origem 

nem que eu me revele, por uma terceira mãe, três vezes escravo. 

 

JOCASTA 

Ainda assim me obedece, eu te suplico: não faças isso! 

 

ÉDIPO 

Não posso te obedecer: vou aprender isso com clareza. (trad. Lilian Sais) 



 
 

48 

 

 

Ao passo que Jocasta já sabia de tudo, Édipo ainda continua sem discernir 

verdadeiramente seu passado. Ele acha que o que pesa no juízo feito pela rainha, após tantas 

súplicas para que ele não continuasse o interrogatório, é o fato de o próprio Édipo possivelmente 

ser de uma linhagem desonrosa (v. 1063). Mesmo o Coro alertando-o sobre possível mal devido 

à saída desesperada de Jocasta, ele só tem olhos para si mesmo e para sua linhagem. Mais uma 

de tantas vezes, Édipo não consegue ver a obviedade dos fatos.  

Percebo a impossibilidade de riso neste momento, principalmente porque Jocasta, 

depois dessas falas, sai de cena para morrer. O riso, com toda a sua capacidade intrusiva, não 

consegue penetrar diante da iminência da morte, ou pelo menos não neste momento, nesta 

tragédia. Parece que o sério aqui não permite a menor brecha para o riso entrar, nem uma menor 

fissura. Mas, com a saída de Jocasta de cena, abre-se uma nova possibilidade de riso com a 

chegada do servo já aguardado.  

Nos estudos de Seidensticker, ele destaca como figura cômica o mensageiro, mas 

não cita o servo, ao qual eu analiso também como uma personagem capaz de gerar riso. 

Suponho que seria pelo fato de o mensageiro aparecer desconectado da trama trágica do 

momento, como se ele estivesse alheio à gravidade do contexto: Édipo, Jocasta, Tirésias, 

Creonte e o Coro compõem esse emaranhado de dúvidas, de desconfianças e da iminência do 

pior; enquanto o mensageiro fala sobre assuntos positivos, alegres e com um teor de boa nova 

ou de esperança. Já o servo está completamente conectado ao momento, pois, além de responder 

solenemente aos questionamentos de Édipo, quanto mais próximo da revelação fatídica, mais 

desesperado o servo fica. Ainda no plano da suposição, talvez, para Seidensticker, o desespero 

do servo não fosse algo que pudesse ser considerado cômico.  

Depois do canto coral no terceiro estásimo, no início do quarto episódio, o servo 

chega ao palácio de Édipo e é reconhecido pelo Coro: “Fica sabendo que realmente o reconheço: 

pois era de Laio. / Se alguém era fiel, era esse homem, o pastor.” (vv. 1116-7). Em seguida, o 

rei pergunta ao mensageiro: “Pergunto primeiro a ti, estrangeiro coríntio: / é desse que falas?” 

(vv. 1118-9), ao que prontamente responde: “Dele, que estás vendo.” (v. 1120) (todos os versos 

deste parágrafo citados até aqui são traduções de Lilian Sais). E Édipo, mais uma vez, assume 

o papel de investigador, enchendo o servo de perguntas: se pertencia a Laio, o que fazia da vida, 

dentre outras, até que o rei faz a pergunta mais desconfortante, mas inevitável (vv. 1128-31): 

 

ÉDIPO: 

Então te lembras de ter conhecido este homem por lá? 

 



 
 

49 

 

SERVO: 

O que ele fazia? E de que homem falas? 

 

ÉDIPO: 

Esse que está aqui. Já estiveste com ele? 

 

SERVO: 

Não lembro a ponto de dizer assim rápido, de memória. (trad. Lilian Sais) 

 

Levantando hipóteses sobre o contexto de encenação, havia no palco três atores 

contracenando, mais a presença do Coro, que ficava em outra parte, na orquestra. Então, se 

Édipo pergunta ao servo se ele conhece aquele homem, só teria uma única alternativa no palco: 

o mensageiro coríntio. A fala do servo (v. 1129): “O que ele fazia? E de que homem falas? 

(Lilian Sais); “Se ocupava de quê? De quem tu falas?” (Trajano); ou “O que fazia? E de que 

varão tu falas?” (Torrano), dá a impressão de ser uma estratégia, consciente ou inconsciente, 

para adiar o inevitável, pois lá estava o homem de quem Édipo falava.  

É humanamente impossível saber certamente como a plateia, à época da encenação 

de Édipo Rei, reagiu a esta cena, mas é possível sim fazer suposições sobre como esse público 

reagia e interagia, sob o olhar da recepção. Até mesmo porque os estudos de recepção não dizem 

respeito somente ao que é pós-clássico, mas também correspondem à própria Antiguidade. E 

isso divide as teorias sobre estudos de recepção. Anastasia Bakogianni cita, no seu trabalho O 

que há de tão “clássico” na recepção dos clássicos?, os estudos de Charles Martindale sobre 

o assunto: 

 

[...] É digno de nota que Martindale escreve que a recepção está preocupada com um 

“material pós-clássico”, enquanto outros teóricos da recepção argumentam que a 

recepção começa na Antiguidade, que é também a minha opinião (por exemplo, 

Electra, de Eurípides, como recepção da Oresteia, de Ésquilo) (Bakogianni, 2016, p. 

117).  

 

Concordo com Bakogianni quando afirma que a recepção começa na Antiguidade. 

A própria história sobre Édipo, ou pelo menos o mitologema sobre suas desditas, era do 

conhecimento geral. A novidade estava na forma com que o tragediógrafo 

recontava/recepcionava a narrativa, e também sobre quais elementos extraordinários iria 

acrescentar à história para causar surpresa à plateia. Por isso, suponho que, nesse momento em 

que o servo pergunta sobre quem Édipo está falando, podia sim ter gerado riso na plateia, seja 

pelo contexto da narrativa, seja pela disposição dos três atores no palco.  

Não acredito na dicotomia sério/riso, muito menos que ambos não possam ocupar 

o mesmo espaço. Também não acredito que momentos de riso, em meio ao drama edipiano, 



 
 

50 

 

diminuam a grandiosidade da obra. Ao contrário, entendo o riso como um sentimento 

necessário, principalmente no contexto trágico.  

Peter Berger, em O Riso Redentor, traz à tona a discussão sobre se Aristóteles teria 

escrito algo sobre a catarse na comédia e questiona a possibilidade de essa catarse ser ou não 

purificadora sem o elemento do medo:    

 

[Umberto] Eco não é o único que gostaria de saber. Em todo caso, há uma ideia 

interessante e provavelmente correta aqui: a experiência cômica é indolor, ou ao 

menos relativamente indolor se comparada à tragédia, porque ela implica uma 

abstração maior da realidade empírica da vida humana. Aristóteles parece acreditar 

que, em função disso, a comédia é mais inofensiva do que a tragédia. Neste caso, ele 

teria se equivocado. (Berger, 2017, p. 55)  

 

O fato de a experiência cômica ser indolor responde perfeitamente à figura do 

mensageiro que, por estar num estado de alegria, não consegue sentir a dor do momento trágico. 

Mas, em relação aos outros momentos que geraram riso na tragédia, através de diálogos entre 

personagens “legitimamente” trágicos, como Édipo, Jocasta, Tirésias e Creonte, atrevo-me, 

juntamente com Berger, a discordar de Aristóteles sobre a comédia ser mais inofensiva que a 

tragédia, pois, dependendo do riso, ele pode conter sentimentos diversos. Reafirmo que não é 

minha intenção fazer um estudo profundo sobre a teoria do riso, mas reconheço que há uma 

vastidão de estudos sobre o assunto, e que esse riso recebe inúmeras classificações e 

subdivisões. Detenho-me aqui numa citação de George Minois que divide o riso em duas 

grandes e genéricas partes:  

 

Desde a época arcaica, há dois tipos de riso que o vocabulário distingue: gelân, o riso 

simples e subentendido, e katagelãn, “rir de”, o riso agressivo e zombeteiro, que 

Eurípides condena em um fragmento da Melanipeia: “Muitos homens, para fazer rir, 

recorrem ao prazer da zombaria. Pessoalmente, detesto esses ridículos cuja boca, por 

não ter sábios pensamentos para expressar, não conhece freio”. Esse julgamento já 

anuncia uma nova sensibilidade, que considera inconveniente, maldoso e grosseiro o 

riso brutal da época arcaica. (Minois, 2003, p. 49) 

 

É interessante Minois citar Eurípides, o primeiro mestre da tragicomédia 

(Seidensticker, 1982, p. 10), como crítico do riso zombeteiro, que é justamente o riso mais 

presente nas comédias gregas. E é esse primeiro tipo de riso, o dito simples, que percebo na 

recepção das tragédias e que certamente Eurípides utilizava nas suas, contudo não descarto a 

possibilidade do riso zombeteiro, principalmente quando se ri da desgraça alheia. Isso não seria 

catártico? Rio da desgraça alheia por não ser comigo, assim como me compadeço da desdita 

alheia por alívio de ser com outra pessoa? Não quero com isso justificar possíveis violências 

que acontecem no ato de zombar. Ao contrário: nas produções do Grupo Paideia, tomamos 



 
 

51 

 

sempre o cuidado para que nossos textos não se tornem agressivos e/ou ofensivos, quando 

recepcionamos narrativas mitológicas para a elaboração de nossas peças para Teatro de 

Bonecos.   

Antes de retomar a narrativa e a investigação sobre as possibilidades de riso, 

estendo-me um pouco mais para analisar brevemente uma única palavra da fala do servo, na 

tradução do professor Torrano: “O que fazia? E de que varão tu falas?” (v. 1129). Detenho-me 

na recepção atual da palavra em destaque: “varão”. Muito utilizada pelo protestantismo neo-

pentecostal para destacar o homem da igreja, não um homem qualquer, mundano, mas o homem 

ideal, acabou sendo disseminada nas redes sociais e tornando-se memes. Certamente, Torrano 

não teve intenção de causar riso, nem, possivelmente, a palavra, à época em que traduziu tinha 

essa conotação humorística. É interessante como a palavra, tendo o mesmo significado: homem 

adulto, viril, digno de respeito, insere-se num campo semântico plural, levando a outras 

interpretações, no caso desta, tornando-a engraçada. Mas compreendo o quão subjetiva é essa 

minha interpretação por, justamente, o riso ter um caráter efêmero, fugidio, como “uma 

espuma”, metáfora utilizada por Henri Bergson em O Riso: Ensaio sobre o significado do 

cômico. Peter Berger explica isso muito bem no prólogo do seu estudo sobre o riso: “A 

fragilidade do cômico se torna particularmente evidente tão logo é feita a tentativa de analisá-

la intelectualmente, como saberá qualquer pessoa que já tenha tentado explicar uma piada. [...] 

o cômico é algo como um mistério.” (Berger, 2017, p. 17). 

Retomo aqui a narrativa, momento em que Édipo, mais uma vez, torna-se um 

detetive. Depois que o servo pergunta ao rei de quem ele está falando, Édipo diz: “Esse que está 

aqui. Já estiveste com ele?” (v. 1130) (trad. Lilian Sais). Ao que o servo responde: “Não lembro 

a ponto de dizer assim rápido, de memória.” (v. 1131) (trad. Lilian Sais).  Levanto aqui duas 

possibilidades: o servo realmente não se lembrava do mensageiro ou fingiu-se de esquecido por 

medo do que viria a ser revelado? A memória do servo poderia não ser muito boa, mas a do 

mensageiro era ótima, pois era capaz de lembrar detalhes dos tempos em que apascentavam 

seus rebanhos. E, ao narrar, ajuda seu colega servo a lembrar o passado (vv. 1132-40): 

 

E isso em nada me surpreende, senhor. Mas eu o farei 

recordar claramente, se não me reconhece. Pois sei bem 

que ele se lembra do tempo em que, nas cercanias do Citéron, 

ele com rebanho duplo, eu com um único,  

me aproximava dele pelo período de três semestres 

inteiros, da primavera até Arcturo, 

e com o frio eu conduzia meu rebanho para o curral, 

e ele conduzia os seus para os estábulos de Laio. 

Então, falo ou não falo de acordo com os fatos? (trad. Lilian Sais) 

   



 
 

52 

 

E todas as falas do mensageiro convergem para o mesmo ponto, sendo ele o 

responsável pelas revelações que surgirão a partir de agora. Ele deixa o servo sem alternativas 

para negar que o conhecia ao perguntar: “falo ou não falo de acordo com os fatos?”. O que 

sucede nos quase trinta versos seguintes, que corresponde à grande revelação trágica, é uma 

cena repleta de possibilidades de riso, a partir da observação do desespero do servo, misturado 

ao seu instinto de sobrevivência; e da raiva e impaciência de Édipo diante da maior revelação 

de sua vida. Transcrevo aqui esses versos na tradução de Lilian Sais: 

 

SERVO 

Falas a verdade, ainda que faça tanto tempo. 

 

MENSAGEIRO 

Vai, agora fala: sabes uma criança que me deste, 

para que eu criasse como cria minha? 

 

SERVO 

Por que não vais te danar? Fica calado, pode ser? 

 

ÉDIPO 

Ah! Velho, não o castigue, pois as tuas palavras 

merecem mais castigo que as dele. 

 

SERVO 

Mas em que eu erro, excelente senhor? 

 

ÉDIPO 

Em não falar sobre a criança que ele investiga. 

 

SERVO 

Ele não sabe o que diz: perde seu tempo. 

 

ÉDIPO 

Se não vais falar por bem, falará por mal. 

 

SERVO 

Pelos deuses, não maltrates a mim, que sou um velho! 

 

ÉDIPO 

Que alguém prenda, rápido, suas mãos nas costas! 

 

SERVO 

Desafortunado, em troca de quê? Tens necessidade 

    de descobrir mais o quê?   

 

ÉDIPO 

Deste para ele a criança que investiga? 

 

SERVO 

Dei, e merecia ter morrido naquele dia. 

 

ÉDIPO 

Chegarás a isso, se não falares o que é justo! 

 

 



 
 

53 

 

SERVO 

Muito mais eu morro, se eu falar. 

 

ÉDIPO 

Parece que esse homem vai prolongar a demora. 

 

SERVO 

Eu não, de forma alguma! Acabei de dizer que dei a criança. 

 

ÉDIPO 

De onde a pegaste? Da tua casa, ou de alguma outra pessoa? 

 

SERVO 

Não era minha. Recebi de alguém. 

 

ÉDIPO 

De qual desses cidadãos aqui? De qual casa? 

 

SERVO 

Senhor, não, pelos deuses, não investigues mais. 

 

ÉDIPO 

Estás morto, se eu tiver que perguntar isso de novo! 

 

SERVO 

Tudo bem, então: era do pessoal de Laio. 

 

ÉDIPO 

Um escravo, ou alguém nascido em sua família? 

 

SERVO 

Ai de mim! Estou diante daquilo que é terrível de dizer! 

 

ÉDIPO 

E eu, do que é terrível de escutar! Ainda assim, é preciso escutar! (vv. 1141-70) 

 

Ao passo que o servo confirma a veracidade da fala do mensageiro (v. 1141), este 

já emenda a conversa perguntando sobre a criança que aquele entregara em suas mãos (vv. 

1142-3). E isso deixa o servo desesperado, perguntando para quê ele insistia tanto naquela 

história. Mas o mensageiro ignora a pergunta e aponta para Édipo, dizendo que “é ele o jovem 

de outrora.” (v. 1145). A reação do servo é certamente desesperada (v. 1146): “Por que não vais 

te danar? Fica calado, pode ser?” (trad. Lilian Sais); “Vais te danar! Não ficarás em silêncio?” 

(trad. Torrano); ou “Vai para o inferno! Cala tua matraca!” (trad. Trajano) e violenta contra o 

mensageiro, visto Édipo censurá-lo dizendo: “Ah! Velho, não o castigue, pois as tuas palavras 

/ merecem mais castigo que as dele.” (vv. 1147-8) (trad. Lilian Sais). A partir dessa fala de 

Édipo, tenho a impressão de que o servo estava tão descontrolado, que possivelmente usaria de 

violência contra o mensageiro. Lilian Sais usa as palavras “castigue” e “castigo”; Torrano usa 

“puna” e “punição”; e Trajano “censures” e “censura”, todas elas relacionadas à violência, seja 

física ou verbal. Percebo o servo desesperado ao afirmar que o mensageiro não sabe o que diz 



 
 

54 

 

(v. 1151) e Édipo, concluindo que o servo não tem intenção de falar, reage com raiva, dizendo 

que, se não fala por bem, falará por mal (v. 1152). Em seguida, o rei ordena que prendam suas 

mãos (v. 1154), mesmo sob súplicas para não ser maltratado, por ser um velho (v. 1153).  

Compreendo que essa minha tentativa teórica de explicar a cena cômica pode tomar 

um rumo meio desastroso pela própria efemeridade do instante. Entendo também que a leitura 

sequenciada dos versos contribui para o riso, ao passo que a tentativa de explicá-los, 

fragmentando esses momentos, desacelera esse processo. E mais: a leitura feita coletivamente 

ainda abre uma possibilidade maior de riso do que a leitura solitária. Espero que quem leu os 

versos tenha rido antes mesmo desta minha tentativa de justificar essas possibilidades de riso. 

Mas, caso não tenha rido, Bergson traz uma possível explicação para isso: 

 

Observemos agora, como sintoma não menos marcante, a insensibilidade que 

comumente acompanha o riso. Parece que o cômico só consegue produzir sua 

agitação, se incindir sobre uma alma cuja superfície esteja suficientemente calma, 

suficientemente estável. A indiferença é seu ambiente natural. Não há maior inimigo 

do riso que a emoção. Isto não significa que não possamos rir de alguém que, por 

exemplo, nos inspire piedade ou, mesmo, afeto: mas apenas que por alguns instantes 

será preciso esquecer este afeto, silenciar esta piedade. (Bergson, 2018, p. 38)  

 

Talvez pela solenidade trágica, pela gravidade da iminência dos fatos, por piedade 

a Édipo, algumas pessoas não riam desta tragédia justamente porque estão tomadas de emoção. 

Mas o riso não estaria ligado a uma emoção? Não é ele uma reação à alegria, assim como o 

choro também o é em relação ao medo, à dor? E o que seria então o chorar de rir? Transcrevo 

aqui uma fala do ator Pedro Cardoso numa entrevista ao MyNews sobre a estreia do seu 

monólogo Recém-nascido: 

 

Mara Luquet: O My News, na entrevista de hoje, vai entrevistar um recém-nascido. 

Brincadeirinha, Pedro Cardoso! 

 

Pedro Cardoso: (Risos) Quem me dera! 

 

Mara: (Risos) Vamos começar falando da tua peça, o Recém-nascido. Eu vi essa tua 

peça em Lisboa. E eu ri muito, me emocionei em vários momentos… da onde nasceu 

o Recém-nascido? 

 

Pedro: Engraçado, muita gente fala isso que você falou. Talvez tenha nascido disto. 

Você falou assim: eu ri muito e me emocionei em outros momentos, né, como se o 

riso não fosse uma emoção. Como se… as pessoas sempre falam assim: ah, é 

engraçado, mas também é emocionante, né… talvez a minha vida… 

 

Mara: É pra não falar que chorou, porque quando você se emociona, você chora um 

pouquinho. 

 

Pedro: Pois é! O choro, o riso são emoções. A comédia é uma emoção fortíssima, 

entendeu?! A comédia é, em si, comovente. Eu sempre imaginei que essa distinção 

muito rígida entre o cômico e o dramático, ela é uma coisa acadêmica, é uma invenção, 



 
 

55 

 

digamos assim, acadêmica. Quando você está em cena, essas coisas coabitam no 

mesmo momento e produzem, no meu… na minha maneira de perceber o fenômeno 

do teatro, uma emoção muito mais completa do que aquela: ah, eu chorei; ah, eu me 

emocionei; ah, eu ri, depois eu chorei. Não. Você simultaneamente foi arrebatado por 

uma profusão de sentimentos, que eventualmente se manifestaram em você num 

choro, eventualmente num riso, eventualmente até num tédio, sabe?! Às vezes eu vejo 

uma pessoa assim na plateia com o olhar entediado… eu aprendi a compreender que 

aquela pessoa está em algum momento, que ela não está necessariamente rejeitando o 

espetáculo [...]. 11 

 

Concordo com Pedro Cardoso em vários pontos, principalmente ao afirmar que o 

riso é uma emoção, (apesar de saber que riso é uma resposta ao que pode ser risível e não 

propriamente a emoção em si) que essa divisão vem de conceitos da academia, como já tratei 

anteriormente, citando Seidensticker, e que riso e choro podem coabitar num mesmo instante. 

Discordo apenas quando ele usa a palavra “dramático” para falar sobre o trágico, mas minha 

observação é meramente semântica, visto que, na atualidade, as palavras “trágico” e 

“dramático” estão dentro de um mesmo campo semântico, por conta do uso conotativo desta 

última: quando se pensa em drama, relaciona-se rapidamente a algo grave ou mesmo “trágico”, 

no sentido atual da palavra. O gênero dramático é o que corresponde à encenação, ao teatro, 

então engloba a comédia também. Percebo que a própria semântica exclui o cômico desse 

campo que envolve o dramático e o trágico, até mesmo na voz de um ator consciente da 

possibilidade de indissociação desses elementos no drama.  

Voltando à análise da cena em que Édipo discute com o servo, percebo que a 

possibilidade de riso se confirma em momentos de disputas, de discussões, do agón. Então, a 

partir do momento em que Édipo faz a pergunta diretamente: “Deste para ele a criança que ele 

investiga?” (1156), inicia-se um confronto mais intenso entre os dois: enquanto o servo, ao 

revelar que sim, deu a criança ao mensageiro, mas lamenta fortemente, dizendo que “merecia 

ter morrido naquele dia” (v. 1157); Édipo o ameaça de morte se não continuar respondendo às 

suas perguntas (v. 1158). A lamentação do servo continua ao afirmar que “Muito mais eu morro, 

se eu falar.” (1159) ao que Édipo fica irritadíssimo, falando, talvez para si mesmo (v. 1160): 

“Parece que esse homem vai prolongar a demora.”; “O velho, ao que parece, ganha tempo.” 

(trad. Trajano) ou “Este varão, ao que parece, ganha tempo.” (trad. Torrano). E mais uma vez 

Torrano utiliza-se do “varão”, mas não comentarei novamente sobre isso, e destaco a tradução 

da Lilian Sais, quando usa a expressão “prolongar a demora”, pois demonstra cada vez mais a 

“enrolação” do servo para não revelar o óbvio, mas este se atreve a desmentir o rei dizendo: 

“Eu não, de forma alguma! Acabei de dizer que dei a criança.” (v. 1161). E Édipo retoma seus 

 
11

 Disponível no canal do Youtube MyNews. Acesso em: https://www.youtube.com/watch?v=dMKwhP3IBDg  

https://www.youtube.com/watch?v=dMKwhP3IBDg


 
 

56 

 

instintos investigativos. Ao passo que faz perguntas sobre a criança, o servo resiste a ser direto 

nas suas respostas. Quando o rei pergunta de onde pegou o bebê, se da casa do servo ou de outra 

pessoa (v. 1162), ele responde fugidiamente: “Não era minha. Recebi de alguém.” (v. 1163). 

Édipo quer saber de qual pessoa de Tebas o servo recebeu a criança (v. 1164), mas ele não quer 

responder e desespera-se suplicando para que o rei não pergunte mais nada (v. 1165). E mais 

uma vez o rei o ameaça de morte: “Estás morto, se eu tiver que perguntar isso de novo!” (v. 

1166), contudo o servo não se apressa na revelação, ao contrário, só diz que a criança “[...] era 

do pessoal de Laio.” (v. 1167). E Édipo, como um bom questionador que é, mas inapto a chegar 

rapidamente a conclusões, deixa o servo sem saída ao perguntar se a criança era filha de uma 

pessoa escravizada do palácio ou da família real. Neste momento, ao invés de responder, o 

servo profere o lamento trágico tão comum nas tragédias, o Oímoi (Ai de mim!): “Ai de mim! 

Estou diante daquilo que é terrível de dizer!” (v. 1169), ao que Édipo, totalmente agoniado, 

interpela: “E eu, do que é terrível de escutar! Ainda assim, é preciso escutar!” (v. 1170). 

Depois de tantas leituras desta tragédia, às vezes me questiono sobre essa inocência 

de Édipo. A obviedade dos fatos é apontada desde o início do drama por um dos homens mais 

respeitados da cidade, o vidente Tirésias, mas Édipo nega-se a perceber o óbvio diante de seus 

olhos. Nestes últimos versos em que o servo diz que aquilo que falará é terrível de dizer e Édipo 

diz que é terrível de escutar, mas que é preciso, a impressão é de que o rei já sabia da verdade. 

Creio mais na necessidade da força da palavra, na importância do falar, representando a 

validação do fato, por isso Édipo precisava ouvir a revelação. Arrisco a dizer que sim, Édipo já 

sabia a verdade, não desde o começo da tragédia, mas principalmente a partir das falas 

reveladoras do servo, de que ele era a criança abandonada, filha de Laio e Jocasta. E esse é um 

dos motivos que me fazem identificar os versos seguintes, do 1171 ao 1181, mesmo ainda 

fazendo parte do interrogatório de Édipo, como um dos momentos em que o riso não consegue 

penetrar: 

 

SERVO 

Dizia-se que era filho dele. Mas aquela lá dentro do palácio, 

a tua mulher, pode falar melhor como foram as coisas. 

 

ÉDIPO 

Foi ela quem te deu a criança? 

 

SERVO 

Exatamente, rei. 

 

ÉDIPO 

Para fazeres o quê? 

 

 



 
 

57 

 

SERVO 

Para que eu a matasse. 

 

ÉDIPO 

A miserável que a gerara? 

 

SERVO 

Sim, pelo medo de oráculos ruins. 

 

ÉDIPO 

De que tipo? 

 

SERVO 

O dito era que a criança mataria os seus genitores. 

 

ÉDIPO 

Então por que a entregaste a esse velho? 

 

SERVO 

Por compaixão, senhor, pois eu achava que ele a levaria 

para outra terra, de onde ele mesmo era. Mas ele 

o salvou para males maiores: porque se és 

quem ele diz, sabe que nasceste desgraçado! (trad. Lilian Sais) 

 

O servo, em poucas palavras, une todas as pontas da narrativa que Édipo precisava 

concluir em sua cabeça: afirma, respondendo agora diretamente ao que o rei pergunta, que 

Jocasta pode dar mais detalhes, porque recebeu das mãos dela a criança para que a matasse por 

conta de um Oráculo revelador que dizia que o filho mataria os pais (vv. 1171-7). E ele só não 

cumpriu a ordem que recebeu de matar a criança por pura compaixão.  

O que se segue, no quarto estásimo da peça, é um canto muito dorido do Coro, pois 

ele sabe que a mácula da cidade atinge a todas as pessoas, não só a quem cometeu o crime. E o 

êxodo é ainda mais repleto de dor, porque é narrado, na voz de um mensageiro palaciano, o 

suicídio de Jocasta, a cena em que Édipo entra no quarto e vê o cadáver da rainha pendurado e 

o momento em que ele arranca os broches do vestido dela e fura os próprios olhos inúmeras 

vezes. A sequência de lamentações é gigantesca e a dor de Édipo é realmente indescritível. A 

morte seria pouco castigo para os crimes que cometeu, por isso a cegueira é a punição 

autoimposta por Édipo (vv. 1371-83): 

 

ÉDIPO 

[...] 

Pois se eu visse, não sei com que olhos 

olharia para o meu pai quando fosse para o Hades, 

e para minha pobre mãe: os feitos 

que fiz contra os dois são graves demais 

    até para o enforcamento. 

E por acaso a aparência dos meus filhos me seria 

    aprazível de olhar, germinada do modo como germinou?  

De forma alguma! Ao menos para os meus olhos, nunca! 

Nem a cidade, nem as muralhas, nem as estátuas 



 
 

58 

 

sagradas dos deuses: eu, o totalmente infeliz, 

(o homem que possuía o melhor padrão de vida em Tebas!) 

me privei disso, quando eu mesmo decretei 

que todos banissem o ímpio, que a partir dos deuses 

foi revelado como impuro e pertencente à casa de Laio! (trad. Lilian Sais) 

 

Édipo, diante de toda a dor de ver sua vida inteira se esfacelar diante de seus olhos, 

ainda assim preocupa-se com a cidade. Manda chamar Creonte, o futuro rei de Tebas, para que 

se cumpra o edito de expulsar o assassino de Laio da cidade: “Joga-me o mais rápido possível 

para fora desta terra, aonde / eu me torne incomunicável a qualquer um dos mortais.” (vv. 1436-

7) (trad. Lilian Sais). E mesmo Creonte hesitando em expulsá-lo, porque pensou antes em 

consultar novamente o oráculo, é isso o que fará. Mas antes, proporciona ao mísero Édipo um 

momento último de alegria, ao poder abraçar suas filhas: Ismene e Antígona, antes de partir.  

A tragédia termina com esta fala solene do Coro (vv. 1524-30): 

 

Ó moradores da pátria tebana, olhai: este é Édipo, 

que sabia aos famosos enigmas e era o homem mais poderoso, 

cuja sorte nenhum cidadão podia contemplar sem inveja: 

em que onda de terrível desgraça ele está! 

Assim, não se deve julgar que é feliz 

ninguém que ainda espere ver o último dia, 

antes que ultrapasse o fim da vida sem sofrer nenhuma dor (trad. Lilian Sais).  

 

Versos finais estes que não pretendo me deter em questionamentos filosóficos já 

tão estudados. Contudo, acho interessante comentar sobre esse pensamento acerca de uma 

felicidade efêmera, que é desvalidada quando a vida cai em completa desgraça. Atrevo-me a 

discordar desse pensamento trágico, é claro, sob o olhar da modernidade, por acreditar 

justamente que ambos os sentimentos: felicidade e tristeza coexistem, assim como o riso e o 

sério também. Por isso, afirmo solenemente que Édipo foi feliz durante boa parte da sua vida, 

por mais que desgraçosos e aterradorres tenham sido seus últimos dias.  

 

2.2 O Risível em Outras Tragédias Gregas 

 

Depois de me dedicar com detalhes para defender a teoria das possibilidades de riso 

em Édipo Rei, de Sófocles, volto-me à observação de outras tragédias, tanto analisando as 

personagens de teor cômico, citadas por Seidensticker, quanto percebendo as possibilidades de 

riso sob o olhar da teoria da recepção.  

Seidensticker faz uma divisão bem interessante dos seus capítulos, na qual busquei 

inspiração parcialmente, por achar bem didática. Além das considerações teóricas sobre 



 
 

59 

 

tragédia, comédia e tragicomédia no capítulo um, ele divide os outros em autores: Homero, 

Ésquilo, Sófocles e Eurípides, com algumas subdivisões. Contudo, ele centra a grande maioria 

do seu trabalho nos estudos sobre o cômico em Eurípides. Por isso, tento deter-me em Ésquilo 

e Sófocles, por, justamente, não haver tantos estudos relacionando-os ao cômico.  

Reconheço que não cabe aqui trabalhar com todas as tragédias, por mais que fosse 

meu objetivo inicial. Por isso, detenho-me em algumas delas, principalmente as do Ciclo 

Tebano, analisando partes em que haja a possibilidade de riso.     

 

2.2.1 Tragédias do Ciclo Tebano 

 

As tragédias consideradas do Ciclo Tebano são todas as que envolvem direta ou 

indiretamente a casa dos Labdácidas. Como já citei anteriormente, a maldição dessa família 

remonta ao rapto de Europa, por Zeus, que ocasionará a dispersão dos filhos do rei Agenor em 

busca da irmã. Cadmo faz parte da primeira geração da casa dos Labdácidas, casa-se com 

Harmonia, filha de Ares, com quem gera quatro filhas: Sêmele, Ino, Autônoe e Agave; e um 

único filho: Polidoro, através do qual a linhagem amaldiçoada se perpetua. A Maldição 

contamina toda a linhagem: Cadmo, Polidoro, Lábdaco, Laio, Édipo e sua linhagem, fruto do 

incesto: Etéocles, Polinices, Antígona e Ismene (Figura 4): 

 

Figura 4 - Árvore genealógica da casa dos Labdácidas. 

 
Fonte: Slides das aulas do Grupo Paideia. 

 



 
 

60 

 

Tratarei apenas das personagens que estão relacionadas ao estudo sobre a 

possibilidade de riso, à medida que apresentar as tragédias. E, caso necessário, falo um pouco 

sobre a vida dessas personagens. 

A maldição familiar é retomada constantemente em todas as tragédias, por mais que 

estas tratem apenas de fatos que ocorrem no período de um dia. Essas referências ancestrais são 

evocadas, na grande maioria das vezes, para reafirmar os excessos, as “hybris”, das gerações 

anteriores e de que forma essas máculas vão passando de geração a geração e, em grande parte, 

sendo maximizadas por erros cometidos pela descendência (Édipo Rei, vv. 264-8):    

 

Diante disso, eu, qual por meu pai, 

travarei combate e irei a toda parte 

em busca de punir o autor da morte, 

pelo filho de Lábdaco, de Polidoro, 

de Cadmo prisco e de Agenor prístino (trad. Torrano). 

 

Faço aqui uma divisão em duas partes, inspirada na de Seidensticker: 2.2.1.1, para 

Ésquilo e sua tragédia Sete contra Tebas, na qual está descrita a guerra entre Polinices e 

Etéocles, filhos-irmãos de Édipo, pelo trono de Tebas. E 2.2.1.2, volto a Sófocles, agora 

centrando os estudos em dois dramas: Antígona, que retrata a figura heroica da filha-irmã de 

Édipo e de sua luta para cumprir os ritos de sepultamento do seu irmão Polinices, indo contra 

as leis da cidade e a autoridade de seu tio Creonte; e Édipo em Colono, tragédia que descreve 

as andanças de Édipo no seu autoexílio até sua morte. Como optei por não tratar diretamente 

das tragédias de Eurípides por já haver muitos estudos relacionando-as ao riso, explico aqui, 

somente a título de informação, as três tragédias relacionadas direta ou indiretamente ao Ciclo 

Tebano. São elas: As Suplicantes, que trata sobre eventos logo após a guerra pelo trono de Tebas 

entre Etéocles e Polinices e o resgate dos cadáveres de guerreiros argivos; As Fenícias, narrativa 

também sobre a guerra dos Sete Contra Tebas na qual aparecem: os irmãos Etéocles e Polinices, 

Édipo, Jocasta, Creonte, dentre outras personagens já vistas e citadas anteriormente, mas num 

contexto de narrativa diferente das tragédias anteriores; e, por último, As Bacantes ou Bacas, 

como optou Jaa Torrano, na sua tradução, tragédia que tem como foco a entrada do deus Dioniso 

e seu culto em Tebas, mas que trata de três gerações dos Labdácidas: a de Cadmo, suas filhas e 

seu neto Penteu.     

  

 

 



 
 

61 

 

2.2.1.1 Ésquilo 

  

Conhecido como o primeiro dos três grandes tragediógrafos da Grécia Antiga, 

Ésquilo nasceu provavelmente no ano de 525 AEC, em Elêusis. Talvez o mais trágico dos 

trágicos tenha na fatalidade um alicerce para a construção das suas personagens, sendo a Moira, 

e não o ser humano, a medida de todas as coisas (Brandão, 2011, p. 17). Junito Brandão, no seu 

livro Teatro Grego: tragédia e comédia, diz algo interessante ao comparar Ésquilo a Sófocles 

e Eurípides: 

O teatro de Ésquilo é [...] um drama sem esperança e sem promessas; lá não aparece, 

como em Sófocles, o olho verde de Pandora e, sob esse ângulo, a tragédia esquiliana 

está em oposição total às ideias de Eurípides, cuja tônica dramática é um mundo onde 

o sofrimento não se justifica mais. Para Ésquilo não, o sofrimento é uma página de 

sabedoria. “Sofrer para compreender”: a dor redime e concilia. (Brandão, 2011, p. 20). 

 

Talvez, justamente por apresentar essas características tão fatalistas, o drama 

esquiliano fosse improvável de possibilitar momentos de riso. No capítulo que fala sobre 

Ésquilo, Seidensticker retoma essa aparente improbabilidade de indícios cômicos nas suas 

tragédias: 

 

Elementos engraçados na tragédia esquiliana: isso soa como uma estética 

“contradictio in adiecto”. A comédia certamente não é o que você costuma fazer com 

Persas ou Sete contra Tebas ou mesmo com a Oresteia. No entanto, em conexão com 

a discussão sobre a origem e a fase inicial da tragédia grega, ocasionalmente foi 

apontado que Ésquilo tinha um estilo originalmente não trágico e, em uma inspeção 

mais detalhada, o mais antigo dos trágicos que sobreviveu para nós não tem nenhum 

traço verdadeiramente cômico ou tragicômico, mas sim abordagens que merecem um 

olhar mais atento. (Seidensticker, 1982, p. 65)12 

 

Seidensticker explicará melhor essa sua afirmação durante seu trabalho, mas 

adianto resumidamente que ele faz referência à origem mais primeva do drama grego, que diz 

respeito aos cantos corais em honra a Dioniso, uma espécie de rito festivo, com elementos 

fortemente satíricos. No primeiro parágrafo dos seus estudos sobre Teatro Grego, Junito 

Brandão afirma que: “A tragédia nasceu do culto de Dioniso: isto, apesar de algumas tentativas, 

ainda não se conseguiu negar. Ninguém pôde, até hoje, explicar a gênese do trágico, sem passar 

pelo elemento satírico.” (Brandão, 2011, p. 9). 

 
12

 Komische Elemente in der aischyleischen Tragödie: das klingt wie eine ästhetische ,contradictio in adiecto'. 

Komik ist gewiß nicht das, was man gewöhnlich mit ,Persern' oder ,Sieben gegen Theben' oder gar mit der ,Orestie' 

assoziiert. Doch ist gelegentlich im Zusammenhang mit der Diskussion über Entstehung und Frühphase der 

griechischen Tragödie auf angebliche Spuren eines ursprünglich untragischen Stils bei Aischylos hingewiesen 

worden und bei genauerem Zusehen finden sich bei dem ältesten der uns erhaltenen Tragiker wenn auch keine 

wirklich komischen oder tragikomischen Züge, so doch Ansätze dazu, die eine genauere Betrachtung verdienen. 



 
 

62 

 

Se o gênero trágico tem suas origens em festejos populares, cortejos em honra a 

Dioniso, repleto de danças e cantos, por que seria improvável de haver nas tragédias momentos 

que evocassem riso? Mesmo sendo especulações, o que podemos afirmar é que, nas origens do 

drama grego, não se pensava ou não se vivia a experiência cômica distinta da trágica. 

Seidensticker cita alguns estudos que apontam elementos cômicos em tragédias de 

Ésquilo. Um deles é sobre o diálogo entre o Coro e Etéocles, em Sete contra Tebas, ao qual 

analiso em seguida sustentando o meu argumento de que a possibilidade de riso se dá em meio 

ao agón. 

 

Sete contra Tebas 

  

Apresentada em 467 AEC, no festival das Grandes Dionísias, em Atenas, a peça 

Sete contra Tebas é a única que sobreviveu da tetralogia esquiliana sobre o Ciclo Tebano: Laio, 

Édipo, Sete contra Tebas e o drama satírico Esfinge.  

 

Tal conjunto de peças conectadas, e principalmente a própria Sete contra Tebas, fez 

fama na Antigüidade, servindo tanto para modelo de composição, ao reafirmar o ciclo 

tebano como material básico para apropriação dramatúrgica (exemplo disso temos 

Antígona, Édipo Rei, e Édipo em Colono, de Sófocles e As suplicantes, As fenícias e 

As Bacantes, de Eurípides) quanto de paródia, como se vê em As fenícias, de Eurípides 

(Mota, 2013, p. 145). 

 

Destaco a importância de essa tetralogia de Ésquilo servir de modelo trágico para a 

recepção de narrativas posteriores dentro da própria antiguidade clássica, a exemplo: Sófocles 

e Eurípides. Certamente, o mito da casa dos Labdácidas era do conhecimento popular, então o 

próprio Ésquilo já recepcionava essa narrativa através de seu drama. Lorna Hardwick, nos seus 

estudos sobre recepção afirma que: “Um aspecto da refiguração que é importante em ambas as 

recepções antigas e subsequentes é a adaptação de uma lenda ou mito pela adição de novas 

características.”13 (Hardwick, 2003, p. 14, tradução nossa). É tanto que a tragédia Sete contra 

Tebas narra a iminência do fim da descendência de Édipo, desconhecendo, ou pelo menos 

deixando de levar em conta, as filhas de Édipo que permanecem vivas, principalmente 

Antígona, personagem a qual Sófocles, décadas depois, recepciona, na sua obra homônima, 

transformando-a em heroína ao tentar sepultar o corpo do irmão Polinices.  

 
13

 “An aspect of refiguration which is important in both ancient and subsequent receptions is the adaptation of a 

legend or myth by the addition of new features.”  



 
 

63 

 

Seidensticker evoca a grandiosidade de Ésquilo e aponta uma cena de As 

Suplicantes com um teor cômico, na qual há uma discussão entre o coro das Danaides e os 

egipcíades (v. 825 ss.). A única referência que ele faz a Sete contra Tebas é quando aponta uma 

lista, de acordo com um outro escritor a quem ele referencia como Rearden14, contendo o nome 

das tragédias esquilianas que causam riso e aponta os versos 181 e seguintes de Sete contra 

Tebas, versos nos quais eu já havia observado a possibilidade de riso antes de ter contato com 

a obra de Seidensticker.  

A peça Sete contra Tebas descreve o momento final em que as sete portas tebanas 

são invadidas pelo exército argivo ao qual Polinices se associou para tentar tomar do irmão 

Etéocles o trono que também lhe era de direito. E o momento que destaco em que há 

possibilidades de riso é justamente no diálogo entre o coro de mulheres tebanas e Etéocles, logo 

no começo da tragédia, a partir do verso 182. Percebo, na fala de Etéocles uma violência 

misógina contra o coro, deixando claro que aquelas mulheres são a própria representação da 

covardia. Então, ele profere agressões graves, mas, mesmo assim, a fala do coro é de resistência 

por defender aquilo em que acredita (vv. 182-207):  

 
ETÉOCLES 

A vocês eu pergunto, criaturas insuportáveis: 

essa é a melhor coisa que deve ser feita para salvar a cidade? 

Vai dar ânimo ao povo sitiado 

lançar-se sobre as estátuas dos deuses protetores da cidade 

com choros histéricos, o que os mais sensatos desprezam? 

Nem em males ou em doce prosperidade 

possa ter vida em comum com o sexo feminino!  

Pois participando do triunfo são de uma temeridade inaceitável, 

mas tomadas de pavor são um mal para a casa e para a cidade. 

Hoje mesmo entre os cidadãos essas correrias sem direção 

produzem, pelo clamor das vozes, a apatia covarde. 

Isso fortalece cada vez mais os que estão fora das muralhas 

enquanto destruímos os que estão dentro para eles. 

É o que se ganha vivendo com as mulheres! 

Mas quem não ouvir meu comando, 

homem, mulher ou qualquer um intermediário disso, 

contra eles vai ser deliberada sentença de punição. 

E não vão escapar da sorte de apedrejamento popular. 

Pois aos homens compete – as mulheres não participam disso - 

o que é de fora da casa. Fiquem dentro e não causem maior dano. 

Ouviram ou não ouviram: falo à gente surda?  

 

CORO 

Oh querido filho de Édipo, tremi ao ouvir 

o estrondo, estrondo do carro de combate 

 
14

 Infelizmente, não tenho acesso à obra deste autor que fala, justamente sobre o humor na tragédia. Por ser um 

livro antigo, não possui digitalização, ou não foi encontrada nas buscas que fiz. Só possuo a referência retirada 

da própria bibliografia de Seidensticker: Rearden, A.: A Study of Humour in Greek Tragedy, Univ. of California 

Chronicle 26, 1, 1914, 30 ff. 



 
 

64 

 

quando os eixos que move as rodas gemem 

ou relincham os cavalos com o férreo freio na boca, 

sujeição que vem do fogo! (trad. Marcus Mota).  

 

Há, para Etéocles e para o coro, dores e preocupações semelhantes e distintas: 

Etéocles preocupa-se com a cidade e com a morte vinda das mãos do próprio irmão e, a um rei 

destronado, caberia a desonra (ou talvez a misericórdia do irmão) e, como consequência, viria 

o exílio ou o suicídio, quem sabe. Já as mulheres preocupam-se também com a cidade, mas 

sobretudo com o que será delas, se Etéocles perder, pois virariam espólio de guerra, seriam 

violentadas ou até assassinadas: “Deuses da cidade, que a escravidão por sorte não seja o meu 

fim!” (v. 254). Etéocles está totalmente enfurecido com os lamentos do coro que dá a impressão 

de não se importar com as ordens dele para parar de se lamentar e continua com o discurso 

desesperado, ao que o rei sempre interpela (vv. 249-55): 

 

CORO 

Tenho medo. Cresce o som dos golpes sobre as nossas portas. 

 

ETÉOCLES 

Nem com isso se cala em correria através da cidade? 

 

CORO 

Oh deuses aqui reunidos, não abandonem nossas muralhas. 

 

ETÉOCLES 

Desgraça! Não consegue se manter calada?! 

 

CORO 

Deuses da cidade, que a escravidão por sorte não seja o meu fim! 

 

ETÉOCLES 

Você mesma é que lança para escravidão a mim e toda a cidade. 

 

CORO 

Oh Zeus todo poderoso, tuas setas volte contra os inimigos! (trad. Marcus Mota). 

 

Alguns versos depois, Etéocles faz um lamento a Zeus, com uma carga 

interrogativa, sobre como o deus foi capaz de criar uma raça como a mulher para servir de 

companhia ao homem. A resposta do coro mantém o mesmo tom de desespero, mas observo 

que aqui sim ele responde diretamente, quase igualando a condição dela com a do rei, se vencido 

(vv. 256-58):  

 

ETÉOCLES 

Ah Zeus, como foi capaz de nos dar por companhia a mulher e sua raça! 

 

CORO 

Alguém tão miserável, como o homem, quando a cidade é tomada (trad. Marcus 

Mota). 



 
 

65 

 

Talvez por lançar um olhar feminista e me sentir bastante incomodada com a 

tentativa insistente de Etéocles em silenciar o coro, percebo um tom que beira a ironia, talvez 

uma certa agressividade, mas certamente uma prontidão na resposta, na ponta da língua, por 

parte dessa voz feminina. E essa minha impressão bem particular da cena, mas não acredito que 

solitária, faz com que eu perceba que há uma possibilidade de riso exatamente nessa resposta 

do coro, mas compreendo que é um riso diferente, por relacionar-se a um contentamento 

pessoal. Trago agora mais duas traduções diferentes de Jaa Torrano e Donaldo Schüler, desse 

mesmo diálogo: 

 

E. Ó Zeus, assim serem mulheres concedeste! 

 

C. Míseras, como varões cuja cidade cai (trad. Torrano). 

_____ 

 

ETÉOCLES 

Ó Zeus, então foi esta raça mulheril que nos deste por companheiras? 

 

CORO 

Tão desgraçada quanto a raça dos homens, tomada a cidade (trad. Schüler). 

 

É na tradução de Schüler que mais percebo essa prontidão na resposta e, talvez, essa 

dinamicidade das escolhas de tradução dele é que induza mais facilmente o riso.  

Etéocles exige insistentemente o silêncio do coro, contudo, ao deparar-se com a 

escolha do sétimo homem para lutar pela sétima porta de Tebas, desespera-se, pois é Polinices 

quem tem que enfrentar, e este encontra-se do lado de fora da cidade, vociferando que pagará 

com banimento da mesma forma que sofreu pelos ditames do irmão (vv. 653-7): 

 

Ah desgraçada família minha gerada por Édipo, 

Ah enlouquecida e muito odiada pelos deuses! 

Ah desgraça, ÓIMOI, agora é certo que as maldições paternas foram consumadas! 

Mas convém nem chorar nem se queixar, 

para que não sejam geradas lamentações impossíveis de suportar (trad. Marcus Mota). 

 

Mas ele se controla, afinal não lhe é de direito “chorar nem se queixar”, por denotar 

fraqueza, algo pertencente às mulheres. 

A agressividade contra a mulher e a necessidade de silenciamento da voz feminina 

foi, e ainda é, intensa e diária em inúmeras culturas. E falas como as de Etéocles são muito 

comuns na literatura clássica, mas principalmente esses versos citados, em particular, evocam 

diretamente Hesíodo, no seu discurso contra a figura feminina, ao narrar a história de Pandora, 

em Os Trabalhos e os Dias. Zeus, para vingar-se de Prometeu, alerta-o que enviará à 

humanidade “uma grande praga” (v. 55) e que “‘[...] Para esses [homens] em lugar do fogo eu 



 
 

66 

 

darei um mal e / todos se alegrarão no ânimo, mimando muito este mal.’” (vv. 57-8) (tradução 

de Mary Lafer). Comparando a narrativa hesiódica com o drama esquiliano, percebo que a 

pergunta retórica de Etéocles reverbera possivelmente um pensamento de uma totalidade. 

Contudo, em Hesíodo, Pandora, apesar de ter aberto a caixa, ensina à humanidade sobre “a 

sexualidade e a necessidade da reprodução sexuada para garantir a perpetuação da espécie e 

todas as novas especificidades do modo de ser humano.” (Lafer, 2006, p. 60); e o coro de 

mulheres, em Ésquilo, sobrevive, pois a cidade vence e é Etéocles quem morrerá.  

A nossa leitura de Sete contra Tebas foi feita provavelmente no começo de abril de 

2020, quando não havíamos aberto para o público externo ao Paideia, por isso não temos arte 

de divulgação, nem data precisa. Éramos, à época, no máximo cinco integrantes, mas dividimos 

as falas entre nós, da mesma forma que depois fizemos com as leituras coletivas. 

 

2.2.1.2 Sófocles 

 

Apesar de o texto publicado no Portal Graecia Antiqua afirmar que Sófocles era 

muito amado na Grécia do seu tempo, o filólogo alemão do início do século XX Karl Reinhardt, 

no seu livro Sófocles, afirma que: 

 

Os tempos mostraram-se muito mais favoráveis aos adversários de Sófocles na arte 

da tragédia. A era da formação do Império Alemão, ávida pelo alargamento das 

fronteiras, hedonista e com a personalidade inflada, soube adaptar-se não só ao 

helenismo, mas também a seu precursor, Eurípides, e fornecer a ele um rosto 

desenhado segundo seu próprio senso. A descoberta incipiente do arcaico na 

linguagem e nas artes plásticas beneficiou Ésquilo. Sófocles permaneceu ainda sendo 

o grande nome, mas ficou entre esses outros dois como uma lacuna, e seja com que 

fórmulas se tenha procurado interpretá-lo, como o clássico, o harmônico, o eukolos, 

como o virtuoso arquiteto das cenas ou, ainda, como o portador sacerdotal das crenças 

antigas, o arauto oracular da onipotência divina e da nulidade humana: em todos os 

esforços, mal se tentou explicar os textos disponíveis, prevaleceu o aspecto negativo. 

Descobriu-se mais, quando comparado a outras qualidades, o que não é peculiar a 

Sófocles - que não se ocupa nem da lógica do acontecimento nem da unidade do 

caráter, etc. - do que se teve êxito em apreender a validade da lei de sua forma e o 

caráter simbólico de seu mito. As tentativas recentes de superar essa contradição ou 

permaneceram apenas plenas de boa intenção ou resultaram problemáticas (Reinhardt, 

2007, p. 9). 

 

Compreendo que as críticas que Reinhardt faz aos estudos sobre o drama sofocliano 

advêm da riqueza e da profundidade da própria obra, que proporciona infinitas possibilidades 

de interpretação. E se há tantas possibilidades interpretativas, por que não lançar um olhar sobre 

o riso em Sófocles? Se as tragédias de Ésquilo, com toda solenidade, nos dão abertura para esse 

estudo, as sofoclianas também trazem essa possibilidade.  

  



 
 

67 

 

Antígona 

 

Composta por volta de 422 AEC, a tragédia Antígona, de Sófocles, parece dar 

continuidade imediatamente à narrativa de Sete contra Tebas, de Ésquilo, apesar de distarem 

décadas. Provavelmente, Sófocles recepciona tanto a narrativa mítica do Ciclo Tebano, de 

conhecimento público, como o drama esquiliano que conta a luta entre os irmãos Etéocles e 

Polinices pela sucessão do trono de Tebas. 

Os irmãos enfrentam-se na sétima porta. O primeiro, sendo o rei, protege a cidade 

de Tebas; o segundo, também herdeiro do reino, alia-se aos argivos para tomar o trono que 

também lhe é de direito. Durante a luta, cometem um mútuo fratricídio. E é exatamente depois 

desse acontecimento que Creonte, o rei regente, que assumiu o trono depois da morte dos dois 

guerreiros, lança um édito que ordenava o sepultamento de Etéocles, o que lutou por Tebas, e 

proibia veementemente os ritos fúnebres de Polinices, que lutou contra a cidade: “[...] O rei não 

ordenou o enterro / de um só de nossos dois irmãos? [...]” (vv. 21-2) (trad. Trajano).  

O prólogo da peça começa com uma conversa entre as irmãs Antígona e Ismene 

comentando justamente sobre a lei imposta por Creonte, tio delas. E logo nos primeiros versos, 

Antígona avisa que cuidará do corpo do irmão insepulto, mas Ismene recua dizendo que a irmã 

é “insana” (v. 99).  

 Seidensticker, nos seus estudos sobre o cômico nas tragédias de Sófocles, começa 

com As Traquínias, e, logo em seguida, cita Antígona e a personagem anônima do guarda:  

 

[...] O vigia sem nome tem duas aparições principais. Primeiro, ele tem a ingrata tarefa 

de relatar a Creonte que o corpo de Polinices, apesar de guardado, foi enterrado por 

um desconhecido contra as ordens do rei (223 ss.), e em uma cena que se segue logo 

depois, ele fica aliviado ao poder apresentar o autor do crime: ele traz Antígona, que 

foi descoberta e capturada pelos guardas durante uma segunda tentativa de prestar 

suas últimas homenagens ao irmão morto (384 ss.)  (Seidensticker, 1982, p. 80)15. 

 

Mas antes da cena em que aparece a personagem do guarda, destaco um momento 

de insegurança do coro, formado pelos sábios anciãos de Tebas, depois que Creonte decreta que 

(vv. 194-206): 

 

 

 

 
15

 “Der namenlose Wächter hat zwei große Auftritte. Zunächst hat er die undankbare Aufgabe, Kreon zu 

melden, daß der Leichnam des Polyneikes trotz Bewachung gegen den Befehl des Königs von einem 

Unbekannten bestattet worden ist (223 ff.), und in einer kurz darauf folgenden Szene kann er erleichtert den 

Täter präsentieren: er bringt Antigone, die bei einem zweiten Versuch, dem toten Bruder letzte Ehren zu 

erweisen, von den Wachen entdeckt und ergriffen worden ist (384 ff.).” 



 
 

68 

 

[...] 

a Etéocles, que ao defender esta urbe 

pereceu com todo préstimo da lança, 

sepultar e consagrar todas as honras 

oferecidas aos melhores dos mortos; 

quanto ao seu irmão, digo Polinices, 

que de volta do exílio quis incendiar 

a pátria e os Deuses nativos com fogo 

de alto a baixo e dos seus quis beber 

o sangue comum e conduzir cativos, 

dele a proclamação a esta urbe diz  

não honrar com funerais nem pranto 

mas deixar insepulto corpo devorado 

por aves e cães e indigno de se ver (trad. Torrano). 

 

A reação do coro é dizer, de forma submissa, que o rei deve tratar amigos e inimigos 

como bem desejar. E Creonte pede ao coro: “Sede vós os guardiães destas ordens.” (v. 215), ao 

que responde: “Incumbe disso alguém mais jovem” (v. 215). Em seguida, o rei informa que há 

guardas vigiando o corpo de Polinices e alerta o coro para não colaborar com “dissidentes” (v. 

219), ao que prontamente responde: “Não há tal tolo que queira morrer” (v. 220). Tanto o 

momento em que o coro pede para escolher alguém mais jovem, quanto o que diz não querer 

morrer são situações que podem levar ao riso, talvez por ser um ato de covardia e/ou de extremo 

medo, mas ambas as situações podem, em determinadas circunstâncias, sim, levar ao riso. 

Compreendo o quão polêmica pode ser essa conclusão sobre a possibilidade de riso nessa cena, 

ou em outras que já analisei, visto o momento estar associado a algo sério, que envolve morte 

e luto. Talvez esse pensamento surja justamente do senso comum de que algo sério e algo 

engraçado não possam ocupar os mesmos espaços.  

 

[...] há também a noção amplamente aceita de que o sério e o engraçado se excluem 

mutuamente. Afinal de contas, não se pode ao mesmo tempo rezar e fazer piada, 

declarar o seu amor e fazer piada, contemplar a morte e fazer piada - ou ao menos esta 

simultaneidade exigiria um esforço muito grande, um que provavelmente seria mal 

compreendido pela maioria das pessoas. Há uma boa palavra para a inserção 

inadequada do humor em uma situação séria - a palavra é frivolidade. É frívolo fazer 

piadas durante uma cerimônia religiosa, uma proposta de casamento ou um funeral. 

Convencionalmente, então, o cômico parece ter sido banido de todas as ocasiões 

verdadeiramente sérias. Este fato social levou muitos à visão do cômico como um 

aspecto superficial ou marginal da vida humana, em cujo caso seria perfeitamente 

compreensível que pensadores sérios não tenham dado muita atenção a ele (Berger, 

2017, p. 19-20). 

 

Peter Berger expõe, de modo geral, no prólogo dos seus estudos sobre o riso, a 

problemática dessa grande separação entre o sério e o engraçado, levando o cômico à condição 

de marginalidade. Seu trabalho tem o objetivo de refutar esse pensamento comum, assim como 

o meu também o tem. 



 
 

69 

 

Antes de retornar à figura do guarda, é necessário um resumo da situação em que a 

cena acontece: a personagem entra em cena para contar a Creonte que alguém, não se sabe 

quem, iniciou os ritos fúnebres a Polinices. Ou seja, o édito do rei, logo após ser proferido, foi 

desobedecido por ninguém sabe quem (vv. 223-40):  

 

GUARDA 

Ó rei, não direi que pela rapidez 

venho arfante de alçar pé ligeiro, 

pois fiz muitas pausas a refletir, 

nas vias voltando-me ao retorno, 

a alma muito me falava dizendo: 

“Pobre, vais aonde serás punido? 

Pobre, ficas? Se Creonte souber 

por outrem, como não terás dor?” 

Com tais voltas, a custo ia lento 

e o percurso breve se torna longo. 

Por fim, porém, venceu vir aqui 

por ti. Se nada disser, direi ainda. 

Venho agarrado a esta esperança: 

não sofrer nada mais que a sorte.  

 

CREONTE 

Por que é que tens tal desalento? 

 

GUARDA 

Quero falar-te primeiro de mim: 

não fiz o feito nem vi quem fez 

nem por justiça teria algum mal (trad. Torrano). 

 

Qual necessidade há de o guarda falar para Creonte sobre suas angústias e sobre o 

que vinha pensando no caminho? Parece uma quebra de protocolo falar sobre seus sentimentos 

e atitudes ao invés de ser direto, transmitindo a mensagem, objetivo este que era para ser o 

principal da sua ida até o rei. O discurso do guarda remete não só a algo de fora da cena - o que 

é bem comum da figura emblemática do mensageiro em inúmeras tragédias -, mas também a 

questões pessoais: suas angústias sobre o que aconteceria a si depois de transmitir a mensagem 

a Creonte. É tanto, que depois de o rei perguntar o porquê de ele estar tão desalentado, ele 

mesmo afirma que quer falar primeiro sobre si mesmo. Ao invés de somente transmitir a 

mensagem sobre a violação do corpo do cadáver, ele já se exime de uma possível acusação de 

culpa perpetrada por Creonte (v. 239): “não fiz o feito nem vi quem fez” (trad. Torrano) ou 

“não vi nem sei quem foi que fez” (trad. Trajano), e ainda afirma que seria injusto acusá-lo de 

algo.  

O medo e a covardia do guarda são aparentes. Talvez, por isso, Creonte faça a 

pergunta: “por que é que tens tal desalento?” (v. 220). No grego, a palavra que denota o 

sentimento do guarda é ἀθυμίαν (athumían), que significa: “1 ausência de ânimo, 2 falta de 



 
 

70 

 

coragem; covardia.” (Malhadas; Dezotti; Neves, 2022, p. 18), justamente o retrato da figura do 

guarda. Destaco aqui tanto a escolha de Torrano por “desalento”, indicando mais o pesar com 

o qual o guarda chegou, quanto a de Trajano ao traduzir esse verso da seguinte forma: “Por que 

motivo vens pisando em ovos?”, por optar pela expressão popular “pisando em ovos”, que 

denota cuidado, cautela. Creio que a palavra no grego acentua o caráter cômico da fala do 

guarda, por abarcar um campo semântico mais amplo que inclui justamente a covardia.  

E o guarda se enche de coragem e transmite a mensagem: “Agora digo, alguém 

sepultou o morto / há pouco e foi-se após cobrir o corpo / de sequioso pó e sagrar ritos devidos” 

(vv. 245-7) (trad. de Torrano), a que Creonte pergunta, furioso, quem teria tido “essa audácia” 

(v. 248). Então começa a descrição do ocorrido pelo guarda. Afirma, logo no começo, que não 

houve muita ação ao redor do cadáver, como haveria se o rito tivesse sido completo. E a 

descrição dada pelo guarda nos versos seguintes é cômica (vv. 253-73): 

 

GUARDA 

[...] 

Quando o nosso primeiro vigia diurno 

denuncia, o espanto era triste a todos. 

Ele desaparecera, insepulto, mas sob 

leve poeira como a evitar poluência.  

Nem de fera nem de cães se mostrava 

sinal de que tivesse vindo e lacerado. 

Falas entre uns e outros soavam más, 

guarda acusando guarda e terminaria 

em bordoadas, sem quem impedisse, 

cada um para o outro era o malfeitor, 

sem flagrante, alegava-se ignorância. 

Dispúnhamos a pegar ferro em brasa, 

caminhar pelo fogo, jurar pelos Deuses 

não ter feito nem saber quem teria 

planejado e executado o malfeito. 

Por fim, já esgotados os recursos, 

alguém diz algo que levou todos 

a curvar de pavor a cara ao chão, 

pois não tínhamos como refutar 

nem como agindo faríamos bem. 

A fala era que o feito deveria ser 

reportado a ti e não ser ocultado. 

Por mau Nume obtive esse bem.  

Eis-me invito ante invictos, sei: 

não se ama núncio de más novas (trad. Torrano).    

 

Por mais desesperadora que seja esta situação, creio que não há como negar a 

possibilidade de riso ao se imaginar a cena em si do desespero dos guardas colocando suas 

próprias vidas em risco ao jurarem por inocência. A figura do guarda encaixa-se na teoria de 

Seidensticker sobre o cômico ser percebido na tragédia através de personagens anônimas, o que 

ele não leva em consideração é que na descrição da cena aparecem mais guardas, mais figuras 



 
 

71 

 

anônimas que nem estão em cena, mas que contribuem para que esse momento cômico seja tão 

intenso: “[...]  guarda acusando guarda e terminaria / em bordoadas, sem quem impedisse, [...]” 

(vv. 260-1). Tenho a impressão de que esta cena parece muito mais com uma comédia 

aristofânica do que com uma tragédia sofocliana. E a desconfiança reina entre eles, pois 

chegaram ao ponto de prometer “pegar ferro em brasa” (v. 254), “caminhar pelo fogo” (v. 255), 

e até juraram pelas divindades (v. 255), para que um acreditasse no outro. Insisto na 

possibilidade de riso, ou até de umas boas gargalhadas nesta narração do guarda. 

Tanto o mensageiro coríntio em Édipo Rei, quanto o guarda são personagens 

anônimas que se encaixam na teoria de Seidensticker sobre personagens cômicas na tragédia, 

mas percebo o guarda muito mais próximo da covardia do servo de Laio, pois ambos são 

tomados pelo medo da morte, de serem castigados, porque ambos são submissos a seus reis.  

Outra cena hilária do guarda é quando ele resolve contar a Creonte como flagraram 

Antígona tentando novamente sepultar o corpo do irmão (vv. 407-28): 

 

Assim se deu o fato. Ao chegarmos, 

tocados por tuas terríveis ameaças, 

limpamos toda a poeira que cobria 

o morto, e despido o pútrido corpo, 

ficamos nas altas pedras sem vento 

abrigados para não nos abater o odor. 

Vígil varão a mover varão com vis 

vitupérios, se descuidasse do labor. 

Isso foi tanto tempo até que no meio  

do céu estivesse claro disco do Sol 

e o calor ardesse, aí súbito do chão 

turbilhão com raio, tormenta celeste, 

enche a planície, ferindo toda a fronde 

do bosque do plaino e ocupa o vasto 

céu, fechamos olhos ao furor divino. 

Ao se afastar isso após longo tempo, 

a moça é vista e deplora com áspero 

grito agudo de ave, ao ver no ermo 

do leito o ninho órfão dos filhotes. 

Assim fez ela, ao ver o morto limpo 

soltou gemido e por más pragas 

imprecou contra quem fez o feito (trad. Torrano). 

  

A necessidade que o guarda tem de se explicar para Creonte é absurda, com muitos 

detalhes, como por exemplo o odor do cadáver já em estado de putrefação (vv. 409-12). Cito 

esses mesmos versos na tradução de Trajano Vieira, por perceber uma possibilidade de riso 

ainda maior: 

 

 

 

 



 
 

72 

 

[...] 

o pó que recobria o morto, e o corpo 

umedecido desnudamos. Sobre 

o outeiro nos aboletamos, contra 

o vento que dissipa o odor de náusea. 

 

E, mais uma vez, destaco que não quero ser crítica de traduções, mas preciso 

comentar sobre o uso do verbo “aboletar-se”, que Trajano faz na sua transcriação. Pois, para 

minha pesquisa, essa escolha me auxilia muito nesse processo de tentar explicar porque esse 

momento gera riso, pelo simples fato de, aqui no Nordeste, o termo “aboletar-se” ser usado 

comumente, de maneira até informal, quando se precisa dizer que a pessoa sentou-se e 

acomodou-se confortavelmente naquele lugar. Soa muito engraçado, não sei se para todas as 

pessoas que leem ou somente para quem é da nossa região.  

Outro detalhe que não me passa despercebido, e que pode soar como repetitivo na 

minha escrita, é o fato de o professor Torrano trazer novamente o termo “varão” numa bela 

aliteração. Insisto no riso ao usar esse substantivo pelos motivos que já apontei anteriormente. 

A narrativa do guarda é tão bem elaborada e rica em detalhes, que ele insere dois 

elementos interessantes na sua fala. O primeiro é uma espécie de Deus ex machina, que 

acontece curiosamente no momento em que todos estão no alto de uma pedra (v. 411), 

teoricamente vigilantes, então vem um vento misterioso que joga poeira em seus olhos, fazendo 

com que não percebessem a chegada de Antígona (vv. 417-21). Trajano chama de “furacão que 

redemoinha o pó” (vv. 417-8). Lembro-me de um Deus ex machina da epopeia, mais 

precisamente no canto III da Ilíada, quando Afrodite salva Páris, seu protegido, das mãos 

furiosas de Menelau (vv. 379-82):  

 

Dá Menelau novo salto, disposto a matar o inimigo 

com a lança brônzea; porém, Afrodite dali - era deusa -  

mui facilmente o afastou. Em espessa neblina envolvendo-o, 

foi colocá-lo no tálamo adoro e de enfeites ornado (trad. Carlos Alberto Nunes).   

 

É fato que tanto o guarda quanto Páris são dois covardes, por isso, esse evento 

misterioso soa mais como uma boa e deslavada desculpa para disfarçar o medo e a covardia. 

O segundo elemento que destaco na fala do guarda é o fato de ele usar um símile, 

que consiste numa figura de linguagem de comparação, tornando o texto mais didático. E que 

é um artifício muito usado nas epopeias, porque se utiliza da natureza para explicar melhor uma 

cena. Por exemplo, para descrever um grande movimento dos chefes argivos na Ilíada, usa-se 

o seguinte símile (vv. 87-93):  



 
 

73 

 

Do mesmo modo que enxames copiosos de abelhas prorrompem 

do oco da pedra, zumbindo, a que bandos, sem pausa, se seguem, 

e umas, pendentes em cachos, à volta se ficam das flores 

primaveris, enquanto outras variados caminhos percorrem: 

dessa maneira afluíram das tendas e naves simétricas 

povos sem conta, ao comprido da praia do mar, mui profunda, 

para a assembleia (trad. Carlos Alberto Nunes). 

  

O símile da fala do guarda diz respeito ao grito que Antígona soltou ao contemplar 

o cadáver do irmão sem os ritos fúnebres que havia iniciado, comparando-o ao som de uma ave 

ao contemplar o ninho vazio sem seus filhotes (vv. 424-8). O uso do símile pode ser considerado 

didático, às vezes repetitivo ou até mesmo excessivo. E, sem dúvida alguma, o guarda é muito 

exagerado no que diz, beirando o caricato, tornando-se muito risível por isso também. 

Poderia trazer inúmeras outras partes desta tragédia com possibilidades de riso, 

contudo prefiro não me estender tanto, assim como fiz com Édipo Rei, para que o trabalho não 

fique repetitivo. Mas confirmo aqui que em Antígona há inúmeras possibilidades de riso, com 

exceção dos momentos relacionados à morte, assim como tratei em Édipo Rei.  

A leitura de Antígona aconteceu no dia 26 de abril de 2020 (Figura 5) e o texto que 

usamos foi a tradução de Trajano Vieira. 

 

Figura 5 - Arte de divulgação da leitura coletiva 

de Antígona, Sófocles. 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

 

 

 



 
 

74 

 

Édipo em Colono 

 

Édipo em Colono foi encenada em 401 AEC, alguns anos depois da morte de 

Sófocles e provavelmente foi composta nos últimos anos de sua vida. Das tragédias conhecidas 

como pertencentes ao Ciclo Tebano, ela foi a última a ser encenada. Abaixo, na Figura 6, trago 

uma linha cronológica sobre as possíveis datas das peças cujas temáticas estão ligadas ao Ciclo 

Tebano. Esse material foi produzido pelo Grupo Paideia para um curso livre sobre Maldição 

Familiar: os Labdácidas, em 2024. 

 

Figura 6 - Slide da aula sobre Maldição Familiar - Os Labdácidas: cronologia. 

 
Fonte: Slides das aulas do Grupo Paideia. 
 

Mas, apesar de ter sido a última tragédia do Ciclo a ser encenada, ela se encaixa, 

em relação à sequência narrativa, aproximadamente no meio da trama da família dos 

Labdácidas (Figura 7). 



 
 

75 

 

 

Figura 7 - Slide da aula sobre Maldição Familiar - Os Labdácidas: narrativa. 

 
Fonte: Slides das aulas do Grupo Paideia. 
 

Os fatos narrados em Édipo em Colono são exatamente após os de Édipo Rei, visto 

esta tragédia terminar com o autoexílio de Édipo. Mas, observando a figura 6, há uma distância 

de mais de vinte anos, visto Édipo em Colono ter sido concluída em 406 ou 405 AEC, bem 

perto da morte de Sófocles. Levanto essas questões principalmente para destacar que a obra foi 

produzida por um poeta com aproximadamente 90 anos, numa época em que a estimativa de 

vida não era tão alta assim. Um homem com uma experiência invejável, pois venceu seu 

primeiro festival aos 28 anos e produziu até o fim de sua vida, só poderia criar algo tão 

grandioso quanto esta tragédia que, infelizmente, não tem o destaque que merece na atualidade. 

Penso que Édipo Rei eclipsa Édipo em Colono.  

Por fim, será que numa tragédia tão solene, que significa basicamente o caminho 

de Édipo para a morte (ou não seria do próprio Sófocles?) poderia haver possibilidades de riso? 

A resposta é sim, claro!  

Repito que não farei aqui igualmente fiz em Édipo Rei, ao investigar as 

possibilidades de riso em toda a tragédia. Destaco algumas partes e as analiso brevemente. 

A tragédia inicia com a chegada de Édipo, guiado por Antígona, em Colono. E de 

lá avistam Atenas, que fica bem próximo. O rei não pode adentrar a cidade, pois carrega a 

mácula do assassinato do próprio pai.  

É muito comum, nas narrativas míticas, heróis serem purificados, nas cercanias das 

grandes cidades, por reis para que não maculem aquelas terras com o sangue derramado 

proveniente de assassinatos. Na Biblioteca, de Pseudo Apolodoro, há inúmeros exemplos: os 



 
 

76 

 

Argonautas foram purificados por Circe pela morte de Apsirto, irmão de Medeia; Belerofonte, 

depois de matar o próprio irmão, suplicou a Preto que cumprisse o rito de purificação; Anfitrião 

é purificado por Creonte, em Tebas, do assassinato do rei Ptérelas; Héracles, por ser o herói que 

mais andou pelo mundo matando monstros, cumprindo trabalhos e assassinando pessoas, 

também teve que cumprir esse rito várias vezes (Oliveira, 2013). 

E com Édipo não foi diferente, pois ele, logo ao chegar à entrada da cidade, 

preocupa-se com quem o receberá (vv. 1-13):  

 

ÉDIPO 

Filha de um cego ancião, Antígona, 

aonde chegamos; à qual cidade? 

Quem hoje acolherá Édipo - 

um vagamundo - com dons escassos? 

Pouco peço, menos ainda recebo 

e a mim isso basta. 

As dores, o delongado Cronos que a mim se une 

e a nobreza ensinam-me a resignação. 

Filha, se vês um assento em um espaço 

onde é lícito pisar ou em bosque sacro, 

pára e acomoda-me para sabermos 

onde estamos: estrangeiros aprenderemos 

como os cidadãos e executaremos o que ouvirmos. (trad. Cristiane Zaniratto). 

 

Antígona, apesar de não conhecer o local (v. 24), compreende que o “recinto é 

sacro” e o descreve detalhadamente ao pai (vv. 16-18). Em seguida, ela o orienta que descanse 

(vv. 19-20): “Dobra os membros na rude penha: / ancião, cumpriste longa jornada.” ou “Dobra 

os membros na rude penha! Sênex / padeces da distância percorrida” (Trad. Trajano). Ao que 

Édipo ordena (v. 21): “ Agora senta-me e cuida deste cego.” (todos os versos deste parágrafo 

citados até aqui são traduções de Cristiane Zaniratto) ou “Acomoda-me, pois, cuida do cego.” 

(trad. Trajano).  

Creio que não só Édipo estivesse cansado, Antígona também, apesar de jovem, pois 

a impressão que dá é de ter ficado, no mínimo, irritada com a fala do pai (v. 22): “Por Cronos, 

não preciso aprender isso.” (trad. Cristiane Zaniratto) ou “O tempo fez-me veterana nisso.” 

(trad. Trajano). Interpreto como uma perda de paciência de Antígona depois da fala de Édipo, 

visto ela ter sido a única  da sua descendência que o acompanhou no exílio e que deve saber 

cuidar muito bem de seu pai, depois de toda essa peregrinação. Esse breve momento poderia 

levar ao riso. 

É nesta tragédia que há uma revelação sobre uma possível continuação da profecia 

que o Oráculo de Delfos proferiu a Édipo: que seus suplícios se encerrariam em região distante; 

que seria acolhido num lugar onde eram cultuadas as Eumênides, epíteto eufemístico das 



 
 

77 

 

Erínias, deusas que punem os crimes de sangue; e que o reino que detivesse seus restos mortais 

prosperaria. E que no dia fatídico da sua partida, um prodígio aconteceria nos céus: um aviso 

das divindades (vv. 84-105):  

 

Soberanas, olhar apavorante, já que o posto vosso 

desta terra é o primeiro em que repousei, 

não sejais insensíveis comigo e com Febo, 

que, ao vaticinar aquelas agruras diversas, 

anunciou esta pausa, após longo tempo, 

ao chegar ao postremo país, onde das deusas 

augusta, o posto próprio a estrangeiros eu tomaria. 

Aqui anunciou findar a vida infausta; 

ao me fixar, lucro aos acolhedores 

e dano aos perseguidores. 

Assegurou-me que viriam sinais disso: 

tremores, algum trovão, raios de Zeus. 

Agora compreendo – não há dúvida – 

que um fiel augúrio vosso conduziu-me 

nesta jornada a este bosque, pois jamais, 

vagando, deparar-me-ia primeiro convosco – 

eu, sóbrio, com as abstêmias - nem me teria 

assentado sobre este augusto e rude degrau. 

Deusas, pelos apolíneos oráculos, dai-me 

passagem e um término de vida, 

se não pareço faltar em algo, servidor eterno 

com os mais duros trabalhos dos mortais (trad. Cristiane Zaniratto). 

 

Mas não será fácil para Édipo ser ouvido ou compreendido, pois sua história já era 

do conhecimento de muitas pessoas. Os próximos versos trazem o momento em que Édipo 

revela sua identidade ao Coro (vv. 214-24): 

 

Coro 

Qual a tua linhagem paterna, 

estrangeiro? Profere! 

 

Édipo 

Ai! O que será de mim, filha? 

 

Coro 

Dize, já que vais ao ponto extremo! 

 

Édipo 

Então declararei, não há como ocultar. 

 

Coro 

Demorais em demasia. Apressa-te! 

 

Édipo 

De Laio conheceis algum... 

 

Coro 

Oh! Ai, ai! 

 



 
 

78 

 

Édipo 

E a raça dos Labdácidas? 

 

Coro 

Oh, Zeus? 

 

Édipo 

E o mísero Édipo? 

 

Coro 

Então és tu? 

 

Édipo 

Em nada temais o que digo! 

 

Coro 

Ai, ai! 

 

Édipo 

Mísero! 

 

Coro 

Ai, ai! (trad. Cristiane Zaniratto) 

 

Édipo, aqui, retarda sua fala, pois sabe que, ao revelar quem é, será rejeitado pelo 

Coro. Esse momento lembra muito o discurso do servo tebano, em Édipo Rei, tentando 

prolongar sua fala para não fazer a revelação maldita. Aqui, é o rei que adia, dizendo (v. 218): 

“Então declararei, não há como ocultar.” (trad. Cristiane Zaniratto) ou “Direi, já que ocultar 

não me é possível.” (trad. Trajano). Ao que o Coro responde (v. 219): “Demorais em demasia. 

Apressa-te!” (trad. Cristiane Zaniratto) ou “Os dois retardam. Quero rapidez!” (trad. Trajano). 

Na tradução de Trajano fica claro que tanto Édipo quanto Antígona demoram a revelar quem 

são. 

Nos versos seguintes, Édipo começa realmente a revelar quem é. E o Coro vai 

gradativamente se horrorizando com o que é dito entre os versos 214 e 224, citados acima. 

Transcrevo agora na tradução de Trajano, e creio que ela traz muito mais possibilidades de riso: 

 

ÉDIPO: 

Algum de vós conheceis a raça de Laio? 

 

CORO: 

Ai de Laio! 

 

ÉDIPO: 

A família dos Labdácidas? 

 

CORO: 

Ai! Zeus! 

 

 



 
 

79 

 

ÉDIPO: 

Édipo, o desditoso? 

 

CORO: 

Ele és tu? 

 

ÉDIPO: 

Não vos traga temor a minha fala. 

 

CORO: 

Horror! 

 

ÉDIPO: 

Desdouro! 

 

CORO: 

Ai! 

  

Depois disso, o Coro expulsa Édipo: “Fora! Abandonai o país!” (v. 226) (trad. 

Cristiane Zaniratto). Retomo aqui uma hipótese já antes levantada: não seria catártico rir do 

sofrimento alheio por não ser comigo a desdita? Pode sim, ser um riso zombeteiro, mas creio 

mais na primeira suposição de operar uma catarse.  

Outra cena bem engraçada é quando Antígona, ao avistar a chegada de sua irmã 

Ismene, fica surpresa e cheia de dúvidas (vv. 310-21): 

 

ANTÍGONA 

Ó Zeus, o que dizer? O que pensar, pai? 

 

ÉDIPO 

O que há, Antígona, filha? 

 

ANTÍGONA 

Vejo uma mulher 

Que se aproxima de nós, montada em uma potra 

do Etna. Na cabeça, um chapéu da Tessália, 

que lhe encobre a face, a priva do sol. 

O que falar? 

É? Não é? Será que meu juízo me extravia? 

Digo, contradigo, não sei o que dizer! 

Infeliz! 

Não é outra! Ao menos com olhar rútilo 

acena, avança e sinaliza algo. 

Só pode ser ela – é claro – Ismene! (trad. Cristiane Zaniratto). 

 

Como no Teatro Grego Clássico não se vê as expressões faciais dos atores, por 

conta da máscara, é necessário que a fala, em si, juntamente com o gestual, expressem todos os 

sentimentos do momento. Para além do texto, que creio ser engraçado por si só, num esforço 

de construção de possibilidades de performance da cena, imagino Antígona gesticulando 

movimentos que correspondam a dúvidas, pondo as mãos sobre os olhos, para ver melhor, 



 
 

80 

 

colocando as mãos na cabeça para fazer referência à hesitação em que está mergulhada, dentre 

outros elementos gestuais. Mesmo reafirmando que são hipóteses levantadas, questiono-me 

sobre o quão frágil é a linha tênue que separa um gesto de desespero da de um gesto cômico. 

Um simples movimento do corpo e da máscara podem levar ao riso, certamente.  

Essas impressões me são bem concretas, visto minha experiência com o Teatro de 

Formas Animadas. O Boneco está para a Máscara, assim como quem manipula está para quem 

encena usando este último elemento. E são os movimentos dos bonecos que determinam, muitas 

vezes, se a cena é ou não engraçada. Um movimento involuntário pode levar ao riso, mesmo 

que não haja essa intenção. Falarei um pouco mais sobre Máscara e Boneco no capítulo quatro. 

Não posso confirmar que em todo agón das tragédias há uma possibilidade de riso, 

porque seria uma afirmação exagerada e também porque minha pesquisa não abrange todas as 

tragédias gregas. Mas asseguro que, em muitos desses momentos, há sim probabilidades de 

tornar-se uma cena cômica. Apresento agora o agón entre Creonte e Édipo (vv. 800-12): 

 

CREONTE:  

Imaginas prejudicar-me mais 

do que a ti mesmo com a logorréia? 

 

ÉDIPO: 

Eu folgo em constatar que és impotente: 

não convences a mim nem a ninguém! 

 

CREONTE: 

Infeliz! Cronos passa e não te ajuíza! 

Alimentas de lixo tua velhice. 

 

ÉDIPO: 

Sua cascavel! Eu não conheço ninguém 

de bem que sobre tudo fale bem. 

 

CREONTE: 

Falta ao falaz falar o que é oportuno. 

 

ÉDIPO: 

Olha quem fala! És breve? És oportuno? 

 

CREONTE: 

Não para alguém com tua visão de mundo. 

 

ÉDIPO: 

Some! Falo também em nome deles: 

deixa de policiar onde eu me fixo! (trad. Trajano). 

 

Nas duas traduções que utilizo, o agón deixa bem óbvia a raiva que um sente pelo 

outro. Contudo, é na tradução de Trajano que as escolhas semânticas podem levar ao riso (reler 



 
 

81 

 

partes destacadas nos versos acima), mais do que as de Cristiane. Comentarei individualmente 

os versos destacados e compararei as traduções.    

A escolha de Trajano por “logorreia” (v. 801) é interessante justamente porque o 

discurso de Creonte tenta desvalidar o de Édipo fortemente. Compreendo “logorreia” como 

palavras vãs, que saem seguindo um fluxo, como se as vomitasse. Cristiane traduz: “Quem 

julgas ser mais malogrado neste pleito: / eu, por tua conduta, ou tu, por tua própria?” (vv. 800-

1). E em ambas o sentido é o mesmo: Creonte afirma que Édipo se perderá por suas próprias 

palavras, mas a forma com que Trajano traduziu torna-se mais agressiva pelo uso da palavra 

“logorreia”, dando mais possibilidades de riso. 

Os dois versos que comentarei aqui são meras especulações, talvez observações de 

uma leitora que já anda vendo o riso em toda parte. Destaco, primeiramente, o “és impotente” 

(v. 802), na fala de Édipo, referindo-se a Creonte, apesar de ambos serem velhos assumidos. 

Creonte diz: Pois não venho com a intenção de perpetrar algo, / já que sou velho e sei que 

venho para uma cidade / forte, se é que há na Grécia uma poderosa.” (vv. 732-4) (trad. Cristiane 

Zaniratto). Édipo também afirma em vários momentos, destaco aqui: “Filha de um cego ancião, 

Antígona, / aonde chegamos; à qual cidade?” (vv. 1-2) (trad. Cristiane Zaniratto). Em inúmeras 

narrativas, o destronamento é algo muito comum - um rei velho, impotente, dá lugar a um filho 

viril. O “és impotente” que Édipo diz a Creonte pode conter uma carga irônica muito forte, visto 

este último ser o regente emergencial de Tebas, pois, em todas as vezes que o trono fica vazio, 

ele assume, mas não permanece. E chegando na condição de suplicante, pois diz para o Coro 

que é velho e cansado, querendo a simpatia da cidade, Creonte é, naquele momento, um velho 

sem trono, ou seja, um impotente, pois quem reina em Tebas é Etéocles. E creio que não se 

deve descartar uma possível interpretação sobre impotência sexual numa leitura atual da peça, 

causando riso. 

A segunda especulação que faço diz respeito ao verso 810: “Não para alguém com 

tua visão de mundo.” (trad. Trajano) ou “Não, por certo, ao menos para quem tem uma mente 

como a tua!” (trad. Cristiane Zaniratto). Percebo na tradução de Trajano uma dupla carga 

irônica, pois, além de diminuir as capacidades de Édipo dizendo que ele tem uma “visão de 

mundo” limitada, ainda há um caráter ofensivo e agressivo em relação à cegueira dele.   

Destaco os dois versos que sublinhei (vv. 807-8) para referir-me à bela aliteração 

que Trajano faz, tornando a discussão muito mais sonora e risível: “C - Falta ao falaz falar o 

que é oportuno. / E - Olha quem fala! És breve? És oportuno?” (trad. Trajano). Na tradução de 



 
 

82 

 

Cristiane ela optou por: “C - São coisas distintas falar muito e oportunamente. / E - Como se 

dissesses pouco e de modo oportuno!”.  

E finalizo a análise desses versos do agón com Édipo referindo-se a Creonte como: 

“Sua cascavel!” (v. 806), na tradução de Trajano, ao que Cristiane traduz por: “Tens a língua 

afiada!”. As duas expressões podem levar ao riso, mas um sonoro “Sua cascavel!” referindo-se 

a quem antes fora rei de uma cidade é muito ofensivo e também engraçado.  

Como já havia comentado, não pretendo me deter em muitos detalhes da peça, visto 

ela não ser o objeto principal de estudo deste trabalho, por isso encerro com alguns momentos 

pontuais em que possa gerar riso. 

Cito o momento em que Creonte tenta levar Ismene, Antígona e Édipo à força, mas 

Teseu já chega impondo-se diante daquela confusão. Inclusive, ele avisa que suspendeu um rito 

ao deus do mar por conta do que estava acontecendo, a meu ver, informação um pouco 

descontextualizada e que pode levar ao riso (vv. 887-90): 

 

TESEU: 

Que grito é esse? O que se passa? Sus- 

pendi o rito ao deus do mar, patrono 

de Colono, no altar. Temeis o quê? 

Meus pés não me são gratos, pois vim rápido (trad. Trajano). 

 

É interessante falar constantemente sobre o riso, mas não perceber que certamente 

o alvo, a pessoa de quem estamos rindo, não gostaria de forma alguma de ser alvo de zombaria. 

Ninguém quer ser tratado dessa forma, muito menos Teseu, o grande rei de Atenas, não quer 

que Creonte ria dele: “para que as moças não passem e eu, submetido à força, /não seja objeto 

de riso para este estrangeiro?” (vv. 902-3) (trad. Cristiane Zaniratto).  

A cena em que Teseu resgata Antígona e Ismene se passa fora da cena e acontece 

praticamente no momento de uma fala longa do Coro, que lamenta não poder assistir ao fato: 

“Ah, se eu fosse um pombo impetuoso e veloz / como a procela, achasse uma etérea nuvem / e 

acima dos combates meus olhos elevasse!” (vv. 1081-84) (trad. Cristiane Zaniratto). E a 

curiosidade do Coro é risível, principalmente porque ele externou a vontade de todas as pessoas, 

sejam as da plateia, sejam as que leem a tragédia: de presenciar a cena da apoteose de Édipo.  

Outra cena muito engraçada acontece no momento em que Édipo se empolga ao 

agradecer Teseu por trazer suas filhas de volta, perguntando se pode beijá-lo, ao que 

rapidamente corrige por perceber que se excedeu na fala (vv. 1130-8): 

 

 



 
 

83 

 

Estende-me a destra, ó rei, para que eu 

a toque e, se for lícito, beije tua face. 

Mas o que digo? Como eu, que me tornei mísero, 

poderia desejar que toques um homem 

no qual toda mácula dos males se impregna? 

Não, eu não te permitirei! Pois só com os mortais 

que já as conhecem posso partilhar essas dores! 

Recebe daí mesmo minha saudação e, no futuro, 

preocupa-te comigo com justiça, como neste dia (trad. Cristiane Zaniratto). 

 

O final desta tragédia é um grande rito fúnebre de um herói ainda vivo. O próprio 

Édipo será o guia para seu caminho ao ponto exato em que irá morrer. É ele quem orienta suas 

filhas para despi-lo, lavá-lo, para daí cumprir seu rito de passagem. As meninas já o fazem em 

prantos, percebendo o fim irremediável do pai. Mas ninguém, à exceção de Teseu, pode assistir 

a seu fim, então, as pessoas começam a se afastar em silêncio. Então (vv. 1621-8): 

 

Quando o termo 

dos lamentos se deu e já nenhum grito se erguia, 

havia silêncio e, súbito, a voz de alguém 

gritou por ele, de modo que todos, de imediato, 

ficaram com os cabelos hirtos de pavor. 

O deus o chama muito, de muitos modos: 

“Ei, ei, Édipo, por que tardamos 

em partir? Há muito adias isso!” (trad. Cristiane Zaniratto) 

 

Imagino o susto que todas as pessoas tomaram. Uma voz tonitruante, vindo não se 

sabe de onde, perguntando a Édipo por que demora tanto é algo risível. Se não o é pela situação, 

que seja pelo susto gerado.  

Retomo aqui uma discussão feita anteriormente, quando reconheço, pelo menos na 

tragédia Édipo Rei, uma impossibilidade do riso penetrar em alguns momentos de morte. Já não 

percebo essa característica em Édipo em Colono, talvez porque a morte do grande rei tebano 

tenha sido uma grande remissão de tudo o que ele viveu. Uma celebração da sua grandiosidade 

e importância mesmo depois de morto. É rito fúnebre e, ao mesmo tempo, é apoteose. Talvez 

isso diminua a gravidade do momento.  

A leitura de Édipo em Colono aconteceu no dia 28 de abril de 2020 (Figura 8) e o 

texto que usamos foi a tradução de Cristiane Zaniratto. 

 



 
 

84 

 

Figura 8 - Arte de divulgação da leitura coletiva 

de Édipo em Colono, Sófocles. 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

Apesar de optar por não trabalhar com as tragédias de Eurípides, deixo registrado 

aqui os dias de leitura on-line das três obras (Figura 9): Suplicantes (em 31 de maio de 2020), 

Fenícias (em 23 de junho de 2020) e Bacantes (em 30 de junho de 2020). Todas elas foram 

lidas na tradução de Torrano, na sua coleção Teatro Completo. 



 
 

85 

 

Figura 9 - Artes de divulgação das leituras coletivas de As Suplicantes, As Fenícias e As Bacas, 

de Eurípides. 

  

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

 

  



 
 

86 

 

3 O SÉRIO NAS COMÉDIAS DE ARISTÓFANES 

 

Eu, pois, e Cadmo, de quem escarneces, 

faremos coroas de hera e faremos coros, 

grisalha parelha, mas dançar é preciso! 

Persuadido por ti não combaterei Deus. 

Enlouqueces do pior modo, nem com 

drogas nem sem elas te curarias do mal. 

(Bacas, vv. 322-7) (trad. Torrano)  
 

Qualquer pessoa que se debruce minimamente nos estudos sobre comédia percebe 

logo que ela traz temáticas muito sérias, ou melhor dizendo, muito relevantes dentro da 

sociedade e, dentre elas, destaco a guerra, tão destruidora para inúmeras culturas. Reformulei a 

sentença trocando “sério” por “relevante” por entender que, a maioria das pessoas entende o  

“sério” como oposto ao “cômico”, mas eu defendo que é possível encontrar muita seriedade 

dentro do discurso cômico. E dentro de tantas temáticas relevantes, a comédia também trata, 

por meio de sátira e de outros artifícios de oratória, de expor políticos, instituições, pessoas de 

proeminência social, ridicularizando-os; e, mesmo fazendo isso usando o mecanismo do humor 

como instrumento, não elimina o fato de ser um ato político de crítica e, muitas vezes, de 

denúncia. Por isso, concordo plenamente com Peter Berger quando ousa (palavra dele) propor 

“que o cômico é a percepção mais séria do mundo que existe” (Berger, 2017, p. 35). 

Se a comédia consegue criar uma trama perfeita entre o riso e o sério, fazendo com 

que eles coabitem, inclusive num mesmo instante, como citarei mais à frente com falas de 

Diceópolis e Lisístrata, por que isso supostamente seria estranho à tragédia? Por que o riso é 

tão intrusivo no percurso trágico e o contrário disso, o sério na comédia, é comodamente 

possível?  

Concordo também com a professora Cleise Furtado Mendes quando afirma, no seu 

estudo intitulado A Gargalhada de Ulisses, que: 

 

Creio que estaremos mais próximos de compreender o modo como a comédia age 

sobre seu público se começarmos por abandonar, mesmo que por um momento e por 

hipótese, a ideia de superioridade e inferioridade do “objeto imitado”. A comicidade 

poderá então ser vista não como representação daquilo que “está embaixo”, mas como 

uma força que “puxa para baixo”, que instala a crise, que divide, faz rachar, estalar a 

superfície de toda imagem solene, fechada em sua gravidade, polida, monolítica 

(Cleise Mendes, 2008, p. 86). 

 

Neste capítulo, proponho analisar o sério em apenas três comédias de Aristófanes: 

primeiramente, em Acarnenses, que serve de base para a construção da personagem Édipo, da 

peça Édipo Réi, do Grupo Paideia. Em segundo lugar, Lisístrata, por ter sido meu objeto de 



 
 

87 

 

pesquisa no mestrado, no qual, ao concluí-lo, produzi uma peça para Teatro de Bonecos também 

intitulada Lisístrata (2017); e em último lugar, mas de muita relevância para a tese, Rãs, por 

ser a obra principal da minha monografia de conclusão da Especialização em Estudos Clássicos 

(2005), em que estudei sobre a descida ao Mundo do Mortos e tomei como modelo a jornada 

de Dioniso, nessa comédia; e por ter um agón entre Ésquilo e Eurípides no Hades, sendo 

mediado pelo próprio deus do teatro.  

Escolhi apenas breves e pontuais momentos destas três comédias para destacar de 

que forma o riso e o sério convivem harmonicamente, por saber que já há inúmeros estudos 

sobre essa temática do sério no cômico. 

Sobre Aristófanes, não há muitas fontes acerca de sua vida, mas o pouco que se 

sabe é que estreou a sua primeira peça ainda muito jovem, em 427 AEC (Pompeu, 2010, p. 30), 

com aproximadamente vinte anos, intitulada Convivas, cuja produção constava em nome de 

Calístrato, da qual só restam fragmentos (Sacconi, 2019, p. 24). Durante sua longa vida, 

produziu quarenta ou mais peças, das quais só restaram apenas onze, e recebeu muitas 

premiações. Viveu até os 70 anos e morreu em 380 AEC, anos depois da encenação de Pluto, 

em 388 AEC, sua última comédia.  

 

3.1. O Sério em Acarnenses 

 

Das peças sobreviventes de Aristófanes, escolhi Acarnenses (425 AEC) para dar 

início ao estudo sobre o sério na comédia por causa de Diceópolis, o protagonista. Como podia 

um simples camponês conseguir a paz tão sonhada por tanta gente! Por isso, uso essa 

personagem como inspiração para a minha adaptação de Édipo rei, de Sófocles, considerando 

seu comportamento, traços de sua personalidade, dentre outras características que trato mais 

adiante, no capítulo 4. Outro fato que influenciou também a minha escolha foi a tradução feita 

por Ana Maria César Pompeu, no seu livro Dioniso Matuto, para o  cearensês, produção esta 

inspiradora para as peças do  Grupo Paideia, usando o nosso linguajar, o cearensês; e o seu 

estudo comparativo entre as festas em honra ao deus Dioniso e festejos, a exemplo: o Carnaval 

e as Festas Juninas.  

A peça inicia com a chegada de Diceópolis à assembleia, a princípio vazia. E sua 

fala no prólogo é cheia de lamentação, porque ele sofre muito. Sua vida é cheia de tristezas, 

com raros momentos de alegria. E ao apontar dois desses momentos, Diceópolis já critica 



 
 

88 

 

Cléon, um político proeminente da época, e Teógnis, um tragediógrafo de qualidade duvidosa 

(vv. 05-12).  

É tão interessante como não há fronteiras para o cômico. Por mais que a comédia 

traga uma estrutura relativamente fixa, com prólogo, párodo, agón, parábase, episódios, partes 

corais e êxodo, há uma liberdade dentro do drama que pode ir do sério ao cômico em segundos 

e este variando em diversos níveis: ora simples, como uma ação natural - uma queda, um flato; 

ora como escárnio, ridicularização, ofensa. É tanto, que o monólogo de Diceópolis representa 

um momento de profunda tristeza, completamente justificada, por conta da guerra, e, misturada 

a esse momento de pesar, há alguns de satisfação, mesmo que seja por ver o sofrimento de outra 

pessoa. Em Acarnenses, percebo claramente essa oscilação sério/cômico nos versos do 01 ao 

13. Cito aqui as traduções de Maria de Fátima Silva e Ana Maria Pompeu, respectivamente 

(Acarnenses, vv. 01-13): 

 

DICEÓPOLIS (contemplando a Pnix deserta) 

Quantos desgostos tenho eu tido a roerem-me a alma! Lá 

alegrias, essas são poucas, bem poucas mesmo, uma meia dúzia  

delas! Mas aflições!... às centenas, como de areias tem o mar. 

Ora bem, vejamos! Que alegria tive eu que se possa dizer um 

“deleite”? Ah, bem sei! Foi um espetáculo que me encheu 

de prazer o coração: aqueles cinco talentos que Cléon deixou 

cá para fora. Que alegrão não senti naquele momento! Muito  

admiro eu os cavaleiros por causa dessa proeza! Um golpe 

de sorte da Grécia! Em compensação, de outra vez, passei  

por um um sofrimento “trágico”. Foi quando eu, de boca aberta, 

estava à espera de Ésquilo, e o fulano sai-se-me a anunciar: 

“Teógnis, apresenta o teu coro!” Bem pode imaginar o 

abalo que não foi para o meu pobre coração (trad. Maria de Fátima). 

_____ 

 

DICEÓPOLIS 

Tanta dô tem despedaçado meu coração, 

Alegria é pouca, bem poquinha, conto nos dedo; 

Mas sofrimento é grão-centas-ruma-de-areia. 

Deixa eu vê qual foi uma alegria de deleite. 

Já sei! Foi no dia que eu fiquei vendo e lavei a alma 

Com aqueles cinco talento que o Cleão botô prá fora. 

Vixe! Como eu briei, e eu sô doido pelos Cavaleiro 

Por causa desse feito, do tamãe da Grécia. 

Mas num é que de novo tive uma dô de tragédia, 

Na vez que eu tava abestaiadim esperando Ésquilo,  

Aí o anunciadô disse: “Teógnis, faz entrá o teu coro!” 

Pense numa sacudida grande no meu coração! (trad. Ana Maria Pompeu). 

 

A alegria da vida de Diceópolis é tão pouca, que ele se satisfaz vendo a desgraça de 

outra pessoa, Cléon, mas logo em seguida já cita outro momento melancólico, por conta de uma 

quebra de expectativa, pois provavelmente esperava assistir a uma peça digna de Ésquilo, mas 

o que entrou foi o coro de Teógnis, provavelmente um mau dramaturgo da época. Nesse 



 
 

89 

 

momento, Aristófanes faz referência a Ésquilo, um dos três grandes tragediógrafos, para 

escarnecer de Teógnis, e a tristeza e indignação de Diceópolis geram o riso da audiência.  

Aristófanes traz, nesses primeiros versos, a grande essência do que é o “drama 

humano”, ou a própria comédia, com essa grande mistura de sentimentos. Como também 

imagino ser a tragédia.  

E o herói que busca a paz não é ninguém da cidade, e sim um simples camponês: 

“De oio no campo, apaixonado pela paz, / Cum ódio da cidade, cum saudade do meu povoado;” 

(vv. 32-3) (trad. Ana Maria Pompeu), a quem a guerra já atingiu diretamente a sua vida simples 

no campo, em que a terra tudo dava e não necessitava comprar nada. Por isso, Diceópolis está 

tão indignado, pois aparentemente só ele se preocupa com a paz, devido à ausência das pessoas 

na assembleia.  

O contexto histórico no qual a peça Acarnenses está inserida é o da Guerra do 

Peloponeso (431-404 AEC), entre Atenas e Esparta. Por mais que Acarnenses seja uma 

encenação, a guerra é a realidade da cidade, e essa conexão entre realidade e ficção também 

acontece em outras comédias, a exemplo cito Lisístrata, da qual trato mais adiante. Aproximo 

aqui a comédia das tragédias no que diz respeito ao contexto de guerras, também comum a elas, 

e que move direta ou indiretamente boa parte das tragédias gregas, nas quais a presença de 

heróis, muitos deles de descendência divina, são determinantes para o desenrolar do drama. E 

não falta herói, semideus ou não, na comédia. Anfíteo é a figura divina que aparece em 

Acarnenses e se autointitula um imortal (vv. 44-57): 

 

ANFÍTEO 

Alguém já falou? 

 

ARAUTO 

Quem quer falar? 

 

ANFÍTEO 

Eu. 

 

ARAUTO 

Tu és quem? 

 

ANFÍTEO 

Anfíteo. 

 

ARAUTO 

Tu não és homem? 

 

ANFÍTEO 

Não, sou é imortal. Pois o Anfíteo era filho 

Da Deméter e do Triptólemo; e dele nasceu o Celeu. 

E o Celeu se casou com a Fenarete, minha avó, 

E dela nasceu o Licino. E do Licino nasci eu. 



 
 

90 

 

Sou imortal. Os deuses me encarregaram 

De fazer tréguas com os lacedemônios, só eu. 

Mas sendo imortal, homens, não tenho provisão, 

Os prítanes não me dão nada (trad. Ana Maria Pompeu). 

 

Ao se apresentar à assembleia, Anfíteo se autointitula semideus e prova que o é, 

traçando a sua descendência (vv. 50-3), algo tão solene e comum ao texto trágico. O respeito à 

ancestralidade era algo presente na antiguidade grega, inclusive citada em Homero. Um 

exemplo na Ilíada é o encontro entre Glauco e Diomedes, heróis que lutavam por lados distintos 

na guerra de Troia, que, numa conversa durante uma pausa na batalha, descobrem que seus 

ancestrais foram amigos, ou pelos menos receberam um ao outro bem, em respeito à lei da 

hospitalidade. Depois de traçar sua árvore genealógica, Glauco finaliza sua fala dizendo a 

Diomedes o seguinte: “Esse o meu sangue, essa a minha estirpe, que só de nomear me 

envaideço.” (Ilíada, VI, v. 211, p. 169) (trad. Carlos Alberto Nunes). E a grande maioria dessas 

linhagens de figuras heroicas possui uma divindade nas suas origens. Também na tragédia essa 

ancestralidade é sempre evocada, como já citei anteriormente, ao falar de maldição familiar dos 

Labdácidas.      

E na assembleia de Acarnenses, Diceópolis, depois de muito irritado com as fortes 

censuras que vinha sofrendo durante suas tentativas de falar, diz: “Vou é fazê alguma coisa 

incrive e grande” (v. 128) (trad. Ana Maria Pompeu) e, logo em seguida, contrata Anfíteo para 

comprar a paz para si e sua família. Ao retornar com a paz, Anfíteo vem correndo, pois está 

sendo perseguido pelo coro composto pelos velhos acarnenses, que desejam apedrejá-lo por 

sentirem o cheiro da paz, que trazia somente para Diceópolis. Este segue impávido, já 

organizando os preparativos para celebrar a sua paz individual, nas Dionísias Rurais, quando é 

surpreendido por parte do coro que queria apedrejá-lo também, por conta da paz. Então, 

Diceópolis pede para falar sob juramento, dizendo o seguinte: “E se eu num falá o que é justo 

e o povo num achá isso, / Em cima do tronco boto a cabeça pra falá” (vv. 317-8) (trad. Ana 

Maria Pompeu). Diceópolis é honrado por dar a vida como garantia, caso não estivesse falando 

algo justo e verdadeiro.  

Depois de tanto pelejar, sendo muito censurado e silenciado, com sua fala sempre 

desvalidada, Diceópolis toma uma atitude desesperada e faz de refém um “membro” do Coro, 

um símbolo importantíssimo que representa as riquezas de Acarnes: um saco de carvão (vv. 

325-34).  

 

DICEÓPOLIS 

Eu vô mordê vocês então. 

Pois vou matá pra compensá os mais querido dos seus amigo. 



 
 

91 

 

Porque de vocês tenho reféns que vô pegá e vô degolá. 

 

CORO 

Diz aí por que é que ele faz essa ameaça, cumpades, 

Pra nós os acárnicos? Será que tem o fio de alguém 

Daqui trancado na casa dele? O que dá tanta corage a ele? 

 

DICEÓPOLIS 

Pode dá pedrada vá, pois eu vô matá este aqui ó. 

E vou sabé logo quem de vocês fica triste pelos carvão. 

 

CORO 

Estamo perdido! Este cesto é lá da minha terra. 

Mas num faz isso não; num faz não, ó num faz não (trad. Ana Maria Pompeu). 

 

Diceópolis ameaça degolar o saco de carvão, se o coro não o deixar falar. E a 

chantagem funcionará. É interessante observar que a situação em si tem um tom grave e de 

tensão, e o que destoa e leva ao riso é o fato de o refém não ser humano, e sim a saca de carvão. 

E essa é uma paródia de uma tragédia perdida de Eurípides chamada Télefo, na qual este 

personagem, para obter uma cura de uma ferida, mantém Orestes, ainda criança, como refém, 

a conselho de Clitemnestra. 

É interessante como a leitura da comédia proporciona diversas camadas 

interpretativas, que vão da fruição a análises mais profundas: a exemplo, pode-se ler por deleite, 

com o objetivo de rir; ou, tendo um conhecimento histórico, político, mítico e literário da 

Grécia, compreender em profundidade tudo que a comédia tem a oferecer. Que dirá essa mesma 

comédia no contexto de performance, tanto à sua época, quanto em recepções posteriores. Digo 

isso pelo fato de que, certamente, o impacto da plateia à época da encenação, reconhecendo a 

personagem Télefo, que, segundo Junito Brandão, no seu Dicionário Mítico-etimológico, 

figurava nas tragédias, hoje perdidas, de Ésquilo, Sófocles e Eurípides (Brandão, 2014, p. 582), 

certamente, foi infinitamente maior do que uma recepção bem posterior ao Período Clássico ou 

mesmo uma recepção ou leitura atuais, visto não se ter mais esses textos referentes à figura 

épica e trágica de Télefo. E a prova maior de que a narrativa mítica e/ou as tragédias nas quais 

esse herói estava inserido eram comuns à época é que Aristófanes continua, nos versos 

posteriores, a referenciá-lo. 

Abro um parêntese para contar a história de Télefo, esse herói que não aparece entre 

os canônicos - Perseu, Teseu, Belerofonte ou Héracles -, mas que é filho deste último, o maior 

dentre todos os heróis. Télefo figura, segundo Aristóteles, entre as famílias desgraçadas, que 

servem de mote para tragédias: “[...]  as mais belas tragédias são compostas sobre um número 

reduzido de famílias, como, por exemplo, sobre Alcméon, Édipo, Orestes, Meleagro, Tiestes, 

Télefo e quantos outros a quem aconteceu sofrer ou causar desgraças terríveis” (Poética, 145la 



 
 

92 

 

20-25). E sobre as variantes que narram seu nascimento, Junito Brandão afirma que “[...] há 

duas versões distintas: uma remonta à tradição épica e a outra à tragédia [...]” (Brandão, 2014, 

p. 582). Cito uma nota muito didática de Luiz Alberto Cabral, na sua tradução da Biblioteca do 

Pseudo Apolodoro, que resume a vida de Télefo e ainda traz algumas referências às tragédias 

perdidas que tratam sobre o herói: 

 

A versão mais corrente do mito é fornecida pela Auge de Eurípides, bem como pelos 

Mísios e pelos Aleadas de Sófocles: um oráculo advertira Áleo que a sua filha geraria 

um filho que mataria seus tios (os Aleadas) e reinaria em seu lugar. O rei devotou 

então sua filha à deusa Atena e a proibiu de casar, sob pena de morte. Mas Héracles, 

passando por Tégea a caminho de Élis, onde ia lutar contra Augias, foi recebido como 

hóspede por Áleo e após um banquete, já ébrio, violentou Auge, sem saber que ela era 

a filha do rei. A violação teria ocorrido no santuário de Atena ou perto de uma fonte. 

Ao saber que a filha estava grávida, o rei quis matá-la (e aí as fontes se dividem: ou 

Áleo pôs Auge e seu filho em um cofre e o lançou ao mar ou, então, entregou-os ao 

navegador Náuplio para que ele próprio o lançasse, ou ainda, para que os vendesse 

num país distante). Náuplio vendeu-os a uns mercadores de escravos que os levaram 

para Mísia. O rei dessa região, Teutras, que não tinha filhos, desposou Auge e adotou-

lhe o filho, Télefo. HIGINO, Fáb. 99 e 100, dá outra versão: Teutras acolhe Auge 

como a uma filha, e Télefo, que chegou depois a Mísia, ajudou-o a defender o reino 

que se encontrava ameaçado por Idas, o filho de Afareu. Teutras o recompensou com 

a mão de Auge, que não queria, porém, casar-se com ele e estava disposta a matá-lo; 

os deuses enviaram um enorme dragão e, então, Auge revelou seus propósitos a 

Télefo. Este se dispunha a matá-la, mas ela invocou a Héracles, e mãe e filho se 

reconheceram e regressaram à sua pátria. Segundo DIODORO, IV 33, 11-12, Télefo 

casou-se com uma filha de Teutras (Cabral, 2013, nota 153, p. 87). 

 

Em outra variante do mito, Télefo está ligado indiretamente ao Ciclo Troiano, 

quando a armada grega, numa primeira tentativa de chegar a Troia, aporta em Mísia. E numa 

batalha meio desastrosa, o herói, fugindo de um possível embate com Aquiles, cai e é atingido 

pelo Pelida, golpe não fatal, mas que gera uma ferida incurável: “Quando Aquiles se lançou 

contra Télefo, este não o enfrentou e foi perseguido, ao fugir, enredou-se num ramo de videira 

e foi ferido na coxa pela lança do herói” (Biblioteca, 2013, p. 135). O ferimento, gravíssimo e 

praticamente incurável, assim como de Filoctetes, só seria curado “pela espada que o feriu”, 

segundo um oráculo. Então, Télefo se disfarça de mendigo para adentrar o acampamento dos 

aqueus, para que Aquiles o curasse. (Brandão, 2014) 

De toda a narrativa sobre Télefo, destaco esse estado de suplicância, algo muito 

recorrente em inúmeras narrativas. E aponto o traje como indumentária marcante dessa 

condição que, no caso da tragédia, é elemento cênico importante. E, por isso, Diceópolis 

(Justinópolis na tradução da professora Ana Maria Pompeu) tem a ideia brilhante de procurar 

Eurípides para pedir a ele o figurino de Télefo (vv. 408-17): 

 

 



 
 

93 

 

JUSTINÓPOLIS 

Eurípides…  

 

EURÍPIDES 

Por que gritas? 

 

JUSTINÓPOLIS 

Tu compõe de pé pra riba, 

Podeno tá de pé no chão, por isso tu compõe os manco. 

Mas por que tu tá vestido cum’s mulambo da tragédia, 

Rôpas de dá dó? Por isso tu compõe os ismoleu. 

Mas, te imploro, pelos teus jueio, Eurípides, 

Dá pra mim um mulambo daquela peça antiga; 

Pois tenho que falar pro coro um leriado grande. 

Ele traz a morte, s’eu falá mal (trad. Ana Maria Pompeu). 

  

Nos versos seguintes, Eurípides pergunta a Diceópolis se é o figurino daquele 

determinado herói que ele quer, assim vai enumerando várias personagens trágicas que se 

vestiram de trapos: Eneu (v. 418); Fênix (v. 421); Filoctetes (v. 424); Belerofonte (v. 427), até 

chegar na figura de Télefo. Então Eurípides chama seu servo e diz: Ó rapaz, dá-lhe os trapos 

do Télefo. / Estão por cima dos trapos de Tiestes / No meio dos de Ino. [...]” (vv. 432-4) (trad. 

Ana Maria Pompeu). Os trapos, ou mulambos, como bem traduz Ana Maria Pompeu, podem 

servir tanto à comédia quanto à tragédia, como elementos cênicos. E assim, levar ao riso ou à 

piedade, dependendo do contexto. 

Recordo que Édipo, depois de furar os próprios olhos e proclamar seu autoexílio, 

despe-se das suas riquezas, como previu Tirésias, em Édipo Rei: “[...] e mendigo em vez de rico 

[...]” (v. 455) (trad. Lilian Sais). E despe-se também das suas vestes reais, quando é expulso de 

Tebas por seu filho Polinices, em Édipo em Colono: “[...] baniste tu próprio teu próprio pai e 

lhe impuseste / condição de apátrida e de portador destes trapos [...]” (vv. 1356-7) (trad. 

Cristiane Zaniratto).     

No final da comédia, Diceópolis celebra a paz conquistada, ou melhor, comprada, 

num cortejo orgiástico em honra a Dioniso, enquanto a guerra continua para o restante da 

cidade. Aparentemente, Diceópolis é essa figura egoísta, que busca a paz somente para si. 

Contudo, é por via do humor, do riso, do escárnio e do mais afiado deboche, que esse herói 

cômico aborda o tema mais sério e relevante daquele momento: a tão sonhada paz. 

A leitura de Acarnenses aconteceu no dia 12 de julho de 2020 (Figura 1), via Google 

Meet, e o texto que usamos foi a tradução da professora Ana Maria César Pompeu, que nos deu 

a honra de participar deste momento. 

 

 



 
 

94 

 

3.2. O Sério em Lisístrata 

 

Lisístrata foi encenada em 411 AEC, em pleno golpe oligárquico dos 400, quando 

foi quebrada a Paz de Nícias, mas não se sabe se conquistou alguma premiação nas Leneias, 

pois não há registros sobre essa informação. Mas certamente a peça deve ter causado uma 

grande surpresa à plateia ao perceber que a protagonista era uma mulher, algo incomum à 

comédia, numa época em que mulheres não tinham autonomia e viviam sob um apagamento, 

inclusive literário. 

Lisístrata é uma revolucionária. Seus planos são muito ambiciosos e seu objetivo é 

louvável: planeja tomar a Acrópole e fazer greve de sexo, com o intuito de dar um fim à guerra. 

E seu primeiro passo é convencer as mulheres atenienses, espartanas e de outras cidades a 

aderirem à greve de sexo até que seus companheiros ponham fim à maldita guerra. Não foi fácil 

cooptar todas elas para se unirem à causa. Mas, depois de fazerem um juramento sagrado, 

invadem a Acrópole, trancam as portas e fecham-se para o sexo. O evento da tomada da 

Acrópole aparentemente seria o mais grave e solene, pois é de onde viria o dinheiro para 

financiar a guerra, contudo, é a greve de sexo que tira o tino dos homens, e o das mulheres 

também, que fará com que a paz aconteça. 

Para mim, Lisístrata é a comédia mais engraçada de Aristófanes e, coincidência ou 

não, é a que traz mais temáticas sérias, polêmicas e relevantes à cidade. Destaco, primeiramente, 

o discurso democrático presente nas falas de Lisístrata, o qual comento mais adiante. Cito 

também a guerra em si, que já traz toda a sua carga de destruição, morte e solidão. E outro tema 

é o rito, pois a ocupação da Acrópole é um espelho ritualístico do festejos nas Tesmofórias, 

único momento talvez em que as mulheres podem viver uma certa liberdade, pois tinham “a 

oportunidade única de abandonar a família e o lar, não só durante todo o dia, mas também 

durante a noite. Elas reúnem-se no santuário, excluindo rigorosamente todos os homens.” 

(BURKERT, 1993, p. 464).  

 

Então, pode-se concluir que a peça Lisístrata é uma grande festa religiosa e que 

Lisístrata é a sacerdotisa, na qual o rito vai ser cumprido fielmente, mas, a muito custo, 

pelas mulheres. A saída de casa, do oíkos, é a mesma, com uma única diferença: no 

rito, o motivo é o religioso; na peça, é sexual. É, então, um discurso de liberdade, visto 

que a casa representa sua condição de submissão, de prisão, já a Acrópole representa 

o lugar sagrado, de liberdade, apesar de elas se trancarem dentro. Aliás, o trancar-se 

está metaforicamente relacionado ao trancar as pernas, mulheres fechadas para o sexo. 

Fechar as portas da Acrópole com as mulheres e as riquezas dentro representa outra 

destruição para a cidade, talvez até mais grave que a guerra, visto que sem dinheiro e 

sem mulher não há cidade, pois elas não procriariam mais, e não há guerra, porque 

não se faz guerra sem dinheiro (Araujo, 2017, p. 58). 

 



 
 

95 

 

Das inúmeras cenas cômicas que se referem a temáticas sérias, destaco aqui o 

discurso de Lisístrata tentando explicar para o Conselheiro como solucionaria os problemas da 

cidade, na tradução de Ana Maria Pompeu e, em seguida, apresento a adaptação do Grupo 

Paideia desses versos (vv. 574-87):  

 

Lisístrata – Primeiro seria preciso, como com a lã bruta, em um banho lavar a gordura 

da cidade, sobre um leito expulsar sob golpes de varas os pelos ruins e abandonar os 

duros, e estes que se amontoam e formam tufos sobre os cargos, cardá-los um a um e 

arrancar-lhes as cabeças; em seguida cardar em um cesto a boa vontade comum, todos 

misturando; os metecos, algum estrangeiro que seja vosso vizinho e alguém que tenha 

dívida com o tesouro, misturá-los também, e, por Zeus, as cidades, quantas desta terras 

são colônias, distinguir que elas são para nós como novelos caídos ao chão cada um 

por si; e em seguida, tomando o fio de todos estes, trazê-los aqui e reuni-los em um 

todo, e depois de formar um novelo grande, dele então confeccionar uma manta para 

o povo (trad. Ana Maria Pompeu).  

 

Na Lisístrata do Paideia, troquei a metáfora da lã por uma “trouxa” de roupa: 

 

LISÍSTRATA: Pois, meu fi, eu te digo que é bem facinho. É quase a mesma coisa que 

lavar uma trouxa de roupa, botar pra secar e depois dobrar tudo direitinho. Primeiro a 

gente cuida das roupas de casa, as mais encardidas, aquelas endurecidas pelo tempo e 

pela teimosia. Se não amolecer com o molho, senta-lhe o pau que amolece. Depois, 

vai pegando a roupa dos vizinhos e começa a lavar pra fora, deixando tudo bem 

limpinho e na paz. As furadas e rasgadas, a gente dá um jeitinho: remenda daqui, 

costura dali. Quando menos esperarem, estamos tudo estendendo no mesmo quintal: 

atenienses, espartanos, beócios e o diabo a quatro (Grupo Paideia, 2017). 

 

Quão forte e, ao mesmo tempo, utópico é o discurso democrático, o desejo de 

igualdade e de paz nos versos dessa comédia! “Um discurso de igualdade e fraternidade entre 

os povos: sonho de Aristófanes, sonho dos gregos, sonho de toda a humanidade.” (Araujo, 2017, 

p. 59) 

Considero o discurso de Lisístrata muito mais do que um desejo de paz, fraternidade 

e igualdade, pois vejo nele um “manifesto protofeminista”. Mesmo que seja encenada por 

homens, escrita por homens, os ecos do discurso dessa heroína cômica se estendem até nossos 

dias. Uma fala de Lisístrata que comprova isto é quando ela se dirige ao Conselheiro falando 

sobre como era difícil ser mulher, mesmo sabendo das coisas, e ser silenciada por seus maridos 

(vv. 507-28): 

 

LISÍSTRATA - Farei isto. Nós no início em silêncio suportamos de vós, os homens, 

pela nossa temperança, as coisas que fizésseis, pois não nos deixáveis abrir a boca; no 

entanto, não nos éreis agradáveis mesmo. Mas nós vos percebíamos bem, e, muitas 

vezes, em casa, ouvíamos que vós deliberáveis mal sobre um importante assunto então 

sofrendo por dentro nós vos perguntávamos sorrindo “o que se decidiu inscrever na 

estela acerca do tratado na assembleia de hoje?” “E o que te importa isto?” Dizia meu 

marido; “não te calarás?” E eu me calava. 



 
 

96 

 

 

VELHA - Mas eu jamais me calava. 

 

CONSELHEIRO - E lamentarias mesmo, se não te calasses. 

 

LISÍSTRATA - Por isso eu me calava. E vez por outra nos informávamos de uma pior 

deliberação vossa; então perguntávamos: “Como vós resolvestes isto, ó meu marido, 

tão tolamente?” E ele, olhando-me com raiva, logo dizia que se eu não tecesse a trama, 

lamentaria a cabeça muito tempo; “e a guerra é preocupação dos homens”. 

 

CONSELHEIRO - Ele fala mesmo correto, por Zeus. 

 

LISÍSTRATA - Como correto, ó desgraçado, se deliberáveis tão mal e nem nos era 

permitido vos aconselhar? Mas quando nós vos ouvíamos dizer publicamente nas 

ruas: “Não há um homem no país”. “Por Zeus, não há”, um outro dizia. Depois disto, 

nós, as mulheres reunidas, logo decidimos salvar a Grécia - pois até quando seria 

preciso esperar? Se então aceitásseis ouvir quando falamos coisas úteis e vos calar 

calar também como nós, nós vos corrigiríamos.  

 

CONSELHEIRO - Vós a nós? Falas coisas absurdas e eu não posso suportar. 

 

LISÍSTRATA - Cala-te (trad. Ana Maria Pompeu). 

 

Lisístrata justifica, em sua fala, todo o motivo da revolução: o silenciamento das 

mulheres que sequer podiam dar sua opinião política em casa. Mas agora elas não aceitariam 

mais esta condição, pois os homens, que se consideravam superiores, não sabiam solucionar os 

problemas da cidade. Então ela traz a solução: tomar a Acrópole e fazer a greve de sexo. O 

discurso de Lisístrata é tão potente e exitoso que, quando o Conselheiro rebate sua fala 

considerando-a absurda, ela diz um sonoro: Cala-te! E o que sucede depois é a desmoralização 

da fala do Conselheiro.  

Lisístrata é transgressão em toda a sua extensão: a comédia transgride por ter um 

protagonismo feminino e uma completa desmoralização das figuras masculinas; a personagem 

transgride por fazer às vezes de generala da tropa de mulheres, por ter uma força religiosa tão 

poderosa, por ser voz diante de tanto silenciamento, por enfrentar o discurso dos homens, e por, 

principalmente, conseguir unir todas as mulheres no mesmo propósito.   

A leitura de Lisístrata aconteceu no dia 23 de agosto de 2020 (Figura 10), via 

Google Meet, e o texto que usamos foi a tradução da professora Ana Maria César Pompeu, que 

nos deu a honra novamente de participar desse momento. 

  



 
 

97 

 

Figura 10 - Arte de divulgação da leitura 

coletiva de Lisístrata, Aristófanes. 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

A Lisístrata (peça completa) (Figura 11), do Paideia, estreou no dia 23 de agosto 

de 2017, no teatro Paschoal Carlos Magno, da Universidade Federal do Ceará. 

 

Figura 11 - Arte de divulgação da peça Lisístrata, Grupo Paideia. 

 
Fonte: Grupo Paideia 



 
 

98 

 

3.3. O Sério em Rãs 

 

Para esta última investigação sobre o sério na comédia, escolhi Rãs por ter sido, 

como falei anteriormente, objeto dos meus estudos na Especialização em Estudos Clássicos, 

concluídos em 2005, há longos 20 anos. Contudo, só percebi algo curioso recentemente, ao 

revisitar esse meu texto para produzir a tese. À época, como quase toda pesquisadora iniciante, 

tive dificuldades para decidir sobre o que escreveria no meu trabalho de conclusão da pós-

graduação (recordo que não havia a necessidade de uma defesa). A única certeza que tinha era 

que meu trabalho seguiria um viés mitológico, mais especificamente, narrativas sobre a descida 

ao Mundo dos Mortos.  

O Grupo Paideia (2002) já existia e, provavelmente, por influência dos nossos 

estudos, principalmente das leituras que fizemos de O Asno de Ouro, de Apuleio, para a 

adaptação da nossa peça Psiquê e Eros (2003), para Teatro de Bonecos, interessei-me por esse 

tipo de narrativa que envolve catábase. 

E ao pensar em: Mundo dos Mortos, Almas, Hades (o lugar e o deus), Perséfone, 

Hermes, Cérbero, dentre outras referências míticas ligadas ao tema, só me veio à cabeça textos 

como as epopeias homéricas, as tragédias gregas e de mitógrafos clássicos. O Curso de 

Extensão em Mitologia Grega do Paideia (2007) ainda não existia, por isso eu não tinha 

experiência em aulas de extensão, somente na educação básica. Mas eu já trabalhava com 

humor nas adaptações do grupo. Mesmo assim, por mais que eu já tivesse lido Rãs na 

Especialização, não pude perceber que a jornada de Dioniso era um modelo perfeito de 

catábase. Foi, por sugestão da professora Ana Maria Pompeu, minha orientadora à época e 

sempre, que usei a jornada cômica do deus do teatro como modelo ideal de catábase, contendo 

todos os elementos pertencentes a esse rito de descida.  

Toda essa digressão antes de responder ao que me propus acima, sobre algo curioso 

que só vim perceber de um tempo para cá, serve apenas para provar que fui incapaz, naquela 

época, de perceber que o sério e o cômico podem: coabitar num mesmo espaço, trabalhar com 

uma mesma temática, dentre outras possibilidades. E digo mais, servir de modelo ideal para um 

trabalho envolvendo um tema tão funesto.   

Sobre a peça Rãs, foi encenada em 405 AEC, aproximadamente um ano antes do 

fim da Guerra do Peloponeso (404 AEC) e posterior à morte de Sófocles e Eurípides. (Figura 

12). Mesmo apresentando um caráter fortemente político, a obra aponta também para outros 

aspectos, principalmente o literário e o religioso. 



 
 

99 

 

 

Figura 12 - Cronologia dos quatro dramaturgos gregos. 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

Dioniso, considerado o deus dos espetáculos teatrais, inconformado com o declínio 

da tragédia, resolve ir ao Hades resgatar Eurípides (v. 66): “Pois então, é desse tipo a saudade 

que me devora por Eurípides” (trad. Marina Soares); “Pois tal é o desejo que me consome... por 

Eurípides.” (trad. Maria de Fátima Silva); ou “Pois bem, um desejo semelhante devora-me com 

relação a Eurípides.” (trad. Junito Brandão). O deus julgava não haver mais tragediógrafos 

como os do passado, depois que morreram os três grandes da Grécia: Ésquilo (456 AEC), 

Eurípides (406 AEC) e Sófocles (405 AEC).  

Para ir ao Reino dos Mortos, Dioniso procura a ajuda do herói que mais tinha 

experiência em descer vivo ao Hades. O deus vai até a casa de seu irmão Héracles para que este 

dê todas as dicas de como chegar ao Hades e, principalmente, como sair ileso de lá (vv. 108-

14): 

 

DIONISO 

Mas enfim, a razão de eu ter vindo com estes aparatos aqui, 

te imitando, era para você me mostrar aqueles 

seus conhecidos, para o caso de eu precisar deles, 

os que te receberam por lá, quando você foi atrás de Cérbero. 

Mostre-me esses e também os portos, as padarias, 

os prostíbulos, as paradas, encruzilhadas, as fontes, quebradas, 

as cidades, os lugares para ficar, as donas 

das pensões com menos percevejos (trad. Marina Soares). 

 



 
 

100 

 

Em seguida, o deus segue para os Ínferos acompanhado de Xântias, seu 

escravizado. E o que acontece no Hades é uma sucessão de cenas cômicas, e, ao mesmo tempo, 

ricas em elementos mitológicos e religiosos.  

Há muitas possibilidades de se analisar o sério em Rãs, contudo, os recortes 

principais que faço são de alguns momentos que envolvem aspectos mítico-religiosos e o agón 

entre os tragediógrafos, sob a mediação de Dioniso. As traduções que utilizo são: a Maria de 

Fátima Silva, de Portugal; e as outras duas, ambas brasileiras, são de Marina Soares e Junito 

Brandão. Todas elas com diferenças bem peculiares. Parece-me que a própria comédia oferece 

potencialmente muitas alternativas para o ato de traduzir. Digo isso porque há grandes 

diferenças entre essas traduções brasileiras e a portuguesa por, justamente, serem usadas 

expressões correspondentes a suas culturas. Entendo que traduções são escolhas e as respeito 

profundamente, mas não posso deixar de comentar que, sob a ótica da leitura que experienciei 

em grupo, pudor e comédia grega são elementos que não combinam muito. E digo mais, penso 

que isso pode até comprometer o riso. Cito um único exemplo, dentre tantos, por volta do verso 

9: “De dizeres, a mudar a vara de ombro, que vais fazer pelas pernas abaixo” (trad. Maria de 

Fátima); “Que me venhas dizer, depois de mudares a recoveira de ombro, que estás com 

vontade de evacuar” (trad. Junito Brandão); ou “A que joga a trouxa pro outro ombro, e diz 

que quer cagar” (trad. Marina Soares). Creio que eufemizar termos jocosos, na maioria das 

vezes, castra o riso frouxo gerado pela comédia. 

A resposta que Aristófanes deu à sociedade da época, que estava enlutada com a 

morte de Eurípides e Sófocles, foi produzir uma comédia para resgatar os tempos áureos da 

tragédia grega. Dioniso, mesmo sendo apresentado como uma personagem medrosa, insegura, 

lasciva, veste-se de herói (mesmo que isso faça Héracles explodir de tanto rir da sua figura, a 

partir do verso 45) para cumprir um objetivo tão nobre para o teatro: o resgate do poeta; da 

própria poesia. Se Dioniso representa o Teatro e se este é em homenagem ao próprio deus, cabe-

lhe a total responsabilidade pela solução do declínio da tragédia. Ninguém melhor para dar um 

basta na crise poética da época como o próprio deus dessas representações artísticas. 

Apesar de se fazer de inexperiente sobre a descida ao Mundo do Mortos na comédia 

aristofânica, o Dioniso mítico já havia descido uma vez ao Hades para resgatar sua mãe Sêmele, 

que fora fulminada por Zeus. Dioniso resgata-a e a leva ao Olimpo, transformando-a em deusa. 

Teogonia, de Hesíodo, versos 722-728: “Sêmele filha de Cadmo unida a Zeus em amor / gerou 

o esplêndido filho Dioniso multialegre / imortal, ela mortal. Agora ambos são Deuses” (trad. 

Torrano). 



 
 

101 

 

Antes do agón entre os poetas, destaco a beleza dos rituais de invocação e de honra 

ao deus Dioniso que acontecem na peça, na voz dos dois Coros. Ana Maria Pompeu, no seu 

artigo Eurípides aristofânico: a tragédia como artifício cômico, publicado na revista Letras 

Clássicas, 2008, destaca que:  

 

Rãs é a única peça de Aristófanes, em que há dois coros, que não se opõem (como 

acontece com os dois semicoros de Lisístrata ou com o coro de Acarnenses). E ela 

recebe o nome não do coro principal, de iniciados, mas do coro de rãs, que só se 

manifesta durante a travessia do pântano por Dioniso, no barco de Caronte (Pompeu, 

2008, p. 95). 

 

Primeiramente, temos o Coro das rãs, durante a travessia do Aqueronte em que, 

desconhecendo que ali havia um deus e ele próprio não se identificando nessa exaltação, elas 

entoam seus cantos em honra a Dioniso, enquanto ele reclama da travessia e briga com o Coro 

(vv. 210-40):  

 

CORO DAS RÃS 

Brequequequex coax coax, 

brequequequex coax coax. 

Pantanosas filhas das fontes, 

façamos ouvir o grito sinfônico 

dos hinos, meu doce canto, 

coax coax, 

que pelo Niseu 

filho de Zeus Dioniso 

entoamos nos Pântanos, 

quando na embriaguez da folia, 

nas sagradas Panelas, 

segue para o meu santuário uma multidão de homens. 

Brequequequex coax coax. 

 

DIONISO 

Quanto a mim, já começa a me doer 

o traseiro, suas coax coaxantes. 

 

CORO 

Brequequequex coax coax. 

 

DIONISO 

Pra vocês isso é o mesmo que nada. 

 

CORO 

Brequequequex coax coax. 

 

DIONISO 

Vão pro raio que as parta, com esse coax aí! 

Pois vocês não pensam em nada além de coax. 

 

CORO 

E com razão, seu enxerido. 

Pois as musas de doces liras me adoram 

e também o cornípede Pã, tocando calamossonoros 



 
 

102 

 

e ainda mais se alegra o lirista Apolo, 

pelo junco sob a lira que, 

submerso nos pântanos, cultivo. 

Brequequequex coax coax.  

 

DIONISO 

Mas eu estou ficando com bolhas, 

meu rabo já está suando há um tempo 

e logo ele vai despontar e dizer… 

 

CORO 

Brequequequex coax coax. 

 

DIONISO 

Mas que raça musical, 

parem! (trad. Marina Soares). 

 

O Coro, apesar de ser de rãs, começa com um discurso solene, da mesma forma que 

os das tragédias. E mesmo tendo a quebra do sério, do rito, isso não tira a sua beleza. É 

interessante que o próprio Coro rompe a solenidade para poder discutir com Dioniso. Sem 

dúvida, o Coro das rãs é, seguramente, o canto de entrada do deus. Uma recepção feita pelos 

que vivem no Mundo dos Mortos ao deus visitante, mesmo que este esteja alheio, ou não, ao 

que está acontecendo. Cito uma frase potente de Jean-Pierre Vernant e F. Frostisi-Ducroux 

(2003, p. 163), num artigo em que tratam sobre tipos diferentes de máscaras, sejam elas 

ritualísticas, teatrais ou do deus, e, ao final, referem-se à máscara de Dioniso, afirmando um 

aspecto do deus, que é “essa força divina cuja presença parece inelutavelmente marcada pela 

ausência.”. Isso remete diretamente ao comportamento de Dioniso perante o Coro: o deus se 

fazendo ausente, mesmo presente.  

Ainda sobre a beleza dos rituais, a segunda diz respeito ao Coro dos Iniciados que 

entoa hinos a Dioniso sem saber que o próprio deus está no Mundo dos Mortos. E, novamente, 

o deus não toma consciência de que esse outro canto também é em sua homenagem (vv. 324-

52): 

CORO DOS INICIADOS (Entrando em cena) 

Iaco, ó multiestimado, residente destas moradas, 

Iaco, ó Iaco. 

Venha cá neste prado dançar 

junto aos devotos participantes, 

com uma frutuosa coroa 

a agitar-se sobre sua fronte 

repleta de mirtos, e os pés batendo com ousadia 

em nossa licenciosa reverência 

amante da diversão, 

a mais considerada das Graças, a dança pura  

sagrada aos devotos iniciados. 

 

XÂNTIAS 

Ó multiestimada dama, filha de Deméter, 



 
 

103 

 

que agradável cheiro de carne de porco chega até mim. 

 

DIONISO 

Então fique quieto e talvez pegue um pouco da tripa também. 

 

CORO DOS INICIADOS 

Ergue as tochas incandescentes que tem nas mãos a 

agitar-se 

Iaco, ó Iaco, 

estrela porta-luz do rito noturno. 

E o campo resplandece com a chama! 

O joelho dos velhos se remexe! 

E sacodem os sofrimentos e 

os longos aniversários dos anos anteriores 

nestas honras sagradas. 

Você e sua tocha resplandecente, 

leve-nos adiante sobre a flórea cobertura pantanosa do campo, 

liderando em coro, ó venturoso, a juventude (trad. Marina Soares). 

 

Retomo aqui a teoria de Peter Berger, quando fala que o riso penetra por fissuras, 

mas percebo que, nestes versos, o riso está mais para trama, no sentido de costura, tecido… 

mesmo havendo a oposição entre riso e sério, eles se entrelaçam de forma harmônica, sem 

hierarquia nem ordem. E mesmo se houvesse, o riso seria o mais importante e viria primeiro, 

afinal ele está no seu habitat natural, a comédia, não o Hades. E, caso haja uma intrusão, esta 

seria do sério, pois, de todos os lugares em que a comédia aristofânica penetrou, certamente o 

Mundo dos Mortos seria o mais improvável de riso, pelo menos na cultura greco-latina.  

O Dicionário Mítico-etimológico de Junito Brandão, no verbete sobre Iaco, afirma 

que o nome provém de ἰαχή (iakhē) e que significa “grito, particularmente de combate ou de 

alegria”. O mesmo grito que serve à guerra, serve também à alegria. Iaco é o nome místico do 

deus nos Mistérios de Elêusis, relacionado à deusa Deméter que é constantemente aclamada no 

Canto.  

Os versos que sucedem aos do Coro são os do Corifeu, cuja parábase é de forte 

caráter delator sobre desmandos políticos da cidade (vv. 354-71): 

 

CORIFEU 

Bendito seja, fique longe de nossa dança coral 

quem não tem prática nesse tipo de palavras, ou não traz intenções puras, 

ou nem viu nem dançou os ritos das preclaras Musas, 

e nem foi iniciado no cortejo báquico da língua do taurófago Cratino, 

ou quem gosta dos que não têm o tempo certo da piada e fazem tiradas forçadas, 

ou quem nem dissolve uma facção odiosa, nem fica em paz com seus cidadãos, 

mas desperta e atiça isso dos desejos de interesses pessoais, 

ou quem aceita suborno no comando de uma cidade abalada, 

ou quem trai um forte ou navio, ou exporta contrabandos de Egina sendo, 

como Toricião, um desgraçado coletor do quinto, 

enviando estofado, linho e resina para Epidauro, 

ou quem persuade alguém a preparar as provisões para os navios 



 
 

104 

 

inimigos, 

ou caga nas oferendas a Hécate cantando junto com os coros ditirâmbicos, 

ou o tipo político que tira um naco do pagamento dos poetas quando é 

ridicularizado numa comédia nos rituais ancestrais de Dioniso. 

A esses eu proíbo, de novo, outra vez, três vezes proíbo e digo para 

se afastarem da dança coral dos mistérios! (ao coro) E vocês, despertem a melodia  

e as nossas noitadas repletas, que são notáveis aqui nesse festejo (trad. Marina Soares). 

 

O último momento ritualístico que me refiro é o que acontece no Hades, quando o 

Coro introduz a peleja entre os dois poetas, Eurípides e Ésquilo, com uma Invocação às Musas, 

pois o que se verá no Mundo dos Mortos será uma batalha poética (vv. 975-82):  

 

CORO DOS INICIADOS 

Ah, filhas de Zeus, nove garotas puras, 

Musas que vigiam a mente sensata ardil-falante 

dos homens cunhadores-de-opinião quando eles chegam 

para a competição, contrapondo-se com golpes complexos e bem-elaborados. 

Venham sobrever o poder 

das mais temíveis bocas trazendo 

palavras e serragens de versos. 

Pois o grande debate da sabedoria 

entra em cena agora (trad. Marina Soares). 

 

A Invocação às Musas é um artifício que poetas utilizam para lembrar tudo aquilo 

que precisa declarar em seguida. Miticamente, as nove musas são filhas de Zeus e Mnemosine, 

a deusa da memória. Aqui, o Coro pede em nome dos poetas da contenda: Eurípides e Ésquilo. 

Antes de iniciar os comentários sobre o agón entre os dois tragediógrafos, destaco 

a grandiosidade de Aristófanes, por mostrar a seguir um conhecimento profundo sobre a 

Tragédia Grega. Se o poeta cômico tinha esse domínio inquestionável sobre o trágico, 

certamente o contrário se daria da mesma forma: os trágicos provavelmente conheciam as 

comédias e assistiam-nas. E atrevo-me a dizer que podiam se inspirar nelas também. Destaco 

também a predileção inicial do comediógrafo por Eurípides, visto este ser sempre citado por 

Aristófanes e tornar-se até personagem em algumas comédias. 

Dioniso quebra toda a solenidade da Invocação às Musas dizendo: “Vão rezar vocês 

dois aí também, antes de declamar os versos” (v. 885). E o que segue são as preces de Ésquilo 

e Eurípides. O primeiro faz sua oração: “Deméter, nutriz do meu pensar, / que eu seja digno de 

seus mistérios.” (vv. 886-7); já o segundo avisa que rezará para seus deuses, aos quais Dioniso 

chama de “esses deuses amadores” (891): “Éter, meu nutriente, pivô da minha língua, / 

inteligência e narinas olfativas, / que eu refute corretamente os argumentos que receber” (vv. 

891-4). Todos os versos citados neste parágrafo e que usarei posteriormente são de Marina 

Soares. Caso use outras traduções, farei a referência. 



 
 

105 

 

A situação que se desenhava no Hades era de um contexto de guerra: Ésquilo 

reinava impávido no trono dos tragediógrafos, ao lado do deus Hades, mas eis que chega 

Eurípides e começa uma balbúrdia entre falanges de almas degeneradas, e estas o apoiaram na 

tentativa de um golpe para ocupar o trono da tragédia. Ésquilo não encontra apoio porque no 

Hades “são poucos aqueles que prestam” (diz o Criado apontando para a plateia), por isso o 

deus dos mortos decide organizar uma competição. Ficamos sabendo desse contexto inicial, 

graças a uma fofoca que o Criado conta a Xântias (a partir dos versos 755). E Xântias é quem 

lembra de Sófocles: “[..] como / é que Sófocles também não clamou pelo trono?”, ao que o 

Criado responde (vv. 788-94): 

 

CRIADO 

Por Zeus, aquele ali não, aquele beijou Ésquilo 

logo que chegou aqui e apertou sua mão. 

Aquele abriu mão de seu próprio lugar no trono. 

E agora está pronto, como diz Clidêmides, 

a sentar-se na reserva e, enquanto Ésquilo estiver no poder, 

ficará longe, mas se não, diz que vai lutar até o fim 

contra Eurípides pelo bem da arte (trad. Marina Soares). 

 

No agón, o Coro abre oficialmente o julgamento afirmando que “o temperamento 

de ambos não é de covardes / nem suas mentes inertes.” (vv. 898-9) e o Corifeu pede pressa e 

que atentem para o que falarão: “Mas é preciso começar a falar o mais rápido possível! / E os 

dois devem dizer coisas sofisticadas, não trocadilhos nem o que qualquer um diria.” (vv. 905-

6). E, logo em seguida, Eurípides se apresenta (vv. 907-13): 

 

EURÍPIDES 

Está bem, a respeito de mim mesmo, que tipo de poeta eu sou, 

vou mostrar por último. Mas primeiro devo provar que meu oponente 

é um impostor e um trapaceiro e que ele, de algum modo, enganava 

os espectadores idiotas que recebeu, criados por Frínico. 

No começo, alguém fica sentado coberto, 

tipo Aquiles ou Níobe, não mostra o rosto, 

é um artifício, e não dá nem um pio assim (estalando os dedos). 

 

A fala de Eurípides parece aquele tipo de discurso político que prefere atacar a dizer 

suas próprias propostas. E o que sucederá de agora em diante é esse grande agón de crítica 

poética, em que serão citados inúmeros exemplos do estilo de cada tragediógrafo. E Dioniso? 

No meio do fogo cruzado, sendo facilmente convencido pelos argumentos de ambos, tentando, 

à medida do possível, pesar a arte na balança e, obviamente, fazendo comentários hilariantes. 



 
 

106 

 

Ésquilo, a princípio, só profere o lamento trágico: “Ai, pobre de mim!”, mas logo, 

em seguida, irrita-se com as acusações de Eurípides e diz: “Pare de ranger os dentes!”; “É uma 

inscrição, seu estúpido, grava nos navios.” e “E você, inimigo dos deuses, que tipo de coisa que 

você compunha?” (vv. 926-34). E o que ele defenderá mais adiante é a sua poesia elevada, com 

personagens nobres: “cavalheiros, altivos, e não cidadãos desertores, / homens vulgares, 

pilantras e criminosos como agora, [...]” (vv. 1013-15).  

Resumidamente, Eurípides é o poeta transgressor, que pisa o chão da cidade e 

retrata personagens mais humanizados, enquanto Ésquilo é o que evoca a Idade de Ouro dos 

heróis. Inclusive este último acusa o primeiro de corromper o que havia criado (vv. 1062-4): 

 

ÉSQUILO 

[...] 

Eu criei o modelo e você o corrompeu. 

 

EURÍPIDES 

O que é que eu fiz? 

 

ÉSQUILO 

Primeiro fez a realeza se vestir com trapos, para que 

aparentassem misericórdia aos homens. 

 

No contexto histórico, o que Eurípides faz em relação à produção de Ésquilo é pura 

recepção. Lorna Hardwick afirma que: 

 

É importante também estar ciente de que o interesse pela recepção de textos clássicos 

não é apenas um fenômeno moderno. Poetas, dramaturgos, filósofos, artistas e 

arquitetos gregos e romanos também estavam envolvidos nesse tipo de atividade — 

refiguração do mito, alusão meta-teatral, criação de diálogo e crítica de práticas e 

pressupostos culturais arraigados, seleção e remodelação no contexto das 

preocupações atuais (Hardwick, 2003, p. 4, tradução nossa).16 

 

 É recepção em si, relacionada, segundo Lorna: 

 

(i) Os processos artísticos ou intelectuais envolvidos na seleção, imitação ou 

adaptação de obras antigas — como o texto foi `recebido' e 'refigurado' pelo artista, 

escritor ou designer; como o trabalho posterior se relaciona com a fonte. 

Em relação a isso, é necessário considerar 

(ii) A relação entre esse processo e os contextos em que ele ocorre. Esses contextos 

podem incluir: o conhecimento do receptor sobre a fonte e como esse conhecimento 

foi obtido; as obras de um escritor ou artista como um todo; a colaboração entre 

escritor/tradutor ou diretor e designer e ator; o papel do patrono ou financiador; o 

papel da audiência/leitor/público (real e imaginário). Em outras palavras, fatores fora 

 
16

 It is important also to be aware that interest in reception of classical texts is not just a modern phenomenon. 

Greek and Roman poets, dramatists, philosophers, artists and architects were also engaged in this type of activity 

refiguration of myth, meta-theatrical allusion, creation of dialogue with and critique of entrenched cultural 

practices and assumptions, selection and refashioning in the context of current concerns. 



 
 

107 

 

da fonte antiga contribuem para sua recepção e, às vezes, introduzem novas 

dimensões. 

(iii) O propósito ou função para o qual o novo trabalho ou apropriação de ideias ou 

valores é feita — por exemplo, seu uso como uma autoridade para legitimar algo, ou 

alguém, no presente (seja político, artístico, social ou educacional ou cultural no 

sentido mais amplo) (Hardwick, 2003, p.5, tradução nossa).17 

 

E o que Aristófanes faz com os dois tragediógrafos, em Rãs, também é recepção, 

agora envolvendo descrição, análise e, principalmente, avaliação: “Nenhuma descrição é neutra 

e as formas, conceitos e categorias usadas pelos críticos de recepção precisam indicar 

claramente até que ponto eles estão usando categorias antigas para analisar e julgar as recepções 

modernas.” (Hardwick, 2003, p. 5, tradução nossa).18 

Voltando à análise do sério em Rãs, a cena segue com a disputa entre versos, em 

que um recita um seu e o outro critica. E essa contenda é um momento de muitas referências às 

tragédias, algumas que nem chegaram até a atualidade, fazendo assim com que Aristófanes seja 

também uma fonte histórico-filológica da antiguidade. Quanto à plateia, quem conhece os 

inúmeros versos citados, ri por reconhecimento; e quem não os conhece, ri da comédia em si, 

principalmente das falas escorregadias e hilariantes de Dioniso.  

E Dioniso, o juiz da contenda decide levar os versos à balança para medir o peso 

das palavras entre os dois tragediógrafos. O que sucede é uma narrativa sobre os argumentos 

dos versos dos poetas: de Ésquilo são mais pesados, seja um rio, a morte, carruagem, cadáveres; 

enquanto Eurípides traz os mais leves: versos alados, a persuasão, um pedaço de madeira.  

Aproximando-se do momento decisivo da comédia, Dioniso ainda não havia 

decidido quem traria de volta à vida, então opta por mais um duelo: pergunta a ambos sobre o 

que acham de Alcibíades e como poderiam salvar a cidade. Aristófanes é um homem político e 

a comédia é um ato político também, por isso, o comediógrafo traz à tona uma discussão 

polêmica para a cidade, devido às opiniões contrárias que o povo tem sobre a figura de 

 
17

 (i) The artistic or intellectual processes involved in selecting, imitating or adapting ancient works how the text 

was 'received' and 'refigured' by artist, writer or designer; how the later work relates to the source. 

In relation to this it is necessary to consider 

(ii) The relationship between this process and the contexts in which it takes place. These contexts may include: 

the receiver's knowledge of the source and how this knowledge was obtained; a writer's or artist's works as a 

whole; collaboration between writer/translator or director and designer and actor; the role of the patron or 

financier; the role of the audience/reader/public (both actual and imagined). In other words, factors outside the 

ancient source contribute to its reception and sometimes introduce new dimensions. 

(iii) The purpose or function for which the new work or appro- priation of ideas or values is made for instance, 

its use as an authority to legitimate something, or someone, in the present (whether political, artistic, social, or 

educational or cultural in the broadest sense). 
18

 No description is neutral and the forms, concepts and categories used by reception critics need clearly to 

indicate the extent to which they are using ancient categories to analyse and judge modern receptions. 



 
 

108 

 

Alcibíades. E depois das duas respostas, Dioniso diz que é difícil decidir “pois um fala com 

sabedoria, o outro com clareza” (v. 1434).  

E Dioniso escolhe Ésquilo, pois é aquele que seu “coração deseja”, sob muitas 

queixas de Eurípides: “Seu canalha, vai ficar aí olhando enquanto eu fico morto?” (v. 1476), às 

quais responde com versos retirados possivelmente da tragédia euripidiana perdida de Éolo: “E 

quem sabe se viver é de fato morrer, / e a respiração é uma refeição e dormir uma coberta 

felpuda?” (vv. 1477-8), ditas na saída de Eurípides de cena. 

O deus do Mundo dos Mortos pede a Ésquilo que “trate de salvar a nossa cidade / 

com os seus bons conselhos e eduque / os ignorantes: eles são muitos.” (vv. 1501-3). E Ésquilo 

pede a Hades que dê a sua cadeira para que Sófocles preserve e cuide, pois crê que ele é o 

segundo grande tragediógrafo. “Dioniso é competente para julgar o melhor poeta trágico, então 

também o seria para julgar a sabedoria política. Ele pune com justiça Eurípides por sua negação 

dos deuses dando o prêmio para Ésquilo” (Pompeu, 2008, p. 97). 

A leitura de Rãs aconteceu no dia 06 de setembro de 2020 (Figura 13), via Google 

Meet, e o texto que usamos foi a tradução da professora Marina Peixoto Soares. 

 

Figura 13 - Arte de divulgação da leitura 

coletiva de Rãs, Aristófanes. 

 
Fonte: Grupo Paideia.  



 
 

109 

 

4 ÉDIPO RÉI, UMA TRAMA COMICOTRÁGICA 

 

A peça é uma adaptação da tragédia Édipo Rei, inspirada em traços da personalidade 

de Diceópolis, da comédia Acarnenses, de Aristófanes.  

O termo “réi” equivale, na linguagem popular nordestina, a “velho”, fenômeno este 

advindo da despalatalização do “LH”, seguido da apócope de “O” e da rotização do “V” em 

“R”. “Réi” possui também um campo semântico vasto, que pode variar desde o significado 

literal “velho”; “pessoa de idade”, a “coitado”. É comum o uso no Nordeste do termo “pobi réi” 

(pobre velho) para denotar pena. Por isso tudo, Édipo Rei torna-se Édipo Réi, na adaptação do 

Grupo Paideia.  

Decidi chamar a peça de trama comicotrágica, primeiro porque a palavra trama traz 

muitas possibilidades, assim como toda essa pesquisa, desde as leituras das obras clássicas em 

2020, até a elaboração da tese e a escrita da peça. É trama por ser narrativa, tecido, textura; por 

entrelaçar os gêneros tragédia e comédia e formar um grande emaranhado; e, por último, pelo 

possível caráter polêmico que a pesquisa e/ou a peça podem gerar, por conspirar contra a 

separação entre os gêneros. E, quanto à palavra comicotrágica, serve para trazer o cômico, o 

riso, a um polêmico status superior, por vir primeiro. Minha intenção era somente de transgredir 

sobre a ordem da palavra e para deixar bem claro que não falaria sobre o gênero tragicomédia. 

Só depois percebi o quão musical, não cacofônica, ao contrário disso, quão ritmada fica quando 

pronunciada em voz alta.      

 

4.1 Édipo Réi, a peça 

 

Édipo Réi 

Grupo Paideia 

PERSONAGENS: 

ÉDIPO 

GEOCASTA 

CREONTE 

TIRÉSIAS 

CIDADÃ TEBANA 

SERVO TEBANO  

MENSAGEIRO CORINTIANO 

ANTÍGONA 

MELPÔMENE 

THALIA 

PERSONAGEM SEM FALA: 

MENINO, GUIA DE TIRÉSIAS 

 



 
 

110 

 

CENA 1 

TEC 1: BARULHO DE MULTIDÃO 

 

CENÁRIO: CASTELO DE ÉDIPO AO FUNDO. 

 

PRÓLOGO (ÉDIPO CONVERSA COM UM CIDADÃO TEBANO ÀS PORTAS DO 

CASTELO SOBRE A QUANTIDADE DE PESSOAS QUE VIERAM SUPLICAR POR 

AJUDA POR CONTA DAS DESGRAÇAS QUE ASSOLAM TEBAS. ÉDIPO DIRIGE-

SE À PLATEIA COMO SE FOSSE A POPULAÇÃO TEBANA.) 

 

ÉDIPO :  

Habitantes de Tebas, minhas criancinha, por que não param um minuto de chorar e gemer? Eu 

vim pessoalmente aqui fora ver, com esses olho que a terra um dia há de comer, esse sofrimento 

do tamanho do mundo todo. Por isso, me explica, ó, cidadã, por favor, que mal está acontecendo 

na nossa amada cidade para as pessoas tarem assim: cabisbaixas, enlutadas, nauseabundas, 

furibundas, borocoxôs? 

CIDADÃ TEBANA: 

Meu amado rei, nossa Tebas está em ruínas! Não dá mais fruta no pé, o gado morreu esturricado 

e as mulheres nem conseguem mais embuchar. Estamos aqui porque você é nosso salvador; o 

enviado de Zeus. E se nos salvou da Esfinge, agora nos salvará desta praga dos inferno. 

ÉDIPO:  

Eu reconheço a tua dor, (aponta para as pessoas da plateia) a tua, a tua, a tua também e a dor de 

todos vocês. Faz tempo que não fico tão triste na minha vida, chega meus olho tão ardendo de 

tanto chorar. Eu entendo, eu juro que entendo, toda essa dor, mas a minha é maior porque dói 

por mim, por ti (aponta novamente para a plateia), por vocês tudim. Num consigo dormir faz 

mais de dia porque a tristeza é pra mais de metro. Por isso, enviei Creonte, lá pro Oráculo de 

Delfos, pra saber por que caímos nessa desgraceira toda. 

CIDADÃ TEBANA: 

Creonte já num morre mais! Olha quem já vem chegando acolá, meu rei. 

ÉDIPO: 

Cunhado Creonte, qual mensagem o deus Apolo enviou pra nós? 

CREONTE:  

Um minuto (ofegante) que a viagem foi longa e eu vim nas carreira. 

ÉDIPO:  

Pois respire ligeiro e fale mais ligeiro ainda. Queremos saber.  

CREONTE: 

Apolo disse que temos que nos livrar do assassino do rei Leão... ô, do rei Laio, pois ele está 

aqui em Tebas. 

ÉDIPO: 

Laio? O rei antes de mim, seu cunhado, esposo da minha rainha Geocasta? Nunca ouvi falar. 

 

CENA 2 

TEC 2: SOM DE LIRA SEGUIDO DE SAMBA 

 

PRIMEIRA PARÁBASE (APARECEM AS DUAS MUSAS, MELPÔMENE E THALIA 

E COMEÇAM A CONVERSAR.) 

 

MELPÔMENE: (melancólica e solene, fala quase chorando.) 

Pobre Édipo! Eu tenho tanta pena do bichim! O nome dele, coitado, já fala da primeira dor que 

o tadinho sentiu, ainda bebê. Édipo, o de pé inchado!  



 
 

111 

 

THALIA: (debochada, entra gargalhando.)  

Hahahahaha! O de pé inchado? Hahahaha! Esse rei é chegado numa cachaça? Pois taí que eu 

num sabia! 

MELPÔMENE:  

Ó céus, acabou-se o respeito! Apresento a vocês a criatura mais sem noção de toda a Grécia, 

Thalia, a musa da comédia (daquele gênero “menor”, cheio de pessoas desconhecidas, de 

indecências e sem vergonhices…)  

THALIA:  

E esta sem sal é Melpômene, Melzinha ou Pompom para as íntimas, depois de algumas taças 

de vinho, é claro... Ela é musa da tragédia, do choro e do ranger de dentes! 

MELPÔMENE:  

Mulher, tu não tem pena de Édipo, não? 

THALIA:  

Quem tem pena é a tua colega galinha! Quer bem dizer que ele é inocente com essa cara de 

“senvergoin” 

MELPÔMENE:  

Pois escuta agora a história do Édipo menino para ver se tu se compadece! 

 

                                                     TEC 3: MÚSICA TRISTE 

 

NARRAÇÃO DE MELPÔMENE SOBRE O NASCIMENTO DE ÉDIPO E O 

ORÁCULO 

 

Laio e Geocasta não podiam ter filhos. O oráculo havia revelado que o fruto dessa união, um 

dia, quando virasse homem feito, mataria o pai e se casaria com a mãe. Mas o destino tem 

poder… 

THALIA: “O destino do homi tem podeeeer, tem podeeeer, tem podeeer!” (Melpômene olha 

furiosa!). Desculpa! Foi mais forte que eu! Continue! 

MELPÔMENE: (Olha com raiva para Thalia) Mas o destino tem poder e uma criança nasceu 

desta união. Mas, assim que veio ao mundo, foi exposta à sorte: teve seus tornozelos furados e 

atados e foi entregue a um servo de confiança do rei para que fosse abandonada no meio do 

mundo. (Melpômene chora). Mas voltemos ao diálogo entre Creonte e Édipo. (Aperta o 

controle) 

 

CENA 3 

 

ÉDIPO:  

Mas, ó, Creonte, me dê mais detalhes sobre a morte do rei Laio pra eu poder investigar 

direitinho. 

CREONTE:  

E eu lá sei! Só sei que morreu a comitiva tooodiiiinha, menos um. Fugiu de medo, o covarde. 

Nem julgo, porque era um bando de marginal que atacou o rei. Certeza eu teria fugido também. 

E só não investigamo mais porque a Esfinge já tava de plantão na porta de Tebas, por causa de 

umas merd… tsc ô, de uns erro cometido por Laio. 

ÉDIPO:  

Era só o que me faltava! Tanto trabalho para ajeitar esta cidade todinha… pense num gasto 

enorme para conseguir a paz tão sonhada, derrotando a tal da Esfinge! Aí, agora volta tuuuudo 

de novo.  

 

 



 
 

112 

 

CIDADÃ TEBANA: 

Mirmã! O tebano não tem um minuto de paz nesta vida desgramada. Ô povo pra sofrer, meu 

Zeus! A nós, reles mortais, só nos resta rezar e pedir piedade das divindades tudinha! Que Atena 

e Ártemi e Apolo nos guie! Que as Moira tenham pena dos nossos coro! E que Dioniso espante 

todo o mal! Em nome de Zeus! 

ÉDIPO: 

Ó, se acalme, minha súdita fiel. Prometo proteger toda a cidade, nem que isso me custe os olho 

da cara. A partir de hoje, qualquer pessoa que souber algo sobre o paradeiro do assassino do rei 

Laio deve falar. Não cale e nem tema a punição, pois ela certamente será o exílio. Quem falar 

sobre o paradeiro do criminoso, ofereço uma recompensa muito rica. Mas se eu sonhar que 

alguém de Tebas acoberta esse bandido, ah, meu povo! Aí vocês vão ver um Édipo TIRANO 

de raiva. Eu tenho tanto ódio deste cabra que matou o rei, que só desejo desgraças a ele. É como 

se ele tivesse matado meu próprio pai! 

CIDADÃ TEBANA: 

Meu rei, caso ninguém se acuse ou delate, posso sugerir uma coisa?  

ÉDIPO: 

Se quiser sugerir duas, sugira logo três, por favor! 

CIDADÃ TEBANA: 

Mande chamar Tirésias, o vidente! 

ÉDIPO: 

Só se for de novo! Tô estranhando é a demora dele! 

CIDADÃ TEBANA: 

Falando no Diabo, olha quem chegou! 

 

CENA 4: AGÓN ENTRE ÉDIPO E TIRÉSIAS. 

(TIRÉSIAS ENTRA GUIADO POR UM MENINO) 

 

TEC 4: MÚSICA MISTERIOSA OU SOM ORÁCULO 

 

ÉDIPO:  

Tirésias, meu senhor! O vidente dos vidente! Aquele que nem perguntar pergunta porque já 

sabe a resposta! Mesmo cego, vê até o que Zeus duvida! Ajuda, tebano, teu povo tebano! 

Resolve esse crime. Diz quem matou o rei Laio. 

TIRÉSIAS: 

Ahhh, eu já não adivinho mais como adivinhava antigamente! Se eu ainda fosse dos bons, num 

teria nem vindo! 

ÉDIPO: 

Mas o que aconteceu? Por que essa agonia toda? 

TIRÉSIAS: 

Perdão, rei, mas vou mimbora, ó?! É a melhor coisa que faço! (Falando para o guia) Vem cá, 

minino! 

ÉDIPO: 

Que conversa é essa?! (Falando para o guia) Fica aí, minino! Vai dar as costas pra tua cidade? 

TIRÉSIAS: 

Eu tô avisando… se ficar é pior! Ruim pra mim, muito pior pro senhor! 

ÉDIPO: 

Como é que é? Sabe, mas não quer falar, seu traidor?! 

TIRÉSIAS: 

Meu rei, num insista não! 

 



 
 

113 

 

ÉDIPO: 

Ah, “misera”! Num vai falar mesmo não?  

TIRÉSIAS: 

O senhor só insiste porque não sabe de nada, porque se soubesse, me deixava ir pra 

casa!(Falando para o guia) Rumbora, minino! 

ÉDIPO: 

Como posso te deixar ir, sabendo que tem algo podre a ser dito?! (Falando para o guia) Fica aí, 

minino! 

TIRÉSIAS: 

Não vou falar! Deixa que a vida vai mostrar! 

ÉDIPO: 

Pois aproveite o embalo da vida, e fale logo, homi de Zeus! 

TIRÉSIAS: 

Não falarei nada! Minha boca é uma pira fúnebre! Pode ficar com ódio, se morder todinho, 

azunhar a cara, arrancar os cabelo, que eu falo é porra!!! 

ÉDIPO: 

Aaaaahhhh, agora vi tudo! Está tudo claro na minha frente! Não vai falar porque você é o 

mandante do assassinato do rei! E se não fosse cego, talvez tivesse matado o rei com as próprias 

mãos.  

TIRÉSIAS: 

Como é que é???? Pois taí que agora eu vou falar! Saia de perto de mim, parta aqui! Não fale 

comigo nem com ninguém da cidade, porque você suja nossa terra com sua imundície, com sua 

mancha, com seu miasma, com sua mácula! 

ÉDIPO: 

Mas é muito cara de pau esse vidente! Tua cara não treme não? 

TIRÉSIAS: 

Claro que não, porque trago a verdade e ela me libertará. 

ÉDIPO: 

E quem foi que te aconselhou a falar tanta besteira? 

TIRÉSIAS: 

Tu mesmo, ó, infeliz! Ao aperrear meu juízo para falar. Minha primeira intenção era calar, 

agora é hora de falar! 

ÉDIPO:  

Falar o quê? Diz, se tu é homem! Fala que te escuto. 

TIRÉSIAS: 

Tá frescando com minha cara, né? Ou quer me testar? 

ÉDIPO: 

Deixe de hora e fale logo, macho! 

TIRÉSIAS: 

É o senhor, ó, rei, o assassino que tanto procura! 

ÉDIPO: 

Marrapaz, que falta de respeito! Não cansa de me afrontar não, seu desgraçado?! 

TIRÉSIAS: 

Agora que comecei, tô sem frêi! 

ÉDIPO: 

Pois fale que agora eu quero ouvir é tudo! 

TIRÉSIAS: 

Afirmo que andou se unindo a quem não deveria, união esta gravemente proibida. Mas tu não 

consegue enxergar um palmo na frente das tuas venta! E é porque o cego sou eu! 

 



 
 

114 

 

ÉDIPO: 

Tu é insistente, ó, vidente? Acha que vai escapar dessa numa boa? 

TIRÉSIAS: 

Se a verdade ainda tiver vez nesta cidade, sim, escaparei porque a verdade me salvará. 

ÉDIPO:  

Tu é muito é um abestado atrevido, pois que é cego dos “zói”, dos “zovido” e do juízo. 

TIRÉSIAS:  

(Falando para o guia) Anda, minino! Vem cá! (Caminha em direção da saída e fala) 

“Pobirrei”; botando a culpa nos outros dos crimes que cometeu. Mas não se avexe não, ó Édipo 

Réi, porque o que é seu tá guardado. E em breve todo mundo ficará sabendo. “Destá!” 

ÉDIPO:  

Vira essa boca trevosa para lá! Ainda bem que a luz de Apolo é que me guia. 

TIRÉSIAS: 

(Falando para o guia) Pare, minino! (Volta-se para Édipo) Pois é justamente a Apolo que tu 

deve um bocado! 

ÉDIPO: 

Então, tem dedo do Creonte nessa história, só pode! Ou tudo é só culpa tua! 

TIRÉSIAS: 

Pobirréi do Creonte! Tão inocente quanto eu! 

ÉDIPO: 

Inoceeente, Inoceeente!? Tu é muito é safado, seu safado! Se sempre foi tão bom nesse negócio 

de adivinhação, por que não adivinhou o enigma da Esfinge, quando ela destruía Tebas? Tu lá 

adivinha nada! E quem chegou e derrotou a Esfinge? Quem? Eu, ó! Um Zé ninguém, que 

ninguém dava nadinha por mim. Tirésias e Creonte: dois traidores da cidade!  

TIRÉSIAS: 

Você acha que tenho medo de rei? Sabe quantos reis eu já vi nascer e morrer? ...  

Sabe quanto respeito a cidade tem por mim? Sabe quantas vezes seus ancestrais me consultaram 

com total confiança? Não sabe, né?! De que te adianta ter dois olhos se não consegue ver o que 

está diante do teu nariz?! Não sabe quem tu é! Não sabe nada do teu passado! Não sabe nada 

da tua casa! Viva eu! Que mesmo sem meus olhos, vejo o que tu não consegue ver.  

ÉDIPO: 

Saia já daqui! Fora! (Falando para o guia) Minino, leva esse traste pra casa! 

TIRÉSIAS: 

Só vim porque o senhor mesmo me chamou! Hoje o dia é de revelação sobre teu passado e o 

que te reserva para o futuro! 

ÉDIPO: 

Num entendi foi nada!  

TIRÉSIAS: 

Mas num é tu que é o bichão da Esfinge? 

ÉDIPO: 

Fora daqui! Já disse! 

TIRÉSIAS: 

Eu vou, mas me escuta: por ter deitado com tua própria mãe e matado teu próprio pai, não 

merecerá mais ver a luz do sol. Perderá tudo o que tem: teu trono, teu tesouro, tua prole, tua 

Tebas!  

ÉDIPO: 

Vai rogar praga pra lá, cramunhão!  

TIRÉSIAS: 

Quero morrer esturricado se eu estiver mentindo! (Falando para o guia) Vamos simbora, 

minino! 



 
 

115 

 

CENA 5: SEGUNDA PARÁBASE 

 

MELPÔMENE: 

(Fala emocionada e com voz embargada) Pobre rei Édipo, tão rico, mas de que adianta tanta 

riqueza, ó Zeus?! Como pode um rei passar da graça para a desgraça num piscar de olhos?  

THALIA: 

Falou a sem graça então lá vem desgraça! O correio grego da má notícia! Escorre saaangue da 

tua fala, mulherzinha! Relaxa! Relaxa mesmo e gozaaaa! Esse Édipo réi, com essa cara de 

safadinho, vai escapar dessa… certeza! 

MELPÔMENE: 

Fia, tu não leu a tragédia não, né?! (Elas se entreolham) Não acredito que… 

THALIA: 

Li e reli… (Expressão de deleite) várias vezes… mas detestando, é claro, porque prefiro uma 

boa, safada e esculhambada comédia. Édipo precisa ser mais proativo, fia. Se ele se inspirasse 

em meu amigo Diceópolis, ahhh… já tinha comprado a paz para ele, e já estava numa festa só, 

todo mundo bebo as queda!… maaaas, como nem começou ainda o choro e o ranger de dentes 

da tal da tragédia, esse pobi ainda vai penar na mão dessa aí! Ó, se vai! 

 

NARRAÇÃO DE MELPÔMENE 

Depois da fala assustadora de Tirésias, sem descanso, Édipo já se prepara para falar com 

Creonte, que acaba de chegar. 

 

CENA 6: ÉDIPO E CREONTE 

 

CIDADÃ TEBANA: 

Não é querendo fazer fofoca, meu caro Creonte, mas o rei está esperando o senhor com uma 

raiva do cão!  

CREONTE: Eu já tô sabendo que a boca dele é me culpar. Agora pronto! Que decepção! 

Sempre respeitei tanto meu cunhado e agora ele vem com essa desfeita! Ô cabra ingrato, esse 

Édipo! Nã! Ainda quer botar a cidade contra mim.  

CIDADÃ TEBANA: 

Pode ser só calor do momento, porque a briga com o Tirésias foi grande. O Vidente envenenou 

os olhos do rei contra o senhor! Mas disfarça que lá vem o rei fumando numa quenga! 

ÉDIPO: 

Mas é mesmo afrontoso esse Creonte! O que faz aqui? Já veio tomar meu trono, seu usurpador? 

CREONTE: 

Por favor, meu rei, me escuta! 

ÉDIPO: 

Não me venha com esse negócio de “meu rei” não, seu cabra safado! Vem bem dizer que é fiel 

a mim! Morde aqui pra ver se sai leite! 

CREONTE: 

Não vai me escutar não, macho?! 

ÉDIPO:  

Pois diz sobre Laio, então! Como foi que tu fez aquele negócio lá? 

CREONTE: 

Porra de Laio! Eu lá sei do que tu tá falando! 

ÉDIPO: 

Sobre a morte do Laio, homi, fala logo! Como foi que aconteceu! 

CREONTE: 

Eu num lembro nem o que comi na merenda, que dirá o que aconteceu no tempo do bumba! 



 
 

116 

 

ÉDIPO: 

Mas o tal do vidente já andava por aqui, não é?! 

CREONTE: 

Tirésias é mais véi do que precisão!  

ÉDIPO: 

E ele chegou a falar no meu nome? 

CREONTE: 

Quando? 

ÉDIPO: 

(Fala irritado!) NO PASSADO, MACHO, PASSADO! Te concentra! 

CREONTE: 

Ah, bom! Nunca ouvi o Tirésias falar de ti, não! 

ÉDIPO: 

E por que que vocês num investigaram a morte do rei?! Pior! E a praga do vidente em Tebas 

sem servir pra nada! Por isso é que desconfio de vocês dois! 

CREONTE: 

Macho, tu é o marido da minha irmã e trata muito bem Geocasta! Dá do bom e do melhor pra 

ela e pra mim! Pra quê que eu quero o diacho desse trono! Já ocupei e quis foi me livrar dele! 

Zeus me defenda de governar de novo! Isso só dá raiva e preocupação! Tá duvidando de mim, 

pois vai lá em Delfos perguntar pro Apolo! Um amigo igual a mim, tu não acha mais em canto 

nenhum do mundo!  

ÉDIPO: 

Tu é muito é cheio de queixo!  

CREONTE: 

E o que tu vai fazer comigo? Me expulsar da cidade? 

ÉDIPO: 

Eu queria mesmo era acabar com tua raça! 

CREONTE: 

Meu cunhado, pra que isso? Pense bem! Pense direito! 

ÉDIPO: 

Tebas! Tebas! Condene este traidor! 

CREONTE: 

Epa! Que essa cidade também é minha! Num escuta esse infeliz, não, Tebas minha! 

CIDADÃ TEBANA: 

Parou! Parou! Parou! Graças à deusa Hera que a rainha Geocasta está vindo aí pra apartar essa 

briga! 

GEOCASTA: 

Gente, que baixaria é essa que eu tava ouvindo desde muito longe?! Tebas caindo aos pedaços 

e vocês dois aqui brigando feito duas crianças! Passa já pra dendicasa, Édipo! E tu, Creonte, 

vai pra tua casa! Ô inferno!  

CREONTE: 

É esse teu marido aí que fica dizendo que vai me matar, me esfolar, me expulsar da cidade sem 

eu ter feito nada! 

ÉDIPO: 

É esse teu irmão aí que fica tramando contra mim, me acusando de uma ruma de coisa que eu 

não fiz de jeito nenhum! 

GEOCASTA: 

Meu rei, Creonte nunca te deu motivo para desconfiança! 

 

 



 
 

117 

 

CIDADÃ TEBANA: 

Verdade verdadeira! Pensa duas vezes antes de lascar com a vida do teu cunhado. Ele é do 

mesmo sangue da tua rainha! 

CREONTE: 

Que caia um raio agora na minha cabeça e eu morra esturricado se eu fiz alguma coisa contra 

tu, Édipo. (TODOS OLHAM PRA CIMA) 

ÉDIPO: 

Vá embora daqui!  

CREONTE: 

Eu já vou, mas saiba que só tu me odeia, a cidade não! 

 

CENA 7: TERCEIRA PARÁBASE (MELPÔMENE OBSERVA THALIA QUE 

ASSISTE À CENA COM SERIEDADE) 

 

MELPÔMENE: 

Viu?! Olha só o quanto sofre o rei Édipo! Uma vítima da máquina fatal do universo. Um rei à 

beira da ruína. (Olha para Thalia) 

THALIA: 

Que foi? (Thalia se faz de desentendida!) Tá me olhando assim por quê? O que tu tava falando 

mesmo? Eu tava observando era a cara de sedém do Creonte! (Gargalha!) 

MELPÔMENE:  

Seeeeeiiii… Confessa que a senhora estava era emocionada com a cena! 

THALIA:  

Emocionada eu sempre estou, mulher! O riso, saiba esta informação da minha boca, também é 

uma emoção, e diria eu que a melhor delas.  

MELPÔMENE: 

Mas eu vi uma cara de preocupação em ti! (Solta um riso!) Ah, isso eu vi! 

THALIA: 

Ai vai, e essa criatura sabe rir! Pois taí! Gostei da novidade! Mostrando os dentinhos sem 

ranger! 

MELPÔMENE: 

Eu? Rindo! Francamente!  

 

CENA 8: VOLTA À CENA COM AS PERSONAGENS: CIDADÃ TEBANA, ÉDIPO E 

GEOCASTA 

 

GEOCASTA:  

Eu preciso de detalhes, detalhes, porque não estou entendendo é nada! 

CIDADÃ TEBANA: 

Melhor não ficarmos mexendo nesse passado podre, se não a catinga, quando subir, será das 

grandes. 

ÉDIPO: 

Agora essa cidadã me vem com essa! 

GEOCASTA: 

Diz, meu rei, o que provocou em ti essa raiva da peste? 

ÉDIPO: 

Creonte me acusa de matar Laio. 

GEOCASTA: 

E ele tirou isso da onde? 

 



 
 

118 

 

ÉDIPO: 

Sei lá! Só sei que ele se uniu ao adivinho Tirésias para me lascar todinho! 

GEOCASTA: 

Mas, Édipo, vem cá! Tu acredita mesmo em oráculo? São tudo uns enrolão, meu filho. Deixa 

só eu te dizer que um dia, num passado distante, esse mesmo oráculo disse pro Laio que ele 

morreria assassinado por um filho nosso e ele morreu assassinado numa encruzilhada por um 

bando de marginal. E o filho que tivemos, com três dias de nascido, Laio amarrou os cambito 

dele e mandamo rebolar o tadinho no mato. 

ÉDIPO: 

Pelo amor de Zeus! O que tu disse, mulher?! Que ele morreu numa encruzilhada? 

GEOCASTA: 

É o que corre na boca dos tebanos! 

ÉDIPO: 

E qual é essa encruzilhada? 

GEOCASTA: 

Menino, é aquela bem ali, na esquina de Tebas, no cruzamento que vai dar em Delfos. 

[ADAPTAR PARA O LOCAL ONDE ESTÁ SENDO ENCENADA] 

ÉDIPO: 

E quanto tempo faz isso? 

GEOCASTA: 

Ah, se bem me lembro, foi pouco tempo antes de tu chegar em Tebas! 

ÉDIPO: 

Ai, que tá me dando uma fraqueza nas pernas! 

GEOCASTA: 

Que foi, homi de Zeus? 

ÉDIPO:  

Descreve Laio pra mim, mulher! 

GEOCASTA: 

Laio... que constrangedor falar do ex... Era um jovem senhor com cabelos grisalhos… ele 

parecia até um bocado contigo! Ai, minha Afrodite, eu tô notando um padrão... preciso falar 

disso na terapia.  

ÉDIPO: 

Valei-me, Dioniso! Ele andava só ou com uma ruma de gente? 

GEOCASTA: 

Se cinco for uma ruma de gente? 

ÉDIPO: 

Minha Atena do céu, me proteja! Escapou alguém? 

GEOCASTA:  

Só um cabra frouxo que, assim que tu chegou na cidade, pediu pra ir viver no campo, láaaaa 

nas brenha! 

ÉDIPO: 

Eu quero falar AGORA com esse cabra! 

GEOCASTA: 

Vou mandar trazer o homem até tu, mas primeiro me diz o porquê de tanto aperreio teu? 

ÉDIPO: 

Vou te contar tudo: um dia eu tava tomando umas num boteco lá de Corinto, aí um bebim, do 

neida, chei dos pau, veio me dizer que eu não era filho nem da mãe nem do pai, que o rei Políbio 

e a rainha Mérope tinham me achado na lata do lixo. No outro dia, perguntei pra meus pais e 

eles disseram que era invenção do povo, coisa de invejoso... e ficaram mei nervoso, me 



 
 

119 

 

engabelando. Mas fiquei com aquela pulga atrás da orelha e resolvi ir até Delfos, no Oráculo. 

E sabe o que ele me disse? 

GEOCASTA: 

Se tu num me disser, vou ficar sem saber! 

ÉDIPO: 

Que eu ia casar e ter filhos com minha própria mãe e ia matar meu pai! Doido é quem volta pra 

casa. Me embrenhei no mundo, bem distante de Corinto. Mesmo sem desejar minha mãe e sem 

querer matar meu pai, eu tinha um medo danado que o oráculo se cumprisse. 

GEOCASTA: 

E o que isso tudo tem a ver com Laio? 

ÉDIPO:  

Pois nessa mesma encruzilhada que tu disse aí, eu matei quatro cabra que me afrontaram e o 

quinto fugiu nas carreira! Meu Zeus, é muita coincidência! Se um dos cabra que matei tiver 

sido o rei Laio, eu mesmo joguei uma maldição contra mim! Ainda bem que fugi de Corinto! 

Já pensou? Além de assassino do rei do trono que hoje estou sentado, eu ainda tivesse matado 

meu pai e dormido com minha mãe??? Que vida desgraçada num seria essa minha?! 

CIDADÃ TEBANA: 

Tá amarrado em nome de Hera! Não te angustia, homi de Zeus! Espera o sobrevivente chegar 

pra ver o que ele diz! 

ÉDIPO: 

Mas a esperança é a última que morre! Se ele confirmar o que tu disse, mulher, então não fui 

eu que matei teu rei! 

GEOCASTA: 

Ai vai! E o que foi que eu disse mesmo, que nem me lembro mais? 

ÉDIPO: 

Que quem matou o rei foi um bando de marginal e não um homi só! 

 

CENA 9: QUARTA PARÁBASE 

 

THALIA: 

Ô mulherzinha, vem cá! Que putaria é essa aí?! Foi Édipo mermo que fez esse estardalhaço 

todo, né?!… mas como é que pode?! Eu conheço essa história! Juro que já li “trucentas” vezes… 

mas a gente não pode fazer nada não, pra mudar a vida desse pobirréi? 

MELPÔMENE: 

E quem pode com as divindades, com as moiras e com a máquina fatal da vida? 

 

CENA 10: (VOLTA PARA A CENA. ORAÇÃO DO CIDADÃ TEBANA E CHEGADA 

DO MENSAGEIRO DE CORINTIANO) 

 

CIDADÃ TEBANA: (oração) 

Ó grande Zeus, que é pai e não padrasto! 

Aquieta tuas menina danada,  

as Moira desgraçada! 

Intercede pra que Apolo revise o que tá escrito 

e fique só o dito pelo não dito 

dessa triste caminhada! 

Ordena a Dioniso que lave de vinho toda essa geração 

para limpar toda essa mácula  

dessa família amaldiçoada! 

 



 
 

120 

 

MENSAGEIRO: (chega batendo palmas) 

Ô de dentro?! 

CIDADÃ TEBANA:  

Ô de fora! 

MENSAGEIRO: 

Ando no encalço de Édipo. Sabe onde ele mora?  

CIDADÃ TEBANA: 

Está no canto certo. Ali está o rei e essa aqui é sua esposa Geocasta. 

MENSAGEIRO: 

Ai, vai! A mensagem ta endereçada pra Epicasta.  

GEOCASTA: 

Tanto faz, homi, pode falar! 

MENSAGEIRO: 

Ó linda rainha! A ré-inha das rainha! Cabra de sorte é o rei Édipo por ter essa lindeza como 

esposa. 

GEOCASTA: 

Muito educado, o senhor, mas o que quer mesmo por aqui? 

MENSAGEIRO: 

Trago notícias pro rei Édipo e pra senhora. 

GEOCASTA: 

E de onde vem essa notícia? 

MENSAGEIRO: 

De Corinto. Na realidade, eu tenho duas coisas para contar, uma é boa e a outra é ruim. 

GEOCASTA: 

Pois comece pela boa, pelo amor de Zeus, porque eu não aguento mais má notícia. 

MENSAGEIRO: 

Já corre nos quatro cantos do mundo que Édipo, seu marido, já é rei de Corinto.  

GEOCASTA: 

Valei-me! Nem precisa dar a má notícia! O meu sogro, rei Políbio, pai de Édipo morreu?! Édipo, 

corre aqui e escuta essa notícia pra completar o dia. 

ÉDIPO: 

Eu quero é correr léguas de má notícia. 

(Perguntando ao mensageiro) O que te traz aqui, ó infeliz? 

MENSAGEIRO: 

Seu pai, o rei Políbio, morreu, meu rei! 

ÉDIPO: 

Valei-me, meu Hades! E foi de quê? Morte morrida ou morte matada? Foi saudade de mim? Eu 

tenho culpa na morte dele? 

MENSAGEIRO: 

Nada! Foi dormir bonzim, quando acordo, já tava morto!  

ÉDIPO: 

Minha rainha, tu sabe das coisas. Olha o falso oráculo que dizia que eu ia matar meu pai?!?! 

GEOCASTA: 

Eu num te disse que são tudo uns charlatão. Só querem nossas oferenda.  

ÉDIPO: 

Mas minha mãe ainda está viva. Eu tenho medo… 

GEOCASTA: 

Édipo, me poupe. Nem em sonho, ou só em sonho tu deitaria com tua mãe. 

ÉDIPO: 

Tu é uma mulher de pouca fé… 



 
 

121 

 

GEOCASTA: 

Já tu, fé demais! 

MENSAGEIRO: 

Ô rei, se não for muito atrevimento meu, eu posso me meter na conversa? 

ÉDIPO:  

De novo? 

MENSAGEIRO: 

Essa mulher que o senhor teme é sua mãe, a rainha Mérope? Se sim, por que tem medo da 

bichinha, tão boazinha? Mas se não puder contar, tudo bem, meu rei! 

ÉDIPO:  

É porque um oráculo disse uma vez que eu mataria meu pai e dormiria com minha mãe! 

MENSAGEIRO: 

Mas que besteira besta, meu rei! Eu tenho mais uma notícia que vai alegrar o seu dia! Mérope 

não é tua mãe não, besta; nem Políbio é teu pai! 

ÉDIPO:  

Pronto! Então eu sou filho de chocadeira? 

MENSAGEIRO: 

Fui eu que te encontrei e te botei nos braços da rainha, que fazia tempo que queria ter um filho, 

mas o rei parecia que era mei “gôro”! Então eu fui teu salvador, porque tu tava tão desnutrido, 

só tinha cabeça e o pé inchado! E tô vendo que ele continua inchado, né?!  

ÉDIPO:  

E como você me encontrou? Fui abandonado à sorte?  

MENSAGEIRO: 

Nada! Recebi o senhor de um servo aqui do reino de Laio. 

ÉDIPO:  

E esse homem ainda vive? 

MENSAGEIRO: 

Como é que vou saber? Pergunta pro povo teu! 

CIDADÃ TEBANA: 

Meu rei, eu tenho pra mim que esse servo e o tal homem lá das brenha que o senhor mandou 

chamar são as mesmas pessoas. Mas talvez a rainha saiba mais que eu. 

 

CENA 11:  QUINTA PARÁBASE 

 

THALIA: 

Puta que pariu, ela se tocô... ela se tocô... Manuel Carlos perde é fei pra Sófocles, viu... tô 

amando essa tragédia mexicana.  

MELPÔMENE: 

Como é... amando tragédia... repete aí!  

THALIA: 

.... Vou dá logo o play que eu tô ansiosa... ainda bem que saiu todos os episódios de uma vez 

só. 

 

CENA 12: SÚPLICA DE GEOCASTA 

 

GEOCASTA: 

Édipo, deixa isso pra lá, eu te suplico! 

ÉDIPO: 

Não posso mais parar! Preciso saber sobre mim… 

 



 
 

122 

 

GEOCASTA: 

Para, meu rei, tu não precisa sofrer mais, basta o que sofro agora… 

ÉDIPO: 

Eu preciso saber, mulher, eu preciso saber de onde venho, quem eu sou e o que fiz… 

GEOCASTA: 

Eu só quero o teu bem, meu rei, para! Eu te peço mil vezes… 

ÉDIPO: 

Só paro quando essa história tiver todas as respostas… 

GEOCASTA: 

Ah, se tu pudesse ignorar quem realmente é… (Geocasta sai de cena) 

ÉDIPO: 

Tragam o pastor do Laio aqui imediatamente! 

CIDADÃ TEBANA: (Fala para a plateia) 

Eu não preciso ser vidente pra saber que daqui em diante é só ladeira abaixo e desgraça na vida 

desse pobi rei, desse pobirréi… 

 

CENA 13: ENTRA O SERVO DE LAIO NO PALÁCIO 

 

ÉDIPO: 

Mensageiro de Corinto, tu conhece este cabra? 

MENSAGEIRO: 

Conheço demais! Foi das mãos dele que recebi o senhor, meu rei, ainda bebê! 

ÉDIPO: 

E tu, servo! Sempre serviu o rei Laio? 

SERVO:  

Sim sinhô, meu sinhô! (responde com muito medo) 

ÉDIPO: 

Fazia o quê? 

SERVO:  

Pastorava gado, meu sinhô! 

ÉDIPO: 

E você conhece este homem aqui? (Apontando para o mensageiro) 

SERVO: 

Que homi?  

ÉDIPO: 

ESTE AQUI! (Fala gritando) 

SERVO: 

Assim de supetão, não me recordo direito não!  

MENSAGEIRO: 

Quer bem dizer que tu não se lembra que a gente ficava pastorando nossos boi lá no Citero o 

dia todim?  

SERVO: 

Num tô lembrado disso não! 

MENSAGEIRO: 

Quer bem dizer que tu não se lembra que botou um menino nos meus braços que tu recebeu lá 

no palácio de Laio?! Pois aquele ali, ó, (Aponta para Édipo) é o menino que tu me deu, macho! 

SERVO: 

Que conversa é essa! (Grita chorando desesperado) Cala essa tua boca, mensageiro dos inferno! 

ÉDIPO: 

Cala nada! Tu é que está calado e vai falar! 



 
 

123 

 

SERVO: 

O quê, meu rei! Pergunta! 

ÉDIPO: 

O que o mensageiro fala é verdade? Você entregou mesmo uma criança a ele? 

SERVO: 

Siiiim! (chorando!) Ah, meu Zeus, por que eu não morri logo na época? 

ÉDIPO:  

Não morreu antes, mas vai morrer agora se não me responder tudinho! 

SERVO: 

Já sei que vou morrer de qualquer jeito mesmo! 

ÉDIPO:  

Continua! O menino que entregou para o mensageiro era de quem? 

SERVO: 

Meu é que num era! Para de me perguntar as coisa, meu rei, por favor! (Fala chorando) 

ÉDIPO:  

Se não falar, vai morrer agora! 

SERVO: 

Eu to cansado dessa vida de... fica vivo, fica morto... Tá booooooom! O bebê era de dentro do 

palácio. E tua mulher pode te dar mais detalhes! 

ÉDIPO: 

Foi ela que te deu a criança? 

SERVO: 

Siiiiiim! 

ÉDIPO:  

Pra quê e por quê, meu Zeus! 

SERVO: 

Pra dar um fim na criança por causa de um oráculo que o bichim que nascesse mataria o pai. 

ÉDIPO:  

E por quê não obedeceu? (Fala gritando) 

SERVO: 

Fiquei com muita pena do inocente! 

ÉDIPO: (desesperado) 

Peraí... peraí... que dizer... então é... a rainha... o rei..  uma criança... Agora sim eu vejo tudo!  

TODOS: 

ATÉ QUE ENFIM!  

ÉDIPO: 

Ó deuses infernais, minha vida é uma desgraça só, desde o meu nascimento até agora.  

CIDADÃ TEBANA: 

Édipo, meu rei, o salvador de Tebas! 

Derrotou a Esfinge e libertou o povo da monstra dos enigmas! 

Foi amado pela cidade e amou a cidade desde sempre! 

Agora, é um infeliz, um amaldiçoado! 

Ah, Édipo réi, o mais desgraçado de todos os desgraçados! 

 

CENA 14: CIDADÃ TEBANA NARRA A CENA DO SUICÍDIO DE GEOCASTA E DA 

AUTOMUTILAÇÃO DE ÉDIPO (TEATRO DE SOMBRAS). 

 

Tebas querida, amada Tebas! 

Não queria ver o que vi, nem ouvir o que ouvi, muito menos contar a vocês. 

Meu coração sofre por essa casa amaldiçoada! 



 
 

124 

 

Nem toda a água do mundo seria suficiente para lavar a mácula desta cidade! 

Geocasta, nossa rainha, está morta! 

Quando ela entrou no seu quarto, já não mais existia, de tanta dor que sentia. Chorava, 

desesperada, trancada no quarto, gritando o nome de Laio, Laio, Laio…  

Eu não vi, minha Tebas amada, eu não vi como foi sua morte. Só presenciei a chegada de Édipo, 

arrastando-se num caminho de dor maior que toda a sua vida!  

Arrombou a porta e o horror tomou nossos olhos! Ela estava morta, pendurada no quarto! Édipo, 

não mais o rei, nem mais o filho, muito menos o homem, apenas uma dor, um grito, se aproxima 

da rainha, desenlaça seu pescoço do laço fatal. Mas a dor, Tebas querida, ainda não chegou no 

seu derradeiro tom. Édipo arranca os broches que prendiam o vestido da mãe-mulher e fura 

seus próprios olhos, pobre Édipo, fura os olhos que não conseguiram ver a obviedade de toda 

sua existência, e fura mais uma e mais tantas vezes… 

Perdão, Tebas dileta, porque não para por aqui. Édipo, o salvador, no passado, cumpre seu 

decreto: exilar o assassino de Laio, é preciso! E assim ele se autoexpõe, se autoexila, sendo ele 

próprio o flagelo de si mesmo.   

 

CENA 15: SEXTA PARÁBASE  

 

THALIA 

E vai ficar por isso mesmo? Ninguém fará nada para mudar esse final? Ninguém se atreveu a 

mudar essa história? Eu nem digo salvar esse homem, mas pelo menos diminuir essa dor… essa 

dor que rasga nossas almas? 

MELPÔMENE 

Infelizmente, assim é a vida: ninguém jamais poderá dizer “eu fui feliz”, antes de chegar ao seu 

momento derradeiro na terra! 

(Melpômene abraça Thalia, consolando-a!) (Depois Thalia dá uma assuada no manto de 

Melpômene e diz) 

THALIA 

Ah, meu amor! Eu não sou obrigada, não mesmo! 

MELPÔMENE 

Não é obrigada a quê, mulher? 

THALIA 

A ver essa história terminar assim, como uma tragédia grega! 

MELPÔMENE 

Criatura, e tu acha que isso tudo aqui é o quê???? Não se faça de Édipo! 

THALIA 

Traz já um pergaminho em branco que eu vou escrever a continuação desta chibata! Ah, se vou! 

MELPÔMENE 

Mulher, que heresia é essa que tu pretende fazer?! 

THALIA 

Deixa de ser frouxa e me traz um pergaminho novo, uma pena, uma caneta, um grafite 0.9… 

 

CENA 16: THALIA COMEÇA A NARRAÇÃO E OS BONECOS ENTRAM EM CENA 

 

E quando Édipo segue rumo às portas de Tebas de sete Portas, e é porta demais para entrar e 

sair, ele ouve um grito. 

ANTÍGONA 

Paiiiim, ei, paiiiim! Me espera que eu vou com o senhor! 

 

 



 
 

125 

 

ÉDIPO 

Quem fala? É você, Antígona, minha filha querida? Volta pra casa, menina! Não destrói teu 

futuro para seguir este vagamundo!  

ANTÍGONA 

Painho, não tem o P do perigo de eu deixar o senhor ir só. Eu sei de um lugar acolá que receberá 

o senhor muito bem… 

ÉDIPO 

Impossível! Quem receberá esse homem maculado? 

ANTÍGONA 

Bora, que eu te levo. É um perto, longe… no rumo de Atenas… terra governada por Teseu, um 

rei bom e justo… e será lá em Colono que o senhor vai encontrar repouso merecido… 

ÉDIPO 

Sério, menina? 

ANTÍGONA 

Seríssimo, pai! Põe a mão no meu ombro e caminha! 

ÉDIPO 

Pronto, filha! 

 

CENA 17: ÊXODO  

 

THALIA 

E assim termina a peleja quase sem fim de Édipo réi! Ah, ficou ótimo!  

MELPÔMENE 

E cadê a graça desse final? 

THALIA 

Eu só queria mesmo era um final feliz, um vinhozinho, um carnaval fora de época, uma 

procissão a Dioniso, rumo a Atenas e… nada mais!  

Quanto à graça, eu deixo para a próxima comicotragédia! 

MELPÔMENE 

Mulhezinha... tu vai destruir mais uma tragédia?  

THALIA 

E tu vai me ajudar! Aaa, se vai!  

 

Termina com um cortejo em direção a Colono. 

 

TEC: MÚSICA DE CARNAVAL. 

 

4.2 Construção do protagonista 

 

A ideia da composição do protagonista unindo Diceópolis, personagem cômico, e 

Édipo, personagem trágico, surgiu a partir de releituras de ambos os textos e da possibilidade 

de transformar Édipo numa figura risível, apesar de todas as desgraças que acontecem a ele. 

Diceópolis é uma excelente opção visto ser um homem justo que busca a paz, por mais que seja 

aos moldes cômicos.  



 
 

126 

 

Unir Édipo e Diceópolis é, sobretudo, unir o sério e o cômico, mas não menos, unir 

o que há de riso no tão sério Édipo e o que há de sério no tão cômico Diceópolis. Uma pessoa 

desavisada talvez não perceba tantas semelhanças que existem entre essas duas figuras. 

Acredito que até as vejam como opostas, quando se pensa em drama grego, afinal, uma está do 

lado da solenidade, da tragédia; a outra, do lado do escárnio, da ironia, da comédia. E por 

observarem somente essas particularidades, talvez não vejam que Édipo e Diceópolis só querem 

a paz, e nada mais, custe o que custar.  

Édipo busca a paz em nome de Tebas, mas na realidade, o percurso de salvação da 

cidade se entrelaça ao da busca pelo conhecimento e pela paz individuais do rei. Já Diceópolis 

busca a paz somente para si, visto que boa parte das pessoas optaram pela guerra, mas a grande 

realidade da comédia é que a paz é um desejo da cidade, e a que Diceópolis conquista é a 

metáfora dessa vontade.  

Édipo é celebrado em Tebas como o sóter, o salvador, e torna-se o ícone da 

prosperidade da cidade, que fatalmente não dura por muito tempo. Diceópolis, como o nome já 

diz, é a própria representação da cidade justa, destacando-se também como a figura de um 

salvador, daquele que conseguiu a paz, mesmo que somente para si. 

 

4.3 Escrita e produção de Édipo Réi 

 

O desejo de escrever uma adaptação de Édipo Rei, de Sófocles, para Teatro de 

Bonecos não nasceu como consequência da construção do projeto de doutorado, ao contrário, 

a ideia da peça, que já vinha sendo alimentada pelo Grupo Paideia há anos, serviu de motivo 

para a pesquisa da tese. 

 

4.3.1 Sobre o Paideia e o Teatro de Bonecos 

 

Quando nós do Grupo Paideia pensamos em adaptar textos clássicos da Grécia e de 

Roma para Teatro de Bonecos, em 2002, tivemos um incentivo por parte da professora Sarah 

Diva Ipiranga, à qual somos só admiração e gratidão, e também por parte de colegas da turma 

do estágio de literatura. Mas não foi uma ideia totalmente aceita, a princípio, talvez pelo fato 

de ser algo inusitado unir textos clássicos, na sua maioria eruditos e para um público adulto e 

acadêmico, ao Teatro de Formas Animadas, gênero relacionado diretamente e até 

inconscientemente, ao público infantil.  



 
 

127 

 

Mesmo assim, decidimos montar uma peça usando bonecos escolares, aqueles de 

tecido e esponja, que retratava o motivo mítico da Guerra de Troia, a Escolha de Páris. A 

proposta da disciplina de estágio era elaborar uma aula diferenciada para o público infantil com 

uma contação de histórias e fizemos isso. Contudo, à época, não conseguimos apresentar para 

crianças visto o estágio ter acontecido no período de férias, devido a um desajuste no calendário 

acadêmico por conta de greves legítimas. Então, apresentamos somente para colegas da 

universidade, sendo esta faixa etária o público majoritário do Paideia desde sua fundação até a 

atualidade.  

De forma alguma estou negando a magia que o Teatro de Bonecos exerce sobre as 

crianças. Inclusive, tivemos experiências memoráveis, apesar de poucas, em eventos infantis. 

Contudo, devido a todas as pessoas que compõem o grupo terem suas profissões, a maioria 

voltadas à educação, não conseguimos nos apresentar em escolas, por questões de horários e de 

disponibilidade. Naturalmente, com o passar dos anos, nosso público tornou-se o acadêmico, 

por nos apresentarmos, na maioria das vezes, em universidades. E não é fácil defender que 

Teatro de Bonecos pode sim ser para um público adulto, por isso, nós do Paideia falamos 

constantemente nas nossas apresentações que o Teatro de Formas Animadas não é nem nunca 

foi exclusivo para crianças. E essa dificuldade de fazer esse tipo de teatro para adultos não é só 

nossa e nem é de hoje. No texto de Paulo Balardim, na 13ª revista Móin-Móin, de 2015, no qual 

ele conta a história do museólogo e bonequeiro Antônio Carlos de Sena, herdeiro da arte da 

bonecagem de sua mãe Odila de Sena, fundadora do grupo mais antigo de Teatro de Bonecos 

do nosso país, o TIM, em 1945, ele cita uma memória de Sena que relata um pouco sobre essa 

dificuldade de se produzir Teatro de Bonecos para um público adulto:  

 

Houve, também, outro movimento que sustentamos na ABTB19: a desmistificação da 

ideia arraigada de que o Teatro de Bonecos era feito só para crianças. No Brasil, em 

vários Estados, já existiam grupos, diretores e autores criando espetáculos de alta 

qualidade para adultos. Como já falei, nosso grupo havia sido batizado de TIM – 

Teatro Infantil de Marionetes, mas, por causa desse movimento, alteramos o seu 

nome. Mantivemos a sigla, que já era conhecida, e ele passou a se chamar somente 

TIM – Teatro de Marionetes (Balardim, 2015, p. 68). 

 

Essa situação do Teatro de Bonecos no nosso país não vem de agora e é semelhante 

em todo o Ocidente. A estudiosa Ana Maria Amaral, no seu livro Teatro de Formas Animadas, 

expõe de forma bem didática uma separação entre Teatro de Formas Animadas no Ocidente e 

no Oriente, na qual neste há uma solenidade, uma sacralidade, e que muitas vezes está ligado à 

 
19

 ABTB Unima Brasil (Associação Brasileira de Teatro de Bonecos), fundada em 1973. 



 
 

128 

 

música e à poesia. Já aquele aproxima-se da paródia, da pantomima, tendo uma forte relação 

com a cultura popular. No percurso histórico do Teatro de Bonecos, Oriente e Ocidente fizeram 

caminhos distintos apesar de haver muitas semelhanças, inclusive no que diz respeito ao aspecto 

religioso: o Oriente sacralizando; o Ocidente parodiando. Contudo, esse caráter popular do 

Teatro de Bonecos é sufocado ou mal interpretado pelo pensamento racionalista e tem como 

consequência sua infantilização.  

 

Um teatro que, sem um apoio de um pensamento religioso, do qual se originou, ficou 

relegado ao imaginário infantil e popular. Eventualmente, o adulto pode ainda 

identificar nele algo que dentro de si mesmo está sufocado, e disso, muitas vezes, não 

tem nem consciência. Algo que escapa ao realismo e o fascina mas que a nossa cultura 

erudita procura sempre denegrir (sic)20 ou ignorar (Amaral, 2011, p. 17). 

 

Nossa escolha, enquanto Grupo Paideia, em priorizar o público adulto concretizou-

se com a produção de Lisístrata (2017) e acabou influenciando a reescrevermos a nossa peça 

Psiquê e Eros (2003) para uma versão adulta, em 2023. Acredito que Édipo Rei seja uma peça 

para pessoas adultas, mas que pode sim ser vista por pré-adolescentes ou adolescentes, por mais 

que tratem de temas delicados, como o suicídio e a autolesão. 

No meu entendimento, uma das formas de dar visibilidade ao Teatro de Formas 

Animadas é adaptando Clássicos para o gênero. Nós, do Grupo Paideia, fizemos isso com 

Lisístrata, de Aristófanes, e agora fazemos com Édipo Rei, de Sófocles. E há que se encontrar 

inúmeras semelhanças entre Teatro de Bonecos e Teatro Grego Clássico. 

   

4.3.2 A peça e os bonecos de Édipo Réi 

 

É importante destacar que a escrita da peça foi uma ação solitária minha, porque 

quis imprimir no texto o estudo e as leituras que foram feitas no decorrer do desenvolvimento 

desta tese. Só depois de pronta, compartilhei com o grupo, do qual saíram sugestões de 

acréscimos e mudanças que aceitei prontamente. A partir desse momento, tornou-se o Édipo 

Réi do Grupo Paideia, não mais meu. Felisberto da Costa cita algo interessante, no seu livro A 

poética do ser e não ser: procedimentos dramatúrgicos do teatro de animação, sobre o grau de 

envolvimento de quem escreve bem como o processo que segue depois da escrita do texto: 

 

 
20

 Registro aqui que o termo “denegrir” pertence a um vocabulário repleto de racismo estrutural advindo de uma 

cultura escravocrata. Por isso, abro esta nota, mesmo entendendo que, ao tempo da escritora, essas questões não 

eram discutidas com tanta transparência quanto hoje.  



 
 

129 

 

No teatro de animação, é comum o autor - ou autores - do texto estar envolvido em 

todo o processo de criação. A título de ilustração, vejamos o que diz o dramaturgo 

John Bell, do grupo Bread and Puppet: “Selecionado o tema, o trabalho inicial envolve 

o espaço e os objetos animados nesse espaço. Este se relaciona diretamente com a 

amplitude do material a ser trabalhado: bonecos de luva, bonecos de vara, bonecos 

gigantes etc. Também é importante a composição cênica dos objetos animados: 

máscaras isoladas, máscaras com bonecos, bonecos sozinhos etc., e o tamanho de cada 

um” (Costa, 2016, p. 23). 

 

Depois da leitura que fiz com o grupo, passamos coletivamente a pensar na peça 

como um todo, sobre quais tipos de bonecos usaríamos, sobre figurino, cenário, trilha sonora, 

dentre outras estruturas.  

E acredito que soe um pouco estranho pensar numa adaptação de uma Tragédia 

Grega para Teatro de Bonecos, tornando-se algo desafiador, por motivos semelhantes ao fato 

de que não seria lícito rir de um herói trágico. E também porque o Boneco evoca o riso, seja 

por sua aparência caricata, seja pelo que já é do senso comum de que esse elemento está muito 

mais para fazer rir do que fazer chorar.   

 

O público tem consciência de que está diante de um acontecimento teatral, e o boneco 

é a evidência disso, é ele que proporciona a “identificação” com a plateia, e de maneira 

diversa da que ocorre com o ator. Nesse sentido, há quem diga ser difícil representar 

uma tragédia com a linguagem dos bonecos conforme os preceitos aristotélicos. 

Argumenta-se que, na tragédia grega, a identificação da plateia com um ator de carne 

e osso é mais suscetível de provocar o terror e a piedade, resultando daí a catarse. 

Contudo, acredito que essa possibilidade é factível com o personagem-boneco (Costa, 

2016, p. 19). 

 

Concordo com Felisberto de que é possível sim provocar a catarse, falar sobre 

morte, sobre dor com bonecos. E a nossa peça Édipo Réi pretende provar isso. 

Sobre as personagens, basicamente mantivemos as mesmas da peça sofocliana. São 

elas Édipo, Geocasta, Creonte, Tirésias, Cidadã tebana, Servo tebano, Mensageiro corintiano, 

Antígona, Melpômene, Thalia e o “Minino”, guia de Tirésias. A brincadeira com o nome de 

Jocasta vem da própria pronúncia, porque comumente as pessoas dizem Geocasta. Outro 

motivo é porque a personagem mítica também tem inúmeras variantes para seu nome. Lilian 

Sais, na introdução da sua tradução de Édipo Rei traz essa informação, quando apresenta o mito 

de Édipo: [...] Na Odisseia, o nome de sua mãe é Epicasta e, nas poesias do ciclo épico, 

Eurigânia ou Eurinássia; nas tragédias, seu nome é Jocasta (Sais, 2019). 

Outra mudança nas personagens diz respeito à performance para o Teatro de 

Bonecos, visto ser inviável, pelo menos para nosso grupo, a presença de um Coro. Somos 

poucas pessoas bonequeiras no Paideia e, em nossa barraca, com uma estrutura espacial de 2m 



 
 

130 

 

de largura, por 1,50m de profundidade, não caberia mais de cinco dentro dela (Figura 14). 

Observem que, na figura abaixo, há quatro personagens em cena da nossa peça Lisístrata, 

manipuladas por quatro integrantes do grupo, e com cinco torna-se inviável uma performance 

maior dentro da barraca. Essa mudança de transformar o Coro em personagem única já 

experimentamos na Lisístrata e foi bem prática e satisfatória. 

 

Figura 14 - Barraca do Grupo Paideia - Apresentação Lisístrata 

em 2024 (UFC). 

    
Fonte: Grupo Paideia. 

 

Por isso, transformamos o Coro na personagem da Cidadã Tebana, quase fazendo 

as vezes de um Corifeu. A troca do gênero para o feminino, visto a tragédia trazer um Coro de 

cidadãos tebanos, veio depois da peça já escrita, por perceber que o olhar cuidadoso dessa 

personagem durante toda a trama faria muito mais sentido, em minha opinião, se fosse 

representado por uma figura feminina. E é ela que ocupa o lugar do sacerdote, e, mais à frente, 

também narra a cena trágica da morte de Geocasta e a automutilação de Édipo. Antígona fará 

uma participação especial no final da peça, mas as entidades que acrescentamos para além da 

tragédia sofocliana são as duas Musas: Melpômene, a “Alegra-coro” (Hesíodo, Teogonia. v. 

78), da tragédia; e Thalia, a “Festa” (Hesíodo, Teogonia. v. 78), da comédia, que farão pausas 

para comentarem sobre os acontecimentos, inspiradas na parábase cômica.  

 

Etimologicamente, παράβασις significa o ato de andar (do verbo βαίνω) para o lado 

ou além de (πάρα), o que implica em transgressão ou, numa outra acepção, em 

digressão – a partir da idéia de sair fora de uma área delimitada. Mas, ao contrário do 



 
 

131 

 

que se poderia pensar, seu uso no contexto teatral deriva menos do teor crítico ou do 

caráter aparentemente digressivo de seus versos do que do movimento executado pelo 

coro ao declamá-los. Durante a parábase, o coro avançaria (παραβαίνω) em direção 

aos espectadores e pronunciaria os versos olhando para eles (Duarte, 1998, p. 18) 

 

Chamo de Parábase todos os momentos em que as Musas entram em cena para tecer 

comentários. Para isso, faremos sempre uma pausa na narrativa com os bonecos, dentro da 

barraca.  

As Musas saem das laterais da barraca fazendo uma performance semelhante à 

estrofe, que corresponde a um movimento Coral, da direita para a esquerda; e à antístrofe, 

fazendo o sentido oposto. Elas não ficam onde estão os bonecos, semelhante ao Coro em relação 

aos atores do Teatro Grego.  Elas têm a liberdade de dançar, cantar e encenar e usam máscaras, 

tornando-se figuras bem próximas do drama grego.  

Thalia e Melpômene são atrizes mascaradas, bem próximas de como os atores se 

apresentavam no Teatro Grego Clássico. Essa técnica, em Teatro de Formas Animadas, chama-

se Boneco Geminado, em que o corpo da atriz e a Máscara, que tem um papel importante para 

a cena, tornam-se um só elemento. 

Abro um parêntese aqui para destacar a importância da Máscara como objeto cênico 

e da sua aproximação com o Teatro de Formas Animadas.  

Tanto Máscara Cênica quanto Bonecos são, de fato, objetos. Contudo, classificá-

los somente como tal não transmite a inteireza desses elementos no que diz respeito ao momento 

da encenação. Há, em ambos, algo que os conecta à vida, ao movimento, e é algo externo à 

condição estática do objeto em si. No caso da máscara, é tudo que compõe a personagem - 

corpo, encenação, figurino, gestual; no boneco, há também a presença do corpo, na maioria das 

vezes “invisível”, por se ocultar por detrás de tapumes ou quaisquer outras estruturas, de quem 

manipula. Por mais que haja diferença, é de fácil compreensão que tanto Boneco quanto 

Máscara saem da condição estática e adquirem vida, graças a algo externo que se conecta a eles, 

tornando-os um organismo só. Contudo, no Teatro de Bonecos isso é feito de uma forma mais 

sutil e simbiótica entre Boneco e quem manipula: “Algo invisível penetra no visível e se 

manifesta” (Amaral, 2011, p. 18). 

 Originalmente, as máscaras eram feitas de peles de animais e usadas no rosto, ou 

no corpo, do homem primitivo, camuflando assim o caçador para melhor atrair sua presa. A 

máscara é sempre um disfarce, simula e transforma (Amaral, 2011, p. 25). 

 

O teatro existe desde sempre. Desde que o homem passou a sentir necessidade de sair 

de si, de se despersonalizar, de se disfarçar, de sair do seu dia a dia para viver novas 

experiências. E experiências assim já ocorriam nos primórdios da história da 



 
 

132 

 

humanidade, nos rituais. O homem então se transformava em deus, animal, adquiria 

e dominava forças cósmicas. E essas transformações se davam principalmente nas 

cerimônias rituais (Amaral, 2011, p. 26). 

 

Das múltiplas funções da máscara, detenho-me na cênica, amplamente estudada 

pela história das artes, pela história antiga, pelo teatro, dentre outras áreas. Destaco aqui o 

estudo de Ana Maria Amaral que já traz uma comparação bem didática entre máscara e boneco, 

traçando diferenças e semelhanças. 

 

As máscaras representam entidades ou tipos. Os seus movimentos, ligados ao corpo 

do ator, são limitados; nela importa mais seu conteúdo e visual do que a ação que 

executam, mas os seus movimentos lentos e sutis, intencionais e nunca aleatórios, são 

fundamentais para que se tornem objetos dramáticos. 

Os bonecos, esses já são mais complexos e têm possibilidades enormes de ação. 

Representam, por isso, melhor o homem ou o animal, podendo refletir também o reino 

vegetal e mineral. 

Máscaras e bonecos são rostos em busca de um corpo ou seres em busca de alma. 

Expressam ideias (Amaral, 2011, p. 18). 

 

A nossa escolha por trazer atrizes mascaradas faz parte do nosso objetivo de 

aproximar o Teatro de Formas Animadas ao Teatro Grego Clássico.   

Quanto aos Bonecos de Édipo Réi, são do mesmo material que os outros do grupo, 

de papel Machê (Figura 15), com cabelos de lã e corpos de tecido (Figura 16).     

 

Figura 15 - Cabeças dos Bonecos de Édipo Réi em papel 

Machê - Oficina (2024). 

                
Fonte: Grupo Paideia 

 



 
 

133 

 

Figura 16 - Bonecos do Paideia - Édipo Réi - Oficina (2024). 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

As variantes do Teatro de Formas Animadas que usaremos, além do Boneco de 

Luva, que é um dos mais comuns, em que vestimos o boneco na mão e empreendemos 

movimentos a partir daí, são: o Mamulengo, que é o boneco de luva sem articulação na boca, o 

Teatro de Sombras, que consiste em projeção de imagens com o elemento luz e a máscara, que 

é usada pelas duas Musas. 

Nossos Bonecos de Luva (Figura 17) têm a boca articulável, através da qual 

empreendemos o movimento da fala das personagens, dando mais realismo aos bonecos: são a 

maioria dos que estarão em cena, dentro da barraca. O Mamulengo é a personagem sem fala do 

Minino, guia do vidente Tirésias, que será uma figura cômica, mesmo sem falar. O Teatro de 

Sombras será usado no momento de maior tensão da peça: o suicídio de Geocasta e a 

automutilação de Édipo. 

Uma das maiores dúvidas que tinha era de como mostrar as cenas mais críticas da 

tragédia. Lembro aqui que os momentos de violência não eram encenados, e sim narrados por 

uma personagem. E para encobrir estes momentos de terror, escolhemos o Teatro de Sombras, 

pela sutileza própria dele. Abaixo (Figura 17), segue o esboço da cena do suicídio e da 

automutilação. 

 



 
 

134 

 

Figura 17 - Esboço do Teatro de Sombras - Édipo Réi - Oficina (2024). 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

Nossa experiência com Teatro de Sombras é muito curta se comparada à com Teatro 

de Bonecos (2002). O contato com essa modalidade aconteceu graças a um curso oferecido pelo 

Grupo Anima, na Vila das Artes, aqui em Fortaleza, em julho de 2018. O fruto da oficina foi a 

montagem da nossa primeira produção para Teatro de Sombras: Prometeu e o Roubo do Fogo 

(5min), inspirada na tragédia Prometeu Acorrentado, de Ésquilo (Figura 18).   

 

Figura 18 - Montagem de Prometeu e o Roubo do Fogo - Teatro de Sombras (2018). 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

Sobre a personagem Édipo, como já havia mencionado, busquei inspiração para a 

composição da sua personalidade em Diceópolis, por isso, resolvi, nas primeiras falas do rei, 



 
 

135 

 

parodiar a de herói de Acarnenses, no início da comédia: “Tanta dô tem dispedaçado meu 

coração, / Alegria é pôca, bem poquinha, conto nos dedo; Mas sofrimento é grãocentas-ruma-

de-areia. (vv. 1-3) (trad. Ana Maria Pompeu) e “Faz tempo que não fico tão triste na minha 

vida, chega meu olho tão ardendo de tanto chorar.” (Paideia, 2024). 

Sobre a linguagem, tanto de Édipo quanto de outras personagens, destaco o 

cearensês, com todo o seu sotaque, sua riqueza semântica, suas apócopes do “s” como marca 

do plural, tão comuns à fala. A exemplo, cito Édipo: “Habitantes de Tebas, minhas criancinha 

[...]” e “Tirésias, o vidente dos vidente!” (Paideia, 2024).  

Em relação ao figurino: Édipo, Geocasta e Antígona, terão roupas douradas 

semelhantes, para marcar a família real (Figura 20). A única personagem que troca de roupa em 

cena é Édipo. Depois de furar os olhos, veste-se em andrajos para sair de Tebas (Figura 19).   

 

Figura 19 - Escolha do figurino - Édipo Réi (2024). 

 
Fonte: Grupo Paideia. 

 

O figurino do mensageiro, por ser estrangeiro, será colorido, para destacá-lo dentre 

as outras personagens tebanas (Figura 20, canto direito). A máscara que aparece sobre o pano 



 
 

136 

 

preto será a das Musas e os cabelos serão do mesmo material dos usados nos Bonecos, a lã, 

justamente para aproximá-las aos bonecos. Melinda Powers, nos seus estudos Athenian Tragedy 

in Performance, traz, no capítulo 6: Gesture and mask, uma informação sobre máscara que 

serviu de inspiração para a máscara das Musas: 

 

Um componente crucial desse vocabulário performático ateniense de gesto teatral é a 

máscara, que influenciou os gestos dos atores e seus movimentos. Como o gesto, 

temos imagens de máscaras, mas nenhum artefato real. O lado A do vaso Pronomos 

(figuras 1 e 2) oferece excelentes representações de máscaras do século V, que eram 

distintas das máscaras do final do século IV, com as quais podem ser confundidas. 

Com base em tais imagens, a maioria dos estudiosos rejeita a teoria outrora popular 

de que as máscaras do século V serviam como uma espécie de megafone e concordam 

que tinham a cabeça inteira com cabelo preso e provavelmente eram feitas de linho, 

mas existe desacordo sobre o ritual da máscara ou função estética. (Powers, p. 107, 

tradução nossa).21 

   

Acrescento aqui as figuras referentes ao vaso Pronomos, lado A e B22 

respectivamente, referenciados por Melinda, página 65 (Figura 20). O vaso representa um 

elenco de uma peça satírica com alguns sátiros. Destaco a figura das máscaras nas mãos das 

personagens retratadas, principalmente, as do lado B, que serviu de inspiração para as máscaras 

das Musas da nossa peça. 

 

 
21

 One crucial component of this Athenian performance vocabulary of theatrical gesture is the mask, which 

influenced the gestures of the actors and their movements. Like gesture, we have images of masks but no actual 

artifacts. Side A of the Pronomos Vase (figures 1 and 2) offers excellent representations of fifth-century masks, 

which were distinct from the later fourth-century masks with which they can be confused. Based upon such 

images, most scholars dismiss the once popular theory that the fifth-century masks served as a megaphone of 

sorts and agree that they were whole-headed with hair attached and probably made of linen, yet disagreement 

does exist over the mask’s ritual or aesthetic function. 
22

 I - Dionysus and the Cast of a Satyr Play (side A). Attic red-figured volute krater attributed to the Pronomos 

Painter, ca. 400 BCE. Naples, Museo Archeologico Nazionale, inv. 81673 (H3240). Photo by L. Pedicini. All 

rights reserved. Reproduced by kind permission of the Ministero per i Beni e le Attività Culturali – 

zoprintendenza Speciale per i beni archeologici di Napoli e Pompei. 

II - The Cast of a Satyr Play and Two Satyrs (detail side A/B, handle area). Attic red-figured volute krater 

attributed to the Pronomos Painter, ca. 400 BCE. Naples, Museo Archeologico Nazionale, inv. 81673 (H3240). 

Photo by L. Pedicini. All rights reserved. Reproduced by kind permission of the Ministero per i Beni e le Attività 

Culturali – Soprintendenza Speciale per i beni archeologici di Napoli e Pompei. 

 

 



 
 

137 

 

Figura 20 - Vaso Pronomos, lado A e lado B. 

         
Fonte: Athenian Tragedy in Performance: a guide to contemporary studies and historical 

debates. Iowa: University of Iowa Press, p. 65, 2014. 

 

A produção da peça será concluída entre os meses de janeiro e fevereiro de 2025 e 

sua estreia será no dia da defesa desta tese, se Dioniso e a banca autorizarem. Mas adianto que 

tudo que foi pensado e, em parte, concretizado para a peça, pode: desfazer-se, refazer-se, 

transmutar-se, a partir do primeiro ensaio. O Paideia, às vezes, faz disto: muda sempre e adapta-

se ao tempo. 

 

 

   



 
 

138 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Em 2021, num evento on-line da área de Letras Clássicas, apresentei uma 

comunicação sobre esta tese, que ainda estava bem no começo, tentando deixar de ser projeto 

para concretizar-se em pesquisa. Minha fala era basicamente sobre o agón entre Tirésias e 

Édipo e as possibilidades de riso neste diálogo. E, aproveitando o momento, adaptei parte do 

agón para Édipo Réi, do Paideia, e li ao final da comunicação. Depois da minha fala, recebi um 

primeiro comentário com um certo tom de advertência: para que tomasse cuidado com o que 

faria ao Édipo Rei, de Sófocles, justamente por ser um texto tão solene. Confesso que, ao ouvir 

isso de uma pessoa tão respeitada e experiente dos Estudos Clássicos, cheguei a cogitar sobre 

a inviabilidade da minha pesquisa. Mas não desisti, nem o faria. Foi só um breve momento de 

insegurança que foi sanada por conta de dois outros comentários: uma pessoa achou interessante 

e me indicou algumas leituras, incentivando-me a continuar; e outra, que me trouxe o argumento 

que precisava para validar meu trabalho, me indicou a Teoria da Recepção, da qual me utilizo 

para validar o que faço aqui. Sinceramente, não creio que teria desistido da pesquisa por conta 

daquele comentário ao qual julguei muito válido e útil. Ao contrário, confesso que, 

posteriormente, me incentivou muito mais a escrever sobre uma temática não tão comum ao 

nosso meio. 

A princípio, a proposta de perceber momentos risíveis nas Tragédias Gregas 

desenhou-se, para mim, como uma possibilidade muito fácil e óbvia, talvez por causa da minha 

personalidade bem-humorada. Mas foi um equívoco porque as minhas primeiras leituras de 

tragédias foram movidas principalmente pela fruição, por mais que tenham sido no período em 

que era estudante de Letras, que me tornei bonequeira do Paideia, escrevendo e produzindo para 

Teatro de Bonecos, ou até mesmo quando ministrei aulas na Extensão em Mitologia Grega. E 

estudar as tragédias com um olhar teórico, buscando identificar determinados aspectos, é muito 

diferente de ler por deleite. Não é que a pesquisa e produção deste trabalho não tenham sido 

prazerosos, ao contrário, pois, mesmo com todos os obstáculos de se escrever uma tese, diria 

que foi tão divertido quanto produzir as peças do Paideia.  

Peter Berger tem razão ao afirmar que a experiência do cômico é frágil e fugidia. E 

acrescento que pensar academicamente sobre possibilidades de riso num texto em que 

aparentemente o riso não penetra, também é algo que se esvai sob nossos olhos, como uma 

espuma, metáfora ricamente utilizada por Henri Bergson para representar a experiência do riso.   

Senti-me, em muitos momentos, como aquela pessoa que tenta explicar a piada para 

quem não conseguiu entender ou depois que todo mundo já riu dela. Mas, acabei me 



 
 

139 

 

conformando com isso, pois é o risco de quem tenta analisar o cômico intelectualmente, como 

diz Berger. 

Sobre o Riso, é um universo à parte, com significados potentes e de uma 

importância gigantesca para o meu objeto de pesquisa e, creio eu, para todas as áreas do 

conhecimento. Penso que os estudos sobre o Riso mereciam um destaque maior nesta tese, um 

erro que pretendo corrigir em pesquisas futuras. E esse meu leve negligenciar do Riso 

provavelmente é fruto de um determinado pensamento negativo sobre ele, que a sociedade 

carrega há tempos. George Minois, quando fala sobre o Riso Diabólico medievo, afirma que o 

riso sacode o corpo, causa espasmos, tira o autocontrole do ser humano. Mulheres não devem 

gargalhar… assim diria e ainda diz um conservador. E pelo fato de o riso existir cercado de 

censuras, talvez isso o relegue a um segundo plano.  

Algo intrigante que observei durante a produção da tese, nas minhas consultas 

bibliográficas, é a aproximação possível entre três temáticas: o Riso, a Comédia Grega e a 

Mulher. Não me aprofundei sobre este assunto, contudo foi algo que me inquietou fortemente 

durante o processo de escrita. Que o Riso e a Comédia possuem semelhanças, isso é óbvio, mas 

qual proximidade com a figura da mulher? O que observei diz respeito a “apagamentos”: o 

Riso, parte indelével da humanidade e estudado há milênios, é algo censurável e muitas vezes 

proibido, deixado em segundo plano; a Comédia Grega, em especial a aristofânica, mesmo 

sendo grandiosa, foi vista como um gênero menor e há uma quantidade imensamente superior 

de tragédias traduzidas do que de comédias; e a Mulher, com toda a sua potência e coragem, 

que sempre foi e ainda é silenciada e apagada na história da humanidade.  

Essa minha inquietação surgiu, primeiramente, ao observar as traduções brasileiras 

dos três livros teóricos que utilizei sobre o Riso. Todos foram escritos por homens estrangeiros: 

Henri Bergson e George Minois são franceses e Peter Berger é austríaco, contudo, quando essas 

obras chegam ao Brasil, são traduzidas, estudadas e revisadas por mulheres: em O Riso, de 

Bergson, as notas e tradução são de Maria Adriana Camargo Cappello e a introdução é de 

Débora Cristina Morato Pinto; na História do Riso e do Escárnio, de Minois, a tradução é de 

Maria Elena O. Ortiz Assumpção; e em O Riso Redentor, de Berger, quem traduziu foi Noéli 

Correia de Melo Sobrinho e quem revisou a sua tradução foi Beatriz Silveira Castro Filgueiras. 

Estendo isso às traduções do drama grego pois, na sua grande maioria, são os homens que 

trabalham com as tragédias; e as mulheres, com as comédias. Um exemplo concreto disso é que 

utilizo seis traduções de Édipo Rei, em língua portuguesa, sendo somente duas de mulheres: 

Maria do Céu Zambujo Fialho, de Portugal, e Lilian Amadei Sais, do Brasil, fora as outras 



 
 

140 

 

traduções que resolvi não usar, também feitas por homens. E ao observar a situação das 

traduções das comédias no nosso país, majoritariamente são feitas por mulheres.  

É claro que meu olhar é pontual e limita-se às consultas que fiz para a minha 

pesquisa, pois não procurei investigar essas questões profundamente. Mas o que me chamou 

atenção é que tanto o Riso, quanto a Comédia Grega e a Mulher têm seus lugares relegados e 

as suas importâncias diminuídas. Ao passo que percebo também, nas representações de 

mulheres brasileiras, essa potência e coragem por se debruçarem tanto no estudo do Riso quanto 

no trabalho de traduções das Comédias.      

Ainda sobre as referências bibliográficas, a oportunidade de ler as tragédias e 

comédias em grupo, em voz alta e performando à medida que alguém se sentia à vontade para 

isso, foi uma experiência ímpar e riquíssima para a minha pesquisa, pois, mesmo confirmando 

o que eu já deduzia anteriormente, sobre as possibilidades de riso na tragédia, percebi o quão 

rica e potente é a oralidade. Inclusive, observei inúmeras vezes que o riso vinha, em alguns 

momentos, justamente por conta da leitura em voz alta, e que isso não acontecia numa leitura 

silenciosa e solitária. Pena que muitos desses momentos se perderam na memória e que não 

pude gravar essas leituras, mas fica uma possibilidade de atividades futuras. 

Ainda em relação às tragédias, confirmei o que já sabia: que são textos riquíssimos 

e que devem ser sempre relidos, inclusive em variadas traduções. Por várias vezes, no decorrer 

da escrita, deixei bem claro que não era meu objetivo fazer uma crítica às traduções, mas 

reconheço que, em algumas vezes, acabei fazendo, não diminuindo o trabalho de quem traduziu, 

mas tecendo comentários sobre as escolhas de cada uma dessas pessoas. Confesso que priorizei 

traduções canônicas, que negligenciei outras ao deixar de citar e que até procurei dar destaque 

a traduções femininas, como a de Lilian Sais, em Édipo Rei, e Cristiane Zaniratto, em Édipo 

em Colono, não por escolhê-las meramente para validá-las, mas porque são trabalhos 

primorosos que precisam sim ser lidos.  

E quanto ao formato dos nomes que usei nas referências, mesmo fugindo um pouco 

da nomenclatura oficial, fiz isso porque me incomodo profundamente com a forma como somos 

referenciadas. Acho que porque não gosto do meu sobrenome Araujo, acabo rejeitando esse 

formato. E não só por isso, é porque creio que, ao tratar todas as escritoras pelos sobrenomes, 

que mais parecem masculinos, e em alguns casos são heranças da mudança de sobrenome nos 

casamentos, acaba-se por apagar a identidade dessas mulheres. E quanto aos cânones, resolvi 

tratá-los da forma que são mais conhecidos: Trajano, Torrano. Não que eu tenha intimidade 

para isso (se bem que adoraria!). 



 
 

141 

 

Minha intenção inicial era bastante ambiciosa: investigar as possibilidades de riso 

em todas as tragédias, mas, infelizmente, precisei fazer um recorte. Então, por usar a obra de 

Bernd Sindesticker, Harmonia de Palintono: Estudos sobre elementos cômicos na tragédia 

grega, e perceber que ele dava muito mais destaque às tragédias de Eurípides, resolvi voltar 

minha atenção para Ésquilo e Sófocles. E isso me incomodou profundamente, por haver no 

drama euripidiano verdadeiros tesouros cômicos em meio a tanta desgraça.  

Cito algumas dessas tragédias com o intuito de diminuir o meu remorso, mesmo 

sabendo que não há perdão de ter deixado As Traquínias de fora, juntamente com o mensageiro 

Licas, um “enrolão” de marca maior. Muito menos ter esquecido de citar o diálogo entre 

Dioniso e Penteu, quando este último está se travestindo para ir espiar o rito das mênades, nas 

Bacantes. De não ter colocado o diálogo completo entre o servo de Admeto e Héracles, depois 

da vergonha alheia causada pelo comportamento inoportuno do herói dos heróis, em Alceste… 

e ainda poderia citar outras tantas cenas cômicas euripidianas. O que posso fazer é 

minimamente continuar essa pesquisa em trabalhos futuros, com muito prazer.  

Escrever Édipo Réi foi puro deleite, mas não sem algumas inseguranças. Em 2021, 

fiz parte do agón entre Édipo e Tirésia para um evento acadêmico, depois disso, só retomei a 

escrita da peça quando a pesquisa sobre possibilidades de riso já estava bem adiantada e 

validada pela banca de qualificação. Mesmo assim, as ideias para a criação da peça já existiam, 

pois, como já comentei anteriormente, a vontade de produzir uma adaptação de Édipo nasceu 

antes mesmo do projeto para o doutorado. Hoje, o que me inquieta é porque não consigo mais 

discernir sobre se o estudo da teoria influenciou a elaboração do texto da peça ou se o contrário. 

Não sei o quanto isso é relevante ao final da tese, por isso, preciso pensar que a teoria e a prática 

estão em simbiose, uma auxiliando e completando a outra. 

Em relação à divisão dos capítulos da tese, fiz algumas alterações no decorrer da 

pesquisa por uma série de motivos, mas, principalmente por não saber por onde começar: se 

pelo Teatro de Bonecos e por Édipo Réi ou se pelo estudo sobre as possibilidades de riso na 

tragédia e o contraponto do sério nas comédias. Não que fossem dois objetos na tese, mas pelo 

fato de preocupar-me se estava valorizando mais um do que o outro. Enfim, escolhi. Comecei 

pelo estudo do risível em Édipo Rei, de Sófocles. Decisão esta pelo simples motivo de trazer 

primeiro a teoria para, ao final, mostrá-la inteira na prática. Por isso, Édipo Réi ficou para o 

final, não por ser menos importante para mim, e sim para usá-lo como confirmação, como 

validação, de tudo que havia dito antes. 



 
 

142 

 

Já citei, no decorrer do trabalho, que sempre fui uma pessoa bem-humorada, 

piadista. Gosto de rir alto e falar palavrão, mas nem sempre a sociedade compreende mulheres 

assim… livres. Quando li a primeira Comédia Grega, encontrei nela um lugar onde me sentia 

totalmente à vontade. Mesmo não percebendo a possibilidade de usá-la como modelo ideal da 

descida ao Mundo dos Mortos, na minha monografia de Especialização em Estudos Clássicos, 

já via no texto cômico um lugar confortável em que podia me segurar. Rãs foi a primeira dentre 

elas e a que mais me tocou, justamente porque eu buscava algo sério, soturno, para o meu 

trabalho da especialização e ela me aparece, sugerida por Ana Maria Pompeu, como solução 

para o meu dilema acadêmico. Talvez, esse desejo de pesquisar sobre algo solene seria uma 

tentativa de ser validada e reconhecida no meio acadêmico como uma pessoa séria. Fui tola! 

Enquanto caminhava rumo ao Hades (não literalmente, por Zeus!), a comédia me convidava a 

seguir o carro naval de Dioniso. E, na minha monografia, apontei como modelo perfeito de 

catábase a do deus do vinho, desde o motivo que o levou ao Hades até o retorno de lá.  

O estudo e a adaptatradução (termo inventado por mim e Ana Maria Pompeu, sobre 

algo que estaria entre o adaptar e o traduzir, sem hierarquia entre os processos) da Lisístrata foi 

algo libertador para o Paideia por vários motivos. O principal, como já citei durante a tese, foi 

poder assumir que nossas produções seriam majoritariamente para um público adulto. Também 

foi uma resposta repleta de indignação a um triste momento de desvalorização da arte da 

bonecagem que o Grupo Paideia sofreu no começo da jornada e que nem vale a pena narrá-lo 

aqui. Hoje percebo mais ainda que Lisístrata, assim como riso, penetrou pelas fissuras de 

ambientes totalmente masculinos e liderou como uma grande generala e sacerdotisa a revolução 

pela paz, trazendo algo sério e solene em meio a muito riso. 

E Acarnenses é uma das comédias mais belas de Aristófanes, na minha opinião. 

Diceópolis é simplesmente encantador. É a grande metáfora do desejo de festa e paz universais. 

Vi, na figura dele, a possibilidade de trazer leveza ao Édipo do Paideia, por justamente ser uma 

personagem que está mergulhada num cenário desolador, de guerra e desesperança e, mesmo 

assim, comporta-se como se tudo aquilo não fosse com ele. É curioso porque o Édipo da 

tragédia parece, muitas vezes, estar alheio a todas as desgraças que estão sendo constantemente 

mostradas sob seus olhos. 

O Grupo Paideia não vive financeiramente da arte da bonecagem. Temos nossas 

profissões e as atividades com o Teatro de Bonecos são puro deleite. Atrevo-me a dizer que 

todo o processo da arte da bonecagem: desde a escrita da peça, confecção dos bonecos e ensaios 

até a apresentação, funcionam como uma fuga das nossas rotinas. E o mais interessante é que, 



 
 

143 

 

quando nossas leituras para adaptações transformaram-se na Extensão em Mitologia Grega, 

levamos os bonecos para a sala de aula, provando que o lúdico e o riso podem sim ocupar o 

espaço da academia.  

Encerro minhas considerações finais, primeiramente recordando o Carnaval de 

2020. Quatro integrantes do Paideia, juntamente com amigas e amigos, nos vestimos de aias e 

comandantes, personagens da série distópica The Handmaid's Tale, inspirada no romance de 

Margaret Atwood de mesmo nome. Ao contrário das roupas das personagens, as nossas eram 

semelhantes, mas bem curtas e confortáveis para o sol escaldante dos carnavais do bairro do 

Benfica, aqui em Fortaleza. Havia placas penduradas nos nossos pescoços com as seguintes 

frases: na dos homens, “comandante é meuzóvo” e na das mulheres, “aia é meuzovário”. 

Fizemos tanto sucesso que nossa foto foi parar na página oficial da série aqui no Brasil. E a 

postagem perguntava justamente o que as pessoas achavam da nossa sátira carnavalesca. Os 

comentários foram diversos, mas a maioria achava que não era correto “brincar” com algo tão 

sério, visto a temática ser de muita opressão, principalmente e mais fortemente com as 

mulheres. À época, fiquei indignada e escrevi a seguinte resposta: 

 

Quando vi pela primeira vez a série Conto da Aia, foi um soco na boca do estômago. 

Via um episódio por dia e tentava digerir cada um. Comprei o livro e o li enquanto 

assistia à terceira temporada. Apresentei um trabalho sobre a série e o livro num 

evento aqui na minha cidade. Eu precisava falar! Indiquei a série a uma dezena de 

pessoas, e sempre dizia: "você precisa ver a série"! Quando pensei as fantasias, 

imaginei um grito de protesto! Aias e comandantes curtindo o carnaval fora de Gilead, 

rindo, bebendo, se divertindo. Essa necessidade desse grito era constante quando via 

a série! Eu sabia que Margaret Atwood havia escrito um livro de denúncia, e não 

ficção! Fantasias também são formas de protesto! O riso é denúncia! Pena alguns 

associarem o riso a apenas alienação. A crítica, a ironia, o deboche, o sarcasmo sempre 

serão aliados da luta. Sobre os termos “Comandante é meuzóvo” e “Aiaémeuzovário’, 

eles abarcam um campo semântico tão vasto, que só o cearense entende a força dessa 

expressão e é complicado explicar para outros brasileiros, que dirá para estrangeiros. 

As aias dançaram uma linda ciranda ao redor de uma cerveja... celebrando nossa 

liberdade, mas de olhos sempre abertos para as tias Lídias Damares (oprimidas que 

viraram opressoras)! Numa entrevista, Joseph Fiennes (Waterford) afirma que se não 

fosse o senso de humor do elenco nos bastidores, talvez eles não conseguiriam ter 

feito com tanta perfeição. Ele estava certo! O riso é libertador e, ao mesmo tempo, um 

instrumento de protesto! Hoje luta-se contra extremismos sendo extremistas e isso eu 

não entendo, porque estamos do mesmo lado e precisamos nos unir! Em honra a 

Aristófanes, seguimos com o nosso protesto e nosso grito: “aia é meuzovário!” e 

“comandante é meuzóvo!”. (Danielle Motta, Instagram, 2020)     

   

E, finalmente, seria leviano da minha parte dizer que não tenho o objetivo de 

convencer as pessoas sobre a teoria do risível na tragédia. Na realidade, nem deveria me 

importar com isso. Lembro-me da cena antológica do primeiro filme Matrix em que Neo vai à 

Oráculo para saber o que o destino reservava a ele. Ao chegar lá, depara-se com uma senhora 

simpática cozinhando. Ela diz que não o convida para sentar porque sabe que recusará. Em 



 
 

144 

 

seguida, sem olhar para ele, diz que não precisa se preocupar com o vaso. Neo pergunta: “que 

vaso”, virando-se, e assim derruba e quebra o objeto citado. Ele fica espantado e questiona 

como ela sabia. Ao que responde que o que realmente vai fazer com que “queime sua mufa” é 

se ele o teria quebrado caso ela não tivesse dito nada.  

Pergunto agora, parodiando a Oráculo: você riria de Édipo Rei ou de quaisquer 

outras tragédias se não tivesse lido este trabalho? 

 

 

 

 

 

  



 
 
 

 

145 

 

REFERÊNCIAS 

 

AMARAL, Ana Maria. Teatro de formas animadas: máscaras, bonecos, objetos. 3. ed. São 

Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2011.  

ARAUJO, Danielle Motta. Lisístrata: estudo e adaptatradução para teatro de bonecos. 2017. 

Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-graduação em Letras, Centro de Humanidades, 

Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2017.  

ARISTÓFANES. As rãs. Introdução, tradução e notas de Marina Peixoto Soares. 2014.  

Dissertação (Mestrado) – Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade Estadual de 

Campinas, Campinas, 2014.  

ARISTÓFANES. Lisístrata ou a Greve do Sexo. Tradução de Antônio Medina Rodrigues. 

Adaptação de Anna Flora, ilustrações de Eduardo Rocha. São Paulo: Editora 34, 2002.  

ARISTÓFANES. Lisístrata. Tradução de Ana Maria César Pompeu. 2. ed. São Paulo: 

Editora Cone Sul Ltda, 1998.  

ARISTÓFANES. Lisístrata. Tradução de Ana Maria César Pompeu. São Paulo: Hedra, 2010.  

ARISTÓFANES. Lisístrata. Tradução de Millôr Fernandes. Porto Alegre: L&PM, 2007.  

ARISTÓFANES. Os acarnenses. Introdução, versão do grego e notas de Maria de Fátima de 

Sousa e Silva. Coimbra: Imprensa de Coimbra, 1988.  

ARISTÓTELES. Poética. Tradução e notas de Ana Maria Valente. Prefácio de Maria Helena 

da Rocha Pereira. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2004.  

BAKOGIANNI, Anastasia. O que Há de Tão ‘Clássico’ na Recepção dos Clássicos? Teorias, 

metodologias e perspectivas futuras. Revista de Estudos Clássicos, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, 

2016.  

BALARDIM, Paulo. Se não fosse a vida, seria um filme: Antônio Carlos de Sena. Móin-

Móin - Revista de Estudos sobre Teatro de Formas Animadas, v. 1, n. 13, p. 56-71, 2015.  

BELTRAME, Valmor Níni; MORETTI, Gilmar A. Filosofias da Formação Profissional: à 

guisa de introdução. Móin-Móin - Revista de Estudos sobre Teatro de Formas Animadas, 

v. 1, n. 14, p. 9-13, 2015.  

BERGER, Peter L. O riso redentor: a dimensão cômica da experiência humana. Tradução de 

Noéli Correia de Melo Sobrinho. Revisão da tradução de Beatriz Silveira Castro Filgueiras. 

Petrópolis: Vozes, 2017.  

BERGSON, Henri. O riso: ensaio sobre o significado do cômico. Tradução e notas de Maria 

Adriana Camargo Cappello. Introdução de Débora Cristina Morato Pinto. São Paulo: Edipro, 

2018. 



 
 
 

 

146 

 

BRANDÃO, Junito de Souza. Dicionário mítico-etimológico. Petrópolis: Rio de Janeiro, 2014.  

BRANDÃO. Junito de Souza. Teatro grego: Eurípides e Aristófanes. Rio de Janeiro: Editora 

Espaço e Tempo, 1985.  

BRANDÃO. Junito de Souza. Teatro Grego: tragédia e comédia. 12. ed. Petrópolis: Vozes, 2011.  

CABRAL, Luiz Alberto Machado. A Biblioteca do Pseudo Apolodoro e o Estatuto da 

Mitologia. 2013. Tese (Doutorado) – Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade Estadual 

de Campinas, Campinas, 2013.  

CASTIAJO, Isabel. O teatro grego em contexto de representação. Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, 2012.  

COSTA, Felisberto Sabino da. A poética do ser e não ser: procedimentos dramatúrgicos do 

teatro de animação. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2016.  

DUARTE. Adriane da Silva. O dono da voz e a voz do dono: a parábase na comédia de 

Aristófanes. 1998. Tese (doutorado em Letras Clássicas) – Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 1998.  

ÉSQUILO. Os Sete contra Tebas. Tradução de Donaldo Schüller. Porto Alegre: L&PM, 2003.  

ÉSQUILO. Prometeu acorrentado. Tradução de J. B. Mello e Souza. São Paulo: Martin Claret, 

2005.  

ÉSQUILO. Sete contra Tebas. Tradução, posfácio e notas de Trajano Vieira; ensaio de Alan H. 

Sommerstein. Edição bilíngue. São Paulo: Editora 34, 2018.  

ESQUILO. Tragedias. Traducción de Fernando Brieva Salvatierra. Introducción de Pedro 

Henrique Ureña. Buenos Aires: Losada, 2008.  

ÉSQUILO. Tragédias: Os persas, Os sete contra Tebas, As suplicantes e Prometeu cadeeiro. 

Estudos e traduções de Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras, 2009.  

EURÍPIDES. Alceste. Tradução e notas de J.B. de Mello Souza. 2006. Recurso digital. 

EURÍPIDES. Teatro completo. Tradução de Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras, 2015. v. I. 

Recurso digital. 

EURÍPIDES. Teatro completo. Tradução de Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras, 2016. v. II. 

Recurso digital. 

EURÍPIDES. Teatro completo. Tradução de Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras, 2016. v. III. 

Recurso digital. 



 
 
 

 

147 

 

EURÍPIDES; ARISTÓFANES. Um drama satírico: O Ciclope, e duas comédias: As Rãs e 

As Vespas. Tradução do grego por Junito de Souza Brandão. Rio de Janeiro: Editora Espaço e 

Tempo, 1996.  

GRAVES, Robert. O grande livro dos mitos gregos. Tradução de Fernando Clabin. São 

Paulo: Ediouro, 2008.  

GRIMAL, Pierre. Dicionário da Mitologia Grega e Romana. Tradução de Victor Jabouille. 

4ª ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000.  

GUINSBURG, J. Édipo Rei: uma peça de teatro. In: VIEIRA, Trajano. Édipo Rei de 

Sófocles. São Paulo: Perspectiva, 2015.  

HARDWICK, Lorna. Reception Studies. Cambridge: Oxford University Press, 2003.  

HESÍODO. Os Trabalhos e os Dias. Tradução de Mary de Camargo Neves Lafer. São Paulo: 

Iluminuras, 2006.  

HOMERO. Ilíada. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001.  

JENDZA, Craig. Paracomedy: Appropriations of Comedy in Greek Tragedy. New York: 

Oxford University Press, 2020.  

LAFER, Mary de Camargo Neves. Os mitos: comentários - 2. Prometeu e Pandora. In: 

HESÍODO. Os Trabalhos e os Dias. Tradução de Mary de Camargo Neves Lafer. São Paulo: 

Iluminuras, 2006. p. 57-74.  

LIRA, Fernando. Jogos para cenas cômicas. Organização de Fernando Lira; colaboração de 

Augusto Reis, Beatriz Aderaldo, Diego Brito, Geórgia Dielle, João Machado e Sarah Jorge. 

Fortaleza: Grupo Crise, 2013.  

MALHADAS, Daisi; DEZOTTI, Maria Celeste Consolin; NEVES, Maria Helena de Moura. 

Dicionário Grego-Português. 2. ed. Cotia: Ateliê Editorial; Araçoiaba da Serra: Editora 

Mnema, 2022.  

MENDES, Cleise Furtado. A gargalhada de Ulisses: a catarse na comédia. São Paulo: 

Perspectiva; Salvador: Fundação Gregório de Matos, 2008.  

MINOIS, Georges. História do riso e do escárnio. Tradução de Maria Elena O. Ortiz 

Assumpção. São Paulo: Editora UNESP, 2003.  

MOTA, Marcus. Sete contra Tebas de Ésquilo. Revista Archai, n. 10, p. 145-145, 2013.  

PLATÃO. A República. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Editor convidado Plínio Martins 

Filho. Organização de Benedito Nunes & Victor Sales Pinheiro. Texto grego John Burnet. 4. 

ed. rev. e bilíngue. Belém: Ed. UFPA, 2016.  



 
 
 

 

148 

 

PLATÃO. O Banquete. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Editor convidado Plínio Martins 

Filho. Organização de Benedito Nunes & Victor Sales Pinheiro. Texto grego John Burnet. 4. 

ed. revisada e bilíngue. Belém: Ed. UFPA, 2018. 

POMPEU, Ana Maria César. Aristófanes: o dramaturgo da cidade justa. São Paulo: Giostri, 

2019.  

POMPEU, Ana Maria César. Dioniso Matuto: uma abordagem antropológica do cômico na 

tradução de Acarnenses de Aristófanes para o cearensês. 1. ed. Curitiba: Appris, 2014.  

POMPEU, Ana Maria César. Eurípides aristofânico: a tragédia como artifício cômico. Letras 

Clássicas, São Paulo, n. 12, p. 83-98, 2008.  

POMPEU, Ana Maria César; ARAÚJO, Orlando Luiz de; PIRES, Robert Brose (org.). O Riso 

no Mundo Antigo. Fortaleza: Expressão Gráfica e Editora, 2012.  

POWERS, Melinda. Athenian Tragedy in Performance: a guide to contemporary studies 

and historical debates. Iowa: University of Iowa Press, 2014.  

REINHARDT, Karl. Sófocles. Tradução de Oliver Tolle. Brasília, DF: Editora Universidade 

de Brasília, 2007.  

RIBEIRO JR., Wilson A. Sófocles. Portal Graecia Antiqua, São Carlos. Disponível em: 

greciantiga.org/arquivo.asp?num=0075. Acesso em: 16 jan. 2025. 

SEIDENSTICKER, Bernd. Palintonos Harmonia: Studien zu komischen Elementen in der 

griechischen Tragödie. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1982.  

SÓFOCLES. Antígona. Tradução de Donaldo Schüler. Porto Alegre: LP&M POCKET, 2011.  

SÓFOCLES. Antígona: livro vira-vira 2. Tradução de Domingos Paschoal Cegalla. 1. ed. Rio 

de Janeiro: BestBolso, 2016.  

SÓFOCLES. Antígona: tragédias completas. Tradução de Jaa Torrano. Estudos de Beatriz de 

Paoli e Jaa Torrano. Coleção Clássicos Comentados dirigida por João Ângelo Oliva Neto e 

José de Paula Ramos Jr. São Paulo: Ateliê Editorial: Editora Mnema, 2022.  

SÓFOCLES. Antígone. Tradução e introdução de Trajano Vieira. São Paulo: Perspectiva, 

2009.  

SÓFOCLES. As Traquínias: tragédias completas. Tradução de Jaa Torrano. Estudos de 

Beatriz de Paoli e Jaa Torrano. Coleção Clássicos Comentados dirigida por João Ângelo Oliva 

Neto e José de Paula Ramos Jr. São Paulo: Ateliê Editorial: Editora Mnema, 2022.  

SÓFOCLES. Édipo em Colono. Tradução, comentários e notas de Cristiane Patrícia 

Zaniratto. 2003. Dissertação (Mestrado em linguística) – Instituto de Estudos da Linguagem, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2003.  



 
 
 

 

149 

 

SÓFOCLES. Édipo em Colono. Tradução do grego e prefácio de Donaldo Schüler. Porto 

Alegre: L&PM, 2010.  

SÓFOCLES. Édipo em Colono. Tradução e introdução de Trajano Vieira. São Paulo: 

Perspectiva, 2016. 

SÓFOCLES. Édipo Rei. Tradução de Trajano Vieira; apresentação de J. Guinsburg. 3. ed. 

São Paulo: Perspectiva, 2016.  

SÓFOCLES. Édipo Rei ou Édipo em Tebas: tragédias completas. Tradução de Jaa Torrano. 

Estudos de Beatriz de Paoli e Jaa Torrano. Coleção Clássicos Comentados dirigida por João 

Ângelo Oliva Neto e José de Paula Ramos Jr. São Paulo: Ateliê Editorial: Editora Mnema, 

2022.  

SÓFOCLES. Édipo Tirano. Tradução e comentários de Leonardo Antunes. Introdução de 

Breno Battistin Sebastiani. Posfácio de Maria Homem. São Paulo: Todavia, 2018.  

SÓFOCLES. Filoctetes. Tradução, posfácio e notas de Trajano Vieira. Edição bilíngue. 

Ensaio de Edmund Wilson. São Paulo: Editora 34, 2014.  

SÓFOCLES. Rei Édipo. Introdução, tradução do grego e notas de Maria do Céu Zambujo 

Fialho. Lisboa: Edições 70 LDA, 2019.  

SÓFOCLES. Rei Édipo. Introdução, tradução e notas de Flávio Ribeiro de Oliveira. São 

Paulo: Odysseus Editora, 2015.  

SÓFOCLES. As Traquínias. Apresentação, tradução e comentário filológico de Flávio 

Ribeiro de Oliveira. Campinas: Editora da Unicamp, 2009.  

VERNANT, Jean-Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e Tragédia na Grécia Antiga. São 

Paulo: Perspectiva, 2011.  

VIAL, Claude. Vocabulário da Grécia Antiga. Tradução de Karina Jannini. São Paulo: 

Editora WMF Martins Fontes, 2013.  

ZANIRATTO, Cristiane Patrícia. Tradução, comentário e notas de Édipo em Colono de 

Sófocles. 2003. Dissertação (Mestrado em linguística) – Instituto de Estudos da Linguagem, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2003.  



 
 

150 

 

ANEXO A - EMENTA DA DISCIPLINA DE TEATRO DE ANIMAÇÃO II DA 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE SANTA CATARINA - UFSC 

 

 


