UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARA
CENTRO DE HUMANIDADES
DEPARTAMENTO DE LITERATURA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS

ALINE LEITAO MOREIRA

OS IMAGINARIOS MEDIEVAL E CELTA COMO RESIDUO: REPRESENTACOES

FEMININAS N'O ROMANCE DE TRISTAO E ISOLDA

FORTALEZA
2024



ALINE LEITAO MOREIRA

OS IMAGINARIOS MEDIEVAL E CELTA COMO RESIDUO: REPRESENTACOES
FEMININAS N'O ROMANCE DE TRISTAO E ISOLDA

Tese apresentada ao  Programa de
Pos-Graduagdo em Letras, do Centro de
Humanidades da Universidade Federal do
Ceara, como parte dos requisitos para
obtengdo do titulo de Doutora em Letras.
Area de concentragdo: Literatura Comparada.

Orientadora: Prof?? Dra. Elizabeth Dias
Martins

FORTALEZA
2024



Dados Internacionais de Catal ogag&o na Publicacéo
Universidade Federal do Ceara
Sistema de Bibliotecas
Gerada automaticamente pelo médulo Catal og, mediante os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

M836i Moreira, Aline Leitdo.
Os Imaginérios Medieva e Celtacomo Residuo : representacfes femininas 'O Romance de Tristdo e
Isolda/ Aline Leitéo Moreira. — 2024.
207 f.

Tese (doutorado) — Universidade Federal do Ceara, Centro de Humanidades, Programa de Pos-Graduacao
em Letras, Fortaleza, 2024.
Orientacdo: Profa. Dra. Elizabeth Dias Martins.

1. Tristdo e Isolda. 2. residualidade. 3. medievo. 4. cultura celta. 5. amor cortés. |. Titulo.
CDD 400




ALINE LEITAO MOREIRA

OS IMAGINARIOS MEDIEVAL E CELTA COMO RESIDUO: REPRESENTACOES
FEMININAS N'O ROMANCE DE TRISTAO E ISOLDA

Tese apresentada ao  Programa de
P6s-Graduacdo em Letras, do Centro de
Humanidades da Universidade Federal do
Ceara, como parte dos requisitos para
obtencdo do titulo de Doutora em Letras.
Area de concentracio: Literatura Comparada.

Aprovada em 01 de fevereiro de 2024

BANCA EXAMINADORA

Prof.* Dra. Elizabeth Dias Martins (Orientadora)
Universidade Federal do Ceara (UFC)

Prof.* Dra. Mary Nascimento da Silva Leitao
Universidade Estadual do Ceard (UECE)

Prof. Dr. Marcos Paulo Torres Pereira

Universidade Federal do Amapa (UNIFAP)

Prof.* Dra. Cintya Kelly Barroso Oliveira
Secretaria da Educacdo do Estado do Ceara (SEDUC/CE)

Prof.? Dra Denise Noronha Lima

Universidade Estadual do Ceara (UECE)




Ao meu filho Gabriel, por quem me dedico a
ser melhor, a quem devo a vontade de
renascer diariamente e a quem devoto meu

amor incondicional.



AGRADECIMENTOS

Existem muitas pessoas a agradecer quando trilhamos o caminho da vida
académica e posso dizer sem a menor divida que a primeira a quem devo toda a minha
gratiddo, respeito, carinho e admiracdo ¢ a minha orientadora, a Professora Doutora
Elizabeth Dias Martins. Todo meu reconhecimento ndo sé a sua atua¢do como orientadora, o
que ela faz com muito rigor, cuidado e capacidade, mas também como ser humano que,
antes de tudo e de todos, ndo soltou minha mado, mesmo quando andei distante da
Universidade, porque a vida me levou a outras paragens. Meu mais sincero agradecimento
por todos os momentos de alegria, de cobranga e de aprendizado. Sem ela, eu ndo
conseguiria chegar até aqui.

Agradeco também, de todo coracdo, ao professor Doutor Roberto Pontes, por ser
aquele que me apresentou a obra ora estudada, também por sua orientacdo durante o
Mestrado e por ser luz com a Teoria da Residualidade.

Aos meus pais, Aurea Leitdo Moreira e Jos¢ Walmir Moreira (in memoriam), €
irmdos Amanda Leitdo Moreira e Alyson Leitdo Moreira, que me ensinaram sobre amor,
companheirismo, unido e responsabilidade.

Ao meu esposo, Ricardo Aratjo da Silva, e ao meu filho, Gabriel Aragjo Leitao,
pelo apoio incondicional e por todo amor.

Aos meus amigos considerados irmdos do coracdo, Cintya Kelly Barroso
Oliveira, Elcimar Simdo Martins e Maria Bernardete Alves Feitosa, que sempre me
incentivaram, cobraram e acreditaram que eu conseguiria chegar até aqui. Obrigada por
nunca soltarem a minha mao.

A todos os professores que fizeram parte da minha formagao. Existe um pouco
de cada um deles aqui. A educacgdo foi uma das mais importantes ferramentas para minha
constru¢ao como ser humano, além de pesquisadora e profissional.

Obrigada a Professora Doutora Sarah Diva da Silva Ipiranga, minha orientadora
de Estagio em Literatura, na Graduacao em Letras, cursada na Universidade Federal do
Ceard, e posteriormente orientadora na Especializagdo em Ensino de Literatura, na
Universidade Estadual do Ceard, a quem devo muito do que sou hoje como professora e por
quem tenho enorme carinho e admiracao.

A professora Doutora Mary Nascimento da Silva Leitdo, da Universidade

Estadual do Ceara (UECE) e ao Professor Doutor Marcos Paulo Torres Pereira, da



Universidade Federal do Amapa (UNIFAP), pelas valiosas contribui¢cdes na qualificagdo,
pelo respeito e por todo carinho.

As professoras Doutoras Cintya Kelly Barroso Oliveira e Denise Noronha Lima,
pela disposi¢ao em participar da banca de defesa.

A todos os meus companheiros de jornada na pds-graduacdo, em especial as
queridas amigas Jovanna Marinho, Jéssica Thais Loiola, Ieda Carvalhedo e Victoria
Vasconcelos, meu honesto agradecimento pelas trocas de conhecimento, pelas risadas nos
corredores e pelas anglstias compartilhadas.

Aos colegas do Grupo de Estudos de Residualidade Literaria e Cultural
(GERLIC), pelo conhecimento compartilhado e carinho permanente.

Aos amigos que sempre torceram por mim e festejaram minhas conquistas, Alice
Albuquerque, Fabio da Silva, Wendy Santana, Teresa Bandeira, Gorete Soares, Jacqueline
Maia, Cristiane Ribeiro ¢ Daniel.

Aos colegas de trabalho que transformaram-se em amigos queridos, Luciano
Nery, Carliane Barroso, Cé¢lida Tomaz, Irlania Lima, Mayne Cavalcante ¢ Alessandra
Odorico, minha gratiddo por me incentivarem e dividirem dias felizes, afazeres e anseios no
FormaCE.

Aos queridos amigos, Socorro Amaro, Isabelle Almeida, Marcia Freitas, George
Barroso, Léo Nunes, Simone Nunes, Iracy Santos, Valéria Barros, Claudia Muratori,
Nildézia Oliveira, Marcia Maciel, Mdarcia Ligia e Rafael César, que dao leveza a meus dias.

Ao Victor Matos do PPGLetras pela amabilidade e presteza de todos os
momentos.

A Secretaria da Educagio do Ceara (SEDUC- CE), pela concessdo do necessario
afastamento de minhas fungdes profissionais. Sou muito feliz por ser servidora publica deste
orgao.

A CAPES, pelo fomento ao conhecimento. O presente trabalho foi realizado
com apoio da Coordenagdao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior - Brasil

(CAPES) - Cédigo de Financiamento 001.



“O amor os pressiona, como a sede precipita
para o rio 0 cervo prestes a morrer, ou como
0 gavido que, apos longo jejum, de repente
solto, cai sobre a sua presa. Infelicidade! Nao
se pode fazer calar o amor” (Bédier, 1988, p.

57).

“Yo no creo en meigas, pero hayas - Eu ndo
creio em bruxas, mas elas existem” (Frase

popular da galicia espanhola” (Russell, 2019,
p. 7).

“Tresloucada

Sou de verdade

Mulher que nao se dobra
Que cospe fogo

Sou bruxa!

Me entrego!
Transfiguro a imagem
Que de mim fizeram
Num caldeirao de barro

Que também destruirei.

Entrego-me, enfim. Sou toda minha!”

(Moreira, 2022, p. 110).



RESUMO

Esta pesquisa ¢ de abordagem qualitativa, cuja natureza bibliografica e analitico-descritiva
tem por objeto de estudo O Romance de Tristdo e Isolda, de Joseph Bédier, obra publicada
em 1900. Como objetivo central, nos propomos refletir sobre o papel da mulher e os valores
de outras culturas presentes na narrativa. Outros objetivos de investiga¢do que nos propomos
a analisar s3o o carater lendario e mitico da obra, a presenga do amor cortés e do
amor-paixdo e a representacdo de figuras do imaginario medieval, como a do cavaleiro e a
da dama. A metodologia utilizada para a investigacio foi o emprego da Teoria da
Residualidade, sistematizada por Roberto Pontes, a qual se detém a conceituar residuo,
imagindrio, mentalidade e endoculturacdo, relacionando-os a cultura e a literatura. Este
trabalho se fundamenta num estudo sociohistorico, tendo como referéncia os conceitos de
base e autores pautados nas seguintes categorias: a representacdo da mulher nas culturas
celta e no medievo; o amor-cortés e o amor-paixdo; e os imaginarios de dama e bruxa
relacionados & protagonista Isolda. No que se refere ao referencial tedrico utilizado,
destacamos sobre a residualidade: Pontes (2020, 2019, 2017, 2015) e (2006), Moreira
(2022), Torres (2016 e 2015), Martins (2020 e 2012). Para as analises sobre a cultura celta
com base em Barros (1996), Neiva (2014), Wood (2011), Furtado (2003), Knight (2003),
Tatar (2013), Barry (2013), Isarnos e Amaro (2014), Barry (2013), Franco Junior (2010),
Ferraz (1960), Jacobs (2013), Grimm (2013), Seneween (2014); sobre Idade Média, os
autores buscados foram como Franco Junior (2006), Oliveira (1997), Le Goff (2016), Duby
(1992, 1995), Mongelli (2018) e Neiva (2014); para tratar do amor-cortés e o amor-paixao,
utilizamos Singer (1992), Huizinga (2021), Johnson (1997), Loyn (1997), Lobato (2012),
Rougemont (2003) e Capelao (2019) e para o estudo da representagdo da mulher nas
culturas celta e no medievo, bem como os imaginarios de dama e bruxa, nos amparamos em
Barros (2001), Russel (2019), Federici (2017), Macedo (1999), Vainfas (1992), Perrot
(2019), Black (2022), Haywood (2022), Campbell (2015), Lemaire (1994), Duby (1989,
2013), Russel e Alexander (2019), Byington (2015), Buckland (2019) e Le Goff (2021). O
Romance de Tristdo e Isolda advém de muitas variantes faladas e escritas por outros autores
de tempos diversos e Bediér reconstroi a narrativa a partir de varias versdes que traz consigo
muitos elementos, os quais se fundem revelando imaginarios diversos de culturas varias.
Com este estudo, desejamos contribuir para um olhar plurissignificativo da obra, capaz de
ultrapassar a ideia de analisa-la apenas como um romance de cavalaria ou considera-la de

forma simplista como uma lenda celta ou medieval, ou ainda enxerga-la apenas como a



historia de um amor adultero. O Romance de Tristdo e Isolda, reconstruido por Bédier a
partir de variantes orais e escritas, incorpora multiplos elementos culturais que revelam a

fusdo de imaginarios diversos.

Palavras-chave: Tristao e Isolda; residualidade; medievo; cultura celta; amor cortés.



ABSTRACT

This research adopts a qualitative approach, with a bibliographical and analytical-descriptive
nature, and has as its object of study The Romance of Tristan and Isolde, by Joseph Bédier,
published in 1900. The central objective is to reflect on the role of women and the values of
other cultures present in the narrative. Other investigative goals include analyzing the
legendary and mythical character of the work, the presence of courtly love and passionate
love, and the representation of figures from the medieval imaginary, such as the knight and
the lady. The methodology applied is based on the Theory of Residuality, systematized by
Roberto Pontes, which focuses on defining the concepts of residue, imaginary, mentality,
and endoculturation, relating them to culture and literature. This study is grounded in a
socio-historical analysis, guided by core concepts and authors organized into the following
categories: the representation of women in Celtic and medieval cultures; courtly love and
passionate love; and the imaginaries of lady and witch associated with the protagonist
Isolde. Regarding the theoretical framework on residuality, we highlight Pontes (2006, 2015,
2017, 2019, 2020), Moreira (2022), Torres (2015, 2016), and Martins (2012, 2020). For
analyses on Celtic culture, we draw on Barros (1996), Neiva (2014), Wood (2011), Furtado
(2003), Knight (2003), Tatar (2013), Barry (2013), Isarnos and Amaro (2014), Franco Junior
(2010), Ferraz (1960), Jacobs (2013), Grimm (2013), and Seneween (2014). Regarding the
Middle Ages, the key references include Franco Junior (2006), Oliveira (1997), Le Goff
(2016), Duby (1992, 1995), Mongelli (2018), and Neiva (2014). To discuss courtly love and
passionate love, we rely on Singer (1992), Huizinga (2021), Johnson (1997), Loyn (1997),
Lobato (2012), Rougemont (2003), and Capeldo (2019). For the study of the representation
of women in Celtic and medieval cultures, as well as the imaginaries of lady and witch, we
reference Barros (2001), Russel (2019), Federici (2017), Macedo (1999), Vainfas (1992),
Perrot (2019), Black (2022), Haywood (2022), Campbell (2015), Lemaire (1994), Duby
(1989, 2013), Russel and Alexander (2019), Byington (2015), Buckland (2019), and Le Goff
(2021). The Romance of Tristan and Isolde derives from numerous spoken and written
variants by authors from different times, and Bédier reconstructs the narrative from several
versions, bringing together many elements that merge, revealing diverse imaginaries from
various cultures. With this study, we aim to contribute to a multi-meaningful reading of the
work, one that transcends its analysis merely as a chivalric romance or reduces it to a

simplistic Celtic or medieval legend, or even as the mere story of an adulterous love. The



Romance of Tristan and Isolde, reconstructed by Bédier from oral and written variants,

incorporates multiple cultural elements that reveal the fusion of diverse imaginaries.

Keywords: Tristan and Isolde; residuality; Middle Ages; Celtic culture; courtly love.



3.1
3.2

4.1
4.2

5.1
5.2
5.3

SUMARIO

PRIMEIROS PASSOS NOS ARREDORES DO ROMANCE DE TRISTAO
E ISOLDA ...aeeeeeeereeeerersressesesesssssssessssssssssssssssssssssesssessassssessssessesssessssssasans
O CAMINHAR TEORICO EM TORNO DA ESTORIA DOS AMANTES

HISTORICO DA NARRATIVA DE TRISTAO E ISOLDA OU DAS
VEREDAS PERCORRIDAS

Desbravando a Cultura Celta: raiz e percurso, vestigios e itinerarios ..........
Trajetos da Idade Média: balizas do tempo, cultura medieval e literatura

O ESMIUCAR DO AMOR COMO CONDUTOR DOS PERSONAGENS

Acerca do AMOT COItES .....coueeereecssersseressenssencsensssecssessssnsssesssssessessssssssessssssseses
Na trilha do AMOTr-PAiXA0 ...cccovvreeiecsssrnricssssannecssssssesssssssscssssasssssssssssssssssssssssssass
A SENDA DOS IMAGINARIOS MEDIEVAL E CELTA NAS
REPRESENTACOES FEMININAS ...cooereeerererersnesesesesssssesesesssssssesesssessssese

O percurso da mulher celta

A travessia da mulher medieval ..........ooeieiiviiiisniiisnniissenissenensneessencsssesessneees
Muito da bruxa, um pouco da dama: Isolda nas margens de uma, limites da

QUL  Qceeseeeencerenerencereencseencesanccsessesssscsssscssessssassssssssssssssassssasssssssssssssssansssassssssssssanses
PRINCIiPIO DO FIM, VISOES DO PORVIR .......ccvvevrrererressessessessessessessesense
REFERENCIAS ....couiueincenenensscnsesesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss

14
20

37
37
59
85
85
107

122

122

147

158



PRELUDIO

Na sele¢ao para o Mestrado, meu projeto de dissertacao tratava da obra Bras,
Bexiga e Barra Funda, de Alcantara Machado. Eu a havia estudado na Especializagdo em
Ensino de Literatura, na Universidade Estadual do Ceard (UECE), e pensava em continuar
a pesquisa-la. Porém, ja no primeiro encontro com meu orientador, fui interrogada sobre o
porqué de haver escolhido aquela obra para pesquisar. Naquele instante, ele comegou a me
falar sobre Ariano Suassuna € me propds comecar a pensar sobre as producdes do autor
paraibano. Também mencionou uma gama de obras referentes a presenca de medievalismo,
fazendo mengao, inclusive, aO Romance de Tristdo e Isolda, de Bediér.

Comecei a fazer leituras das obras de Ariano e me deparei com A Historia de
Amor de Fernando e Isaura, esta corresponde a uma versao escrita por Ariano a fim de
rememorar a narrativa dos personagens Tristdo e Isolda. No Mestrado, acabei por trabalhar
com as duas obras, a de Ariano e a sua matriz, enquanto que no Doutorado, acabei me
direcionando a obra de Bédier e, de forma mais enfatica, a personagem feminina Isolda.

A grande questdo sobre todo esse caminho por mim percorrido ¢ minha
compreensdo a respeito de tais “escolhas”, todas em torno da mesma temdtica. Na
realidade, um acontecimento marcou minha vida profundamente e, de algum modo,
inconscientemente, foi 0 motivo real para a escolha da obra que ora estudo.

O ano era 2004, eu era recém-aprovada nos concursos municipal e estadual,
cujas lotacdes se davam no municipio de Aracoiaba. Mais um dia de trabalho transcorria
normalmente, eu estava a caminho do distrito municipal Varzea da Abelha, quando recebi
uma ligagdo de minha irma informando o falecimento dos meus avos paternos. Para meu
maior espanto, em meio ao choro desesperado, ela informava que meu avd passara mal e
minha avo, quando percebeu a gravidade do que ocorria com seu amado, afirmou que sem
seu amor ndo mais poderia viver. Ambos morreram naquele dia.

Também quando Isolda sabe da morte de Tristdo, em algumas versoes, ela
morre, porque tdo grande ¢ seu amor que ndo pode continuar a viver sabendo da partida do
amado. A narrativa da vida de meus avods, assim como a de Isolda e seu Tristdo tratam,
entre tantas questdes, do amor maior que a vida. Em ambos os casos, hd a decisdo, tanto de
minha avé quanto de Isolda, de desistirem de uma vida sem seus amores. Elas podem
parecer frageis ou covardes, mas eu vejo coragem em admitir sua fraqueza diante de uma
vida sem amor. A meu ver, elas foram protagonistas até na hora de suas mortes. Parece-me

que morrem porque assim decidem.



Assim, as lindas e tragicas histérias de amor de Isolda e Tristdo e de Erotildes e
Floréncio podem ser definidas por meio de uma das mais lindas e célebres frases sobre a
narrativa dos amantes lendarios que atravessa os tempos: “Nosso amor ¢ de tal estofo que

v6s ndo podeis morrer sem mim, nem eu sem vos” (BEDIER, 1988, p. 140).



14

1 PRIMEIROS PASSOS NOS ARREDORES DO ROMANCE DE TRISTAO E
ISOLDA

“O que a literatura tem como forca ¢ a
educagdo da alma, é a formagao intelectual, é
a indagacdo sobre o mundo. A sondagem da
alma humana, o conhecimento do mundo, o
conhecimento de ndés mesmos, uma espécie
de autoconhecimento através da vida dos

outros” (Hatoun, 2020, p. 126).

A literatura € nossa travessia, por isso a epigrafe de abertura deste texto ¢ uma
descricdo sobre a importancia da literatura para o escritor Milton Hatoun, pensamento
coadunante com o nosso, compreendendo que esse “autoconhecimento através da vida dos
outros” (Hatoun, 2020, p. 126) nos transporta para algo além de nos e de nosso tempo. O
trecho pertence a obra na qual Ricardo Viel (2020) entrevista uma gama de escritores da
atualidade e os faz discorrer sobre tematicas relativas ao fazer literario.

Um questionamento comum antecede os demais, este se dd em referéncia a
defini¢ao: O que ¢ literatura? Esta foi a primeira pergunta que recordamos ter ouvido
durante a disciplina de Teoria da Literatura I, quando iniciamos o curso de Letras. A
indagacdo permeou nosso percurso ndo s6 durante a referida disciplina, mas ao longo de
toda a graduacdo, também durante o curso de especializacdo sobre o Ensino de Literatura
Brasileira e posteriormente no Mestrado em Letras. Na verdade, cremos ser essa uma
incognita para todos que sentem aprego ou respeito pela literatura para além do ambiente
académico.

Nessa busca incessante por defini¢cdes, em discussdes na academia, muitas vezes
acaloradas, uma constante, consensual e inegavel afirmacdo sempre foi a de que os textos
literarios sdao representativos de sua ¢época. Partindo dessa premissa, um escritor do
Romantismo brasileiro, tendo vivido o periodo de criacdo da Imprensa brasileira e visto a
criagdo do Banco do Brasil, presenciado a chegada da Familia Real Portuguesa, vivenciado a
abertura dos portos as nagdes amigas, por exemplo, representard em sua obra elementos

relacionados a essa realidade, que desenha caracteristicas literarias especificas, como a



15

centralizacdo do individuo e de seus sentimentos e a necessidade de criagdo de uma cultura
eminentemente brasileira, segundo o pensamento dos escritores da época.

Contudo, tal representagdao ndo ¢ pura e simplesmente uma pintura enquadrada,
na qual podemos vislumbrar apenas o periodo ali representado. Em andlise mais profunda,
percebem-se elementos fruto de culturas e épocas remotas.

Para Alfredo Bosi (1994), as tematicas afloradas do Romantismo brasileiro “sao
conteudos brutos, espalhados por toda a historia das literaturas” (Bosi, 1994, p. 91). O autor
afirma ainda ser necessaria uma compreensdo global para dar conta da complexidade da
referida escola literaria e acrescenta: “o todo ¢ algo mais que a soma das partes: ¢ génese e
explicacao” (Bosi, 1994, p. 91). Tais contetdos intervalados ao longo da historiografia
literaria e acondicionados a ciclos culturais, os quais se dao a partir de génese e explicagao,
sd0 uma constatagdo do passado que emerge culturalmente, cuja constancia permanece em
periodos subsequentes.

Roberto Pontes, professor, poeta, critico e ensaista ¢ o sistematizador de uma
teoria a qual ndo compactua com a divisdo da Literatura a partir da historiografia conforme a
que esta posta, pelos mesmos motivos os quais fizeram Bosi discorrer sobre a Historiografia
da Literatura Brasileira. E um paradoxo e ndo é um contraditério por acaso. Bosi considera o
reaparecimento do passado nas literaturas a partir de ciclos culturais. Esse traco poderia
muito bem servir a Teoria da Residualidade', sistematizada por Pontes, a qual tem como lei a
formulacao axiomatica “Na cultura e na literatura nada ha de original; tudo é remanescéncia;
logo, tudo ¢ residual” (Pontes, 2020, p. 34). A exemplo da Lei de Lavoisier, postulada em
1785, a qual diz: “na natureza nada se cria, nada se perde, tudo se transforma”, ao falar em
ciclos culturais, Bosi adentra exatamente no supracitado axioma de Pontes, ja que a cultura ¢
desvelada por meio de seus passados conduzidos por ciclos influenciadores dessas culturas
através dos tempos e, num recorte mais especifico, 0 mesmo ocorre com as literaturas
subsequentes. Sistematizar uma teoria ¢ organizd-la de modo a possibilitar sua
aplicabilidade.

Pontes, ao sistematizar a Teoria da Residualidade, estabeleceu e definiu

conceitos operacionais com a finalidade de dar embasamento e possibilidades de

! A Teoria da Residualidade foi sistematizada por Roberto Pontes no 4mbito da unidade curricular de Literatura
Portuguesa do Departamento de Literatura do Curso de Letras da Universidade Federal do Ceard, com as
contribuigdes de seus colaboradores. A teoria estd vinculada a investigacdo em institutos locais e nacionais de
fomento a pesquisa, como a Pré-Reitoria de Pesquisa e Pds-Graduacdo da UFC, Associagdo Nacional de
Pos-Graduagao e Pesquisa em Letras e Linguistica — ANPOLL — e o Conselho Nacional de Pesquisas — CNPQ.
Além disso, pesquisadores de Universidades de Portugal, Espanha e Franca tém abordado a Teoria da
Residualidade em textos académicos.



16

reconhecimento e analise aos interessados na sua utilizagdo. Assim, o autor elenca e define
os seguintes termos: “residuos”, “cristalizacao”, “mentalidade”, “imaginario”, “hibridagao
cultural” e “endoculturacao”.

A Teoria da Residualidade aponta que nada ¢é original, pois tudo advém de
alguma remanescéncia, de algum residuo, e oferece possibilidades de andlise a partir desse
molde. Sendo assim, o estudioso foi observando e adentrando as leituras as quais tratavam
sobre a identificacdo de elementos do passado em tempos subsequentes e catalogando seu
conhecimento por intermédio de outros autores e tedricos, ou seja, Pontes foi encontrando,
espacadamente, termos convergentes com a Teoria da Residualidade.

Porém, muito antes da sistematizacdo dessa teoria, Pontes ja indicava seus
termos embasadores, como observado em 1967 num prefacio do livro do poeta Pedro Lyra,
quando utilizava o conceito de residuo no ambito da estética literaria, conforme cita em seu
artigo intitulado “Prédromos conceituais da Teoria da Residualidade” (Pontes, 2020, p. 14).

A Teoria da Residualidade foi cunhada e sistematizada com base em conceitos
formulados pela Ecole des Annales, Guerreiro Ramos, Raymond Williams, Peter Burke,
Hilario Franco, James D. Dana, Ortega y Gasset entre outros. Desde o inicio de suas andlises
até seu mais recente trabalho, Pontes vem acrescentando novas apreciagdes e reiterando
pontos pertinentes observados por ele e por outros pesquisadores do Grupo de Estudos de
Residualidade Literaria e Cultural (GERLIC).

A Literatura como fio condutor deste trabalho traz a luz O Romance de Tristdo e
Isolda’, de Joseph Bédier, obra escrita em 1900 a qual narra o amor impossivel entre um
cavaleiro medieval e uma princesa da Irlanda, transformada em rainha ao casar-se com
Marcos, rei da Cornualha e tio de Trist3o.

Entretanto, tal narrativa advém de muitas variantes faladas e escritas por outros

autores de tempos diversos. O proprio Bédier reconstroi a narrativa de Tristdo e Isolda® a

2 O presente trabalho ¢ fruto da pesquisa realizada em variadas fontes bibliograficas, com tempos e geografias
também diversos. Desse modo, nomes de determinados personagens, lugares e autores sdo escritos de formas
diferentes, a depender da fonte utilizada. Como consequéncia, decidimos por transcrevé-los de acordo como
foram encontrados nas referidas referéncias. Por exemplo, Marc e Marcos sdo, para 0 mesmo personagem,
formas possiveis de escrita encontradas neste texto e sera uma constante. Outra explicacdo importante ¢ a de
que no decorrer do texto, usamos, muitas vezes, a grafia dos personagens Tristdo e Isolda sem fazer uso do
italico, pois ao escrevemos dessa forma, ndo estamos fazendo mencdo aos titulos das obras e sim aos
protagonistas integrantes da narrativa.

* A narrativa de Tristdo e Isolda ¢ uma das grandes historias de amor da Idade Média. Esta arraigada em
tradicdes que provavelmente remontam ao periodo de dominagdo viking na Irlanda, no século X, recebeu
forma artistica completa no mundo anglo-normando no século XII. Foi escrito em Francés, traduzido para o
alemao pelo grande poeta Gottfried von Strassburg ¢ com versdes também em inglés e noruegués arcaico. Uma
extensa versdo em prosa incorpora muito material arturiano, comparando os talentos e reputa¢des de Tristdo e



17

partir de varias versdes e ao reconstrui-la entendemos que opta por dar destaque na trama a
personagem feminina Isolda. Esta ganha tanta evidéncia que conseguimos fazer uma anélise
de sua personalidade a partir de suas acdes, bem como nos sentimos instigados a
compreendé-la buscando base nas raizes historicas e culturais que emergem dela. Nessa
busca, encontramos uma personagem feminina protagonista.

Isolda ¢ uma dama ambientada no medievo e a narrativa em questao remonta aos
castelos medievais com cavaleiros, reis, rainhas e disputas por poder. A personagem traz
consigo elementos proprios da dama medieval, do mesmo modo, unindo-se a tais
caracteristicas, temos a forte presenca de uma personalidade destoante daquilo que se
concebe para tal modelo.

Podemos observar Isolda submissa apenas diante das amarras sociais, ou seja,
somente quando parece nao ser observada, pois todas as vezes em que tem oportunidade, se
entrega a paixdo desmedida e ao amado Tristdo, sem ponderar preceitos cristdos ou mesmo o
lago matrimonial com o rei Marc. Ela também ¢ aquela que consegue persuadir, enganar,
mentir, sem que haja ai um desconforto moral, pois € regida por seu desejo e dotada de
individualismo. Acrescenta-se o fato da personagem trazer consigo o conhecimento sobre a
manipulacdo de ervas, herdado da mae.

A partir dessas caracteristicas, a referida personagem pode ser observada sob
variadas perspectivas: num imaginario mediévico, ela ¢ uma dama, mas algumas de suas
caracteristicas normalmente sdo direcionadas a concepg¢ao de bruxa, seja a partir desse
mesmo imaginario, seja em outros tempos. Até aqui ja teriamos muito a dizer, mas
compreendemos que essas denominagdes podem ser representagdes caracterizadoras do
feminino de um outro periodo historico, mais particularmente a partir de uma cultura
especifica, a celta.

Ademais O Romance de Tristdo e Isolda, de Bédier (1988), nos faz considerar
muitos outros pontos pertinentes: a existéncia de variadas versdes da narrativa nos leva a
refletir sobre um cardter lendario e ou mitico da obra; a representacdo de figuras do

imaginario medieval, como cavaleiro, dama e bruxa; a profusao de valores representativos

Lancelote como cavaleiros ¢ como amantes. A Cornualha e, em especial, Tintagel fornecem a localiza¢ao
central da historia, a qual gravita em torno do mundo celta desde Ciimbria até a Irlanda e a Bretanha. Os
principais personagens sdo o proprio Tristdo, o rei Marcos da Cornualha (tio de Tristdao), Isolda da Irlanda e
Isolda da Bretanha. Os ingredientes da histdria, diversamente combinados nas diferentes versdes, constituem a
quintesséncia do romance medieval: um sobrinho perdido, um esposo nobre e confiante cuja confiancga ¢ traida,
pocdes de amor forcando um amor sem esperanga em circunstancias impossiveis, tacas envenenadas, armas
envenenadas, remédios milagrosos, dragdes e desastres, morte tragica inevitdvel e também tramada, e a
sobrevivéncia do amor ap6s a morte (Loyn, 1997, p. 347).



18

de outras culturas, como a celta, por exemplo; e a forma como a personagem se apresenta na
narrativa.

Diante de todos os pontos elencados, justifica-se a compreensao ampla da obra
observando-a pelo viés da Residualidade literaria e cultural, pois, como expusemos, nao
trataremos apenas de sua abordagem literaria, mas também da representagdo de épocas,
imaginarios, mentalidades e culturas hibridizadas diegeticamente.

Nossa tese estrutura-se da seguinte maneira: primeiramente tratamos das
questdes teodricas que serviram de esteio para este texto, iniciando pela Teoria da
Residualidade e seus conceitos operacionais. Em seguida, abordamos os conceitos de Lenda
e Mito, inerentes a discussdo sobre a narrativa dos amantes. Posteriormente foram
trabalhados também os conceitos de Cavalaria, Dama e Bruxa, a partir das concepgoes
medieval e celta. Para tal, utilizamos principalmente os estudos de Pontes (2006, 2017,
2020), Williams (1979), Moreira (2022) e Torres (2015). Na sequéncia, nos detivemos
acerca do histérico da narrativa de Tristdo e Isolda, sobre suas raizes celta e medieval e os
elementos constituintes dessas culturas que se apresentam no romance Bédier, bem como
sobre a maneira como eles se conjugam e se entrelagam. Para tanto, alguns dos autores por
noés utilizados foram os que se debrucaram sobre a cultura celta, como Barros (1996), Neiva
(2014), Wood (2011), Furtado (2003), Knight (2003), Tatar (2013), Barry (2013), Isarnos e
Amaro (2014) e Barry (2013). Além destes, utilizamos Franco Junior (2010), Ferraz (1960),
Jacobs (2013), Grimm (2013), Seneween (2014), para a abordagem de conceitos ou textos
literarios necessarios ao didlogo com a temadtica, bem como Bédier (1988), em toda a tese,
para produzir a relagdo da comparatividade.

A segunda parte do capitulo diz respeito a cultura da Idade Média, para a qual
utilizamos autores como Franco Junior (2006), Oliveira (1997), Le Goff (2016), Duby
(1992, 1995), Mongelli (2018) e Neiva (2014). Também recorremos a autores como Pontes
(2006), Torres (2015), Moreira (2022) e Williams (1979), para a abordagem de elementos
sobre a Residualidade. Recorremos também a Spina (2007), para trabalhar o historico das
formas literarias presentes nesse periodo.

No capitulo seguinte, o amor foi o fio que nos conduziu aos amantes e o
compreendemos a partir de duas abordagens principais: o amor-cortés e 0 amor-paixao. Para
tanto utilizamos Singer (1992), Huizinga (2021), Johnson (1997), Loyn (1997), Lobato
(2012), Rougemont (2003) e Capelao (2019). Também recorremos a autores que

investigaram diversos tipos de amor e os elementos nele envolvidos, bem como o



19

visualizamos a partir da época e dos imagindrios que permeiam tais conceitos. Para tanto,
utilizamos Lebrun (1988), Ortega e Gasset (2019), Platao (1972), May (2012), Campbell
(2008), Brugger (1904), Castel (1988), Oliveira (2019), Eliade (2020), Ferraz (1960), Bloch
(2001), Byington (2015), Barros (2001), Federici (2017), Vainfas (1992) e Le Goff (2016).

Em seguida, abordamos a representacdo da mulher nas culturas celta e no
medievo, bem como os imaginarios de dama e bruxa direcionados a personagem Isolda a
partir de autores como Barros (2001), Russel (2019), Federici (2017), Macedo (1999),
Vainfas (1992), Perrot (2019), Black (2022), Haywood (2022), Campbell (2015), Lemaire
(1994), Duby (1989, 2013), Russel e Alexander (2019), Byington (2015), Buckland (2019),
Le Goff (2021). Tratamos dos imaginarios de dama e bruxa na obra de Bédier diante das
mentalidades celta e medieval, observando os papéis exercidos pela personagem Isolda na
narrativa.

Por fim, esperamos ter conseguido dimensionar a importancia d’O Romance de
Tristdo e Isolda diante de tantos elementos que dela foi possivel extrair. Acima de tudo,
desejamos contribuir para um olhar plurissignificativo da obra, capaz de ultrapassar a ideia
de analisa-la apenas como um romance de cavalaria ou considera-la de forma simplista
como uma lenda celta ou medieval, ou ainda enxerga-la apenas como a histéria de um amor
adultero. Tendo em vista toda a complexidade que envolve a origem da narrativa e os fios
histéricos retidos nela, assim como os valores envolvidos, compreendemos nao poder ou nao
dever classificd-la de uma unica forma. A obra ¢ tudo isso. Essa colcha de retalhos

continuara reverberando ad infinitum, porque os residuos sao vivos e atuantes.



20

2 O CAMINHAR TEORICO EM TORNO DA ESTORIA DOS AMANTES

“Na cultura e na literatura, sobretudo no
plano da formagdo e circulagdo das
mentalidades, as obras memoraveis sao
sempre resultantes de residuos que
independem de épocas e escapam as Idades
cronologicamente fixadas pela
engenhosidade dos historiadores, a fim de
apreender os eventos no fluxo do tempo”

(Pontes, 2019, p. 18).

Uma obra literaria ¢ a representacdo de algo que se quer entregar ao leitor. A
epigrafe que abre este capitulo nos leva a considerar a literatura como a forma de
remanescer dos elementos de outros tempos para além do apresentado em determinada
narrativa. A partir desse entendimento, compreende-se a necessidade de elucidacao esperada
pelo autor, mas a literatura acessa muito mais que isso. Uma obra literaria ¢ a ilustracdo de
um tempo, porém, na busca por essa representacdo, hd a possibilidade de evocar outro ou
outros tempos. E assim que acontece com os residuos, como indica Roberto Pontes, quando
elementos do passado reaparecem vivos e atuantes no presente, desse modo podemos dizer
que os residuos sdo proficuos, eles sdo vividos e capazes de atravessar o tempo,
transmutarem-se ¢ ganharem for¢a nos tempos seguintes.

Segundo Pontes (2020):

O residuo é pura remanescéncia que jamais se esgota. Tem élan criativo e pode
exercer uma qualidade recessiva, mas conserva sempre uma for¢a impulsionadora
da cultura e, por decorréncia, da literatura e das artes em geral. O residuo, temos
repetido por diversas vezes, refere-se a certas formagdes mentais persistentes
através de longas duragdes. E dotado de vigor extremo e ndo se confunde com o
arcaico nem com o fossilizado, como bem notamos, em unissono com Raymond
Williams. E aquilo que remanesce de uma época para outra e tem forga de criar de
novo toda uma cultura ou obra literaria; ndo ¢ material morto e, sim, material que
tem vida, porque continua a ser valorizado e vai infundir vida numa obra nova
(Pontes, 2020, p. 34).

Tomemos como exemplo a instituicdo casamento, o qual na Idade Média tem
como prerrogativas a virgindade e os severos codigos de repressao sexual, pautados numa

moral cristd. Nas familias abastadas, ele funcionava como um acordo comercial.



21

Na atualidade, n3o podemos reconhecer a sobrevivéncia de todos esses
fundamentos, contudo o mito da virgindade ainda paira sobre o imaginario social, basta
observar o vestido branco da noiva como referéncia a “pureza”. Na contemporaneidade, a
simbologia ndo guarda o sentido restrito da virgindade com a mesma prerrogativa do
medievo, mas na cultura de inimeros povos, pautada na virgindade da noiva, continua,
residualmente, a ser signo de um ritual de passagem. A Igreja, ainda na atualidade, assevera
ser contra 0 uso de contraceptivos e incentiva a virgindade, sobremaneira a feminina. O
casamento, com toda a sua aura e simbolos, continua existindo, embora com atualiza¢des.
Assim, a celebracdo da unido entre duas pessoas em matrimonio possui simbolos os quais
podem ser considerados como residuos, pois os rituais possuem for¢a e continuam a ser
atualizados e ressignificados, sdo vivos e atuantes em tempos subsequentes, diferentemente
dos arcaismos, tal como difere Pontes (2004).

Para aprofundar a teorizagdo sobre residuo, vejamos a citagdo de Williams

(1979):

Por “residual” quero dizer alguma coisa diferente de “arcaico”, embora na pratica
seja dificil, com frequéncia, distingui-los. Qualquer cultura inclui elementos
disponiveis do seu passado, mas seu lugar no processo cultural contemporaneo €
profundamente variavel. Eu chamaria de ‘“arcaico” aquilo que ¢é totalmente
reconhecido como um elemento do passado, a ser observado, examinado, ou
mesmo, ocasionalmente, a ser “revivido” de maneira consciente, de uma forma
deliberadamente especializante. O que entendo pelo “residual” é muito diferente.
O residual, por definicdo, foi efetivamente formado no passado, mas ainda esta
ativo no processo cultural, ndo sé como um elemento do passado, mas como um
elemento efetivo do presente (Williams, 1979, p. 124).

Williams (1979) expos ser o residuo tudo aquilo formado no passado, mas
podendo ser retomado de forma inconsciente por individuos de um grupo ou camada social,
sendo concebido como proprio, mesmo em épocas posteriores ao seu surgimento. Porém, de
acordo com a concepgao de residuo definida pela Teoria da Residualidade, este aparece de
maneira cristalizada, transfigurada, ou seja, guarda a forca vital da esséncia e ressurge
moldado pelo imaginario do qual faz parte e pela mentalidade na qual estd inserida, no
momento em que ¢ retomado. A vitalidade da esséncia retomada constantemente vem a ser o
residuo atualizado, tal qual formula Roberto Pontes: “E aquilo que remanesce de uma época
noutra e tem for¢a de criar de novo toda uma cultura ou obra literaria; ndo ¢ material morto;
¢ material que tem vida porque continua a ser valorizado e vai infundir vida numa obra
nova” (Pontes, 2006, p. 3).

A referida teoria foi cunhada e sistematizada por Pontes para tratar, tal como

citou Williams, de elementos culturais remanescentes de uma cultura em outra. Para o



22

teorico da Residualidade, muito do observado num determinado tempo ¢, na realidade,
residuo de outro ou outros periodos.

Voltando a Williams (1979):

Assim, certas experiéncias, significados e valores que ndo se podem expressar, ou
verificar substancialmente, em termos da cultura dominante, ainda sdo vividos e
praticados a base do residuo — cultural bem como social — de uma institui¢do ou
formagio social e cultural anterior. E importante distinguir esse aspecto do residual
que pode ter uma relagdo alternativa ou mesmo oposta com a cultura dominante,
daquela manifesta¢do ativa do residual (distinguindo-se este do arcaico) que foi
incorporada, em grande parte ou totalmente, pela cultura dominante (Williams,
1979, p. 125).

Williams (1979) deixa claro ser o residual algo remanescente de forma
inconsciente, porque muitas vezes o residuo tem um carater oposto ao determinado pela
cultura dominante. A partir da Teoria da Residualidade compreende-se que, ao se adaptar a
nova realidade, o residuo sofre as transformacgdes sociais, culturais, estéticas de acordo com
as circunstancias espago-temporais.

Coadunando o entendimento de Pontes (2004) e Williams (1979) entendemos ser
Joseph Bédier o responsavel por uma versao d’O Romance de Tristdo e Isolda montada a
partir dos textos basicos, trazendo consigo residuos das versdes das quais dispomos hoje.
Em outras palavras, seus estudos empenharam-se na empreitada de recompor a historia dos
amantes das Cornualhas. Ao fazer isso, Bédier incorporou a sua obra ndo s6 as narrativas
que lhe serviram de base conscientemente, mas também elementos culturais
inconscientemente aproveitados das varias versdes utilizadas para reconstituir a narrativa.

Também Duby (1992) apontou a questao dos residuos encontrados de uma época
em outra, COmo vemos a seguir:

Com efeito, consideravamos que no seio de “uma mesma sociedade” ndo existe
um unico residuo. Pelo menos sabiamos que esse residuo ndo apresenta a mesma
consisténcia nos diversos meios ou estratos de que se compde uma formagdo
social. Sobretudo, consideravamos inaceitavel qualificar como “estavel” esse, ou
melhor, esses (faziamos questdo do plural) residuos. Eles se modificam ao longo

das idades e nossa proposta era justamente seguir com atencao essas modificagoes
(Duby, 1992, p. 69).

O autor nos fala de residuos que se modificam mas remanescem de um tempo
em outro, pois a cultura traz consigo marcas deixadas pelos antepassados. Alguns residuos
se perpetuaram no inconsciente e foram materializados por meio da cristalizacdo. A obra

tratada neste texto, encontrando-se polida esteticamente ¢ exemplo de retomada de



23

imaginarios* e mentalidades ressurgidos constantemente. Isso acontece, no entanto, por
determinadas motivacdes que se fazem presentes por meio do resgate de aspectos
histérico-culturais, no caso d’O Romance de Tristdo e Isolda, principalmente os
provenientes do medievo e dos celtas, , refletindo desta feita, em especial, na representacdo
dos personagens protagonistas.

Segundo Martins (2020):

A leitura residual permite, justamente, o desvelamento tematico ¢ formal de
“matrizes epocais”, caracteres culturais muitas vezes insuspeitados neles abrigados
que ndo podem ser vistos numa leitura simplista. Dai a importancia da analise de
residuos para o exame atento dos textos literarios. O corpus tedrico e metodologico
da residualidade permite este estudo, bastando para tanto que os pesquisadores se
desvencilhem de preconceitos e barreiras. Afinal, encontrados e classificados os
residuos, o viés analitico posterior podera ser variavel, pois a andlise residual ¢
interdisciplinar e dialoga perfeitamente com areas afins (Martins, 2020, p. 146-7).

Desse modo, podemos afirmar que a obra literaria carrega em si o
entrecruzamento do tempo, do espaco e da cultura, sdo remanescéncias de elementos. Ou
seja, no caso d’O Romance de Tristdo e Isolda, de Bédier, os residuos dos imaginarios celta
e medieval aparecem nessa obra datada do século XX.

Também a literatura ¢ fruto de um conjunto de referéncias da subjetividade do
escritor, ¢ constituida de matéria varia, a qual, permanecendo viva, reaparece com nova
roupagem. Desta feita, com nova aparéncia, o residuo passa por um processo de atualizacao,
no qual se da seu polimento estético. E esse o processo, definido por Pontes (2020) como
cristalizagdo, que um autor disposto a revisitar memorias culturais ou narrativas antigas
realiza ao escrever sua propria obra.

Martins (2015) explica que:

A cristalizagdo consiste no aproveitamento estético de residuos literarios e
culturais realizado por artistas, entre os quais, os escritores. E um processo de
polimento, de recriagdo, reaproveitamento do residuo, que por ser matéria viva,
eivada de possibilidades, da a cristalizagdo um carater de infinitude. Ao modo da
fénix mitologica, o residuo, por ser algo que se mantém através da mentalidade e
do imaginario dos povos, torna a cristalizagdo um processo plural e também
dindmico tal qual a esséncia residual (Martins, 2015, p. 35).

Assim, a cristalizacdo pode ser compreendida como um elemento bastante
significativo na construcao do que se aproveita de um tempo em outro, ou seja, dos residuos,

pois ela ¢ uma forma de apresentacdo destes.

* A ideia de imaginario aqui exposta advém dos integrantes da Historia nova Jacques LeGoff e Georges Duby.
Sendo imaginario “o conjunto de imagens que um determinado grupo de certa época faz de si e de tudo o que
esta a sua volta” (Torres (2015) In: Pontes; Martins, 2015, p. 182).



24

Moreira (2022), no entanto, também chama atencdo para outros elementos, 0s

quais entendemos como importantes e cabe aqui citarmos. Vejamos o que nos diz a autora:

E o que vem a ser cristalizagdo? A melhor maneira de a compreendermos ¢é
observando como a memoria coletiva brasileira — dito de outro modo: os residuos
que existem em nossa cultura — estd sendo tratada por nossos intelectuais. A esse
respeito, Roberto Pontes identifica trés diferentes niveis de aproveitamento
criativo: o do registro, o do esteredtipo e o da cristalizagdo. No nivel do registro,
temos a preservacdo da memoria nacional através da guarda de documentos. No
nivel do esteredtipo, h4& um mau aproveitamento da cultura popular, pois a
producdo literaria a ela correspondente ¢ calcada no caricatural. Ja no nivel da
cristalizagdo, a cultura popular aparece bem sedimentada, em textos que primam
pela linguagem, bastante elaborada (Moreira, 2022, p. 34).

A partir da abordagem de Pontes (1991), Moreira (2022) explica que o registro,
o0 esteredtipo e a cristalizagdo sao formas capazes de resgatar residuos, porém se apresentam
com diferentes niveis e moldes, por assim dizer, de retomada. Podemos acrescentar, como
propde a autora, o entendimento do processo de cristalizacdo a partir de qualquer residuo,
inclusive ultrapassando as barreiras de uma nagdo, como ¢ o caso de nossa investida. Aqui
tratamos de elementos entendidos como residuais da Idade Média e da cultura celta,
estabelecidos por toda Europa e por conseguinte pelos paises posteriormente influenciados
pela cultura europeia.

Outro conceito com o qual trabalha Pontes (2020) ¢ o de mentalidade. Em
entrevista concedida a Moreira (2022), Pontes ¢ solicitado a discorrer sobre o referido termo.
Desse modo acreditamos ser bastante relevante transcrever adiante as palavras do tedrico, ja

que ele contextualiza como se deve observar e dimensionar o conceito.

Trabalhamos a mentalidade a partir de um conceito existente no doutorado de
Literatura Portuguesa da PUC — Rio, quando estudamos a Histoéria Nova, ou a
Nouvelle Histoire — que ¢ como se chama o grupo de historiadores que, a partir da
década de 50 e a partir, também, dos estudos da Ecole des Annales — comegaram a
renovar o estudo da Historia, na Franga. Como se deu essa renovacdo? A Historia
era vista como econOmica, alids, estatistica e, também, politica. Uma historia que
contava algo a partir da acdo de um determinado homem, a partir de determinadas
tabulagdes — ai vem uma questdo bem proxima da estatistica. A outra era uma
visdo de que o homem que conduz a histéria — portanto algo muito politico,
calcada da ideia do heroi. Esses conceitos de contar-se a Historia foram trocados
por uma outra visdo. Esses autores como Fernand Braudel, Georges Duby ¢ muitos
outros, foram, aos poucos, verificando que era necessario estudar, ndo a agdo de
um homem, n3o a frequéncia com que as coisas ocorriam na sociedade, para
quantificar, e sim, numa outra perspectiva, para verificar as ideias que faziam a
mentalidade de uma época. Como ¢ que os homens viviam num determinado
periodo e o que representava melhor os simbolos, os icones, nas obras que eles
deixaram, aquela matriz que dava a ideia da civilizagdo — ou do recorte historico —
que eles viveram. E ai que damos com os simbolos, com o imaginario, com a
remanescéncia da psicologia coletiva, através de vestigios. Quando falo em
vestigios, falo em residuo. A mentalidade ndo pode se dissociar de residuo.
Quando falamos de um conceito ¢ do outro separadamente ¢ através de um
artificio didatico, mas ndo podemos separar exatamente onde termina o residuo e



25

onde comega a mentalidade porque, quando quero ver a mentalidade da época de
Luis XV, como eles viram na Franga, tenho que primeiro observar um icone, um
resto, um residuo, uma remanescéncia daquele tempo. Qual ¢? E o sapato, que ¢
identificador com o sapato do salto Luis XV. Todas as mulheres o conhecem.
Aquilo ¢ um residuo. Um residuo que d4a uma imagem de como era uma época. Os
cabelos empoados? Os cabelos brancos, que ddo o rococdé? Nao ddo nem o
barroco: ddo uma variagdo do barroco: o rococd, um estilo. Aquele cabelo
empoado ¢ uma forma de concebermos como foi aquela época. Quando vocé vai
fazer uma reconstituicdo histdérica, vocé tem que recorrer a moedas, a selos, a
azulejos, a vasos. Fundamentalmente, vemos as épocas reconstituidas, a cultura,
através da Literatura. Como? Ai recorremos a mentalidade. Quando lemos
Guerreiro Ramos, ele aponta que ninguém melhor do Shakespeare para representar
a época em que ele escreveu; ninguém melhor do que Dante para representar,
também, a época em que ele escreveu, que ¢ a Idade Média ja numa certa fase, ndo
toda a Idade Média. Ninguém melhor do que Richard Wagner para representar uma
época em que ele escreveu e que representa um modo de ser do alemdo naquele
momento. Entdo como ¢ que vamos conhecer a mentalidade desses povos, como
vamos conhecer a mentalidade desses homens, como vamos conhecer a
mentalidade, que permaneceu por muito tempo, das culturas? Através daquilo que
podemos considerar vestigios, remanescéncias, residuos, que estdo nas obras. As
obras de um modo geral da cultura material dos povos. Porque através da cultura
material chegamos a compor um painel da cultura espiritual dos povos. Cultura
espiritual aqui no sentido de conjunto de ideias, conjunto ideoldgico de um
momento. E isso que temos como conceito de mentalidade (Pontes, 2022, p. 24-6).

A mentalidade, portanto, diz respeito ao modo representativo de grandes grupos
de determinadas épocas. Por exemplo, temos a mentalidade mediévica, a céltica, a persa, ou
seja, ela se d4 num plano macro, embora seja representada pelos seus individuos também de
maneira particular, em decorréncia do pertencimento ao seu tempo de origem, por meio dos
imagindrios. E um modo de pensar diante de um tempo, um espaco mediante residuos ora
apresentados.

Interligado ao conceito de mentalidades temos o de imaginarios. Pelo muito ja
teorizado sobre ele, compreendemos ser importante observarmos algumas apreciagdes. Para
tanto recorremos a Wunenburger (2007):

A descrigdo sistematica do imaginario humano, individual e coletivo, é fruto de um
grande niimero de disciplinas, mas o avango decisivo, realizado na segunda metade
do século XX, liga-se menos a acumulagdo de dados novos do que a uma
teorizagdo propriamente filosofica. Isso porque s6 uma teoria filosofica do espirito,
dos niveis da representacdo e dos niveis da realidade, com raizes fincadas nas mais
antigas metafisicas ocidentais (neoplatonismo, hermetismo etc.), poderia permitir
fundar novos métodos de andlise que fossem em seguida aplicados pelas ciéncias
humanas a objetos particulares, de sociologia, de psicologia da profundeza etc. a
compreensdo da natureza do imagindrio é, pois, condicionada menos por uma
terminologia ou por uma tipologia do que por um trabalho de fundo que foi

inseparavel dos métodos recentes da filosofia, do estruturalismo, da fenomenologia
e da hermenéutica (Wunenburger, 2007, p. 15-6).

O autor explica o termo imaginario estudado sob inimeros vieses e na sequéncia
enumera os varios autores que ja trabalharam com o mesmo, destacando Gaston Bachelard,

Gilbert Durand, Paul Ricoeur e Henry Corbin.



26

Segundo Wunenburger (2007) nos fala, o imaginario para Bachelard:

Vai testemunhar a onipresenga da imagem na vida mental, atribuir-lhe uma
dignidade ontoldgica e uma criatividade onirica, fontes da relagdo poética com o
mundo. Para G. Bachelard, com efeito, o psiquismo humano se caracteriza pela
preexisténcia de representagdes imagéticas, que, intensamente carregadas de
afetividade, organizardo imediatamente sua relacdo com o mundo exterior. Desse
modo, a formagdo do eu pode seguir duas vias opostas: na primeira dire¢do, o
sujeito adquire pouco a pouco uma racionalidade abstrata ao inverter a corrente
espontanea das imagens, depurando-as de toda sobrecarga simbdlica: na segunda
direcdo, ele se deixa arrebatar por elas, deforma-as enriquece-as para fazer nascer
uma vivéncia poética, atingindo sua plenitude no devaneio desperto. A andlise do
imaginario pode, portanto, ser feita seja por uma via negativa, na ciéncia, que
apreende a imagem sobretudo como obstaculo epistemoldgico, seja segundo uma
abordagem positiva, sob a forma de poética geral, que a apreende sobretudo como
uma fonte criadora. As imagens, que se impdem como obstaculos para a abstracdo,
revelam-se em contrapartida positivas para o devaneio, que dessa maneira é o
exato oposto da ciéncia, visto que “os eixos da poesia e da ciéncia sdo

primeiramente inversos” (Wunenburger, 2007, p. 17-8).

A questdo de grande importancia para o autor ¢ observar o imaginario sob dois
aspectos: o da fonte criadora, que podemos ligar diretamente a literatura e a outras formas de
arte - mais voltado a imaginacdo do que propriamente ao imagindrio - € o outro,
compreendendo o imagindrio a partir da ideia de imagem, como obstaculo epistemolégico.

Ja para Gilbert Durand, Wunenburger (2007) sintetiza a discussdo da seguinte

forma:

Durand contribuira para amplificar as aquisi¢des bachelardianas situando-se no
nivel de uma antropologia geral e sistematizara uma verdadeira ciéncia do
imaginario. Na esteira da antropologia de E. Cassirer e da poética de G. Bachelard,
ele pde no cerne do psiquismo uma atividade de “fantastica transcendental”. O
imaginario, essencialmente identificado com o mito, constitui o primeiro substrato
da vida mental, cuja produgdo conceitual ndo passa de um estreitamento. Embora
se distinga de G. Bachelard, contestando particularmente o antagonismo do
imaginario e da racionalidade, G. Durand retoma as orientacdes deste ao mostrar
como as imagens se enxergam num trajeto antropologico, que comeca no plano
neurobiologico para estender-se ao plano cultural. Dessa maneira, a formacao das
imagens se arraiga em trés sistemas reflexoldgicos que esbocam a infra-estrutura
da sintaxe das imagens: os reflexos posturais que regem a posigdo vertical, os
reflexos digestivos, de ingestdo e de expulsdo das substincias, e as posi¢des
sexuais, determinadas por uma ritmica corporal, constituem as principais espécies
de formacdo das imagens. O imaginario, assim enraizado num sujeito complexo,
ndo redutivel e suas percepgdes, ndo se desenvolve, porém, em torno de imagens
livres, mas lhes impde uma logica, uma estruturagdo, que faz do imaginario um
“mundo” de representagdes (Wunenburger, 2007, p. 19-20).

O autor chama aten¢do para o fato de Durand ampliar as contribui¢des
bachelardianas, no entanto opde-se em alguns pontos, sobretudo em relagdo ao antagonismo
entre imaginario e realidade, conforme expusemos anteriormente. Outro elemento
importante ¢ a aproximagdo que Durand faz do imaginario com o mito, evidenciando este

ultimo como o primeiro substrato da vida mental. Ademais acrescenta ser o imaginario um



27

mundo de representagdes, contudo seguindo uma légica. Na sequéncia, Wunenburger (2007)

traz a compreensao de imaginario segundo a visdao de Paul Ricoeur. Ele, entdo, nos diz o

seguinte:

Por sua filosofia da linguagem e das obras literarias, ele privilegiard a
“compreensdo” e a interpretacdo dos signos com relagdo, tdo somente, as fungdes
logicas da “explicagdo” que domina os saberes cientificos. Ricoeur assenta o
conjunto das operacdes reflexivas do sujeito numa poiética linguistica (a metafora
viva) e na conduta narrativa que permite, por meio da encenag@o mitica (mimesis),
produzir o sentido temporal de todas as agdes humanas. No aspecto da recepgdo,
Ricoeur faz do acesso estético as obras uma ocasido de reinterpretagdo do sentido,
que permite a cada sujeito reconstruir sua propria existéncia em torno de
dimensdes simbdlicas. Essa atividade de redescrigdo da realidade torna possivel
uma poética da acdo social que se exprime em particular na utopia enquanto
projecdo no ambito dos possiveis. Por meio dessa abertura ao campo politico, a
imaginagdo, enquanto “funcdo geral do possivel pratico”, participa de um
dinamismo do agir coletivo (Wunenburger, 2007, p. 19-20).

Wunenburger (2007), expondo a visdao de Ricoeur, demonstra a énfase dada pelo

tedrico ao que se compreende e interpreta a partir dos saberes cientificos, ou seja, o sentido ¢

dado por quem o interpreta mediante uma visdo de possivel redescri¢do da realidade. Além

disso, para ele, por meio da mimesis, isto ¢ da imitagdo a partir de encenagdes miticas, se

podem produzir todas as acdes humanas. Por fim, Wunenburger (2007) nos fala sobre a

compreensdo de imaginario de Henry Corbin, segundo a qual se pode dizer ser:

Herdeiro da hermenéutica de Heidegger, Corbin se inscreve sobretudo na tradi¢ao
da fenomenologia advinda de Husserl, cujos principios gerais aplica a consciéncia
religiosa voltada para o supra-sensivel, ¢ ndo mais apenas para a percepgdo
sensivel. Estudando os principais textos das experiéncias misticas e visionarias dos
persas zoroastras e dos xiitas muculmanos, ele redescobre uma forma de
imaginacdo metapsicoldgica pela qual a consciéncia experimenta um mundo de
imagens autdénomas, designado por “imaginal”’, que constituem algumas
apresentagdes sensiveis de um mundo inteligivel. Antes deles, amplas correntes da
filosofia religiosa (R. Otto) ou da religido comparada (Van der Leeuw, M. Eliade)
apropriam-se do método fenomenoldgico para descrever, do ponto de vista dos
acontecimentos de consciéncia, os fendmenos constitutivos da vida religiosa. As
imagens dos deuses, as representagdes de objetos considerados sagrados s6 podem
ser compreendidas caso se restitua a atitude especifica da consciéncia simbdlica,
que visa precisamente, através de uma forma visivel, a uma surrealidade invisivel.
Suscita-se assim um tipo de representagdes que ultrapassa a manifestacdo das
coisas naturais e diz respeito ao desvelamento, no psiquismo ou na alma, de
realidades perceptivas que ndo podem ser reduzidas a fic¢des ou a alucinacdes. H.
Corbin estabeleceu assim a maneira pela qual esses textos espirituais repousam
numa hierarquia metafisica de trés niveis de realidades: o de um mundo inteligivel,
do Uno divino; o de um mundo sensivel a que pertencemos por nosso corpo; e, por
fim, o de uma realidade intermediaria na qual o mundo inteligivel se manifesta
segundo figuras concretas (paisagens, personagens etc) (Wunenburger, 2007, p.
24-5).

Segundo a visdo de Corbin, podemos compreender a ligacdo do imaginario

diretamente a representagdes de imagens, a partir de uma consciéncia simbolica atrelada a



28

trés niveis de realidade, segundo ele hierarquicamente assim determinadas: do mundo
inteligivel, do mundo sensivel e de uma realidade intermediaria manifestada por meio de
figuras concretas no mundo inteligivel.

Qual a importancia de nos determos nessas concepgdes sobre o termo
imaginarios? Nossa ideia ¢ deixar aqui esses olhares com o intuito de constatarmos a visao
de Pontes como eixo e norte e ter como esteio tantas outras leituras e concepgdes, de modo a
chegar a uma defini¢ao capaz de abordar elementos que se vao completando e formam esse
conceito, uma defini¢do ndo encerrada em si mesma, mas amparando outras que conjuguem
e agreguem.

De acordo com Franco Junior (2003), concepcao segundo a qual utilizamos de
forma bastante aproximada na Teoria da Residualidade, os imagindrios sdo: “Formas
proprias de os homens verem o mundo e a si mesmos, criam elos, geram e mantém grupos,
despertam consciéncia social” (Franco Junior, 2003, p. 102). Torres (2015) nos diz que
“Podemos entender por imaginario o conjunto de imagens que um determinado grupo de
certa época faz de si e de tudo o que estd a sua volta; ou seja, imaginario vem a ser o modo
como um grupo social enxerga o mundo e a si mesmo” (Torres, 2015, p. 182).

Imaginarios, portanto, podem ser compreendidos como grupos menores dentro
das mentalidades. Ou seja, os cavaleiros ¢ os homens do campo do ocidente medieval,
embora vivendo numa mesma época € num mesmo espago, possuiam modos de pensar
muito diferentes. Essa diversidade se da por se tratar de imaginarios varios, desse modo
temos o imaginario cavaleiresco € o campesino como recortes da mentalidade mediévica.

Outro termo de operacionalizagdo da Teoria da Residualidade ¢ a hibridagao
cultural. Segundo Pontes, “A hibrida¢do cultural possibilita ver que as culturas ndo sao
formacdes sociais isoladas: elas se encontram, se fecundam, se multiplicam, proliferam;
apresenta sempre a ideia de algo resultante do cruzamento de culturas diferentes. Pode ser
estudada pelo seu aspecto literario, artistico ou sociocultural.” (Pontes, 2020, p. 35).

A hibridagdo cultural faz referéncia a multiplicidade carregada pela cultura.
Ressalta-se e enfatiza-se aqui que nenhuma cultura se apresenta unilateralmente, sdo varias
vias de acesso confluentes em outras tantas, e estas continuardo a criar novos caminhos a
serem percorridos proficuamente, acessos entrecruzados infindavelmente. Assim, a
hibridagdo cultural se da diante da frutifera e continua reelaboragdo cultural. Segundo
Pontes: “a acdo de hibridar, isto ¢, de compor-se o produto cultural ou literario, de elementos

varios, com proveniéncia e natureza diversas numa ag¢ao criativa.” (Pontes, 2020, p. 22).



29

Do mesmo modo, também se faz importante acrescentar o termo endoculturagao.

Segundo Pontes (2020):

Endoculturagdo, conceito operacional da Teoria, devido por noés a Ortega y Gasset,
importantissimo filésofo espanhol do século XX, formulador do seguinte axioma
indubitavel: “Eu sou eu e a minha circunstancia”. As linhas grifadas no trecho
acima descrevem, justo, a endoculturacdo pela qual passa necessariamente todo ser
humano (...). Esse termo, endoculturag@o, ¢ outra vez aplicado em nosso ensaio
linhas adiante, agora de forma explicita, ao escrevermos: As formas do ser e do
agir acima enumeradas sdo um modo ou atitude do homem como existéncia
situada que busca autoorientar-se. Surgem espontaneamente, por endoculturacido
(grifo em 2019) ou sedimentagdo, vindo a ser uma posi¢do consciente ou
inconsciente, decorrendo dai uma empatia primaria do individuo com qualquer dos
segmentos referenciais do tempo (Pontes, 2020, p. 15-16).

E complementa Pontes (2020):

A endoculturagdo € o processo construtor da cultura humana e estd muito bem
expresso (embora este termo ndo seja empregado) no axioma vitalista de Ortega Y
Gasset “eu sou eu e a minha circunstancia”, dado a publico pelo filésofo a partir de
1914. Essa assertiva exprime que, quando nascemos, encontramos um mundo
pronto: uma natureza preexistente desde bilhdes de anos; homens que védo
desaparecer no espago de um século e outros que ja desapareceram deixando
rastros ou sem deixa-los; uma cultura material ¢ imaterial) que data de, pelo
menos, quarenta mil anos. Pois bem, quando nascemos ndo inventamos nada. O
mundo ndo nasce conosco, nds ¢ que nascemos para 0 mundo. Aprendemos tudo.
E o fazemos através do mecanismo da endoculturagdo, consistente em
assimilarmos a cultura havida antes de nds, a fim de que possamos sobreviver e
sonhar. A endoculturagdo €, portanto, o processo pelo qual assumimos o que os
outros produziram culturalmente, dai ndo sermos originais na cultura nem na
literatura ¢ dependermos sempre do que os outros foram e produziram. E assim
que nos historicizamos, criamos e apreciamos as supremas obras da criatividade
humana (Pontes, 2020, p. 36).

A endoculturagdo €, portanto, uma autoorientagdo que se dd espontaneamente
diante do tempo vivido. Uma compreensdo autocentrada que pode se da consciente ou
inconscientemente, mas aproveitada e concebida a partir desses sedimentos culturais
presentes nas obras literarias, por exemplo.

Desse modo, como j& apontamos anteriormente, Bédier reconstroi a narrativa de

Tristdo e Isolda’ a partir de varias versdes, como ele mesmo explica:

> Uma das grandes historias de amor da Idade Média. A narrativa estd arraigada em tradigdes que
provavelmente remontam ao periodo de dominagdo viking na Irlanda, no século X, recebeu forma artistica
completa no mundo anglo-normando no século XII. Foi escrito em Francés, traduzido para o aleméo pelo
grande poeta Gottfried von Strassburg e com versdes também em inglés e noruegués arcaico. Uma extensa
versdo em prosa incorpora muito material arturiano, comparando os talentos e reputagdoes de Tristdo e
Lancelote como cavaleiros e como amantes. A Cornualha e, em especial, Tintagel fornecem a localizacao
central da historia, a qual gravita em torno do mundo celta desde Ciimbria até a Irlanda e a Bretanha. Os
principais personagens sdo o proprio Tristdo, o rei Marcos da Cornualha (tio de Tristdo), Isolda da Irlanda e
Isolda da Bretanha. Os ingredientes da histdria, diversamente combinados nas diferentes versdes, constituem a
quintesséncia do romance medieval: um sobrinho perdido, um esposo nobre e confiante cuja confianga ¢ traida,
pogdes de amor forcando um amor sem esperanga em circunstincias impossiveis, tagas envenenadas, armas



30

Devo ao leitor, pelo menos, as indicagdes gerais apresentadas a seguir. (...) O
capitulo I de nosso romance (As infancias de Tristdo) ¢ feito de empréstimos dos
diversos poemas, mas, sobretudo, do poema de Thomas. — Os capitulos II e III sdo
tratados segundo Eilhart d’Oberq (edi¢do Lichtenstein, Strasburgo, 1878). — Para
escrever o capitulo IV (O filtro), inspiramo-nos em todo o conjunto da tradigdo,
mas, sobretudo, na narrativa de Eilhart. Alguns trechos sdo tirados de Gottfried de
Strasburgo (ed. W. Golther, Berlim e Stuttgart, 1988). — Capitulo V (Brangien
entregue aos servos): segundo Eilhart. — Capitulo VI (O grande pinheiro). No meio
desse capitulo, a chegada de Isolda para o encontro sob o pinheiro, comega o
fragmento de Béroul, que seguimos fielmente nos capitulos VII, VIIL, IX, X, XI,
modificando aqui e acola a narrativa em vista do poema de Eilhart. — Capitulo XII
(O julgamento pelo ferro em brasa). Resumo muito livre do fragmento anénimo
que se segue ao fragmento de Béroul. — Capitulo XIII (A voz do rouxinol).
Inserido em estoire segundo um poema didatico do século XIII, o Domnei des
Amanz. — Capitulo XIV (O guizo maravilhoso). Tirado de Gottfried de Strasburgo.
— Capitulos XV-XVII. Os episodios de Kariado e de Tristdo leproso sdo tomados
por empréstimo a Thomas; o restante ¢ tratado de modo geral, segundo Eilhart. —
Capitulo XVIII (Tristdo Louco). Remanejamento de um pequeno poema francés,
episddico e independente. — Capitulo XIX (A morte). Traduzido de Thomas;
tomam-se por empréstimo episddios a Eilhart e ao romance em prosa francesa
contido no ms 103 do fonds frangais da Bibliothéque Nationale (Bédier, 1988, p.
XVI-XVII).

Essa reconstrugdo, bastante hibrida como colcha de retalhos, traz consigo muitos
elementos os quais se fundem numa narrativa densa, por vezes reveladora de imaginarios
diversos de culturas varias. Bédier tinha ciéncia sobre isso, como vemos a seguir:

Procurei evitar toda confus@o entre o antigo e o moderno. Escoimar os disparates,
0s anacronismos, os exageros, verificar acuradamente vetusca scribenti nescio quo
pacto antiquus fit animus® nunca misturar nossas concepgdes modernas com as
formas antigas de pensar e sentir, esse foi o0 meu propdsito, meu esforco, e, sem
davida, infelizmente minha quimera. Meu texto, porém, encerra elementos muito

variados, e, se eu fosse indicar minhas fontes pormenorizadamente, teria de encher
os rodapés desse livrinho (Bédier, 1988, p. XVI).

O Romance de Tristdo e Isolda pode ser percebido como o resultado de
inimeras versdes ¢ ou fragmentos de versdes, as quais o autor consultou na tentativa de
recompor a obra sem deixar de lado o cerne da narrativa, contudo a ela fazendo acréscimos
por meio de sua inventividade literaria.

Desse modo, ja que estamos tratando de versdes literarias em torno de uma
narrativa comum, ¢ possivel ocorrer algum tipo de confusdo entre os conceitos de

residualidade e intertextualidade. Por isso vejamos a explicagdo de Torres (2016):

O termo intertextualidade foi cunhado por Julia Kristeva, por volta da década de
60, para se referir as relagdes dialdgicas que um texto mantém com outro(s).
Kristeva, no entanto, ndo foi a primeira perceber essas relagdes dialdgicas que os
textos estabelecem entre si. Essa questdo ja havia sido levantada ha bastante
tempo. As raizes da intertextualidade, de acordo com Aguiar e Silva (20006),

envenenadas, remédios milagrosos, dragdes e desastres, morte tragica inevitdvel e também tramada, e a
sobrevivéncia do amor ap6s a morte (Loyn, 1997, p. 347).
% Enquanto escrevo, ndo sei em que sentido a mente do velho vem do ancido (Tradugdo livre).



31

devem ser procuradas entre os estruturalistas. Saussure, com o seu conceito de
anagrama, foi o primeiro a langar as sementes do que, mais tarde, viria a ser
chamado de intertextualidade. Por anagrama pode-se entender o mesmo que
palavra-tema, ou seja, uma palavra em torno da qual irradiam uma série de outras,
que estabelecem, com essa palavra-tema, determinadas relagdes sintagmaticas.
Saussure teria percebido que essa palavra-tema estabeleceria sempre determinadas
relagdes sintagmaticas com outros vocabulos, independentemente do texto em que
ela se encontrasse. Entdo, ele comegou a verificar o comportamento” de uma
mesma palavra-tema em textos diferentes. A aproximacdo dos mais variados
textos, portanto, dava-se, para Saussure, a partir da palavra-tema por eles utilizada.
(...) Um (pds) estruturalista que se voltou para o estudo da intertextualidade nos
ambitos sintatico e semantico foi Michel Riffaterre, a partir do seu conceito de
hipograma, que pode ser um texto ou um grupo de palavras que pertence a um
determinado texto. Contudo, Kristeva, ao chamar de intertextualidade o didlogo
estabelecido entre os textos, ndo se baseou nos estudos de Saussure em torno do
conceito de anagrama ou nos de Riffaterre sobre o de hipograma, mas naqueles
que Bakhtin ja havia realizado em torno do fexto pifonico. Para Bakhtin, todo texto
¢ polifonico e dialoga, no nivel da enunciagdo, sempre com outros textos (Torres,
2016, p. 36-7).

Torres (2016) faz um compilado em torno de autores que trabalharam de algum
modo com o conceito de intertextualidade. Podemos sintetizar a intertextualidade a partir da
relacdo estabelecida entre textos, assim podemos perceber que nenhum dos tedricos aborda
pontos referidos pela Teoria da Residualidade.

Vejamos, portanto, algo capaz de nos ajudar a demonstrar o que ocorre com a
obra a qual estamos estudando, para tanto cabe uma sintese a partir dos elementos dos quais
dispomos n’O Romance de Tristdo e Isolda. J4 mencionamos a narrativa dos amantes como
uma reconstrucdo feita por Bédier a partir de varios fragmentos, principalmente da Idade
Me¢édia, os quais ele teve acesso. Este, entdo, ndo seria um trabalho intertextual? Sim, mas
ndo apenas. A intertextualidade se da no plano textual, quando um texto aparece de alguma
forma em outro texto ¢ um procedimento intertextual. Porém, como temos afirmado, Bédier
ultrapassou esse plano quando foi capaz de evocar elementos da cultura medieval: o modo
de pensar, a crenga, valores ali perpetuados etc.

Nao nos esquecamos do que disse Castel (1998) sobre o espirito medieval
evocado pelo autor no seu romance. Nao nos esquegamos também da inventividade do autor
e do que ele coloca do seu tempo na obra. As versdes inspiradoras, esteio da sua propria,
estdo em versos, por exemplo, € seu romance, como fazem seus contemporaneos, ¢ em
prosa. Nao nos esquecamos o espirito medieval evocado por ele, mas também tracos
culturais da cultura celta por ele retomados, escrevendo desta feita uma obra a partir de um
emaranhado cultural. Entdo podemos admitir a existéncia de um processo de
intertextualidade, contudo o processo de residualidade evocado pela obra é muito mais rico e

possibilita outras analises.



32

Ao reunir elementos residuais de tantas narrativas advindas de mentalidades e

imaginarios tdo diversos s6 poderia resultar num todo hibridizado culturalmente. Pontes

(2017) nos diz:

Quando ha pouco tocamos na questdo da “transfusdo de residuos” ja nos
direcionamos para o conceito de hibridagdo cultural, que nos exige uma
aproximagdo da Sociologia, da Antropologia e da Etnologia, pois, por intermédio
destas ciéncias nos chegaram conceitos como os de “herancga social”, “transmissao
de padrdes”, “empréstimos linguisticos”, “sincretismos” e tantos outros que
compdem o arsenal tedrico dessas ciéncias lindeiras da Teoria da Residualidade.
Os fatos que assim v@o denominados cabem, todos, numa expressdo conceitual
mais ampla, conhecida por “hibridismos culturais”, muito usada nas Ciéncias
Sociais de hoje. Preferimos “hibridagdo cultural”, nos estudos residuais, porque
esta expressdo traduz bem o carater dindmico dos fendmenos pesquisados. O ser
hibrido ¢ aquele dotado de duas naturezas diversas. Por exemplo, a classica
imagem mitica da sereia, metade peixe, metade mulher. Nela estdo duas naturezas
distintas: a do animal irracional ¢ a humana. O mesmo fato ocorre na cultura e na
literatura. Nao hé& nestas uma manifestacdo sequer que seja Unica, singular,
original. Todas sdo produto de hibridacdo, sobretudo no estdgio historico vivido
neste primeiro lustro do século XXI, em que a velocidade dos contatos entre povos
e culturas se acentuou enormemente por conta da alta tecnologia alcancada pelos
chamados “mass media”. A for¢a da hibridagdo cultural tanto se acentua nos dias
em curso, que fica dificil sabermos o que vem a ser o proprio, digamos, até mesmo
na identidade individual e na nacional. Por isso, o conceito de que ora tratamos ¢é
de extrema importancia, tendo em si a possibilidade de nos guiar no emaranhado
de manifestagdes culturais que vai incessantemente gerando outras (Pontes, 2017,

p. 15).

O processo realizado ¢ o de endoculturagdo, o qual ocorre a partir de uma

autorientagdo que o autor se propde diante dos elementos escolhidos. Para Bédier, esse seria

um ponto negativo de sua obra, contudo o que ele fez foi dar nova forma a narrativa. Ao

reunir tantas versoes, o autor precisou realizar um polimento estético, ou seja, por meio do

processo de cristalizagao, que segundo Pontes ¢ “a transformacao dos produtos culturais sob

o fluir temporal” (Pontes, 2020, p. 15), a obra bedieniana juntou, cortou, acrescentou e deu

ao leitor um resultado harmonico, sem desconcerto.

Segundo Brandao (2020):

Apds os pouco mais de cem anos que nos separam dos primeiros estudos relativos
a “lenda” de Tristdo, pode-se afirmar com certeza sua origem celta, o que ndo quer
dizer que, na forma como se transmitiu nos romances dos séculos XII e XIII, ndo
tenha assumido matérias e fei¢des francesas. O debate em torno do assunto tem em
vista ndo mais que a percep¢do de quanto se deve atribuir aos diferentes elementos,
a saber, os substratos de procedéncia celta — nomeadamente picto, cimrico e
irlandés — e a elaborag@o em lingua e ambiente franceses (Brandao, 2020, p. 10).

O autor supracitado, fazendo referéncia ao Romance de Tristdo, de Béroul, uma

das versdes usadas por Bédier para a reconstrucao da historia dos amantes, afianga haver na

narrativa, sem sombra de duvidas, elementos que remontam a cultura celta.



33

Desse modo, a versdo de Bediér, concebida como colcha de retalhos, traz
elementos ora condizentes com os romances medievais € os costumes e cultura proprios da
€poca, ora alusivos a toda carga cultural celta e suas representacoes.

O romance irrealizavel dos personagens protagonistas possivelmente inspirou
muitas outras historias de amor, sendo Romeu e Julieta uma das mais conhecidas,
tornando-se inclusive mais assimilada na atualidade que a propria narrativa dos amantes das
Cornualhas.

A histoéria de Tristao e Isolda vem sendo contada através dos tempos e ultrapassa
modelos, crencas, padrdes e entendimentos, pois além de uma narrativa literaria, atravessa
os tempos com uma combinagdo de elementos histdricos e ficcionais por meio de versdes
ndo so escritas, mas sabidamente também orais.

Dessa forma a narrativa dos amantes tem sido considerada, para além do texto
literario, uma lenda. Nao ¢ raro encontrarmos referéncias a historia dos amantes
denominando-a 4 Lenda de Tristdo e Isolda. Para tanto observamos as palavras de alguns

estudiosos, a comecar por Moisés (1978). O conceito de lenda, segundo nos fala o autor:

Designa toda narrativa em que um fato historico se amplifica ¢ se transforma sob o
efeito da imaginagdo popular. Ndo raro, a veracidade se perde no decorrer do
tempo, de molde a substituir apenas a versdo folclorica dos acontecimentos. A
lenda distingue-se do mito na medida em que este ndo deriva de acontecimentos e
faz apelo ao sobrenatural. O vocabulo “lenda” também designava, na Idade Média,
os relatos contendo vidas de santos (Moisés, 1978, p. 305).

O autor enfatiza ser a lenda fruto da mescla entre elementos historicos ¢ a for¢a
imaginativa, diferenciando-se desse modo do mito, sobre o qual discorreremos adiante. Da

mesma forma, Weitzel (1995) nos diz:

Lenda (de “legenda”, do verbo latino “légere” ler) era o nome dado antigamente a
uma narrativa sobre a vida de santos e martires, para ser lida nos refeitérios dos
conventos (a0 mesmo tempo que o corpo se nutria, a alma também se alimentava
com os edificantes exemplos tirados da vida dos santos do dia), passando depois a
se aplicar a todo relato maravilhoso. Isso ndo quer dizer que a lenda s6 apareceu
com o cristianismo. De tempos imemoriais, povos primitivos criaram relatos
fantasticos, seja de acontecimentos verdadeiros em sua origem ou tidos como tais,
sejam de personagens que possam ter existido, embora a imaginagdo popular tenha
desfigurado seus feitos com caracteres maravilhosos, que se transmitiram de
geracdo a geragdo, seja mesmo da sedimentagdo em uma sé figura de fatos
historicos de todo um povo, os quais sdo falsamente atribuidos a esse Unico
personagem. A lenda é a mde da historia, pois que esta em seus primoérdios, nada
mais foi que uma sucessdo de lendas passadas oralmente de uma geragéo a outra,
enriquecidas constantemente pela fantasia popular. Assim, a separagdo do lendario
do historico foi sempre penosa para a critica historica. Foi o que fez Herdédoto, ao
escrever a sua “Historia”, escolhendo os relatos que lhe parecem verossimeis e
abandonando-os com pouca aparéncia de verdadeiros (Weitzel, 1995, p. 30-1).



34

Ambos os autores convergem sobre o conceito de lenda, para eles, os elementos
histéricos de uma determinada narrativa vao se amalgamando com expressdes da
imaginacao, dai se originaria a lenda. Podemos afirmar que a narrativa de Tristao e Isolda,
além de material literario, ¢ também uma lenda.

Partindo dessa compreensdo ja sedimentada, da qual salienta-se que a narrativa
de Tristdo e Isolda estd para além de um texto literario, tendo recebido muitas vezes a
mencao da palavra lenda ao fazer referéncia a historia dos amantes, vejamos as palavras de

Brandao (2020), por exemplo:

Gaston Paris e Joseph Bédier elencaram os elementos celtas da “lenda”. O
primeiro defende uma posigdo hoje tida como extremada e ‘“romantica”,
apresentada pela primeira vez em artigo publicado na Revue de Paris, com data de
1894: sob a capa francesa, teriamos acesso pleno a um patrimdnio celta, os
indicios disso estando tanto no tema do adultério, quanto na habilidade de Isolda e
de sua mae no preparo de pogdes magicas, no cdo treinado para cagar sem ladrar,
no uso de trangas pelos cavaleiros, na pratica das decapitagdes etc. Esse ponto de
vista foi seguido, ainda que de forma mitigada, por Bédier, que, na sua edi¢do do
poema da autoria de Thomas d’Angleterre, publicada em Paris, em 1905, sustenta
que “o carater e o espirito da lenda ndo se podem dizer sendo franceses”, os mais
antigos naturalmente celtas: a) um primeiro seria picto, testemunhado pela
presenca, na triade galesa do Mabinogion, de um Drystan ab Tallwch, amante de
Essylt, mulher de March, “tal nome sendo o correspondente galés do picto Drostan
mab Talore, chefe historico que reinou no século VIII”; b) o segundo estagio seria
cimrico, em que conservado o nome de Tristdo, os galeses o puseram em relagdo
com o rei March da Cornualha, personagem que teria realmente existido e cuja
memoria se conservava na Vida de Sdo Paulo Aureliano; ¢) enfim, a forma final da
lenda, conhecida nos poemas dos séculos XII e XIII, se deveria a um povo que
falava tanto o bretdo como o francés. Aos estagios mais antigos pertenceriam
dados como as orelhas de cavalo do rei Marco e a cena em que Tristdo, com uma
flecha dada por Isolda, atinge a cabe¢a de um dos inimigos que aparece numa
janela, negando Bédier, contudo, que o preparo de filtros, o cdo que caga sem latir
ou os cavaleiros com trangas possam ser tidos como elementos celtas (Brandéo,
2020, p. 10-1).

Pela propria disseminagdo da historia e pelo modo como ela permaneceu fértil
através dos séculos, podemos afirmar ser uma narrativa literaria difundida amplamente, mas
pode-se também cogitar seu carater lendario, se considerarmos a existéncia de relatos os
quais abordam a existéncia real dos personagens ou, pelo menos, de pessoas as quais teriam
sido modelos para os mesmos, bem como de lugares reais e situagdes historicas conhecidas.

Barros (1997) elenca uma série de elementos coincidentes historicamente com a
narrativa dos amantes. Citamos por exemplo:

Desde o século 111, a Irlanda, dividida em cinco reinos, estava sob a suserania de
um unico rei, que se sobrepunha a todos os outros. Os reis dependentes, como
signo de reconhecimento da autoridade do suserano, enviavam-lhe tributos. Os
tributos ou “boéroma”, como eram chamados, podiam ser em animais, em roupas de

cama, caldeirdes, homens ou mulheres, sendo que as mulheres, frequentemente,
eram as filhas dos reis dependentes. Segundo o poema de Thomas, foi isso que



35

Morholt, o gigante irlandés, exigiu da Cornualha. O fato fica mais verossimil
quando sabemos que em Tintagel foi registrada uma tradi¢@o local fazendo mengéo
ao tributo humano exigido por estrangeiros. Em Les Mabinogion também
encontramos, na historia de Brangwen, mengao ao pavor que os galeses sentiram
quando o rei da Irlanda desembarcou em Gales. Os arquedlogos assinalaram a
existéncia, nessa época, na floresta do Moreis (Morois), de uma coldnia irlandesa e
de inscri¢des locais em “ogam”. A tradi¢do literaria dos romances de Tristdo nos
diz que Tristdo se comunicava em “ogam” com Isolda. Brangienn/ Brangwen,
tendo-lhe ensinado o artificio dos gravetos de madeira talhada, ajudava-o a marcar
os encontros secretos com Isolda, sem que corressem riscos, j& Marc ndo os
conhecia. Estes episodios aparecem em Eilhart von Oberg e Gottfried von
Strasbourg, e Marie de France, no Chevrefeuille, também o descreve. A mengdo ao
“ogam” ¢ arcaica. Se levarmos em conta que esse alfabeto desapareceu no século
VII, os autores do século XII e XIII ndo o conheciam mais, sendo sua tinica fonte
de informac@o a tradi¢do oral e os textos anteriores (Barros, 1997, p. 120-1).

A autora arrola varias informagdes e elas nos levam a compreender o carater
lendario entranhado de fato na narrativa dos amantes. Elementos convergentes da literatura e
da histéria, ou seja, inventividade e realidade, ingredientes criadores das lendas. Falar d’O
Romance de Tristao e Isolda também pode fazer emergir o carater mitico, pois de acordo

com Eliade (2018):

O mito conta uma histéria sagrada, quer dizer, um acontecimento primordial que
teve lugar no comego do tempo, ab initio. Mas contar uma historia sagrada
equivale a revelar um mistério, pois as personagens do mito ndo sdo seres
humanos: sdo deuses ou heroéis civilizadores. Por essa razdo suas gesta constituem
mistérios: 0 homem néo poderia conhecé-los se ndo lhe fossem revelados. O mito ¢
pois a historia do que se passou in illo tempore, a narragdo daquilo que os deuses
ou os seres divinos fizeram no comego do Tempo. “Dizer” um mito € proclamar o
que se passou ab origine. Uma vez “dito”, quer dizer, revelado, o mito torna-se
verdade apoditica: funda a verdade absoluta. “E assim porque foi dito que é
assim”, declaram os esquimos netsilik a fim de justificar a validade de sua historia
sagrada e suas tradi¢cdes religiosas. O mito proclama a apari¢do de uma nova
“situa¢d0” cosmica ou de um acontecimento primordial. Portanto, ¢ sempre a
narracdo de uma “criagdo: conta-se como qualquer coisa foi efetuada, comecou a
ser. E por isso que o mito ¢é solidario da ontologia: s fala das realidades, do que
aconteceu realmente, do que se manifestou plenamente (Eliade, 2018, p. 84-5).

Se pensarmos na historia de Tristdo e Isolda, podemos verificar que varias das
caracteristicas elencadas pelo autor podem ser observadas. E uma histéria que revela um
mistério, o do amor desmedido, ¢ considerada um acontecimento primordial, pois serve de
modelo para muitas histérias de amor impossivel. Tristdo ¢ descrito em varios momentos
como um herdi, mas transcende ¢ transborda o modelo de cavaleiro medieval. Isolda ¢
detentora de uma beleza singular e dotada de saberes magicos, a partir do uso diferenciado
de ervas, sendo sempre detentora do conhecimento capaz de efetivar curas impossiveis,
feitos os quais os seres humanos comuns nao sao capazes de realizar, podendo dessa forma
ser comparada a uma deusa. Sendo assim, podemos evocar tal carater mitico.

Também Rougemont (2003) nos diz existir:



36

Um grande mito europeu do adultério: O Romance de Tristdo e Isolda. Em meio a
desordem extrema de nossos costumes, na confusio das morais e dos imoralismos
dai decorrentes, nos momentos mais sublimes de um drama, certamente vemos
transparecer em filigrana essa forma mitica. Como uma grande imagem simples,
um tipo primitivo de nossos mais complexos tormentos. Tal como os poetas que,
para se livrar das confusdes de nossa lingua, costumam fazer remontar as palavras
as suas mais distantes, isto €, a coisa ou ao ato que se imagina que designavam
primordialmente, eu gostaria de relacionar esse mito a certas confusdes de nossos
costumes. (...) Poderiamos dizer, de um modo geral, que um mito ¢ uma historia,
uma fabula simbolica, simples e tocante, que resume um ntmero infinito de
situagdes mais ou menos analogas. O mito permite a identificagdo imediata de
determinados tipos de relagdes constantes, destacando-se do emaranhado das
aparéncias cotidianas. Num sentido mais restrito, os mitos traduzem as regras de
conduta de um grupo social ou religioso. Eles tém origem, portanto, no elemento
sagrado em torno do qual se construiu o grupo (Rougemont, 2003, p. 27-8).

Diante das observagdes elencadas, temos o romance em questao como ilustrativo
dessa fabula simbolica, ou seja, trata-se de um modelo fundador do amor impossivel,
resultante num numero infinito de outras historias andlogas, as quais um casal, por nio
conseguir viver esse amor irrealizavel de forma plena, ¢ levado a morte terrena e, segundo a

proposta na narrativa, s6 a vida apds a morte ¢ a promessa de realizagao de tal amor.



37

3 HISTORICO DA NARRATIVA DE TRISTAO E ISOLDA OU DAS VEREDAS
PERCORRIDAS

Senhores, os bons trovadores de antanho, Béroul e Thomas, € monsenhor Eilhart e
mestre Gottfried, narram este conto para todos os que amam, ndo para 0s outros.
Transmitem-vos por meu intermédio sua saudagdo. Cumprimentam os que sdo
sonhadores e os que sdo felizes, os descontentes e os apaixonados, os que estdo
alegres e os que estdo perturbados, todos os amantes. Que possam encontrar aqui
consolo contra a inconstincia, contra a injustica, contra o despeito, contra a
afli¢do, contra todos os males do amor (Bédier, 1988, p. 143).

A epigrafe que abre este capitulo remonta a quatro autores medievais dedicados
a contar a historia de Tristdo e Isolda por meio das palavras de Bédier (1988). Contudo as
primeiras versdes as quais mencionam Tristdo e Isolda ja eram conhecidas desde o século
VII (na oralidade), muitas outras foram encontradas de forma incompleta nos séculos XII e
X111, além de outras nos séculos XIX e XX’, e ainda hoje continuam a proliferar.

Tristdo e Isolda sdo personagens provenientes primordialmente do imaginario
celta e acompanhados de residuos, como podemos inferir a partir das semelhangas essenciais
ao pertencimento com esta cultura. Desse modo, algumas explicacdes sdo necessarias a
compreensao das varias versoes da narrativa de Tristdo e Isolda que, embora escritas a partir
do século XII, ndo abandonam sua estrutura primitiva. Por esse motivo, adentraremos a

cultura celta a seguir.

3.1 Desbravando a Cultura Celta: raiz e percurso, vestigios e itinerarios

Demasiados, talvez para a maioria das pessoas fora da companhia dos grandes
eruditos, no passado e no presente, os ‘Celtas’ de qualquer modo sdo um saco
magico, no qual se pode colocar qualquer coisa, e do qual qualquer coisa pode vir.
(...) Tudo ¢ possivel no fabuloso crepusculo celta, que ndo ¢ tanto um crepusculo
dos deuses como da razdo (Tolkien, 2006, p. 186-7).

A epigrafe que abre esta se¢do nos coloca nao sé diante da forma como Tolkien

(2006) visualiza os celtas, mas também em relagdo ao modo, a partir do nebuloso e do

7 Historias de Tristdo e do rei Marcos ja eram conhecidas desde o século VII. Entre os séculos XII e XIII
surgem as seguintes versdes da historia de Tristao e Isolda: De Béroul, Thomas, Eilhart, duas Folies Tristan e o
Romance em prosa; que servirdo de base para inumeras versdes posteriores, como a bem-sucedida versao de
Gottfried von Strassbourg. Também podemos lembrar de Lai du Chevrefeuille, um lai breve e episodico de
Marie de France. H4 ainda a 6pera de Wagner, datada do século XIX. Ja em 1900, inicio do século XX, Joseph
Bédier se propde a reconstituir a lenda a partir do poema de Béroul, também utilizando todos os outros textos
medievais. Mais recentemente, publicada em 1985, surge a versdo de Michel Cazenave (Moreira, 2019, p.
23-24).



38

maravilhoso, como essa cultura tem sido repassada. A literatura e o cinema sdo acessos
possiveis ao mundo fantastico ao qual os celtas nos remete.

Segundo a observacao de Barros (1996), o aparecimento dos celtas se da a partir
do segundo milénio a.C., mais ou menos no século XIV, fase correspondente a Idade do
Bronze. Sdo uma civilizagdo caracterizada pelos ornamentos, pela decoracdo das armas e
utensilios, possivelmente saida do noroeste da Alemanha e cuja migragao para o Ocidente
ocorreu em direcao as ilhas da Gra-Bretanha e da Irlanda. Ainda segundo a autora, uma
segunda migragdo teria acontecido por volta de 500 a 50 a.C., numa segunda fase intitulada
Idade do Ferro, e se caracterizaria pelo uso de espadas, capacetes, aderecos, vasos de
ceramica ¢ metal muito ornamentados (Barros, 1996, p. 22-23). O que sabemos sobre os
celtas decorre de um complexo de narrativas e epopeias mescladas de mito e histéria, donde

. . , A . . em . 8
os especialistas extrairam a esséncia do pensamento, da religido e da sociedade celtas®.

Ja Neiva (2014), acrescenta outras importantes informagdes:

Os primeiros indicios da presenca desse antigo povo, na Europa, datam do segundo
milénio a.C., em regides onde hoje ficam a Suica e o Sul da Alemanha. Sem nunca
se estabelecerem como na¢do, os celtas viveram em tribos distintas, mas
partilharam a mesma cultura, falaram dialetos provenientes de um mesmo idioma e
tiveram em comum o prazer pela vida, o gosto pela luta e o pendor pela fabulagao.
Gragas a sua grande habilidade no fabrico de armas de ferro, suas tribos se
espalharam pelo continente e chegaram a ocupar Roma, s6 a abandonando apds o
recebimento de um vultoso resgate. Com as invasdes germanicas e eslavas vindas
do norte e a expansdo do império romano, a migragdo celta terminou no primeiro
milénio a.C., com as tribos se estabelecendo em regides da Britania, Irlanda,
Escocia, Pais de Gales e Ilha de Mann. E desses territdrios insulares,
especialmente da Irlanda, que provém a maior parte das fantasticas e belas

historias da mitologia céltica, entre clas a de Tristdo e Isolda (Neiva, 2014, p.
9-10).

A autora refor¢a que a presenca dos celtas se da na regido europeia a partir do

segundo milénio a.C. e acrescenta trés importantes caracteristicas dessa civilizagdo: “o
prazer pela vida, o gosto pela luta e o pendor pela fabulagdo” (Neiva, 2014, p. 9). Tais
particularidades sdo de extrema importancia para a compreensao do imaginario de tal
cultura, como veremos adiante.
Oliviere (2014) nos fala que:

Normalmente, em relagdo ao mundo antigo, identificam-se os celtas

principalmente pela lingua ¢ por outros elementos culturais como a arte ¢ a

religido. Tradicionalmente, povos falantes de linguas celtas teriam ocupado, no

século IIT a.C., um territorio vasto que se estendia do mar Negro a Irlanda e da
peninsula Ibérica ao norte da Italia. Obviamente, num territorio tdo extenso, sem

8 Os irlandeses nos apresentam “miticamente” o povoamento de sua ilha. O Livro das conquistas da Irlanda
tenta explicar a totalidade da histéria da Irlanda (Barros, 1996, p. 22-23).



39

unidade administrativa, sem um poder central, houve diversidade cultural. No
entanto, acredito que havia certa unidade dentro dessa diversidade. No centro e
norte da Galia pode-se encontrar uma relativa coesdo, particularmente devido ao
advento dos 6pidos. (...) Na abertura de 4 Guerra das Galias, César afirma que os
gauleses situados entre os rios Garona e Sena (a Galia Céltica, como ¢ citada por
ele), se nomeavam “celtas”. Essa informagdo ¢é valiosa e deve se tratar de uma
informac¢ao fidedigna. Etnonimos e antroponimos derivados do vocéabulo “celta”
podem ser encontrados em todo o dominio de povos dessa lingua. Entre estes,
podemos citar o pai de Vercingetorix, Celtilo, e um povo da Lusitania, os celtici.
Nao devemos descartar a possibilidade de que houvesse uma identidade, ainda que
ténue, por exemplo, em algumas regides da Europa temperada, fortalecida com o
advento das fortalezas celtas, os 6pidos (Olivieri, 2014, p. 23-4).

O autor afirma que apesar de a cultura celta ter em seu bojo varios povos, ha

certa homogeneidade nessa formacao, pelo modo como se comportam seus elementos que

chegam a atualidade.

Segundo Wood (2011):

Nosso conhecimento dos antigos celtas deriva, principalmente, de pesquisas
arqueologicas e comentarios feitos em obras classicas. Gregos e romanos
descreveram os celtas como barbaros ferozes, mas fascinantes, cuja bravura muito
apreciavam. Os escritores da Antiguidade também se mostravam intrigados com a
efervescéncia desse povo pitoresco, fascinado pela sua religido. Trata-se da visdo
de estrangeiros, certamente, mas que perdura ha séculos e evoca imagens
romanticas de guerreiros e herdis valentes, mulheres sobrenaturais e druidas
sabios. Hoje em dia, tendemos a considerar os primeiros celtas como cantores,
poetas ¢ fabulosos artesdos, que imbuiam sua arte e artefatos com uma tradi¢do de
sabedoria mistica (Wood, 2011, p. 4).

A autora enfatiza, no entanto, que as pesquisas arqueoldgicas e a percepgao

sobre os celtas na literatura classica ocorrem a partir de uma visdo romantizada sobre essa

sociedade. Evidentemente sabemos que a distancia do tempo se coloca como ponto de

embate diante de qualquer certeza, contudo ha evidéncias capazes de nos ajudarem a

delinear de modo amplo quem eram os celtas. Ela defende ainda a ideia de que os celtas

continuam a existir por meio de sua descendéncia e os celtas contemporaneos “tém fama de

apreciar poesia e a sabedoria da imaginacao” (WOOD, 2011, p. 4). Partindo desse principio,

os descendentes celtas seriam, na realidade, os celtas contemporaneos. Wood (2011) explica

desta forma:

Devido a mudangas na lingua, aos padrdes migratorios ¢ a absorgdo desse povo por
nagdes maiores, muitas pessoas com ancestrais celtas ndo falam nenhum dos seis
idiomas celtas (irlandés, manés, gaélico-escocés, galés, bretdo e cornico) nos quais
a sua heranca cultural foi preservada (Wood, 2011, p. 4).

Apesar dessa compreensao sobre a existéncia de celtas entre nds, devemos

pontuar a grande dificuldade nessa identificagdo devido as migragdes e imigracdes. Desse



40

modo quando a autora se refere aos celtas ela demarca, seguindo sua linha de raciocinio, se
s30 0s antigos ou 0s contemporaneos.
Sobre os antepassados dessa sociedade, a estudiosa acrescenta ainda a

importancia da literatura para a preservacdo de sua cultura, como vemos a seguir:

Os celtas antigos ndo tinham uma lingua escrita ¢, na maior parte do tempo, seu
conhecimento era transmitido oralmente por profissionais treinados — bardos ou
druidas-, que usavam elaboradas técnicas de memorizag¢ao. Mesmo assim, algumas
inscrigdes mais antigas e varios textos foram preservados. H4 muita sabedoria celta
nos relatos dos cronistas cristdos posteriores e nos contos e poemas da literatura
medieval. O legado riquissimo dos celtas foi primeiramente preservado nas
narrativas dos escribas cristdos. Estes escreviam poemas louvando as faganhas de
reis histéricos e herdis de ficgdo, cujos atos incorporavam os cddigos de
comportamento de pessoas. Eles documentavam as leis que definiam instituigdes
importantes como o reinado e o casamento, ¢ também a posi¢do de homens,
mulheres e criangas na sociedade celta. A poesia gndmica (versos que contém ou
ilustram uma maxima ou aforismo) era registrada, o que preservou o conhecimento
do mundo natural. Os escribas também transmitiam as geragoes futuras o sistema
bardo das triades (agrupamentos tradicionais de trés itens associados), que
conservam sabedoria em listas de contos, provérbios e conhecimentos gerais
(Wood, 2011, p. 4-5).

Os celtas, culturalmente, foram preservados a partir de inscricdes antigas ou
narrativas cristds referentes a eles por meio de personagens e ou elementos caracterizados
como antepassados. Desse modo, estdo presentes numa grande diversidade de narrativas que
chegam até nds ainda na atualidade, contudo, muitas vezes, ndo temos ciéncia dessas
ocorréncias. Muitos motivos podem justificar isso, mas acreditamos ser a cristianizacao
estabelecida na Idade Média um dos principais, pois ao retomarem tal cultura, houve
modificag¢des, transformacdes e inclusdes de elementos cristdos. Apesar da tentativa
frequente de apagamento ou de modificacdo dos residuos celtas, restam-nos elementos
capazes de resgata-los, os quais verificaremos adiante.

Segundo Barros (1996), “¢ quase impossivel estudar a lenda de Tristao e Isolda
sem conhecer a sociedade e o pensamento celtas™ (Barros, 1996, p. 21). Isso ocorre porque
existe um grande nimero de componentes relacionando os amantes das Cornualhas a cultura
celta.

Segundo Castel (1998):

O mito de Tristdo e Isolda mergulha nas antigas e profundas lendas célticas. Mas
nds dispomos somente de versdes tardias de varios poemas incompletamente
conservados dos trovadores franceses e anglo-normandos do século XII, aos quais
se juntaram em seguida diversos fragmentos, até¢ o século XVI. A matriz do mito,
tal como a conhecemos, foi, portanto, elaborada em um contexto de sociedade
feudal, entdo em seu apogeu, e ¢ o equivalente ocidental da poesia dos trovadores
de langue d'oc. Nao ¢é possivel reconstituir as caracteristicas primitivas da lenda
reinterpretada por um publico nobre no quadro e segundo as convengdes de escrita
desse meio especifico. Mas ndo abordarei aqui o problema das fontes nem me



41

entregarei a qualquer tentativa de embasamento do texto ou de critica historica.
Tomo por material os acontecimentos que "ocorrem" a Tristdo e Isolda e, para
arrola-los, me refiro principalmente a reconstituigdo publicada em 1900 por Joseph
Bédier, Le roman de Tristan et Iseut. Esse texto, espantoso pela fidelidade de seu
estilo ao espirito da poesia medieval, junta e reagrupa segundo uma ordem
cronolégica os principais episodios da historia tirados do corpus do século XII.
René Louis (Tristan et Iseut) se entregou recentemente a uma empreitada do
mesmo tipo, mas acentuando ainda mais as reminiscéncias arcaicas do poema,
enquanto o estilo e a constru¢do de Bédier visam a reproduzir a tonalidade propria
a elaboracao do século XII (Castel, 1998, p. 172-3).

Castel (1998) enfatiza a existéncia da raiz celta, embora apenas um certo nimero
de fragmentos e algumas versdes do medievo tenham chegado aos nossos dias enquanto
material escrito. O autor chama atengdo para a versao de Bédier, pois apesar de escrita em
1900, consegue reconstituir a narrativa com o espirito da poesia medieval. Dessa forma, o
que temos na narrativa dos amantes sdo indicios capazes de nos fazer retomar elementos
caracteristicos da cultura celta, mas sempre compreendendo os residuos do medievo se
fazendo constantes nas versdes que chegam ao tempo atual, pois, mesmo Bédier
reconstituindo a obra em 1900, o faz com o olhar de quem leu os autores da Idade Média,
como ele mesmo nos indica no comentario do prefacio de Gaston Paris.

O que temos a compreender sobre Tristdo e Isolda na cultura celta precisa se
apegar a indicios desse dominio, para isso recorremos a estudiosos dessa mentalidade, em
busca de elementos capazes de nos transportarem a uma possivel ponte entre os
personagens, seus feitos e essa cultura. Segundo Furtado (2003), os celtas sao:

Um povo indo-europeu que atingiu no século IV a.C. o auge de sua expansido em
termos de nimeros de habitantes e area ocupada, ndo deixaram qualquer obra
escrita na Europa continental. Entretanto, embora tardia, a literatura dos celtas
insulares, notadamente na Irlanda e no Pais de Gales, fornece informagdes valiosas
sobre seus mitos e praticas cerimoniais. Presididos pela classe sacerdotal dos

druidas, esses rituais refletem crencas em varias divindades da natureza (Furtado,
2003, p. 7).

Tais informagdes, as quais o autor chamou de “valiosas”, estdo presentes na narrativa
dos amantes. Dessa maneira, [solda ¢ uma princesa da Irlanda inspirada no imaginario celta,
por fazer referéncia, por exemplo, ao manuseio de ervas para os variados fins, como pogdes
magicas e unguentos curativos.

E fato, por exemplo, que a magia, apesar de ser um componente presente em outras
culturas, aparece majoritariamente como preponderante entre os celtas. Para Olivieri (2014):

Os celtas também tinham os seus procedimentos de ordem magica. (...) Em 1983,
em Larzac (Aveyron, Franca), em uma tumba datada do final do século I a.C.,
foram encontradas placas de chumbo de um defixio (Placas de chumbo com

imprecagdes escritas contra uma pessoa Oou um grupo), nas quais havia
imprecagdes do que parece ser um grupo de feiticeiras contra outro grupo de



42

mulheres. Apesar de pertencer ao periodo romano e utilizar uma pratica
mediterrinea, o defixio, o texto esta escrito em gaulés. E possivel que essas
feiticeiras fossem herdeiras de uma tradi¢do oriunda da Idade de Ferro. Plinio’, o
Velho, relata sobre atividades magicas com plantas como o selago e o samolus
utilizados pelos druidas. (...) o selago seria usado contra todo tipo de mal e sua
fumaga seria benéfica para os olhos. Ja o samolus servia para tratar as moléstias do
gado. O autor também relata sobre o “ovo da serpente”, possivelmente o ourigo do
mar apds a decomposi¢do dos tecidos moles, que também era usado para fins
magicos, como a protegdo durante processos. O visco também devia ser
reconhecido por supostas propriedades magicas. Suas virtudes curativas deviam
ser associadas a essas capacidades (Olivieri, 2014, p. 67-8).

A presenga dos elementos magicos sdo uma importante caracteristica inerente
aos povos celtas e, especificamente, as mulheres dessa sociedade.

Segundo Knight (2003):

Os celtas honravam a energia ancestral, levando em conta a fartura de historias
sobre o despertar do sono, energia ancestral que vem em auxilio de uma pessoa em
tempos de necessidade. Tal como os indios americanos, os celtas acreditavam que
a energia dos seus ancestrais dorme ou jaz adormecida na terra, e que se pode
recorrer a ela em caso de necessidade. Quanto mais gera¢des da familia estiverem
ligadas a terra, mais fortes o vinculo e o poder exercidos. Os povos sdo territoriais.
Este pais esta construido sobre a ideia de direitos a propriedade, ¢ de que o lar de
uma pessoa ¢ o seu castelo proverbial. De fato, a palavra “hipoteca” deriva do
franco-normando “penhor de morte”, aludindo a importancia da ligagdo entre os
homens e a terra (Knight, 2003, p. 10).

Isolda, tal qual sugere Knight (2003), tem na ancestralidade sua forga, pois
aprendera o manuseio das ervas com sua mae, a rainha, também nomeada Isolda em
algumas versdes da narrativa. A importancia da terra esta aqui, na presenga dessas pocoes
por elas produzidas. Os elementos curativos capazes de sanarem feridas e aplacarem a
propria morte - como ocorre nas situagdes em que Isolda cura Tristao e o salva de fenecer,
j& que fora ferido gravemente e considerado morto por seu povo - também sdo capazes de
estabelecer uma paixdo sem limites, como no episédio do filtro mégico preparado pela

Isolda mae:

Quando estava proximo o tempo de entregar Isolda aos cavaleiros das Cornualhas,
sua mae colheu ervas, flores e raizes, misturou-as com vinho e fez uma beberagem
poderosa. Tendo-a preparado por ciéncia e magia, verteu-a em uma jarra e disse
secretamente a Brangien: “Filha, deves acompanhar Isolda ao pais do rei Marc, e
tu a amas com amor fiel. Pega esta jarra de vinho e ndo esquegas as minhas
palavras. Esconde-o de tal maneira que nenhum olho a veja e nenhum labio dela se
aproxime. Mas, quando chegarem a noite de nlipcias e o instante em que se deixam
0s esposos, verteras este vinho com ervas em uma taca e da-la-as para que eles
esvaziem juntos, o rei Marc e a rainha Isolda. Toma todo o cuidado, minha filha,
para que somente eles possam provar desta bebida. Pois a virtude dela ¢ a seguinte:
os que a beberem juntos amar-se-do com todos os seus sentidos ¢ com todo o
pensamento, para sempre, na vida e na morte (Bédier, 1988, p. 27).

° Plinio foi um naturalista e politico romano que tem escritos da década de 70 d.C. (Olivieri, 2014, p. 117).



43

Ocorre que, por engano, ainda durante sua viagem com destino ao reino de
Tintagel, Isolda bebe da pog¢do, ndo com Marc mas com Tristdo. Na ocasido, os amantes
bebem do filtro magico acreditando beberem vinho: “Nao, ndo era vinho: era a paixao, era a
amarga alegria e a angustia sem fim, e a morte” (Bédier, 1988, p. 28). Ao beberem da pogao,
estavam bebendo a morte. Essa presenca da dualidade paixdo/morte, inclusive, conduzira
todo o idilio dos amantes, fato esse que relaciona a narrativa também a cultura celta, tendo
em vista o mundo da espiritualidade pos-vida ser tema presente em tal mentalidade

A ideia de um outro mundo ¢ recorrente na cultura celta, algo existente para
além do mundo dos mortais, um lugar sobrenatural, pds-morte, que existe no centro € nos

limites externos deste mundo. Segundo Wood (2011):

O cosmo celta irradia de um ponto em que os dominios humano e sobrenatural
convergem. Julio César conta que, numa certa época do ano, os druidas se
encontravam num ponto central da Galia onde seria esse ponto de convergéncia. A
localizagdo podia ser um bosque sagrado — um dos lugares em que os druidas
realizavam suas cerimonias ¢ sacrificios para aplacar a ira dos deuses e prever o
futuro. Ou poderia ser uma area aberta, como a Planicie de Tara, em cujo centro
fica a magica Pedra de Fal, que grita quando o verdadeiro rei deve assumir o trono.
(...) A tensdo entre o cosmos ¢ o caos assemelha-se a uma antiga forma de xadrez.
No centro da Planicie de Tara, ficam o rei e seus homens, como pecas comandando
o meio do tabuleiro. Ao redor deles estdo as forgas hostis. Assim como um jogador
experiente pode ganhar o jogo por meio de uma combinacdo de sorte e perspicécia,
os seres humanos também sobrevivem aos seus encontros com o sobrenatural
cofiando tanto nas proprias capacidades quanto no destino (Wood, 2011, p. 62-63).

Esse modo de compreensdo dos limites do sobrenatural pode ser observado
residualmente por meio da narrativa de Bédier. A floresta ¢ um desses lugares que impdem o
limite entre um mundo e outro, de certo modo, ao adentrarem a floresta de Morois, Tristdo e
Isolda passam a viver uma vida sobrenatural. Se isso ndo representar um episoédio poés-morte,
de fato eles estdo mortos metaforicamente, pois que tipo de cavaleiro seria aquele que nao
pertencesse a uma corte € nao servisse a um rei? E que espécie de rainha seria uma dama
sem seu palacio e seus suditos?

Castel (1998) nos diz:

Cada vez que Tristdo e Isolda s@o representados, o sdo para atuar em uma
sequéncia com o mesmo papel, o da anulacdo da sociedade e da historia. O mito
como totalidade significativa ¢ o despojamento do conjunto de efeitos dessa
anulacdo até seu ultimo termo: a morte. Minha hipdtese ¢, portanto, a de que a
historia de vida de Tristdo e Isolda apresenta inumeras sequéncias de uma mesma
experiéncia de desengajamento social que eu chamo a desafiliacdo, quer dizer, o
descolamento de regulagdes por meio das quais a vida social se reproduz e se
reconduz. Moisés flutuando sobre o Nilo em um cesto de vime e recolhido pela
filha do farad ¢ um desafiliado, assim como Jesus Cristo que ndo era filho de seu
pai José. Mas tanto um como outro inventou, a partir desse desvio, um Reino que
ndo ¢ deste mundo. Situados fora do jogo das transmissdes e sucessdes
socialmente reguladas, eles conceberam uma figura totalmente diferente da



44

organizagdo dessas trocas, uma maneira completamente nova de representar o
parentesco, de cerrar aliangas e habitar o mundo. Assim ¢ a histdria de Tristdo e
Isolda: o encontro de dois seres totalmente desafiliados cujo fruto é a invengdo de
uma forma especifica da relagdo entre os sexos, o amor tragico e absoluto. Suas
vidas sdo um perpétuo desenraizamento de todos os territorios familiares, sociais,
geograficos, e essa ruptura sempre reiterada € a condi¢do de possibilidade para a
emergéncia de um novo tipo de alianga entre o masculino e o feminino (Castel,
1998, p. 173-4).

Assim como propde Castel (1998), Tristdo e Isolda estdo completamente
desafiliados, desenraizados, despatriados, ao passarem a viver fora da sociedade e ao
reinventarem uma nova vida. H4, nessa nova forma de viver, a unido entre o masculino € o
feminino, porém sem as fungdes sociais nas quais estavam inseridos os personagens.

Os amantes estdo vivendo em suspenso, como se isso acontecesse diante de um
mundo irreal. Se eles, por um lado podem exacerbar seu amor na floresta, por outro, perdem
suas identidades de cavaleiro e dama/rainha, passando a serem apenas homem e mulher
apaixonados, porém, no plano social, a paixdo parece nao bastar. Vejamos:

Tristdo cortou ramagens, construiu uma cabana e a cobriu de ramos. Isolda
atapetou-a com capins grossos. Entdo, no fundo da floresta selvagem, comegou
para os fugitivos uma vida dura, mas amada. No fundo da floresta selvagem, em
grande afd, como bichos acuados, eles vagavam, e raramente ousavam voltar a
noite a choupana do dia anterior. S6 comiam a carne das cagas e sentiam falta do
gosto do sal. Seus rostos emagrecidos tornavam-se macilentos, suas roupas

viravam andrajos, rasgados pelos espinhos. Amavam-se, ndo sofriam (Bédier,
1988, p. 60-61).

Os amantes passaram a ter uma outra vida, bastante distante da realidade que os
cercava anteriormente. Passaram a reexistir, pois suas vidas tomaram uma forma até entao
inconcebivel diante de seus papéis sociais e do grande amor sentido por eles, e reconheciam
a dor que causavam um ao outro, por estarem distantes de suas vidas na corte. Tristao
entende a distancia entre Isolda e Marc como uma lacuna para a amada, pois ela ndo ¢ uma
rainha pelo fato de ndo estar com o rei. Esta, por sua vez, reflete sobre o amado como um ser
esvaziado, pois estando distante do palacio ndo € mais um cavaleiro. Até fugirem para a
floresta, espécie de outro mundo para a cultura celta, ambos estdo mortos diante do mundo
por eles habitado, até entao.

No pensar de Tristdo:

Ela era rainha junto dele, mas nesta mata vive como uma escrava. Que fiz eu da
sua juventude? Ao invés de seus aposentos cheios de tecidos de seda, dou-lhe esta
floresta selvagem — uma choupana, ao invés de seus belos cortinados. E é por
minha causa que ela segue este mau caminho. Ao senhor Deus, rei do mundo, eu

clamo por compaix@o e suplico-lhe que me dé forgas para devolver Isolda ao rei
Marc (Bédier, 1988, p. 72).



45

Tristdo ponderou que Isolda passara a viver como uma escrava, pois ja nao era
mais a rainha amada pelo rei e por seus suditos, por isso precisava entrega-la a Marc,
devolvendo a vida a Isolda. Esta, por sua vez, entendeu que Tristdo precisava voltar a ser
cavaleiro e se martirizava, sentia-se culpada porque o amante ndo podia mais realizar seus
grandes feitos e nem gozar da admiracgao palaciana. Ela refletia:

Mas eu vim, e o que foi que fiz? Tristdo ndo deveria viver no palacio do rei, com
cem donzéis, que seriam da sua mesnada e o serviriam como cavaleiros armados.
Nao deveria ele, cavalgando pelas cortes e pelas baronias, procurar aventuras?

Mas, por mim, esquece toda a cavalaria, exilado da corte, cacado nesta floresta,
levando esta vida selvagem (Bédier, 1988, p. 72).

Podemos dizer que os amantes estdo mortos diante da existéncia que os cercava,
quando passaram a viver nesse novo modo de vida, representado pela floresta de Morois,
adentrando no mundo sobrenatural ao qual os celtas faziam referéncia. A propria ideia do
ambiente da floresta €, por si sO, representante desse outro mundo, iSsO se pensarmos nesse
elemento aproximado da concepgao celta salientada por Wood (2011), segundo a qual
existem “barreiras e passagens entre os mundos, tanto naturais quanto artificiais” (Wood,
2011, p.64). Desse modo, a paixdo ndo assegura a felicidade dos amantes por muito tempo,
pois ndo estdo em vida plena, em decorréncia de seus papéis sociais estarem interrompidos.

Castel (1998) resume a questao da seguinte forma:

Mais precisamente, ao final de dois anos, eles compreendem que essa anulagdo de
tudo que constitui a sociedade, as comodidades e as honras, o reconhecimento de
outros, o fato de ocupar um lugar e um posto social, desumaniza-os. Eles decidem

entdo renunciar a esta relacdo, reduzida a um face a face intersubjetivo (Castel,
1998, p. 182).

Tristdo e Isolda, mortos socialmente porque estdo desumanizados ao cabo de
dois anos em suspenso num plano que nao era a vida de antes, tampouco a desejada por eles,
resolvem abrir mao do amor em favor da retomada de seus papéis sociais da vida anterior.

Ainda para tratar dessa relacdo com a pos-morte, trazemos as palavras de Franco
Junior (2010), pois com base em seus escritos é possivel indicar na narrativa de Tristdo e

Isolda a confluéncia de elementos cristaos fundidos aos celtas:

A consciéncia simbodlica medieval ndo foi engendrada pelo cristianismo. Ela foi,
contudo, desenvolvida pela existéncia de rico simbolismo nos mitos e ritos
cristdos. Por isso, na producdo literaria da “matéria da Bretanha” puderam
facilmente confluir simbolos celtas cristianizados e simbolos cristdos
folclorizados, sintese possibilitada pela auséncia de divergéncias fundamentais
entre cristianismo ¢ antigas crengas celtas. Ai estd, parece-nos, o amago da
questdo: a religiosidade profunda, vivida, independente de diferencas teoldgicas,
constituia o quadro mental no qual ressurgiu o mito de Tristdo e Isolda, sendo um



46

falso problema a tentativa de estabelecer se esse contexto era catdlico ou cataro
(Franco Junior, 2010, p. 136-137).

O autor nos afianga nao haver grande divergéncia entre o catolicismo e a cultura
catara, esta convergente com a céltica. Para ele, tais semelhangas na no¢ao de paraiso nao
causam divergéncias substanciais entre o imaginario cristdo e o celta, pelo contrario,
agregam-se.

No que tange a ideia de vida apds a morte como paraiso eterno, conforme
evocado na narrativa de Tristdo e Isolda e a exemplo do trecho a seguir sobre o cavaleiro,
percebem-se confluéncias bem demarcadas:

A muralha de ar ja estd rompida, e ndo ¢ aqui o vergel maravilhoso. Mas um dia,
amiga, iremos juntos ao Pais Venturoso do qual ninguém volta. L4 se ergue um
castelo de marmore branco; em cada uma das suas mil janelas brilha um cirio
aceso; em cada uma delas um trovador toca e canta uma melodia sem fim; 14 o sol

ndo brilha e, no entanto, ninguém sente falta de sua luz: ¢ o feliz pais dos vivos
(Bédier, 1988, p. 41).

Tristdo, ao evocar uma vida poés-morte, nos leva a observar o fato de nao
sabermos o ponto exato de relacionar o episddio a cultura celta e nem o momento capaz de
relaciond-lo ao cristianismo. A ideia de paraiso existe nos dois imaginarios, contudo sao
diferentes, portanto ¢ imprescindivel mencionar novamente que a narrativa dos amantes das
Cornualhas €, na verdade, um conjunto de narrativas de épocas distintas, como ja feito na
introducdo deste texto. Ou seja, ndo temos como precisar 0 momento em que a moral crista,
devido ao ideal cavaleiresco, foi inserida na narrativa nem o quanto se preservou das
matrizes de origem celta, porém o fato inconteste ¢ a combinagdo de ambas na narrativa.

Quando Tristdo procura por Isolda no paldcio, finge ser um louco e ao ser
indagado para onde a levaria, responde referindo-se a vida pds-morte: “L4 para cima, entre o
céu e a nuvem, para a minha bela casa de vidro. O sol atravessa-a com seus raios, os ventos
ndo a podem abalar; para 1a levarei a rainha, para um quarto de cristal, todo florido com
rosas, todo luminoso” (Bédier, 1988, p. 126). Apesar de usar uma linguagem figurada,
compreendemos que esse lugar ¢ uma espécie de paraiso onde eles conseguirdo unir-se e
vivenciar seu amor de forma plena.

Em outro trecho ¢ Isolda quem fala a Tristdo:

Amigo, fecha teus bragos e abraca-me tdo apertado que, nesse abraco, nossos dois
coracdes se rompam e nossas almas se evolem! Leva-me ao pais venturoso de que

me falavas outrora: ao pais de onde ninguém volta, onde musicos insignes cantam
canticos sem fim. Leva-me (Bédier, 1988, p.132).



47

Isolda claramente evoca o paraiso, espago onde poderia ouvir canticos sem fim e
para onde eles, os amantes, ndo voltariam, pois suas almas estariam esvaidas, portanto livres
para o amor. Observamos também semelhangas entre a percep¢ao de Wood (2011) e mundo
diafano descrito pelos amantes. A autora aponta:

Em A Corte de Etain, uma historia do século XIV de autoria desconhecida, o lorde
Midir, um ser sobrenatural, convida seu amor para visitar uma ilha utdpica no
Outro Mundo. “Os cabelos sdo como primulas em flor ali; corpos lustrosos sdo da
cor da neve. Nesse lugar, ndo existe nem meu nem seu; brilhantes sdo os dentes,
escuras as sobrancelhas (...). Inebriante a cerveja de Inis Fail; mais inebriante, sem
davida, que a de Tir Mar (...). Fontes doces e calidas por toda a terra, hidromel e

vinho a sua escolha. Pessoas distintas, sem maculas, concebidas sem pecado ou
crime” (Wood, 2011, p. 68).

Percebe-se a mesma aura magica presente nas descrigoes feitas por Tristdo e
arrematadas por Isolda, quando ambos mencionam esse lugar sobrenatural. Observamos que
os mesmos elementos se apresentam residualmente na concepcao celta d’O Romance de
Tristdo e Isolda, de Bédier.

Outro elemento possivel de entender a partir da transposi¢do de um mundo para
outro ¢ o mar. Essa ndo ¢ uma visdo inédita, pois o mar sempre foi evidenciado como
propulsor de um novo mundo. A ideia de travessia, quando se faz referéncia ao mar, ja
ganhou inumeras abordagens em diversas obras, desde os classicos latinos e gregos,
passando por Camdes e pelos europeus, de um modo menos especifico. Ou seja, o mar tem
sido um elemento residualmente apontado como pertencente a outro mundo.

Em Os Lusiadas, Camdes apresenta o mar sendo desbravado por Vasco da Gama
rumo as Indias. A ideia de atravessar o espaco que conhecia para adentrar um novo mundo
estd presente em toda a epopeia. Na Eneida, de Virgilio, o mar, nos primeiros cantos, tem
papel de destaque na narrativa e chega a ser considerado por muitos como personagem
protagonista. O que apontamos ¢ especificamente esse elemento como designador da entrada
dos personagens num outro mundo. Na epopeia de Virgilio, ¢ como se Eneias, quando se
depara com as agdes diante do mar, passasse a ter um outro existir.

No romance de Bédier, Tristdo, em varios momentos, também adentra em
mundos nos quais estd diante do mar. Isso acontece, por exemplo, quando ele estad a beira da
morte, por ocasido do ferimento causado pela espada envenenada de Morholt. Tristdo
suplica:

Quero tentar o mar cheio de aventuras... Quero que ele me leve para longe,
sozinho. Para que terra? Nao sei, mas talvez onde encontrarei quem me cure. E

talvez um dia servir-vos-sei ainda, bom tio, como vosso harpista, vosso cacador e
vosso bom vassalo.” Tanto suplicou que o rei Marc atendeu ao seu desejo. Levou-o



48

para um barco sem remos nem vela, ¢ Tristdo quis apenas que perto dele
depositassem sua harpa. Para que as velas, se seus bragos ndo poderiam iga-las?
Para que os remos? Para que a espada? Como um marinheiro, no curso de uma
longa travessia, langa por cima da amurada de bordo o cadaver de um antigo
companheiro, assim, com bragos trémulos. Gorvenal empurrou para o largo a barca
onde jazia seu querido filho, e o mar carregou-o. Sete dias e sete noites, carregou-o
docemente. As vezes, Tristdo tocava a harpa para iludir seu sofrimento. Por fim, o
mar, sem que ele soubesse, aproximou-o de uma praia (Bédier, 1988, p. 13-14).

O mar ndo apenas leva Tristdo a um outro mundo, mas também a uma nova vida,
pois existe a aura da morte do cavaleiro quando este ¢ depositado no barco, fazendo alusdo a
concepcao classica de mar como divisor de dois mundos, o humano e o sobrenatural. Tristao
renasce depois dessa travessia pelo mar, quando passa a ser cuidado e curado pelos
unguentos preparados por Isolda na Irlanda.

Noutro momento, ja no final da narrativa, ¢ também o mar o elemento de
travessia entre dois mundos. Isolda foi chamada ao encontro de Tristdo, ferido, pois este
acreditava que somente sua amada poderia curd-lo novamente, mas a dama passa por uma
grande tempestade e atrasa-se para o encontro com o amado. Vejamos:

Isolda exclamou: - Ai de mim, desgragada! Deus ndo quer que eu viva o bastante
para ver Tristdo, meu amigo, uma vez mais, somente uma vez. Ele quer que eu
morra afogada neste mar. Tristdo, se eu vos tivesse falado mais uma vez, pouco me
importaria de morrer depois. Amigo, se eu ndo chegar até vos, € porque Deus nao
o quer, e ¢ a minha pior dor. Minha morte nada ¢ para mim: ja que Deus a quer, eu
aceito; mas, amigo, quando o souberdes, morrereis, bem o sei. Nosso amor ¢ de tal
estofo que vds ndo podeis morrer sem mim, nem eu sem vos. Vejo nossa morte
diante de mim ao mesmo tempo que a minha. Amigo, ai de mim! Néo realizei meu

desejo, de morrer em vossos bragos, ser sepultada no vosso esquife. Fracassamos.
Vou morrer sozinha e, sem vds, desaparecer no mar (Bédier, 1988, p. 140).

No trecho supracitado, a constante presenca da morte, aliada ao elemento mar,
enfatiza esse outro mundo tao vivido para os celtas. No tragico final da narrativa ¢ o mar o
elemento fundamental da passagem da vida humana de Tristdo para a morte, sua outra vida,
quando ele, a partir da falsa declaracdo de sua esposa, também Isolda, a das Brancas Maos,
acredita ndo mais ser possivel ver sua amada Isolda, a Loura.

Para Castel (1998):

A liberdade se encarna fugidiamente neste mar que tanta importdncia tem no
romance e que Tristdo, o desafiliado, percorre incessantemente. Nesse espaco onde
se pode errar sem limites e sem leis, os constrangimentos sociais estdo como que
suspensos. Em meio ao elemento aquatico, sem referéncias e limites, o amor dos
dois encontra um lugar, aquele que os fantasmas desenham no nevoeiro. (...) A
floresta, como o mar, ¢ uma no man's land fora da civilizag¢do, o unico espago onde
os amantes podem existir porque ¢ um espago nao social (Castel, 1998, p. 182-3).



49

O autor também aponta o mar como simbolo de outro mundo, onde o amor de

Tristdo e Isolda ¢ possivel, e o compara a floresta. Esse mar, bem como a floresta, sdo,

segundo ele, mundos fora da civiliza¢do, ou seja, outros mundos. O espinheiro verde ¢

apontado como outro elemento também natural que incita o outro mundo, como veremos
adiante:

Quando o rei Marc soube da morte dos amantes, transpds o mar e, tendo chegado a

Bretanha, mandou abrir dois esquifes, um de calcedonia para Isolda, o outro de

berilo para Tristdo. Levou para Tintagel, na sua nau, os corpos amados. Numa

capela, a esquerda e a direita da abside, ele os sepultou em dois timulos. Mas,

durante a noite, da tumba de Tristdo brotou um espinheiro verde ¢ frondoso, de

galhos fortes, de flores perfumadas que, elevando-se por cima da capela,

enterrou-se na sepultura de Isolda. As pessoas do lugar cortaram o espinheiro. No

dia seguinte, ele renasceu, tdo verde, tdo florido, tdo vivo quanto antes, e ainda

mergulhava no leito de Isolda, a Loura. Por trés vezes quiseram destrui-lo, em vao.

Finalmente, contaram o prodigio ao rei Marc. O rei proibiu dai em diante que se
cortasse o arbusto (Bédier, 1988, p. 142-143).

O espinheiro que sai do timulo de Tristdo e vai entrelagar-se a sepultura de
Isolda ¢ uma alusdo a vida apos a morte, na qual esse amor deixa de ser proibido por ser
insistente e inevitavel.

Wood (2011) cita, por exemplo, a videira trangada, pois ela aparece esculpida
nas cruzes celtas. Mais tarde, segundo a autora, esse simbolismo se fez presente no
cristianismo, provavelmente a partir da amalgamacgdo das tradigdes celtas e bizantinas. A
partir do elemento natural espinheiro, ela também afianca a presenca do outro mundo ligada
a metafora do amor eterno, como a seguir:

Muitos poemas celtas baseiam-se na beleza natural e na fragilidade das plantas e
usam essa imagem como metaforas do amor. Sdo frequentes nos versos imagens
como a de rosas cheias de espinhos e do azevinho crescendo das sepulturas de
amantes, entrelagados por toda eternidade. Aqueles que viajaram ao Outro Mundo
voltam muitas vezes com histdrias sobre uma terra onde sempre verdo que existem
belas arvores que produzem frutos o ano todo. Quando seres humanos comem as

magcas prateadas que crescem nessas arvores, eles anseiam pelos seus amantes do
Outro Mundo (Wood, 2011, p. 127).

Desse modo, fica plenamente estabelecida a relacdo entre o espinheiro como
elemento pictérico da presenca de uma outra vida num outro mundo. Aparece ja nas
narrativas celtas, depois ¢ residualmente aproveitado por Bédier com a mesma significacdo
simbolica.

Ha ainda no século XVI uma versdo da narrativa de Tristdo e I[solda mencionada
por Wood (2011), na qual sdo inseridos os elementos azevinho, hera e o teixo, como

podemos observar no seguinte trecho:



50

O Rei Arthur tenta estabelecer a paz entre o Rei Mark, marido de Essyllt (Iseult ou
Isolda) e seu amante, Tristan (Tristdo). Arthur declara que um deve viver com ela
quando as arvores estiverem desfolhadas e o outro quando elas estiverem
carregadas de folhas. O marido escolhe o inverno, quando os galhos das arvores
estdo despidos de folhas e as noites sdo mais longas. Essyllt fica exultante — a
escolha de Mark significa que ela nunca sera afastada de Tristan (...) “Trés arvores
existem e sdo boas também/ O azevinho, a hera e o teixo. Folhosas permanecem o
ano inteiro. De Tristdo serei para sempre companheira” (Wood, 2011, p. 127).

Se aqui ndo ¢é possivel relacionar tais elementos a vida apds a morte, é exequivel
inventariar a ideia de uma outra vida. Mesmo ndo se tratando da eternidade, como
observamos em decorréncia da presenga do espinheiro, ¢ uma vida na qual sera possivel a
existéncia do amor de Isolda e Tristdo. No entanto, outros elementos na obra tém
materialidade na divergéncia contumaz entre a cultura celta e o cristianismo do medievo,
como observaremos adiante, principalmente no que diz respeito a condi¢do e visualizacao da
mulher.

Em diversos trechos da narrativa de Bédier a mulher ¢ descrita com sagacidade,
contudo, em decorréncia de uma moral cristianizada moldada a partir da cultura mediévica,
ela ¢ vista como fonte de pecado e destruigdo. E nesse misto de valores que se d4 a narrativa.

Quando Isolda acredita na possibilidade de traicdo e delagdo de seu segredo por
parte de sua dama de companhia - ela e Tristdo amavam-se, entregaram-se a paixao e na
noite de nlipcias com Marc fora Brangien quem estivera na cama com ele - Isolda manda
que dois servos levem Brangien para a floresta, matem-na e retirem sua lingua a fim de
livrar-se do medo de ser delatada pela moga. Desse modo, num tom de barbarie Isolda
ordena:

Eu vos darei entdo, disse ela, uma jovem; vos a levareis para a floresta, longe ou
perto, mas em local onde ninguém possa descobrir jamais a aventura. La a
matareis ¢ me trareis sua lingua. Gravai na memoria as palavras que ela disser,

para mas repetirdes depois. Ide. Ao voltardes, sereis homens livres e ricos (Bédier,
1988, p. 33).

No entanto, quando levada a floresta e indagada sobre o motivo pelo qual a

rainha poderia estar decepcionada com ela, Brangien responde:

Eu nfo sei, amigos, s6 me lembro de um tnico delito. Quando partimos da Irlanda,
cada uma de nods levava, como a mais cara das vestes, uma camisola branca como
a neve, uma camisola para a nossa noite de nipcias. Na viagem, aconteceu que
Isolda rasgou sua camisola nupcial, e, para a noite de suas nupcias, emprestei-lhe a
minha. Amigos, ai estd todo o mal que lhe fiz. Mas, se ela quer que eu morra,
dizei-lhe que a satdo e a amo, e que lhe agradeco tudo de bom e a consideragdo
que ela me dispensou desde que, quando crianga, raptada por piratas, fui vendida a
sua mae e destinada a servi-la. Que Deus, em sua bondade, guarde sua honra, seu
corpo, sua vida! [rmaos, feri-me agora (Bédier, 1988, p. 33-34).



51

Ao obterem a resposta de Brangien, os guardas ndo conseguem cumprir as
ordens de Isolda, pois ndo viram mal algum em sua atitude. Porém, ao retornarem, afirmam
a rainha terem feito sua vontade mesmo sem compreendé-la, em decorréncia do depoimento
da dama de companhia.

Recebendo tal resposta, a rainha arrependida esbraveja: “Assassinos! — gritou
Isolda — Devolvei-me Brangien, minha serva querida! Nao sabieis que ela era minha tinica
amiga? Assassinos, devolvei-a para mim” (Bédier, 1988, p. 34).

Nossa hipdtese ¢ a de que a partir da personagem Isolda existe a tentativa de
desqualificar a mulher, pois hd em determinados momentos uma caracterizagdo de sordidez
e barbarie, modelo esse estilizado e capaz de retomar, aos moldes dos contos de fadas, o
imaginario de rainha/bruxa ma. Isso ocorre utilizando um episodio bastante semelhante ao
ocorrido na narrativa da Branca de Neve, quando a madrasta/bruxa envia guardas a floresta
para arrancar o coragdo da personagem, por esta ser a mais bela do reino.

Na versdo de Jacob e Wilhelm Grimm, Branca de Neve é ainda uma menina no
momento em que € vista como ameaca a beleza da rainha, a qual busca uma solugdo para dar
fim ao suposto problema, por meio de uma agdo semelhante a de Isolda diante de uma
ameaca também hipotética. Vejamos:

Branca de Neve estava crescendo e, a cada dia que passava, ficava mais bonita.
Quando chegou aos sete anos, havia se tornado tdo bonita quanto o dia e mais
bonita que a propria rainha. Um dia a rainha perguntou ao espelho: “Espelho,
espelho meu, existe outra mulher mais bela do que eu?” O espelho respondeu: “O
minha Rainha, sois muito bela ainda, mas Branca de Neve é mil vezes mais linda.”
Ao ouvir estas palavras a rainha pds-se a tremer, e seu rosto ficou verde de inveja.
Desse momento em diante, odiou Branca de Neve. Sempre que batia os olhos nela,
seu coragdo ficava frio como uma pedra. A inveja e o orgulho medraram como
pragas em seu coragdo. Dia ou noite, ela ndo tinha um momento de paz. Um dia
chamou um cagador e disse: “Leve a crianga para a floresta. Nunca mais quero ver
a cara dela. Traga-me seus pulmdes e seu figado como prova de que a matou.” O
cacador obedeceu e levou a menina para a mata, mas no momento exato em que
estava puxando sua faca de caga e prestes a mirar seu coragdo inocente, ela
comegou a chorar e a suplicar: “Misericordia, meu bom cagador, poupe minha
vida. Prometo correr para dentro da mata e nunca mais voltar.” Branca de Neve era

tdo bonita que o cacador teve pena dela e disse: Entdo va, fuja, pobre crianga”
(Grimm, J. e W., 2013, p. 97-99).

Tal qual ocorre no conto da Branca de Neve, no momento em que o cacador nao
mata a presa mas leva os pulmdes e o figado de um javali da floresta, quando indagados
sobre o assassinato de Brangien, os servos respondem: “Rainha, com razdo dizem: ‘mulher
muda em poucas horas: ao mesmo tempo, mulher ri, chora, ama, odeia.” N6s a matamos
porque vos ordenastes” (Bédier, 1988, p. 34). E mais uma vez, sordidamente, Isolda,

acreditando terem os servos atendido sua ordem, se expressa:



52

Como poderia eu ter ordenado? Por que crime? N&o era minha querida
companheira, a doce, a fiel, a bela? Vs o sabieis, assassinos: eu a tinha enviado a
procurar ervas salutares, ¢ a confiei a vs para que a protegésseis no caminho. Mas
direi que a matastes ¢ sereis queimados sobre carvdes (Bédier, 1988, p. 34).

Mesmo quando os servos revelam ndo terem matado Brangien, Isolda, sem
acreditar, apresenta-se: “como desvairada, ora amaldigoava os assassinos, ora amaldi¢oava a
si mesma” (Bédier, 1988, p. 35).
E todo esse episddio ocorreu sem o conhecimento de Tristdo: “Naquele dia,
Tristdo e o rei cagavam ao longe e Tristdo ndo soube desse crime” (Bédier, 1988, p. 33).
Como forma de redencdo para o amante e dotada de carater, no minimo questionavel, Isolda,
nesse episodio, aparece como ardilosa, ma e vingativa.
Segundo Tatar (2013), o Conto da Branca de Neve:
Espelha nossa divisdo cultural da feminilidade em dois componentes, uma divisao
que ganha grande relevo em nossa versao mais popular do conto. Em Branca de
Neve e os sete andes de Disney, encontramos dois componentes veementemente
polarizados: de um lado, numa mulher tomada pela inveja assassina,
repulsivamente fria, e, de outro, numa menina inocentemente meiga, eximia em
todos os trabalhos domésticos. Ao mesmo tempo, porém, o filme de Disney faz da
rainha ma uma personagem de energia narrativa eletrizante, tornando Branca de
Neve tdo insipida que ela precisa de um elenco de apoio de sete personagens para
animar suas cenas. Afinal, foi a presenga destrutiva, perturbadora e segregadora da
madrasta que infundiu no filme o grau de fascinio que facilitou sua ampla

circulagdo e permitiu que adquirisse tal dominio sobre nossa cultura (Tatar, 2013,
p. 95-96).

Desta feita, ¢ importante frisar a coexisténcia de dois modelos femininos, tanto
no Conto da Branca de Neve, versao dos irmaos Grimm ou de Disney, quanto n’O Romance
de Tristdo e Isolda, de Bédier, modelos que demonstram duas faces femininas: a inocéncia e
a maldade. Em Branca de Neve € notoria essa distingdo: Branca de Neve ¢ o exato oposto da
Rainha, sua madrasta. O desenrolar da narrativa demonstra, inclusive, sua ligacdo com
elementos de feiticaria e posteriormente a revelacdo da mesma como bruxa. N’O Romance
de Tristdo e Isolda ndo ¢ tao facil estabelecer uma defini¢do, ou seja, se no episddio no qual
Isolda ordena a morte de Brangien fica clara a aura ma da rainha e a inocéncia da serva, na
sequéncia da narrativa Isolda demonstra arrependimento diante da hipotética concretizagao
do ato de maldade ordenado por ela.

Isolda, por meio de seus conhecimentos das ervas curativas, ¢ benevolente ao
salvar Tristdo quando este era apenas um desconhecido. Ela é também sempre caracterizada
como boa e amavel diante dos suditos e ¢ sempre vista de forma benevolente pelo narrador,

que reiteradamente clarifica que Deus estd do lado de Isolda e Tristdao, pois, segundo essa



53

compreensdo, 0s amantes so transgridiram as normas sociais por estarem sob o efeito do
filtro magico da paixao.

Isolda ¢ uma personagem de tamanha densidade que “passeia” por ambas as
facetas. Ora ¢ astuta, fria e calculista, refletindo assim a face do mal, ora é benevolente,
submissa e apaixonada, trazendo a aura sendo inocente, a0 menos bem intencionada, refém
dos infortinios do destino.

Também em Jacobs (2013), obra na qual estdo reunidos contos celtas recolhidos
da tradi¢do oral, no conto “Arvore de Ouro e Arvore de Prata”, temos um episoddio com
semelhancgas inequivocas ao episodio dos servos enviados para matar e arrancar a lingua de

Brangien, bem como ocorreu também no Conto da Branca de Neve:

Era uma vez um rei que tinha uma esposa cujo nome era Arvore de Prata e uma
filha cujo nome era Arvore de Ouro. Num certo dia, entre outros dias, Arvore de
Ouro e Arvore de Prata foram a uma ravina em que havia uma fonte, e dentro da
fonte havia uma truta. Arvore de Prata disse: - Trutinha, minha pequena camarada,
ndo sou a mais bela rainha do mundo? — Oh! De verdade? Vocé ndo é ndo! — Mas
quem é entdo? — Ora, ¢ Arvore de Ouro, sua filha. Arvore de Prata foi para casa,
cega de raiva. Deitou-se na cama e jurou que nunca mais ficaria boa se ndo
conseguisse comer o coragio e o figado de Arvore de Ouro, sua filha. Ao cair da
noite, o rei voltou para casa, e disseram-lhe que Arvore de Prata, sua esposa,
estava muito doente. Ele foi até onde ela estava, e perguntou-lhe o que havia de
errado com ela. — Oh! E uma coisa que s6 vocé pode curar, se quiser. — Oh! De
fato, ndo ha nada que eu possa fazer por vocé que eu ndo faca. — Se eu obtiver o
coracdo e o figado de Arvore de Ouro, minha filha, para comer, ficarei boa de
novo. Aconteceu que nessa ocasido o filho de um grande rei veio do estrangeiro
para pedir Arvore de Ouro em casamento. O rei concordou, e eles foram embora
para o estrangeiro. O rei entdo enviou seus rapazes a colina de caga para matarem
um bode, e ele deu o coragdo e o figado do animal para a esposa comer. Entéo ela
ficou curada e saudavel. Um ano depois, Arvore de Prata foi & ravina onde ficava a
fonte, dentro da qual vivia a truta. — Trutinha, minha pequena camarada — disse ela
— ndo sou eu a mais bela rainha do mundo? — Oh! De verdade? Vocé nao ¢é ndo! —
Mas quem ¢ entdo? — Ora, ¢ Arvore de Ouro, sua filha. — Ora, mas faz muito
tempo que ela morreu! J4 faz um ano desde que eu comi seu coragdo e o seu
figado. — Bem, na verdade, ela ndo estd morta. Estd casada com um grande
principe estrangeiro (Jacobs, 2013, p. 19-20).

Desse modo, as atribui¢des de maldade dadas a Isolda, aparentemente ou de

forma complementar as atribuidas a mulher no medievo segundo a moral crista, que tinha a

mulher como fonte do mal, pode até terem sido direcionadas para tal a partir das versoes

medievais, porém o episodio tem raiz numa narrativa celta. Diferente do medievo, para os
celtas a mulher ndo era tida como um ser inferior. Segundo Barry (2013):

Dos primeiros celtas, pode-se dizer que quase nada restou, mas ¢ a partir deles que

surge a possibilidade de entender toda a simbologia inserida no universo magico

que os cercava (...). A natureza, certamente, representava a magica maior, o céu ¢ a

terra — inicialmente, os celtas ndo construiram templos, mas mantinham altares em

meio a bosques repletos de arvores, sendo estas consideradas simbolos sagrados.
Templos comegaram a aparecer apos a invasdo dos romanos ¢ também foram



54

retomados pelas tribos que se seguiram a eles. Ha poucos vestigios dessa cultura e,
talvez, o principal deles possa ser Stonehenge, em Salisbury, oeste da Inglaterra,
considerado o mais famoso dos resquicios deixados pela cultura celta, além de
algumas linguas gaulesas derivadas dos dialetos falados por estes povos. Todavia,
mais do que templos ou linguas, o que fica mais evidente como trago caracteristico
da cultura celta ¢ a extrema importincia dada a figura feminina e seus
desmembramentos em diversas das narrativas datadas deste periodo. Surgem
figuras de deusas, princesas, fadas, bruxas e mulheres comuns que apresentam
espirito dindmico e forte, como maes, guerreiras, companheiras e nobres, sempre
em busca do bem comum e, para tal, usam e abusam das for¢as da natureza para
atingirem seus objetivos, quer sejam simples ou deveras complexos (Barry, 2013,
p. 13-14).

Apesar dessas atitudes nos parecerem bastante barbaras e por mais que a mulher
em versdes de Tristdo e Isolda seja vista a partir do feminino como fonte do mal, porque
observada diante do imaginario medieval, ¢ importante retormarmos também a mulher
diante de valores celtas, os quais a compreendiam em suas varias facetas, as vezes boa, as
vezes ma, sempre complexa e nunca sob uma visdo maniqueista'’.

Knight (2003) nos fala também que:

Como as antigas civilizagdes do Egito, Grécia ¢ Roma, os celtas evoluiram de
cacadores-coletores para pastores ¢ agricultores. Eles se especializaram nos ciclos
da terra, simbolizada na sua espiritualidade pela “Deusa Mae”. Em vez de se
manterem apartados, sua espiritualidade e modo de vida eram unificados. Os celtas
faziam o que vinha naturalmente. Eles celebravam sua ligagdo com a natureza nos
quatro dias de fechamento trimestral e durante certas fases da lua. Davam gracas
aos poderes divinos e realizavam rituais para fortalecer os ciclos da natureza. Por
exemplo, o Imbolc, ou Dia de Brigit, observado no inicio de fevereiro, assinala que
0 Ano-novo comegou com a primeira ordenha do gado. Situado entre Yule (o
solsticio de inverno e o Dia de Hertha (equinécio da primavera), este Saba
homenageia a deusa Brigit enquanto ela traz os primeiros vestigios da chama
sagrada. Esta chama sagrada ¢ o calor do sol quando, mais uma vez, ele inicia o
ciclo anual de primavera, verao, inverno e outono (Knight, 2003, p. 10).

O autor supracitado aponta a ligagao dos celtas com a natureza e a denominagao
feminina de “Deusa Mae”, fazendo referéncia ao espirito da terra e a ligacao de suas festas e
divindades as esta¢des do ano.

Em contrapartida, vejamos as palavras de Barros (2001)

Os séculos XII e XIII foram marcados por movimentos religiosos — heresia catara
e valdense, que de acordo com o pensamento herege de todos os tempos ndo
discriminaram as mulheres — e movimentos literdrios — o amor cortés e a
divulgacdo das lendas celtas que, deixando de lado a ideia da inferioridade
feminina e os valorizados conceitos de virgindade ¢ castidade, apresentaram as
mulheres como superiores aos homens e responsaveis pelo amor que outorgavam
aqueles que escolhiam. Nesse momento, a Igreja, pressionada pela cultura popular
e mesmo pela elite intelectual, assiste ao desenvolvimento, sem precedentes, dos

""" A palavra maniqueista, “refere-se a qualquer visdo do mundo que o divide em poderes opostos e
incompativeis”. Disponivel em: oxfordlanguages.com.br. Acesso em: 17 jul. 2021. Contudo, tal defini¢do esta
ligada ao Maniqueismo, que “era uma religido dualista, baseada em dois principios conflitantes: a salvagdo
reside na libertacdo do Bem, ou Luz, que esta encarcerado na matéria, ou trevas” (Runciman, 1997, p. 246).



55

cultos a Maria e a Madalena. (...) pode-se dizer que tanto a literatura quanto a
religido fizeram um resgate da imagem da Deusa (Barros, 2001, p. 327).

A autora enfatiza que houve, de fato, a preponderancia do feminino no medievo,
embora existam valores bastante controversos, pois se o feminino aparecia de modo
proeminente, isso ndo quer dizer que acontecia de forma autonoma. Pelo contrario, havia
forte controle sobre a mulher, porque a Igreja dirigia e valorizava concepgoes patriarcais e
castradoras. Se por um lado hd um enfoque na figura feminina, por outro isso ndo significa
ser uma visdo positiva. Nao podemos esquecer que a sociedade da época era patriarcal,
miségina e opressora. E se colocavam a mulher em alguma posi¢do de destaque, isso nao
quer dizer que fosse de superioridade, pois exigiam dela submissdo, contencdo e agdes
moldadas pela Igreja e pela sociedade. Segundo a autora, esse resgate das imagens femininas
no medievo, apesar de cristianizado, também ¢é fruto da retomada da cultura celta, que
apresentava a mulher como um ser forte e superior. Ela acrescenta:

Mostramos o perigo que todo esse apreco ao feminino representou para a Igreja,
preocupada em manter o poderio masculino e a estrutura que privilegiava a
religido do Pai e do Filho. A mulher foi reintroduzida na sociedade e, se a
fada-amante ¢ a dama cortés apareciam como doadoras do bem e do mal,
reproduzindo a antiga dualidade do principio feminino, o maniqueismo medieval
colocava também em destaque as personagens, opostas ¢ complementares, de Eva
e Maria, mas mediadas pela figura ambivalente de Maria Madalena. Na realidade,
nunca se conseguiu negar a dualidade feminina, até porque a ambiguidade faz
parte de todo e qualquer ser humano. Os deuses antigos eram ambivalentes, ou se
apresentavam em duplas que se opunham e por isso mesmo se complementavam,
conforme Dionisio e Apolo. O problema representado pelo bem e o mal, fazendo
parte integrante da propria oscilagdo que caracteriza o humano, foi perfeitamente
entendido pelos povos pagdos. Mas, as religides monoteistas, ao exigirem um
unico Deus, que obrigatoriamente devia ser bom, se viram em dificuldades para
explicar o mal. Se a afirmag@o era a existéncia de um Unico Deus, este precisava
ser bom e mau, para que se mantivesse o equilibrio. Porém, afirmando que ele era

somente bondade, o mal ficava sem explicacdo, ¢ ndo podia ser negado, porque
existia (Barros, 2001, p. 327-8).

A autora aponta a mulher possuidora de uma personalidade dualista em relagao
ao homem ou a qualquer compreensdo diante de religides ndo monoteistas, isto &,
vislumbrando o humano em seus deuses, pois ndo pode ser compreendido estaticamente
como bom ou mau, mas como um ser ambiguo. Ocorre que, para o cristianismo, Deus ¢
sempre bom, colocando, assim, em xeque as a¢des humanas e dualistas.

No caso de Isolda, ela ¢ essa personagem ambivalente, pendente para os dois
lados destacados por Barros (2001), pois € a dama cortés, amada pelo rei, pelos suditos e por
Deus. Ao mesmo tempo, ¢ a fada-amante, capaz de criar encontros amorosos com Tristao
usando de mentiras e enganagdo, bem como ¢ esse ser que nos instiga ao maravilhoso, visto

ser detentora de conhecimentos do uso das ervas, como faziam as mulheres celtas.



56

Acrescentemos as palavras de Barry (2013), pois sua observagdo nos serve para
reafirmarmos nosso entendimento desde o inicio deste texto. Para ele, as narrativas do
imaginario celta:

Apresentam sua ligagdo com a magia e a natureza de maneira mais do que
simbolica, magica e especial, além de trazerem semelhangas com outras narrativas,
mais contemporaneas, comprovando o fato de que tais temas sdo atemporais e,
portanto, sempre dignos de serem lidos e estudados. (...) O conceito de que os
celtas pertencem a uma cultura antiga vem mudando com o tempo, uma vez que
estdo sempre se reinventando, por meio de novas historias ou mesmo por meio da

magia, pelas celebragdes (ainda existentes) dos solsticios, pela Wicca ¢ pela
reinvengdo quase que continua de suas lendas (Barry, 2013, p. 14-15).

Para Barry (2013), ¢ importante perceber que a cultura celta com suas narrativas
continua atual. Isso ocorre porque esse imagindrio atua como residuo vivo e cristaliza-se,
dando origem a algo pulsante entre nds, portanto o conceito da cultura celta como aquilo que
¢ antigo traz um contrassenso, pois ela continua pulsante, porém com atualiza¢des até os
dias de hoje.

Embora a narrativa de Tristao e Isolda ndo seja em sua completude tdo difundida
na atualidade, traz elementos da cultura celta recorrentes em inimeras historias por meio do
cinema, arte popularizada para um publico geral. Podemos citar, por exemplo: Romance
(2014); Tristao e Isolda (2006); Tristan (2003); Tristao e Isolda em animagdo (2002); Tristan
si Isolda (1998). Também toda a filmografia referente ao ciclo arturiano, pois a narrativa dos
amantes das Cornualhas pertence a tal ciclo, por exemplo: A Lenda do Cavaleiro Verde
(2021); Kaamelott (2021); Arthur ¢ Merlin — Os cavaleiros de Camelot (2020); O Menino
que Queria Ser Rei (2019); Rei Arthur: A Lenda da Espada (2017); Os Ultimos Cavaleiros
(2015); Avalon High (2010); Rei Arthur (2004); A Espada Magica (1998); Lancelot, o
Primeiro Cavaleiro (1995); Monty Python em Busca do Calice Sagrado (1975); A Espada
Era a Lei (1963). Além disso, filmes referentes ao conto da Branca de Neve, pelo fato de
termos observado semelhangas em determinado episodio da trama com a narrativa de Tristdo
¢ Isolda, tais como: O Cagador ¢ a Rainha de Gelo (2016); Branca de Neve ¢ o Cacgador
(2012); Espelho, Espelho Meu (2012); Branca de Neve (2012) Branca de Neve e os Sete
Andes em animacdo (1937). Muito da filmografia alusiva aos contos de fadas
frequentemente tem ligacdo com a raiz celta.

Esses sdo apenas alguns exemplos, a fim de dimensionarmos, mesmo de modo
panoramico, o quanto tal narrativa faz parte de um imaginario continuamente difundido ao
longo dessas ultimas décadas. Isarnos e Amaro (2014) coadunam com esse modo de pensar.

Segundo os autores:



57

A cultura do Ocidente nasceu da interagdo entre a heranga judaico-cristd ¢ a
civilizagdo mediterranea. Grécia ¢ Roma, elas proprias herdeiras de civilizagGes
mais antigas, nos deram as artes visuais, a arquitetura, a filosofia, o pensamento
cientifico, o direito, o conceito de Estado, as primeiras concepg¢des sobre
democracia e ideias de beleza que ainda marcam nossa cultura e nosso cotidiano.
O pensamento judaico-cristdo praticamente norteia todos os codigos morais e
legais do Ocidente moderno, afetando cristdos e ndo cristdos, pois seus valores,
apos séculos de interagdo (nem sempre tranquila) com a cultura greco-romana,
passaram a ser basilares por sociedades espalhadas em todos os continentes. Em
meio a esse didlogo multissecular, que forma o pano de fundo e a moldura de
nossa existéncia, ha um ator esquecido. Sua influéncia ¢ como a de um rio oculto,
que aflora aqui e ali, revelando-se como lago ou fonte e oferecendo um manancial
que traz o sabor arcaico ¢ mineral do ventre escuro da terra. Essa correnteza que
irrompe inesperadamente, ¢ a mitologia celta. Suas lendas e mitos ndo sdo
estranhos para nés: o mago sabio e poderoso, reis, rainhas, cavaleiros, florestas
misteriosas povoadas por dragdes e animais falantes, seres encantados, jornadas
em busca de objetos misticos, tarefas perigosas que o her6i tem que cumprir para
obter a glorificagdo (Isarnos; Amaro, 2014, p. 11).

A cultura celta estd presente na narrativa de Tristdo e Isolda por meio de muitos
desses elementos e de personagens ligados a magia, reis, rainhas, cavaleiros, além de tarefas
perigosas a serem cumpridas pelo her6i. Observemos a seguir cada um deles a partir d’O
Romance de Tristdo e Isolda.

O primeiro elemento a ser identificado na narrativa ¢ o mago sabio e poderoso.
Embora nao apareca exatamente assim na narrativa, ele se mostra por meio da figura do
ando Frocin, possuidor de conhecimentos e de sabedorias magicos. Mesmo antagonista dos
amantes, sempre esta disposto a desnudar sua relagdo clandestina de amor. Frocin ¢ “o ando
corcunda. Ele conhece as sete artes, a magia e todos os tipos de bruxaria” (Bédier, 1988, p.
41).

Outro elemento ¢ a presenca de reis, rainhas e cavaleiros, pois toda a historia ¢
permeada por esses personagens, porquanto Marc € o rei, Isolda, a princesa transformada em
rainha depois do casamento e Tristdo, o cavaleiro. Ademais, temos o rei e rainha da Irlanda,
pais de Isolda, e o proprio Tristao, por direito, rei de Loonois.

Outra referéncia ¢ a Floresta de Morois, lugar para o qual os amantes fogem e
vivem durante algum tempo. A floresta “que nos protege e nos guarda (...) Deram-se as
maos. Entraram nas altas macegas e nas urzes. As arvores tornaram a fechar sobre eles e
suas copas. Desapareceram por tras das folhagens” (Bédier, 1988, p. 62). E o lugar
representante da natureza protetora dos amantes, tal qual na cultura celta, embora também
possamos fazer a relacdo ja mencionada anteriormente com o outro mundo.

Outro recurso ¢ o dragdo, irrompendo como o antagonista de Tristdo, € a criatura
a ser derrotada para a efetivagdo da conquista da mao da princesa Isolda para o tio, o rei

Marc, como prometido. “Tinha a cabeca de uma serpente, os olhos vermelhos como brasas,



58

dois chifres na testa, orelhas compridas e peludas, garras de ledo, uma cauda de serpente, o
corpo cheio de escamas de um grifo” (Bédier, 1988, p. 19)

Outro elemento ainda a ser enumerado ¢ a presenga do ser magico Petit-Crii:
“era um cachorro encantado: tinha vindo da Ilha de Avallon” (Bédier, 1988, p. 97). O
cdozinho possuia um guizo magico capaz de aplacar o sofrimento e havia sido presente de
uma fada ao duque Gilain. Quando Tristdo viu o animal, pensou em consegui-lo para ofertar
a Isolda, a fim de aplacar-lhe a dor por sua auséncia, tendo em vista estarem separados € em

terras distantes. Toda a descri¢ao do cachorrinho revela seu teor maravilhoso:

Ninguém saberia com que palavras bastante habeis descrever sua natureza e¢ sua
beleza. Seu pelo era colorido de matizes dispostos tdo maravilhosamente que nao
se saberia dizer sua cor; seu pescogo parecia primeiro mais branco que a neve, seu
traseiro mais verde que folha de trevo, uma de suas ilhargas vermelha como
escarlate, a outra amarela como agafrio, seu ventre azul como lapis-lazuli, seu
dorso roseo, mas quando olhava-se para ele por mais tempo, todas essas cores
dangavam aos olhos e mudavam, ora brancas e verdes, amarelas, ora azuis,
purpureas, ora sombrias, ora frescas. Ele trazia ao pescogo, suspenso por uma
correntinha de ouro, um guizo de retinido tdo alegre, tdo claro, tdo doce, que, ao
ouvi-lo, o coragdo de Tristdo enterneceu-se, apaziguou-se, ¢ sua dor dissipou-se.
Nao mais se lembrou de tantas misérias sofridas por causa da rainha; pois tal era a
maravilhosa virtude do guizo: o coragdo, ao ouvi-lo soar, tdo doce, tdo alegre, tdo
puro, esquecia toda dor. E enquanto Tristdo, emocionado pelo sortilégio, acariciava
o bichinho encantado que lhe arrebatava toda tristeza e cujo pelo, ao toque da sua
mao, parecia mais suave do que o tecido de samit, pensava que esse seria um belo
presente para Isolda (Bédier, 1988, p. 97-98).

Petit-Crii, além de ter origem em Avallon, possuia caracteristicas magicas, as

quais os celtas atribuiam aos animais. Segundo Seneween (2014):

Os animais representavam partes inconscientes de um poder magico que nos
revelava qualidades sobrenaturais, possibilitando a comunicac¢do entre os mundos.
Os celtas como animistas acreditavam que todos os aspectos do mundo natural
eram dotados de espiritos e entidades divinas, com as quais todos os seres
humanos poderiam estabelecer contato. Podemos observar como os animais
miticos eram consultados e, a0 mesmo tempo, como eles carregavam em si
qualidades protetoras ¢ amigaveis, atuando como emissarios dos deuses que, em
certas ocasides, também podiam se transformar em animais. Os cdes, por exemplo,
geralmente, estavam associados a protegdo, a caga e as provas sobrenaturais
(Seneween, 2014, p.30-31).

Sobre a presenca de um objeto mistico na narrativa, temos o elemento pog¢ao
magica, filtro da paixdo bebido por Tristdo e Isolda. Ele tem o poder maravilhoso de evocar

a paixdo entre os que o sorvem juntos, como ja dissemos. Segundo Ferraz (1960):

Tristao e Isolda, compelidos pela fatalidade, provam juntos do vinho do amor e da
paixdo. Precisarmos quando e onde este episddio conectou as antigas narrativas
isoladas de navegacao e de fuga ¢ impossivel, como impossivel, também, saber por
que motivo o “lovedrinc” veio substituir as “geis” e o “lovespot”, aquelas formulas
de encantamento caracteristicas de magnetismo pessoal de que se valia o elemento



59

feminino primitivo celta para cativar interesse, seduzir e prender irresistivelmente
a si o elemento masculino (Ferraz, 1960, p. 43-44).

Ferraz chama-nos atengdo para a influéncia da cultura celta sobre o filtro méagico
¢ suas atualizagdes, mas destaca o feminino como influenciador do masculino.

H4 um outro objeto ndo propriamente mistico que serve de codigo entre os
amantes, trata-se do anel de jaspe verde, para a amada evocador da presenga do amante. Ao
despedir-se de Isolda, Tristdo indaga-lhe: “- Isolda amiga, eu parto, ndo sei para que pais.
Mas se um dia revires o anel de jaspe verde, faras o que por ele eu transmitir” (Bédier, 1988,
p. 96). A rainha responde afirmativamente: “ndo ha torre, nem castelo fortificado, nem
proibi¢do real que me hao de impedir de fazer a vontade do meu amigo, quer seja loucura ou
sabedoria” (Bédier, 1988, p. 96).

Por fim, fazendo referéncia as tarefas perigosas que o herdi tem de cumprir,
podemos citar inumeras: o combate contra o gigante Morholt da Irlanda, para salvar as
Cornualhas de grande devastagdo; a incursdo que empreende contra o dragdo, a fim de obter
a mao de Isolda para o tio Marc; o embate contra o gigante Urgan, com o objetivo de receber
em troca o cdozinho Petit-Crli para envia-lo de presente a Isolda; o enfrentamento contra os
delatores de seu amor por Isolda no reino de Tintagel.

A cultura celta presente n’O Romance de Tristdo e Isolda atua como um
importante residuo, versado a contribuir para as atualizagdes constantes, as quais continuam
a aparecer em formas variadas e cristalizadas ao longo do tempo. Em meio a toda essa
constru¢do, a histéria dos amantes ganhou forca e destacou-se como obra do medievo,

conforme veremos a seguir.

3.2 Trajetos da Idade Média: balizas do tempo, cultura medieval e literatura

Para tratarmos da cultura da Idade Média e de como ela se da n’O Romance de
Tristdo e Isolda, de Bédier, faz-se necessario primeiramente compreendermos a mentalidade
ali posta, quais imaginarios estavam presentes e quais elementos foram construtores desse
periodo.

Desse modo, precisamos delimitar que tratamos aqui da Idade Média Ocidental,
embora seja importante deixar evidente que ¢ equivocada uma possivel pressuposi¢ao de
irrelevancia do medievo oriental. Muito existe a se dizer a respeito do referido periodo
historico no Oriente, sobre a riqueza cultural dos Sumérios, Acadios, Assirios, entre outros

povos, e sobre a literatura. Por motivacdo da obra literaria a respeito da qual empreendemos



60

este estudo, por necessidade de demarcagdo conceitual e até mesmo tedrica, fica aqui
delimitado nos referirmos ao medievo ocidental.

Segundo Franco Junior (2006), a Idade Média foi vista de diversas formas ao
longo dos tempos. Para os renascentistas e iluministas, grosso modo, o medievo foi
considerado periodo das trevas, termo utilizado pelo italiano Francesco Petrarca
(1304-1374). Também foi figurativamente apontada, em 1469, pelo bibliotecario papal
Giovanni Andrea, como tempo de flagelo e ruina. Ja para Rafael Sanzio (1483-1520) e
Francois Rabelais (1483-1553), a época era descrita como goética, segundo Franco Junior,
termo analogo ao grosseiro e ao barbaro. Para ele, no século XVII:

O sentido basico mantinha-se renascentista: a “Idade Média” teria sido uma
interrupg@o no progresso humano, inaugurado pelos gregos e romanos e retomado
pelos homens do século VI. Ou seja, também para o século XVII os tempos
“medievais” teriam sido de barbarie, ignorancia e supersti¢do. Os protestantes
criticavam-nos como época de supremacia da Igreja Catolica. Os homens ligados
as poderosas monarquias absolutistas lamentavam aquele periodo de reis fracos, de
fragmentagdo politica. Os burgueses capitalistas desprezavam tais séculos de

limitada atividade comercial. Os intelectuais racionalistas deploravam aquela
cultura muito ligada a valores espirituais (Franco Junior, 2006, p. 12).

Franco Junior (2006) nos fala sobre o medievo, visto por muito tempo como um
periodo extremamente retrégrado em diversas areas. E se pensarmos nos valores morais
vigentes como esteio da ideologia cristd que entdo vigorava, de fato, podemos fazer coro a
tal pensamento.

No entanto trazemos a baila questionamentos interessantes relacionados ao
Romance de Tristao e Isolda. Sabemos que a obra circulava na cultura celta por meio da
oralidade, ganhando versdes espalhadas ao longo dos tempos, estas perdurando até a
atualidade.

Existe a possibilidade de a narrativa dos amantes ter sofrido uma tentativa de
apagamento, tendo em vista o fato de terem sobrado apenas fragmentos de muitas versoes,
como especulam os estudiosos. Contudo ¢ importante abordar a hipdtese de a narrativa ter
resistido e chegando até nos por haver mais de uma ideologia circulando na Idade Média.

Assim, apesar do cristianismo e de sua moral, outros preceitos podem ter
contribuido para a sobrevivéncia da historia. Isto ¢, se de um lado hé a forte moralizacao
cristd, de outro, podemos observar a permanéncia de residuos das culturas celta, grega e
latina, por exemplo. Esse fato pode ter contribuido para a preservacdo da narrativa, pois ndo
¢ possivel determinar com precisdo matematica o inicio ou fim de uma era, seus valores e

sua mentalidade, como alguns podem supor.



61

A mentalidade do medievo circula concomitantemente com a celta, bem como
ocorre com a grega ¢ a latina, pois muito da sociedade vigente na Idade Média remonta a
outras mentalidades, valores e imaginarios inequivocadamente compreendidos como nao
cristaos.

Desse modo, apesar dos valores cristdos abordados em toda a narrativa, bem
como da presenga constante do nome de Deus, podemos perceber muitos elementos da
cultura celta na obra, conforme elencamos anteriormente. Isso acontece porque o medievo,
periodo abordado na obra, ¢ um emaranhado de mentalidades e imaginarios.

Ora Tristdao e Isolda ¢ uma novela de cavalaria, ora ¢ um romance transgressor;
ora Isolda ¢ a fonte do mal e do pecado, ora é defendida pelo autor e por Deus; ora Tristdo ¢
um cavaleiro incorruptivel e devoto a seu rei, ora ¢ o amante da rainha e capaz de atos
libidinosos segundo a visdo cristd. Desse modo, podemos arriscar a seguinte afirmagao: O
Romance de Tristdo e Isolda, de Bédier, ¢ um documento que testemunha uma contradi¢@o
historica em razao do longo periodo formador da Idade Média.

Ainda segundo Franco Junior (2006), o século XVIII enfatizou a depreciagao
pela Idade Média a partir de visdes como a de Diderot (1713-1784), para o qual “sem
religido seriamos um pouco mais felizes” (Diderot apud Franco Junior, 2006, p. 12) e a de
Voltaire (1694-1778), ao afirmar: “os papas eram simbolos do fanatismo e do atraso daquela
fase historica (Voltaire apud Franco Junior, 2006, p. 12).

Dando sequéncia a compreensdo da Idade Média ao longo do tempo, Franco
Junior (2006) aponta:

O Romantismo da primeira metade do século XIX inverteu, contudo, o preconceito
em relagdo a Idade Média. O ponto de partida foi a questdo da identidade nacional,
que ganhara forte significado com a Revolugdo Francesa. (...) A nostalgia
romantica pela Idade Média fazia com que ela fosse considerada o momento de
origem das nacionalidades, satisfazendo assim os novos sentimentos do século
XIX. Vista como €poca de fé, autoridade e tradigdo, a Idade Média oferecia um
remédio & inseguranga e aos problemas decorrentes de um culto exagerado ao
cientificismo. Vista como fase historica das liberdades, das imunidades e dos
privilégios, reforcava o liberalismo burgués vitorioso no século XIX. Dessa
maneira, o equilibrio e a harmonia na literatura e nas artes, que o Renascimento e o
Classicismo do século XVII tinham buscado, cedia lugar a paixdo, a exuberancia e
a vitalidade encontraveis na Idade Média. A verdade procurada através do
raciocinio, que guiara o Iluminismo do século XVIII, cedia lugar a valorizagdo dos
sentidos, do instinto, dos sonhos, das recordagdes. Abundam entdo obras de
ambientagdo, inspiragdo ou tematica medievais, como Fausto (1808 e 1832) de
Goethe, O corcunda de Notre Dame (1831) de Victor Hugo, os varios romances

histéricos de Walter Scott (1771-1832) (...), diversas composi¢does de Wagner,
como Tristdo e Isolda (1859) e Parsifal (1882) (Franco Junior, 2006, p. 12-13).



62

O autor ressalta ser a visdo dos romanticos tdo preconceituosa quanto a dos
renascentistas e iluministas, pois ambos os cenarios modificam a configuracao do periodo.
Se renascentistas e iluministas acreditavam ser a Idade Média um periodo de trevas, os
romanticos enaltecem esse periodo inventando um mundo medieval irreal.

Ja Spina (2007) diz:

A literatura medieval possui belezas insuspeitdveis. Mas para surpreendé-las e
senti-las, devemos penetrar nessa época com aquele mesmo espirito que orientou o
Romantismo no seu afd de regresso a Idade Média; so ele conseguiu reviver e
revivescer esse mundo encantado da poesia, das catedrais e¢ dos torneios de
Cavalaria (Spina, 2007, p. 13).

Se para Franco Junior (2006) seria uma incongruéncia basear-se na visdo dos
romanticos sobre a Idade Média, para Spina (2007) ¢ exatamente o oposto. Esse
contrassenso nos leva a crer de forma mais contundente na complexidade que ¢ vislumbrar
esse periodo.

De acordo com Franco Juanior (2006), no século XX:

Finalmente, passou-se a tentar ver a Idade Média com os olhos dela propria, ndo
com os daqueles que viveram ou vivem noutro momento (...). Logo, o tinico
referencial possivel para se ver a Idade Média ¢é a propria Idade Média. (...) Isso
ndo quer dizer, € claro, que os historiadores do século XX tenham resgatado a
“verdadeira” Idade Média. Ao examinar qualquer periodo do passado, o estudioso
necessariamente trabalha com restos, com fragmentos — as fontes primdrias, no
jargdo dos historiadores — desse passado, que portanto jamais podera ser
integralmente reconstituido. Ademais, o olhar que o historiador langa sobre o
passado ndo pode deixar de ser um olhar influenciado pelo seu presente (Franco
Junior, 2006, p. 13-14).

O autor nos fala da necessidade de se observar a Idade Média de modo a buscar
uma compreensao a partir de um olhar livre de preconceitos, mas também sem entusiasmos,
como acontecera anteriormente. Outrossim, a observacdo deve buscar sempre um olhar
cientifico e o mais imparcial possivel diante da limitacdo de se viver uma outra época.

Franco Junior nos afianca, desta feita, ser a I[dade Média “um periodo da historia
europeia de cerca de um milénio, ainda que suas balizas cronoldgicas continuem sendo
discutiveis” (Franco Junior, 2006, p. 14).

Oliveira sintetiza a discussao em torno dessas balizas:

A Idade Média ¢ constituida de ciclos: o de Carlos Magno, o de Alexandre, o
Grande, o de Rolando, o do rei Artur, do qual demanda um ideal de justica e de fé
religiosa, de procura da bem-amada inatingivel, da galanteria cavaleiresca, dos
sentimentos de honra, do misticismo e das faganhas guerreiras. Mas esses ciclos
guardam entre si, profundas diferencas. No bretdo, predomina o sentimento
amoroso; no ciclo carolingio, a predominancia é guerreira. A necessidade de

delimitar o gigantesco territorio que se estende da Antiguidade a Modernidade
determinou a criagdo do periodo medieval ¢ da divisdo tripartida do mundo —



63

Antiguidade Classica, Epoca Romana e Idade Média -, divisdo que veio a ser
consagrada em 1583, por Chistoph Keller'!, embora nunca se registrasse
concordancia e unanimidade quanto a tais delimitagdes. S6 no século XVIII, na
Franga, conceituacdo e limites do Medievo foram aceitos. Essa aceitagdo chegou a
Inglaterra, e estendeu-se ao Continente Europeu. Superado esse problema, surgiu
um outro: o das subdivisdes. A Idade Média ndo era vista como uma unidade
inconsutil. Na Franga, chamou-se Alta Idade Média ao periodo que se prolongaria
até as Cruzadas; e Baixa Idade Média ao periodo que se iniciou logo apds e
terminou no século XV. Os alemaes e os ingleses preferem outra subdivisdo: Alta
Idade Média (séculos XII e XIII); Idade Média tardia, para o periodo terminal;
Primeira Idade Média (séculos XI a XIII) e Ultima Idade Média (séculos XIII a
XV). Ha outras designagdes em inglés: Alta Idade Média e Idade Média Central.
Todas essas divisdes contém, porém, o seu grdo de arbitrariedade historica
(Oliveira, 1997, p. VII).

E inequivoco afirmarmos que a Idade Média ¢ um periodo extremamente longo

e portanto bastante complexo, desse modo ¢ impossivel caracterizd-la ou descrevé-la de

forma simplificada. O medievo nos coloca diante de elementos a serem ponderados um a

um, respeitando a historia, a filosofia, a antropologia, a cultura e, em um recorte mais

especifico, a literatura. E importante destacar a complexidade da época. Segundo afirma
Oliveira (1997), era uma:

Sociedade densamente hierarquizada, (...) foi, por isso mesmo, cenario de revoltas

sociais continuas. (...) Se o cenario social alberga insurreigdes camponesas, ha no

polo oposto talvez a maior criagdo humana medieval: a Universidade, que surge

em Praga, Padua, Bolonha, Salamanca, Paris, Montpellier, Oxford, Cambridge,

Viena, Cracovia e Heidelberg. Em Toledo funda-se a escola dos tradutores arabes

(...). Ha a caca as feiticeiras. E ha Dante. E ha Giotto. (...). Se os nomes de Dante,

Petrarca, Villon e o lirismo dos trovadores provengais ndo bastassem para

assegurar a grandeza literdria medieval, teriamos para assegurar esta mesma

grandeza a poesia proletaria dos goliardos. Esses poetas, que exaltavam o vinho e

o amor fisico, foram os criticos existenciais da sociedade medieval, rebelados
contra as estruturas estabelecidas (Oliveira, 1997, p. VI).

O autor nos da um panorama da complexidade do medievo ao elencar os
diversos elementos presentes nesse longo e controverso periodo historico, contudo cabe
questionarmos qual periodo da historia pode ser caracterizado como linear, homogéneo e

livre de contradi¢cdes. Acreditamos que nenhum, pois toda época carrega em si componentes

' Estudioso alemdo chamado Christoph Keller, em latim Cellarius (1638-1707), consagrou a divisio da
histéria ocidental em Antiga, Medieval ¢ Moderna. Consagrou também a ideia que se generalizou sobre o
periodo medieval. Keller escreveu trés manuais: um de Historia Antiga (1685), um de Historia da Idade Média
(1688) ¢ um de Historia Nova (1696). Idade Média, segundo Keller, estende-se da época do imperador
Constantino (324) até a tomada de Constantinopla pelos turcos (1453). Se, em vez da primeira data, adotarmos
a da tomada de Roma pelo chefe germanico Odoacro, em 476, teremos a periodizagdo corrente nas escolas.
Keller propds também a ideia de que o periodo intermedirio entre a Antiguidade e a Epoca Moderna nada
produziu de importante. Foi um periodo ndo s6 estéril, mas de retrocesso: "a Idade das Trevas" (Nascimento,
1992, p. 8-9).


https://historiapt.info/atividade-de-histria-9-ano-a-republica-do-caf.html
https://historiapt.info/destaques-megapix--24-a-30-de-abril-os-suspeitos.html

64

multiplos, entranhados de elementos residuais e por isso cada tempo carrega muitos outros
dentro de si, conforme sugere Pontes por meio da Teoria da Residualidade.

Para Oliveira (1997):

A grande maioria dos brasileiros continua prisioneira do preconceito forjado pelos
historiadores liberais do século XIX, que definiam a Idade Média como um
“periodo de trevas”. E preciso soterrar, de vez, equivoco tdo grosseiro. O medievo
ndo significa somente a fundagdo da Europa em suas bases cristd e romana. No
bojo da Idade Média gerou-se o mundo moderno. L4 com Ockham, Oresme e
outros, surgiram os fundamentos da ciéncia contemporanea, como tdo claramente
comprovou Pirre Duhem. Ao chamarem de obscurantista a Idade Média, os
historiadores liberais a ela opuseram o grande clardo do Renascimento. Ao fazé-lo
esqueceram duas coisas: 0s inimeros proto-renascimentos que ocorreram durante
o medievo, ¢ o fato de que os homens geniais da Renascenga formaram-se no
chamado Baixo Medievo. E mais: esqueceram a revivescéncia dos sentimentos
religiosos no Quatrocento, ¢ ainda, que a Renascenca nio comegou com os
humanistas e Petrarca, mas com Francisco de Assis. E mais: que o Medievo foi
uma eclosdo continua de Renascengas: a Carolingia, a do Século XII, a
Franciscana, a Otoniana, a Escolastica, a Nominalista (Oliveira, 1997, p. V).

O autor assevera ser necessario observar que ha uma compreensao equivocada
da Idade Média como Idade das Trevas. Segundo ele, nao s6 a Renascenga como toda a
Idade Moderna s3o resultantes do medievo. “Suas origens datam do final do Império
Romano (comego do século V) e sua vigéncia historica estende-se até o século XVI”
(Oliveira, 1997, p. V). Apesar de ter sido uma civilizagdo extremamente religiosa, nao
apartou o homem da terra. Segundo o estudioso, no medievo “estabeleceram-se principios
econdmicos que ainda hoje regem a nossa civilizagdo” (Oliveira, 1997, p. V).
Tal compreensao harmoniza-se a de Franco Junior (2006):
E preciso acompanhar a presenga medieval ao longo dos tempos. E, portanto,
recolocar a velha questdo: continuidade ou ruptura? Sobre a passagem da
Antiguidade para a Idade Média, boa parte da historiografia prefere enfatizar os
pontos comuns, os prolongamentos. Mas entre Idade Média e Idade Moderna por
muito tempo ndo se hesitou em aceitar quase unanimemente a segunda resposta.
Isso esteve ligado (...) ao proprio conceito de Idade Média. S6 mais recentemente

se passou a negar a pretensa oposicdo Medievalidade-Modernidade (Franco Junior,
2006, p. 155).

O autor elenca as varias herancas medievais no século XX. Segundo ele, os
patrimonios linguistico, politico, psicolégico, cultural, intelectual, cientifico, os valores
sociais, as praticas econdmicas do Ocidente atual sdo frutos da Idade Média.

Le Goff (2016) aponta o estabelecimento do medievo ocidental sobre as ruinas
romanas e, desse modo, para ele, houve o aproveitamento dos elementos dessa cultura. Ele
acrescenta que tanto de forma positiva quanto negativa Roma foi influenciadora do medievo.

Vejamos:



65

Colocada por Romulo sob o signo do fechamento, a histéria romana, até em seus
sucessos, ndo ¢ mais que a historia de uma grandiosa clausura. A cidade reune a
sua volta um espaco dilatado pelas conquistas até um perimetro maximo de defesa
que ela se obriga, no século I, a encerrar por tras de /imes, verdadeira muralha da
China do mundo Ocidental. No interior desses muros, ela explora sem criar:
nenhuma inovagdo técnica desde a época helenistica, uma economia alimentada
pela pilhagem, em que as guerras fornecem a mao de obra servil e os metais
preciosos obtidos nos tesouros amealhados do Oriente. E eximia nas artes
conservadoras: a guerra, sempre defensiva apesar das aparéncias de conquista; o
direito, que se constréi sobre o arcabougo dos precedentes e previne contra as
inovagdes; o sentido do Estado, que garante a estabilidade das institui¢des, a
arquitetura, arte por exceléncia da morada. Essa obra-prima de permanéncia, de
integragdes, que foi a civilizagdo romana € atacada, na segunda metade do século
II, pela eros@o de forgas de destruicdo e de renovagdo. A grande crise do século IIT
mina o edificio. A unidade do mundo romano se desfaz: o coragdo, Roma e a
Italia, se esclerosa, ja ndo irriga os membros que tentam ter vida propria — as
provincias se emancipam e depois se tornam conquistadoras. Espanhois, gauleses,
orientais invadem o senado. Os imperadores Trajano e Adriano sdo de origem
espanhola, Antonio ¢ de ascendéncia gaulesa; sob a dinastia dos Severo, os
imperadores sdo africanos, as imperatrizes, sirias. O édito de Caracalla concede em
212, o direito de cidadania romana a todos os habitantes do Império. Tanto quanto
o éxito da romanizagdo, essa ascensdo provincial manifesta a intensificacdo das
forgas centrifugas. O Ocidente medieval sera herdeiro dessa luta: unidade ou
diversidade, Cristandade ou nagdes (Le Goff, 2016, p. 17-18).

Le Goff (2016) delineia por meio dessa sucessdo de acontecimentos histdricos
uma espécie de fotografia do que veio a ser o ocidente medieval, esse misto de culturas,
caldeirdo pluricultural de inimeras origens, transformador daquele longo periodo. E mais,
para o bem ou para o mal, os elementos culturais do medievo perduram até a atualidade,
alguns deles funcionam como arcaismos, pois ndo deveriam mais constar em nosso codigo
de conduta, a exemplo do papel de submissao no qual é colocado a mulher.

Contudo a Idade Média deixou um legado que continua a efervescer
residualmente por meio de proliferas atualizagdes, como ocorre, por exemplo, com 0s
repentistas nordestinos ou com os happers, ambos versdo remodelada dos trovadores
medievais. Em suma, a Idade Média ¢ um periodo de longa duracdo, no qual a modernidade
possui raizes ora arcaicas, portanto fincadas no passado, ora residuais, portanto vivas e
atuantes em nossos dias.

Tristdo e Isolda chega a atualidade como uma histéria de amor tragico, bem
menos difundida do que nas €pocas anteriores. Tristdo ¢, além de eximio cavaleiro, um belo
trovador, segundo observamos no trecho a seguir:

Tristdo pegou a harpa e cantou de maneira tdo bela que os bardes enterneceram-se
ao ouvi-lo. E Marc admirava o harpista vindo daquele pais para onde outrora
Rivalen havia levado Branchefleur. Quando a trova foi encerrada, o rei ficou muito
tempo calado. Filho — disse ele finalmente — bendito seja o mestre que te ensinou e

bendito sejas tu! Deus ama bons cantores. A voz deles e a voz da sua harpa
penetram no coragdo dos homens, despertam suas lembrancas mais caras e



66

fazem-lhes esquecer muita tristeza e muito maleficio. Para nossa alegria vieste a
esta morada. Fica muito tempo perto de mim, amigo (Bédier, 1988, p. 6).

Temos, portanto, por meio da narrativa de Bédier, um elemento extremamente
representativo da cultura medieval presente na historia dos amantes das Cornualhas, como
observamos no trecho supracitado.

O fato ¢ que o trovar aparece como ato inerente ao personagem Tristdo e o
coloca como um ser quase divino. A chancela de Deus diante da personagem aparece como
aprovacdo de suas acdes, ndo sendo diferente com o proceder artistico de sua trova.
Ademais, quem faz tal observacdo ¢ o Rei, na mentalidade mediévica o escolhido como ser
divino, contudo quando falamos no divino € necessario evidenciarmos os valores da Igreja
manifestados. Nao ¢ apenas uma questdo religiosa, pois ao mencionarmos os valores
cristdos, estamos chamando aten¢do para o poder da Igreja enquanto instituicdo. Grosso
modo, a mentalidade faz referéncia ao cristianismo, mas este abarca e sentencia o poderio
que vem junto desses valores. Le Goff (2016) chama atencao para tal questdo a seguir:

A igreja busca sobretudo seu proprio interesse, sem se preocupar com a razao dos
estados barbaros mais do que fizera com o Império Romano. Por meio de doagdes
arrancadas aos reis e aos grandes, até mesmo aos mais humildes, acumula terras,
rendas, isengdes e, num mundo em que o entesouramento esteriliza cada vez mais
a vida econdmica, faz a producdo sofrer a mais grave drenagem. Seus bispos,
quase todos pertencem a aristocracia dos grandes proprietarios, sdo onipotentes em
suas cidades, seus episcopados, e tentam sé€-lo no reino. Enfim, desejando servir-se
uns dos outros, reis e bispos se neutralizaram e se paralisaram mutuamente: a
Igreja tenta conduzir o Estado ¢ os reis tentam dirigir a Igreja. Os bispos erigem-se
em conselheiros e censores dos soberanos em todos os dominios, empenhando-se
em fazer com que os canones dos concilios se transformem em leis civis, ao passo
que os reis, mesmo os que se tornaram catolicos, nomeiam os bispos e presidem a
esses proprios concilios. Na Espanha, as assembleias conciliares tornam-se, no
século VII, verdadeiros parlamentos do reino visigético, impdem uma legislacao
antissemita, que aumenta as dificuldades econdémicas e a insatisfagdo de

populacdes que acolherdo os mugulmanos, se ndo com fervor, pelo menos sem
hostilidade (Le Goff, 2016, p. 38).

Foi tudo um grande jogo de interesses, a Igreja e os reis coexistiram nessa busca
tensa por poder e foram amalgamando na sociedade que se firmava seus preceitos, valores e
visdes de mundo. Desta feita, ndo por acaso, existem tantas divergéncias culturais
permeando a mentalidade da época, por conseguinte os nossos dias, pois somos seres
residuais, no modo mais resumido da palavra.

Todo o historico ja pontuado relacionado a narrativa de Tristdo e Isolda,
somando-se a outros tantos elementos a serem acrescentados ao longo desta escrita, nos faz
avaliar o quanto de uma época se reconstitui em outras. Convém observar que O Romance

de Tristdo e Isolda, de Bédier, ndo ¢ s6 uma historia rememorada, mas, sobretudo, uma



67

narrativa elaborada com residuos de épocas anteriores a partir dos acréscimos e recriagdes
do autor'?,

Segundo Duby:

Um fenémeno de cristalizagao fez os elementos da lenda se concentrarem em torno
de uma unica figura heroica, a de um perfeito cavaleiro, Tristdo. Uma figura,
assinalemos, masculina. Para os que pela primeira vez a ouviram, essa historia
concernia ndo a Tristdo e Isolda, como para nds, mas a Tristdo apenas: o “Romance
de Tristdo”, esse foi o titulo dado aos livros que lhes contavam tal historia. Nao ¢
surpreendente. A literatura cavalheiresca foi inteiramente composta por homens e
sobretudo para homens. Todos os seus herois sdo masculinos. As mulheres,
indispensaveis ao desdobramento da intriga, desempenham somente papéis
secundarios (Duby, 1995, p. 87).

Nesse sentido, percebemos os tragos residuais cristalizados com o tempo, pois
na obra de Bédier ha inimeras marcas residuais do medievo e da cultura celta, conforme
estamos demonstrando. Sdo elementos historico-culturais apresentados com frequéncia na
obra, tracos de épocas remotas, elementos de uma dada cultura em outra.

Assim, as relacdes entre literatura e historia, a partir da obra de Bédier, foram
construidas neste texto com base na Teoria da Residualidade, esteio para a investigagdo dos
elementos do periodo, em decorréncia da presenga dessas remanescéncias de épocas
anteriores.

Bédier escreveu uma versdo na qual procurou respeitar os valores antigos do
medievo, sem misturd-los as concepgdes sobre o pensar e o agir modernamente aceitas,
porém inconscientemente retomou também elementos da cultura celta, de onde advém as
primeiras historias que teriam dado origem as personagens Tristao e Isolda.

Segundo de Gaston Paris'’:

Joseph Bédier ¢ o digno continuador daqueles que tentaram verter, no leve cristal
da nossa lingua, o néctar embriagador pelo qual os amantes das Cornualhas outrora
saborearam o amor ¢ a morte. Para recontar a maravilhosa historia de seu
encantamento, suas alegrias, suas penas, e sua morte, tal como, saida das
profundezas do sonho céltico, ela encantou e perturbou a alma dos franceses do
século XII, ele reconstituiu, por forca de imaginagdo simpatica e erudi¢do paciente,
aquela alma, que mal acabava de desanuviar, ainda inexperiente dessas emocdes
desconhecidas, deixando-se invadir por essas emogdes sem pensar em analisa-las,
¢ adaptando, sem o conseguir totalmente, o conto que a encantava as condigdes de
sua existéncia cotidiana. Se nos tivesse chegado as maos uma redacdo francesa
completa da lenda, Bédier, para dar a conhecé-la aos leitores contemporaneos,
ter-se-ia limitado a fornecer uma tradugdo fiel. O destino singular, que quis que ela

nos chegasse apenas em fragmentos esparsos, obrigou-o a assumir um papel mais
ativo, para o qual ndo bastava ser um sabio, mas um poeta (Paris, 1988, p. 9).

12 Conforme mencionamos na nota 3.
13 Prefaciador d’O Romance de Tristdo e Isolda, de Bédier.



68

Desse modo, nos parece que Bédier ndo s6 compila os diversos fragmentos da
narrativa, mas recria a historia dos amantes das Cornualhas com um olhar afetuoso diante
das diversas tentativas de demonstrar como o sentimento que os envolvia era verdadeiro.
Além disso, o autor enaltece o amor e a complacéncia de Deus diante das transgressdes dos
amantes.

Outra nuance d’O Romance Tristdo e Isolda é a presenca das figuras do
cavaleiro e da dama fazendo referéncia ao amor cortés. Segundo Duby:

Sem levar em consideragdo os deslizamentos que o deformaram no curso do século
XII. Eis o quadro: um homem, um “jovem”, no duplo sentido dessa palavra, no
sentido técnico que tinha na época — isto é, um homem sem esposa legitima -, e,
depois, no sentido concreto, um homem efetivamente jovem, cuja educagdo nio
havia sido concluida. Esse homem assedia, com intengdo de toma-la, uma dama,
isto é, uma mulher casada, portanto inacessivel, inconquistavel, uma mulher
cercada, protegida pelos interditos mais estritos erguidos por uma sociedade
basecada em linhagens cujos fundamentos eram as herangas transmitindo-se por
linha masculina e que, consequentemente, considerava o adultério da esposa como

a pior das subversdes e ameagava com castigos terriveis o seu cumplice (Duby,
1989, p. 60).

O amor cortés ¢ um modelo de amor medieval, no qual o cavaleiro ama uma
dama casada, inalcancavel, portanto em oposi¢do ao amor-paixdo, no qual ha uma
comunhao carnal dos apaixonados.

Nessa versdo de Bédier, podemos perceber a retomada de elementos do
medievo, bem como da cultura celta, por meio de inimeros residuos dos quais convém
especificar o amor cortés do periodo mediévico, mediante a observacgao a seguir:

- Rainha — disse Tristdo — por que me chamar senhor? Nao sou eu, ao contrario,
vosso homem de ligio e vosso vassalo, para vos reverenciar, vos servir € vos amar
como minha rainha e minha senhora? Isolda respondeu: - Nao, tu o sabes; sabes
que és meu senhor e meu amo! Sabes que tua for¢a me domina e que sou tua
serva! Ah! Por que ndo avivei faz pouco tempo as chagas do trovador ferido! Por
que ndo deixei parecer no capinzal do pantano o matador do monstro! Por que,

quando estava no banho, ndo vibrei sobre ele o golpe da espada ja no ar! Ai de
mim! Entdo eu ndo sabia o que hoje sei (Bédier, 1988, p. 29-30).

E se o amor cortés ¢ um elemento bastante perceptivel na relacdo de vassalagem
acima exposta, a partir do trecho da obra também ¢ possivel acrescentar a paixdo desmedida
entre os amantes em decorréncia do filtro magico manipulado pela rainha, mae de Isolda.
Esse fato claramente ¢ um residuo celta, donde se origina o saber sobre ervas.

Desse modo, temos o amor ao molde cortés, mas também o amor-paixao, carnal,
transgressor, cheio de elementos que ultrapassam o modelo trovadoresco, indo, portanto,
além da margem do que se entende como mentalidade mediévica. Um amor no qual a

mulher também tem um papel protagonista, também possui fala, desejos e sobretudo acoes.



69

Podemos dizer que a presenca do filtro magico funciona como justificativa desse
amor desmedido, que ultrapassa os limites do amor cortés e culmina na relacdo de amor
carnal. Sendo assim, nos deteremos adiante sobre essa relagcdo entre o amor cortés, passando
pelo modelo de amor roméantico, e chegando a definicdo de amor-paixdo cunhada por
Rougemont (2003).

Acrescentemos ainda Isolda, na qualidade de dama medieval e herdeira da
sabedoria da mae na feitura de unguentos e formulas, referindo-se culturalmente ao
imaginario celta, que no medievo recebe o teor de bruxaria.

Tal conhecimento ¢ assim definido e criminalizado em boa parte da Idade Média
embora a persegui¢do efetiva s6 se concretize séculos depois. Na narrativa dos amantes
chama-nos atengao ndo haver mengao alguma a Isolda como bruxa, apesar de serem citadas
varias realizagdes da personagem como manipuladora de ervas. Vejamos uma delas a seguir:

Com grande pesar, os companheiros do Morholt desembarcaram na Irlanda. Nao
faz muito tempo, quando voltara ao porto de Weisefort, o0 Morholt rejubilara-se ao
rever seus homens reunidos que o aclamavam em multiddo, e a rainha, sua irm3, e
sua sobrinha, Isolda, a Loura, a dos cabelos de ouro, cuja beleza brilhava como a
aurora que se levanta. Ternamente elas o acolhiam e, se ele tivesse recebido algum
ferimento, elas o curavam; pois conheciam os balsamos e bebidas que reanimam

os feridos ja quase a morte. Mas de que lhes serviriam agora as receitas magicas,
as ervas colhidas na hora certa, os filtros (Bédier, 1988, p. 12).

Desta feita, podemos admitir ainda com mais subsidios que a narrativa ¢
entremeada de um emaranhado de periodos coexistentes. Se Isolda ¢ essa figura detentora do
conhecimento classificado pelo medievo como bruxaria, ¢ também uma personagem
protegida de Deus. Podemos compreender que no romance ha um entrelagamento de valores
que deve ser entendido a partir de uma compreensao multicultural, porque os elementos que
aparecem na narrativa como residuos vém de €pocas anteriores e pulsam na narrativa vivos.

Se Isolda aparece como detentora de conhecimentos que normalmente seriam
imputados a bruxaria, embora ndo receba tal denominacdo, 0 mesmo ndo ocorre com
Tristdo, acusado de bruxaria pelos bardes do reino de Marc, tio de Tristdo, quando este
retorna a Cornualha depois de ter estado quase morto. Vejamos:

Quantas maravilhas na vida dele! — diziam os traidores. — Mas sois homens de
grande senso, senhores, que sabeis, sem duvida, as causas disso. Que ele tenha
ganho do Morholt, ai ja estd um grande prodigio; mas por que magias pode ele,
quase morto, vagar sozinho no mar? Qual de nos, senhores, dirigiria uma nau sem
remos nem vela? Os magicos podem fazé-lo, € o que dizem. Depois, em que pais
de sortilégio pode ele achar remédio para suas chagas? Certamente, ele é um

bruxo; sim, sua barca era fada e igualmente sua espada, e sua harpa ¢ encantada,
vertendo a cada dia venenos no coragdo do rei Marc! Como ele soube domar esse

coracdo por for¢a e magia da feiticaria (Bédier, 1988, p. 15).



70

Tristdo ¢ apontado como bruxo, por ter retornado vivo de uma longa jornada no
mar quando ja estava moribundo e sem esperanga de sobrevivéncia. Contudo, de forma
indireta, Isolda ¢ posta como bruxa, se inferirmos que Tristdo fora curado devido as pogdes
preparadas por ela. E se Tristdo por outro lado atravessa 0 mar numa nau sem remos € sem
vela, voltando s3o e salvo a Cornualha, temos também ai a intersec¢do do divino, sempre
atuante nas causas dos amantes.

Isto posto, lembramos também a dualidade da figura divina tantas vezes
mostrada na narrativa. Deus, evocado pelo narrador e pelos personagens Tristdo e Isolda,
aparece sempre a favor dos amantes, apesar de todas as transgressdes cometidas por eles
diante dos preceitos cristdos ¢ da moral mediévica. Observemos, entdo, como o divino
aparece quando Tristdo € acusado de trair o rei por ser amante de Isolda:

Mas ele confiava em Deus e sabia que em campo fechado ninguém ousaria brandir
uma arma contra ele. E, certamente, confiava em Deus com razdo. Quando jurava
que nunca havia amado a rainha com amor culpével, os traidores riam da insolente
impostura. Mas eu pergunto, senhores, segundo vosso testemunho, vds que sabeis
a verdade do filtro bebido no mar e que bem compreendeis, dizia ele mentira? Nao
¢ o fato que prova o crime, mas sim o julgamento. Os homens véem o fato, mas
Deus vé os coragdes e somente ele ¢ o juiz verdadeiro. Por isso ele estabeleceu que
todo homem acusado poderia sustentar seu direito por batalha e ele proprio
combate ao lado do inocente. Por isso ¢ que Tristdo reclamava justiga e batalha e

teve o cuidado de ndo cometer falta nenhuma em relag@o ao rei (Bédier, 1988, p.
51).

O narrador claramente se coloca a favor dos amantes e ao fazer isso também evoca
um Deus que abencoa, perdoa e os protege. A justificativa ¢ a paixdo como consequéncia do
uso do filtro magico bebido pelos amantes, por engano o Unico motivo pelo qual realizam
todas as transgressdes sociais, morais € cristas.

Outro elemento preponderante na narrativa € Tristdao, o cavaleiro ao molde medieval.
Ele tem uma formacao na qual aprende sobre caga, valores morais cristdos e sobre o trovar.

Passados sete anos, quando chegou o tempo de tira-lo das mulheres, Rohalt
confiou Tristdo a um sabio mestre, o bom escudeiro Gorvenal. Gorvenal
ensinou-lhe em poucos anos as artes que convém aos bardes. Ensinou-lhe a
manejar a langa, a espada, o escudo e o arco, a langar discos de pedra e transpor de
um salto os mais largos fossos; ensinou-lhe a detestar toda mentira e toda felonia, a
socorrer os fracos, a cumprir a palavra dada; ensinou-lhe diversos modos de canto,
a tocar harpa e a arte do cacador; e, quando o menino cavalgava entre os jovens

escudeiros, dir-se-ia que seu cavalo, suas armas e ele formavam um sé corpo e
nunca antes tinham sido separados (Bédier, 1988, p. 2).

Como Tristdo ¢ esse cavaleiro que guarda modos, valores e costumes, ¢ também
considerado melhor e mais abengoado. Embora por motivo da paixdo por Isolda venha a

transgredir alguns desses valores, ¢ perdoado pelo divino. Tristdo pode ser analisado como



71

cavaleiro de nuances diferentes da maioria dos cavaleiros de outros romances
representativos do periodo.
A nogao de Cavalaria carrega uma complexidade geradora de intimeras

indagacdes, segundo nos instiga Almeida 2010), tradutora de Barthélemy (2010):

Seria uma confraria de iguais que nas cortes se bate em torneios e justas amorosas
e a partir das quais sai em busca de aventuras? Guerrear a cavalo e lutar com
recursos técnicos especificos e custosos que afastam socialmente cavaleiros e
infantes? Fazer parte de uma elite guerreira de servigo, mantida materialmente por
um senhor, muitas vezes através da concessdo de um beneficio, portanto de um
patrimdnio que transfere poder senhorial? Combater em guerra justa, usar as armas
em defesa das damas e dos pobres? Ou seja, renunciar a valores e costumes de uma
violéncia inddmita pregressa, viver em armas segundo principios elevados, cheios
de piedade, respeitosos para com a igreja? Qual desses itens retrata o essencial da
Cavalaria, ou seria necessariamente seu conjunto que a definiria? Barthélemy
responde a essas perguntas ¢ nos oferece outras que ainda ndo haviam sido postas.
Se, por um lado, com ele perdemos algumas ilusdes, resultantes das escolhas que a
modernidade fez ao eleger “sua” Cavalaria numa “Cavalaria classica” que se
esforca para existir a partir do século XII, por outro, saimos enriquecidos com seu
retrato dos mecanismos de ajuste social em que os guerreiros e a guerra t€ém fungao
de destaque. Dessa forma, seu estudo ¢ uma preciosa contribuicdo aquilo que
sabemos a respeito dos elementos que respondem pela eficacia do poder na Idade
Meédia (Almeida, 2010, p. 12).

Desse modo, a tradutora amplia enfaticamente a complexidade do que foi e
como € concebida a Cavalaria, além das muitas davidas suscitadas sobre essa tematica.
Ademais, temos Tristdo amalgamado a essas questdes, emergindo com uma cavalaria ainda
mais controversa. Se ele ¢ um cavaleiro de for¢a descomunal, heroi colecionador de feitos e
vitérias, ¢ também aquele que sempre ¢ ferido e precisa do amparo de Isolda. Tristdo
comumente ¢ mencionado na narrativa como honrado e protegido de Deus, mesmo que
tenha como justificativa para suas transgressoes o filtro da paixdo e passe a enganar € a
mentir com o objetivo de encontrar-se com sua amada.

Vejamos o que nos diz Pastoureau (1989):

A cavalaria ¢ sobretudo uma maneira de viver. Requer uma preparacéo especial,
uma sagracao solene e atividades que ndo podem se confundir com as do homem
comum. As literaturas épica e cortés nos ddo imagens detalhadas dessa vida, mas
provavelmente um tanto distorcidas em fungdo de seu carater ideologicamente

passadista. E preciso coteja-las com outras fontes, narrativas, textos diplométicos e
os achados arqueolédgicos (Pastoureau, 1989, p. 44).

Tristdo € esse ser incomum capaz de grandes feitos, ¢ um modelo de cavaleiro
medieval, mas é inconteste, em se tratando de textos literarios e considerando as varias
versdes da narrativa, a existéncia de elementos para além desse imaginario. A exemplo do

caso amoroso adultero mantido com Isolda, o casal ultrapassa o plano do amor idealizado



72

referente a cortesia amorosa, comumente relacionada ao cavaleiro medieval e sua dama de

posicao social superior.

Barthélemy (2010) chama atencdo para a importancia de se compreender os

contextos nos quais se apresentam as concepgdes sobre a cavalaria. Vejamos o que nos diz o

autor:

Lamberto de Ardres é um cronista muito precioso, pois no século XII ¢é
praticamente o inico a observar as coisas em escala local, em sua base, e, portanto,
a olhar o mundo das cortes e dos torneios de baixo. Sua Histdria, nesse sentido, €
oposta a de Gilesbeto de Mons, muito principesca ¢ dominante, mas ambas se
complementam de maneira sugestiva, visto a proximidade geografica (o Hainaut
ndo fica muito longe do passo de Calais). Lendo Lamberto, tem-se muitas vezes
percepgdes Uteis sobre aquilo que a cortesia entre Cavaleiros e o gracejo com as
damas nas altas esferas podem na realidade esconder de conflitos latentes e de
segundas inteng¢des feudais (Barthélemy, 2010, p. 380).

Desse modo, devemos sempre clarificar a complexidade em tratar da tematica,

para ndo incorrermos no erro de caracteriza-la como una, mas sim observa-la a partir de

diferentes visoes distintas.

Por exemplo, Lamberto de Ardres:

Que ¢ padre, cristianiza um pouco tudo isso; ele empresta a Sdo paulo (Epistola
aos Romanos, XII, 10) uma formula que diz respeito ao lago de caridade entre os
primeiros cristdos: “Eles se faziam honra uns aos outros”. Talvez esse vizinhos
proximos tenham alguma vantagem em se apoiar mutuamente, em se
redescobrirem compatriotas, diante de rivais menos proximos. Essa atitude em si €
bastante compreensivel. Ela poderia inclusive estar enraizada na primeira idade
feudal, quando as hostilidades ja se limitavam a certos teatros de operagao que se
alternavam com os processos concilidbulos, nos quais se ia sem armas e se
negociava pacificamente. Por que se atacar entre si, quando nao se tem sob a mao
camponeses para pilhar e espancar em nome da vinganca indireta? Todavia nas
assembleias do ano 1000, senhores e vassalos apoiam e mesmo deviam associar
sucessivamente a colera e a dogura, € assim sua negociagdo avangava mais, ou
menos. O inédito, nessa pagina de Lamberto de Ardres, estd sem diavida na
separacdo estrita entre uma base rustica ¢ um andar cortés da vida nobre, na
multiplicagdo de encontros exteriores e certamente no contraponto total que eles
fazem com as pequenas guerras de vizinhanga. Lamberto de Ardres ndo indica
apenas que na corte, na festa tendo-se entregue as armas, fala-se em vez de lutar.
Ele descreve um estilo cortés verdadeiro, no sentido que nos o entendemos, com
demonstragdes de amizade e até esquecimento “Cavaleiresco” da recusa da
lealdade. Entra aqui, inclusive, algum exagero, um sobrelanco, bem no tom da
cultura Cavaleiresca do espetaculo, tal como se manifesta para nds aqui e acola, a
partir do meio do século XI (Barthélemy, 2010, p. 382-3).

No bojo desse olhar sempre subjetivo sobre a cavalaria e a literatura das cortes,

langamos luz sobre outro elemento, o lugar ocupado pelas mulheres. Barthélemy (2010)

indaga a esse respeito:

Qual ¢, precisamente, o lugar das mulheres nessas cortes onde se aprende a
Cavalaria, se pleiteia a homenagem, se celebram acabamentos e se marca a data de



73

duelos que ndo acontecem? Esse lugar ndo ¢é especialmente melhor, levando-se em
conta a importancia relativa que ja tinham as mulheres na sociedade pds-carolingia
da primeira idade feudal. Lamberto n3o fala muito disso antes de 1190. Os
Cavaleiros eméritos de Ardres e de Guine, que pressionam a regido tanto ou mais
do que a protegem, estdo, aparentemente, ocupados demais por querclas de
precedéncia entre si quando frequentam as cortes principescas. Tém eles tempo
para estabelecer lacos de amor com uma dama de nivel superior ao seu, que os
convidaria a aumentar seu renome, a se superarem, ¢ que exigiria deles uma
fidelidade verdadeira em troca de recompensas carnais raras? Nao, a maioria deles
se destaca na regido muito mais pela intemperanga de seus rins. Eles se satisfazem
com belas mogas, de nivel modesto em relagdo ao seu, ¢ tém filhos bastardos que
se esforcam em seguida para empurrar, se forem meninos, para a Cavalaria ou o
Clero, ou para casarem convenientemente, se forem meninas (Barthélemy, 2010, p.
384-5).

E importante destacar que a compreensdo de que ha apenas um modelo
cavaleiresco e uma unica observagdo acerca de como a mulher ¢ tratada e sobre a dimensao
do feminino ¢, no minimo, uma observagdo tacanha, dado o fato de termos imaginarios
dissonantes no medievo.

Para além dessa reflexdo, acrescentemos o que nos fala Barthélemy (2010),
ainda sobre como se dava o tratamento para com as mulheres:

O tnico que da sinais sérios (ainda que tardios) de uma ligagdo conjugal ¢
Balduino de Guines. Apesar de seus deslizes anteriores, ele fica transtornado com
a morte de sua mulher em 1177 e faz ento um tipo de conversdo a Cavalaria
cristd, no sentido carolingio. Ele se preocupa em defender as vitivas e os orfaos
que perderam, como ele, um ente querido. Lamberto de Ardres precisa, em
seguida, que se trata de viuvas e orfaos nobres, arruinados pela prodigalidade de
seus parentes - € por uma ruralizagdo a maneira de Venddme'*, quando se rarefazer
as guerras entre castelos vizinhos? Balduino de Guines ajuda trazendo-os para
perto de si, ou seja, para sua corte de bardo, cujas prodigalidades reforcam seu
poder sobre a nobreza. Essa esposa lamentada, de fato, ndo era outra sendo a
herdeira do senhorio de Ardres, dessa forma reunido ao condado de Guines apods

décadas de pequenas guerras. Pois os casamentos nobres do século XII sdo menos
por amor puro que por interesse feudal (Barthélemy, 2010, p. 385).

E fato que havia um tratamento diferenciado destinado as damas das cortes,
consideradas nobres, em detrimento das de origem humilde. No caso de Isolda, esta ¢ uma
dama medieval de linhagem nobre e casada com um rei. Sua figura ultrapassa o imaginario
estereotipado e se sobressai nao sé pelo tipo de relagdo adultera mantida com Tristdo, mas
também por sua perspicécia e agdes protagonistas. Sua ligagdo com a cultura celta serve de
ponte a sua relacdo com Tristdo, quando trata de seus ferimentos e passa a ter contato com o
cavaleiro por conta de seu conhecimento sobre o uso das ervas, heranca dessa cultura.

Segundo Duby (2013):

4 Vendome foi um local onde se destacou um tipo de evolugdo conjunta entre os primeiros “burgueses” (1097)
e os ultimos Cavaleiros residentes no castelo (1150) (Barthélemy, 2010, p. 366).



74

Com o passar do tempo, a atengdo se deslocou insensivelmente para a figura
feminina, para a personagem de Isolda que, na dpera de Wagner, no filme de Jean
Cocteau, acaba por eclipsar a de Tristdo, ao passo que, naquilo que era um
“romance de Tristdo”, toda a luz se projeta sobre o her6i masculino, e pode-se até
perguntar se o publico ndo vibrava da mesma maneira, ou até mais, quando lhe
descreviam minunciosamente as facanhas militares desse cavaleiro perfeito, do que
ao ouvir os poetas cantarem seu furioso desejo e a ligacdo que o prendia
inexoravelmente a amante. Seja como for, ndo conhego nenhuma obra literaria
profana datada do século XII em que a mulher ocupe tanto lugar na intriga, em que
a personagem feminina seja descrita com tanto discernimento, sutileza e, cumpre
mesmo dizer, delicadeza, acariciada pelas palavras que o autor escolheu (Duby,
2013, p. 81).

De acordo com a proposicao de Duby (2013), Isolda, dama medieval, ocupa um
grande destaque na trama e parece ter mais voz na narrativa do que as outras mulheres da
maioria das obras proprias ou referentes a esse periodo. Embora tenha casado por obrigacao
para tornar-se rainha de Tintagel, por interesse de seu pai, rei da Irlanda, colocando-a num
lugar de submissdo ao qual a mulher medieval estava condenada, ela transborda essa
atribuicao. Isolda ultrapassa o papel submisso da dama medieval ao entregar-se a paixao
desmedida sentida por Tristdo. Suas atitudes a fazem diferente das demais retratadas em
outras obras, pois € astuciosa ¢ ambigua nas palavras e agdes, além de demonstrar
perspicacia e protagonismo.

Duby (2013), acrescenta que:

Isolda deve essa posi¢do eminente aos efeitos do filtro. Também ela bebeu dessa
pogdo. Partilhando-a com Tristdo, o que ndo apenas a precipitou nos bragos do
heroi, mas — e eis o0 que tornava a aventura desconcertante — colocou ambos diante

do desejo, numa igualdade que negava entdo todo um sistema de valores que
subordinavam obstinadamente o feminino ao masculino (Duby, 2013, p. 81).

O que Duby afianga ¢ a posi¢c@o de destaque dada a personagem feminina, fruto
do elemento magico inserido na narrativa. Segundo ele, Isolda passa a agir semelhante ao
amante, porque tomou, tal qual Tristdo, a mesma poc¢do do amor. Desse modo, podemos
perceber o intuito de equiparar Isolda a Tristdo, tendo em vista ela ndo estar com suas
faculdades mentais em ordem, por conta dos efeitos do filtro. Isolda passa a agir com asticia
mediante os efeitos sobrenaturais da po¢do madgica, por isso considera-se o amor
incontrolavel, sentido pelos amantes, como consequéncia disso.

Contudo, a personagem, por vezes, ¢ posta a partir da perspectiva patriarcal, sob
a qual a mulher ¢ vista como alguém capaz de enganar, mentir, seduzir e pecar. Entretanto,
Isolda, assim como ocorre com Tristdo, ¢ aquela com a qual Deus estd, pois se propde a
dizer a mais pura verdade para o leitor e para o rei, como ocorre na passagem do juramento

de fidelidade. Vejamos a seguir:



75

- Rei de Logres e vos, rei das Cornualhas, ¢ vds, sire Gauvain, sire Ké e sire
Girflet, e vos todos que sois minhas testemunhas, por estes corpos santos e por
todos os corpos santos que estdo neste mundo, eu juro que jamais homem algum
nascido de mulher me teve em seus bragos a ndo ser o rei Marc, meu senhor, e o
pobre peregrino que, ainda ha pouco, se deixou cair aos vossos olhos. Rei Marc,
este juramento ¢ adequado? (Bédier, 1988, p. 90).

Isolda ndo apenas fala a verdade, ja4 que o peregrino ao qual se refere no
julgamento ¢ Tristdo disfar¢ado, mas também omite quem ele ¢, dando uma declara¢do
ambigua, no entanto verdadeira. E ndo podemos nos esquecer do plano arquitetado por
Isolda, o qual consistia em realizar o juramento diante de todos dali a dez dias. Ela convocou
Tristdo a comparecer vestido de peregrino disfarcado e o instruiu a carrega-la no colo.

Nao olvidemos, porém, de como a mulher foi retratada na Idade Média, pois se
para nos, hoje, o plano elaborado por Isolda significa astilicia e inteligéncia, aquela época, tal
atitude seria avaliada de outra maneira. Com isso inferimos ser esta uma tentativa de
afiancar a inferioridade feminina e o papel pecaminoso que exercia, como contextualiza

Macedo:

A inferioridade feminina provinha da fragilidade do sexo, da sua fraqueza ante os
perigos da carne. No centro da moral cristd existia uma aguda desconfianga em
relacdo ao prazer. Ele, segundo os moralistas, mantinha o espirito prisioneiro do
corpo, impedindo-o de se elevar em direcdo a Deus. As ideias de Buchard de
Worms, um bispo germéanico do inicio do século XII, exemplifica muito bem o
posicionamento dos contemporaneos a respeito das mulheres. Na parte XIX do seu
famoso Decretum, intitulada Medicus, apresenta certos tragos da personalidade
feminina: s3o essencialmente pérfidas, frivolas, luxuriosas, impulsionadas
naturalmente para a fornicag¢do (Macedo, 1999, p. 19-20).

4

E importante enfatizarmos tal compreensdo sobre a mulher, até para
justificarmos a forte presenca de Isolda e seu destaque na trama, ja que teria sido ela a
responsavel por desviar Tristdo das suas virtudes e obrigacdes cavaleirescas. Desse modo, o
destaque dado a Isolda pode ser visto, na verdade, como comprovacao de que a mulher ¢
fonte e meio do pecado, conforme sugerem os estudos sobre a mulher no medievo.

No entanto, faz-se necessaria uma observacdo mais profunda, pois existe ainda
outro elemento a ser avaliado: o ja citado juramento, no qual Isolda fala a verdade, apesar da
omissao do fato de o peregrino ser na realidade Tristdo, ou seja, Isolda ¢ uma personagem
que fala a verdade, mas também a oculta.

Segundo o narrador, Deus aparece na narrativa sempre a favor dos amantes,
eximindo-os de qualquer pecado, pois o filtro da paixdo pode justificar suas desmedidas
loucuras diante de um publico que ndo poderia aceitar muitas transgressdes numa narrativa

palaciana, em se tratando de uma dama e de um cavaleiro. Lembremos que nesse tipo de



76

historia normalmente ndo se extrapolava o plano da idealizagdo em detrimento da relagdo
pautada no desejo.

Sendo assim, a histéria dos amantes das Cornualhas ultrapassa os modelos
conhecidos das narrativas medievais, por se tratar de um texto vindo de tempos remotos,
muito anteriores ao que chegou até nds. No entanto, a reconstrugdo desse texto feita por
tantos autores de periodos diversos da histéria confirma a riqueza e ambiguidade de valores
presentes na narrativa de Bédier.

Sobre Isolda ser detentora do conhecimento de ervas e assim salvar Tristdo por
duas vezes, isso acrescenta a ela mais uma caracteristica de personagem diferenciada, pois
sabemos que naquele imaginario uma mulher com tais conhecimentos muitas vezes era tida
como bruxa.

Essa relacdo com a figura da bruxa puxa mais um fio na narrativa dos amantes e
nos leva ao seguinte questionamento: Qual seria a defini¢do de bruxa? Segundo Russel e
Alexander (2019), numa abordagem antropoldgica, a bruxa seria a mesma feiticeira, ja na
perspectiva histérica da bruxaria europeia, configurava como adoradora do diabo. No
entanto, na moderna, a bruxa seria reverenciadora de deuses e deusas e praticante de magia
para boas causas.

Como estamos tratando de uma personagem ambientada na Idade Média, cujo
enfoque estd nO Romance Tristdo e Isolda, de Bédier'>, o conceito de bruxaria ao qual nos
apegaremos ¢ o da perspectiva historica da bruxaria europeia, ou seja, a bruxa adoradora do
diabo e acrescida de toda a carga negativa associada a tal definicao.

Segundo Russel e Alexander (2019):

Uma série de enganos nessas muitas definicdes deve ser mencionada antes de
seguirmos em frente. A no¢do de que o curandeiro e bruxo é um deles. O
curandeiro (witch-doctor) pratica a magia, mas sua fungdo ¢é justamente a de
combater as ameagas ou os efeitos da bruxaria. Outra ideia muito comum, mas
igualmente errénea, ¢ a de que a bruxaria ¢ igual em qualquer parte do mundo. De
fato, existem grandes e profundas variagdes entre a bruxaria das diversas culturas

(...) existe, por exemplo, uma grande diferenca histdrica entre a bruxaria europeia e
das outras culturas (Russel; Alexander, 2019, p. 12-13).

E interessante verificar, inclusive, a relagao da curandeira com a bruxa, cuja raiz
¢ ainda mais forte no inglés, em razdo de a traducdo de “curandeira” referir-se a jungdo dos
vocabulos witch (bruxa) e doctor (médico). Ja no portugués, ha perda dessa ambiguidade

vocabular.

15'A obra foi escrita em 1900, contudo sua ambientagdo se da no periodo da Idade Média e faz referéncia ao
ciclo Arturiano.



77

Vale ressaltar a heranga materna acerca do conhecimento de Isolda no manusear
de pogdes, porquanto € sua mae quem a ajuda com ervas curativas a fim de salvar Tristao,
quando este ¢ envenenado pela lingua do dragdo. Também ¢ ela que prepara o filtro da
paixao para ser tomado por Isolda e seu futuro esposo, o rei Marc.

A versdo de Bédier, esteio de nossas analises, estd dividida em dezenove
capitulos e refaz o percurso dos amantes unindo homogeneamente as versdes medievais'®
como se fosse uma colcha de retalhos, costurando fragmentos de autorias variadas para
escrever seu romance.

E se Castel (1998) apontou a perfeita captura do espirito do medievo na obra de
Bédier, para nds, este vai além, pois ndo s6 conseguiu tal feito como também evocou o
espirito celta por meio de variados elementos residualmente presentes na narrativa.

Segundo Spina (2007), € necessario observar o medievo em sua totalidade, para
assim investigar as criagdes literarias do periodo tendo em vista sua diversidade e

complexidade, como aponta a seguir:

O ingresso na cultura medieval, em especial a literaria, ndo se faz sem pagarmos
um pesado tributo; a compreensdo dos valores dessa época exige do estudioso uma
perspectiva ecuménica, pois as grandes criagdes do espirito medieval — na arte, na
literatura, na filosofia — sdo frutos de uma coletividade que ultrapassa fronteiras
nacionais. E uma visdo de conjunto s6 se adquire depois de muitos anos de trato ¢
intimidade. Por isso mesmo, numa primeira etapa procuramos descrever as formas
literarias, que se foram criando ao longo desse periodo de cinco séculos, e que
constituem os fundamentos da literatura moderna ocidental: desde a lirica
mocarabe a poesia petrarquista do Renascimento; desde o romance bretdo a novela
erdtico-sentimental do século XVI; desde as gestas e os poemas escaldicos as
epopeias do periodo classico. Num segundo lance, entendendo-se a estilistica
como uma disciplina que procura fixar, através da expressdo, os ideais de uma
época, tentamos surpreender aquelas ideias-for¢as que orientam o homem num
determinado transe da sua historia; e, como a tematica € um dos elementos
fundamentais do estilo, seguiu-se um excurso acerca dos temas mais importantes
da literatura medieval. Néo satisfeito porém com o jogo destas trés angulagdes — as
formas, o estilo ¢ os temas —, partimos para as sinopses cronoldgicas, cuja
finalidade primordial foi inserir estas criagoes literarias no quadro geral da cultura
medieval (Spina, 2007, p. 12-13).

O autor acrescenta:

As grandes cria¢des do espirito atendem muito de perto as paulatinas conquistas do
homem medieval: os progressos técnicos, a vida comercial, o desenvolvimento
urbano ¢ consequentemente o prestigio cada vez mais crescente da classe

¢ Segundo Paris, G., Romances de Tristdo, de Chrétien de Troyes e de La Chévre, cuja existéncia se sabe e que
deviam ser todos muito extensos, pereceram inteiramente. De autoria de Béroul, bem como de Thomas,
restaram cerca de trés mil versos de cada autor; de autoria andnima, cerca de mil e quinhentos versos. Segundo
Bédier, os fragmentos conservados dos poemas franceses antigos foram, em sua maioria, publicados por
Francisque Michel: Tristan, coletanea do que resta dos poemas relativos a suas aventuras (Paris, Techener,
1835-1839). (Bédier, J. Id. Ibidem, p. X, XVI e XVII).



78

burguesa; a presenca esmagadora da Igreja — as vezes positiva (impondo
orientagdes no comportamento do homem medieval), outras vezes negativa
(deixando florescer as heresias ou enfraquecendo a sua autoridade pelo cisma e
pela especulagdo escolastica puramente retoricista) —, sdo fatores determinantes
das criagdes e da evolugdo das formas literarias (Spina, 2007, p. 13).

Para ele, a complexidade da Idade Média se da pela diversidade cultural e social
do periodo, por isso a literatura se apresenta multipla e plural também na forma e no
conteudo. Assim, a classificacdo das formas literarias desse longo periodo sera “sempre uma

tentativa” (Spina, 2007, p. 15). Segundo ele:

Dificuldades de toda espécie impedem qualquer desejo de arrumagdo das formas
literarias que sucedem a Baixa Latinidade e antecipam o Renascimento: fatores
historicos, genéticos, socioldgicos, politicos, econdmicos interferem de tal forma
na atividade literaria medieval, que se torna inviavel uma visdo sumaria e nitida da
formacdo, da elaboragdo, da diversidade e da difusdo da matéria literaria, nesse
longo e agitado lapso de dez séculos. A estrutura social, a influéncia permanente
da Igreja, os sucessivos fluxos migratorios e invasores (germanicos, hingaros,
irlandeses e arabes), de altas e complexissimas consequéncias culturais; a
organizagdo politica feudal, o fendmenos ecuménico das Cruzadas e a consequente
contribui¢do das formas culturais do Oriente (asiatica e bizantina); as heterodoxias
religiosas e, como substrato disso tudo, a permanéncia de residuos culturais da
Antiguidade Classica atenuada e descaracterizada pela Igreja constituem o pano de
fundo de um longo periodo em que os povos anseiam pela sua unidade politica na
definicdo das nacionalidades, e em que os falares roménicos procuram superar o
latim como instrumento de comunicag¢ao oral e escrita (Spina, 2007, p. 15-16).

Essa permanéncia de residuos culturais da Antiguidade Classica aliada a
diversidade do medievo demonstra exatamente o que Pontes classifica como cristalizagdo.
Para o tedrico, as formas literarias sao polidas a partir da inventividade literaria investida por
cada autor, responsavel por atualizar os residuos e da vida aos textos, tudo isso diante de um
cenario multiplo de endoculturacao.

Segundo Le Goff e Schmitt (2017),

Existe na Idade Média uma literatura - at¢ mesmo literaturas? O proprio termo ¢é
desconhecido, pelo menos em sua acep¢do moderna. Em latim, /litteratura tem o
mesmo sentido que grammatica e designa, como esta, ou a gramatica propriamente
dita ou a leitura comentada dos autores e o conhecimento que proporciona, mas
ndo as obras em si. Seus derivados (litteratus, illiteratus), suas transposi¢des em
linguas vernaculas (letreiire, no francés antigo), remetem igualmente a uma
aptiddo, a da escrita, a um saber, o que ¢ comunicado pelos textos e, por Gltimo, a
um estatuto social, o do clérigo oposto ao leigo ou, no fim da Idade Média, o do
letrado oposto ao da “gente simples”. As linguas vulgares ndo possuem nenhum
termo genérico para atividade ou obra literarias e dispdem de palavras apenas para
designar cada género particular, definido de modo paralelo, cruzado ou
sobredeterminado por uma forma métrica ou musical, um tipo de interpretacao,
uma ideologia, uma prética social. Em francés, a palavra “poeta” s6 aparece no fim
do século XIII, em Brunetto Latini: ela designa os autores antigos. Cem anos mais
tarde, na pena de Eustaquio Deschamps, ela ¢ pela primeira vez aplicada a um
moderno, Guilherme de Machaut. Nada disso impede que se empregue a palavra
"literatura" em relag@o a Idade Média no sentido em que a entendemos hoje. Mas é



79

entdo ambigua, ao mesmo tempo inadequada e insubstituivel (Le Goff; Schmitt,
2017, p. 90).

Os autores observam que a literatura existia na Idade Média, porém o
entendimento do termo ¢ posterior, embora os géneros, ou até mesmo a métrica, a
interpretagdo e a ideologia dos mesmos sejam comuns nesse periodo. Os autores

complementam:

Sem duavida, existe na Idade Média uma cosciéncia da atividade literaria em seu
conjunto e em sua especificidade, cosciéncia também de corpus literario. Isso é
visivel no latim e no olhar lancado as letras antigas. Compreende-o a palavra
litterae, no sentido de “cultura literaria”. Mesmo em lingua vulgaer, vé-se Chrétien
de Tryes, no comego de Cliges, enumerar suas obras anteriores misturando
tradu¢des de Ovidio e romances bretdes. Os poemas didaticos em lingua d’oc,
chamados ensenhamens, ou uma pega comica como o Dit des deux bordeaux
rivaux, ddo uma ideia da bagagem literaria que se esperava de um poeta ou de um
menestrel de lingua d’oc ou d’oil, no fim do século XII e no XIII: bagagem
variada, mas em que ao mesmo tempo se supde uma espécie de coeréncia. Os
sistematicos empreendimentos de adaptacdo ou traducdo das cangdes de gesta e
dos romances franceses ao alemdo ou ao norrois’’, no século XIII, também
sugerem, a sua maneira, uma visdo sintética da produgao literaria e uma certa ideia
de literatura (Le Goff; Schmitt, 2017, p. 91).

Os autores expdoem que as formas literarias sdo observadas a partir de uma
“cultura literaria”, ou seja, elementos unidos no imaginario ou nos imaginarios de uma
tradi¢do, que nos levam a compreender como tais formas se apresentam no medievo, mas
sempre tendo em vista os géneros e ndo a ideia geral de literatura.

Também nos falam os estudiosos:

Em nosso espirito, a literatura opde-se a outras disciplinas intelectuais, como a
filosofia ou a historia, para ndo falar das matematicas ou das ciéncias da natureza.
Ela supde ao mesmo tempo, sem duvida confusamente, o ficticio e o gratuito.
Essas oposigdes e associagdes ndo sdo verdadeiramente pertinentes para a Idade
Média. De fato, percebe-se a indole propria de obras que reinem em si, com o
desejo de agradar, uma certa gratuidade e complacéncia na ficcdo. Moralistas e
autores espirituais difamam-nas. Todos reconhecem sua sedugdo: “Os contos da
Bretanha sdo tdo ilusorios e agradaveis”, escreve Jean Bodel no fim do século XII.
Mas essas distingdo ¢ fragil e menor. A arte da expressdo e da escrita aplica-se
igualmente a todos os contetdos. Os que tém carater didatico ou cientifico ndo
estdo nem encerrados em espaco reservado, nem excluido das letras. Isso é verdade
pelo menos enquanto eles proprios ndo reivindiquem esse encerramento e essa
exclusdo. A nova classificacdo das ciéncias inspirada nos autores arabes e que
concorre com a continuidade do saber proposto pela velha hierarquia das artes
liberais, a condescendéncia para com as do trivium, a nova concep¢ao de verdade
cientifica que se revela de Roger Bacon a Guilherme de Ockham: esse movimento
pode contribuir para isolar a atividade literaria em sua especificidade e para
definir-lhe os limites, restringindo o campo de sua competéncia. Pura hipotese. E
tal a importancia desse tipo de pensamento no que concerne a verdade revelada e a
teologia, que houve pouca preocupagdo com suas eventuais consequéncias no
ambito das letras (Le Goff; Schmitt, 2017, p. 91-2).

7 Norrois: antiga lingua dos povos escandinavos, mas também chamada nérdica ou germanica setentrional (Le
Goff; Schmitt, 2017, p. 91).



80

Os autores explicam que se hoje a literatura pode ser compreendida em alguma
medida em oposi¢do a filosofia, a histéria e as ciéncias da natureza e matematica, no
passado essa distingdo ndo era tao evidente. Isso ocorre porque na Idade Média a questdo da
expressividade na escrita era fator importante em todos os géneros e isso dificultava a
defini¢cdo do que poderia ser compreendido como atividade literaria.

No que tange as formas, Spina (2007) elenca na Alta Idade Média a literatura
monastica, cuja forma principal € apresentada por hinos na modalidade oral. Ja a producao
escrita era sobremaneira composta por biografias, anais, hagiografias, historiografias,
tragédias e comédias (aqui desconectadas do sentido teatral, por serem obras narrativas),
satiras e elegias. Ademais, a égloga alegorica, o enigma, o epigrama, o bilhete de adeus ou
saudacdo, a consolagdo, o epitafio, a dedicatoria e o planctus também seriam produgdes do
periodo classificadas pelo estudioso como subformas.

Ha ainda, segundo o autor, formas mais duradouras, como o panegirico, a
epistola e o itinerdrio, na modalidade escrita, e as fabulae, as cantica amatoria (cangdes
amorosas), os cantos blasfematorios, supermortuos (cantos de luto) e os speculata, joca,
scenica (histrionicos). Spina (2007) afirma que no século VIII, periodo compreendido como
o Renascimento carolingio, ndo havia se criado formas literarias, visto que os carmina
figurata, poemas 0s quais 0s versos ou as letras compunham imagens figurativas, as
altercationes (contestagdes feitas por meio de personagens veridicos ou ficcionais) nao
perduraram na literatura posterior.

Do século IX ao inicio do século XII ha uma lacuna criativa entre as duas Idades
Mgédias, pois segundo ele:

Nada propriamente (se) criou propriamente no dominio romanico; a sua produgdo
¢ assinalada pelos poemas épicos dos paises nordicos (as sagas, os eddas € 0s
poemas escaldicos), pela poesia latina dos poetas goliardos, pelo teatro também
em latim da monja alemd Rosvita, ¢ pela poesia dos poctas arabes e judeus da
Andaluzia. Mas ¢ nesse periodo que a forja romanica prepara as suas primeiras
formas literarias, a partir dos fins do século XI. Trata-se de uma época de
obscurantismo, de ignorancia e de miséria, abalada pela anarquia que sucedeu a
morte do imperador Carlos Magno e pelas invasdes devastadoras dos vikings e

magiares, de tristes consequéncias para a Europa Ocidental (Spina, 2007, p.
17-18).

O autor assinala ser a literatura latina ali apresentada a de cunho
primordialmente didatico e apologético, visto terem sido obras de copistas, € no que tange a

literatura oral, ainda nao se poderia classifica-la como laica. Ele acrescenta:



81

Entretanto, para os defensores da teoria médio-latinista, que ligam as origens
latinas certas formas literarias da Baixa Idade Média, as seis pegas dramaticas
latinas de tema religioso, escritas pela monja do mosteiro Garderheim ( e
considerada a primeira poetisa alemd), constituem uma antecipa¢do do drama
liturgico que vai aparecer em fins do século XI; e, para os afeigoados da tese
tradicionalista pos romantica (a partir de Pio Rajna, 1884), a referida épica
escandinava do periodo de transi¢do, vasada em lingua vernacula, constitui um
antecedente das cancdes de gesta do século XII e da epopeia alema do século XIII
(Spina, 2007, p. 18).

A literatura da monja poetisa alema, antecipatéria do drama litargico, e a épica
escandinava foram de grande importancia, pois sao antecedentes da can¢do de gesta e da
epopeia alema nos séculos XII e XIII, respectivamente. O estudioso destaca, porém, o
acontecimento mais importante no que diz respeito a literatura: “a substitui¢do do metro
classico pelo ritmo romanico, ou seja, da métrica quantitativa pela versificacdo acentual”
(Spina, 2007, p. 18). Desse modo, tal evento teria se instalado nos primeiros séculos da
nossa era ¢ foi se arrematando gradativamente a partir do século V. Para ele, por outro lado,
sobre aquele momento que transitavam duas Idades Médias, ndo se pode:

Subestimar a importancia da poesia dos chamados goliardos, uma classe de
clérigos vagantes, padres desclassificados, cujas cangdes em latim, de carater
tabernario (em torno do amor, do vinho e do jogo) oferecem uma contribuicio
preciosa para a formacdo da lirica occitanica do século XII. Esta ainda se beneficia
da lirica dos poetas mogarabes do Sul da Espanha, que vicejou nos séculos X e XI

e cuja forma (o zéjel) foi francamente assimilada pela poesia de toda a Baixa Idade
Meédia até ao Renascimento (Spina, 2007, p. 19).

Portanto, a poesia dos goliardos vem a ser uma precursora da lirica occitanica do
século XII, tendo sido influenciada também pela lirica mogarabe, de grande importancia
para toda a Baixa Idade Média e perdurando até¢ o Renascimento, como nos explica Spina
(2007).

O autor defende que na Baixa Idade Média'® a literatura toma uma forma mais
definida, no sentido de se identificar com mais clareza a estética, a estilistica e as tematicas,
de modo a realizar uma classificagdo mais clara do que se apresenta no periodo. Segundo
ele, podemos entendé-la como:

Mais definida — no sentido em que uma literatura profana se distancia cada vez
mais da produgdo litirgica — e mais literaria — na medida em que as intengdes
estéticas sdo evidentes —, a literatura da Baixa Idade Média apresenta caracteres
mais precisos, e como tal se torna mais susceptivel de uma visdo de conjunto e de
uma classificagdo dentro dos quadros estilisticos. Seccionada entdo a Idade Média
nestas duas grandes etapas, fixemos a segunda, cuja importancia sobre a primeira é

indiscutivel, se considerarmos a consciéncia estética que preside a grande parte da
literatura profana desta época, e o interesse historico que as suas criagdes formais e

'8 Periodo que vai do século XI ao XV (Spina, 2007, p. 19).



82

tematicas presentam como antecedentes da literatura da moderna Europa (Spina,
2007, p. 19).

Pela exposicdo do autor, no sentido que se define mais claramente a literatura na
Baixa Idade Média, ¢ possivel dividi-la para além das classificagdes tradicionais, tomando
por base o critério estético, em: literatura empenhada, literatura semi-empenhada e literatura

de fic¢ao. Segundo seu entendimento, a literatura ¢ empenhada:

No sentido em que uma intengdo pedagogica, didatica, apologética, missionaria,
edificante, preside a sua elaboragdo. Referimo-nos aquela literatura de propdsitos
meramente didaticos, representada pelos lapiddrios (sobre a virtude das pedras
preciosas) e pelos bestidrios (zoologia alegorica, ordinariamente em versos de oito
silabas, cujo protdtipo é o Physiologus alexandrino do século II); mas sobretudo a
literatura moral religiosa, vigente e atuante desde os primeiros séculos do
Cristianismo, cujas formas fundamentais estdo representadas pelos hinos, pelas
hagiografias, pelos poemas sacros, pelo drama liturgico e suas modalidades
posteriores: os milagres, 0s mistérios, os autos, as moralidades (Spina, 2007, p.
20).

Assim, podemos entender a literatura empenhada como aquela de tom sobretudo
didatico, ou seja, capaz de deixar uma moral ou um ensinamento a partir de seus escritos. Ja
a literatura semi-empenhada, o autor define como:

Um tipo de producdo literaria de feicdo intermedidria, dirigida por intencdes
satiricas mas ja com evidentes propdsitos artisticos, e cujas formas mais
representativas sdo os poemas liricos dos goliardos, a poesia alegorica (Roman de
Renart, Roman de la Rose, Divina Comédia), os fabliaux e o teatro comico. (...) A
poesia goliardesca ¢, em grande parte, satira politica e anticlerical. A satira ndo

constitui uma forma literaria estritamente empenhada; nem sempre dirigida por um
fim moralizante (Spina, 2007, p. 20-21).

A literatura semi-empenhada, portanto, ¢ a intermediaria entre a empenhada e a
de ficcdo, pois apesar de possuir o propodsito didatico também conta com uma expressiva
preocupacao estética. Sobre a literatura de ficgdo, Spina (2007) afirma:

Consiste numa producdo de evidentes intuitos estéticos, literatura desinteressada,
estaria representada pela poesia épica (as sagas escandinavas, as cangdes de gesta
francesas e o Niebelunglied alemio), pela lirica trovadoresca, pela poesia narrativa

romancistica (as baladas) e pela narrativa novelesca (o romance cortés,
cavaleiresco, o romance de aventura ¢ a novela erdtico-sentimental) (Spina, 2007,

p. 21).

A literatura de ficgdo busca propositalmente a forma artistica. E exatamente na
literatura de ficcdo que nos detemos, pois o romance cortés ¢ destacado entre a poesia lirica.
Na verdade, pode-se classificar a literatura de fic¢do como épico-lirica (1150-1240) e
segundo Spina (2007), traz consigo os seguintes grupos: classico, bizantino e bretdo, este

ultimo abarca os ciclos arturiano de Tristdo e do Graal.



83

Ainda no romance cortés, além dos épico-liricos, destacam-se também os de
aventura e os psicologicos ou erotico-sentimentais. Embora o ciclo de Tristdo esteja
classificado como épico-lirico, também ha caracteristicas importantes do romance de
aventura e do romance psicologico ou erdtico-sentimental presentes nas versdes sobre
Tristdo e Isolda. Isso ocorre sobremaneira pelo fato ja& mencionado de os referidos
personagens serem base para inimeras versdes, uma delas a de Bédier, com O romance de
Tristdo e Isolda por ele reconstituido.

Spina (2007) deixa claro o seu objetivo ao dar énfase a literatura de ficgao, esta,
segundo ele, correspondente “a criacdo desinteressada” (Spina, 2007, p. 23), no sentido de
nao possuir fins didaticos ou apologéticos, apenas artisticos.

Esse destaque a literatura de ficgdo ¢ justificavel ndo apenas pelo seu valor
estético, mas principalmente pelo alcance, abrangéncia e relevancia desde a Idade Média até
a atualidade. Especificamente sobre a denominada “matéria da Bretanha”, a qual esta
inserida nessa literatura de ficgdo, Mongelli (2018) nos fala:

A forga, a amplitude e a repercussdo da chamada matéria arturiana ou “matéria da
Bretanha” — versando a histdria do Rei Arthur e dos cavaleiros da T4vola Redonda
— ¢ fato incontestavel. Desde o impulso que lhe deu a Historia Regum Britanniae
(1136), do clérigo galés Geoffrey de Monmouth, na esteira de outros que o
antecederam a partir do século 1X, a lenda disseminou-se principalmente pelo
mundo europeu (Gra-Bretanha, Franga, Italia, Escandinavia, Alemanha ¢ Peninsula
Ibérica sdao focos importantes) e ganhou espléndidas edi¢cdes impressas pelos
séculos afora, precedidas por manuscritos ornamentados com preciosas (e
dispendiosas) iluminuras, j4 que visavam a aristocracia e a nobreza cavaleiresca,
sempre interessadas em gloriosos feitos de armas — que eram, afinal, parte

significativa da realidade cotidiana do homem medieval e renascentista, inseridos
no coracdo das grandes mudancas e das Conquistas (Mongelli, 2018, p. 7).

A autora destaca a amplitude da “matéria da Bretanha”, tendo em vista a
infinidade de reedigdes, recriacdes e novas modalidades. Ela também aponta exemplos,
como ¢ o caso das Operas de Richard Wagner, Tristdo e Isolda (1865) e Parsifal (1882), do
teatro de Jean Cocteau, com seu Cavaleiros da Tdavola Redonda (1936) e das inumeras
outras versdes teatrais, cinematograficas, televisivas, graficas e musicais, que t€m em suas
narrativas personagens desses ciclos.

Embora a cultura celta tenha reverberado na Idade Média e continuado - se
tomarmos por base a proposi¢do da Teoria da Residualidade -, devemos salientar a
possibilidade de a narrativa dos amantes das Cornualhas ter realmente sofrido tentativa de
apagamento, por conta do incomodo causado pela tematica do adultério, como sugere

Franco Junior a seguir:



84

A historia de Tristdo e Isolda era bastante incomoda para a cultura clerical, dai,
como sugeriu Jean-Charles Payen, a existéncia de uma espécie de censura que
levou ao desaparecimento total ou parcial dos mais antigos manuscritos sobre
aquela narrativa. Talvez tenha sido em fung&o disso que a leitura clerical foi quase
sempre adotada pela historiografia (Franco Junior, 2010, p. 137).

Outrossim, podemos compreender, como sugere Franco Junior (2010), que
devido as transgressoes dos amantes, houve uma tentativa de exclusdo e até de apagamento
da narrativa, provavelmente proposta e ou realizada pela Igreja e pela historiografia por
meio dos clérigos medievais e seus sucessores. Do mesmo modo ndo podemos deixar de

fazer mencao ao que nos diz Neiva (2014):

Originalmente cantadas ou recitadas pelos bardos, os poetas itinerantes que,
deslocando-se de um local para outro, deleitavam as populagdes, essas historias
falam de amor, de aventuras e de épicas batalhas entre homens e deuses. Somente
nos séculos VI e VII d.C. elas ganharam uma forma escrita, através de registros
feitos pelos monges, que cristianizaram as diversas tribos celtas. Muitas historias
se apresentam com diferentes versdes em consequéncia da diversidade das fontes
utilizadas nas transcri¢des e, sobretudo, devido & agdo moralizadora dos monges
escribas, que apagaram ou minimizaram alguns dos elementos pagdos da cultura
celta — as vezes sutis, as vezes radicais, essas interferéncias chegam, em alguns
casos, a modificar substancialmente um mesmo enredo. Entretanto, apesar de tudo,
as lendas celtas ainda guardam muito da primitiva magia das antigas tribos de onde
se originaram (Neiva, 2014, p. 10).

Apesar do percurso tortuoso pelo qual a narrativa do amor de Tristdo e Isolda
passou, ainda h&d muito das caracteristicas celtas, no que tange aos personagens € aos
conteudos culturais, ou seja, os residuos, como substratos culturais, perduraram por meio de
cristalizagdes vdrias ao longo dos tempos.

Se de um lado temos a idealizagdo cristd de uma historia de amor, do outro ha
uma narrativa que extrapola idealizagdes amorosas, tendo em vista a transgressao de regras e
papéis sociais, lagos familiares, condutas preestabelecidas e concepcdes religiosas ali

observadas. Assim ¢ o amor de Tristdo e Isolda, o qual abordaremos a seguir.



85

4 O ESMIUCAR DO AMOR COMO CONDUTOR DOS PERSONAGENS

“Nos perdemos o mundo, e o mundo nos
perdeu. O que parece a vocé, amigo Tristao?
Amiga, quando eu tenho vocé ao meu lado, o
que me falta? Se todo mundo estivesse a
nossa volta, eu so veria vocé” (Romance em

Prosa de Tristdo) (Barros, 1996, p. 10).

O amor ¢ a paixao sdo evocados durante toda a narrativa dO Romance de Tristdo
e Isolda, de Joseph Bédier. A epigrafe deste capitulo retoma tais sentimentos e os envolve de
tragicidade, que se faz presente em todo o percurso dos personagens, no qual os apaixonados
morrem de e por amor. Trataremos a seguir do amor como poténcia da narrativa dos amantes
das Cornualhas sob duas perspectivas: o amor cortés e o amor-paixao. Além disso,

buscaremos os pontos convergentes e divergentes entre eles a partir de elementos residuais.

4.1 Acerca do Amor Cortés

O que ¢ o amor? Essa ¢ uma temadtica universal, por isso um assunto que
permeia o humano, pois em alguma medida é um sentimento experimentado por todos. E
comum pensarmos no amor romantico quando se fala sobre afei¢do, pois esta presente nas
relagdes amorosas. E também corriqueiro encontrarmos o amor nas historias estampadas nas
telas de cinema, telenovelas, redes sociais e livros, assim como em assuntos de mesa de bar,
filas de supermercado, salas de espera médica, conversas de WhatsApp. Isso acontece
porque todos nds, humanos que somos, temos alguma intimidade com a temadtica. Tal
sentimento representa uma emocao na qual nos apegamos para existirmos, podendo ocorrer
no plano da realidade ou idealizado pela imaginacao, este ultimo vivenciado por meio da
arte.

Sob outro viés, podemos acrescentar a nossa pergunta inicial outras tantas: sobre
qual tipo de amor estamos falando? Esse ¢ um sentimento perene e imutavel ao longo do
tempo? Ele ¢ o0 mesmo em qualquer lugar? Observemos portanto a existéncia de uma gama

de questionamentos capazes de nos fazerem pensar longamente sobre o assunto e isso



86

culminaria em respostas vdrias, visto que tém sido estudados sob inumeros aspectos:
filosoficos, psicoldgicos, antropologicos, literarios, miticos etc.

Desse modo, para falarmos de amor ¢ necessario demarcar a €poca € 0 espaco nos
quais esté inserido, aspectos minimamente necessarios para conseguirmos limitar de algum
modo nossa tematica.

Segundo Singer (1992), no seu estudo sobre o amor:

Algunos historiadores afirman que el amor entre hombres y mujeres, lo que
considerariamos en general como el amor sexual, cobro existencia s6lo después de
que la civilizacion occidental alcanzé una etapa particular de desarrollo en la baja
Edad Media. Los que sostienen este punto de vista suelen asegurar que el amor era
virtualmente desconocido en el mundo antiguo y un fenomeno poco usual en las
sociedades no occidentales. Los antropologos, por ejemplo Malinowski en su
investigacion sobre los nativos de las islas Trobriand, han documentado el hecho
de que las ideas occidentales acerca del amor suelen carecer de sentido en muchas
otras culturas, algunas de ellas bastante avanzadas; y los orientalistas han sefialado
con frecuencia que antes de la intrusion de las costumbres europeas, el
pensamiento oriental respecto a las relaciones entre hombres y mujeres contema
poco del intento occidental por purificar el sexo a través del amor o convertir a la
pasion erdtica en su propio ideal. Se dice que este esfuerzo, que tanto domina la
vida en el mundo moderno, surgi6 en un lugar preciso —el sur de Francia, o
Espafia, o el norte de Africa— en un momento determinado del siglo XI o XII, y
que evoluciondé de manera ininterrumpida desde entonces hasta el siglo XX
(Singer, 1992, p. 17)."”

O autor explica que segundo estudiosos, a exemplo do antropdlogo Malinowski,
esse tipo de amor entre homem e mulher, o sexual, em muitas culturas do mundo antigo ¢é
algo sem significa¢do e sO passaria a ter relevancia na modernidade, no caso do Ocidente,

entre os séculos XI e XII. Singer (1992) acrescenta:

Aunque esta forma de pensar acerca de la historia del amor ha generado muchas
veces utiles investigaciones, es confusa en varios sentidos. Para empezar, cabe
preguntarse si la vision que he sintetizado es una teoria sobre el comportamiento o
sobre la historia de las ideas. ;Se afirma que los no occidentales o los europeos del
mundo antiguo no experimentaron la intimidad, el anhelo y la unidad interpersonal
que asociamos con el amor sexual? Aun Malinowski sefiala que si bien los jovenes
trobrian deses definian su relacion mutua en términos del interés sexual, facilmente
gratificado y en general de caracter hedonista, experimentaban también fuertes

! Tradugdo livre: Alguns historiadores afirmam que o amor entre homens e mulheres, o que geralmente
considerariamos como amor sexual, s6 passou a existir depois que a civilizagdo ocidental atingiu um estagio
particular de desenvolvimento no final da Idade Média. Aqueles que sustentam essa visdo muitas vezes
afirmam que o amor era virtualmente desconhecido no mundo antigo € um fendmeno incomum em sociedades
nao-ocidentais. Antropdlogos, por exemplo, Malinowski, em sua pesquisa sobre os nativos das Ilhas Trobriand,
documentaram o fato de que as ideias ocidentais sobre o amor sdo muitas vezes sem sentido em muitas outras
culturas, algumas delas bastante avancadas; E os orientalistas tém frequentemente apontado que, antes da
intrusdo dos costumes europeus, o pensamento oriental sobre as relacdes entre homens e mulheres contém
pouco da tentativa ocidental de purificar o sexo através do amor ou de transformar a paixdo erotica em seu
proprio ideal. Diz-se que esse esforco, que tanto domina a vida no mundo moderno, surgiu em um lugar
preciso — sul da Franga, ou Espanha, ou norte da Africa — em um determinado momento no século XI ou XII, e
que evoluiu ininterruptamente a partir de entdo até o século XX.



87

vinculos, dependencia emocional e incluso celos ocasionales. Sin duda es
razonable suponer que la gente de otras tierras y épocas mas tempranas no era tan
diferente de nosotros como para haber vivido sin amor sexual hasta que un pufiado
de poetas en Provenza, o en algin otro lado, lo descubrieron o lo inventaron.
Parece mucho mas plausible creer que el amor, en todas sus variedades, existe
como un hecho complejo pero comun en la naturaleza humana como un todo.
William James resulta muy convincente cuando dice de la adoracion romantica:
“Una emocion tan poderosa e instintiva no podria jamas haber evolucionado en
tiempos recientes. Pero nuestras ideas acerca de nuestras emociones, y la estima
que sentimos por ellas, difieren mucho de una generacion a otra; y la literatura. . .
es un registro de ideas, mucho mas que de hechos psicologicos primordiales”
(Singer, 1992, p. 17-8).%°

Segundo o autor indaga, seria possivel supor a auséncia desse tipo de amor antes
do século XI? Ele explica a necessidade de compreender que existem dois prismas a serem
observados: uma teoria sobre o comportamento ou uma teoria sobre a historia das ideias. O
que ele indaga ¢ se seria possivel afirmar que homem e mulher antes desse periodo se
relacionavam intimamente com envolvimento amoroso, sentimento de dependéncia pautado
em relagdes nas quais o ciime se manifestava. Esses elementos estariam presentes antes?
Questionamentos assim dizem respeito a uma teoria do comportamento, contudo, se
pensarmos sobre a historia das ideias, os questionamentos seriam outros: ¢ possivel imaginar
a existéncia do amor antes de alguns poetas o descreverem? E importante compreender
como esse tipo de amor, “inventado” ou ndo no Ocidente, se manifesta ainda hoje na
literatura.

O enredo de amor entre um homem e uma mulher mais conhecido no Ocidente
talvez seja o dos personagens Romeu e Julieta, de William Shakespeare. E uma histéria
tragica, na qual os amantes morrem de e por amor. Acredita-se ndo ser coincidéncia os
pontos comuns entre as narrativas, pois o autor inglés teria conhecimento do romance dos
amantes das Cornualhas, visto existirem varias versdes escritas, além de ser bastante

oralizado.

2% Tradug@o livre: Embora esta maneira de pensar sobre a historia de amor muitas vezes tenha gerado pesquisas
uteis, ¢ confuso em varios sentidos. Para comegar, vale a pena perguntar se a visdo que eu sintetizei ¢ uma
teoria sobre o comportamento ou sobre a Histéria das ideias. Afirma-se que os ndo-ocidentais ou os europeus
do mundo antigo ndo experimentaram a intimidade, o anseio e a unidade interpessoal que associamos ao amor
sexual? Mesmo Malinowski aponta que, enquanto os desejos dos jovens trobrianos definiam seu
relacionamento um com o outro em termos de interesse sexual, facilmente gratificados e geralmente hedonistas
em carater, eles também experimentaram fortes vinculos, dependéncia emocional e até ciimes ocasionais. E
certamente razoavel supor que as pessoas de outras terras e de tempos anteriores ndo eram tdo diferentes de
nds, a ponto de terem vivido sem amor sexual até um punhado de poetas na Provenga, ou em outro lugar,
Descobriram-na ou inventaram-na. Parece muito mais plausivel acreditar que o amor, em todas as suas
variedades, existe como um fato complexo, mas comum, na natureza humana como um todo. William James ¢é
muito convincente quando diz sobre o culto romantico: "Uma emogdo tdo poderosa e instintiva nunca poderia
ter evoluido nos ultimos tempos. Mas nossas ideias sobre nossas emogoes, € a estima que sentimos por elas,
diferem muito de geragdo para geracdo e literatura. E um registro de ideias, muito mais do que fatos
psicologicos primordiais.



88

Desse modo, apesar de Tristdo e Isolda serem as personagens matrizes desse tipo
de narrativa, por motivos varios ja mencionados anteriormente, ndo chegaram ao nosso
tempo com tanta forca. Contudo, no passado, até pela quantidade de versdes existentes, era
uma trama muito conhecida.

E sobre esse tipo de amor entre um homem e uma mulher representados por
Tristdo e Isolda do qual estamos falando. E um amor impossivel porque socialmente &
irrealizével, por isso tragico, pois culmina na morte dos amantes, que nao podendo viver
sem ele acabam por fenecerem. Esse tipo de amor € caracterizado como estilizado, pois €
elaborado num determinado tempo e para um determinado fim. Como explica Huizinga

(2021) era:

Mais do que um jogo futil. Era a violéncia da propria paixdo que exigia da
sociedade do final da Idade Média que transformasse a vida amorosa em um belo
jogo com regras nobres. E, acima de tudo, havia a necessidade de enquadrar as
emocdes em formas fixas, para que o homem ndo se entregasse a barbarie. Nas
classes mais baixas da sociedade, ficou a cargo da Igreja a tarefa de frear a
licenciosidade. A Igreja cumpriu como pdde essa missdo, conforme permitiam as
suas circunstancias. Na aristocracia, que se sentia mais independente da Igreja, por
manter parte da sua cultura fora do ambito eclesiastico, o proprio erotismo
enobrecido atuou como um freio para a impetuosidade: literatura, moda e etiqueta
exerciam uma influéncia normativa na vida amorosa. Ou pelo menos criavam uma
bela ilus@o, na qual as pessoas imaginavam viver, a despeito do fato de que
também entre as classes mais altas a vida amorosa era extremamente bruta. Os
habitos cotidianos ainda eram uma franca desfagatez, que se perdeu em épocas
posteriores. (...) Mas a rudeza ndo significa o simples malagro do ideal. Assim
como o amor enobrecido, a licenciosidade também tinha seu proprio estilo, alids,
muito mais antigo. Pode-se chama-lo de estilo epitalamico. No campo das
fantasias do amor, uma sociedade refinada como aquela do final da Idade Média
herda tantos motivos antigos que os estilos eréticos competem entre si ou
misturam-se uns aos outros. A forma primitiva do erotismo, que exalta o proprio
ato sexual, tinha raizes muito mais antigas e um significado tdo vital quanto o
estilo de amor cortés. Apesar de a cultura crista té-lo despojado de seu valor como
mistério sagrado, esse erotismo permaneceu vivo como sempre (Huizinga, 2021, p.
199).

Huizinga (2021) aponta que o amor cortés cantado na Idade Média por meio da
literatura representa um modelo de certa forma influenciador na sociedade, conforme ocorria
com a moda e a etiqueta, e nos leva a questionar sobre seus limites: até qual ponto poderia
ser considerado estilizado ou real? Ele também observa a literatura como o reflexo da
sociedade e dimensiona esse modelo amoroso ndo como transposi¢ao integral do real, mas,
pelo menos, como uma expressao imagética possivel naquele periodo.

Outra questdo importante da qual nos fala o autor ¢ a heranga cultural do amor,
que vem de civilizagdes de outros periodos, como temos proposto desde o inicio deste texto.

Como ja dito, tudo o que ¢é passado permanece atuante no presente por se tratar do processo



89

pelo qual passa o residuo. Este vem do passado ou dos passados e amalgamado a outros

elementos do presente transforma-se em algo novo, conservando suas raizes antigas.

Segundo Johnson (1997):

Havia trés caracteristicas no amor cortés e elas nos ajudardo a compreendé-lo. Em
primeiro lugar, jamais deveria existir um envolvimento sexual entre o cavaleiro e
sua dama. O relacionamento deles era de forma ideal, espiritual, e tinha a
finalidade de eleva-los acima do nivel fisico, grosseiro, levando-os a cultivar
sentimentos refinados e sutis. A segunda exigéncia do amor cortés era que eles ndo
se casassem um com o outro. De fato, a dama geralmente era casada com outro
nobre, o que ndo impedia o cavaleiro andante de a adorar e servir, de torna-la alvo
de seu idealismo e de suas aspiragdes espirituais. O que ele ndo podia era manter
um relacionamento intimo com ela, pois isto equivaleria a trata-la como uma
mulher mortal comum, ¢ o amor cortés exigia que ele a tratasse como uma
divindade, como um simbolo do eterno feminino e¢ de sua alma feminina. A
terceira exigéncia era que ambos mantivessem acesa a paixdo, ardendo
intensamente de desejo, um pelo outro, mas que se esfor¢cassem para espiritualizar
esse desejo, considerando-se mutuamente como simbolos do mundo arquetipico
divino e nunca reduzindo a paix@o aos aspectos comuns do sexo ou do casamento
(Johnson, 1997, p. 71-2).

Apesar de Tristdo e Isolda ultrapassarem esse modelo amoroso, visto que

mantiveram uma relagdo para além do espirito, pois se encontravam e mantinham relagdes

sexuais, ha, no entanto, muitos pontos de encontro com o amor cortés. Dadas as devidas

limitagdes, para o autor, fica evidente o trago da cortesia na narrativa de Tristao e Isolda. O

autor complementa:

No Ocidente, o ideal de amor romantico surgiu em nossa sociedade por volta do
século XII (...) No inicio, este fendmeno cultural era chamado de courtezia. A
courtezia, ou “amor cortés”, baseava-se numa visdo completamente nova do amor
e do relacionamento. Sob a influéncia de certas ideias religiosas da época, o amor
cortés idealizava um relacionamento “espiritual” entre homens e mulheres. Era um
antidoto para a atitude patriarcal que observamos no mundo de Tristdo: ele
idealizava o feminino, ensinava um cavaleiro rude como Tristdo a realmente
venerar o feminino universal, simbolizado pela dama a quem ele servia e adorava.
E esta adoragdio que vemos em Tristdo, assim que bebe do vinho; sentimos que nio
¢ Isolda que ele vé, mas algo divino, personificado nela, algo universal e
transcendente que ela simboliza para ele. Segundo as normas do amor cortés, o
cavaleiro concordava em obedecer & sua dama em todas as coisas referentes a
amor, formas de relacionamento, maneiras e gostos. Dentro dos seus dominios, ela
era a sua senhora, a sua rainha (Johnson, 1997, p.70-1).

E a esse tipo de amor, tanto o de Tristdo e Isolda quanto o de Romeu e Julieta,

que se costuma fazer referéncia como exemplos de amor romantico. Sua origem, segundo o

que propde Singer (1992), estd no amor cortés. Ele faz referéncia a um tipo de amor

impossivel, no qual hd um jogo amoroso em que o homem, sendo um cavaleiro, corteja a

dama, no entanto, sem a concretizagdo do ato amoroso. Sendo assim, os envolvidos nessa



90

trama amorosa sdo um cavaleiro e uma dama, os quais apontamos para este estudo serem
Tristdo e Isolda.

Singer (1992a) também nos fala que:

El término “amor cortesano" no se origind durante la Edad Media. Fue introducido
al lenguaje de eruditos y legos en 1883. En ese afio un gran medievalista francés,
Gaston Paris, uso las palabras amour courtois para caracterizar una actitud acerca
del amor que se manifestd por primera vez en la literatura francesa del siglo x ii.
Paris se interesaba primordialmente por el contenido de poemas y leyendas, pero
pensaba también que el amor cortesano permeé la cultura medieval como ideal
social. Llevados por su influencia los especialistas empezaron a hablar de un
“sistema" de amor cortesano, de un “cddigo* un “cuerpo de reglas”, y aun de una
“forma de vida”. Daban con frecuencia la impresion de que toda la literatura
secular escrita en Europa entre los siglos XII y XV se relacionaba de alguna
manera con este fendmeno, defendiéndolo o atacandolo, o al menos mostrando sus
efectos sobre el pensamiento culto. Como era de esperar, la teoria critica se fue
volviendo mas y mas difusa. En afios recientes, sobre todo en las dos ultimas
décadas, varios eruditos se han quejado de que ahora el término “amor cortesano”
es demasiado difuso para servir de algo. Algunos adujeron que la tesis original de
Paris es inherentemente insostenible; otros han dicho que en el siglo XII y después
puede haberse producido un cambio gradual en el pensamiento y el
comportamiento, pero que no fue tan drastico como se suponia antes, y un
especialista nego6 incluso “que existiera lo que se suele llamar amor cortesano
durante la Edad Media” (Singer, 1992, p. 35).%!

ALY

A expressdo “amor cortés” teria sido uma criagdo de Gaston Paris j& no século
XIX, para referir-se ao modelo de amor concebido nas cortes entre os séculos XII e XV.
Singer (1992a) explica o uso feito por Paris, em 1883, para caracterizar a atitude perante o
amor de forma inovadora na literatura francesa do século XII.
Também segundo o Dicionario da Idade Média (LOYN, 1997), o amor cortesao
foi:
Termo criado em 1883 por Gaston Paris, 0 amor cortesdo recebeu sua mais
delicada expressdo nas cangdes trovadorescas do século XII no Languedoc. A

natureza real desse codigo altamente ritualizado de amor continua discutivel;
numerosas fontes foram sugeridas — a Ars Amatoria de Ovidio, a poesia

2! Tradug@o livre: O termo “amor cortés” ndo surgiu durante a Idade Média. Foi introduzido na linguagem de
eruditos e leigos em 1883. Nesse ano, um grande medievalista francés, Gaston Paris, usou as palavras amour
courtois para descrever uma atitude referente ao amor que se manifestou pela primeira vez na literatura
francesa do século XII. Paris se interessava principalmente pelo contetido de poemas ¢ lendas, mas acreditava
também que o amor cortés tinha permeado a cultura medieval como ideal social. Devido a sua influéncia, os
especialistas comegaram a falar de um “sistema” de amor cortés, de um “c6digo”, de um “corpo de regras”, e
ainda de uma “forma de vida”. Frequentemente davam a impressdo de que toda a literatura secular escrita na
Europa entre os séculos XII e XV se relacionava de alguma maneira com esse fenomeno, seja defendendo-o ou
atacando-o, ou pelo menos mostrando os seus efeitos sobre o pensamento culto. Como era de se esperar, a
teoria critica tornou-se mais e mais difusa. Recentemente, em especial durante as duas ultimas décadas,
diversos eruditos reclamaram do termo “amor cortés” ser agora muito difuso para ter alguma utilidade. Alguns
alegaram que a tese original de Paris ¢ inerentemente insustentavel; outros disseram que no século XII e depois
pode haver ocorrido uma transformagdo gradual no pensamento e no comportamento, mas nao de uma forma
tdo drastica como se supunha antes, € um especialista negou inclusive “que tivesse existido o que normalmente
se chama de amor cortés durante a Idade Média” (Singer, 1992, p. 35).



91

hispano-arabe e o pensamento platonico, entre outras — , mas a linguagem e as
imagens do amor cortesdo refletem, acima de tudo, o ambiente feudal, palaciano,
em que o conceito se desenvolveu. Os protagonistas assumiram distintos papéis: o
amante submetido a sua dama como o cavaleiro ao seu senhor, jurando leal e
permanente servigo. Chamando a atengdo para o seu pretz (“valor”) e valor
(“coragem”) — ainda mais refor¢ados por seu nobre e puro amor —, ele solicitava
mercé (“piedade”) e alguma recompensa (Loyn, 1997, p. 21).

O amor cortés surge, entdo, num contexto patriarcal, no qual a mulher, sobretudo
a casada, € objeto de um amor impossivel, por quem um cavaleiro honrado apaixona-se. No
entanto, Loyn (1997, p. 21) chama-nos atencdo para ponderarmos que, embora
aparentemente a dama seja a figura dominante na trama do amor cortés, ela estava obrigada
pelas convengdes a ser condescendente com as suplicas do cavaleiro, mediante certa
razoabilidade assim definida: “Se ela ndo oferecesse algum favor ou esperanca, era tachada
de cruel e sem coracdo” (Loyn, 1997, p. 21).

O autor afirma ainda que:

A natureza adultera do amor cortesdo tem sido muito debatida e frequentemente
exagerada; ha pouquissimos casos em que a dama era explicitamente uma mulher
casada. Entretanto, ela era quase sempre inatingivel, em virtude de sua alta posigdo
ou distancia fisica e por medo da censura social; paradoxalmente, era a propria
distancia dela que dava valor ao paciente sofrimento do amante. Os merecimentos
da amada podiam ser aumentados por mostrar mercé a um digno merecedor
pretendente; contudo, a dama que se submetia depressa demais era condenada. A
luta intima do amante entre o seu desejo de satisfacdo imediata e sua consciéncia
do valor moral implicito em batalhar pelo inatingivel; entre as ambi¢des pessoais €
as restrigdes sociais externas; entre o estado auto-imposto de submissdo e a
necessidade irresistivel de expressar dor e ressentimento: sdo essas antiteses que
emprestam a poesia de amor cortesdo sua tensdo dramatica e riqueza emocional
(Loyn, 1997, p. 21).

O amor cortés ¢, portanto, contraditdorio, pois exige da dama certa
condescendéncia, a0 mesmo tempo em que exige distanciamento, para que ela ndo seja
caracterizada como adultera. O jogo era exatamente esse, permitir e proibir as investidas do
cavaleiro na medida que ele lutasse contra o desejo mas continuasse a senti-lo por meio de
algum tipo de satisfagdo oferecida pela dama.

Segundo sintetiza Lobato (2012):

Dedicado a uma “Dama” inacessivel por ser casada com um nobre, geralmente
senhor de um feudo ou de um reino —, o tema central dos poemas do amor cortés
era sempre um amor infeliz e perpetuamente insatisfeito. O tridngulo formado pelo
trovador, que declara seu amor a dama a quem visa conquistar, e pelo marido, que
torna esse amor impossivel e perigoso, lhe era, pois, constitutivo. A necessidade de
se adotar um ponto de vista masculino na analise do amor cortés — isto ¢, de se
falar em mulheres proibidas, no desejo de conquistd-las ¢ nos perigos que dai
provém — decorre da estruturagdo desse tridngulo amoroso. Ela deriva também do
fato de que os poemas que expressavam esse tipo de amor foram produzidos por
homens, e ndo por mulheres. Eram eles que cantavam e exaltavam as emogoes do



92

amor, numa linguagem frequentemente permeada por metaforas guerreiras que
associavam a conquista amorosa a conquista militar (Lobato, 2012, p. 37).

Para Lobato (2012), ¢ necessario perceber que ¢ o masculino falando sobre o
feminino, evidenciando assim a falta de escolha e de privilégio da mulher diante desse
cenario, pois apesar de seu destaque, o poder e o ponto de vista ¢ sempre o do
homem/cavaleiro.

Lobato (2012) nos fala ainda:

O século XII tem sido considerado como a época na qual o amor, em sua vertente
heterossexual e humanistica, comega a ser celebrado e glorificado no
Ocidente.”Foi nesse século que os trovadores comegaram a divulgar por toda a
Europa o que se convencionou chamar de “amor cortés”. Foi também esse o
periodo em que trés narrativas mitico-amorosas em forma de poemas — Tristdo e
Isolda, nas versdes de Béroul e de Thomas, Layla e Majnum, de Nizami, ¢ Gita
Govinda, de Jayadeva — foram produzidas, respectivamente, na Europa, no Oriente
Médio e na India. A essa coincidéncia notavel, acrescenta-se o fato de que foi
entdo que se popularizou na China um dos seus mais famosos contos de amor:
Deusa de Jade. (...) O carater inovador da ideia de que o “amor sexual entre
homens e mulheres ¢, em si mesmo, algo espléndido, um ideal pelo qual vale a
pena esforgar-se” ¢ enfatizado (Lobato, 2012, p. 34).

A autora chama aten¢do para as narrativas mitico-amorosas surgidas
concomitantemente na Europa, Oriente Médio e India, embora o carater amoroso entre
homens e mulheres, até entdo, ndo havia sido explorado desse modo.

Ela acrescenta ainda que:

Na Antiguidade Cléssica, o amor, ou seja, a intimidade moral com a mulher, era
reputado infamante, porque se considerava, entdo, que esta ndo era de modo algum
digna do homem e que ela s6 possuia uma alma vil, sem vigor intelectual nem
coragem. Na literatura dessa época, ndo ha nada analogo ao amor cantado pelos
trovadores; nenhuma das tragédias gregas — isto ¢, das trinta que nos restam — tem
0 amor como tema. Nessas circunstancias, o tratamento da experiéncia erotica com
mulheres como destino da vida — para usar nosso vocabuldrio — teria parecido
quase que ingénua e sentimental. O camarada, o rapaz, era o objeto exigido com

toda cerimdnia do amor, e esse fato ocupava precisamente o centro da cultura
helénica (Lobato, 2012, p. 34).

A autora enfatiza o papel da mulher na literatura, até entdo, sem contornos os
quais a colocasse como protagonista diante do amor. Nao havia relevancia do feminino nem
sequer como objeto amado, pois na Antiguidade Classica, a mulher, considerada indigna, era
posta em posicao inferior a0 homem. A ela cabia a realizacdo de seus papéis sociais, sempre

inferiores aos masculinos, inclusive intelectualmente. Cabe lembrar que na Antiguidade

22 Isso ndo significa que o amor romantico tenha sido inventado no Ocidente, mas apenas, que o conceito
ocidental de amor (em seu aspecto heterossexual e humanista), se ndo inventado ou descoberto, foi pelo menos
desenvolvido no século XII como nunca antes (Singer, 1992, p. 53).



93

Cléssica o amor se dava entre seres dispostos em nivel de igualdade, sendo assim a mulher
era excluida desse tipo de relagao.
Outro autor a tratar sobre a tematica do amor cortés foi Rougemont (2003). Ele

nos diz:

Ja ndo resta divida de que a poesia europeia nasceu da poesia dos trovadores do
século XII. Sim, nos séculos XI e XII, a poesia de qualquer lugar (hungara,
espanhola, alema3, siciliana, toscana, genovesa, pisana, picarda, champanhesa,
flamenga, inglesa, etc.) era sobretudo uma poesia de Languedoc, isto €, o poeta,
ndo podendo ser sendo trovador, era obrigado a falar — e a aprender, se ndo
soubesse — a lingua provencal. O que ¢ a poesia dos trovadores? A exaltagdo do
amor infeliz. Em toda a lirica e na lirica de Petrarca e Dante h4a somente um tema:
o amor; ndo o amor feliz, pleno ou satisfeito (esse espeticulo nada pode
engendrar), mas, ao contrario, o amor perpetuamente insatisfeito; enfim, ha apenas
dois personagens: o poeta, que oitocentas, novecentas, mil vezes repete seu
lamento, ¢ uma bela, que sempre diz ndo (Rougemont, 2003, p. 101-2).

Para o autor, o amor cortés ¢ aquele desafortunado que fora cantado nos séculos
XI e XII pelos trovadores. Segundo ele, esse tipo de amor, sempre irrealizavel, era a

tematica de toda a poesia trovadoresca. Ele acrescenta:

A Europa ndo conheceu poesia mais profundamente retdrica; ndo somente em suas
formas verbais e musicais, mas também, por mais paradoxal que pareca, em sua
propria inspiragdo, j4 que esta se baseia num sistema fixo de leis que serdo
codificadas sob o nome de leys d’amors. Mas também ¢ preciso dizer que
nenhuma retérica foi mais exaltadora e ardente. O que cla exalta é o amor a
margem do casamento, pois o casamento significa apenas a unido dos corpos,
enquanto o “Amor”, o Eros supremo, ¢ a projecdo da alma para a unido luminosa,
para além de todo amor possivel nesta vida. Eis por que o Amor pressupde a
castidade. “Do amor vem a castidade”, canta Guilhem Montanhagol, trovador de
Toulouse. O amor pressupde também um ritual: vassalagem amorosa. O poeta
conquistou sua dama pela beleza de sua homenagem musical. De joelhos, jura
eterna fidelidade, tal como se faz a um suserano. Como garantia de amor, a dama
oferecia ao seu paladino -poeta um anel de ouro, ordena-lhe que se levantasse e
beijava-lhe a fronte. Doravante, esses amantes estardo unidos pelas leis da cortesia:
o segredo, a paciéncia, a moderacdo, que como veremos, ndo sdo exatamente
sindnimos de castidade, mas sim de retengdo... e, sobretudo, o homem sera o servo
da mulher (Rougemont, 2003, p. 102-3).

Temos aqui o amor cortés trovadoresco visto como proprio da Idade Média,
dotado de elementos bem definidos, como a vassalagem amorosa ¢ a manutencdo da
castidade, que submetia o cavaleiro a dama amada, além de ser sempre impossivel,
irrealizavel.

Segundo Rougemont (2003), mais uma questao para ser discutida ¢ a relagao do
amor cantado pelos trovadores com a concepc¢ao social vigente na época. Para ele, um ponto
a se questionar ¢ a origem desse modelo de amor “perpetuamente insatisfeito”, além do
motivo de se louvar uma dama sempre certa a dizer “ndo”. Segundo o autor, nesse sentido a

mulher estaria posta acima do homem, tendo em vista suas respostas as investidas do



94

trovador serem sempre negativas. Sobre isso, cabe a seguinte interpelacdo: ndo estaria a
dama compelida a dizer “ndo” porque a sociedade lhe impunha tal papel? Se assim fosse,
ndo havia superioridade alguma, apenas uma pseudoliberdade direcionada a dama. E se
dimensionarmos a sociedade medieval ao rancor do periodo direcionado a figura feminina,
isso fica mais contundente, pois parece-nos paradoxal que numa sociedade misdgina como
foi a do medievo se dé maior importancia e superioridade a mulher. Outrossim, como disse

Bloch (2001):

Em suma, nunca se explica plenamente um fendmeno histoérico fora do estudo de
seu momento. Isso é verdade para todas as etapas da evolugdo. Tanto daquela em
que vivemos como das outras. O provérbio arabe disse antes de nos; “Os homens
se parecem mais com sua época do que com seus pais.” Por ndo ter meditado essa
sabedoria oriental, o estudo do passado as vezes caiu em descrédito (Bloch, 2001,
p. 60).

Se somos fruto de nosso tempo, como nos ensina Bloch, hé de se pensar o quao
paradoxal ¢ esse lugar, ja que um relativo tom de superioridade ¢ dado a mulher em face do
amor cortés, porém este € visto com a mesma inferioridade que circundou a figura feminina
no medievo.

Nao ¢ demais lembrar mais uma vez que a Idade Média, por sua longa duracao,
¢ um certame de paradoxos e sendo o tempo definido por seus valores, estes carregam os de
€pocas anteriores, pois tragos de outros tempos sdo residuais em épocas posteriores.

Vejamos como Rougemont (2003) continua com sua provocacao:

De onde vem essa nova concepgdo do amor “perpetuamente insatisfeito” e esse
louvor entusiasta e plangente de “uma bela que sempre dira ndo”? De onde vem
esse sabio lirismo que surge de repente para traduzir a nova paixdo? Nao ha
exagero em sublinhar o carater miraculoso desse duplo nascimento, tdo rapido:
num periodo de vinte anos, nascimento de uma visdo da mulher inteiramente
contraria aos costumes tradicionais — a mulher se vé elevada acima do homem,
tornando-se seu ideal nostdlgico — e nascimento de uma poesia de formas fixas,
bastante complexas e requintadas, sem precedentes em toda a Antiguidade,
inclusive nos poucos séculos de cultura romantica posteriores ao renascimento
carolingio. Ou tudo isso “cai do céu”, isto ¢, brota de uma inspiracdo subita e
coletiva — mas ainda seria necessario explicar por que essa poesia foi produzida
nesse momento e nesses lugares bem definidos; ou entdo tudo resulta de uma causa
historica precisa — mas, nesse caso, trata-se de saber por quais razdes ela
permaneceu obscura até nossos dias (Rougemont, 2003, p. 103-4).

Rougemont (2003) se pergunta se o modelo propagado pelo amor cortés e o
lugar de superioridade dado a mulher seria realmente novo ou tal concepgao ¢ a repeticao de
algo representado anteriormente e ainda mais complexo. A partir desse questionamento,

observemos as palavras de Huizinga (2021):



95

O espirito medieval sofreu uma das mudangas mais importantes ao desenvolver
pela primeira vez um ideal amoroso com uma tonica negativa. E certo que a
Antiguidade também cantara o anseio e o sofrimento do amor. Mas sera que ali, na
verdade, o anseio ndo era apenas encarado como o adiamento ¢ o estimulo da
indubitavel realiza¢do? E, nas histdorias de amor com final triste da Antiguidade, a
frustragdo do desejo ndo era o momento culminante, mas sim a cruel separagdo
pela morte dos amantes ja unidos, como ocorreu com Céfalo e Procris® e com
Piramo e Tisbe**. O sentimento de tristeza ndo se situava na insatisfagdo erdtica,
mas no infortinio do destino. Foi s6 no amor cortés dos trovadores que a
insatisfacdo em si se tornou o motivo principal. Criara-se uma forma de
pensamento eroético capaz de assimilar uma profusdo de contetidos éticos, sem por
isso renunciar por completo a sua conex@o com o amor natural as mulheres. Do
proprio amor sensual brotara a serviddo cortés a mulher, sem nunca exigir a
realizagdo amorosa. O amor passou a ser o campo em que podia florescer todo o
aperfeicoamento estético ¢ moral. O amante nobre, segundo a teoria do amor
cortés, passa a ser virtuoso e puro gragas ao seu amor. O elemento espiritual ganha
cada vez mais espago na poesia lirica, até que, por fim, o efeito do amor torna-se
um estado de santo conhecimento e santa devogdo: /a vita nuova (Huizinga, 2021,
p- 196-7).

Para o autor, o amor cortés com toda a sua tonica, de fato, seria criagao do
medievo. Contudo ele aponta uma questdo importante, apesar de Obvia: a literatura da
Antiguidade ja trazia historias de amor e amores com finais tristes, inclusive. A diferenga
mais contundente entre o amor cortés e o amor na Antiguidade classica € que no primeiro a

insatisfacdo e a frustracdo do desejo se tornaram o motivo principal das histdrias, enquanto

2 A personagem Procris aparece na mitologia grega como a filha de Erecteu, rei de Atenas, e esposa de Céfalo.
Entre as varias versdes de sua historia, a que mais se perpetuou durante o século XVII foi a relatada por Ovidio
em As Metamorfoses e em A Arte de Amar. Nessas duas obras, a tdpica de seu mito envolve o ciime e o
abandono. Na primeira, seu marido Céfalo a abandona para ficar com a deusa Aurora. J4 no manual ovidiano
para o amor, Prdcris é a mulher que acusa erroneamente o esposo de trai¢do e padece por este erro (KUBO,
2012).

2* Uma de suas redagdes, a mais conhecida, dada a fortuna critica que atravessou séculos, apareceu com Ovidio
(43 a.C - ca. 17 ou 18 d.C.) no livro Metamorfoses (IV: 55-166). Nao se sabe a origem da historia narrada pelo
poeta romano, cujos personagens vivem um amor impossivel. Em uma versdo oriental do mito, Piramo ¢ um
rio ¢ Tisbe uma fonte. Piramo, de fato, ¢ um rio da Cilicia, regido que fica na costa sul da Asia Menor, logo
abaixo do platd central da Anatodlia, na Turquia. Na versdo ovidiana, sdo dois jovens babilonicos sim, uma
ambientagdo inusual (...). Piramo, “o mais belo dos jovens” e Tisbe, “a mais linda dentre as mogas do Oriente”
(Metamorfoses IV: 55), viviam em casas contiguas, mas s6 podiam falar entre si através da fresta do muro que
separava as residéncias. Certa vez, combinaram de se encontrar as escondidas fora da cidade, préximo a um
tumulo, em cuja redondeza se encontrava uma amoreira e uma fonte. A noite, Tisbe sai escondida com o rosto
sob um véu e chega ao ponto de encontro antes do amado. De repente, uma leoa sedenta e com o focinho sujo
de sangue se dirige a fonte para saciar a sede. Ao ver o animal, Tisbe se esconde em uma gruta, mas na fuga
deixa cair o véu. Depois de saciada a sede, a leoa decide voltar a selva. Ao ver o véu de Tisbe no chéo,
abocanha o mesmo e deixa vestigios do sangue de sua mandibula no tecido. Pouco depois, Piramo chega, mas
ndo vé Tisbe. Ao se deparar com os rastros do animal e o vestigio de sangue no véu da amada, ele se desespera
achando que ela tinha sido morta pela leoa, vai até o pé de amoreira e se mata enfiando uma espada na barriga.
Seu sangue jorra “tal como quando um cano estragado de chumbo se rompe, ¢, por um fino buraco, escapa um
longo jato de agua” (Metamorfoses I'V: 122-124) atingindo os frutos da arvore, que adquirem a “tez escura” e
tingindo de “cor purpurea as amoras pendentes” (Metamorfoses IV: 126-127). Tisbe, que ndo presenciara a
tragédia, decide voltar para narrar os perigos pelos quais passou e encontra Piramo moribundo. Desesperada,
chora, arranca os cabelos e enche de lagrimas as feridas do amado, que morre logo em seguida. Ela, entdo,
decide se matar com a mesma espada que tirara a vida do amado, colocando a ponta sobre o peito e deitando-se
sobre ela (Tatsch, 2018).



96

que o momento culminante no outro era a separagao dos amantes, j4 unidos por meio da
morte.

Se confrontarmos as citagdes de Rougemont (2003) e Huizinga (2021) arroladas
acima, perceberemos que eles, na verdade, dizem a mesma coisa sob prismas diferentes.
Rougemont (2003) ndo acredita que o modelo cantado nos textos referentes ao amor cortés
no medievo ¢ algo completamente novo e nao sendo oriundo de influéncias de outro tempo.
Ja Huizinga (2021) demonstra o tipo de amor cantado na Antiguidade e aponta diferengas
incontestaveis deste com o espirito do amor cortés. Ao passo que Huizinga aponta essas
diferencas, podemos identificar a presenga da residualidade.

O amor cortés, por mais diferente do expressado nas historias da Antiguidade
classica dele aproveita elementos. Se observamos O Romance de Tristao e Isolda, esses
residuos se fundem de modo a coexistirem na narrativa dos amantes. Pois se ha elementos
capazes de nos induzirem a enquadrar tal narrativa no modelo de amor cortés, ha também
outros que rememoram a fatalidade classica da Antiguidade.

Tristdo ¢ um cavaleiro honrado e destemido e Isolda uma rainha amada pelo
povo e pelo rei. Ha ai o elemento de inferioridade do personagem masculino em detrimento
da superioridade da personagem feminina, ha também as caracteristicas proprias dos
personagens envolvidos nas narrativas cortesas. Isolda ¢ casada portanto o amor dos dois ¢
impossivel de realizar-se e eles vivem no ambiente da corte. Tais fatos nos rementem
diretamente ao modelo medieval de amor cortés, porém o amor impossivel e irrealizavel ¢
fruto de um elemento novo nesse tipo de amor cantado nas cortes medievais, pois €
desencadeado por um filtro magico da paixdo. Mais nova ainda ¢ a forma como esse amor
vai sendo exposto e vivenciado na narrativa, pois ndo ¢ apenas espiritual ou figurativo, mas
vivenciado carnalmente.

Tristdo e Isolda ndo se negam aos desejos sentidos um pelo outro e passam a ter
encontros amorosos as escondidas, pelo fato de esse amor ser socialmente impossivel em
decorréncia de Isolda ser casada e em razdo de Tristdo ser um cavaleiro e dever obediéncia
ao rei, esposo de sua amada e também seu tio. Depois de inimeros encontros eles sdo
descobertos e condenados & morte, mas conseguem fugir para a floresta, onde passam a
viver. Depois de um tempo, resolvem que Isolda deve voltar para o rei e Tristdo seguir seu
caminho em outros reinos. Conseguem fazer com que o rei aceite Isolda de volta e Tristao

vai para longe.



97

Nessa terra distante, Tristdo casa-se com outra Isolda pela coincidéncia do nome,
mas conforme a fidelidade a amada cantada no amor cortés, ele ndo se relaciona
sexualmente com a esposa. Tristdo, ferido, manda chamar a amada Isolda para cura-lo. A
cura esperada por ele ¢, sem duvida, fisioldgica, pois ela era detentora de conhecimento
sobre o uso de ervas curativas, mas sobretudo espiritual, pois para ele a presenca da amada o
curaria. Contudo a esposa, a outra Isolda, a das Brancas Maos, sabe do c6digo combinado
entre os amantes anteriormente: “vela branca no barco indicaria a presenca da amada, vela
preta a auséncia”. Desse modo, como devolucdo da apunhalada sentida, ao saber que o
esposo nao se relacionava sexualmente com ela por amor a Isolda, a loura, a esposa indica
para Tristdo que a vela era preta, embora fosse branca.

Quando Isolda, a Loura, chega para encontrar o amado, ele j& havia se entregado
a morte, por acreditar na auséncia de amor de sua Isolda, pois se esta ainda o amasse, teria
ido ao seu encontro. Com isso, Isolda, a amada, também sucumbe, por ndo conseguir mais
viver sabendo da morte de seu Tristao.

Se elencamos acima varios pontos de encontro com o amor cortés, podemos
também apontar a realizacdo amorosa-sexual dos amantes e a tragicidade da narrativa
conforme pontos convergentes com as narrativas da Antiguidade.

Dando continuidade a discussdo sobre o amor cortés, vejamos o que nos diz
Ortega y Gasset (2019):

O “amor cortés”, descoberto e cultivado nas famosas “cortes de amor” do século
XII, ¢ uma forma extrema de erotismo espiritualista. No século XIV, Dante resume
um século e meio de “cortesia”, quando deseja s6 o gesto de Beatriz, que ¢ a carne
a expressar a alma® (...) Neste amor cortés a distAncia é e;ssencial. E um amor
visual ou de nostalgia, distdncia no espago e no tempo. E um amor em que o
amante da tudo de si, vivendo em seu poder entusiasta. Nem sequer necessita

conhecer a amada: sua quimica, um pouco cerebral, explode s6 de ouvir o louvor a
uma dama (Ortega y Gasset, 2019, p. 195-196).

Dessa maneira, para o autor, o amor cortés ¢ algo que acontece apenas no plano
do sentir, portanto sem concretizagio de ato carnal. E um amor existente no “erotismo
espiritual” e ndo pode ser considerado transgressor, pois delimita contundentemente a
distancia dos corpos.

Se considerarmos a concep¢do do amor corté€s de Ortega y Gasset, Tristdo e

Isolda ndo se enquadram nesse modelo, em razdo de definitivamente viverem o amor para

2 O trecho mencionado na citagdo de Ortega y Gasset € o seguinte: “Coisas que surgem pelo seu semblante
demonstram todo o bem do paraiso, tal como esta nos olhos, no sorriso, € Amor o traz como em sua morada.
(Jorge Wanderley. A Lirica de Dante. Rio de Janeiro: Topbooks, 1996. Poema LXXXI. p. 113 (Ortega y
Gasset, 2019, p. 196).



98

além do plano espiritual, pois ndo se privam dos encontros nos quais concretizam
carnalmente seus desejos. Entdo, apesar dos muitos elementos do modelo de amor cortés ja
elencados anteriormente, também existem rupturas noutros pontos.

J& para Flori (2005), apesar de o amor cortés tratar-se do sentimento apaixonado
de um dedicado cavaleiro por uma dama de posi¢ao superior a sua, quase sempre casada
com seu senhor, esse amor, diferentemente do que fora defendido anteriormente, ndo seria
platdnico®®, como vemos a seguir:

As convengdes sociais e religiosas levam entdo esse amor a assumir um carater
secreto, pleno de fantasmas; ele se assimila a uma ardente devocao, expressa em
termos de vassalagem: a vassalagem amorosa. A dama, por pudor e moderagao,
por escolha também, impde provas a seu pretendente, uma demora que retarda o
momento da realizacdo. Esse amor adultero ndo ¢ de forma alguma platonico. Suas
caracteristicas principais consistem antes de tudo na moderagdo, na tensdao que
deve manter o amor entre o desejo e a sua satisfacdo; assim como na condenacdo
unanime, pelos trovadores, de qualquer citime do marido que o levaria a sequestrar
sua mulher para afasta-la, de maneira autoritaria e unilateral, da adorag@o de seus

fiéis. A mulher ¢ algo que esta em jogo, ela ndo é mais uma presa nem um objeto
(Flori, 2005, p. 146-7).

O autor elenca dois pontos divergentes dos pensamentos anteriores. Primeiro
afianga sobre o amor cortés nio ser platdnico?’, pois mesmo com todo o jogo amoroso, ele
seria efetivamente consumado e contundentemente adultero. O outro ponto colocado € o fato

de a mulher ndo ser vislumbrada como objeto.

%6 “A expressdo platénico apareceu pela primeira vez no século XV. Na Atenas antiga, Platdo havia feito o
primeiro tratado ocidental sobre o amor. Quando a cultura greco-romana foi recuperada na Europa, na época do
Renascimento, filosofos europeus passaram a ler e debater seus escritos. Foi nesse contexto que o italiano
Marsilio Ficino empregou pela primeira vez para se referir, em meios académicos, ao conceito descrito na obra
de Platdo. No século XVII, o poeta inglés Sir William D’Avenant popularizou o sentido de amor ndo
correspondido, de idealizagdo distante e de relagdo de pouca proximidade. Foi entdo que o amor platdnico foi
associado a contemplacdo da pessoa amada, que ¢ inatingivel. Por muito tempo, para falar de amor platonico,
lia-se D’Avenant. Ele entendia que o amor ndo tinha a ver com o enlace fisico, mas sim com uma adoragdo a
um objeto idealizado, quase imaculado. (...) Entretanto, ¢ preciso olhar de perto o tratado e a filosofia de Platdo
para entender o que uma coisa tem a ver com a outra e porque se tornam correlacionadas. Platdo criou um
sistema filos6fico comumente chamado de teoria das ideias. Seu objetivo era encontrar a esséncia de cada
coisa, o que a definia enquanto tal. Em outras palavras, Platdo ndo queria descobrir o que era o amor em casos
especificos (...) para isso, ele escreveu o didlogo O banquete. Acontece que, no contexto cultural grego, havia
trés concepcdes de amor: philia, dgape e eros. A primeira dizia respeito a uma simpatia mutua, como uma
amizade; a segunda, ao amor abnegado, altruista e incondicional; e a terceira, ao amor sensual, que provoca
éntase e frenesi quando diante do objeto amado. E é principalmente sobre esse ultimo tipo de amor que escreve
Platdo. No didlogo O banquete, por meio de conversas, o filésofo recria um encontro de Socrates, seu mestre,
na casa do grego Agatdo. La estavam alguns dos dramaturgos, politicos e sofistas importantes da época: Fedro,
Pausanias, Eriximaco, Aristofanes e Alcibiades. Os convidados combinaram que iriam beber e discursar sobre
o amor. O mais belo discurso seria aplaudido e o amigo, saudado como campedo. (...) Para Platdo, o melhor
discurso ¢ justamente o de Socrates (...) Socrates oferece uma licdo valiosa. Se o amor é a for¢a que nos
empurra para o que nao temos, € o0 que nao temos € o belo e o bom, e sendo a sabedoria a coisa mais bela que
existe, o amor quer mesmo ¢ atingir o conhecimento. Assim, o amor ¢, antes de tudo, um projeto de
investigacio. E filosofia” (Nogueira, 2021, p. 102-107).

27O termo amor platdnico aqui mencionado pelo autor é compreendido como um amor espiritual, aquele que
ndo se efetiva. Sabemos, contudo, ser esta uma questdo mais profunda, contudo fiquemos com a compreensio
popular, visto que o amor platénico ndo é nosso foco de pesquisa.



99

Vejamos, porém, tais colocagdes diante de um cendrio do medievo, no qual a

mulher foi reiteradamente fonte do mal, do pecado e considerada inferior, como afirma

Macedo (1999):

A mulher era vista pelos religiosos como “naturalmente” inferior ao “sexo viril”.
Deus havia criado primeiro o homem. Ele foi criado a imagem e semelhanca do
Todo-Poderoso. Ela era meramente um reflexo da imagem masculina, uma
imagem secundaria. Sexos diferentes, ambos uniam-se pelo casamento. Contudo,
ndo se tornavam iguais. Considerada a responsavel pela queda da humanidade no
pecado, a dominagdo do esposo sobre ela e as dores do parto eram vistos como seu
castigo. (...) A inferioridade feminina provinha da fragilidade do sexo, da sua
fraqueza ante os perigos da carne. No centro da moral cristd existia uma aguda
desconfianga em relag@o ao prazer. Ele, segundo os moralistas, mantinha o espirito
prisioneiro do corpo, impedindo-o de se elevar em direcdo a Deus. As ideias de
Buchard de Worms, um bispo germanico do inicio do século XII, exemplifica
muito bem o posicionamento dos contemporaneos a respeito das mulheres. Na
parte XIX do seu famoso Decretum, intitulada Medicus, apresenta certos tragos da
personalidade feminina: sdo essencialmente pérfidas, frivolas, luxuriosas,
impulsionadas naturalmente para a fornicacdo (Macedo, 1999, p. 19-20).

Pesa sobre a figura da mulher tragos capazes de caracteriza-la como a

representacdo do que ha de mais nefasto na face da terra, ndo sendo esta uma imagem

isolada. Segundo Byington (2015), sobre o Malleus Maleficarum — O Martelo das

Feiticeiras, escrito em 1487 pelos inquisidores Heinrich Kramer e James Sprenger:

Ainda que a Bula Papal, que investiu Sprenger e Kramer como inquisidores contra
a bruxaria, mencione bruxos e bruxas, o Malleus ¢ dirigido principalmente as
bruxas. Seu texto ¢ alimentado pelo 6dio a mulher, pela misoginia, em funcio da
qual lhe sdo atribuidas caracteristicas desabonadoras, amealhadas
enciclopedicamente e interpretadas com conotacdes machistas, as mais pejorativas,
na primeira parte do livro, para justificar as praticas terriveis descritas na terceira
parte: “Mas a razdo natural estd em que a mulher é mais carnal que o homem, o
que se evidencia pelas suas muitas abominagdes carnais. E convém observar que
houve uma falha na formagdo da primeira mulher, por ter sido ela criada a partir de
uma costela recurva, ou seja, uma costela do peito, cuja curvatura é, por assim
dizer, contraria a retiddo do homem. E como, em virtude dessa falha, a mulher ¢é
animal imperfeito, sempre decepciona e mente” (Maleus, Parte 1, Questdo VI)
(Byinton, 2015, p. 39).

Byington (2015) explica o contexto de repressdo e desvalorizacdo da mulher

imposto pela Igreja, estendendo-se o Malleus Maleficarum - O Martelo das Feiticeiras

como representacdo da sociedade misogina da €poca, repressora e culpabilizadora da figura

feminina. Vejamos o que acrescenta o autor:

Este 6dio a mulher misturou-se, na Inquisicdo ¢ no Malleus, a atragdo morbida por
ela devido a sexualidade culturalmente reprimida e a sua desvalorizagdo na Igreja.
Isso fez com que a tortura para se obter confissdes de bruxaria incluisse
procedimentos tarados, ou seja, sexualmente perversos, que incluiam o voyeurismo
e o sadismo. As mulheres eram despidas e seus cabelos e pelos raspados, & procura
de objetos enfeiticados escondidos em suas partes intimas “que ndo devem ser
mencionadas”. (Malleus, Parte 111, Questao XV) As torturas praticadas sao dificeis



100

de imaginar, mas o texto déd ideia de terem sido terriveis, sobretudo porque o
processo recomendado pelo Malleus é um delirio francamente paranoico, orientado
para se obter confissdes, ¢ ndo para se verificar a culpabilidade (Byinton, 2015, p.
39).

Embora seja sempre importante levarmos em consideragao a longa duragao da
Idade Média, como ja apontamos no Capitulo 2, ¢ também a mesma caracteristica
afiancadora a qual perdurou e ainda reverbera na aura culpdvel sobre a mulher, pois
entendemos essa longa duracdo como residual de uma época na outra e assim
sucessivamente.

Nos parece equivocada, portanto, a visdo de Flori (2005) diante de um cenario
extremamente preconceituoso, misdgino e violento contra a mulher da Idade Média. Esta
ndo era vista apenas como inferior, mas como propriedade do marido, o que deixa
transparecer a existéncia de uma minima possibilidade de adultério, sem que essa mulher
viesse a sofrer dura penalidade. Dessa forma, o amor cortés, sendo literario, ndo poderia
sublimar a realidade cultural da época. Assim também estaria equivocada a afirmagdo do
estudioso de que a mulher nesse contexto nao mais era vista como presa ou objeto, ja que o
proprio autor faz uma asser¢ao contraditoria, ao afirmar: “A mulher € algo que estd em jogo,
ela ndo ¢ mais uma presa nem um objeto” (Flori, 2005, p. 146-7). Em nosso entendimento,
ao admitir que a mulher estd em jogo, ao contrario do que transparece, ele apenas reitera o
lugar de objeto ou de presa relegado a ela. Qual o significado de estar em jogo sendo ser
disputada como objeto almejado e adquirido?

E importante pensar no quanto de incoeréncia ha em deixar de observar a ideia
de inferioridade feminina vigente no medievo, pois isso nos parece ultrajante. E possivel
admitir que devido ao caldo cultural formador do medievo existia certa contradi¢cdo diante
da figura feminina, porém nao esquecamos que a mulher foi massacrada nesse periodo como
poucas vezes na historia. Basta lembrarmos da Inquisi¢ao e da quantidade de mulheres
condenadas a morte sem motivos justificaveis sob nenhuma otica.

No entanto, quando falamos em amor cortés, tratamos de uma dama medieval a
qual um cavaleiro dirigia seu amor. Ela era possuidora de privilégios, pois detinha posses e
se encontrava num lugar de regalia. Apesar do olhar negativo sobre o feminino, em
decorréncia de sua posi¢do, a dama se encontrava socialmente melhor do que a maioria das
mulheres,

Federici (2017, p. 290) chama atencdo para o fato de a maioria das mulheres
vitimas da Inquisicdo na Europa ser camponesa, dessa maneira a misoginia sofrida pelas

mulheres diferia de acordo com seu status social. Assim, a dama cantada no amor cortés, de



101

fato, ocupava um lugar diferenciado da mulher comum, pois ai tinhamos a mulher palaciana,
da alta sociedade medieval. Contudo, mesmo diante dessa benesse, percebemos seu lugar de
inferioridade em relagdao ao cavaleiro, o que confirmaria nosso entendimento de a dama nao
ocupar uma posicao de igualdade e sim de ser posta no papel de presa ou objeto, negado por
Flori (2005, p.146-7), como ja mencionamos anteriormente.

Podemos observar que mesmo as damas medievais estavam sob o julgo dos
homens. Isolda, por exemplo, ¢ condenada por adultério pelo rei Marc, seu esposo, como a

seguir:

A rainha foi arrastada até a fogueira de espinheiros que ardia. (...) Isolda
mantinha-se de pé diante da labareda. A multiddo, em volta, gritava, maldizia o rei.
Maldizia os traidores.”®As lagrimas desciam pelo seu rosto. Ela estava vestida com
um estreito casacdo cinzento, onde corria uma rendinha de ouro fino — um fio de
ouro estava entrancado em seus cabelos que caiam até seus pés. Quem pudesse
vé-la tdo bela sem se deixar tomar de compaixdo por ela teria um coracdo de
traidor”®. Deus! Como seus bragos estavam apertados naquelas cordas! Ora,
acontece que cem leprosos, deformados, a carne roida e toda esbranquicada,
atraidos com suas muletas pelo som das matracas, acotovelavam-se em torno da
fogueira e, sob suas palpebras inchadas, seus olhos ensanguentados gozavam do
espetaculo. Yvain, o mais horrendo dos enfermos, gritou para o rei como uma voz
estridente: - Sire, tu queres langar essa mulher neste braseiro, ¢ boa justica, mas
breve demais. Este grande fogo té-la-4 queimado rapidamente, este grande vento
depressa espalhara suas cinzas. E logo que estas labaredas se apagarem sua pena
estara terminada. Queres que eu te ensine um castigo pior, de maneira que ela viva,
mas com grande oprobrio e sempre desejando a morte? Rei, queres? O rei
respondeu: - Quero, sim, a vida para ela, mas com grande oprobrio e pior que a
morte... Quem me ensinar um suplicio desses, tera minha predilecdo. — Sire,
dir-te-ei meu pensamento em breves palavras. V&, tenho ali cem companheiros.
Da-nos Isolda, e que cla seja de todos nds! O mal atiga os nossos desejos. Se a
deres a teus leprosos, nunca mulher alguma tera tido pior fim (Bédier, 1988, p.
58-59).

Isolda ¢ inicialmente condenada por Marc a fogueira e posteriormente sua pena ¢é
substituida por um castigo considerado ainda maior, ela é entregue a cem leprosos para ser
possuida. Tudo isso ocorre, inclusive, sem qualquer julgamento e mesmo que houvesse, nao
garantiria a reden¢do da rainha, visto que seus julgadores eram os proprios acusadores. O
episodio ¢ um ato de extrema crueldade, desfeito apenas porque Tristdo a salva.

Devemos lembrar aqui a condenacdo primeira de Isolda a fogueira. Embora ndo
seja acusada de bruxaria, ¢ condenada exatamente da mesma forma que as condenadas por

bruxaria ou feiticaria. Embora ndo haja indicios referentes a Isolda bruxa, podemos

28 Os traidores aqui referidos s3o os bardes que acusam Tristdo € Isolda de traigdo. Como temos dito, o narrador
estd sempre a favor dos amantes, assim como a figura divina evocada pelo narrador. Desta forma, todo aquele
que se coloca contra os amantes ¢ que ¢ tragado como traidor.

¥ Mais uma vez a palavra traidor aparece como caracteristica de quem se coloca contra os amantes.



102

considera-los tracos da complexidade de multiculturas ou dos residuos culturais diversos
presentes na narrativa dos amantes.

Sob outro angulo, também poderiamos indagar se um hipotético adultério do rei
sofreria algum tipo de questionamento ou punigdo, além, ¢ claro, de estabelecermos Isolda
como a razdo da querela que se apresentava entre Marc e Tristdo, até entdo mantenedores de
uma relagdo de plena e mutua lealdade, pois o cavaleiro, além de sobrinho do rei, nutria por
ele amor de filho e Marc, por sua vez, amava o sobrinho com amor paterno.

Num outro momento, Marc ¢ incitado por alguns de seus bardes a submeter
Isolda a um julgamento demasiadamente cruel, como vemos a seguir:

-Rei, ouve a nossa palavra. Tinhas condenado a rainha sem julgamento, e fora um
crime abominavel. Hoje a absolves sem julgamento: ndo ¢ incidir no mesmo crime
também? Ela nunca se justificou, e os bardes do teu pais reprovam a vos ambos. E
melhor que lhe aconselhes que ela mesma pega o julgamento de Deus. Que lhe
custara, sendo inocente, jurar pelos ossos dos santos que nunca pecou? Inocente,

segurar um ferro em brasa? Assim o quer o costume, e por esta prova facil estardo
para sempre dissipadas as suspeitas antigas (Bédier, 1988, p. 85).

Marc, considerado rei justo e bondoso durante toda a narrativa, num primeiro
momento até reage com demasiada cdlera contra os homens que sugerem tal julgamento,
mas acaba submetendo a rainha a tal ato, pois quando relata a ela sobre o ocorrido, esta se vé
obrigada a ceder a vontade dos suditos como Unica maneira de livrar-se de uma vez por
todas da repetida acusacao de adultério.

Do mesmo modo, outra famosa historia da matéria da Bretanha pertencente ao
ciclo arturiano ¢ a de Genevra, esposa e rainha do Rei Arthur e amante de Lancelote, um dos
célebres cavaleiros desse ciclo. Os bardes do reino sugerem a morte da rainha pela fogueira,
tal qual se fazia com outras mulheres acusadas dos mais diversos crimes, sobremaneira 0s
entendidos como bruxaria pela Igreja, tal qual Isolda também fora submetida. Vejamos:

De manha, a hora de prima, quando os bardes se reuniram no pago, disse o rei: -
Senhor, o que se deve fazer com a rainha, por justi¢a? -E os bardes se fecharam em
conselho; perguntaram a Agravaim o que se devia fazer, e aos outros dois irmaos.
E eles disseram que ela deveria morrer infamada, porque havia feito muito grande
deslealdade, quando no lugar do rei, que tdo bom homem era, havia deixado deitar

outro cavaleiro. — E dizemos, por justi¢a, que por isso estd condenada & morte
(Andénimo, 1992, p. 121).

Desse modo, vale salientar a condigdo feminina compelida pela vontade
masculina, fosse por meio do poder social, régio ou pelo religioso, isso se dava sempre de
forma arbitraria, na maioria dos casos sem possibilidade de recorrer a justificativas ou

possiveis absolvi¢des das acusadas.



103

Observa-se que o adultério s6 ¢ atribuido como crime as mulheres, pois quase
ndo héa referéncia a adultérios masculinos e, quando citados, ndo ganham dimensao
criminosa, diferente das ocorréncias com mulheres.

Diante de uma sociedade patriarcal e misdgina como a da Idade Média, o papel
ocupado pela mulher na maioria das relagcdes sociais ou afetivas era extremamente
desqualificado.

Resta-nos lembrar que residuos desse periodo ainda sdo observados na
atualidade, desde a visdo negativa da figura da bruxa na literatura e no cinema até a aura de
feiura e demonizagdo que circunda a crenca popular diante da imagem feminina.

Desejamos tratar aqui sobre o amor de modo a compreendé-lo para além de um
sentimento, pois esta imbuido de compreensdes sociais. Ao elencarmos tais elementos, €
impossivel ndo enfatizar o feminino, pelo fato de nosso enfoque ser, sobremaneira, a
personagem Isolda.

Segundo Vainfas (1992), contudo visualizam-se dois tipos de amor coexistentes
na Idade Média, o amor cortés ¢ o amor cavalheiresco. Isso pode ser importante para
compreendermos os elementos da época. Segundo nos fala o autor:

Foi a margem dos tratados de moral que surgiram concepg¢des mais secularizadas
do amor, retratando ou imaginando os “sentimentos profanos” entre duas pessoas.
Amor estilizado, sem duvida, mas portador de uma extraordindria novidade: a
personalizacdo dos amantes. Amor entre 0 homem e a mulher e, por isso mesmo,
adultero ou, pelo menos, ndo-conjugal. Foram esses amores fora do casamento ou

retratados por duas das principais manifestacdes literarias do Ocidente, entre os
séculos XI e XIV: a literatura cavalheiresca e a poesia dos trovadores. Mas nao

A

seriam ambos os géneros do “amor cortés” da Baixa Idade Média? Talvez no
cenario — a corte aristocratica —, talvez na importancia atribuida a mulher, mas ndo
na origem social dos escritores ou na concepgdo de amor por eles expressa. (...) a
literatura cortesd, feita por homens da nobreza, ainda que deserdados, teria sido
portadora de uma concepgao cavalheiresca do amor, de uma erdtica derivada dos
valores aristocraticos, ao passo que a poesia trovadoresca, escrita em sua maioria
por poetas de condi¢do humilde, seria a mais genuina manifestagdo do “amor
cortés”, responsavel pela “invencdo do casal amoroso” (Vainfas, 1992, p. 52-3).

O autor mostra a subdivisdo do amor no medievo nos fazendo pensar nessa
diferenciagdo e trazendo a baila questdes preponderantes presentes na narrativa de Tristao e
Isolda. H4 na histéria dos amantes uma mescla desses dois tipos de amor. Tanto ha
elementos que permitem entendé-los como amantes aos moldes da literatura cortesa, feita
por homens da nobreza e devido a presenga de valores aristocraticos, como também ha
elementos da poesia trovadoresca, que embora escrita por poetas humildes e trazendo em si
tais valores, em contrapartida, seria a mais genuina manifestagdo do amor cortés e

responsavel pela inven¢ao do casal amoroso. Vejamos como complementa Vainfas (1992):



104

Desde os poemas de Guilherme IX de Aquitdnia, os escritos da nobreza
abandonaram o exclusivismo da narrativa épica, enveredando pelo romance
sentimental e pelo canto de amor a mulher. Mas, entre os poemas de Guilherme e o
inacabado Perceval, de Chrétien de Troyes, o amor foi imaginado de vérias
maneiras. Inimeros textos cantavam a proeza do cavaleiro que arriscava a vida em
defesa da amada donzela ameacada por um dragdo ou por um raptor. Noutros
textos, a erdtica se manifestava na descricdo dos torneios, como no Perceforest,
onde as mulheres retiravam, um apo6s o outro, todos os seus adornos, € os
entregavam a cavaleiros prestes a combater, até ficarem com a cabega descoberta e
sem mangas. A narrativa e o costume da justa preludiavam um futuro casamento
ou, talvez, um adultério. E foi este, principalmente, o tema dos romances da
nobreza: a paixdo entre um jovem rapaz ¢ uma mulher casada — fato corriqueiro
nos castelos medievais. Vemos, em tais textos, um amor que desafiava as
convengdes ¢ as aliangas inerentes ao casamento, impelindo jovens apaixonados
para o encontro proibido, para o enlace dos corpos. Mas vemos também a “moral
dos guerreiros”: a humilhagdo dos adulteros e o desagravo da honra. Num
conhecido romance do século XII, a moral dos cavaleiros suplantava a dos padres:
Isolda, pega em flagrante adultério, dispunha-se a sofrer a orddlia, e Tristdo, por
sua vez, oferecia-se para combater trés bardes em campo aberto. O sermao
purgatorio proposto pelos bispos ndo encontrava lugar no mundo dos guerreiros. E,
assim, na medida em que personalizava os amantes, o amor cavalheiresco se
afastava do amor cristdo, movendo-se no circulo de uma “erdtica profana”
(Vainfas, 1992, p. 53-4).

O amor de Tristao e Isolda, como cita Vainfas (1992), ¢ uma elaboragdo do amor
cavalheiresco por figurar a moral dos guerreiros, bem como a humilhagdo dos adulteros e o
desagravo da honra, no caso do rei, isso tudo transgredindo os dogmas da igreja, ao
aproximar os amantes da “erdtica profana”. O autor complementa:

Assim era o amor cortés cantado pelos trovadores. Jafré Rudel, Macabru,
Cercamon e quase todos os menestréis dos séculos XII e XIII faziam um hino ao
amor simbolico e inatingivel. O amante dessas estorias era sempre pobre,
socialmente inferior a dama cortejada e se dispunha a qualquer sacrificio para
provar o seu amor. Era, como o cavaleiro da nobreza cortesa, um her6i disposto ao
sacrificio, mas ndo buscava o encontro carnal com sua amada; fazia simplesmente
uma declara¢do, uma confissdo de amor, fosse pelo gesto, pela amavel conversa ou
pelo simples olhar. E a retribuicdo esperada era um ato de carinho, um
reconhecimento de amor, nunca a entrega do corpo. A dama sempre casada
participava de um adultério simbolico, espiritual, ¢ a ela cabia a iniciativa de

desafiar o amante a provar o seu sentimento. Enlace de coragdes, jamais mistura de
corpos, eis o encontro idealizado na cortesia trovadoresca (Vainfas, 1992, p. 55).

Apesar de o amante, no caso Tristdo, ser socialmente inferior a dama Isolda,
conforme ocorre no amor cortés, ele ndo ¢ exatamente pobre, por direito, ¢ também um rei,
embora tenha preferido se tornar cavaleiro no reino de seu tio.

Por outro lado, Tristdo estd disposto a sacrificios por Isolda, desde o0 momento
da luta contra um dragdo para conquistd-la como esposa, embora faga isso em nome do tio,
até¢ quando abre mao da vida de cavaleiro em nome desse amor. Noutro ponto, ndo podemos
esquecer como se da o adultério nada simbolico entre Isolda e Tristdo, pois se unem

carnalmente e vivem um caso amoroso de fato.



105

Continuando com o enfoque tedrico, citemos agora Ortega y Gasset (2019). O
autor chama atenc¢do para a dificuldade de caracterizar “todas as espécies de amor” (p. 194),
pois segundo ele, quando se fala em diferentes amores, o faz de forma relativa. Apesar de
sempre ter o enfoque do humano, isso se d4 de modo diverso, porque € necessario
compreender o recorte da cultura e do tempo no qual esta inserido.
Segundo o autor:
O “amor romantico” ¢ uma das criagdes mais sugestivas da evolu¢do humana,
parecendo incrivel que ndo se tenha pretendido jamais — a0 menos que eu saiba —
sua analise e filiagdo. Isto indica que, aproximadamente, tudo se acha por fazer e
que entdo ¢ possivel produzir os livros mais interessantes. O amor romantico! Eis
aqui um exemplo do que antes se chamava “modas de amor”. Sucedeu a galanteria
do século XVIII, que, por sua vez, ndo era sendo outra moda subsequente a
“estima” do século XVII, ao amor platénico do XV; enfim, ao “amor cortés do
século XII e “gentil” do XV. Desnecessario aproximar-se, empunhando a lupa, do

detalhe histérico para que surja diante de n6s com seu perfil diferente tdo variada
fauna erdtica (Ortega y Gasset, 2019, p. 194).

O termo “amor romantico”, embora muito difundido, é mais uma visdo
observada do que propriamente um modelo, segundo o autor. E mais, podemos alcangar
apenas uma aproximacdo intelectual de sua esséncia, tendo em vista sermos fruto da
mentalidade da época a qual pertencemos. Desse modo, teremos uma visdo a partir de
nossas crencas ¢ entendemos este ou aquele tipo de amor de acordo com as vivéncias ¢ a
época. Para ele:

Ainda que sejamos irremediavelmente fiéis a outra forma menos nova de amar,
pressentimos as gragas peculiares deste estilo mais recente, desejando-as também.
A vida ¢ sempre apetecivel, e dez existéncias diferentes ndo nos permitiriam
renunciar sem nostalgia da undécima. E que de fora vemos uma nova cena erdtica,
e como ndo participamos da raiz vital que a engendra, s6 podemos aproximar-nos
intelectualmente de sua esséncia. E o intelecto ¢ ato de comparagdo. Assim o novo

amor aparece-nos sobre o fundo de que nos exercitavamos destacando-se dele por
suas caracteristicas diferenciais (Ortega y Gasset, 2019, p. 193).

Outrossim, ¢ possivel considerar o amor como traco culturalmente distinto da
mentalidade difundida numa determinada sociedade e capaz de abarcar elementos que vao
se acumular ao longo dos tempos, os residuos. Embora esses componentes sofram
modificacdes, atualizacdes e cristalizacdes por meio dos polimentos estéticos oriundos das
obras literdrias, por exemplo, sdo passiveis de serem observados, contudo tal entendimento
sera sempre incompleto, tendo em vista sermos fruto de nosso tempo, segundo Ortega y

Gasset (2019).



106

Le Goff (2016) também enfatiza que o amor é concebido de forma diferente ao
longo do tempo, contudo na Idade Média parece haver certo tom de modernidade diante do

que havia antes em torno das relagdes. Para o autor:

Ha, no entanto, nessa época, um sentimento cuja transmutagdo parece
decididamente moderna. E o amor. O refinamento dos sentimentos entre dois seres
parecia confinado, na sociedade viril e guerreira da época propriamente feudal, a
amizade entre homens. No proprio nivel da erudicdo, a génese do amor cortés
permanece obscura. O que ele deve a poesia e a civilizagdo mugulmanas? Quais
seus vinculos com o catarismo? Tera sido a heresia que Alexander Denommy viu
nele, talvez confundindo-o com excessiva facilidade com o Tratado do Amor,
escrito por volta de 1185 por André Capeldo, do qual Etienne Tempier, em 1277,
com seu simplismo habitual, extraiu algumas afirmagdes chocantes para
condena-las atropeladamente com o tomismo®, o averroismo® e algumas outras
doutrinas, entre as mais avangadas da época, que ndo lhe agradavam? No plano da
interpretacdo, a discussdo ndo se encerrou. Ao passo que muitos insistiam no
carater “feudal” da concep¢do do amor inspirado aparentemente pelas relagoes
entre senhor e vassalo, sendo o senhor, neste caso, a dama como resgate do belo
sexo, outros viam nele uma forma de revolta contra a moral sexual desse mesmo
mundo feudal. Quanto a mulher, terd encontrado nele uma promog¢do ou sua
transformagio em objeto? E bem verdade que o amor cortés era antimatrimonial e
que o casamento era o terreno privilegiado para um combate que tendia a
revolucionar ndo apenas os costumes, mas também a sensibilidade. Reivindicar a
autonomia do sentimento, pretender que pudessem existir outras relagdes entre os
sexos que ndo as do instinto, da forga, do interesse ou do conformismo era algo
verdadeiramente novo (Le Goff, 2016, p. 340-1).

Essas relagcdes eram novas, segundo ele, pois até entdo existiam de forma
marcadamente bem definidas, se davam por intermédio do social, do politico e do religioso.
Quando se desloca de algum modo a relagdo homem-mulher para um plano nao racional, e
sobretudo a mulher-dama como senhora e o homem-cavaleiro como vassalo, ha, no minimo,
um estranhamento.

Pelos motivos ja elencados anteriormente, acreditamos que a mulher continua a
ser objeto nesse tipo de relagdo, fazendo-se necessdrio inseri-la como personagem atuante
nas relagdes, pois a ela caberia nessa relagdo alguma voz, mesmo havendo ainda o valor do
patriarcado socialmente estabelecido. Le Goff acrescenta:

O amor cortés, no entanto, sera de fato o amor a provengal? O mais belo amor
cortés ndo ¢ o de Tristdo e Isolda, que pertencem ao tema da Bretanha? Acontece
que, para além desse protesto e dessa revolta, o amor cortés conseguiu encontrar o
milagroso equilibrio entre alma e corpo, coragdo e espirito, sexo e sentimento. Para

além dos ouropéis de vocabulario e de rito que fazem dele um fendmeno de época,
para além do maneirismo e dos exageros da escoldstica cortés e, € claro, das tolices

% Conjunto de doutrinas filosoficas e teoldgicas de Sdo Tomés de Aquino, influenciado por Aristoteles, Platdo
e Santo Agostinho. Suas ideias marcaram expressivamente toda a filosofia medieval (Imbach; Oliva, 2021, p.
13).

*! Diz respeito ao nome latinizado Averrdis referente ao filésofo islamico Ibn-Rushd Abu al Walid. Deu grande
énfase a obra aristotélica e sua oposic¢do a influéncia da religidao sobre a filosofia levaram a desconfianga por
parte dos ortodoxos (Loyn, 1997, p. 38).



107

dos trovadores modernos, resta o dom imperecivel que, de todas as formas mortais
que ela cria, uma civilizagdo lega a sensibilidade humana. Citar seria risivel, ¢
preciso ler: “Senhores, agrada-vos ouvir um conto de amor ¢ de morte?” e também
“em alegria tenho minha esperanga, coragdo leve e firme querer” (Le Goff, 2016,
p. 341-2).

O autor chama atencdo para o fato de o amor cortés, como o conhecemos,
ultrapassar os modelos pré-definidos, porque traz o exato equilibrio entre alma e corpo,
coracdo e espirito, sexo e sentimento, como ocorre na narrativa de Tristdo e Isolda e a
despeito do que se vinha pregando como modelo desse tipo de relagdo. Ele arremata sua
teoria com duas citagdes retiradas de diversas versoes da narrativa dos amantes, nas quais
salienta-se o teor tragico amoroso.

Para além do amor cortés e de uma visdo de “amor romantico”, outro modelo de
amor a ser considerado quando falamos em Tristdo e Isolda ¢ aquele definido a partir de sua

incomensuravel medida tragica, o0 amor-paixao, coOmo veremos a seguir.

4.2 Na trilha do Amor-paixao

Se buscassemos sintetizar em poucas palavras O Romance de Tristdo e Isolda,
teriamos a dizer que Tristdo, um cavaleiro, ¢ Isolda, uma dama medieval, tornaram-se
amantes e isso ocorreu por tomarem juntos o filtro da paixdo. S3o apenas esses quatro
elementos principais formadores da narrativa dos amantes das Cornualhas: um cavaleiro,
uma dama, uma po¢do magica e uma relacdo transgressora e proibida. Muitos outros
elementos vao se somando a narrativa a fim de se realizar um desenho melhor estruturado da
histéria, por assim dizer, por meio de aventuras, acréscimo de outros personagens e
caracteristicas variadas, de modo a se obter algo capaz de atravessar o tempo de forma
longeva e prolifera, como ocorre com os personagens.

Sendo o filtro magico um dos elementos mais importantes da narrativa ¢ viavel
pensar na sua importancia, pois dai brota a paixdo desmedida dos amantes na obra. Segundo

Lebrun (1988):

Ninguém se encoleriza intencionalmente. Ora, a qualificagdo bom/mau supde que
aquele que assim julga escolheu agir assim, Um homem néo escolhe as paixdes.
Ele ndo é, entdo, responsavel por elas, mas somente pelo modo como faz com que
elas se submetam a sua agdo. E deste modo que os outros o julgam sob o aspecto
ético, isto €, apreciando seu carater. SO pode ser, alids, desta forma. Pois um juizo
¢ético seria simplesmente impossivel se ndo houvesse como regular as paixdes. A
exceléncia ética — que traduziremos muito imperfeitamente por virtude — s6 pode
ser determinada pelo modo de reagir as paixdes e, mais precisamente, pelo modo
como um homem pode tempera-las. Sempre que eu ajo de modo a revelar meu
carater, meu comportamento emotivo entra sempre em jogo, pois 0s outros nao



108

dispdem de outro critério para me julgar. Sem as paixdes, também ndo haveria uma
escala de valores éticos. Sem as paixdes, ou antes, sem a possibilidade que nos
temos de dosa-las. Pois as paixdes e as agdes sdo movimentos e, como tais,
continuas, isto é, grandezas que podem ser divididas sempre em partes menores e
em graus menores, de tal forma que, quando ajo, me ¢ sempre possivel fixar a
intensidade passional exata apropriada a situagdo. Sem duvida, essa escala
passional ¢ limitada. H4 um grau além do qual nenhum ser humano pode suportar
uma emog¢do e um grau de apatia abaixo do qual ndo ha como descer (a auséncia
absoluta do medo s6 existe para um deus ou para um animal) (Lebrun, 1988, p.
19).

Lebrun (1988) nos fala da involuntariedade da paixdo e a conceitua mediante as
respostas do humano diante dos valores aos quais estd exposto. Ele também explica como
esse sentimento vai sendo dosado de acordo com a disposi¢ao de cada um. N’O Romance de
Tristdo e Isolda, a paixdo ¢ justificada pela presenga da pog¢do madgica bebida pelos
personagens por engano, COmo vemos a seguir:

Certo dia, os ventos cessaram, ¢ as velas murcharam ao longo do mastro. Tristdo
mandou que acostassem em uma ilha e, cansados do mar, os cem cavaleiros das
Cornualhas e os marinheiros desceram a praia. Somente Isolda ficara na nau, com
uma pequena serva. Tristdo veio até a rainha e procurava acalmar seu coragdo.
Como o sol brilhasse e estivessem com sede, pediram o que beber. A crianga
procurou alguma bebida, até que descobriu a jarra confiada a Brangien pela mae de
Isolda. — Achei vinho! — gritou ela para os dois. — Ndo, ndo era vinho: era a paixao,
era a amarga alegria e angustia sem fim, e a morte. A crianga encheu o canjirdo e

apresentou-o a sua senhora. Ela bebeu em longos goles, em seguida estendeu-o a
Tristao, que o esvaziou (Bédier, 1988, p. 28).

Mas se ha uma justificativa para a loucura de Tristdo e Isolda, esta é dada, a
nosso ver, como tentativa de o narrador buscar empatia pelos amantes. Se a paixao existe
porque ¢ fruto de uma agdo involuntaria, hd de se pensar, no entanto, que toda paixao
acontece involuntariamente. Nao s6 Tristdo e Isolda estdo a mercé de um sentimento capaz
de leva-los a cometerem atos para além dos limites éticos, toda paixdo pode ser capaz de
fazer com se ultrapasse a moral. Contudo a loucura dos amantes ¢ perdoada pelo narrador,
pela figura divina e até mesmo pelo leitor, porque ha uma explicagdo cabivel para amenizar
todas as transgressdes das quais sdo capazes: eles apaixonaram-se por beberem juntos o
filtro da paixdo. E nossa hipdtese ¢ exatamente essa: possivelmente a justificativa das
transgressoes dos amantes tenha barrado o apagamento total da narrativa, tendo sido esta
poupada no medievo por alguns intelectuais.

Para Ortega y Gasset (2019), o modo de amar e o comportamento amoroso sao
frutos de seu tempo e as geragdes vao sempre modificando-os, como também acontece com
outros elementos socioculturais. Segundo o autor:

A diferenga entre os estilos de duas geragdes consecutivas manifesta-se em todas
as atividades, inclusive nas mais abstratas e que parecem menos submissas 8 mao



109

do tempo. Se hoje abrimos dois livros da mais alta matematica podemos descobrir,
sem noticias prévias, qual dos dois autores tem trinta e qual sessenta anos. Mas ¢
claro que a diferencga estilistica cresce conforme as fungdes mais abstratas e
impessoais descendo as mais concretas ¢ intimas. Dai que seja a obra de amor o
exercicio do homem observar com maior rigor sua incompatibilidade com novos
estilos de vida (Ortega y Gasset, 2019, p. 192).

Desse modo, sem mencionar tais termos, o autor acaba falando das atualizagdes pelas
quais passam os residuos, pois sao exatamente essas modificagdes as quais se refere. E mais,
esse processo se dd por motivagdo cultural, fruto das mudangas que o tempo ¢ capaz de
proporcionar, o que Pontes (2020) chama de hibridacao cultural.

Desse modo, o processo de hibridagao cultural ao qual Pontes (2020) se refere pode
ser observado tomando por base o amor. Se um tempo e em determinadas culturas oriundas
de determinados valores podemos elencar caracteristicas do amor cortés, como o fizemos na
primeira parte deste capitulo, noutros tempos, podemos vislumbrar outros elementos,
contudo haverd sempre a concep¢do daquela compreensdao como residuo, ou seja, o que
remanesce daquele tempo neste e noutros que virao.

André Capelado ¢ o autor do Tratado de Amor Cortés, escrito no final do século
XII. E, embora ndo seja a nossa compreensao acerca da verdade amorosa ¢ inegavel o valor
historico da obra.

O autor escreve coisas que com nosso pensamento atual podemos considerar
absurdas, como: “é preciso deixar bem claro que o amor s6 pode existir entre pessoas do
sexo oposto. Nao pode surgir entre dois homens ou duas mulheres” (Capelao, 2019). Mas
também nos d4 um recorte da mentalidade da sociedade da época, a titulo do que acontece
com o Malleus Maleficarum, por exemplo, como veremos adiante.

Embora a obra seja sobre o amor cortés, difere da maioria das concepgdes dos
autores por nos elencados na primeira parte deste capitulo, a respeito de como
principalmente o homem deve proceder na conquista amorosa, ainda que também trate, em
certa medida, da mulher. A grande diferenca ¢ o motivo pelo qual nao o utilizamos no
modelo de amor cortés ¢ sua compreensdo de Capeldo (2019). Para ele, diferente da
compreensdo da maioria, esse amor pode ser concreto, realizdvel, carnal. Ha para ele um
entendimento de amor cortés porque se da nas cortes.

Segundo Capelao (2019):

Todos os esforgos de um amante s6 tém um objetivo, e para ele se voltam todos os
pensamentos: estreitar o corpo daquela que ama, pois ele espera poder realizar com
a bem-amada todos os mandamentos do amor, ou seja, aqueles que se encontram

nos tratados sobre o assunto. Para aquele que ama, portanto, nada pode ser
comparado ao ato de amor, e o verdadeiro amante preferiria ser despojado de todas



110

as riquezas ou ser privado de tudo o que o espirito humano considera indispensavel
a vida a ser frustrado no amor que espera ou de que goza. Pois havera algum outro
bem sob o céu pelo qual um homem queira enfrentar tantos perigos quanto aqueles
a que vemos sempre os amantes se expor de livre vontade? Nos os vemos
desprezar a morte, ndo temer ameaga alguma, dissipar riquezas, ficar na penuria
(Capelao, 2019, p. 9-10).

Segundo o autor, fica evidente a efetividade do ato carnal nesse tipo de amor e,
mesmo diante dos perigos aos quais os amantes se expdem livremente, ndo se privardo de
tais momentos por qualquer ameaga ou dificuldade. O mesmo ocorre com Tristao e Isolda:
nem o casamento, nem a posi¢do social, nem a igreja, nem a mentalidade do periodo sdo
capazes de barrar os encontros e o amor dos personagens.

Como ja dissemos, a obra O Romance de Tristdo e Isolda é uma historia de amor
tragica, fragmentada ao longo dos tempos, chegando até nos por meios de varias versdes
incompletas, sendo reconstruida literariamente por Bédier. A narrativa poderia ser mais
conhecida, porém ¢ pouco difundida na atualidade, com escasso vislumbre critico e
analitico, tendo em vista a quantidade de versoes, o atravessar dos tempos e a importancia da
obra.

Sobre os amantes das Cornualhas, Rougemont (2003) antevé uma andlise sobre
Tristdo e Isolda a partir das varias versdes sobre eles. Nessa empreitada analitica, o autor
afianca a existéncia de um tipo de amor denominado por ele “amor-paixao”. Este teria
surgido “no Ocidente como uma das repercussodes do cristianismo (e especialmente de sua
doutrina do casamento) nas almas ainda habitadas por um paganismo natural ou herdado”
(ROUGEMONT, 2003, p. 101).

Para Rougemont (2003), o amor-paix@o nasce ainda no século XII com o amor
cortés e, em sua visdo, a poesia europeia seria derivada da trovadoresca. O autor empreende
sua analise acrescentando a existéncia do carater mitico na narrativa de Tristdo e Isolda. Para
ele, a narrativa dos amantes pode ser considerada como “o mito do amor-paixdo”. Desse
modo, conceitua: “o mito ¢ uma historia, uma fabula simbolica, simples e tocante, que
resume um numero infinito de situacdes mais ou menos analogas” (Rougemont, 2003, p.
28). Tal defini¢ao relaciona o mito a sua denominagdo de “relagdes constantes”. Ele
complementa, ja num sentido mais restrito: “os mitos traduzem as regras de conduta de um
grupo social ou religioso” (Rougemont, 2003, p. 28). Explicando também: “sua origem parte
do elemento sagrado constituinte do grupo” (Rougemont, 2003, p. 29).

Ademais, o autor chama atencao para a obscuridade da origem do mito: “Ele se

apresenta como expressdo inteiramente andnima de realidades coletivas, ou mais



111

exatamente, comuns” (Rougemont, 2003, p. 28). Ai esta a distin¢do radical entre o mito e a
literatura (poema, conto ou romance). Segundo Rougemont (2003), na obra de arte, o que
conjuga mais importancia ¢ a habilidade, a originalidade, ou seja, as caracteristicas
singulares proeminentes dela, mas segundo ele, o carater mais aprofundado do mito € o
poder que exerce sobre nds, geralmente a nossa revelia, pois:
O que faz com que uma historia, um acontecimento ou mesmo um personagem se
transformem em mitos ¢ precisamente esse dominio que exercem sobre nds, a
despeito de nossa vontade. Uma obra de arte, enquanto tal, ndo possui
rigorosamente o poder de subjugar o publico. Por mais bela e poderosa, sempre é
possivel critica-la ou aprecia-la por motivos individuais. Isso ndo acontece com o

mito: seu enunciado anula qualquer critica, reduz a razdo ao siléncio ou, pelo
menos, a torna ineficaz (Rougemont, 2003, p. 28).

A partir desse raciocinio, o autor se propde a considerar Tristdo e Isolda ndo
apenas como personagens de uma obra literaria, mas a representagdo do homem e da mulher
num determinado grupo historico. Para ele, sdo numerosos os tracos da narrativa de Tristao e
Isolda evocadores do mito, primeiro devido ao fato de seu autor original ser totalmente
desconhecido, pois, segundo ele, as cinco versdes medievais restantes sdo readaptagdes
artisticas de um arquétipo que ndo deixou o menor vestigio®’. Outro aspecto mitico da
narrativa ¢ o elemento sagrado utilizado por ela, pois,

O desenvolvimento da acdo e os efeitos que ela devia exercer sobre o ouvinte
dependem, em certa medida (que teremos de precisar), de um conjunto de regras e
cerimoOnias que corresponde exatamente ao codigo da cavalaria medieval. Ora, as
“ordens” da cavalaria foram frequentemente denominadas “religides”. Chastellain,
cronista da Borgonha, assim chamava a Ordem do Tosdo de Ouro, referindo-se a

ela como um mistério sagrado, embora nessa época a cavalaria ja tivesse se
tornado quase que uma reminiscéncia (Rougemont, 2003, p. 30).

Esse elemento sagrado do qual nos fala o autor, segundo seu entendimento,
pouco ou nada tem a ver com as origens celtas, pois as versdes escritas do século XII, bem
como a de Bédier, reinventaram o sentido da narrativa conhecida por nos.

Para o autor:

32 Rougemont (2003) faz referéncia a lenda indicada muito brevemente nos Mabinogion, compilagdo das
lendas gaulesas. A indicagdo, referéncia aos amantes famosos da Bretanha, é esta: “Drystan, filho de Tallwch,
guarda dos porcos de Markh, amante de Essylt” (ROUGEMONT, 2003, p. 28). No entanto, a nosso ver, aqui
se da um engano de Rougemont, pois podemos dizer que ha algum vestigio, pois ele mesmo aponta a origem.
Ha uma discordancia de entendimento entre Rougemont e Barros, pois como ja apontado, segundo Barros, os
arquétipos sdo modelos exemplares, ndo necessariamente a composi¢do de uma historia idéntica, mas uma
histéria que acomoda resquicios de outra surgida posteriormente. Também pensamos como a autora, pois esse
entendimento ¢ semelhante ao proposto pela Teoria da Residualidade, na qual nos embasamos: residuos de
outras épocas se perpetuam no presente, pois ali estdo porque permaneceram de alguma forma ou em algum
sentido. Contudo, acreditamos ser importante cotejar o viés analisado por Rougemont, visto ser seu estudo
citado e incorporado por autores como Georges Duby, Jos¢ Miguel Wisnik, Joseph Campbell, Robert Castel e
constar na maioria das referéncias bibliograficas quando a obra em analise é O Romance de Tristdo e Isolda.
Outrossim, ¢ mister abordar elementos com os quais podemos tecer contrapontos.



112

Seria facil acentuar o carater sagrado que certos autores do século passado
julgaram poder atribuir aos personagens de Tristdo e Isolda (ou Essylf) na
mitologia celta. Desde o século VII, Tristdo teria sido um semideus, o arauto
simbolico dos mistérios, o “guardido dos pequenos javalis sagrados”, isto €, dos
discipulos dos druidas, rival de seu tio Mark, o rei-cavalo, ¢ amante de Essylt, cujo
nome supostamente significa “espetaculo misterioso, fada irlandesa, égua de crina
branca, ou ainda uma figuragdo da 4gua da caldeira de Ceridwen, que da
inspiracao aos bardos, cura e ressuscita, isto €, eleva o iniciado a vida do espirito”.
Pretendeu-se também ver na rivalidade entre Tristdo e Marcos, o simbolo da luta
entre os bretdes armoricanos e os galo-francos. E incontestivel que muitos
elementos da tradigdo bardica (oral) estdo incorporados na lenda. Mas também ¢
certo que, Béroul, Thomas, Eilhart, o autor do Romance em prosa, ¢ o da Folie
Tristan, desconheciam essa tradigdo. Ignoravam o sentido primitivamente sagrado
e simbolico dos personagens cujos amores nos contam (Rougemont, 2003, p. 30).

Assim, tudo quanto escrevem os autores das versdes do século XII, bem como
ocorre na de Bédier, sdo “ornamentos artisticos, interpretagdes individuais” (Rougemont,
2003, p. 434). Nesse sentido, podemos fazer referéncia ao processo de cristalizag¢ao, sobre o
qual Pontes (2020) nos fala, pois ai esta a obra de arte lapidada com o estilo do autor e seu
modo, como faz Bédier. Quando um autor faz isso, reinventa o sentido da narrativa, pois ¢
com vistas nesses escritos que ela atua sobre nos.

Desta feita, ao falar do modo como essa narrativa atua sobre nés e do processo
mitico envolvido na histéria dos amantes da Cornualhas, Rougemont (2003) evoca
elementos caros a Teoria da Residualidade, visto que o mito, por permanecer, traz consigo
residuos. No caso de Tristdo e Isolda, evocam um amor tradgico, ndo podendo ser vivido
plenamente pela impossibilidade do emaranhado de obstaculos e pelos papéis sociais 0s
quais representam.

Assim, podemos dizer, que a proposi¢ao de Rougemont (2003) vai ao encontro
da realizacdo de Bédier, pois este conseguiu escrever a obra a partir de versdes anteriores e,
apesar de contemporaneo do século XX, foi capaz de rememorar a narrativa dos amantes
com espirito medieval, sem, contudo, deixar de imprimir também seu estilo literario. Ou
seja, fez uma construcao artistica a partir de elementos varios, mas aproveitou residualmente
elementos da cultura propagada no medievo.

Desse modo, ¢ possivel, por exemplo, observar, inclusive, como elemento
residual o carater mitico da narrativa de Tristdo e Isolda, a titulo da proposicdo de
Rougemont (2003). Para ele, existe uma lacuna em relagao a origem da historia dos amantes,
contribuindo, assim, para a revelacdo de um cardter mitico. Podemos inferir mais uma
relacdo entre elementos culturais, como se propde na Residualidade. Além da lacuna
verificada em relacdo a origem da narrativa enquanto obra de arte, bem como o valor

sagrado, atribuigdes estas dadas por Rougemont (2003) para delinear o perfil mitico de



113

Tristdo e Isolda, o autor também busca demonstra-lo a partir do sentido de obscuridade por

ele estabelecido:

Finalmente, o proprio sentido da obscuridade que descobriremos na lenda indica
seu profundo parentesco com o mito. A obscuridade do mito ndo reside geralmente
em sua forma de expressdo (terilamos nesse caso a linguagem do poema que, no
entanto, ¢ das mais simples, como se sabe). Reside, de um lado, no mistério de sua
origem e, de outro, na importancia vital dos fatos que o mito simboliza. Se os fatos
ndo fossem obscuros ou se ndo houvesse algum interesse em obscurecer sua
origem e sua dimensdo para livra-los da critica, ndo haveria necessidade de mitos.
Poderiamos nos contentar com uma lei, um tratado moral ou mesmo uma historieta
que desempenhassem o papel de resumo mnemotécnico. Nao haveria necessidade
de mitos se fosse licito limitar-se as certezas e exprimi-las de forma clara ou direta.
Ao contrario, o mito desponta quando se torna perigoso ou impossivel confessar
claramente certo numero de fatos sociais ou religiosos, ou de relacdes afetivas,
que, todavia, se deseja conservar ou que ¢ impossivel destruir (Rougemont, 2003,
p. 30-31).

Partindo do principio da obscuridade, Rougemont nos afianca: “precisamos de
um mito para exprimir o fato obscuro e inconfessavel de que a paixdo estd ligada a morte”
(Rougemont, 2003, p. 31). Isso porque,

Desejamos salvar a paixdo e adoramos essa infelicidade, ao passo que as morais
oficiais e a nossa razdo as condenam. A obscuridade do mito nos permite, portanto,
aceitar seu conteiido disfarcado e desfrutd-lo na imaginagdo, mas sem tomarmos

uma consciéncia clara o bastante para que a contradicdo se manifeste (Rougemont,
2003, p. 31).

Dessa forma, disfarcadas algumas realizagdes humanas, a critica ndo vem a tona:
nem nos criticamos a nds mesmos, tampouco somos criticados por outrem. Isso porque o
mito exprime essas realizacdes, quando da exigéncia de nossos instintos, mas também ¢
capaz de disfar¢a-las, quando despertamos por conta da razdo™.

Para Rougemont (2003), o verdadeiro mito possui qualidades coercitivas, as
quais podem ser observadas n’ O Romance de Tristdo e Isolda, contudo, apesar de
desempenhar papel de coercdo absoluta no século XIII, as regras cavaleirescas, por exemplo,
sO se apresentam como intervengdo no romance a titulo de obstaculo mitico e de figuras
rituais de retdérica. Desse modo, a expressdo da paixdo ¢ contida pelas regras de cavalaria,
pois:

Somente nessa condigdo ela podera exprimir-se a meia luz do mito. Isso porque,
enquanto paixdo que deseja a Noite e triunfa numa morte transfiguradora, ela

representa uma ameaga violentamente intoleravel para qualquer sociedade. E
preciso, portanto, que os grupos constituidos sejam capazes de contrapor uma

3 A razdo aqui conforme Denis de Rougemont. Entendendo-se como a atividade profanadora que se exerce em
detrimento do coletivo, libertando o individuo. Embora o racionalismo se tenha convertido em doutrina oficial,
ndo devemos esquecer sua eficiéncia verdadeiramente sacrilega, anti-social e “dissociadora (Rougemont, 2003,
p- 32).



114

estrutura solidamente articulada para que ecla tenha a oportunidade de se
exteriorizar sem causar maiores danos (Rougemont, 2003, p. 32).

Assim, esses “grupos constituidos”, dos quais nos fala Rougemont, referindo-se

ao grupo de pessoas que utiliza as regras cavaleirescas, assume um vinculo social e mais

tarde pode vir a enfraquecer ou até mesmo a se dissolver. Dessa maneira, o mito deixara seu

sentido preciso, mas ainda assim sera recuperado, pois:

A medida que a cavalaria, mesmo em sua forma profanada de savoir-vivre — 0s
costumes que devem ser observados por quem almeja tornar-se um gentleman —
perder suas ultimas virtudes, a paixdo “contida” no mito primitivo se difundira na
vida cotidiana, invadird o subconsciente, invocara novas coercgdes, inventando-as
se necessario (Rougemont, 2003, p. 33).

E complementa:

Nao ¢ preciso ter lido o Tristdo de Béroul ou o de Bédier, nem ter ouvido a dpera
de Wagner para sentir na vida cotidiana a forga nostalgica de tal mito. Ele se
manifesta na maioria de nossos romances e filmes, no €xito que estes obtém junto
as massas, na satisfacdo que despertam no coracdo dos burgueses, poetas,
malcasados e jovens aprendizes que sonham com amores miraculosos. O mito (de
Tristdo e Isolda) age onde quer que a paixdo seja sonhada como um ideal, ¢ ndo
temida como uma febre maligna; onde quer que sua fatalidade seja chamada,
invocada, imaginada como uma bela e descjada catastrofe (Rougemont, 2003, p.
34).

Para Rougemont (2003), a historia de Tristdo e Isolda j& nao pode ser

considerada apenas um Romance, mas devido a permanéncia das relagdes por ele

provocadas, pode ser, sim, denominado o mito de Tristdo e Isolda, cuja influéncia ainda se

propaga até nossos dias. A narrativa perdeu sua forma primitiva, mas conservou muito do

que havia nela. Esses elementos herdados sdo os compreendidos como residuos. Eliade

(2020) explica que:

O mito conta uma historia sagrada, quer dizer, um acontecimento primordial que
teve lugar no comego do Tempo, ab initio. Mas contar uma historia sagrada
equivale a revelar um mistério, pois as personagens do mito ndo sdo seres
humanos: sdo deuses ou Herdis civilizadores. Por esta razao suas gesta constituem
mistérios: 0 homem nao poderia conhecé-los se ndo lhe fossem revelados. O mito ¢
pois a historia do que se passou in illo tempore, a narracdo daquilo que os deuses
ou os Seres divinos fizeram no comeg¢o do Tempo. “Dizer” um mito ¢ proclamar o
que se passou ab origine. Uma vez “dito”, quer dizer, revelado, o mito torna-se
verdade apoditica: funda a verdade absoluta. “E assim porque foi dito que é
assim”, declaram os esquimos netsilik a fim de justificar a validade de sua historia
sagrada e suas tradigdes religiosas. O mito proclama a apari¢do de uma nova
“situacdo” cosmica ou de um acontecimento primordial. Portanto, é sempre a
narra¢do de uma “criacdo”: conta-se como qualquer coisa efetuada, comegou a ser.
E por isso que o mito é solidario da ontologia: s6 fala das realidades, do que
aconteceu realmente, do que se manifestou plenamente (Eliade, 2000, p. 84-5).

Observando as palavras do autor, podemos confirmar que Tristdo e Isolda podem

configurar como mito se os entendermos como herois, a proposito da esséncia da narrativa.



115

Sendo estes confirmados como herdis, podemos acrescentar a presenga de um
acontecimento primordial: o amor desmedido, capaz de ultrapassar regras e valores sociais €
culminar na morte de ambos, prevalecendo mesmo depois por meio da unido do espinheiro
verde saido do timulo de Tristdo em dire¢ao ao de Isolda e se entrelagando a ele.

Segundo Denis de Rougemont (2003), o sentimento aflorado entre os amantes ¢
o do amor-paixdo. Este evocaria um aniquilamento de forgas, pois enquanto paixdo é
tormenta, ela ndo se efetiva como permanéncia, se dd na intermiténcia e sempre de forma
intensa, diferente do amor, este mais espiritual, possivel de existir durante uma vida inteira.

Segundo Campbell (2008):

Uma definigdo razoavel para mitologia seria que ela é a religido dos outros. A
defini¢do de religido também ndo ¢ dificil: ¢ mitologia mal compreendida. Essa
compreensdo equivocada consiste geralmente em interpretar simbolos miticos
como se fossem referéncia a fatos historicos. E tal problema ¢é particularmente
crucial em nossa tradicdo no Ocidente, onde toda énfase tem sido posta na
historicidade dos eventos que supostamente serviram de base para a fundagao de
nossas igrejas. Acham-se os mesmos temas mitologicos basicos em todas as
religides do mundo, da mais primitiva a mais refinada, das planicies da América
do Norte as florestas europeias e aos atdis polinésios (Campbell, 2008, p. 49).

O autor destaca os simbolos miticos ndo como fatos historicos e explica que a
base para o equivoco sobre mitologia se da exatamente na crenga das pessoas boa parte das
vezes de relacionar a mitologia com a historicidade. A isso soma-se um outro problema:
esses ‘“‘eventos miticos”, chamemos assim, considerados equivocadamente historicos,
servem de base para a fundagao das igrejas.

Em outras palavras, de um modo geral, as religides exploram o mito
compulsoriamente de forma equivocada ao atribuir-lhe valor historico. De certa forma,
menosprezam a importancia da mitologia, pois tais narrativas s6 sdo consideradas
importantes diante do vislumbre religioso porque sdo vistas como acontecimentos historicos.

Campbell (2008), explicando sobre a espécie humana, chama atenc¢ao para o fato
de nascermos cedo demais e para as implicacdes desse fato, pois:

Nascemos incapazes de tomar conta de nds mesmos por um periodo de cerca de
quinze anos. A puberdade ndo vem sendo depois dos 12 ou mais, e a maturidade
fisica ndo até o comego da casa dos 20. Durante a maior parte dessa longa fase da
vida, o individuo encontra-se numa situagdo de dependéncia psicoldégica. Quando
criancas, somos educados de modo a que qualquer estimulo, qualquer experiéncia,

nos leve simplesmente a reagir dizendo: “Quem vai me ajudar?”’ (Campbell, 2008,
p. 38).



116

Para o autor, por nascermos completamente dependentes, precisamos nos apegar

a algo. Durante muito tempo nos apoiamos em nossos pais, mas ao longo de nossa existéncia

ha muitas outras dependéncias as quais recorremos. Ainda segundo Campbell (2008):

Ha muito, muito tempo, uma ideia me veio a cabeca: o outro animal que nasce
muito cedo é o marsupial — o filhote de canguru, de wallaby. Ele ndo ¢ placentario,
ndo pode ficar no utero da mae tempo suficiente para crescer. Assim, nascido de
uma gestacdo de cerca de 18 dias, arrasta-se até a barriga da mie e entra numa
pequena bolsa. Agarra-se a um mamilo e permanece na bolsa até que consiga sair e
andar. Fica num segundo tutero — ttero com paisagem. Entendo a mitologia como
um 6rgdo equivalente para o homem. Precisamos dela como o marsupial precisa da
bolsa para superar a fase de filhote incapaz e se desenvolver (...). A fim de
contribuir para o desenvolvimento pessoal, a mitologia ndo precisa fazer sentido,
ndo precisa ser racional, ndo precisa ser verdadeira: precisa ser confortavel, como a
bolsa do marsupial. Suas emogdes crescem la dentro até vocé se sentir seguro para
sair. E, quando essa bolsa se desfaz, o que ¢ comum acontecer no nosso mundo,
ndo temos um segundo utero. A atitude racional diria: “Ora, esses mitos antigos
sdo uma bobagem!”, o que acaba por estracalhar a bolsa. Entdo, com o que
ficamos? Ficamos com um monte de nascimentos fracassados, sem a formatura do
segundo utero. Foram expelidos cedo demais, nus e agitados, e tiveram de se virar
sozinhos (Campbell, 2008, p. 46).

O cerne da questao ¢ o fato de sermos completamente dependentes boa parte da

vida. Essa relagdo de dependéncia estd nos reconditos do nosso ser € nos espreita

permanentemente, desse modo nossas crengas e, entre elas, a na mitologia religiosa, muitas

vezes presente pela determinagdo Igreja, é o suporte no qual estamos apoiados. Ocorre que,

por necessidade de racionalidade ou apego a caréncia de historicidade, a humanidade acaba

por menosprezar o mito e seus ensinamentos modelares. Isso ocorre porque, segundo

Campbell:

Nao existe mais um horizonte cultural no qual todos acreditam na mesma coisa.
Em outras palavras, cada um de nos ¢é langado na floresta da aventura, sem lei (...)
O fundamental na ciéncia é que ndo existem fatos, so teorias. Vocé ndo acredita
nessas coisas, sdo hipoteses de trabalho que podem mudar quando expostas a mais
informagdes. Fomos ensinados a ndo fechar questdo, e sim a continuar abertos. A
psique consegue lidar com isso? Houve uma época na civilizagdo ocidental em que
os varios mitos da cultura estavam assim, em conflito. Durante os ultimos anos do
Império Romano, a religido do Oriente Préximo, o cristianismo, foi imposta ao
individualismo europeu. Onde, por um lado, a tradicdo biblica enfatizava a
necessidade de subordinar o individuo ao grupo sagrado, por outro lado a tradi¢do
europeia dava mais valor a inspira¢do e a realizagdo individual. No século XII
d.C., houve na Europa um tremendo rompimento entre as tradigdes guerreiras. O
melhor exemplo, para os que gostam de literatura, estd nas novelas arturianas, em
que os cavaleiros, desfilando como herdis cristdos, sdo na verdade deuses celtas;
deuses do romance de Tristdo, no qual ele e Isolda dizem, como dissera Heloisa:
“Meu amor ¢ minha verdade, e por ela arderei no inferno”. Esse conflito acabou
por levar ao Renascimento, a Reforma, ao Racionalismo, ¢ a tudo que se seguiu
(Campbell, 2008, p. 47-8).



117

Desta feita, como atestam os acontecimentos arrolados acima, mesmo diante da
imensidao de elementos trazidos pela mitologia, os conflitos corroborados com a falta de
valor nessas narrativas fica evidente, porém elas continuam a existir com outro valor, talvez
esteja encerrado no valor literario e possivelmente no antropologico. Os mitos ligados a
religido ainda perduram, com a necessidade de dar importancia a historicidade, no que pese
ao proprio teor da concepgao religiosa, contudo deixou-se de lado ha muito tempo o valor de
histéria exemplar, valor modelar, acompanhando a mitologia noutros tempos.

Em se tratando de Tristdo e Isolda, o amor-paixdo ¢ mitificado por Rougemont
(2003), o qual defende que a teoria dos amantes evoca um tipo de amor primordial, tal qual
Eliade nos fala quando trata do conceito de mito, pois traz a tona, a0 modo mitico, a ideia
desse sentimento como exemplar. Para ele, os personagens Tristdo e Isolda elaboram um
modelo de amor, sendo com isso os fundadores do amor-paixdo no Ocidente.

A nosso ver, Tristdo e Isolda podem realmente ser considerados mito enquanto
relacionados ao amor-paixdo evocado por eles. Isso ndo se dd necessariamente em
decorréncia do filtro magico, mas por assemelhar-se a um certo amor/paixao greco-latino,
que aludia, muitas vezes, a uma fatalidade irresistivel, proveniente da sensualidade e do
desejo de felicidade, no qual pudor e respeito cediam lugar a paixdo inerente ao ser humano.

Esse amor-paixdo, em essé€ncia, ¢ uma aspiragcdo a felicidade, mas esta jamais
acontece plenamente, porque configura a fatalidade irresistivel de um sentimento
arrebatador, que nos moldes de Rougemont nao encontra lugar nas vivéncias comuns.

O primeiro pardgrafo d’O Romance de Tristdo e Isolda traz a seguinte pergunta:
“Senhores, vos agrada ouvir um belo conto de amor e de morte?” seguida da resposta: “E o
de Tristdo e Isolda, a rainha. Escutai, como em grande alegria e grande pesar eles se
amaram, disso morreram em um mesmo dia, ele por ela, ela por ele” (Bédier, 1988, p. 1).

J4 no inicio da narrativa, fica dada a exata medida do amor e a tragicidade em
decorréncia da morte dos amantes. Tristdo e Isolda ndo encontram lugar para seu sentimento,
porque o amor por eles evocado € o amor-paixdo, sentimento no qual se encerra o valor de
impossibilidade. Esta ocorre ndo s6 pelas questdes sociais aqui expostas, como as
implicagdes na historia dos amantes (quem sdo Tristdo e Isolda sem um reino? que espécie
de cavaleiro e dama sdo eles?), mas também porque ndo ¢ possivel ser arrebatado pela
paixao desmedida todo o tempo.

Consoante a isso Tristdo e Isolda ndo sdo os personagens conformados com um

amor tranquilo e seguro, por exemplo quando estdo na floresta e poderiam contentar-se a



118

nova vida. Ao contrario, precisam do irresistivel, do improvavel, do impossivel para
realizarem-se, além da necessidade de continuarem suas trajetdrias com seus papeis sociais.
Tal entendimento vem da ideia de o amor-paixdo vivido por Tristdo e Isolda contornar a
procura da morte, esta perceptivel pelos apuros aos quais se entregam os amantes em razao
desse sentimento.

E no mundo das esséncias, do sagrado, do metafisico, do “mythos” que a paixdo
assume seu carater de vida eterna. Na narrativa, esta aparece simbolizada pelo triste final,
quando o espinheiro avanga do timulo de Tristdo em direcdo ao de Isolda, desse modo, o
mito do amor-paixdo atinge seu 4pice no momento em que evoca a vida post mortem dos
amantes.

Segundo Oliveira (2019):

Em Tristdo e Isolda, o amor dos protagonistas nutre-se de obstaculos a ele
impostos, isto ¢, as dificuldades encontradas para a realizacdo deste amor
impossivel tornam-se a propria razdo de ser. Na auséncia de obstaculos externos,
Tristao e Isolda criam suas proprias dificuldades, mantendo assim, acesa a chama
de sua paixao nos sucessivos reencontros e separacdes. No final da narrativa os
amantes procuram a morte como unica forma de redengdo e vingancga contra a
paixdo avassaladora que acaba por se transformar em uma espécie de autoflagelo,
de peniténcia. O autor conduz a ag@o da narrativa episodica para este final tragico,
em que o par romantico realiza seus intentos amorosos na morte que,
inconscientemente, sempre desejaram e que representa para eles o sinal de igual na
equagdo da vida, espelho de Narciso (Oliveira, 2019, p. 176).

Para o autor supracitado, assim como para Rougemont (2003), os amantes amam
mais o amor ¢ a impossibilidade de viver esse sentimento do que um ao outro. Seria na
irrealiza¢do e na tragicidade, culminando na morte, o encontro da verdadeira esséncia e o
destino desse amor.

Segundo Castel (1998):

Assim, a estrutura do amor de Tristdo e Isolda compreende-se a partir da
desterritorializagdo que o constitui originariamente. Os dois amantes despiram o
mundo. Desde entdo, seu amor estd condenado a ser ele mesmo absoluto, pois ndo
possui qualquer suporte possivel na vida social. Ele ndo regula sucessdes ou
divisdes de terras, ndo se inscreve entre as estratégias matrimoniais e sociais, nao
se transmite a uma descendéncia. Nada o limita, o relativiza, nem o prolonga. S6
pode ser vivido como experiéncia total, voltado sobre ele mesmo, porque ndo tem
nem pontos de apoio nem consequéncias fora do quadro no qual se
autocircunscreve. E o que exprime maravilhosamente o episodio do filtro: o "vinho
ervoso" simboliza o éxtase que arranca os dois protagonistas de todas as
pertinéncias anteriores para coloca-los, a sés e nus, um face ao outro. Mas ¢
preciso acrescentar que se esse transporte fora do tempo e do espago pode ocorrer,
se portanto a magia opera, ¢ porque eles ja sdo, ao menos Tristdo, ja ¢ um ser de
lugar nenhum. A magia do filtro aparece assim como uma fabulagdo cultural
determinada para significar a extraterritorialidade deste amor. O resultado ¢ que
essa forma de amor evidentemente s6 pode se realizar com a morte. E irrealizavel



119

sem a morte porque esse amor ¢ completamente desprovido das ligagcdes com a
vida (Castel, 1998, p. 181).

Segundo o autor, o amor de Tristdo e Isolda precisa ser observado primeiramente
a partir da desterritorializacao, pois ele s6 encontra lugar fora dos seus ambientes sociais.
Sendo assim, ele ¢ absoluto apenas em se tratando de si mesmo. Quando os amantes se
encontram despidos de suas fungdes sociais, vivenciam o amor em sua plenitude, como
ocorre em dois momentos: na brevidade do momento em que estdo em alto mar, logo apos a
ingestdo do filtro magico e depois de terem sido descobertos na floresta, onde passam a
viver.

Depois de dois anos afastados da sociedade, desterritorializados, como propoe
Castel (1998), decidem voltar para o mundo conhecido onde tinham lugar. Porém, apds o
retorno a vida anterior, também nao se realizam plenamente. Apenas na morte esse amor
volta a triunfar, pois por meio dela ocorre a unido dos amantes, devido a partida de um em
funcdo da auséncia do outro e no momento no qual o espinheiro verde nascido da sepultura
de Tristao se entrelaga ao timulo de Isolda.

Segundo Brugger (1904), “o amor ¢ a forga primordial de espirito dotado de
atividade volitiva, for¢a animadora e criadora de valores” (p. 47). Essa forca primordial
pode ser vista quando Isolda, por duas vezes, trata de Tristao ferido com ervas e unguentos,
ajudada pela mae, a qual repassara tal conhecimento. Isolda ¢ levada por essa forga
primordial a cuidar daquele que vird a ser seu amado. No entanto, s6 depois de beberem
juntos, por engano, do filtro magico, beberagem preparada pela rainha, mae de Isolda,
apaixonam-se perdidamente e entregam-se um ao outro. Existe inclusive uma versdo menos
popular, na qual Isolda sabia que estava bebendo, junto de Tristdo, a po¢cdo magica de amor,
segundo afirma Castel (1998).

Outro elemento emblematico dessa forca originaria poderia ser o espinheiro do
timulo de Tristdo avangando para o de Isolda, uma forga tdo grandiosa capaz de simbolizar
o amor além da vida. Apesar do filtro magico, na histéria dos amantes, ser o elemento
justificador do amor sem limites, vale questionar se esse amor ja existia antes do elemento
magico. Vejamos as palavras de Brugger sobre o amor:

Considerado do ponto de vista de sua esséncia, e em seu niicleo vivencial, ¢ uma
atitude ou atividade total afirmativa (reconhecedora, criadora, em busca da unifo)
da alma espiritual em frente de pessoas enquanto (real ou potencialmente)
portadoras de valores espirituais, em frente destes mesmos valores. Por esta forma,
o amor tira de seu isolamento a personalidade individual, levando-a a participar do

convivio nas varias formas primordiais (...) o amor ndo ¢ mero sentimento de
prazer (...) (Brugger, 1904, p. 47).



120

Assim, ao cuidar de Tristdo quando este se encontra a beira da morte, Isolda ja
exerce o que poderiamos considerar como unido espiritual. Exatamente porque o amor nao ¢
mero sentimento de prazer, e sim forca espiritual, Isolda resolve cuidar daquele por quem
possivelmente ja nutre amor. Essa ¢ uma interpretacdo possivel, pois depois de conquistar
Isolda, como consequéncia de ter matado o dragdo e vencer o senescal covarde, Tristdo
explica para ela té-la conquistado para o rei Marc, seu tio, recebendo com isso total desprezo
da moga. Isolda sente-se preterida, pois acreditava ter sido conquistada em casamento por
ser amada pelo cavaleiro. Tristdo, por sua vez, prometera ao rei levar a dona dos cabelos de
ouro para tornar-se sua rainha, sem imaginar ser aquela a princesa que havia cuidado de seus
ferimentos mais de uma vez.

Diante desses desencontros Tristdio e Isolda, confinados em sensacoes
contraditorias, bebem do filtro magico e entregam-se a paixdo desmensurada. Segundo
Ferraz (1960), ja nas versoes de Tomas e Gottfried von Strassbourg pode-se observar:

Transmutando-se em aspiracdo maxima da existéncia humana, o amor passa a
significar a mais completa e perfeita afinidade fisica e psiquica entre dois seres,
enquanto o filtro é reduzido a simples imagem poética do momento psicologico

exato em que sobem a tona os sentimentos profundos submersos até entdo no
intimo de Tristao e Isolda (Ferraz, 1960, p. 44-45).

Para a autora, o filtro magico de amor € apenas uma representagao poética do
sentimento ja avizinhado em Tristdo e Isolda. Essa compreensdo corrobora com a hipdtese
de ja haver amor entre eles mesmo antes de tomarem juntos a po¢ao do amor.

No dizer de Simon May, “todos precisam de amor; muitos o encontram, mas
poucos o vivem” (2012, p. 21). Temos ai o cerne da historia dos amantes das Cornualhas, os
quais, deparando-se com o amor e diante da necessidade de vivencia-lo, ndo se contentam
com a sua impossibilidade, passando entdo a transgredirem valores morais e determinacdes
sociais até encontrarem tragicamente a morte, seu ultimo refagio.

Platao nos fala do amor como completude e possibilidade de se reconhecer no
outro. Leiamos as palavras do filosofo:

Simplesmente pensaria ter ouvido o que ha muito estava desejando, sim, unir-se e
confundir-se com o amado e de dois ficarem um s6. O motivo disso ¢ que nossa
antiga natureza era assim e nos éramos um todo; e portanto ao desejo e procura do
todo que se d& o nome de amor. (...) estou dizendo a respeito de todos, homens e
mulheres, que ¢é assim que nossa raca se tornaria feliz, se plenamente

realizdssemos o amor, e o seu proprio amado cada um encontrasse, tornado a sua
primitiva natureza (Platdo, 1972, p. 31).

Tristdo e Isolda encontram um no outro a morada para esse sentimento, depois

de tomarem juntos o filtro magico. Esta ¢ a justificativa para a existéncia de um amor



121

impossivel diante das obrigacdes sociais apresentadas aos personagens e da impossibilidade
de assumir a paixao e entregarem-se em matrimonio. Tristdo, como cavaleiro honrado que se
acredita®, resolve cumprir seu papel diante da sociedade e entrega Isolda ao rei Marc. Do
mesmo modo, para cumprir seu papel social, a moga aceita a situagdo imposta por Tristdo.

Tristdo e Isolda s3o personagens remanescentes de épocas vdarias e trazem
consigo residuos culturais e historicos, incluindo seu modus vivendi e seu amor-paixao. Mais
ainda, remontam a criacdo do mito do amor no Ocidente e nos fazem compreender o quanto
desse modelo amoroso ainda perdurar na atualidade. A proposito da Teoria da
Residualidade, ¢ exatamente a permanéncia desse modelo que nos faz reafirmar a forga de
elementos do passado capazes de atuar em outro ou outros tempos.

Quando falamos do amor em variados modelos, ou quando elencamos
caracteristicas das culturas celta e medieval, tocamos sempre nos elementos do passado que
residualmente vao se apresentando ao longo dos tempos. Ao apontarmos tais elementos
como definidores -, inclusive na versao d’O Romance de Tristdo e Isolda, de Bédier, vista
como obra cuja feitura se da de forma residual por tomar nao s6 fragmentos de outras
versdes da narrativa mas todos os outros contextos culturais, mentalidades, imaginarios -,
dimensionamos em alguma medida a necessidade da Teoria da Residualidade. E importante
a compreensdo desses elementos durante uma analise, seja diante de uma obra literaria de
1900, como ¢ o caso d’O Romance de Tristdo e Isolda, seja numa obra escrita na atualidade.

Foi exatamente a necessidade de entender os elementos envolvidos num
determinado recorte cultural que nos fez optar pela investigacdo acerca do papel da mulher
tanto na cultura celta quanto na Idade Média. Pensar nas figuras estereotipadas dessas
mulheres nos levou as imagens de dama e bruxa. A dama, comumente cantada pelos
trovadores e cavaleiros medievais, para a qual era direcionado o amor cortés, € a bruxa,
figura que a igreja demonizou e puniu feroz e covardemente, apesar de enaltecida na cultura
celta. Isolda ¢ a sintesse dessas mulheres numa unica personagem e esta serd a abordagem

do capitulo a seguir.

** Aqui a ideia é demonstrar que o proprio Tristdo se vé como cavaleiro honrado.



122

5 A SENDA DOS IMAGINARIOS MEDIEVAL E CELTA NAS REPRESENTACOES
FEMININAS

As feiticeiras aparecem como bodes expiatorios da modernidade. De que sdo
acusadas, afinal? De muitas coisas, misturadas. Em primeiro lugar, elas ofendem a
razdo e a medicina moderna, por suas praticas magicas. Tém a pretensdo de curar
0s corpos, ndo somente com ervas, mas com elixires elaborados por elas e com
féormulas esotéricas. Elas manifestam uma sexualidade desenfreada (...) Praticam
uma sexualidade subversiva. (...) Elas encarnam a desordem dos sentidos (Perrot,
2019, p. 89-90).

A epigrafe de abertura deste capitulo nos leva a pensar na forma como eram
vistas as mulheres que subverteram a ordem e os valores impostos pela Igreja e pela
sociedade medieval. Elas eram consideradas mas e deveriam ser punidas devido a forma
pela qual agiam, contudo nem sempre foram vistas desse modo. Apesar de no medievo a
mulher ser considerada bruxa ou feiticeira e sofrer perseguicdes, ela bebe na fonte da
ancestralidade ¢ do amor a terra e as ervas, tragos oriundos da mulher celta, por sua vez,

respeitada e valorizada naquela sociedade, como veremos a seguir.

5.1 O percurso da mulher celta

Quando a deusa era mulher, mulheres e homens caminhavam sobre a terra de maos
dadas, cada qual cumprindo sua fung¢do, assim como ocorre na Natureza. Mulheres
¢ homens praticavam o intercdmbio entre os seres humanos e as forcas divinas, isto
é, existiram druidisas e druidas, sacerdotisas e sacerdotes celtas. As druidisas e
druidas cabiam determinadas fungdes além das celebra¢des anuais do calendario
céltico, como julgamentos, distribuicdo da lei, guarda e difusdo da tradigdo oral
dos povos celtas, fun¢do essa também cumprida pelos bardos. No entanto,
qualquer celta poderia se dirigir & Deusa, que eu chamo “Grande Mae”, e ao Deus
ou Pai Tribal, que eu chamo “Grande Espirito” sem a necessidade de
intermediarios, afinal, todos eram filhos dos deuses e eram iguais perante seus
olhos (Black, 2022, p. 27-8).

A epigrafe de abertura nos leva a refletir sobre a concepgao dos celtas a respeito
da importancia dada as mulheres nesta sociedade. Podemos perceber que ha, pelo menos,
certa igualdade quanto aos papéis ocupados por homens e mulheres, tendo em vista a
paridade entre ambos os géneros no que tange as ocupagdes sociais.

Temos defendido desde o inicio que O Romance de Tristdo e Isolda, de Bédier,
sendo recriado a partir dos varios fragmentos das versoes acessadas pelo autor ao longo de

seus estudos, nos leva a retomar varios periodos historicos, estes pertencentes as culturas



123

celta e medieval. O fato ¢ que se deu a cristianizacdo dos elementos oriundos da cultura
celta, processo pelo qual passaram muitos dos componentes desta civilizagao.
Podemos compreender a consonancia entre os elementos celtas e medievais

porque a cultura perdura ao longo do tempo ou dos tempos. Segundo Pontes (2006):

Parece-me que o falar de cultura, arte ¢ linguagem nos compele a dissertarmos
sobre um s6 tema, cultura, pois a melhor teoria do conhecimento, a mais
procedente entre varias, firma toda a possibilidade do conhecer em torno de trés
elementos fundamentais que tém valéncia propria e ndo se confundem entre si.
Estes trés elementos sdo o homem, a natureza e a cultura. Para que o conhecimento
se produza ha de contar-se, necessariamente, com estes trés elementos. O homem ¢
o sujeito do conhecimento. A natureza ¢ a realidade objetiva (physis) posta fora da
subjetividade do homem. E a cultura é sempre um produto da intervengao do
homem na natureza, sob a forma de uma relagdo do individuo com o que lhe é
circunstante (Pontes, 2000, p. 1).

Desse modo, o autor nos faz refletir a respeito da cultura como circunstancial
aqueles que a vivenciam, ou seja, de acordo com as subjetividades individuais, porém em

confluéncia com o tempo. De acordo com o autor:

O termo cultura tem muitas acepgdes e a Antropologia ressalta a de cultura
material e a de cultura espiritual, sendo que a primeira expressao designa o
conjunto de criagdes tangiveis de determinada sociedade ou povo; a segunda
refere-se ao conjunto de idéias e valores intangiveis, mas que plasmam e matrizam
a identidade dos individuos, sociedades e povos. Outra acepcao de cultura ¢ a de
“desenvolvimento total e harmonioso da personalidade”, como ressalta Terry
Eagleton, o dos homens cultos e eruditos, mas este desenvolvimento — é bom
lembrar — ndo se obtém fora do convivio social. Cultura é termo por exceléncia
contrario a isolacionismo, pois s6 pode ser obtida e produzida na comunhio
comunitaria, de onde todas as idéias e todos os valores dos individuos sdao
hauridos. Eis por que — ¢ oportuno frisar — as pessoas quase sempre sao levadas a
pensar que pensam o que pensam, quando sabemos ser o pensamento dos
individuos e também suas condutas, recebidos num processo de endoculturagio de
que nem se ddo conta. No fim de tudo, os individuos pensam e se conduzem de
acordo com determinado sistema de idéias e de valores, € ainda de um determinado
padrao de comportamento coletivo que se impde e eles nem percebem (Pontes,
2006, p. 2).

Assim, podemos compreender a cultura como aquilo que se estabelece num
determinado tempo, a proposito de suas relagdes factuais e humanisticas, de modo a se
estruturarem coletivamente e se perpetuarem de acordo com os elementos a ela relacionados.

E necessario também termos ciéncia de que a cultura perdura e remanesce de um
tempo em outro ou em outros, por isso nos interessa compreender a estrutura na qual se
estabelece a cultura celta e como esta vai reaparecendo nas sociedades subsequentes.

Muito do que se sabe da cultura celta estd fundamentado em acontecimentos e

personagens oriundos das ilhas britanicas, em especial da Irlanda. No decurso da Idade



124

Me¢édia, os monges irlandeses teriam compilado e preservado inimeros mitos celtas, desse
modo entendemos a cristianiza¢do nessas narrativas como uma circunstancia evidente.

A cristianizagao foi o processo responsavel pelo apagamento de muitos dos
elementos celtas, principalmente em relagdo a mulher, pois nesta sociedade ela era figura de
destaque e importancia. Segundo Barros (2001), os celtas

ocuparam o Ocidente numa primeira migragdo por volta de 1400 a.C., a segunda
migracdo estd atestada por volta de 500 a.C. As narrativas celtas e,
fundamentalmente, o Direito celta nos mostram que, embora muitas sociedades ja
se constituissem como patriarcais e, até mesmo, os semipatriarcados mediterraneos
ja se tivessem voltado a adoragdo priapica do falo, na época da invasdo da Galia
pelos romanos, no século I a.C., as mulheres celtas continuavam a ser vistas como

magicas, ndo sO representando a Soberania para o homem, mas também
encarnando a Grande Deusa (Barros, 2001, p. 49).

O pensamento da autora nos leva a compreender os elementos celtas: para eles, a
mulher era vista em condigdes de igualdade diante do homem, em alguns casos até de
superioridade. No entanto, estuda-los ndo ¢ tarefa facil, mas segundo Black (2022), existem
trés fontes contemporaneas principais nas quais podemos obter informagdes, a saber: os
autores classicos, os estudos linguisticos e a Arqueologia. A autora afianca:

Os autores classicos foram, em sua maioria, escritores gregos que eram
historiadores, filosofos, poetas e gedgrafos, e alguns escritores romanos, além do
proprio Julio César. A maioria dos autores classicos manteve contato direto com os
povos celtas da Europa na Antiguidade, por eles denominados ‘“barbaros”,
registrando seus costumes, aparéncia, organizacdo politica e social etc. (...) Outra
fonte de informagdes sdo as sagas celtas passadas oralmente de geragdo a geragdo
durante milénios, transcritas pelos clérigos entre os séculos nono e décimo
segundo. Quanto as sagas e historias da Mitologia Celta em geral, infelizmente
foram distorcidas, recebendo conotagdo e elementos catdlicos, alterando-lhes o
conteudo, as caracteristicas das personagens ¢ o desfecho. Por esse motivo, mesmo

os estudiosos que utilizam estas fontes literarias em seus trabalhos o fazem com
muita precaucdo (Black, 2022, p. 24-5).

Desse modo, muitos componentes da cultura celta presentes nessas narrativas
foram tomando novas formas em virtude da cristianizagdo e também devido ao fato de
serem pretensos alvos a serem conquistados. Assim, o que conhecemos dos celtas traz a
marca daqueles que nos contaram sobre eles.

Outro questionamento importante entre os estudiosos € se os celtas teriam sido
“um povo no sentido etnoldgico da palavra ou se eram povos etnoldgica e culturalmente
distintos entre si, que apenas falavam os idiomas classificados como célticos” (Black, 2022,
p. 25).

Ainda segundo a autora:



125

Nao ha davidas de que durante quatro séculos, mais ou menos entre 500 ¢ 100
a.C., os celtas foram um povo reconhecivel pela maneira de viver, pela sua
organizagdo politica e pela aparéncia fisica, pois com base nos relatos dos autores
classicos o termo “celtas” teria sido aplicado no sentido etnologico para definir um
povo, sem a intengd@o de identificar povos distintos que falavam dialetos célticos. A
concepcao de que os celtas sdo “povos faladores das linguas célticas” ¢ meramente
académica (Black, 2022, p. 24-5).

A autora explica contudo a existéncia de opinides divergentes, as quais
consideram a linguagem dos celtas uma tunica familia linguistica, ou seja, detentora de
caracteristicas que as tornam semelhantes sem necessariamente representar o
estabelecimento de uma grande e Unica nagdo, ideia corriqueiramente disseminada
principalmente entre os séculos XVIII e XIX. Segundo ela, “ndo ha qualquer evidéncia que
demonstre que os povos falantes de linguas reconhecidas como célticas mantinham lagos
culturais e etnolédgicos entre si” (Black, 2022, p. 25).

Como ja apontamos, a visdo sobre a mulher na cultura celta ¢ um importante
ponto a ser observado neste texto, ndo somente porque faremos a comparacgao entre esta € a
mulher do medievo, mas também em decorréncia de tal concepcao divergir assaz de outros
momentos da histéria da humanidade. Se os celtas nos impressionam pela rica mitologia,
dominio das ciéncias e por sua arte, h4 ainda algo a ser elencado: a posi¢do das mulheres
naquela sociedade.

Segundo Black (2022):

A cristianizagdo dos povos celtas teve inicio por volta de 250-300 d.C. no
continente e um pouco mais tarde, os missiondrios catélicos atingiram a Irlanda e a
Gra-Bretanha. Até entdo, a mulher gozava de certa liberdade, possuia direitos, era
respeitada e tinha seu lugar nas sociedades celtas. Por outro lado, nas sociedades
grega e romana nao havia espaco para a mulher na vida profissional, muito menos
politica. As mulheres da aristocracia grega e romana, em geral, gozavam de certo
respeito ¢ algumas concessdes, na qualidade de mulheres casadas ¢ maes de
familia. Consequentemente, possuiam certo status quando comparadas com as
mulheres das camadas sociais mais baixas, porém tinham pouco espago e
praticamente nenhuma liberdade. Quanto as mulheres celtas, os autores classicos e
as sagas celtas mostram a existéncia ndo s6 de mulheres guerreiras, mas de
profetisas, druidisas, bardas, médicas e satiristas. Entretanto, ¢ possivel que em
uma mesma sociedade, o status social das mulheres determinasse diferencas na
permissividade de certos comportamentos, e isso se aplicava as sociedades do
mundo antigo de modo geral. Rainhas e mulheres da aristocracia aparentemente
gozavam de um pouco mais de liberdade do que a mulher comum, porém a mulher
celta comum também era detentora de direitos e do respeito da sociedade celta
(Black, 2022, p. 71-72).

Podemos observar portanto que as mulheres celtas usufruiram de um lugar
diferente do ocupado pelas mulheres das sociedades coexistentes no mesmo periodo e em
periodos subsequentes. A mulher celta desfrutava de respeito e liberdade de modo mais

amplo que a grega e romana, por exemplo. Dessa foma,



126

Os conceitos celtas de vergonha e honra eram bem diferentes daqueles dos gregos
e romanos, o que torna clara a ma interpretagdo por parte da maioria dos autores
classicos ao mostrarem a independéncia e liberdade da mulher celta como se fosse
promiscuidade. Nas narrativas celtas, consta que a rainha Medb teria oferecido a si
propria e a sua filha, Finnabhair, para manterem relagdes sexuais em troca de
suporte politico e militar por parte de outro soberano. Obviamente ndo se trata de
promiscuidade, restando claro que as rainhas e princesas poderiam dispor
livremente de favores sexuais como um ato diplomatico. Em outra narrativa, Medb
teria passado a noite com o herdi-guerreiro Cu Chulainn como forma de amizade e
para fortalecer uma alianga politica (Black, 2022, p. 72-73).

Assim, a mulher celta, sobretudo a mais favorecida socialmente, possuia grande
liberdade e poder sobre o proprio corpo. No caso acima mencionado, mae e filha usam seus
corpos como moeda de troca politica, apesar de ndo ser possivel dimensionar em que medida
a predisposi¢ao delas para o ato representa liberdade.

E inegavel que elas agiam por conta propria, diferente de Isolda, por exemplo.
N’O Romance de Tristdo e Isolda, Bédier mostra a personagem feminina sendo oferecida
pelo rei, seu pai, em casamento, ao matador do dragdo que amedronta seu reino, ou seja,
usada como moeda de troca. Porém, os contextos das duas historias sdo divergentes, pois na
lenda dos amantes € o pai que faz tal oferta, mas a moga nao parece satisfeita com isso.

E preciso que entendamos a visdo dos povos sobre o feminino no decurso da

historia da humanidade. Se remontarmos a cronologia do periodo, observamos:

O primeiro elemento cultuado pelo homem foi a terra: e a terra foi gerada por ela
mesma. Era ela que produzia os frutos, os animais, o proprio homem. A vida
surgia de sua carne rasgada - grutas e fendas; de suas manifestagdes de forga -
rochas, montanhas, florestas, arvores, desertos; de suas profundezas liquidas -
mares, ri0s, pogos, nascentes; trazida por animais aquaticos e introduzida no ventre
feminino ap6s o contato da mulher com estes elementos ou animais. A terra e
todas as suas epifanias foram vistas como uma fonte inesgotavel de gerar frutos,
ligadas a forcas ou substincias cosmicas imensas. A terra era o [ugar fodo, no
sentido religioso primitivo. (...) Como Tellus Mater, Terra Mae, foi considerada a
divindade da fertilidade. E se a vida significava um desligar-se do ventre da terra, a
morte era apenas um regressus ad uterum (regresso ao Utero) para que um novo
nascimento pudesse acontecer. A evolugdo vai transformar a Terra Mae na Deusa
Mie e todo simbolismo com o qual a terra foi investida ndo desaparece, ao
contrario, incorpora-se a Deusa. No periodo Paleolitico, que os estudiosos datam
por volta de 100000 a 10000 a.C., cultuava-se a fertilidade e a fecundidade, ¢ ndo
foi dificil estabelecer a analogia entre a terra e a mulher. Ambas foram vistas como
um ventre capaz de gerar a vida. E se possuiam este poder, eram também
responsaveis pela acolhida de seu fruto sem vida e seu futuro renascimento. A
funcdo reprodutora da mulher, completamente desvinculada da sexualidade, pelo
desconhecimento total do homem de seu papel na fecundagao, era vista como um
mistério, causando a0 mesmo tempo encanto ¢ medo. A procriacdo feminina, esse
poder exclusivo e sem medida da mulher de criar vida, transformou-se em respeito
ao feminino, estendendo-se seu poder sobre a terra, os animais e os vegetais. A
mulher era vista como a Senhora da Vida em todas suas vertentes. Fecunda,
divinizada, ela era capaz ndo s6 de conservar esse poder para si propria, mas
também de transmiti-lo a todos os segmentos da natureza (Barros, 2001, p. 17-8).



127

A autora nos faz mergulhar no panorama do feminino desde tempos remotos,
para buscarmos a compreensdo acerca de sua importancia. O que temos ¢ uma relacao
profunda entre o feminino, a criagdo e a vida, dando a mulher um papel de extrema
importancia e superioridade. Sendo assim, questionamos em que momento a mulher deixa
de ter relevancia para ser transformada num ser inferior e maléfico diante da Historia.

Segundo Barros (2001),

A mulher era vista como a Senhora da Vida em todas suas vertentes. Fecunda,
divinizada, ela era capaz ndo sé de conservar esse poder para si propria, mas
também de transmiti-lo a todos os outros segmentos da natureza. Como Terra Mie,
dona da vida e da morte, rapidamente se transformou em responsavel pelos mortos.
E assim como, desde as origens, coube a mulher o plantio do gréo e a crenga em
seu poder vivificador, coube-lhe também o sepultamento dos mortos. Mulher,
Vida, Morte - trés principios enigmaticos. A mulher da a vida ao homem e ¢
também através dela que ele ¢ capaz de ascender ao mundo dos mortos e
ressuscitar. (...) Terra, Mae, Mulher, Senhora da Vida, Condutora da Morte,
Vivificadora, este poder exorbitante, que o homem detecta na mulher e que nio
consegue explicar, torna-se fascinante e amedrontador (Barros, 2001, p. 18-19).

A mulher, compreendida como um ser superior no paleolitico, era respeitada e
admirada, mas também invejada e temida pelo homem, justificativa, talvez, para que a
Histéria comegasse a mudar seu olhar sobre o feminino. Dando sequéncia ao que nos diz a

autora, o Paleolitico foi

Um periodo rico em estatuetas femininas em homenagem a fecundidade. Se nos
primérdios encontramos apenas representagdes parciais da mulher - quadris,
nadegas, coxas, vulvas, seios -, logo vdo aparecer representagdes totais. Os signos
da maternidade serfio grosseiramente acentuados. Sdo as famosas Vénus
esteatopigias, que povoaram a imaginacdo da humanidade e que apareceram, nos
quatro cantos do mundo, com as mesmas caracteristicas: seios caidos, quadris
largos, ventre pronunciado. No fim do Paleolitico, essas Vénus (...) aparecem com
formas mais esbeltas. (...) O culto da mulher, que comegou a partir de sua
associagdo com a Terra Mae, vai, desde o Paleolitico, desenvolver-se
prodigiosamente. Ela serd a Magna Mater, a Genitrix, Deusa Mae, Grande Deusa
Mae, Senhora dos animais selvagens, Deusa Soberana das Montanhas, das
Arvores... Todo este poder sobre a natureza lhe atribuira também as fungdes de
guerreira e cagadora. Poderosas, ela jamais aparece como um ser fragil ou delicado
(Barros, 2001, p. 19-20).

O que a autora nos traz ¢ uma visdo de que o feminino no Paleolitico era
concebido como pilar, pois a mulher, a0 mesmo tempo sagrada e util, era, sem duvida,
considerada o elemento essencial daquele periodo.

Na sequéncia, a estudiosa continua a se debrugar sobre os tempos historicos,
dessa maneira nos mostra que no Mesolitico e Neolitico a preponderidncia do feminino
continuou a ganhar forca e se “enraizou profundamente no imaginario universal” (Barros,

2001, p. 23). Desse modo,



128

A mulher-mée sempre se apresentou ao olhar masculino como um amalgama de
seducdo e pureza, em que o mistério, que envolvia a vida, e o perigo, que
provocava a morte, eram amenizados pela crenca no poder de cura e salvagao, que
se evidenciava com o renascimento que ela era capaz de produzir. Logo, envolta
em luzes ¢ trevas, esteve associada ao mundo uraniano, celeste, luminoso, simbolo
solar, de onde emergia seu carater benevolente de mae generosa proporcionando
vida e prazer. Entretanto, ela também reinou no mundo ctonico, subterraneo,
simbolo lunar, a partir do qual sobressaia seu carater demoniaco de mae cruel,
dispensadora da morte. E uma outra dualidade também caracterizava a Deusa e
essa se conectava a magia do sangue. Sangue da vida, que englobava a
menstruagdo, a defloragdo ¢ o parto; sangue da morte, que se evidenciava com a
menopausa, provocadora da esterilidade. (..) O homem do Neolitico,
verdadeiramente, adorou e cultuou a mulher, como uma imagem da Deusa (Barros,
2001, p. 24).

Quando o homem deixou o nomadismo para ser sedentario, langando mao do
plantio, a civilizagdo do Neolitico passou por um momento de profunda transformacao.

Segundo Barros (2001), devido ao advento da charrua que

Fere a terra e nela introduz a semente, a agricultura passou das maos femininas as
masculinas e os homens, de alguma forma, vivenciaram a criacao da vida. Mas foi
a domesticagdo dos animais que possibilitou ao homem observar que as fémeas
eram incapazes de procriar sozinhas, enquanto que ao lado dos machos o
fenémeno sempre ocorria. Se a fémea animal ndo gerava sozinha, ela, assim como
a fémea humana e a terra, funcionam como receptaculo do grio que nela era
introduzido (Barros, 2001, p. 25).

Segundo a autora, muitos acreditam ser esse o motivo do homem ter mudado
sua atitude de devogao em relagdo a mulher, ja que o feminino foi cultuado sobretudo devido

ao mistério em torno do seu poder de criagdo. Mas para ela:

Diante dos o6rgdos e atributos que a natureza confere as mulheres e,
principalmente, diante do mistério da maternidade, do parto, do sangue e da
amamentacdo, vistos como uma exorbitancia de poder, ficava dificil para 0 homem
quantificar a extensdo de sua contribui¢do na concepgdo. Logo, acreditar que ele a
visse como essencial, vital, seria ndo so6 simplificar o que para ele adquiria
conotagdes magico-religiosas intensas, mas também atribuir-lhe conhecimentos
que absolutamente ndo se encontravam a seu alcance. Que associagdes poderia ele
fazer entre a seiva sem sem forma e sem vida, que ele produzia e que langava na
companheira, e a crianga formada e enformada de acordo com sua propria imagem,
ser humano em miniatura (Barros, 2001, p. 25).

Barros (2001) deixa o beneficio da davida, em virtude de ndo haver naquele

tempo conhecimento compativel que explicasse esses questionamentos, e acrescenta:

A Deusa Mie reinou sem companheiro durante muitos milénios mas, aos poucos,
ela foi sendo associada, principalmente por seu papel de mae, a um jovem deus,
um filho, que assumiu o papel de Filho Amante. Nada nos autoriza ainda a ver ai a
passagem das ginecocracias ao patriarcado. A paternidade continuava a ser pouco
conhecida e difundida. O Filho Amante, de agora em diante, vai participar da vida
da deusa e serd representado sempre a seu lado, entretanto, ndo ofusca o brilho da
mde, ao contrario, ndo passa de assujeitado a ela (Barros, 2001, p. 26).



129

A autora assegura que na época a mulher continuou a ser considerada o
elemento mais importante daquele periodo e vista com superioridade diante do homem. Para
ela, ¢ mister salientar outro componente pertinente aquela visao de mundo: o ato de nomear.
“E quando a Grande Deusa adquire um nome que ela vai se transformar na Grande Deusa
Mie. Nas antigas civilizagdes, nomear® alguém era um ato investido de magia” (Barros,
2001, p. 26).

Posteriormente no periodo entre 4000 e 50 a.C., a Idade dos Metais, ha uma

nova visao acerca da mulher e do homem. Foi entdo que:

O papel do macho na fecundagdo ficou mais evidente, provocando uma certa
oscilagdo entre o elemento feminino e o masculino. A Grande Deusa, como dito
anteriormente, que aparecia acompanhada de um jovem deus, mas que se mantinha
sempre superior a ele, vai agora ser mostrada com um esposo e/ou filho destinado
ao papel essencial de procriador. Foi esse papel essencial, que o homem a forga
quis se atribuir, que provocou o deslocamento dos simbolos e atributos femininos e
lunar, transmutou-se em falo e, em seu novo aspecto, passou a ser esposo de todas
as mulheres. A mitologia e a crenca primitivas vao, entdo, por deslizamento de
sentido, atribuir a serpente-falo a possibilidade de engravidar as mulheres. A Lua
também ndo escapou a essa transformagdo e passou a ser o “macho” fertilizante,
que conferia a mulher o poder de reproduzir. A antiga crenga na fertilidade da Lua
e na liga¢do que os homens estabeleciam entre as suas fases ¢ o corpo da mulher
dara lugar a uma nova personificagdo. No inicio, a lua foi transformada em macho,
depois assumiu o status de deus. Surgiu o Deus Lua, que fecundava as mulheres. A
Lua-serpente foi a prova viva dessa oscilag@o, dessa transi¢do entre o feminino e o
masculino. Apareceu como o andrdgino, que reunia apenas em si o carater
feminino e o masculino, representando, dessa forma, tanto a Deusa quanto o Deus.
Mais tarde, a coroa lunar sera devolvida a mulher. O Deus sera identificado ao Sol.
A Grande Deusa, que englobava caracteristicas solares e lunares, ficard relegada a
categoria lunar em seu aspecto negativo de astro frio, estéril, sem luz propria. Tudo
contribuiu para que se veja a partir dai um declinio do poder feminino e uma
ascensdo do que se denominou patriarcado (Barros, 2001, p. 26).

Embora nesse periodo tenha havido um rebaixamento do feminino em relagao
ao masculino, havia ainda muito da mentalidade acerca da mulher ser a criadora da vida, em
decorréncia disso, superior ao homem. Houve nesse periodo a luta das mulheres contra a
imposicdo da superioridade masculina e sobretudo o apego a crenga primitiva da Deusa
Mae, compreensdo que perdurou por milénios. Entdo, podemos dizer que a Idade dos

Metais,

% Os egipcios acreditavam no poder criador do nome, que para eles era coisa viva. Escrever ou pronunciar o
nome fazia viver ou reviver. Para os celtas, o ato de nomear também se revestia de caracteristicas
magico-simbdlicas e, normalmente, era o druida quem nomeava, a partir de uma singularidade no momento do
nascimento, ou de um acontecimento extraordindrio no curso da vida. No judaismo, também encontramos
restricdes ao uso do nome divino. Mas esse poder do nome, que detectamos entre os egipcios, os celtas ou os
judeus, ndo pertenceu somente a estes povos. Ele pertenceu a mentalidade primitiva. Acreditava-se que nomear
era a0 mesmo tempo dar existéncia, identidade e exercer poder sobre o outro. Foi dessa forma que Adao,
nomeando os animais, tornou-se superior a eles, assim como, ao nomear Eva, possibilitou que se acreditasse
que o homem exercia um poder sobre a mulher, ela Ihe sendo submissa (Barros, 2001, p. 26).



130

foi apontada - e assim nos aparece - como o momento em que o dominio do macho
se exacerba e ¢ aceito. E o momento em que o pantedo greco-romano se impde, 0
judaismo ¢é constituido ¢ desaparecem, quase que totalmente, os semipatriarcados.
Zeus, Japiter e Jeova surgem como os pais da humanidade, os pais divinos, cujo
representante terrestre ¢ o pai de familia, ancorado nas leis divinas e naquelas, ndo
menos divinas, que o Direito romano instituiu (Barros, 2001, p. 51).

Podemos, por conseguinte, dizer que a mulher foi soberana absoluta por
milénios até haver a transmutagao da Deusa em Deus, atendendo a concepg¢ao de sociedade
que ndo mais aceitava a superioridade feminina em detrimento da masculina.

Desse modo, uma observacdo se impde diante da visdo sobre a mulher ao longo
da historia: houve uma mudanga brusca de perspectiva no que tange a sua liberdade. O fato ¢

que, segundo Haywood (2022), no mundo celta:

As mulheres gozavam de maior estatuto que no mundo mediterranico e na
Gra-Bretanha havia mesmo mulheres governantes. Escritores gregos € romanos,
cujas mulheres passavam a maior parte da vida confinadas as suas casas, pensavam
que a relativa liberdade que os Celtas permitiam as suas mulheres era um sinal da
sua barbarie. No entanto, a sociedade celta era dominada pelos homens e ndo
existe uma evidéncia convincente da institui¢do matriarcal, nem uma linhagem
matriarcal, como ¢ muitas vezes afirmado por historiadoras feministas (Haywood,
2022, p. 43-4).

Podemos compreender que ha, segundo o autor, um estatuto de privilégio para as
mulheres, se levarmos em consideragdo outras sociedades do mesmo periodo. Elas possuiam
um grau de liberdade incomum, comparado a outras culturas, € embora esse traco nao possa
apontar para a existéncia de um matriarcado, visto que os homens, de modo geral, ocupavam

lugar de destaque também entre os celtas, ha, pelo menos, uma relagdo matrilinear. Vejamos:

As sociedades celtas, em geral, eram matrilineares. (...) Nao se pode falar em
sociedade matriarcal que teria precedido a patriarcal, pois o proprio termo
“matriarcal” é incoerente se considerarmos que se referiria a uma versdo feminina
do sistema falocéntrico, cuja base sdo a opressdo ¢ a dominagdo do outro,
especialmente dos mais frageis, organizando a sociedade de maneira autoritaria, de
cima para baixo, na qual os chefes determinam o comportamento e o modo de
pensar do restante do grupo. Em contrapartida, nas sociedades matrifocais ou
matrilineares, cabia ao homem a forca bruta, a cacga, a prote¢do do grupo, mas o
foco central era a figura feminina, representando a geracdo da vida, a nutrigdo, o
amor. A deusa era chamada de Mde, palavra esta que por si s6 implica equilibrio
entre o masculino e o feminino, remetendo a harmonia da natureza. (...) Nas
sociedades antigas cuja regra era a descendéncia matrilinear, a mulher era
respeitada e ocupava posi¢do elevada, sendo mais valorizada do que nas
sociedades patriarcais. Entretanto, ndo se deve confundir a ascendéncia matrilinear
com o exercicio da lideranga, pois os antropologos observaram que, nas sociedades
matrilineares, as mulheres também poderiam ser lideres, mas ndo necessariamente.
Na verdade, o mais comum nestas sociedades era que os homens fossem os lideres,
sem que isso representasse a subjugacdo e a desvalorizagdo das mulheres (Black,
2022, p. 67-8).



131

Desse modo, a sociedade celta, prioritariamente matrilinear, traz em seu bojo a
importancia e o respeito pelo feminino, distinguindo-se, assim, de outras culturas nas quais a

mulher comumente era vista como inferior. Podemos salientar que:

A nogao de Soberania celta talvez seja a grande responsavel por essa permanéncia
do culto ao principio feminino. A Soberania, entre esses povos, sempre foi de
esséncia feminina e funcionava como uma alegoria da terra da Irlanda. Eterna, ela
era personificada por uma mulher jovem, bela, virgem, luminosa, ao mesmo tempo
unica e multipla. Rainha da Irlanda ou de uma provincia, cabia ao homem
conquista-la para adquirir o poder espiritual. Dessa forma, o rei, cujo poder era
apenas temporal, estava sempre subordinado a Deusa, a mulher, que por sua
esséncia magico-religiosa era a Iniciada e a Iniciadora. Ela era superior a tudo,
porque representava a totalidade da autoridade espiritual e da temporal, que lhe era
subordinada. Atualmente, podemos afirmar que os celtas inseriam-se numa cultura
de ginecocracia, em que a mulher era vista como a Mulher, fonte de Vida e Amor.
Sendo assim, as mulheres entre os celtas participavam, com direitos iguais aos dos
homens, da vida politica, social, guerreira e religiosa. Possuiam suas terras e
podiam cultivé-las ou criar o gado. Podiam ser eleitas reis, como qualquer homem,
mas se eram apenas as rainhas ndo ficavam excluidas da participagao politica, do
comando ou mesmo dos lucros obtidos nos saques ou multas (Barros, 2001, p.
49-50).

Era no casamento que as mulheres celtas

se impunham como seres humanos e em total igualdade de condi¢des com os
homens. A escolha do homem amado era feita pela mulher, que o envolvia em
charmes, evidenciando todo o poder que lhe era atribuido. Casada, trazia seus bens
e se estes fossem superiores aos do marido, era considerada o chefe do casal. Tudo
que possuia era seu, tanto enquanto casada quanto em caso de divércio. Como o
casamento, para os celtas, ndo era um sacramento, nem uma unido eterna,
funcionando apenas como um contrato provisorio, podia ser desfeito quando
qualquer das clausulas fosse violada, assim, o divorcio era de uma facilidade
desconcertante ¢ a mulher podia exigi-lo a qualquer momento (Barros, 2001, p.
50).

Entre os celtas, o casamento ndo impde a obrigacao de fidelidade sexual. Desse
modo, Isolda, ao ser oferecida em casamento, se considerarmos a compreensao celta, ndo
necessariamente seria obrigada a ter seu corpo cerceado pelo entdo esposo.

Se a ela ndo ¢ dado o poder de escolha sobre sua propria vida, sendo oferecida
ao homem que livrasse a terra do dragdo, a moca contudo ndo se privou de assumir seus
proprios riscos com atitudes autonomas e em seguida dispor da sexualidade com aquele que
a encantara mesmo antes de tomar a po¢do magica da paixdo. Se para compreender essa
atitude invocarmos os celtas, perceberemos que uma acao ndo invalida a outra, ou seja, ser
oferecida em casamento ndo castra a sexualidade e o amor por outrem. Isolda é uma
personagem que, apesar de aparecer no romance de Bédier ligada ao medievo, traz consigo o

cerne celta sobre o amor e o casamento. Vejamos a seguir o que nos diz Barros (2001);



132

Nos mitos e epopeias celtas, 0 amor aparece como o proprio destino do homem, ¢
a procura exemplar do guerreiro. A pessoa eleita ¢ aquela que inspira um
sentimento particular, que se distancia de qualquer outro, mas que ndo impede
outras ligagdes. E dificil para nossa cultura ocidental atual, tio arraigada as
herangas judaico-cristds, com suas no¢des de fidelidade, adultério, castigo e culpa,
entender o pensamento celta, no que diz respeito ao amor. Para os celtas, o
casamento nao implicava fidelidade, ndo exigia, nem da mulher, nem do homem,
uma liga¢do Unica, exclusiva. Privilegiava-se o amor e este podia ter inimeras
gamas e intensidades. E do momento em que fidelidade e unido eterna e
indissolivel ndo faziam parte dos sentimentos celtas, a ideia de adultério nao
existia, propiciando outros sentimentos e ligagdes, como o casamento anual ou a
amizade das coxas (Barros, 2001, p. 50).

Isolda age de acordo com os principios celtas, o amor se impde a ela e a Tristao
como destino. Desobrigados da fidelidade que o casamento impunha, se tivermos como
parametro tal sociedade, os amantes vivenciam seu amor sem sentimentos de imoralidade ou
culpa. De fato, Isolda ¢ uma mulher que goza de uma liberdade sexual bastante estranha ao
periodo medieval, indo ao encontro dos preceitos defendidos pelos celtas.

Ao saber que havia sido conquistada por Aguynguerran (ele teria matado o
dragdao segundo a historia que chegou contando), Isolda ndo se conformou em casar com

aquele covarde e resolveu procurar evidéncias na floresta. Desse modo:

Ao saber que seria entregue aquele covarde, Isolda, a Loura, primeiro deu uma
grande gargalhada, em seguida lamentou-se. Mas, no dia seguinte, desconfiando da
impostura, levou consigo o seu lacaio, o Louro, o fiel Perinis, e Brangien, sua
jovem serva e sua companheira, e os trés cavalgaram em segredo para o covil do
monstro, até que Isolda notou pela estrada pegadas de forma singular: sem duvida,
o cavalo que por ali passara ndo tinha recebido ferradura naquele pais. Em seguida,
ela encontrou o monstro sem cabega e o cavalo morto; ndo estava arreado segundo
o costume da Irlanda. Certamente, um estrangeiro havia matado o dragdo; mas
estaria ele ainda vivo? Isolda, Perinis ¢ Brangien procuraram-no durante muito
tempo; por fim, no meio do capinzal do pantano, Brangien viu brilhar o elmo do
bravo. Ele ainda respirava. Perinis colocou-o sobre o seu cavalo e levou-o
secretamente para os aposentos das mulheres. La, Isolda contou a aventura a sua
mée e a ela confiou o estrangeira. Como a rainha lhe tirasse a armadura, a lingua
envenenada do dragdo caiu do seu cal¢do. Entdo a rainha da Irlanda despertou o
ferido pela virtude de uma erva e disse-lhe: - Estrangeiro, sei que, na verdade, és tu
o matador do monstro. Mas nosso senescal, um traidor, um covarde, decepou-lhe a
cabeca e reclama minha filha Isolda, a Loura, como sua recompensa. Saberas tu,
dentro de dois dias, provar-lhe sua iniquidade por meio de batalha? - Rainha -
disse Tristdo -, o prazo esta proximo. Mas, sem duvida, podeis curar-me em dois
dias. Conquistei Isolda ao dragdo; talvez conquiste-a ao senescal. Entdo a rainha
hospedou-o ricamente, e para ele manipulou remédios eficazes (Bédier, 1988, p.
20-1).

Isolda estava satisfeita por ndo ser senescal o matador do dragdo, embora ndo
soubesse quem era o cavaleiro estrangeiro, contudo ha evidéncias que demonstram certo
interesse da princesa por Tristdo. Vejamos o trecho que segue:

No dia seguinte, Isolda, a Loura, preparou-lhe um banho e suavemente ungiu seu
corpo com um balsamo que sua mae havia composto. Ela deteve seu olhar sobre o



133

rosto ferido, viu que era belo e comegou a pensar: “Certamente, se a sua faganha
vale a sua beleza, meu campedo oferecera uma rude batalha!” Mas Tristdo,
reanimado pelo calor da agua e pela forga das drogas odoriferas, olhava para ela e,
imaginando que tinha conquistado a Rainha dos cabelos de ouro, pds-se a sorrir.
Isolda notou-o e disse consigo mesma: “Por que este estrangeiro sorriu? Sera que
fiz alguma coisa inconveniente? Serd que esqueci algum favor que uma jovem
deve fazer ao seu hospede? Sim, talvez ele tenha rido porque esqueci de limpar
suas armas manchadas pelo veneno.” Foi, entdo, para o lugar onde a armadura de
Tristdo estava largada: “Este elmo ¢é de ago bom”, pensou ela, “e nunca lhe falhara.
E esta loriga ¢ forte, leve, bem digna de ser usada por um bravo.” Ela pegou a
espada pelo punho: “Certamente, esta ¢ uma bela espada e que muito convém a um
valente bardo.” Tirou da rica bainha a lamina ensanguentada para limpa-la. Mas
viu que apresentava uma brecha larga. Observou a forma do entalhe: ndo seria
aquela a lamina que se quebrara na cabe¢a do Morholt? Ela hesitou, olhou
novamente, queria ter certeza da sua duvida. Correu até o quarto onde guardava o
fragmento de ago, retirado recentemente do cranio do Morholt. Juntou o fragmento
a brecha: mal se via o sinal da quebradura. Entdo precipitou-se para Tristdo e,
fazendo girar a grande espada sobre a cabeca do ferido, gritou: - Tu és Tristdo de
Loonnois, o assassino de do Morholt, meu querido tio. Morre entdo por tua vez
(Bédier, 1988, p. 21-22).

Se Isolda demonstra certo fascinio pela beleza de Tristdo e se preocupa de ter

causado diante do rapaz alguma insatisfacao por conta de suas atitudes, este, por sua vez, na

versao de Bédier, ainda ndo demonstra sentimentos pela princesa. Isolda se vé num impasse:

estd diante de um homem belo e corajoso, cujo potencial pode livra-la do casamento com

um covarde e asqueroso, mas Tristdo, sendo o assassino de seu tio, a coloca diante de uma

situagdo incomoda.

Tristdo precisa usar de arglcia para sobreviver diante da revelagdo de ser o

assassino do tio de Isolda e apela para a arma que possui, seu poder de convencimento.

Vejamos:

Tristdo fez um esforgo para deter seu braco; inutil, seu corpo estava paralisado,
mas seu espirito continuava agil. Foi com asticia que falou: - Esta bem, morrerei;
mas, para te poupar os arrependimentos tardios, escuta. Filha de rei, fica sabendo
que ndo sé tens o poder, mas também o direito sobre a minha vida, ja que por duas
vezes conservaste-ma ¢ devolveste-ma. Uma primeira vez, ndo faz muito tempo:
era eu o trovador ferido que salvaste quando expulsaste do seu corpo o veneno da
langa envenenada de Morholt. Ndo te envergonhes, jovem, de ter curado essas
feridas: ndo as tinha eu recebido em combate leal? Por acaso matei o Morholt
traicoeiramente? Nao me havia ele desafiado? Nao devia eu defender meu corpo?
Uma segunda vez, tendo ido me procurar no pantano, salvaste-me. Ah! Foi por ti,
jovem, que combati o dragdo... mas deixemos de lado essas coisas: eu queria
apenas provar-te que, tendo por duas vezes me livrado do perigo da morte, tens
direito sobre a minha vida. Mata-me pois, se achas que com isso vais ganhar
louvor e gldria. Sem davida, quando te deitares nos bragos do valente senescal,
ser-te-4 doce sonhar com teu hospede ferido, que arriscara sua vida para
conquistar-te e te conquistara, ¢ que teras matado indefeso neste banho. Isolda
gritou: - Ougo palavras maravilhosas. Por que o assassino do Morholt quis
conquistar-me? Ah! Sem duavida, como o Morholt tinha outrora tentado arrebatar
em sua nau as donzelas das Cornualhas, por tua vez, em belas represalias, fizeste
esta jactdncia de carregar como tua serva aquela que o Morholt prezava entre as
donzelas...- Nio, filha de rei, - disse Tristdo. - Mas, certo dia, duas andorinhas
voaram até Tintagel para levar um dos teus cabelos de ouro. Acreditei que elas



134

vinham anunciar paz e amor. Por isso vim a tua procura, atravessando o mar. Por
isso enfrentei o monstro e seu veneno. Olha este cabelo costurado entre os fios de
ouro do meu casaco; a cor dos fios de ouro estragou-se, mas o ouro do cabelo ndo
desbotou. Isolda olhou para a grande espada e tomou nas maos o casaco de tristao.
Vendo nele o cabelo de ouro, ficou muito tempo em siléncio; em seguida, beijou
seu hospede nos labios em sinal de paz e vestiu-o com ricas roupagens (Bédier,
1988, p. 22).

Isolda, ao saber que fora conquistada por Tristdo, sente um misto de alegria e
tristeza, porém nos parece claro o interesse dela pelo cavaleiro mesmo antes de beberem
juntos o filtro da paixdo®. Ela se alegra e demonstra certo encantamento quando sabe que
Tristdo ¢ o matador do dragdo, se interessa pela beleza e coragem do rapaz e quando ele
explica a motivacdo que o levou até a Irlanda, por outro lado, sente tristeza ao descobrir ser
Tristdo o matador de Morholt, seu tio.

Cabe acrescentarmos que Tristdo faz uso de um elemento quase magico e, em
algum aspecto, romantico: o fio de cabelo de Isolda levado pelas andorinhas até Tintagel
parece ser um artificio que a deixa indefesa diante do cavaleiro. Para escapar da morte e
convencer Isolda da nobreza de sua intengao, Tristao usa esse recurso em seu favor e de fato
consegue. No momento oportuno, Tristdo ¢ apresentado por Isolda ao rei como o matador do

dragio:

Quando o rei da Irlanda sentou-se sob o dossel, o senescal Aguynguerran, o Ruivo,
ofereceu-se para provar por testemunhas e sustentar por combate que havia matado
o monstro e que Isolda devia ser-lhe entregue. Entdo, Isolda inclinou-se diante de
seu pai e disse: - Rei, aqui esta 0 homem que deseja denunciar o vosso senescal de
mentira e felonia. A este homem, pronto para provar que livrou vossa terra do
flagelo e que a vossa ndo deve ser entregue a um convarde, prometeis perdoar suas
faltas antigas, por maiores que tenham sido e conceder-lhe vossa mercé e vossa
paz? O rei pensou e nao teve pressa em responder. Mas seus bardes gritaram em
massa: -Concedei-lho, sire, conceda-lho! E o rei disse: - E eu concedo-lho! Mas
Isolda ajoelhou-se a seus pés: - Pai, dai-me primeiro o beijo de mercé e de paz,
como sinal de que o dareis igualmente a esse homem! Quando ela recebeu o beijo,
foi buscar Tristdo e conduziu-o pela mdo até a assembleia. Ao vé-lo, os cem
cavaleiros levantaram-se a0 mesmo tempo, saudaram-no com os bragos em cruz
sobre o peito, perfilam-se ao seu lado, ¢ os irlandeses viram que Tristdo era o seu
senhor. Mas muitos reconheceram-no, ¢ um grande clamor elevou-se: “E Tristdo
de Loonnois, ¢ o assassino do Morholt!” As espadas desembainhadas brilharam e
vozes furiosas repetiam: “Que ele morra!” Porém Isolda gritou: -Rei, beija este
homem na boca, tal como prometeste! E o rei beijou-o na boca, € o clamor
aplacou-se. Entdo, Tristdo mostrou a lingua do dragdo e ofereceu-se para a batalha

% Também para Campbell (2015) esse amor se foi construindo. Nao foi, segundo ele, somente o filtro o
responsavel pela efetivagdo desse sentimento, a poc¢do tomada teria sido apenas uma forma de tomada de
consciéncia. O autor menciona, por exemplo, o momento em que Tristdo fora cuidado por Isolda mae e Isolda
filha: “Quando a ferida perde o mau cheiro, ela convida sua filha Isolda para ouvir esse harpista excepcional.
Isolda entra e ele toca ainda mais maravilhosamente do que jamais havia tocado na vida. Em outras palavras,
ele se apaixonou - mas ndo sabe ainda. Eis o mistério de toda a estoria: ele ndo sabe.” (CAMPBELL, 2015, p.
281). Também logo apos Isolda e Tristdo tomarem a pogdo, o autor afirma: “De repente o casal toma
consciéncia do amor que vinha aos poucos crescendo em seus coragdes” (CAMPBELL, 2015, p. 283).



135

com o senescal, que ndo teve coragem de aceita-la e reconheceu seu crime (Bédier,
1988, p. 23-4).

Tendo convencido seu pai a perdoar qualquer falta do matador do dragdo,
mesmo antes de saber qual teria sido, Isolda demonstra certo envolvimento e fascinio por
Tristdo, pois ela ndo teria se exposto de tal forma se ndo nutrisse algum interesse pelo
cavaleiro, j& que a esta altura tinha ciéncia do assassinato de seu tio.

Tristdo, por sua vez, diante do rei discursa:

-Senhores, matei o Morholt, mas atravessei o mar para vos oferecer uma bela
compensac¢do. Para resgatar o mal feito, coloquei meu corpo em perigo de morte e
livrei-vos do monstro, e foi assim que conquistei Isolda, a Loura, a Bela. Tendo-a
conquistado, leva-la-ei, pois, na minha nau. Mas, para que pelas terras da Irlanda e
das Cornualhas ndo se espalhe mais o 6dio, mas sim o amor, sabei que o rei Marc,
meu caro senhor, ird desposa-la. Eis aqui cem cavaleiros de alta linhagem, prontos
a jurar sobre as reliquias dos santos que o rei Marc vos manda vir em paz e amor,
que seu desejo ¢ venerar Isolda como sua cara mulher desposada, e que todos os
homens das Cornualhas servi-la-do como sua senhora e sua rainha. Trouxeram os
corpos santos com grande jubilo, ¢ os cem cavaleiros juraram que Tristdo dissera a
verdade. O rei tomou Isolda pela mdo e perguntou a Tristdo se a conduziria

lealmente ao seu senhor. Diante dos cem cavaleiros e diante dos bardes da Irlanda,
Tristao jurou-o (Bédier, 1988, p. 24-25).

O cavaleiro usa seu poder de persuasdo diante do rei da Irlanda ao garantir que

Isolda seria desposada pelo rei Marc das Cornualhas e que por meio desse acordo as duas

nacdes selariam a desejada paz. Porém, isso decepciona Isolda de pronto, quando Tristao
explica a motivagdo que o levara até a Irlanda, como podemos observar adiante:

Isolda, a Loura, fremia de vergonha e de angustia. Tristdo, tendo-a conquistado,

desse modo a desprezava; o belo conde do cabelo de ouro ndo passava de mentira,

e era a um outro que ele a entregava... Mas o rei colocou a mao direita de Isolda

sobre a mao direita de Tristdo, e este reteve-a em sinal de que se apossava dela, em
nome do rei das Cornualhas (Bédier, 1988, p. 25).

Isolda, tendo sido conquistada por Tristdo em favor de seu tio, aparentemente era
vista por ele apenas como aquela que se tornaria a esposa do rei, mas quando estavam em
alto mar, a caminho das Cornualhas, tomaram juntos o filtro magico da paixdo preparado
pela mae de Isolda, para que ela o tomasse junto ao seu futuro marido a fim de garantir-lhes
amor nos primeiros anos de casamento. Entdo, a partir da inser¢do na narrativa do elemento
magico “filtro da paix@o”, Isolda demonstra uma liberdade sexual incomum em narrativas
desse tipo e concernentes a esse periodo, em detrimento das amarras sociais as quais a
mulher estd imbuida. Uma reflexdo possivel ¢ a de que o elemento filtro magico nos parece
ser um artificio para tornar justificavel o comportamento dos amantes, sobretudo o de Isolda,

diante da sociedade medieval na qual a narrativa se da.



136

E mister recorrermos a essa compreensdo do artificio do “filtro mégico” na
narrativa, pois como ja expusemos anteriormente, faz referéncia ao amor cortés. Narrativas
semelhantes colocam em evidéncia amores que se estabeleceram no plano do desejo, mas
ndo se efetivaram carnalmente, pela obediéncia aos preceitos sociais, morais € cristaos.

Podemos inferir que a sexualidade ndao ¢ tabu em nenhum momento para a
personagem, de todo modo ¢é importante sempre lembrar da presenga do filtro magico.

Segundo Barros (2001):

Os filtros de amor foram utilizados nas antigas civilizagdes e se tornaram célebres
com a lenda medieval de Tristdo e Isolda, onde Brangien, assumindo o papel da
deusa galesa Branwen, ¢ a guardia do calice e da bebida, confeccionada de folhas e
flores da Irlanda, cuja cocgdo foi feita a luz da lua, pela rainha Isolda. Essas
bebidas, que estiveram em voga na Idade Média, quando adquiriram a categoria de
feiticos diabdlicos, possuiam, entre os povos antigos, tanto ligagdes inferiores,
elementares, dionisiacas ¢ selvagens, quanto conectavam-se ao nivel superior em
sua forma transfigurante e produtora de iluminagdo. Esta lenda, embora seja uma
producdo medieva, ndo perde as duas dimensdes proprias as beberagens de
outrora. A bebida do amor - lovendrinc - ¢ ao mesmo tempo denominada o veneno
- poison - e se nos primeiros trés anos de seu efeito ela se configura como
inelutdvel e aparece como aquela que embriaga e cega os amantes,
transformando-os em alienados e fugitivos sociais, esse tempo também
corresponde a uma aprendizagem, que se manifesta nos mundos profano e sagrado,
permitindo-lhes interiorizar a paix@o e transforma-la num bem supremo capaz de
aniquilar a morte (Barros, 2001, p. 36).

Isolda ¢ a0 mesmo tempo a mulher medieval, que precisa cumprir seu papel
arraigado aos principios dessa sociedade, e a que se v€ sem amarras diante do sentimento
pelo amado Tristdo. Se por um lado precisa cumprir seus deveres de esposa do rei Marc € o
faz efetivamente, por outro se coloca sempre a disposi¢do do desejo de Tristdo e do seu
proprio.

Isolda pode ser comparada a uma deusa amante, que segundo Barros (2001), tem
associacao com Afrodite, deusa grega da sexualidade, sendo portanto:

Simbolo do poder sensual feminino, que regido sob a égide do amor, dentro ou
fora do casamento, ndo se impde qualquer restri¢do, ndo se deixa aprisionar por
nenhuma lei. O principio afrodisiaco da feminilidade primordial é o que produz no
homem a atragdo sexual, ¢ o que o seduz e desperta seu desejo. Em algumas
tradigcdes religiosas, encontramos equivaléncias entre as deusas que exercem a
seducdo sexual e as bebidas embriagadoras que sdo capazes de confeccionar e

ofertar. Muitas vezes, uma das deusas aparece como portadora do calice magico
(Barros, 2001, p. 36).

O modo de agir de Isolda nos leva a retomar a liberdade sexual feminina
apresentada a noés na cultura celta a partir dos elementos que chegaram a nossos dias.

Também a paixdo e o amor sdo componentes importantes que devem ser observados, porém



137

ndo exclui Isolda como uma mulher que abarca valores distintos dos esperados de uma dama
medieval, modelo pelo qual a personagem ¢ apresentada no romance de Bédier.

Se temos no romance de Bédier uma Isolda bastante fascinada por Tristdao, sendo
capaz de defendé-lo diante de seu pai e por quem deseja ser desposada antes mesmo do
efeito da po¢do magica, temos na de Richard Wagner (2020)*” uma Isolda ainda mais

envolvida por Tristdo e também mais vingativa. Na cena I, Isolda se dirige a Brangine:

Isolda:

(Seu olhar imediatamente recai sobre Tristdo, e permanece friamente fixo nele.
Para si mesma, ela canta com uma voz oca)
Escolhido por mim, perdido para mim,

Espléndido e forte, ousado e covarde!

Cabeca destinada a morte!

Coragao destinado a morte!

(Para Brangdne, com uma risada sombria)

O que acha daquele servo?

Brangiine:

(Seguindo o olhar dela)

De quem fala?

Isolda:

O herdi ali, desviando seu olhar do meu,
Envergonhado e espantado,

Com o olhar abaixado.

Diga-me, o que acha dele?

Brangine:

Vocé quer dizer Tristdo,

Cara senhora,

A maravilha de todos os reinos,

Supremamente aclamado acima de todos os outros,
O hero6i sem igual,

O escudo e guardido da reputacao?

Isolda:

(Zombando dela)

Que timidamente foge do golpe sempre que pode,
Porque conquistou um cadaver

Como noiva para seu mestre!

Vocé acha isso sinistro, a minha histéria?

Pergunte a ele, entdo,

O homem livre,

Se ousa se aproximar de mim!

Este heroi timido esquece

A forma correta de se enderegar exigido pela honra
E a como prestar uma aten¢do bem-educada para sua senhora,
Com receio que o olhar dela caia sobre ele,

O herdi sem igual.

0, ele sabe bem por qué!

% Tristdo e Isolda é uma Opera em trés atos, composta por Richard Wagner entre 1857 e 1859 e baseada no
romance de mesmo nome de Gottfried von Strassburg, do século XII. O autor se referia a obra ndo como uma
opera, mas a chamava de um drama com enredo e acdo. Amplamente reconhecida como um apogeu do
repertdrio operistico, o espetaculo teve enorme influéncia e serviu de inspiragdo direta a compositores classicos
ocidentais como Richar Strauss, Gustav Mahler e Arnold Schoenberg. O estilo do libreto de Wagner e sua
musica também foram profundamente influentes em poetas simbolistas do final do século XIX e inicio do
século XX (Wagner, 2020).



Para o orgulhoso, va e diga-lhe o que sua senhora manda:

Pronto para me atender,
Ele deve vir a mim imediatamente
(Wagner, 2020, p. 12-13).

138

A princesa demonstra grande rancor pelo fato de Tristdo té-la conquistado em

favor de seu tio e procura de algum modo ter o herdi consigo a fim de que ele possa mudar

de ideia quanto ao combinado. Isso fica bastante claro a partir dos acontecimentos que

seguem. Vejamos:

Brangiine:

(Abracando Isolda com ternura)

O doce amada! Querida!

Linda garota! Senhora dourada!

Doce Isolda!

(Ela gradualmente puxa Isolda para o sofa)
Ouga-me! Venha!

Sente-se aqui!

Que loucura! Que raiva futil!

Como pode estar tdo confusa

A ponto de ndo ver ou ouvir com clareza?

O que lorde Tristao sempre lhe deveu,

Quao melhor ele poderia retribuir

Do que com a mais espléndida das coroas
Assim, ele poderia servir lealmente a seu nobre tio.
A vocé, ele deu o prémio mais desejavel do mundo:
Sua propria heranga, nobremente e de boa fé;

Ele a entregou a seus pés

Para sauda-la como rainha!

(Isolda vira de lado)

E se ele garantiu Marcos como marido para vocg,
Por que despreza a escolha?

Vocé ndo consegue ver seu valor?

De sangue nobre e disposi¢do gentil,

Quem pode se comparar ao homem em poder e gloria?

Ele, a quem um ousado herdi serve tao fielmente,
Quem néo aceitaria compartilhar sua fortuna

E viver ao seu lado como sua esposa?

Isolda:

(Olhando fixamente para a frente)

E ndo ser amada por ele,

E sempre vendo perto de mim

Aquele espléndido homem!

Como eu poderia suportar o tormento?

(Wagner, 2020, p. 21-22).

Podemos perceber Isolda desolada, porque Tristdo ndo corresponde ao seu

encantamento por ele. Ela se vé preterida e ndo sabe como conseguira conviver com a

situagdo de quando estiver casada com outro, o rei Marcos. Na sequéncia da pega operistica

de Wagner, Isolda, em desespero, pensa em dar a Tristdo uma poc¢ao magica, ndo a da paixao

e sim a da morte.



pog¢ao da morte.

Brangine:

O que esta pensando, perversa garota?

Nao ser amada por ele?

(Ela se aproxima, confortando e abracando Isolda)
Onde estd 0 homem que nao te amaria?

Quem poderia ver Isolda

E ndo ser felizmente consumido por seu encanto?
Mas aquele que te escolheu,

Por mais frio que seja,

Ou se um feitico o afastasse de vocé,

Eu saberia como reprimi-lo

O poder do amor o restringiria.

(Secreta e confidencialmente para Isolda)

Vocé nédo conhece o oficio de nossa mae?

Vocé acha que ela, que pensa em tudo,

Teria me mandado com vocé sem meios de ajuda-la
Em uma terra estrangeira?

Isolda:

(Sombriamente)

O juizo de minha mae ¢ bom conselho;
Felizmente reconhecgo o valor de seu oficio.
Vinganga pela traigao!

Alivio para a angustia do coragdo!

Traga-me aquele bau ali!

Brangiine:

O que ele contém lhe trara auxilio.

(Ela pega um pequeno bau dourado, abre e mostra seu conteiido)

Nele sua mée organizou poderosas pogdes magicas.
Para dores e feridas, aqui esta o unguento;
Antidoto para os venenos do mal

(Ela tira um frasco)

A melhor pogdo guardo aqui.

Isolda:

Vocé esta errada, eu sei disso;

Coloquei uma marcagao clara sobre ela.
(Ela pega um frasco e mostra)

Esta é a pog@o que eu preciso!

Brangiine:

(Recua, horrorizada)

A pocao da morte!

(Wagner, 2020, p. 22-3).

a amava e ia entrega-la ao rei Marcos, esse deveria ser o seu fim.

Isolda:

Transmita ao lorde Tristdo minhas saudagdes
E diga a ele o que lhe digo:

Se eu devo andar ao seu lado

139

A princesa, tendo ordenado a dama de companhia que no momento oportuno
coloque a pogao envenenada para o cavaleiro, manda que ele va ao seu encontro. O objetivo

dela ¢ dar fim ao seu sentimento de dor e desesperanca vingando-se do rapaz, pois se ele nao

A cena segue com Isolda ordenando que Tristdo va até ela para tomarem juntos,

supostamente, a pocao da reconciliacdo, mas o que ela espera € a entrega, por Brangine, da



140

Para ficar diante do rei Marcos,

Nao sera feito com o devido respeito

Aos codigos e ao costume,

A menos que eu receba restitui¢do antecipada
Por culpa ainda nio esclarecida.

Que ele entdo busque minha graca.
(Kurwenal faz uma careta azeda. Isolda continua com mais intensidade)
Anote o que eu disse e transmita cada palavra!
Nao me prepararei para acompanha-lo até a praia,
Nao andarei a seu lado para ficar dinate do rei Marcos;
Ele deve primeiro buscar o perddo e o esquecimento,
De acordo com os codigos e o costume,

Pela culpa ndo proferida.

Somente assim minha graga sera concedida!
Kurwenal:

Pode ter certeza de que direi isso a ele;

Agora espere para saber

Como recebera o recado!

(Ele volta rapidamente até Tristdo. Isolda corre para Brangdne e a abraca
impetuosamente.)

Isolda:

Agora, adeus, Brangéne!

Diga adeus ao mundo por mim,

Diga adeus a minha mde e ao meu pai!
Brangiine:

O que ¢ isso?

O que esta pensando?

Pretende fugir?

Para onde devo segui-la?

Isolda:

(Rapidamente se recompde)

Vocé ndo me ouviu?

Ficarei aqui e esperarei por Tristao.

Cumprirei fielmente minhas ordens,

A pogio da reconciliagio,

Prepare-a rapidamente;

Vocé sabe, aquela que te mostrei?

(Ela tira o frasco do bai)

Brangine:

Qual pogao?

Isolda:

Esta pogao!

Despeje-a na taga de ouro;

Encha-a.

Brangiine:

(Com medo e tremendo pegando o frasco)
Devo acreditar no que diz?

Isolda:

Seja fiel a mim!

Brangine:

Esta po¢do, mas para quem?

Isolda:

Deixe aquele que me traiu...

Brangiine:

Tristao?

Isolda:

...beber a reconciliagao!

Brangine:

Caindo aos pés de Isolda)

Horror!



141

Tem piedade de mim, pobre coitada!

Isolda:

(Com violéncia)

Vocé deveria ter pena de mim,

Serva sem fé!

Nao conhece o oficio da minha mae?

Vocé imagina que ela,

Que pensa em tudo,

Me mandaria embora com vocé

Sem meios de ajuda para uma terra estrangeira?
Para dores e feridas, ela deu unguento,
Antidoto para as pog¢des do mal;

Para a dor mais aguda, para a angustia extrema,
Ela deu a pogdo da morte.

Que a morte agora agradeca a ela

(Wagner, 2020, p. 24-27).

Isolda, mesmo sabendo que se Tristdo tomasse a po¢do da morte ela propria
também estaria condenada -, pois daquele lugar ndo sairia impune -, manda Brangidne
colocéa-la na taca e dar ao cavaleiro, porém a dama de companhia, por sua conta, troca a
pocdo da morte pela do amor. E aqui ¢ impossivel ndo relembrar o paradigma das palavras
amor/morte que em Bédier (1988) também estd posto, mesmo sendo apenas uma mengao a
um tipo de pocao, a do amor.

Relembremos quando Isolda e Tristdo bebem juntos o filtro da paixdao o autor
nos diz: “ndo, ndo era vinho: era a paixdo, era a amarga alegria e angustia sem fim, e a
morte.” (Bédier, 1988, p. 28). Essa pocdo do amor, que ao final também culminard com a
morte, j& vem anunciada mesmo implicitamente no texto de Bédier (1988) e de modo mais
objetivo no de Wagner (2020).

Campbell (2015) também revela essa dualidade entre amor e morte nos
lembrando que:

Brangaene ndo presta muita atengdo. Na viagem de volta, Tristdo e Isolda, ambos
com cerca de quinze anos de idade, tomam um golinho da pogdo pensando ser
vinho. (...) Quando Brangaene toma ciéncia do ocorrido, fica horrorizada. E um
momento maravilhoso: ela procura Tristdo e diz: “Voc€ bebeu a sua morte!” E
Tristao responde: “Nao sei do que vocé esta falando. Se por morte vocé quer dizer
esta dor de amor, isto ¢ minha vida”. (...) E Tristdo prossegue: “Se por esse amor,
essa agonia de amor, vocé quer dizer minha morte, isto ¢ minha vida. Se por minha
morte vocé quer dizer a puni¢do que receberemos quando descobertos em
adultério, eu aceito”. Isso é passar a forga pelos pares de opostos da vida e da
morte, e ai se encontra o0 amor: a dor que rompe esses opostos. E ele arremata: “Se

por morte vocé quer dizer a morte eterna do inferno, eternamente eu aceito isso
também” (Campbell, 2015, p. 283).

Campbell (2015) chama atengdo para essa dualidade entre amor e morte, ambas
significacdes a serem observadas a partir da fusdo das duas. Isso ndo ocorre aleatoriamente,

pois ha uma ligacdo intrinseca entre esses dois vocabulos na Idade Média. A mentalidade ali



142

estabelecida nos mostra que o amor foi visto como missdo transcendente na narrativa de
Isolda e Tristdo, como ja abordamos.
Segundo Campbell (2015), nos anos em que Tristao e Isolda estdo na floresta:
Eles adentram uma caverna que tem uma inscrigdo no portal: “Caverna dos
Amantes”. A caverna foi escavada e mobiliada no periodo anterior a chegada dos
cristios: € uma caverna de mistérios celta, decorada como um santuario
encantador. No lugar onde seria o altar h4 uma cama de cristal, e o sacramento
dessa capela ¢ o amor. Essa descricdo aparece pela primeira vez na versdo de

Gottfried von Strassburg. Ele inventou essa pequena capela (Campbell, 2015, p.
284).

O autor nos coloca diante de um amor vivido distante da sociedade, mas
acrescenta uma aura maravilhosa, na qual o amor ¢ visto como sacramento, fazendo questao
de atribui-lo a mentalidade celta. Porém, podemos observar o amor a partir do individuo,
pois o sentimento existe para dois seres protagonizarem sua vivéncia, portanto a necessidade
de olhar o individuo nos trouxe até aqui.

Tristdo cavaleiro ¢ o homem que apaixona-se por Isolda e deixa de lado seu
dever para com o rei, seu tio. Isolda, por sua vez, ¢ uma mulher que ora apresenta-se como
dama medieval, carregando todos os atributos pertencentes a esse imaginario, ora ¢
detentora de valores que extrapolam as caracteristicas previamente determinadas para esse
tipo de personagem, o que nos leva a considera-la como uma bruxa, se tomarmos como base
o entendimento celta.

Também vale ressaltar a personalidade da personagem extremamente densa e
completamente divergente das damas medievais corriqueiramente descritas noutras
narrativas desse teor. Isolda ¢ a0 mesmo tempo apaixonante, forte, sagaz e no entanto capaz
de atos e sentimentos condendveis, como vinganca e tentativa de envenenamento, que s6 nao
se concretizam porque Brangéne ndo compactua com ela.

Mais uma vez precisamos reforgar que tal caracterizagdo da personagem pode
ser observada sob dois angulos: ela ¢ uma mulher que faz referéncia ao poder e forca
femininos, proprios das mulheres celtas, e ¢ também a mulher condenavel pela mentalidade
mediévica, na qual a mulher representa um ser pernicioso.

Ademais, outro componente a ser observado ¢ que Isolda ndo ¢ apenas “una”,
pois ao considerarmos que Bédier elabora seu romance a partir de varios fragmentos,
também devemos admitir que temos, portanto, “varias Isoldas”, e somemos ainda a versao
de Wagner (2020), a qual estamos também referenciando neste trabalho. Entdo, apesar de

Isolda ser essa personagem com tracos da cultura celta, é preciso lembrarmos mais uma vez



143

que a narrativa de Tristdo e Isolda na atualidade ¢ esse compilado de véarias versdes que se
estabeleceram com for¢ca no medievo. Desta feita, ¢ sempre necessario relacionar a obra a
sociedade medieval, que supervalorizava o casamento de preceitos cristdos e por
conseguinte cerceava o sexo € a sexualidade, porém € necessario sempre buscar 0os mesmos

elementos também na sociedade celta. Segundo Black (2022):

Da Mitologia, das sagas e da religido celtas, pode-se extrair que o ato sexual ndo
estava de forma alguma associado ao casamento, sendo antes tido como natural e,
em geral, sagrado, especialmente nas celebracdes dos rituais. A questdo da
virgindade guardava estreita relagdo com a capacidade de canalizagdo dos poderes
divinos. Em determinados rituais celtas de fertilidade, tanto a sacerdotisa que
representava e encarnava a Méde, como o sacerdote representante do deus e que
igualmente encarnaria o seu poder, deveriam ser virgens. Nao existem registros de
que entre os celtas da Antiguidade houvesse a exigéncia da virgindade somente da
mulher, tampouco existiu essa regra para o casamento (Black, 2022, p. 73).

Se na cultura celta ndo havia a necessidade da virgindade para o casamento, na
obra de Bédier, Isolda ¢ a princesa conquistada por Tristdo para casar com o rei Marc e ser
levada virgem para o pretendente, porém, a caminho do reino das Cornualhas, Isolda e
Tristdo bebem do filtro magico da paixdo e entregam-se carnalmente. Isolda, entdo, nao
sendo mais virgem na noite de nupcias, para camuflar sua transgressao (em se tratando da
compreensdo mediévica), faz da dama de companhia sua substituta na cama do rei, como
podemos observar a seguir:

Depois de dezoito dias, tendo convocado todos os seus bardes, ele desposou
Isolda, a Loura. Mas, quando veio a noite, Brangien, a fim de esconder a desonra
da rainha e para salva-la da morte, tomou o lugar de Isolda no leito nupcial. Como
castigo pela ma guarda feita no mar e por amor a sua amiga, sacrificou-lhe, fiel, a

pureza do seu corpo; a escuriddao da noite ocultou para o rei seu ludibrio e sua
vergonha (Bédier, 1988, p. 31).

Isolda deveria casar-se virgem, do contrario ela corria risco nao apenas de ser
desprezada, mas morta. Nesse ponto, ha na narrativa tragos dos valores patriarcais e
misdginos vigentes no medievo, a revelia dos valores observados na cultura celta, no que
tange a concepgao do papel e do valor da mulher.

Vale também pensarmos a mulher ao longo do tempo sob a otica da histéria
literaria, da qual temos duas possibilidades a observar: a escrita de personagens femininas e
a de autoria feminina. Nossa pesquisa trabalha na perspectiva da personagem, mas cabe aqui
a reflexdo de Lemaire (1994):

A historia literaria, da maneira como vem sendo escrita e ensinada até hoje na

sociedade ocidental moderna, constitui um fenémeno estranho e anacronico. Um
fendmeno que pode ser comparado com aquele da genealogia nas sociedades



144

patriarcais do passado: o primeiro, a sucessdo cronologica de guerreiros heroicos,
0 outro, a sucessdo de escritores brilhantes. Em ambos os casos, as mulheres,
mesmo que tenham lutado com heroismo ou escrito brilhantemente, foram
eliminadas ou apresentadas como casos excepcionais, mostrando que, em assuntos
de homem, ndo ha espago para mulheres “normais”. Tanto a genealogia quanto a
historia literaria revelam a tendéncia masculina de justificar seu poder atual por
meio do recuo as origens e do mapeamento de uma evolugao, factual ou hipotética,
até o presente. Desta forma, o poder politico e cultural masculino passa a ser
entendido como apenas um momento de uma tradi¢do veneravel e secular. Ou seja,
¢ pela ideia de ancestralidade que sdo legitimadas situagdes atuais. Nesse sentido,
nos discursos das ciéncias humanas, as representa¢des masculinas sobre a mulher,
como o sexo ‘“natural, essencial e universalmente” mais fraco, podem ser
consideradas como uma das formas mais radicais deste tipo de legitimagdo de
poder: ndo se trata apenas de representagdes ancestrais, uma vez que elas nunca
foram diferentes (Lemaire, 1994, p. 58).

O que a estudiosa aponta ¢ o fato de que qualquer destaque dado a personagens
ou autoras femininas ocorre no campo da excepcionalidade, visto que as personagens
femininas destacadas nas obras precisam ser consideradas herdicas ou, em outras palavras,
acima da média feminina, segundo a perspectiva patriarcal.

No caso das autorias femininas, também ocorre 0 mesmo movimento, pois s
seriam capazes de escrever e ganhar destaque as mulheres notaveis, aspecto esse que uma
sociedade androcéntrica acredita ser minoria.

Ainda segundo Lemaire (1994), um recorte significativo ¢:

Nas comunidades tradicionais europeias, havia duas culturas diferenciadas, que
tinham por base a divisdo econdmica de trabalho entre os sexos: a cultura dos
homens e a cultura das mulheres. Os universos culturais dos homens e das
mulheres desenvolveram-se num patamar de igualdade, mas em duas linhas
diversas, cada sexo possuindo seu proprio tipo de saber tradicional, suas proprias
formas de lidar com o amor, a vida, a morte, a natureza ¢ a religido, suas proprias
cangdes e géneros literarios, seus proprios instrumentos musicais ¢ até suas
proprias formas de dangar e¢ cantar. As tradigdes das mulheres eram geralmente
mais ricas ¢ diversificadas que a dos homens. Apesar das excegdes, podemos
afirmar que, no conjunto, as tradi¢des masculinas desenvolveram-se na linha da
narrativa épica. Suas dangas eram frequentemente caracterizadas por um tipo de
performance “herdica” e espetacular, enquanto as mulheres criavam seus géneros

na linha da narrativa lirica, adaptando as dancas aos sentimentos que desejavam
expressar (Lemaire, 1994, p. 63).

Admitindo que a autoria se dava de tal modo nas comunidades tradicionais
europeias, também queremos inserir o pensamento de que as personagens também
ganhavam esses contornos, tanto que os personagens masculinos da Idade Média, como reis,
cavaleiros e herois, sdo os que recebem o tom épico e a énfase nas narrativas.

Ja em relacdo as personagens femininas, estas em sua maioria sdo simbolizadas
apenas como damas a mercé dos personagens masculinos, sem grande importancia nas
tramas, sendo geralmente apenas aquelas a quem os cavaleiros ou os reis destinavam seu

amor ou sua raiva.



145

Também me parece relevante ressaltar Woolf (2014), obra sobre a qual deveria

escrever a respeito da tematica “mulheres e ficcdo”. A autora nos diz que:

Quando vocés me pediram para falar sobre mulheres e ficcdo, sentei-me as
margens de um rio e ponderei sobre o significado dessas palavras. Elas poderiam
significar simplesmente algumas mengdes a Fanny Burney; outras sobre Jane
Austen; um tributo as irmds Bronté ¢ um esbogo de Haworth Parsonage sob a
neve; alguns chistes, se possivel sobre a senhorita Mitford; uma alusgo respeitosa a
George Eliot; uma referéncia a senhora Gaskell e pronto. Mas, a segunda vista, as
palavras ndo parecem tdo simples. O titulo “As mulheres ¢ a fic¢do” poderia
significar, e talvez vocés pensem assim, as mulheres e como elas sdo, ou as
mulheres e a ficgdo que elas escrevem, ou poderia significar as mulheres e a fic¢do
que ¢ escrita sobre elas, ou poderia significar que de alguma forma as trés
possibilidades estdo inextricavelmente emaranhadas e vocés gostariam que eu as
considerasse sob esse ponto de vista. Quando, porém, comecei a pensar no assunto
dessa forma, que parecia a mais interessante, logo percebi que havia um obstaculo
inevitdvel. Eu nunca conseguiria chegar a uma conclusdo. Nunca conseguiria
cumprir o que ¢, na minha opinido, a principal tarefa de um palestrante, a de dar a
vocés, apds o discurso de uma hora, uma pepita de preciosa verdade (Woolf, 2014,

p. 11).

A autora elenca que ha varias formas de se pensar sobre a tematica feminina e
sua relacdo com a fic¢do. Todas elas importam contudo ndo hd uma conclusdo simples, pois
na realidade sdo varias as perspectivas a serem analisadas. Ela conclui, portanto, que nao se
chegara a uma verdade absoluta sobre a questdo, mas continua a discorrer sobre o assunto e
afianca a necessidade de compreensdo de fatos historicos, os quais podem ser observados

por meio dos registros feitos, por exemplo, no periodo de reinado da rainha Elizabeth 1:

Porque é um enigma perene a razdo pela qual nenhuma mulher jamais escreveu
qualquer palavra de uma literatura extraordinaria quando todo homem, ao que
parece, ¢ capaz de uma can¢do ou de um soneto. Quais eram as condigdes em que
as mulheres viviam?, perguntei a mim mesma; a ficgdo, quer dizer, o trabalho
imaginativo, ndo cai como uma pedra no chio, como na ciéncia; a ficgdo é como
uma teia de aranha, presa por muito pouco, mas ainda assim presa a vida pelos
quatro cantos. Muitas vezes estar preso ¢ quase imperceptivel. As pecas de
Shakespeare, por exemplo, parecem completamente suspensas quase que por si
s0s. Mas quando a tela ¢ puxada de lado, enganchada pela borda, rasgada na
metade, ¢ que se lembra que elas ndo sdo tecidas em pleno ar por criaturas
incorpéreas; essas teias sdo o resultado do sofrimento de seres humanos e estdo
inteiramente presas a coisas materiais, como saude, dinheiro e a casa onde se mora.
Dirigi-me, portanto, para a prateleira onde ficam as historias e peguei uma das
ultimas, a Histéria da Inglaterra, do professor Trevelyan®®. Uma vez mais eu
procurei “mulheres”; encontrei “posicdo das”, e abri as paginas indicadas. “Bater
na esposa”, li, “era um direito reconhecido do homem, praticado sem embarago
tanto por ricos quanto por pobres [...] Da mesma forma”, o historiador continua, “a
filha que se recusasse a casar com o cavalheiro da escolha de seus pais estaria
sujeita a ser presa, espancada e jogada de um lado para o outro sem que isso
chocasse a opinido publica. O casamento ndo era uma questdo de afei¢do pessoal,
mas de cobica familiar, particularmente nas altas classes cavalheirescas [...] Os
noivados geralmente ocorriam quando um ou os dois nubentes ainda estavam no
ber¢o; e o casamento, quando mal tinham deixado os cuidados das babés.” Isso era

3 George M. Trevelyan (1876-1962), historiador, ensaista e educador inglés.



146

1470 (...) A proxima referéncia a posicdo das mulheres data de uns duzentos anos
mais tarde. (...) “Ainda era uma excecdo as mulheres das classes média e alta
escolherem o proprio marido, e, quando o marido tivesse sido designado,
tornava-se amo e senhor, pelo menos até onde a lei e os costumes o fizessem
assim. Mas ainda assim”, o professor Trevelyan concluia, “nem as mulheres em
Shakespeare nem as auténticas retratadas em memorias do século XVII (...)
pareciam carecer de personalidade e temperamento.” Certamente, se levarmos isso
em consideracdo, Cledpatra devia ter seu proprio jeito para as coisas; Lady
Macbeth, ¢ de se supor, tinha suas vontades; Rosalinda, pode-se concluir, era uma
moga atraente. O professor Trevelyan falava nada mais que a verdade ao observar
que as mulheres em Shakespeare ndo pareciam carecer de personalidade e
temperamento. Quem nao ¢ historiador podera ir além e dizer que as mulheres tém
brilhado como um farol em todos os trabalhos de todos os poetas desde o principio
dos tempos (Woolf, 2014, p. 63-4).

A escritora nos leva a refletir sobre o fato de ndo se tratar de uma escrita
feminina, no caso da obra sobre a qual nos debrugamos, isso ja nos leva a um determinado
entendimento sobre nossa personagem de estudo. Ela ¢ tragada por Bédier e por tantos
outros escritores, contudo se ndo ha na narrativa um posicionamento feminino, observamos
que Isolda “ndo carece de personalidade e temperamento”, como enfatiza Woolf (2014) e
como temos demonstrado ao longo desta escrita. Ou seja, de algum modo as perspectivas de
abordagem entre “mulher e fic¢ao” trazidas por Woolf nos levam a um ponto de confluéncia:
o feminino sob o olhar das sociedades ao longo da existéncia. Essa mulher na maioria das
vezes ¢ descrita, julgada e concebida ao molde masculino e patriarcal, existindo quase
sempre em condigdes inferiores as dos homens.

Podemos, portanto, nos orientar a partir do posicionamento da autora diante da
producao material e simbolica, no que tange ao olhar sobre o feminino: a producao material
que chega até nds por meio de documentos historicos e textos literarios ¢ em sua maioria
fruto do direcionamento masculino, pois quase sempre sdao registrados por homens. A
simbologia cultural presente nesses documentos ou textos revigora-se ainda hoje, ao
subjugar e relegar a mulher a lugares de inferioridade nos diversos espacos da sociedade.

Virginia Woolf viveu entre os anos de 1882 e 1941, passando a discutir tais
questdes tardiamente, se pensarmos na historia da humanidade, € mesmo depois de 82 anos
de sua morte estas sdo discussdes ainda atualissimas e necessarias, pois ha muito a ser dito e
mais ainda a ser feito.

A fim de contribuir com o debate, trazemos Isolda especialmente nas versoes de
Bédier (1988) e de Richard Wagner (2020), que diferem diametralmente das outras tantas
personagens femininas retratadas em outras obras da Idade Média de mesmo teor.

Apesar de geralmente se falar do amor entre Isolda e Tristdo como o assunto

preponderante da obra, outro elemento tdo importante quanto o sentimento entre os amantes



147

¢ a compreensdo de a personagem feminina da narrativa ser a condutora de boa parte dos
acontecimentos. Isolda tem muita profundidade e perspicacia na historia, o que podemos
considerar um componente bastante importante nessa narrativa.

Se na cultura celta se admite um carater sagrado a sexualidade e ao papel da
mulher, por outro lado, na Idade Média, ela era vista como nociva e inferior, além de ser
subjugada pelo homem, a quem devia respeito e obediéncia. Desse modo, sigamos na
tentativa de melhor retrata-la diante da sociedade mediévica, buscando em Isolda as

dimensdes que a aproximam e a distanciam desse imaginario.

5.2 A travessia da mulher medieval

As mulheres tém na verdade muito pouco lugar na historia de guerreiros, de
furiosos pouco a pouco acalmados. Sempre em segundo plano, sdo joguetes nas
maos desses brutos. Quando, tomando de assalto a Néustria, destruindo tudo, os
bandos do “feroz” Hastings puseram os militares em debandada, voltaram sua
sanha contra os pobres, os desarmados, contra os homens de Igreja e contra as
mulheres. Segundo Dudon, todas as mogas foram vilmente defloradas, todas as
esposas raptadas. Os chefes vencedores se apoderaram das dos chefes vencidos;
elas formavam o mais precioso, o mais saboroso butim (Duby, 2013, p. 157).

A epigrafe que abre esta secdo nos leva ao contexto vigente por volta do ano
1000, no qual a mulher ¢ relegada a situacdes degradantes, em que se pese sua condi¢ao
inferiorizada. Isso ocorre massiva e corriqueiramente de modo que ndo € um ou outro caso
isolado documentado, mas constantemente levantado por historiadores.

Duby (2013) nos diz mais:

Ocorria por vezes que mulheres ousassem resistir as violéncias viris. Guillaume de
Jumiéges evoca de passagem essas pugnatriaces® de Coutances sobre as quais se
contava que, a golpes de cantaro, haviam um dia abatido seus agressores mais
robustos, ingleses vindos pilhar a Normandia. O fantasma da guerreira
acrescentando a proeza aos atrativos de seu corpo obsedava os sonhos da cavalaria.
Wace e Benoit puseram entdo em evidéncia a faganha dessas mulheres “altivas e
selvagens”. Mas julgaram conveniente assinalar com clareza o que havia de
ins6lito em tal pugnacidade, de chocante mesmo, de subversivo. Ela rompia a
ordem das coisas. Essas combatentes “pareciam mulheres transviadas”. Prova
dessa licenciosidade, eram vistas “despenteadas”, sua cabeleira espalhada, exibida
como o era naquele tempo a das mulheres de vida alegre. Sedutora, a cabeleira,
com efeito, era o emblema dos poderes femininos, dessa for¢a inquictante cuja
intensidade os homens conheciam e que se sentiam obrigados a subjugar. Na vida
bem ordenada, os cabelos das donzelas podiam livremente flutuar ao vento. Mas as
damas deviam velar para que nada dos seus fosse avistado. Elas os mantinham
dissimulados sob a murga, aprisionando como elas proprias o eram, submetidas ao
poder de um marido. Terror dos homens a ideia de as ver, soltando suas trangas,
tomar uma arma e brandi-la (Duby, 2013, p. 157-8).

% pugnatriaces significa combativas.



148

A mulher restava, entdo, duas possibilidades: lutar mais ou lutar menos contra as
constantes investidas masculinas. As que por fragilidade fisica ndo conseguissem deter a
violéncia dos homens eram subjugadas e defloradas e as que resistissem, por alguma
habilidade desenvolvida, eram denominadas transviadas, o fato ¢ que eram sempre vistas
como seres inferiores.

Avangando um pouco no tempo, Duby (2013) nos diz que ha de algum modo a
presenca feminina mais contundente nas narrativas datadas da metade do século XII. Isso
ocorre devido as historias que movimentavam as cortes, nas quais a mulher era, de certo
modo, enaltecida, mas ainda assim ocupava um lugar objetificado, como ja tratamos ao
abordar o amor cortés. De acordo com o autor:

De fato, as mulheres se fazem muito mais presentes na metade do século XII no
relato dos narradores encarregados de divertir a corte de Henrique Plantageneta.
Estes sugerem, como seus predecessores, que o destino delas é serem tomadas,
objetos sempre do desejo masculino. Mas eles repetem que esse desejo deve ser
doravante dominado. Ndo mais rapto, a sedu¢do. As mulheres entram no jogo do
amor. E assim que elas aparecem em trés historietas incorporadas por Wace a
historia que ele romanceava. Os escritores cuja obra explorava lhe davam um
retrato de Richard I apenas esbogado. Ele acrescentou alguns ornamentos,
tomando-os a tradi¢do oral, transcrevendo o que se havia repetido de boca em boca
na casa a proposito desse remotissimo ancestral. Ele adverte: o que eu digo vem de
longe, eu ouvi de varios, que o haviam eles proprios ouvido, mas muitas vezes por

displicéncia, por preguica, por ignorancia, muitos belos feitos estdo por escrever
(Duby, 2013, p. 158).

A partir do momento em que 0 jogo amoroso passava a ser cendrio para as
peripécias de um cavaleiro, a dama se tornava presente nas narrativas de forma contundente.
Ela ganhava uma importancia até entdo invisibilizada nesse tipo de histéria. Um elemento
importante apontado por Duby (2013) ¢ a jun¢do desse modelo proposto pelo amor cortés a
tradi¢do oral, donde podemos inferir vir de tempos remotos, pois “vem de longe” (Duby,
2013, p. 158).

A personagem Isolda ¢ a representagao da dama multifacetada, pois caracteriza
nao s6 a mulher medieval, mas simboliza um outro feminino, o da sociedade celta. Ela ¢ a
mulher celta que traz consigo a forte ligacdo com a terra e a ancestralidade, a liberdade
sexual, o protagonismo nas agdes, mas também ¢ a mulher medieval tendo que se adequar a
concepgao da época.

Contudo a personagem nos faz refletir sobre questdes que normalmente ndo
estdo inseridas em nenhum dos dois contextos temporais mencionados, isso porque se revela

uma personagem genuina ao transbordar os moldes comuns a esse tipo de personagem.



149

Para pensarmos em Isolda como uma mulher inserida no contexto medieval, ¢
importante ressaltar alguns elementos fundamentais da sociedade do periodo. Primeiramente
precisamos refletir sobre o fato abordado por Le Goff (2021, p. 272), de que houve uma
ruptura do ser como unidade, ou seja, naquela época, havia uma obrigatoriedade do
individuo estar inserido num coletivo, sem o qual, de acordo com a moral ali estabelecida,
incorreria facilmente no mal. Dai a forte presenca das coletividades, por exemplo de grupos
de cavaleiros ditando valores a serem seguidos; das relacdes vassalicas entre esses sujeitos
exercendo poder ou obedecendo ordens; das associacdes religiosas impondo regras ou
definindo preceitos, pois todos correspondem a agrupamentos excludentes. Desse modo, era
uma prerrogativa negar o ser enquanto unidade para buscar a redenc¢do dos pecados. Como
nos diz o estudioso: “Sé6 ha salvagdo no grupo e pelo grupo, o amor-proprio ¢ pecado e
perdicdo” (Le Goff, 2021, p. 273).

A partir desse entendimento de negacdo da individualidade, em decorréncia da
necessidade de inser¢do numa coletividade, ha, por conseguinte, uma compreensao singular
do que vem a ser liberdade para os individuos medievais. Le Goff (2021) afirma que para
eles, a liberdade é:

A insercdo na sociedade. Nao ha liberdade sem comunidade. Ela s6 pode residir na
dependéncia, o superior garantindo ao subordinado o respeito a seus direitos. O
homem livre ¢ aquele que tem um protetor poderoso. Quando os clérigos, na época
da reforma gregoriana, reivindicaram a “liberdade da Igreja”, entendiam por isso

subtrair-se & dominagdo dos senhores terrestres para depender diretamente apenas
do mais alto senhor, Deus (Le Goff, 2021, p. 274).

Ha a clara evidéncia de enaltecer e delegar poderes a Igreja e aos nobres em
detrimento dos outros individuos que deveriam apenas obedecer. Ou seja, negar o
isolamento ¢ aceitar as prerrogativas dos clérigos e dos senhores feudais a fim de lhes
servirem.

Mas Le Goft aponta que:

O individuo, no Ocidente medieval, pertencia em primeiro lugar a familia. Familia
ampla, patriarcal ou tribal. Sob a dire¢do de um chefe de familia, ela abafa o
individuo, impondo-lhe propriedade, responsabilidades e acdo coletivas. O peso do
grupo familiar € bem conhecido no nivel da classe senhorial, em que a linhagem
impde ao cavaleiro suas realidades, seus deveres, sua moral. A linhagem é uma
comunidade de sangue composta por “parentes” e ‘“amigos carnais”,
provavelmente parentes por alianga. A linhagem, por outro lado, ndo ¢ residuo de
uma ampla familia primitiva. E uma etapa de organizago do grupo familiar frouxo
encontrado nas sociedades germéanicas da alta Idade Média: a sipe. Os membros da
linhagem sdo ligados pela solidariedade de estirpe, que se manifesta sobretudo no
campo de batalha e no ambito da honra. (...) A linhagem parece corresponder ao
estagio da familia agnética, cujo fundamento e cujo objetivo sdo a conservagao de
um patrimonio comum. A originalidade da familia agnatica feudal ¢ que a fun¢do



150

militar ¢ as relagdes pessoais consistentes numa fidelidade superior tém para o
grupo masculino da linhagem a mesma importancia que seu papel econdmico. Esse
complexo de de interesses e de sentimentos, por outro lado, suscita na familia
feudal tensoes de violéncia excepcional. A linhagem tem ainda mais vocagdo para
os dramas do que para a fidelidade. Rivalidade entre irmaos, em primeiro lugar,
sendo que autoridade ndo é assegurada, por principio, ao mais velho, mas cabe ao
irm@o em que os outros reconhecem a capacidade para o comando (Le Goff, 2021,
p. 274-5).

Em suma, negar a individualidade na Idade Média era uma forma de exercer poder
nos diversos grupos nos quais os sujeitos estivessem inseridos, isso ocorria indiferente ao
pertencimento a familia patriarcal ou agnética.

Le Goff (2021, p.276) acrescenta ainda outros elementos bastante significativos a
respeito da familia agnatica, um deles ¢ o lagco familiar singularmente importante entre
sobrinho e tio, especificamente irmao da mae. Também acrescenta que:

Essa familia, agnatica mais do que patriarcal, também ¢é encontrada na classe
camponesa. Nesse caso ela se confunde mais estreitamente com a exploragao rural,
com o patrimdénio econdmico. Agrupa todos 0s que vivem numa mesma casa e se
dedicam a valorizacdo da mesma terra. Essa familia camponesa, célula econdmica
e social fundamental das sociedades semelhantes a do Ocidente medieval, é no

entanto pouco conhecida por nés. Comunidade real, ndo tem expressdo juridica
propria (Le Goff, 2021, p. 276).

A familia agnética €, portanto, uma extensdo do modelo patriarcal, ou seja, mais um
modelo coletivo para exercer poder sobre os sujeitos daquela sociedade. Porém, outros

elementos devem ser observados nesse contexto, como complementa Le Goff (2021):

A linhagem feudal naturalmente gerava Cains. Gerava também filhos
desrespeitosos. A distancia reduzida entre geracdes, a brevidade da esperanga de
vida, a necessidade para o senhor, chefe militar, de manifestar sua autoridade
quando esta em idade de legitimar sua categoria de batalha, tudo isso exasperava a
paciéncia dos jovens feudais. Dai a revolta dos filhos contra os pais. Razdes
econdmicas ¢ razdes de prestigio conjugam-se para que o jovem senhor, na sua
maturidade, afaste-se do pai e, na aventura cavaleiresca, va procurar mulheres, um
feudo ou o simples prazer das brigas, ou se faca cavaleiro errante. Tensdes surgidas
também dos casamentos multiplos e da presenga de numerosos bastardos, sendo
que a bastardia, vergonhosa entre os pequenos, ndo acarreta nenhum oprobrio entre
os grandes (Le Goff, 2021, p. 275-6).

O autor chama atencdo para as diversas situagdes geradoras de conflitos,
acarretadas pela negagdo ao individualismo em favor sempre do poder nas maos dos que
detinham as posses, usando da justificativa da linhagem, por exemplo no caso da instituicao
familia. Numa sociedade com todos esses conflitos e necessidade de demarcacao de poder é
dificil compreender o lugar ocupado pela mulher, bem como da crianga, aponta o estudioso.

Porém, segundo ele:



151

Nao ha davida de que, nela, a mulher seja de condig@o inferior. Numa sociedade
militar e viril, cuja subsisténcia esta sempre ameacada e, por conseguinte, a
fecundidade ¢ mais uma maldi¢ao (donde a interpretagdo sexual e de procriagdo do
pecado original) do que uma béngédo, a mulher ndo tem prestigio. E tudo indica que
o cristianismo pouco fez para melhorar sua posi¢do material e moral. No pecado
original ¢ ela a grande responsavel. E nas formas de tenta¢do diabolica ¢ ela a pior
encarnacdo do mal. Vir est caput mulieris, “o homem ¢é o chefe da mulher”, Sao
Paulo (Ef 5,23) o dissera e, depois dele, o cristianismo o cré e o ensina (Le Goff,
2021, p. 276-7).

Desse modo, a mulher vem a ser um elemento subjugado pela sociedade
patriarcal e também inserida na moral crista, a qual considerava a mulher um ser inferior e
detentor do mal, porém o contexto ndo ¢ simples. Vejamos como complementa Le Goff

(2021):

Quando no cristianismo hd promocdo da mulher - ¢ reconheceu-se de bom grado
no culto a Virgem, triunfante nos séculos XII e XIII, uma guinada da
espiritualidade crista sublinhando o resgate da mulher pecadora por Maria, a nova
Eva, mudancga detectavel também no culto a Madalena que se desenvolve a partir
do século XII, (...) essa reabilitagdo ndo ¢é causa, mas resultado de uma melhoria da
situacdo da mulher na sociedade. O papel das mulheres nos movimentos medievais
heréticos - especialmente o catarismo - ou para-heréticos - como, por exemplo as
beguinas® - ¢ sinal de sua insatisfagdo ao lugar que lhes é dado. No entanto, é
preciso relativizar esse menosprezo. A mulher, em primeiro lugar - a parte sua
funcdo procriadora - , desempenha um papel nada desprezivel ja no plano
econdmico. Na classe camponesa, no trabalho ela é quase equivalente, se ndo
igual, ao homem, ndo produtora, mas transformadora. (...) Na classe superior as
mulheres, embora tenham ocupagdes mais “nobres”, nem por isso deixam de ter
uma atividade econdmica importante. Estdo a frente dos gineceus, em que os teares
de luxo - tecelagem dos tecidos preciosos, bordado, tapecaria - proveem grande
parte das necessidades de vestudrio do senhor e de seu grupo. Mais prosaicamente,
elas sdo as operdrias téxteis do grupo senhorial. Para designar os dois sexos, ndo so
o vocabulario corrente mas também o juridico diz: “o lado da espada” e “o lado da
roca” (Le Goff, 2021, p. 277).

Apesar de ter um papel depreciado pela sociedade medieval, a mulher exercia
fungdes fundamentais nessa sociedade, como podemos inferir a partir da citagdo anterior. E
notorio, porém, que sdo fungdes subalternizadas e sempre a mercé das prerrogativas
estabelecidas pelos homens. Podemos afirmar que a mulher medieval, ainda que
imprescindivel, € vista como inferior e fraca. Vejamos, para tanto, o compilado de trés

exemplos em Le Goff e Schmitt (2017):

40 As beguinas eram comunidades de mulheres que exerciam poderosa forga dentro da Igreja ocidental desde o
inicio do século XIII. No comego, com frequéncia, de origem urbana e abastada ou comparativamente
abastada, que dedicaram suas vidas, por vezes com grande austeridade, a fins filantropicos: assisténcia aos
leprosos, doentes e pobres. O foco inicial das Beguinas foi Liége, na primeira década do século XIII, e esse
nome parece ter-lhes sido dado depreciativamente pelos ortodoxos, que as associavam aos hereges albigenses.
Propaga-se ao longo das rotas de comércio do noroeste europeu e foram excepcionalmente poderosas em
Colonia, onde comunidades beguinas ainda existiam no século XVIII. Mantinham estreitas relagdes com os
franciscanos mas nunca foram aceitas como ordem (Southern, 1997).



152

O primeiro vem de um monge do século XII, Ruperto de Deutz. Eva, enganada
pela serpente, deu o fruto a Addo. “Ela ja ndo mostrava dessa forma sua
personalidade abusiva, arrogante e insistente? pergunta-se Ruperto. Dois séculos
mais tarde, Boccaccio coloca na boca de algumas mulheres desamparadas por
causa da peste as seguintes palavras: “Lembrem-se que somos todas mulheres,
nenhuma de nos ainda ¢é crianga para ndo saber como as mulheres se ajeitam entre
si ¢ sabem se entender sem a ajuda de um homem! Nés somos voluveis,
contraditérias, desconfiadas, covardes e medrosas [...]. Na verdade, os homens sdo
os chefes das mulheres e sem autoridade deles raramente algo que fazemos chega a
um fim louvavel”. E, para terminar: “A mulher ¢é fraca, ela vé no homem o que
pode lhe dar forca, da mesma maneira que a lua recebe sua for¢a do sol. E por isto
que ela é submissa ao homem, e deve estar sempre pronta a servi-lo”. Ndo é um
homem, mas uma contemporanea de Rupertpo, Hildegarda de Bingen, que
escreveu essas linhas no século XII (Le Goff e Schmitt, 2017, p. 157).

Os autores, ao elencarem esses discursos, nos ddo uma compreensao convicta do
que se entendia sobre a mulher no medievo. A concepcdo desse periodo traz uma série de
defeitos acoplados ao feminino com caracteristicas proprias a ele. Vejamos o que mais nos

dizem os autores:

Fraqueza e qualidades negativas: por natureza, a mulher s6 pode ocupar uma
posi¢do secundaria, procurar o apoio masculino. Homem e mulher ndo se
equilibram nem se completam: o homem esta no alto, a mulher embaixo. E se
acreditarmos no monge e nas mulheres que emprestam sua voz ao escritor, assim
como na sabia abadessa, homens e mulheres partilhavam a mesma visdo do
feminino (Le Goff e Schmitt, 2017, p. 157).

Os estudiosos arrematam em seguida ndo ser possivel deter-se na Idade Média
sem que se observe o antifeminismo da época. Eles asseguram que a sociedade medieval
precisa ser obrigatoriamente pensada a partir da percep¢ao que articula o papel masculino
superior ao feminino, verificando de que forma esses valores do medievo perduram de
alguma forma em nosso tempo.

Pensando como Le Goff e Schmitt (2017), temos defendido que elementos do
passado permanecem de alguma forma de um tempo em outro ou em outros, desse modo sao
residuos, ou seja, permanecem ou remanescem, como dita a Teoria da Residualidade. Os

autores nos dizem:

O medievalista que se questiona sobre as categorias ¢ as relagdes sociais dos sexos,
ndo pode ignorar o antifeminismo da época. Se quiser compreender como a
sociedade medieval articulou o masculino com o feminino, deve considerar esses
comentarios sobre a inferioridade das mulheres e sobre a natureza da mulher, a
ladainha de seus defeitos, os argumentos que os corroboram, os exemplos dados.
Tudo isto ¢ repetido com tal insisténcia e tdo fastidiosamente na Idade Média, que
se acaba persuadido do penoso sentimento de imobilidade, da perenidade de um
discurso. Nada mudou durante mil, dois mil anos? Deve-se aceitar a visdo que sai
dali, como se fosse natural? De fato, o perigo ¢ tratar essas ideias, essas
representacdes, como se a estabilidade e aquiescéncia que elas suscitam, até nas
mulheres, fossem verdadeiras e testemunhasse a realidade de sua pratica social.
Durante muito tempo, os historiadores da Idade Média entraram nesse jogo. Mas



153

podem-se ver as coisas de outra forma e sacudir o entorpecimento fascinado ou
resignado que nasce da repeti¢do (Le Goff e Schmitt, 2017, p. 157).

Para os autores, ¢ necessario compreender que essa visdo de inferioridade do
feminino diante do masculino foi tdo desenvolvida no medievo que os estudiosos desse
periodo passaram a dispor do assunto de modo resignado, sem ao menos desenvolverem um
pensamento critico a respeito, simplesmente aceitando tal prerrogativa.

Corroborando com a opinido dos autores, vale salientar Macedo (1999), quando
interrogado sobre seu interesse atual na Idade Média. Ele nos fala que os estudos
empreendidos nas ultimas décadas contribuem para que o periodo deixe de ser marcado
como Idade das Trevas, ou seja, como um momento histérico no qual apenas a Igreja merece
destaque. Ele aponta que elementos como a Histéria das Mentalidades, juntamente com a
democratizagdo do assunto por meio de obras best sellers e da filmografia, contribuiram
para a desmistificacdo a respeito do medievo. Contudo, na sequéncia, outro questionamento
direcionado a ele foi a respeito da importancia de tratar dos problemas da Idade Média no
Brasil de nosso tempo. Vejamos o que responde o autor:

A questdo em si ndo ¢ a insercdo das pessoas no passado, mas os resquicios do
passado no presente. A heranca cultural da Idade Média, mesmo para nos,
colonizados por um povo europeu profundamente marcado pela tradi¢do crista,
nio pode jamais ser negligenciada. As estruturas politicas, sociais e econdmicas
atuais tém suas raizes naquele passado. Certos comportamentos, habitos e
costumes s6 poderdo ser compreendidos na sua totalidade e complexidade

mergulhando-os nas fontes de onde surgiram. A questdo da condi¢do feminina, tdo
debatida hoje em dia, ¢ disso um bom exemplo (Macedo, 1999, p. 8).

Assim, a constru¢do de boa parte do entendimento sobre o feminino na
atualidade passa por residuos, um todo hibridizado culturalmente da forma como foi tratada
a mulher noutros tempos, no medievo, por exemplo.

A personagem Isolda e a forma como ¢ apresentada no romance de Bédier traz
um feminino que certamente segue muitos dos principios estabelecidos para as mulheres
medievais, porém podemos compreender que ela ultrapassa esse conhecido papel do
feminino da época retratada, pois € uma personagem que boa parte das vezes ndo se submete
ao contexto preestabelecido para uma dama da época.

Contudo, devemos compreender tal papel ao longo do tempo e rememorar a
personagem que, apesar de extrapolar a postura de uma dama mediévica, retoma as
caracteristicas celtas, como temos afirmado. Mais ainda, podemos inferir que voltando a
compreensdo da mentalidade celta, da qual essa personagem da indicios - como liberdade

sexual, desvinculacdo da virgindade ao casamento, igualdade de direitos diante do homem,



154

caracteristicas as quais nos sdo tdo conhecidas, caras e ainda almejadas em determinadas
ambientes na atualidade - € possivel melhor entender Isolda.
Segundo Perrot (2019), ser mulher tem sido um peso ao longo da existéncia

humana:

De Aristételes a Freud, o sexo feminino € visto como uma caréncia, um defeito,
uma fraqueza da natureza. Para Aristoteles, a mulher ¢ um homem mal-acabado,
um ser incompleto, uma forma malcozida. Freud faz da “inveja do pénis” o niicleo
obsedante da sexualidade feminina. A mulher ¢ um ser em concavidade,
esburacado, marcado para a possessao, para a passividade. Por sua anatomia. Mas
também por sua biologia. Seus humores - a 4gua, o sangue (o sangue impuro), o
leite - ndo tém o mesmo poder criador que o esperma, elas sdo apenas nutrizes. Na
geracdo, a mulher ndo ¢ mais que um receptaculo, um vaso do qual se pode apenas
esperar que seja calmo e quente. SO se descobrira 0 mecanismo da ovula¢do no
século XVIII e é somente em meados do século XIX que se reconhecera sua
importancia. Inferior, a mulher o é, de inicio, por causa de seu sexo, de sua
genitalia. A importancia atribuida ao sexo ndo ¢ a mesma ao longo das épocas.
Algumas a minimizam. Assim ocorre na Idade Média, quando se considera que os
sexos sdo variedades de um mesmo género. O renascimento (...) distingue o “alto”
e o “baixo” do corpo, exalta o alto, nobre sede da beleza, e deprecia o “baixo”,
animal. O século XVIII, das ciéncias naturais e médicas, descobre a parte de
“baixo”, como a do prazer ¢ da vida. Ele “inventa” a sexualidade, com uma
insaciavel “vontade de saber” o sexo, fundamento da identidade e da histéria dos
seres. Sexualiza os individuos, em especial as mulheres, como mostrou, seguindo a
linha de Foucault, Thomas Laqueur (Perrot, 2019, p. 63).

A mulher tem sido essa criatura depreciada ao longo da existéncia humana, da
Antiguidade Classica ao Periodo Medieval, perdurando até nossos dias. O papel da mulher
mediévica estd inserido no contexto extremamente patriarcal e podemos compreendé-lo
sempre que visualizarmos a mulher como inferior e nociva. Essa compreensdo
historicamente ¢ revelada por inumeros documentos culturalmente importantes para a
sociedade constituida nos dias de hoje, a exemplo dos textos religiosos, dos quais podemos
extrair as figuras das duas mulheres de Adao: Lilith e Eva.

Na cultura crista, partindo da referéncia biblica, a imagem de Eva aparece como
aquela nascida de uma costela retirada de Adao. Ja a imagem de Lilith ndo é mencionada no
mesmo livro, porém muitos sdo os registros sobre sua existéncia. Englhand (1997) nos fala
sobre sua presenca ‘“Nas mitologias sumeriana, balilonica, assiria, cananéia, hebraica, arabe,
persa e teutonica, mas € rejeitada pela cultura e pela religido tradicional patriarcal”

(Englhand, 1997, p. 28). No entanto, Pires (2008) afirma:

O mito de Lilith, porém, pertence a tradi¢do oral dos rabinos, que diz respeito a
Tord, na qual se encontra o livro do Génesis. Esses textos hebraicos, sumérios e
acadianos sdo testemunhos de uma lenda ou mito popular que os rabis usavam
como metafora, baseada em analogias, para estabelecer uma ponte entre a origem
do homem e da mulher. (...) de acordo com o Zohar, obra cabalistica do século
XIII, Deus, no principio, criou duas grandes luzes de mesma importancia - o Sol e



155

a Lua. Esta, no entanto, ndo estava a vontade com o Sol; na verdade, cada um se
sentia incomodado pelo outro. Deus, entdo, ordena a Lua que procure o seu
caminho e torne-se inferior, fazendo-a sentir-se humilhada e inferiorizada. Desde
entdo, a Lua nunca mais teve luz propria, obtendo-a do Sol. A partir dai, quando a
luz primordial foi afastada, criou-se a casca do mal (Pires, 2008, p. 40).

De acordo com a tradi¢ao oral dos rabinos, em analogia a criagdo do homem e
da mulher, temos um mito que ja dita a necessidade do feminino diante do masculino.
Conforme o mito da criacdo para os cristdos Eva ¢ criada a partir da costela de Adao, do
mesmo modo o feminino Lua sé consegue sobreviver a luz do masculino Sol.

O que temos ¢ a edificagdo de uma coletividade na qual ainda perdura a
misoginia na atualidade. Macedo (1999) nos diz que:

A mulher vive hoje numa sociedade bastante diferente daquela que nos propomos
estudar. Contudo, se as expressdes “liberagdo feminina” ou “emancipacdo
feminina” sdo continuamente discutidas ¢ porque a independéncia da mulher ainda
nao se realizou completamente. A Idade Média ndo criou o preconceito contra o

sexo feminino mas indubitavelmente o alimentou e talvez até o tenha reforgado
(Macedo, 1999, p. 8).

Compreendemos que ainda ha muito a ser feito para que nossa sociedade possa
se transformar na sua totalidade, no que tange a liberdade feminina e mais ainda na
equiparagdo com o masculino, no que concerne aos direitos e conquistas efetivas, conforme
aponta Macedo (1999).

Também entendemos que o medievo ndo € o criador da misoginia, porém este
foi um periodo extremamente massacrante para as mulheres, sobretudo para as que ousavam
contestar os preceitos estabelecidos pela Igreja e pela sociedade.

Tratando da personagem Isolda entre outras coisas, um dos aspectos que nos
interessa observar € o recorte do casamento, estrutura na qual a personagem esta inserida na
narrativa, de modo que o comportamento da mulher segue regras sociais rigidas e isso nao ¢
diferente no contexto do matrimoénio. Sobre tais regras, observemos o que nos fala Duby
(1989) a respeito de como devem proceder homem e mulher no contexto do casamento,
contudo ¢ sempre a mulher que deve ser subjugada:

Com efeito, o homem que toma mulher, qualquer que seja sua idade, deve
comportar-se como sénior [mais velho, senhor] e manter essa mulher sob rédeas,
sob seu estrito controle. Inversamente, quando o discurso glorifica o herdi, isto ¢, o
comanditario ou entdo os seus ancestrais, quando ele ¢ elogioso, seu autor evita
evocar desentendimentos, ele insiste na perfeita dilectio [afeigdo], esse sentimento
condescendente que os senhores devem dirigir aos que protegem € que 0 €Sposo
tem pela esposa, sempre bela, sempre nobre e por ele deflorada; se fica vitivo, ele ¢
mostrado (...) definhando de pesar, inconsolavel. Assim, um véu ¢é estendido diante
da verdade das atitudes. Serve de cortina, nesse género de textos, a ideologia da

qual eles sdo a expressdo e que, nesse estigio da sociedade, no decorrer do século
XII, se estabelece, em certos pontos decisivos, em coincidéncia com a ideologia



156

dos clérigos. Ha acordo em primeiro lugar, nesse postulado, obstinadamente
proclamado, de que a mulher é um ser fraco que deve necessariamente ser
subjugado porque ¢é naturalmente perversa, que ela estd destinada a servir o
homem no casamento e que o homem tem o poder legitimo de servir-se dela. Em
segundo lugar, vem a ideia, correlata, de que o casamento forma o embasamento
da ordem social, e que essa ordem se funda sobre uma relagdo de desigualdade e
de reveréncia que ndo difere do que o latim dos escolasticos chama de caritas
[caridade] (Duby, 1989, p. 30).

O autor contextualiza a ideia de inferioridade na qual estd inserida a mulher na
conjuntura do casamento durante o periodo da Idade Média. Ele reflete ndo sé sobre a
situacdo de fraqueza e perversidade, caracteristicas das quais a mulher medieval ¢ acusada,
mas aponta que tudo isso €, a0 mesmo tempo, a compreensdo dos clérigos, mas também da
sociedade como um todo.

O fato ¢ que a mulher, vista como maléfica nesse contexto, estd sob o poder do
homem e deve ser submissa a ele. Uma personagem como Isolda, apesar de ser submetida a
um casamento determinado por questdes politicas e levada a cumprir seu papel socialmente
determinado pelos valores patriarcais vigentes na época, nos leva a questionar na trama os
fatos subsequentes ao seu casamento arranjado.

Isolda comete transgressdes, em primeiro lugar, com relacdo a castidade que se
impde a mulher dada em matrimonio, pois a personagem entrega-se a Tristdo ainda em alto
mar, sob o efeito do filtro magico da paixdo, deixando, desse modo, de casar-se virgem, o
que era considerada uma violacdo grave no contexto do medievo. Depois, ja casada,
continua a encontrar-se com o cavaleiro furtivamente e passa a criar situagdes, na busca
constante de manter em segredo essa relagdo clandestina.

Se o casamento ¢ uma estrutura fundamental para observarmos a personagem,
também o € o sexo, pois esse elemento € um ponto de encontro entre Isolda e varios outros
personagens. Quando Isolda estd a caminho da Cornualha na embarcacdo com Tristdo e
tomam juntos a po¢do do amor, entregam-se um nos bragos do outro. Com a chegada ao
reino, casa-se com Marc e na lua de mel manda sua dama de companhia tomar seu lugar na
cama com o rei. Na sequéncia, por medo de ser delatada, manda matar a serva, o que nao
ocorre porque os guardas se apiedam da moca. Isolda continua a encontrar-se com Tristao
mesmo depois de casada, em seguida sofre com a desconfianga dos bardes e ¢ submetida a
um juramento. Por fim, a relacdo ¢ descoberta e os amantes fogem para a floresta. Em todas
essas acdes acima elencadas temos a figura de Isolda ligada a relacdo amorosa, mais
especificamente ao ato sexual e aos outros personagens de algum modo envolvidos na

trama.



157

Perrot (2019, p. 63) nos diz que desde a Idade Média, passando pelo século
XVIII e chegando a atualidade,

A mulher ¢ identificada com o seu sexo, que a absorve e a impregna
completamente. (...) O macho ¢ macho apenas em certos momentos, a fémea ¢
mulher ao longo da vida ou, pelo menos, ao longo de toda a sua juventude; tudo a
liga constantemente a seu sexo, e, para o bom cumprimento das suas fungdes, é-lhe
necessario ter uma constitui¢do que o propicie: cuidados, repouso, vida suave e
sedentaria. Ela precisa da protecdo da familia, da sombra da casa, da paz do lar. A
mulher se confunde com seu sexo e se reduz a ele, que marca sua fung¢do na
familia e seu lugar na sociedade. O sexo das mulheres deve ser protegido, fechado
e possuido. Dai a importancia atribuida ao himen e a virgindade. Principalmente
pelo cristianismo, que faz da castidade e do celibato um estado superior. Para os
Pais da Igreja, a carne ¢é fraca. O pecado da carne é o mais terrivel dos pecados.
Ainda hoje, para a Igreja de Jodao Paulo II e de Bento X VI, a sexualidade constitui
um bastido de resisténcia a0 mundo moderno, uma linha Marginot da moral crista,
ou mesmo do sagrado (Perrot, 2019, p. 64).

Essa visao da mulher atravessa os tempos por meio de residuos que perduram de
um ou mais periodos em outro ou outros, como ocorre com a compreensao do feminino em

relacdo a sua sexualidade e ao modo como a sociedade a enxerga. A autora acrescenta:

A virgindade é um valor supremo para as mulheres e principalmente para as
mogas. A virgem Maria, em oposi¢do a Maria Madalena, é seu modelo e protetora.
Ela ¢, a0 mesmo tempo, concebida sem pecado (dogma da Imaculada Conceigdo,
Pio IX, em 1854) e concebe sem o homem “pela intervencdo do Espirito Santo”. A
Virgem, entretanto, ¢ mae em toda plenitude; ela carrega seu filho no ventre, o
alimenta, o segue em suas predicacdes, o sustenta em sua paixdo, o assiste em sua
morte: a mde perfeita, mas somente mae. A Virgem ¢ rainha ¢ mae da Igreja
medieval, mediadora, protetora. (...) As virgens das catedrais e das igrejas
transmitem essa presenc¢a pacificadora, mas também obsedante, de Maria, rainha
dos conventos, patrona das mogas. Filhas de Maria, elas sdo sujeitas a pureza. O
pudor € seu ornamento. A virgindade no casamento ¢ seu capital mais precioso.
Elas devem se defender da sedugdo e do estupro, que, entretanto, é praticado por
bandos de jovens em busca de iniciagdo. Mogas sozinhas & noite precisam ter
cuidado. Nédo estdo mais protegidas do que as mulheres na cidade noturna
moderna. O corpo das mulheres esta em perigo (Perrot, 2019, p. 64-5).

Nesse contexto, o que temos € a exaltagdo de um modelo feminino especifico, o
qual fora moldado pela Igreja, portanto por homens, ja que estes sempre lideraram o
cristianismo. Ou seja, se, e somente se, as mulheres seguissem esse modelo mariano de
pureza por eles estabelecido, seriam apreciadas, embora sempre destinadas a subserviéncia e
submissdo, até mesmo quando eram violadas estavam sob o olhar impiedoso dessa
sociedade, que além de ndo ser um lugar seguro era um ambiente acusatério, como ja
mencionamos.

Diferentemente do que se poderia imaginar a partir dos valores estabelecidos no

medievo com relacao a posi¢ao da mulher e ao lugar dado ao sexo para o género feminino,



158

ndo ha momentos na narrativa em que se observe, por parte de Isolda, algum pudor ou
arrependimento pela relagdo amorosa e sexual mantida com Tristao.

Nesse sentido, podemos inferir que a personagem extrapola os valores vigentes
no medievo. Ela simplesmente ndo se encaixa no modelo de mulher daquele contexto, pois
nos parece tragar seu proprio caminho, ora vivenciando um amor clandestino e promovendo
uma série de acontecimentos para preservar essa relacdo, ora decidindo voltar para o reino
depois de vivenciar a paixao na floresta, ou ainda indo ao encontro final com seu amado.

Desse modo, trataremos adiante dos imaginarios de dama e bruxa a partir da

visdo sobre a mulher no medievo e na cultura celta com vistas a personagem Isolda.

5.3 Muito da bruxa, um pouco da dama: Isolda nas margens de uma, limites da outra

Eu as invoco, pelo conjuro que pregam
Sabendo ou ndo sua origem, digam-me!
Ainda que soltem ventos

para despencar

Sobre igrejas, ainda que

atormentem ondas

Para atritar e destrocar frageis navios,
Ainda que o milho apodreca

e bosques caiam,

Ainda que castelos despenquem

em seus guardas,

Ainda que palacios e

masmorras afundem

Suas frontes sobre

as proprias fundagdes,

Ainda que os ricos germes

naturais sucumbam,

Fartando assim a ansia

da propria morte,

Respondam-me

(Shakespeare In: Hutton, 2021, p. 524).

A epigrafe de abertura desta se¢do ¢ um trecho de The Witches of Macbeth, de
William Shakespeare. Na historia, existem trés bruxas com poderes macabros e responsaveis
por predizerem o futuro de Macbeth, que as invoca com o intuito de saber sobre si. Elas
aparecem e sdo exatamente como no modelo estereotipado da bruxa que ainda chega até nos
na atualidade: estranhas, dotadas de poderes e aparentando maldade. Por conta desse
imaginario em torno da figura da bruxa, durante a Inquisi¢cdo, periodo em que as mulheres,
cujo conhecimento fosse minimamente relacionado a elementos naturais, eram capturadas e

mortas.



159

Isolda ndo estd inserida nesse espago temporal, pois o imagindrio no qual se d4 a
narrativa dos amantes das cornualhas ¢ um periodo em que as mulheres nao desfrutavam de
liberdade, nem de muito prestigio, em sua maioria, porém ndo foi um momento de
criminalizacdo do feminino de forma tdo evidente como ocorreu na Inquisi¢do. Contudo, a
concepgdo de bruxa por nés apontada para a personagem nos coloca diante da necessidade
de compreensdo do que esse vocabulo foi e continua sendo para a mulher ao longo da
historia.

Se pensarmos na personagem de Bédier, Isolda ndo chegou a ser queimada, mas
foi condenada a essa morte, ela também ndo foi violada por cem leprosos, mas foi
condenada a esse destino, ndo foi ferida em brasa, mas precisou ser submetida a um
juramento dessa espécie. Tudo isso que quase aconteceu a Isolda foi porque ela ¢ uma
personagem feminina e ndo estava cumprindo o que a sociedade esperava dela como mulher
e dama medieval.

A partir desse contexto, entendemos que precisamos compreender o periodo da
Inquisi¢do, no que diz respeito a quem eram essas mulheres consideradas bruxas e por qual
motivo até hoje esse ¢ um conceito tdo contraditorio. Para retomarmos a essa época, €
necessario voltarmos um pouco no tempo. Segundo Buckland (2019), as origens da bruxaria
datam de vinte e cinco mil anos atrds, quando o ser humano no Paleolitico dependia da caga
para sobreviver. Conforme o autor:

Apenas o sucesso na cacada garantia alimentos para comer, peles para aquecer e
abrigar, ossos para confeccionar ferramentas e armas. Naqueles dias, acreditava-se
numa multiplicidade de deuses. A natureza era impressionante. Gragas a
reveréncia e ao respeito pelo vento impetuoso, pelo violento relampago, pela veloz
correnteza, o ser humano deu nome a cada espirito, fez de cada uma divindade...
um deus. Isso é o que chamamos de “animismo”. Um deus controlava o vento. Um
deus controlava o céu. Um deus controlava as aguas. Mas, acima de tudo, um deus
controlava as cacadas, tdo importantes... um Deus da caca. A maioria dos animais
cacados tinham chifres, por isso o ser humano primitivo representava o Deus da

caca com chifres. Essa foi a primeira vez que a magia se mesclou com os primeiros
passos vacilantes da religido (Buckland, 2019, p. 30).

O estudioso defende a ideia de bruxaria intrinsecamente ligada a de magia, por
sua vez também mesclada a de religido. Desse modo, o emaranhado entre deuses associados
a elementos da natureza, a necessidade de crenca e o maravilhoso que envolvia todos esses
componentes se fundem de alguma maneira.

Quando a rainha, mae de Isolda, prepara o filtro magico da paixao, o faz “por
ciéncia e magia” (Bédier, 1988, p. 27), ou seja, conhece as ervas e seus usos € acredita que

elas podem interferir magicamente no sentimento que a filha teria pelo rei e ele por ela.



160

Desse modo, aqui ndo hé a evidéncia da religido, porém invoca-se a magia e acrescenta-se a
ciéncia.

O autor da continuidade a esse raciocinio:

A primeira forma de magia foi talvez a variedade simpdtica*’. Coisas parecidas
tinham efeitos parecidos, pensava-se; semelhante atrai semelhante. Se fizessem
uma estatueta de bisdo em argila e de tamanho natural e ela fosse “atacada” e
“morta”, entdo a caca a um bisdo de verdade terminaria na morte do animal. O
ritual magico-religioso surgiu quando um homem das cavernas se cobriu com uma
pele e uma mascara com chifres e representou o deus da caga, liderando o ataque.
Existem ainda pinturas rupestres representando tais rituais, assim como estatuetas
em argila de bisdes e ursos transpassados por lancas. Esse deus da caga tinha uma
deusa consorte, mas qual dos dois surgiu primeiro (ou evoluiram juntos) nao se
sabe nem ¢ relevante. Para que houvesse animais para cagar, era preciso que os
animais fossem férteis. Para que a tribo sobrevivesse (e a taxa de mortalidade era
bem alta naqueles dias), era preciso que homens e mulheres fossem férteis. Mais
uma vez a magia simpdtica era utilizada: faziam-se estatuetas de argila de animais
se acasalando e realizavam-se rituais em que os membros da tribo copulavam
(Buckland, 2019, p. 30-1).

Podemos afirmar, segundo nos fala o autor, que por meio da magia simpadtica
havia um direcionamento daqueles seres humanos para o uso de modelos direcionado a uma
determinada crenga, refor¢ando assim a ideia de magia ligada a bruxaria e a ideia de crenca
direcionada a religido. S3o conceitos que se vao fundindo naturalmente, se observarmos
bem.

O autor nos apresenta ainda muitas incidéncias de magia simpadtica, como

podemos observar adiante:

Ainda existem muitas representagdes esculpidas e modeladas da deusa da
fertilidade, em geral conhecidas como figuras de “Vénus”. A mais conhecida entre
elas ¢ a Vénus de Willendorf, mas outros exemplos incluem a Vénus de Laussel, a
de Sireuil e a de Lespugne. Essas figuras tém, todas elas, um ponto em comum: os
atributos femininos sio representados em enormes medidas, para enfatiza-los. Elas
tém seios pesados e flacidos, grandes nadegas, ventres muitas vezes volumoso,
como se estivessem gravidas, além de uma genitalia exagerada. H4 uma falta de
identidade com relagdo ao resto do corpo. O rosto nao é definido e os bracos e
pernas, quando existem, s3o apenas sugeridos. Isso evidencia o fato de que seus
criadores s estavam preocupados com a questdo da fertilidade. A mulher é quem
carrega e nutre a prole. A Deusa era sua representacéo, como a grande Provedora e
Nutriz; Mae Natureza ou Mae Terra (Buckland, 2019, p. 30-1).

O autor nos mostra que a representagcdo da deusa da fertilidade se d& a fim de
enaltecer a capacidade feminina de reprodug¢do, dai a importancia dada nessas producdes aos

seios, ventre, genitalia e ancas. Tal ocorréncia ndo se da de forma aleatéria e sim no

“ Segundo Buckland (2019), ¢é interessante verificar que essa forma de magia simpdtica sobreviveu até os
tempos modernos. O estudioso explica que os indigenas Penobscot, por exemplo, menos de cem anos atrés,
usavam mascaras de cervo e chifres, quando realizavam rituais para o mesmo propdsito. A Danga do Bufalo,
dos indigenas Mandan, ¢ um outro exemplo (Buckland, 2019, p. 31).



161

momento em que a agricultura se desenvolvia, por isso a deusa estava diretamente ligada a
fertilidade dos campos, dos animais e da propria tribo, ja que estes eram elementos que se

conectavam, coexistindo de comum acordo. Campbell (2015) também menciona:

Na arte da Antiga Idade da Pedra, no periodo das cavernas do sul da Franga e norte
da Espanha pintadas no Paleolitico, de 30.000 a 10.000 a.C., o feminino esta
representado naquelas pequenas estatuetas chamadas de “Vénus”, agora bem
conhecidas, e que mostram uma figura nua. Seu corpo ¢ sua magia: ele invoca o
masculino e ¢ também o vaso de toda vida humana. A magia feminina ¢, portanto,
basica e natural. O masculino, por outro lado, é sempre representado em algum
papel, desempenhando uma fungéo, fazendo algo (Campbell, 2015, p. 18).

O autor também nos mostra como eram vistos a mulher e o homem naquele
tempo e a partir dos papéis que desempenhavam, ambos eram considerados importantes.

Também conforme Campbell (2015):

A vida naqueles tempos consistia de tribos cacadoras e coletoras. As mulheres
colhiam raizes, frutas e pegavam pequenos animais. Os homens se encarregavam
da caca perigosa de animais maiores e defendiam suas mulheres e filhas de
aventureiros - pois as mulheres, como se sabe, sdo valiosas e também constituem
um saque interessante. O arco e flecha ndo tinha sido inventado ainda. Os embates
de caca e luta aconteciam no corpo a corpo. E os animais eram enormes: mamutes
peludos, rinocerontes, ursos gigantes, manadas de gado, ledes. Nessas
circunstancias - e tais circunstancias vinham imperando ha centenas de milhares de
anos - € que os corpos que habitamos hoje evoluiram e estabeleceram suas fungdes
(Campbell, 2015, p. 19).

O autor explica, a partir de suas pesquisas, que desde tempos remotos, tanto a
mulher quanto o homem sdo necessarios, pois a depender das fungdes exercidas por ambos

as sociedades foram se desenvolvendo. Complementando este raciocinio, ele nos fala:

Assim se desenvolveu e se manteve uma divisdo radical entre mundos e interesses
de mulheres ¢ homens. Ndo houve apenas uma selegdo bioldgica em acgdo, mas
também uma formacdo social que apontava em duas diregdes sociais totalmente
diferentes (Campbell, 2015, p. 19).

O autor evidencia que embora o feminino e o masculino desempenhem suas
funcdes na sociedade, ficando evidente assim a importancia de ambos, ja se pode perceber
uma divisdo social entre eles que marcard suas existéncias ao longo da histéria da

humanidade e isso, muitas vezes, nao se da de forma pacifica, pois:

Ha evidéncias de que entre as duas magias, do lado feminino e do masculino da
vida primitiva dos cagadores e coletores, havia ndo apenas alguma tensdo, mas
também, por vezes, um irromper de violéncia fisica. Nas mitologias de varias
sociedades muito primitivas (os pigmeus do Congo, os ona da Terra do Fogo, entre
outros) vemos lendas do seguinte teor: na origem todo o poder magico residia nas
mulheres. Os homens entdo assassinaram todas elas, mantendo vivas apenas as
meninas mais jovens, que nunca aprenderam o que suas maes sabiam, sendo que
os homens se apropriaram desse conhecimento. De fato, em um dos grandes
abrigos de moradia do Periodo Paleolitico no sul da Franga (em Laussel), foram



162

encontradas muitas estatuetas femininas quebradas, o que sugere que tenham sido
destruidas de proposito. Em geral, sempre que existe uma lenda masculina desse
tipo e uma sociedade masculina de ritos secretos, as mulheres sdo gravemente
intimidadas por um pantedo de fantasmas inventados de propdsito e que aparecem
(mascarados) quando os ritos masculinos sdo desempenhados. Contudo - ¢ esta ¢ a
grande surpresa -, podem ocorrer, em ocasides muito raras e sagradas, cerimonias
de ritos masculinos nas quais as mulheres tém participagdo plena, e entdo surge a
verdade sagrada de que as mulheres, de fato, sabem tudo sobre os ritos masculinos
e elas mesmas continuam sendo reconhecidas como possuidoras do poder maior e
mais essencial. O outro sistema de crencas ¢ secundario, estranho a natureza,
proprio da ordem social e aceito pelos membros de ambos 0s sexos num jogo de
faz de conta sofisticado e socialmente util (Campbell, 2015, p. 20).

Desse modo, podemos observar a existéncia de uma tensdo entre masculino e
feminino se fazendo presente ao longo da existéncia humana, evidenciando que o homem
entra em conflito com a mulher na tentativa de exercer sua superioridade. Segundo
Campbell (2015), fica claro que a mulher, além de um ser essencial pertence a um poder
maior, sem o qual a sociedade ndo existiria, embora o homem também tenha sua
importancia. Campbell (2015) acrescenta:

Foi s6 bem mais tarde na histéria da vida humana sobre a Terra que as artes da
domesticagdo de plantas e animais foram desenvolvidas, e com elas ocorreu uma
mudanga em que a autoridade passou do lado masculino para o lado feminino da
equacdo bioldgica. As grandes preocupacdes ndo eram mais cagar ¢ matar, mas
plantar e cultivar. Uma vez que a magia da Terra e a magia das mulheres ¢ a
mesma - dar vida e nutri-la -, ndo s6 o papel da Deusa se tornou central na

mitologia, mas o prestigio das mulheres das vilas cresceu em igual medida
(Campbell, 2015, p. 21).

Dessa maneira, o autor nos leva a pensar que aquele foi um momento no qual
houve naquela estrutura social o estabelecimento de certa superioridade feminina. Mas
Buckland (2019) explica que:

O ano era dividido naturalmente em dois. No verdo, os alimentos podiam ser
cultivados, e por isso a Deusa predominava; no inverno, homens ¢ mulheres
tinham de se voltar para a caga, portanto o que predominava era a energia do Deus.
As demais divindades (do vento, do trovédo, do relampago etc.) gradativamente

passaram para o segundo plano, adquirindo uma importincia secundaria
(Buckland, 2019, p. 32).

Dessa maneira, podemos entender haver uma certa reparticdo de poderes e
também na crenga destinada a Deusa ou ao Deus, de acordo com o periodo do ano e a partir
da necessidade das pessoas. Ou seja, podemos dizer que havia uma disposi¢ao de poderes
para ambos os gé€neros, a depender da condi¢ao e da demanda a ser considerada. O estudioso
afirma ainda que o desenvolvimento do ser humano est4 diretamente ligado ao da religido,
pois essas crencas acabaram por transformar-se naturalmente numa religido. Isso ndo se deu

de forma homogénea, ele explica:



163

Os seres humanos se espalharam pela Europa, levando com eles seus deuses. a
medida que surgiam paises diferentes, o Deus e a Deusa eram denominados de
maneira diferente (embora nem sempre recebessem nomes totalmente diferentes;
algumas vezes, eles eram simples varia¢des). Mas, ainda assim, eram, na esséncia,
as mesmas divindades*’. Nessa época, o ser humano aprendeu nfo apenas a
cultivar os alimentos, mas também a estoca-los para o inverno. Logo a caga
tornou-se menos importante. O Deus Cornifero passou a ser visto mais como um
deus da natureza em geral, um deus da morte e de tudo que existe depois dela. A
Deusa ainda regia a Fertilidade e o Renascimento, pois praticas funerarias do
periodo mostram que se passou a acreditar na vida apds a morte®. Nio ¢ dificil ver
como a vida apds a morte surgiu. Na raiz disso, estavam os sonhos* (Buckland,
2019, p. 32).

Desse modo, foram surgindo rituais direcionados as cacadas, a fertilidade, as
necessidades de cada periodo do ano e assim foi se desenvolvendo uma espécie de
sacerdocio®, pois alguns eram escolhidos porque acreditava-se serem mais capazes de
comandarem tais rituais.

Tracando todo esse histérico da humanidade, podemos perceber as antigas
crencas, denominadas de Antiga Religido, passando por uma evolugdo natural e gradativa,
pois varios elementos foram se amalgamando ao longo do tempo. Isso, porém, nao ocorreu
com o cristianismo, pois nao houve o tempo de evolugao para que este se consolidasse.
Conforme nos fala Buckland (2019):

Com o Cristianismo, ndo houve a imediata conversdo em massa que muitas vezes

se sugere. O Cristianismo era uma religido criada pelo homem. (...) Paises inteiros
foram classificados como cristdaos, quando, na verdade, apenas seus governantes

42 Esse fato ¢ muito bem ilustrado na Bretanha, no sul da Inglaterra. O Deus Cornifero é conhecido como
Cernunnos (literalmente “o chifrudo”). No norte do pais, 0 mesmo deus ¢ chamado de Cerne, uma forma mais
abreviada do mesmo nome. E ainda, em outra regido, o mesmo nome tornou-se Herne (Buckland, 2019, p. 32).
4 Com relagdo a essa crenga de vida apds a morte, os gravetianos (22000-18000 a. C.) foram inovadores nesse
aspecto. Enterravam seus mortos completamente vestidos e ornamentados e espalhavam sobre eles ocre
vermelho (hematita ou peroxido de ferro), para lhes devolver a aparéncia da vida. Membros de uma mesma
familia eram muitas vezes enterrados sob a lareira do local onde moravam, para que ficassem proximos dos
familiares. Os homens eram enterrados com suas armas; as vezes, até com seu cachorro - tudo de que ele
pudesse precisar na vida apos a morte (Buckland, 2019, p. 32-3).

* A raiz estava nos sonhos porque acreditava-se que dormir era como estar morto por algum tempo. Quando o
homem dormia, ele estava, aos olhos de sua familia e seus amigos, como morto. E verdade que, no sono, ele
ocasionalmente se movia e respirava, mas, com excecao disso, estava sem vida. Ainda assim, quando acordava
ele podia contar que tinha passado a noite cacando na floresta. Podia contar que havia encontrado e conversado
com amigos que, na verdade, estavam mortos. Os outros com quem ele falava podiam acreditar nele, pois
também tinham vivenciado esses mesmos sonhos. Eles sabiam que ele ndo havia tirado os pés da caverna, mas
também sabiam que ele ndo estava mentindo. Parecia que o mundo dos sonhos era um mundo material. Havia
arvores ¢ montanhas, animais ¢ pessoas. Até os mortos estavam 14, parecendo imutaveis muitos anos apos a
morte. Nesse outro mundo, portanto, o homem devia precisar das mesmas coisas de que precisava nesse mundo
(Buckland, 2019, p. 33-4).

4 Em algumas regides da Europa, esses lideres rituais, ou Sacerdotes € Sacerdotisas, tornaram-se conhecidos
como os Wicca - os “sabios”. Na verdade, na Inglaterra, na época dos reis anglo-saxdes, o rei nunca pensaria
em agir em relagdo a um assunto importante sem consultar o Witan, o Conselho dos Sabios. E os Wicca
precisavam ser realmente sabios. Eles ndo apenas conduziam os rituais religiosos, mas também deviam ter
conhecimento de ervas, magia e adivinha¢do; eram médicos, advogados, magos e sacerdotes. Para o povo, 0s
Wicca eram os embaixadores entre eles e os deuses. Mas, nos grandes festivais, quase se tornavam os proprios
deuses (Buckland, 2019, p. 34).



164

haviam adotado a nova religido, e com frequéncia apenas de maneira superficial.
Em toda a Europa, a Antiga Religido, em suas muitas e variadas formas, ainda
permaneceu pelos primeiros mil anos do Cristianismo* (Buckland, 2019, p. 34).

Ou seja, ndo houve num primeiro momento o tempo necessario para que o
cristianismo*’ se construisse naturalmente, entdo a forma encontrada para isso era
desacreditar e demonizar a Antiga Religido.

A forma encontrada pelos fomentadores e defensores do Cristianismo para
desacreditar a Antiga Religido foi relaciond-la ao mal, assim passou-se a construir um vasto
imaginario que corroborava com essa ideia. Desse modo, elementos pagdos rapidamente
foram relacionados a feitigaria, por sua vez relacionados a figuragdo do mal, conforme nos

fala Schmitt (2017):

Se o cristianismo pouco a pouco imprimiu sua marca propria a feiticaria, esta, sob
formas sem duvidas diferentes, ndo era desconhecida de culturas anteriores. Em
Roma, enquanto a religido oficial concentrava-se cada vez mais no culto ao
imperador divinizado, a pratica de maleficios e encantamentos (defixiones) foi
sendo progressivamente assimilada ao crime de lesa-majestade. Quando no século
IV, o cristianismo tornou-se religido oficial e depois unica do Império, os
maleficios, a magia, a adivinha¢do e a necromancia foram reprimidos na condigdo
de manifestagdes ou sobrevivéncias intoleraveis da idolatria pagd. Para os pais da
Igreja e os primeiros concilios, a Biblia fornecia, com base em casos como o da
pitonisa de Endor (I Samuel 28) e de Simdo, o Mago (Atos dos Apdstolos 8, 9-25),
entre outros, os argumentos necessarios para rechagar essas praticas, as magias
negras®® do paganismo. Mas, sobretudo, ela oferecia uma nova interpretagdo do

% Uma tentativa de conversio em massa ao Cristianismo foi feita pelo Papa Gregério, o Grande. Ele achava
que erigir igrejas nos lugares de templos pagdos, onde as pessoas ja estavam acostumadas a se reunir, era uma
forma de fazer com que elas frequentassem as novas igrejas cristds. Ele instruiu os bispos a destruir os “idolos”
e jogar agua benta nesses templos e dedicé-los ao deus cristdo. Em grande medida, Gregdrio foi bem-sucedido.
As pessoas, no entanto, ndo eram tdo ingé€nuas quanto ele pensava. Quando as primeiras igrejas cristds foram
construidas, os Unicos disponiveis para construi-las eram os proprios pagdos. Ao ornamentar as igrejas, 0s
pedreiros e escultores claramente incorporaram a decoragdo figuras de suas proprias divindades. Dessa
maneira, mesmo sendo obrigadas a ir as igrejas, as pessoas ainda podiam cultuar seus proprios deuses ali.
Muitas dessas figuras existem até hoje. A Deusa ¢ geralmente representada como uma divindade da fertilidade,
com as pernas abertas ¢ a genitalia de tamanho maior do que o natural. Essas figuras sdo geralmente
conhecidas como Shiela-na-gigs. O Deus ¢ representado com chifres e cercado de folhas; ele ¢ conhecido
como uma “mascara de folhas” e como “Jack of the Green” ou “Robin o’ the Woods. Essas figuras do antigo
Deus ndo devem ser confundidas com as gargulas, figuras monstruosas esculpidas nos quatro cantos das torres
das igrejas, para assustar os demonios (Buckland, 2019, p. 34-5).

47 Nao houve tempo para que o Cristianismo assentasse na mentalidade das pessoas. Tanto é assim, que foram
adotados de maneira mais definitiva conceitos de outras religides. A ideia da Trindade, por exemplo, foi
extraida da antiga triade egipcia. Osiris, Isis e Horus tornaram-se Deus, Maria e Jesus. O dia 25 de dezembro
como nascimento de Jesus foi emprestado do Mitraismo - que também defendia a segunda vinda de Cristo ¢ o
ato de “comer o corpo ¢ beber o sangue de Deus”. Em muitas religides do mundo antigo encontram-se
concepgdes imaculadas e o sacrificio do deus pela salvagdo do ser humano (Buckland, 2019, p. 35).

8 Magia negra € hoje considerado um termo racista. Poderiamos substituir por magia do mal ou magia nefasta.
A origem da dualidade entre branco e preto - também vista em outros idiomas - ¢ cultural e esta vinculada a
ascensao do Cristianismo, como aponta a doutora em comunicacgdo e professora universitaria Kelly Quirino.
Ela afirma que historicamente, a adjetivagdo do preto ou negro com algo relacionado as trevas vem do Velho
Testamento, no qual a pureza e o angelical também sdo vinculados ao simbolo branco. E diferente da Grécia e
outras civilizacdes antigas, nas quais bem e mal ndo eram apresentados de forma maniqueista. Nestas, o
homem ¢ tido como ser complexo e que carrega em si ambos. Quirino acrescenta que a perspectiva biblica foi
utilizada para sustentar a colonizacdo das Américas e justificar a escraviddo do povo africano. A ideia era de



165

infortunio, em substitui¢do a invocag@o da influéncia maligna dos “deménios” do
paganismo greco-romano, avan¢ando duas inovagdes de consideravel importancia.
De uma parte, a ideia de falta original e, prolongando-a, as do pecado, da liberdade
e da responsabilidade individual dos pecadores. Fazer o mal consistiria dali em
diante para os homens, e particularmente para os feiticeiros, um ato voluntario que
torna seu autor um ctmplice do Tentador. De outra parte, no centro do drama
cristdo do Bem e do Mal, impos-se a figura de Sata, do Diabo, espécie de soberano
das trevas e da ilusdo, ainda que sempre submetido a Deus. Desde o século V,
pode-se dizer que o cendrio estava pronto, mesmo que ainda se estivesse distante
da “caga as feiticeiras” (Schmitt, 2017, p. 475-6).

O cenario se desenhava para que qualquer ato em torno de elementos de magia
ou crenga paga fossem vistos como nefastos, o proprio retrato do mal. Os disseminadores do
cristianismo foram desenhando a dualidade bem/mal de tal modo que se autodenominavam
representantes do bem e caracterizavam os nao cristdos como os do mal.

Outrossim Buckland (2019) nos fala:

Naqueles primeiros tempos, quando o Cristianismo estava lentamente ganhando
forcas, a Antiga Religido - os wiccanos e outros pagdos - eram seus rivais. B
natural que se queira eliminar um rival, e a Igreja ndo poupou esforcos para fazer
exatamente isso. Costuma-se dizer que os deuses de uma antiga religido se tornam
demonios da nova. E esse foi certamente o caso aqui. O Deus da Antiga Religido
era um deus cornifero. Portanto, aparentemente, era o demoénio cristdo. Aos olhos
da Igreja, os pagdos eram obviamente adoradores do Demonio! Esse tipo de
raciocinio ¢ usado pela Igreja ainda hoje. Os missionarios, particularmente,
tendiam a rotular todas as tribos primitivas que encontravam como adoradores do
Demonio, apenas porque as tribos cultuavam um deus ou deuses que ndo eram o
deus cristdo. Nao fazia diferenga que as pessoas fossem boas, felizes e muitas
vezes vivessem melhor do ponto de vista moral e ético do que a vasta maioria dos
cristdos... elas tinham que ser convertidas (Buckland, 2019, p. 35-6).

Foi assim também que se iniciou a acusagdo contra as mulheres conhecidas
como bruxas, donas de conhecimentos sobre a natureza e consideradas sabias. Elas passaram
a ser frequentemente associadas ao demonio®, por serem figuras que os cristdos passaram a
compreender como adversarias. Buckland (2019) acrescenta:

A medida que o Cristianismo gradativamente se fortalecia, a Antiga Religido
perdia terreno. Na época da Reforma, ela s existia em regides remotas da area

que os povos negros eram malditos e impuros. Algo que reverbera até hoje, seja no preconceito contra as
religides de matriz africana ou na popularizagdo dessas expressdes que possuem marcadores raciais (Quirino,
2020).

4 O Demonio ¢ considerado por Buckland (2019) uma invengdo cristd, ja4 que ndo ha nenhuma mencio a ele
antes do Novo Testamento. Na verdade, segundo ele, ¢ interessante notar que todo o conceito de maldade
associado a0 Demonio decorre de um erro de tradugdo. A palavra original hebraica Ha-satan, que aparece no
Velho Testamento, e a palavra grega diabolos, do Novo Testamento, significam simplesmente “oponente” ou
“adversario”. E preciso lembrar que a ideia de dividir o Poder Supremo em dois - 0 bem e 0 mal - é de uma
civilizagdo avangada e complexa. Os deuses antigos, ao longo de todo o seu gradativo desenvolvimento, eram
muito “humanos”, o que significa que tinham, por natureza, um lado bom e um lado mal. Foi a ideia de
divindade construida apenas de bondade e amor que tornou necessario o surgimento de um antagonista. Essa
visao de um deus construido apenas de bondade foi desenvolvida por Zoroastro (Zaratustra), na Pérsia, no
século VII BCE. A Ideia disseminou-se posteriormente para o oeste ¢ foi adotada pelo Mitraismo e, depois,
pelo Cristianismo (Buckland, 2019, p. 36).



166

rural. Nessa época, os ndo cristdos passaram a ser conhecidos como pagdos ou
gentios. A palavra “pagdo” vem do latim pagani e significa simplesmente “pessoa
que mora no campo”. A palavra “gentio” significa “aquele que vive na mata”. Os
termos, portanto, eram apropriados para os ndo cristdos daquela época, mas ndo
tinham nenhuma conotagdo de maldade; seu uso, hoje, de forma depreciativa, é
totalmente incorreto. A campanha difamatdria contra os ndo cristdos continuou ao
longo dos séculos. O que os wiccanos faziam era deturpado e usado contra eles.
Eles de fato faziam magia para promover a fertilidade e aumentar as colheitas, mas
a Igreja dizia que tornavam as mulheres e o gado estéreis e arruinaram as
colheitas! Aparentemente, ninguém parava para pensar que, se os Bruxos™
realmente fizessem isso tudo aquilo de que eram acusados, eles também sofreriam
as consequéncias. Afinal, eles também tinham que comer para viver (Buckland,
2019, p. 34).

Fazendo frente a Antiga Religido, os defensores do Cristianismo iam deturpando
tudo o que ndo fosse sua crenga em detrimento do que vigorava anteriormente. Os wiccanos,
bruxos sabios da Antiga Religido, sdo ancestrais da Gra-Bretanha e quando falamos sobre
eles, estamos nos referindo aos celtas. Do mesmo modo, falarmos da Antiga Religido ¢ dizer
que ha uma correspondéncia direta com a cultura celta. Por essa razdo, precisamos tracar
todo esse historico que chega até nds por meio de correspondéncias ao longo do tempo a fim
de elaborarmos uma conceituagdo correta para os imaginarios de dama e bruxa.

Na mitologia celta, como ja dissemos anteriormente, hd a presenca marcante do
feminino, pois a mulher ocupava um espaco de grande importancia nessa sociedade. Ela era
guerreira, rainha, barda, profetisa, druidisa e satirista, sendo assim esta mitologia ¢ repleta
de figuras como bruxas, feiticeiras e fadas, normalmente ocupando papéis centrais nessas
narrativas, ja que também nesse mundo eram figuras fundamentais.

Vale ressaltar que nessas narrativas célticas as mulheres, assim como as bruxas,
ndo eram absolutamente ou inevitavelmente mdas. Poderiam ser apresentadas diante de
caracteristicas plurissignificantes, com forte vocagdo para o bem ou para o mal, a depender
da situagdo que lhes fosse imposta. Esse fato nega a visdo maniqueista aproximando-as de
sua humanidade. Essas mulheres possuiam poderes sobrenaturais porque eram orientadas
pelo conhecimento oriundo de sua ancestralidade, em consonancia com sua ligagdo mistica
com a terra e todos os elementos naturais que dela provém.

O Romance de Tristdo e Isolda, de Bédier, como temos dito, ¢ composto de um
emaranhado de elementos oriundos das culturas celta ¢ medieval. Desta feita, podemos

observar a presenca de elementos cristdos reiteradamente presentes na narrativa, como a

% Num antigo ritual para a fertilidade, os camponeses iam para os campos, sob a luz da lua cheia, ¢ dangavam
ao redor deles, montados em forcados, mastros e vassouras, cavalgando-os como cavalos de madeira. Eles
deviam saltar no ar enquanto dangavam, para mostrar aos brotos a que altura deviam crescer. Uma forma
inofensiva de magia simpatica. A Igreja, no entanto, dizia ndo apenas que eles estavam agindo contra as
colheitas, mas que na verdade voavam em seus mastros... claramente um ato demoniaco (Buckland, 2019, p.
39).



167

presencga do divino, sempre denotada pela fala do narrador, contudo paradoxalmente a favor
dos amantes, indo de encontro a um dos preceitos do cristianimo: de que o adultério ¢
condenavel. Em contrapartida, recapitulando a concepg¢ao de propriedade do proprio corpo e
a ndo necessidade da monogamia. Isso porém ndo ocorre de modo pacifico, pois embora a
personagem feminina assuma tal postura, a ambientacdo do romance se da na Idade Média.
Também a postura de Isolda como personagem detentora do conhecimento do
uso das ervas para fins curativos, bem como de seu carater capaz de agir até¢ com crueldade
quando manda matar sua dama de companhia sdo elementos que demonstram a presenca das
narrativas celtas, como j4 demonstramos anteriormente, bem como dessa cultura de modo
mais amplo. Segundo Black (2022):
Ha uma discussdo académica entre arquedlogos, historiadores e professores acerca
da veracidade das informagdes que constam dos mitos célticos. Para alguns, ndo
passam de folclore ou lendas e ndo devem receber maior importancia além da
cultural. Todavia, para outros estudiosos, os mitos preservaram historias reais que
ocorreram ha milénios ¢ que, passadas de geragdo a geracdo, ganharam
componentes fantasticos e irreais. Mesmo assim, tais historias ndo podem ser
descartadas, devendo antes ser analisadas cuidadosamente, procurando-se deixar
de lado os atributos fantasiosos sem desprezar as valiosas informagdes de
ocorréncias historicas entre os povos celtas antigos. Em adogdo a este segundo
entendimento sobre os mitos célticos, se ha tantos relatos sobre bruxas e feiticeiras
celtas, deve existir um fundo de verdade, isto é, provavelmente no mundo céltico
da Antiguidade, bruxas e feiticeiras foram mulheres de carne e osso que possuiam

dons espirituais especiais e os usaram para o bem e para o mal (Black, 2022, p.
23).

A autora nos leva a considerar por conseguinte que a figura da bruxa é a um s6
tempo mitica e também relacionada ao real, visto ser recorrente em diversas narrativas,
como sugerem os mais diversos estudos a respeito da sociedade celta.

Segundo ela, a questdo pode ser considerada sob dois angulos. De um lado,
temos a figura da bruxa sob o viés mitico, do qual depreendemos ser uma imagem apenas
ficcional ou oposta ao real por tratar-se de uma visdo fantistica dessa personagem
possuidora de grandes poderes e regida por agdes ora compreensiveis, ora questionaveis. Por
outro lado, em contrapartida, temos de considerar outra perspectiva, a pratica da magia era
cotidiana e natural para os celtas, portanto, nessa abordagem, toda a sociedade celta seria
composta por bruxas ou bruxos.

Se pensarmos a partir do que nos diz a autora supracitada, podemos defender
que Isolda ¢ essa personagem que pode ser compreendida a partir dos dois angulos
abordados por ela. A personagem tanto aproveita seu conhecimento do cotidiado sobre o uso
das ervas, fruto de sua ancestralidade, como também ¢é aquela que de algum modo evoca a

magia, como ocorre, por exemplo, no episddio em que se submete a um juramento no qual



168

deve pegar no ferro em brasa e caso se queimasse era porque nao estava falando a verdade.
E 6bvio que a narrativa faz uso do maravilhoso, pois Isolda, de qualquer modo, ficaria
ferida, caso a narrativa ndo se utilizasse de tal elemento. Contudo, podemos observar que ha
um estratagema bem elaborado por Isolda, pois ela faz um juramento ambiguo, de modo a
poder-se considerar que falava a verdade e sair ilesa da situagao.

Ja falamos sobre as acepgdes medieval e moderna a respeito do vocabulo
“bruxa”. Nos interessa tratar de ambas as significagdes, pois elas se completam no curso da
historia e nos ajudam a ressignificar a personagem compreendida a partir de tais contextos.
Lembremos que no medievo as bruxas eram figuras para as quais a Igreja Catolica
direcionava uma série de caracteristicas nefastas, ligadas necessariamente ao mal, mais
especificamente ao diabo relatado pelo cristianismo. As acusagdes variavam entre
adoradoras do diabo, assassinas de bebés e criangas, conjuradoras de maldi¢cdes dotadas de
magia e praticantes do canibalismo. Seguindo essa concepgao medieval, vejamos o que nos

diz Kieckhefer in Loyn (1997):

No final da Idade Média havia na Europa a crenga generalizada em concilidbulos
de bruxas canibais e adoradoras do Diabo que praticavam o mal por meio de artes
magicas. A intensidade crescente da perseguigdo a supostas bruxas culminaria,
finalmente, nas grandes cacadas em que, nos séculos XVI e XVII, milhares de
pessoas encontraram a morte. Ndo obstante, houve areas, como na Inglaterra, onde
o esteredtipo da bruxa progrediu pouco, tanto em circulos educados quanto na
consciéncia popular. Além disso, mesmo onde o esteredtipo se convertera em
ortodoxia estabelecida, nunca deixou de haver gente importante que o rejeitou. A
bruxaria continuou significando coisas diferentes para pessoas diferentes durante
toda a Idade Média. Nos tempos classicos, a ideia de magia (ou seja, causar a
ocorréncia de eventos através de meios externos mas nao-naturais) estava bem
estabelecida, e acreditava-se que a magia podia ser usada tanto para fins benéficos
quanto maléficos. Desde o comego, a Igreja cristd atacou toda a magia como
maléfica, herética e inspirada diabolicamente. Entretanto, na era de seu avango
triunfante, a Igreja ndo temeu a magia e acabou por entendé-la como uma ilusdo
engendrada pelo demoénio para ludibriar o homem (Kieckhefer, 1997 In: Loyn,
1997, p. 59-60).

O fato ¢ que a bruxa era uma figura sobre a qual se despejavam acusagdes
ligadas ao mal evidente. Todo esse imaginario e o peso da historia, cuja compreensao sobre
o feminino enuncia vasta misoginia, ndo poderia deixar de continuar a evidenciar ainda na
atualidade o peso nefasto estabelecido no passado sobre tal figura.

Embora a concep¢do moderna a respeito do vocabulo “bruxa” amenize a carga
negativa, pois enfatiza a ligacdo com a natureza e o dom espiritual, carrega ainda como
residuo o peso do passado acusador. Observa-se que ainda hoje ha negatividade relacionada
a ela, tendo em vista, inclusive, que em boa parte das narrativas nas quais aparecem sao

vistas como representantes do mal.



169

No romance de Bédier talvez possamos observar a bruxaria sob esse viés mais
moderno, pois fica amplamente exposto na narrativa que Isolda era detentora desse
conhecimento telarico, ancestral e espiritual. Contudo, como personagem feminina que &,
acusagdes que a definem como mentirosa e mal carater também estdo presentes, como ja
demonstramos anteriormente. Sendo assim, ndo ¢ somete essa concep¢do moderna de
“bruxa” circunda a personagem.

Elementos como bruxaria, feitico e magia sdo nas narrativas ficcionais ou
historicas, componentes interligados ao vocdbulo “bruxa”, desse modo nos interessa
investigar seus conceitos. Segundo Russell e Alexander (2019), a feiticaria e sua ocorréncia

podem ser assim definidas:

A feiticaria ocorre em quase todas as sociedades do mundo. E também o mais
antigo e o mais profundo elemento no conceito histoérico da bruxaria europeia, a
qual se formou a partir da religido paga, do folclore, da heresia cristd e da teologia.
Tal como acontece com todas as formas de magia, a feitigaria baseia-se na
pressuposi¢do de que o cosmo ¢ um todo e de que, portanto, existem ligagdes
ocultas entre todos os fendmenos naturais. O feiticeiro tenta, por meio do seu
conhecimento e poder, controlar ou, pelo menos, influenciar essas ligagdes a fim
de produzir os resultados praticos que deseja. Intimamente relacionada com a
feiticaria estd a adivinhacdo, a determinagdo de fatos ou predigdo de eventos
futuros na base dos vinculos secretos entre seres humanos, por um lado, e ervas,
pedras, astros, o figado de um cordeiro ou as pegadas de um chacal, por outro.
Embora a adivinhag@o esteja proxima da feiticaria, distingo as duas com o
proposito de descrever as origens da bruxaria europeia. Na Europa, os adivinhos e
dugures enveredar por uma tradicdo que os situou muito perto da alta magia,
enquanto a bruxaria adotou um rumo diferente (Russell e Alexander, 2019, p. 25).

Eles acrescentam que:

Os processos de pensamento da feiticaria ndo sdo analiticos, mas intuitivos. Podem
derivar, por exemplo, das observagdes individuais de incidentes cruciais. Um
incidente crucial é uma experiéncia com grande carga emocional. Num estado de
ira, uma pessoa deseja que seu pai morra ¢ golpeia uma almofada em imita¢do de
um golpe desferido contra ele. No dia seguinte, essa pessoa sabe que seu pai
morreu de subito. Mesmo numa sociedade materialista, qualquer pessoa sentir-se-a
provavelmente culpada e, se admitir a existéncia de um universo de conexdes
ocultas, a culpa sera por certo mais intensa, pois podera acreditar que a sua agao
causou realmente a morte. Eventos cruciais que uma metodologia empirica ignora
porque ndo podem ser repetidos exatamente nas mesmas condi¢des e
empiricamente verificados podem ser considerados significativos numa visdo
magica do mundo. As crengas da feitigaria também podem decorrer do pensamento
inconsciente expresso em sonhos e visdes. Em sonhos, um ser ou uma pessoa
transforma-se e funde-se numa outra, ¢ muitos outros eventos estranhos ocorrem.
Nas sociedades onde os sonhos sdo levados a sério e as distingdes entre sonho e
realidade fisica sdo vagas, os sonhos ¢ as visdes tém um grande poder de
persuasdo. Na maioria das sociedades, conjuntos detalhados de crengas no tocante
a feitigaria sdo transmitidos por tradigdes e tornam-se parte dos sistemas sociais e
psicologicos dos individuos. Esses individuos passardo entdo a aceitar com muito
mais facilidade os incidentes cruciais e os sonhos como confirmacao das tradigdes.
Vinculos ocultos para o observador empirico ou analitico podem parecer
perfeitamente 6bvios para o pensador intuitivo (Russell e Alexander, 2019, p. 27).



170

Desse modo, a feiticaria deve ser observada sob varias dimensdes, pois ¢ uma
tematica que se ajusta ao modo de ver da sociedade na qual esté inserida.

No romance de Bédier, como temos a presenga das culturas celta e medieval
coexistindo, podemos observar que ora a relacio com o magico/maravilhoso ¢ considerada

positiva quando, por exemplo, o rei consulta a premonicdo do ando Frocin com o objetivo de

r

saber se estava sendo traido, ora é considerada negativa quando, exemplificativamente,
Tristdo retorna sdo ao reino depois de ter sido colocado num barco sem velas ferido, quase
morto, pois passa a ser acusado de bruxaria pelos bardes da corte.

Voltando a Russell e Alexander (2019) ainda, segundo eles:

Com frequéncia, a feiticaria tem uma funcdo integral na sociedade. Em algumas
sociedades, estd intimamente relacionada com a religido, um sacerdote ou
sacerdotisa numa religido publica pode realizar atos rituais para produzir a chuva,
amadurecer a seara, obter a paz ou assegurar o €xito na caga ou a vitoria na guerra.
Na medida em que esses atos forem publicos e realizados com intuito social, a
feiticaria pode ser uma dama de companhia da religido. Mas quando os atos do
feiticeiro sdo realizados privadamente em beneficio ndo da sociedade mas de
individuos, sdo considerados antissociais ¢ ndo formam parte da religido. Em
alguns cultos, o vodu, por exemplo, ou a macumba no Brasil, as distingdes ndo sdo
claras, mas usualmente as sociedades distinguem legalmente entre feiticaria
publica, religiosa, e feitigaria privada, aprovando a primeira e colocando a segunda
fora da lei (Russell e Alexander, 2019, p. 27-8).

Os autores discorrem sobre a feiticaria e elencam que, a depender da sociedade,
podem ser observadas variagdes entre os elementos que circundam a bruxaria. Segundo eles,
por exemplo, existem distingdes entre feiticaria, magia e bruxaria, assim definidas a partir
das investiga¢des antropolodgicas de E. E. Evans-Pritchard, estudioso dos azande do Sudao

meridional:

Os azande distinguiam trés variedades de magia. A primeira era a magia boa,
benevolente, a qual incluia a consulta de oraculos e adivinhos, o uso de amuletos
para prote¢do contra feiti¢os, ritos para obter a fertilidade das colheitas, ¢ até
bagbuduma, a magia homicida, desde que limitada a vinganga por alguém a quem
mataram um parente. A boa magia era usada para se fazer justica, tal como era
entendida pela sociedade azande, e bagbuduma tornava-se ineficaz quando
empregada para fins injustos. A feiticaria, por outro lado, era injusta. Feitigaria era
o uso da magia, em especial a magia que usa objetos materiais, para infligir danos
aqueles a quem se odiava sem razdes justas. A feiticaria era uma forma de
agressao injusta decorrente de ciime, inveja, cobica, avidez ou outros desejos
humanos despreziveis. A feiticaria utilizava a magia numa forma antissocial e era
condenada pela sociedade azande. Evans-Pritchard chamou “bruxaria” a terceira
variedade de magia. Essa “bruxaria” era um poder interior herdado por um homem
de seu pai e por uma mulher de sua mée. A origem desse poder, ou mangu, existia
fisicamente dentro do estdmago do “bruxo” ou da “bruxa”, ou estava preso ao seu
figado como um inchago oval e escuro no qual poderiam ser encontrados varios
objetos pequenos, ou entdo como uma bola redonda e peluda com dentes. Os
bruxos [ou, mais propriamente, os feiticeiros] azande celebravam reunides em que
se banqueteavam e praticavam juntos a magia maléfica (Russell e Alexander,
2019, p. 29-30).



171

J& para os bechuana de Botsuana, ha uma distingdo entre os feiticeiros diurnos e

noturnos assim estabelecidos:

Os feiticeiros diurnos, que praticavam a feitigaria de forma irregular e apenas em
ocasides especificas, usualmente contra pagamento, e os mais aterradores bruxos
noturnos, que se fazem acompanhar de seus familiares na forma de animais
(usualmente corujas). Os bruxos noturnos sdo universalmente malignos e praticam
seus bruxedos e feiticos a torto e a direito. De um modo geral, pensa-se que sdo
predominantemente mulheres velhas. Os basuto, uma tribo banto da Africa do Sul,
também distinguiam entre dois grupos de feiticeiros, um dos quais consistia
principalmente em mulheres que voavam de noite, montadas “em galhos ou em
moscas, reuniam-se em assembleias e dangavam completamente nuas”. Em outras
sociedades, os feiticeiros sdo acusados de canibalismo, incesto, ninfomania e
outras atividades ofensivas para a sociedade (Russell e Alexander, 2019, p. 30-1).

Os autores nos levam a considerar ndo s6 a existéncia de feiticeiros para os
bechuana de Botsuana, mas também a distingui-los de acordo com sua incidéncia. O fato ¢
que esses sao elementos importantes a serem observados segundo a necessidade de
compreensdo desse imaginario.

Outra questdo importante observada por Russel e Alexander (2019) ¢ a
incidéncia do conhecimento sobre a feiticaria compreendida como negativa. Essa tendéncia
¢ a mais corriqueira e ainda perdura atualmente na maior parte do mundo. Segundo eles:

A variacdo em feiticaria entre diferentes sociedades ¢ natural. O que surpreende ¢ a
semelhanca. A semelhanca entre muitas crencas africanas em bruxas e as da
Europa historica ¢ pronunciada. As “bruxarias” africana e europeia incluem as
seguintes caracteristicas: ¢ geralmente praticada por mulheres, quase sempre
idosas. As bruxas retinem-se em assembleias noturnas, deixando para tras seus
corpos ou mudando de formato a fim de poderem voar para os lugares de reunido.
A bruxa suga o sangue das vitimas ou devora-lhes os 6rgdos, fazendo com que elas
definhem até morrer. As bruxas comem criangas ou causam-lhes, de algum outro
modo, a morte, levando as vezes sua carne para a assembleia. Cavalgam em
vassouras ou outros objetos, voam nuas, usam unguentos para mudar de forma,
executam dangas de roda, possuem espiritos familiares e praticam orgias. E claro,
presume-se que nenhum grupo de feiticeiros € capaz de fazer todas essas coisas,
mas todas essas crengas podem ser encontradas tanto na Europa quanto na Africa.

No total, pelo menos 50 diferentes motivos da bruxaria europeia podem ser
encontrados em outras sociedades (Russell e Alexander, 2019, p. 31).

Apesar da variedade de agdes atribuidas as bruxas, tanto no que concerne as
incidéncias nas narrativas africanas quanto nas de origem europeia, ha um ponto comum a
ser considerado: elas foram desenhadas como mas, capazes de feitos horrendos.

Mais uma vez precisamos esclarecer que a Histdria e as estorias tém sido
contadas com o peso do patriarcalismo e do cristianismo miségino, oriundos dos tempos
mais tortuosos para a mulher.

A “cacga as bruxas” e a Inquisi¢do ocorreram principalmente entre os séculos XV

XVII, embora a concepcao da mulher como ser nefasto e como propagadora do mal, bem



172

como mais propicia as tentacdes da carne, ja viesse sendo elaborada durante os séculos

anteriores. Macedo (1999) nos fala que:

Este periodo desperta atengdo por revelar, com imensa transparéncia, todo o
espirito de uma época, a intransigéncia na eliminacdo de um grupo arbitrariamente
considerado indesejavel e pernicioso, a prepoténcia na elei¢do das normas ideais
para a sanidade espiritual da sociedade, os excessos cometidos em nome da moral
e dos bons costumes cristdos (Macedo, 1999, p. 64).

Nesse periodo, foram cometidos todos os tipos de excessos contra as mulheres e
direcionar a furia contra a figura da bruxa era uma das formas de concretizar esse

direcionamento. Vejamos como complementa o autor:

A “caca as bruxas” ocorreu num periodo cronologicamente posterior a Idade
Meédia. Os elementos psicolégicos motivadores do processo germinaram, contudo,
antes do século XV. As vitimas da caca, as bruxas, ha muitos séculos subsistiram
na imaginacdo das pessoas comuns. Por que somente a partir do século XIV,
mulheres acusadas de bruxarias foram inquiridas, reprimidas e perseguidas pelas
instituigdes eclesidsticas? As transformag¢des na imagem e conceituacdo das
magas, curandeiras, adivinhas, etc. acompanham a evolucdo das sociedades
europeias e dependem dos fatores crenca-descrencga nos poderes a ele atribuidos,
de acordo com as diferentes épocas. A crenga nos poderes magicos € nos
praticantes da magia remonta a Antiguidade. Os textos revelam a presenca de
magas ou magos, tanto nas civilizagdes antigas do Oriente Proximo, quanto no
mundo greco-romano e no mundo germanico. Os cronistas, os pensadores cristdos
e os textos legislativos da Alta Idade Média europeia atestam a crenca das
populacdes em charlatdes, pitonisas, em filtros magicos e maleficios de toda
espécie. A crenga ¢ o medo da feiticeira, dos seus vOos noturnos, das suas
metamorfoses em animais ¢ dos males que causava as colheitas e as criangas
recém-nascidas impregnava a imaginac¢do popular. Os religiosos ndo acreditavam
nela. Procuravam acabar com a crenga. Ironizavam os casos de feitigaria,
esvaziando-os de sentido e descaracterizando a imagem assustadora compartilhada
pelos que temiam. Inseriam a feiticeira no complexo de sobrevivéncias pagas,
falsas e nocivas, eram vistos como vitimas do demonio, entregues a perdi¢do, e
como tais eram severamente punidos (Macedo, 1999, p. 64-5).

Até que se chegasse ao momento em que efetivamente se instituiu a “caca as
bruxas”, foi-se construindo uma imagem negativa da mulher e das crengas pagds de tal
modo que os ndo cristdos ja eram vistos como nocivos e discipulos do Diabo. Porém, como

nos fala Macedo (1999):

A partir do século XIII o ponto de vista das autoridades sobre certos grupos
indesejaveis, até entdo tolerados, modificou-se. A crise politica que envolveu as
liderancas da Igreja nos séculos XIV e XV, a crise moral revelada pela proliferacao
de inimeras heresias, finalmente, as crises sociais € econdmicas constantes nesse
periodo trouxeram consigo uma nova visdo do mundo, de Deus, do deménio e dos
males praticados em seu nome. Profundas mutagdes ocorreram na mentalidade dos
ocidentais. Grupos minoritarios, judeus, muculmanos, leprosos, homossexuais,
serviram de bode expiatério, sendo entdo vitimas da perseguicdo constante ¢ de
marginalizagdo mais acentuada. O diabo, até entdo inofensivo ante a onipoténcia e
a onipresen¢a divina, ganhou importancia na imaginagdo das pessoas, inclusive
dos clérigos. O medo do demonio gerou o medo das feiticeiras. O medo de ambos



173

gerou a perseguicdo e o exterminio do inimigo visivel: as bruxas (Macedo, 1999,
p. 65).

A partir dessa transformacdo na mentalidade daquela sociedade, passou-se a
reelaborar formas de compreensdo e de combate ao que a Igreja preconizou como o mal. As
bruxas eram, entdo, as principais agentes desse mal definido pelos religiosos cristaos. O
autor acrescenta ainda:

A difusdo desses novos valores morais trouxe uma mudanga radical na concepgao
da feitigaria. Na consciéncia das autoridades floresceu a ideia de que havia pessoas
sujeitas a uma “desnaturalizagcdo” voluntaria, prontas a deixar o servico de Deus
para adorar o diabo. A ligacdo das atividades magicas, caracteristica da feiticeira,
com o culto demoniaco e a depravagdo sexual alterou sua imagem anterior,
transformando-a progressivamente na bruxa. O fendmeno da bruxaria, ao contrario

da feiticaria, ¢ grupal. Temia-se ndo apenas a bruxa, mas a reunido delas: o sabat
(Macedo, 1999, p. 64).

A partir da mudanca na mentalidade daquela sociedade passou-se a compreender
as bruxas e tudo que as rodeava como encarna¢ao do diabo na terra. Elas passaram a ser
consideradas perigosas e por isso perseguidas, torturadas e mortas.

Byington (2015) também realiza um vasto estudo sobre o periodo da Inquisi¢ao
lancando seu olhar para o Malleus Maleficarum, O Martelo das Feiticeiras e nos fala:

Salta aos olhos do bom senso que o Malleus ¢ um compéndio que s6 pode ter sido
produzido por mentes gravemente enfermas. Trata-se, porém, de uma patologia
cultural que seria mutilante reduzir a problematica individual. O conteudo logico
do seu texto, cuja psicopatologia oscila entre o dinamismo
psicético-paranoide-delirante e o dinamismo psicopatico-perverso, apresenta uma
forma de pensar, um verdadeiro fio de Ariadne guiado pelo raciocinio psicologico
no labirinto da sua loucura. Para se compreender o enraizamento dessa patologia
no self cultural do Ocidente é preciso compreender a relagdo do mito cristdo e a

historia do Cristianismo com desenvolvimento psicolégico da personalidade ¢ da
cultura (Byington, 2015, p. 32-3).

O autor pondera que as atrocidades defendidas no Martelo das Feiticeiras
demonstram o quanto aquela sociedade estava adoecida, por ser capaz ndo s6 de criar um
documento como aquele, mas de achar seguidores leais para segui-lo e referenda-lo.

Como ja apontamos anteriormente, hd um equivoco bastante relevante cometido
pelos propagadores e defensores do cristianismo. Ou seja, houve a tentativa de se criar uma
figura antagonica ao Deus cristdo a fim de destruir e transformar a Antiga Religido na face
unica do mal, em contraponto ao cristianismo, face Unica do bem. Conforme Byington
(2015):

Parece-me um grave erro confundir Satd do Antigo Testamento com o Demdnio do

Cristianismo. Seja como anjo rebelde, seja como emissario de Deus para tentar Jo,
Satd ¢ uma figura bem delimitada face a divindade. Se o Cristianismo houvesse se



174

repatriarcalizado abertamente e Cristo fosse adorado como um deus guerreiro,
como quis Constantino, os arquétipos da Alteridade teriam sido substituidos pelo
arquétipo do pai e nido teria se formado a patologia que se formou. A imagem do
Diabo e das bruxas foi se transformando na Idade Média e aumentando seu poder,
como em vasos comunicantes, paralelamente ao fato de caracteristicas pujantes do
simbolo de Cristo e da Igreja serem mal elaboradas e passarem a fazer parte da
sombra cultural. O Demoénio ndo ¢ meramente Satd porque ndo ¢ apenas um
opositor de Cristo, um simples Anticristo. O Demonio e as bruxas sdo a sombra
patologica oriunda das distor¢des da mensagem de Cristo, na medida em que suas
caracteristicas mal elaboradas e dissociadas foram sendo reprimidas, distorcidas e
cercadas por defesas. Os simbolos do Diabo e da bruxa, como qualquer simbolo,
apesar de arquetipicos, sdo unicos em cada cultura e, no Cristianismo, ndo podem
ser compreendidos independentemente das caracteristicas deformadas dos
simbolos de Cristo ¢ da Igreja. E isso o que nos explica como a Inquisigio foi aos
poucos atribuindo ao Demonio poderes cada vez maiores (Byington, 2015, p. 37).

Conforme nos fala o autor, as imagens do diabo e das bruxas foram sendo
moldadas mediante as distor¢des criadas pela forma como foi disseminado o cristianismo e
seus preceitos. Acrescentemos a isso o masculino, considerado superior para tal religido, e a
exigéncia de se ter um personagem para ser inferiorizado e dominado, por conseguinte o
feminino.

Byington (2015) nos fala que:

O Malleus engrandece tanto o Demonio ¢ as bruxas que declara textualmente ter
sido ele criado especialmente por Deus para exercer o pecado através delas. (...) A
castragdo simbolica do Messias ¢ a repressdo da Igreja vao ocorrer de varias
maneiras: na sua adoragdo exclusivamente como menino no colo de sua mae ou
como morto no além a espera do Juizo Final, na negac¢do da importancia e do
significado da figura de Maria Madalena, inclusive na subavaliacdo da sua
iniciagdo como apdstola, a unica com capacidade espiritual para reconhecer
imediatamente a Ressurreicdo; na redugdo incestuosa do feminino no mito a
funcdo maternal; na negagdo da importancia central do corpo no qual se expressa a
Paixdo; na codificagdo progressiva da confissdo e do pecado como peniténcia
patriarcais estereotipadas, o que contribuiu muito para asfixiar o conhecimento da
psique e da vida pela introspecgdo ¢ pela meditagdo ; na hierarquizagio patriarcal
da Igreja, nos votos patriarcais de pobreza, obediéncia e castidade para seus
sacerdotes, na inferiorizagdo patriarcal da mulher na vida institucional da Igreja,
principalmente na sua impossibilidade de ministrar os Sacramentos e ocupar
cargos em igualdade de condigdes com os homens, na paralisia da transformagao
sociopolitica por concessdes elitistas para assegurar a obten¢do ¢ manutengdo do
poder exercido dentro do dinamismo patriarcal e ndo no dinamismo de alteridade
como propunha o mito. Nao se trata de criticar ou invalidar caracteristicas centrais
no mito como a mae virgem, a infincia milagrosa, a morte sacrificial e a
ressurreicdo que sdo inerentes ao mito do her6i. Trata-se de demonstrar que o
poder transformador do her6i foi cerceado pela exaltagdo idealizada, defensiva, de
certas partes do mito em detrimento de outras, como frequentemente acontece na
formagdo da sombra dos quadros neurdticos e psicoticos na psique tanto individual
quanto coletiva (Byington, 2015, p. 37-8).

Assim, essa formulagdo do cristianismo foi corroborando para a inferiorizagao
da mulher, em detrimento da superioridade dirigida a Cristo. Nessa constru¢do, foram se

somando elementos capazes de enaltecer a figura masculina e enfraquecer, diminuir e até



175

invalidar a feminina. Foi nesse contexto que se consolidou o pensamento miségino, criador
da figura feminina da bruxa como ser do mal a ser repreendido, reparado e ou exterminado.
A fim de dar esteio a criacao da figura da bruxa, o cristianismo comegou a tracar
um perfil feminino maléfico para o imaginario por ele criado. O Malleus Maleficarum é o
documento que demonstra o embasamento usado para fortalecer a nefasta teoria.
Byington (2015) também nos fala que:
Toda essa energia criativa retirada do simbolo de Cristo e da Igreja foi transferida
para o simbolo do demoénio e das bruxas, cada vez mais atacadas em nome do
proprio Cristo e da Igreja. Configurou-se, assim, um quadro dissociativo grave e
crescente em fungdo da propria pujanga do mito. Deformado e cerceado, por um
lado, o mito formou a Inquisi¢do e sua demonologia. Por outro, foi conseguindo
criativamente integrar o padrdo de alteridade na consciéncia individual e coletiva,

caminhando para o Renascimento e através deste para o humanismo cientifico e
sociodemocratico moderno (Byington, 2015, p. 38).

O autor nos leva a confirmar que simbolos como o demoénio e as bruxas sdo
usados para reafirmar a simbologia do Cristo herdi e da Igreja, elos com o divino. Essa
perpetuacao dos simbolos foi trabalhada na consciéncia individual e coletiva a fim de fazer
tal crenga se perpetuar na mentalidade daquela época.

Como ja dissemos, aquele foi um periodo propicio ao estimulo do 6dio contra a
mulher, pois havia uma desvalorizagcdo do feminino e o apoio da Igreja na estrutura perversa
baseada no patriarcalismo e misoginia.

Byington (2015) afirma que os redatores do Malleus Maleficarum sofriam de
uma completa distor¢ao da realidade, dissociagdo patoldgica da mente. Pois,

fica evidente na mistura de um sentido humanitario de justica e prote¢do das
vitimas com outro de extraordinaria falsidade, covardia e crueldade, da mesma
forma com que aberracdes sexuais eram cometidas em meio a uma acentuada
hipocrisia puritana: o texto recomenda expressamente a depilacdo e a busca de
objetos nas partes intimas do corpo e faz questdo de demonstrar grande pureza e
inocéncia ao afirmar que o nome dos 6rgaos sexuais ndo deve ser mencionado. Da
mesma forma que a psicose parandide reforca o poder das for¢as perseguidoras na
propor¢do em que a doenga mental progride, a Inquisi¢do foi incrementando e
codificando os poderes do Diabo ¢ das bruxas, a ponto de estes poderem ser
responsabilizados por uma capacidade de exercer qualquer maleficio humano e
sobre-humano, inclusive com produgdo de tempestades. Esse poder crescente
atribuido ao Demonio era acompanhado do reconhecimento cada vez maior de

casos de bruxaria, configurando um ataque crescente a mulher como sua consorte
(Byington, 2015, p. 39-40).

Os autores do Malleus, a Igreja e a sociedade daquele periodo comungavam de
valores que a rigor depreciavam a mulher, equiparavam-na ao mal e ao demonio e caso elas
ousassem agir contra as determinacdes ou valores impostos pela Igreja eram denominadas

bruxas, sendo perseguidas, torturadas e mortas.



176

Macedo (1999) também nos fala desse imaginario da bruxa construido pela
Igreja e pelos redatores do Malleus Maleficarum. Nessa visdo deturpada criada pelo

cristianismo:

A bruxa era vista como adoradora do demonio. (...) Agora a era a serva em
potencial, a responsavel por atos sexuais abominaveis, pela impoténcia dos
homens, por maleficios de toda espécie. A imagem grotesca do sabat ¢
representada por uma orgia. O combate feroz, iniciado pela Inquisicdo contra as
“maléficas”, reprimia a sexualidade feminina. Muitas mulheres, acusadas de
comportamentos anormais, arderam na fogueira. Os primeiros casos de
perseguigdo ocorreram em Languedoc e as vitimas eram adeptas do catarismo.
Heresia, bruxaria, loucura, todos os comportamentos estranhos despertavam
suspeita. (...) O Malleus Maleficarum, um dos primeiros manuais de caca as
bruxas, aparecido em 1486, no limite cronologico que separa a Idade Média da
Idade Moderna, foi o resultado intelectual de uma longa atividade contra as
praticas demoniacas e magicas. Nos primeiros capitulos, os autores insistem na
necessidade de se acreditar na acdo das “maléficas” e na sua colaboragdo com o
demonio. Falam dos incubos e sucubos, demonios noturnos incitadores do desejo
carnal e criadores de seres 4,4, @ bruxaria. Segundo eles, pela acdo das “maléficas”,
as bruxas, o diabo inspira o 6dio ou o amor, proibe a procriacdo ou o ato carnal.
Depois, os autores demonstram o poder das bruxas e a maneira de combater ¢
destruir as suas numerosas obras nefastas. No meio do combate, da condenagio e
do expurgo, os “sinais” denunciadores da bruxa, variados, multiplos, faceis de
serem detectados, colocavam qualquer pessoa suspeita na mira dos defensores da
ordem. As mulheres com gostos ou atividades estranhas facilmente escapavam da
persegui¢cdo. Como dissemos, o auge da repressdo ocorreu depois do século XV. O
processo de exterminio, contudo, ja estava em andamento séculos antes (Macedo,
1999, p. 66-7).

Desse modo, podemos perceber que foi se criando ndo s6 uma condenagao
moral da mulher ndo cristd, mas sobremaneira foi se instaurando um teor de maledicéncia
em torno dela, ou seja, se o comportamento feminino destoasse daquele que a Igreja
compreendia como modelo a ser seguido, criava-se uma forma de criminalizar, reprimir,
punir e exterminar a mulher.

Byington (2015) chama ainda atencdo para o fato de esse momento de extrema
repressao feminina ser também um momento de exaltacdo ao culto mariano. O que pode
parecer um contrassenso ¢ na realidade a reafirmagdo de tentativa de controle do corpo
feminino, pois o modelo propagado pela Igreja ¢ inalcangével e castrador. Ele estabelece que
a mulher deve ser vista a partir do papel de mae, sem contudo exercer seu poder de
feminilidade, reafirmando a subserviéncia ao homem e a Igreja patriarcal. Ele nos fala:

O culto da fungdo materna idealizada foi acompanhado da repressdo do papel da
feminilidade adulta no mito, assinalada pela supressdo do significado do simbolo
de Maria Madalena na Paix@o. A idealiza¢do de Maria como supermie que nao
deixa seu filho crescer foi projetada no poder filicida crescente das bruxas. esta
repressdo da poténcia do Messias e de sua anima foi canalizada no 6dio a mulher
transformada em bruxa e companheira do Diabo, que o Malleus frisa

repetidamente ser impotente sem ela. Paralelamente, as freiras, como esposas de
Cristo, eram excluidas do poder institucional e sacramental. O aumento da



177

importancia do Demoénio e de suas amantes bruxas fabricado pela Inquisi¢do
acompanha, entdo, a diminui¢do do poder transformador do Messias e de suas
sacerdotisas freiras. Essa dissociagdo tem como denominador comum a repressao
do dinamismo matriarcal e de alteridade, cujo aspecto feminino era depositado na
mulher e que fundamentava, ao mesmo tempo, a idealizagdo defensiva da fungdo
materna e repressdo institucional das freiras, a repressdo cultural da mulher e o
odio as bruxas. Ou seja, a mulher mae era supervalorizada na Igreja as expensas do
valor da mulher pessoa. A bruxa passava entdo a carregar a projecao da sombra da
mae terrivel filicida e da mulher adulta reprimida, cuja sexualidade adquiria, por
isso, fantasticos poderes de seducdo (Byington, 2015, p. 40).

3

E assim que podemos, entdo, visualizar a mulher nesse periodo: aquela que ¢
valorizada sob o prisma da maternidade e da obediéncia aos valores impostos pela Igreja,
dissociando-se de sua feminilidade e individualismo. Caso contrario, essa mulher carregaria
consigo a projecdo do mal, sendo rapidamente considerada como detentora da
perniciosidade, e para ser enquadrada no imaginario de bruxa era quase certo.

Segundo Lima e Martins (2016) a imagem da mulher passou a ser, de forma
permanente, associada ao Mal, representado pelo Diabo, e, por consequéncia, ligada ao
pecado que acompanha a humanidade. Eva, a primeira mulher criada por Deus, foi, ao longo
de boa parte da histéria e do pensamento cristdio medieval, simbolo da degradacdao do
homem, do corpo e dos desejos terrenos. Dessa forma, o corpo humano passou a ser visto
como algo fragil, vulneravel e facilmente seduzido pelas armadilhas do Diabo. O mundo,
portanto, seria o espago habitado pelo homem, repleto de tentacdes e influéncias
demoniacas, onde, através de seu livre-arbitrio, cada pessoa faria suas escolhas e
determinaria seu caminho, optando por seguir a trilha do Bem ou do Mal.

Dessa maneira, os autores também apontam o modo como a mulher era
visualizada no medievo, indicando Eva como aquela que desvia o homem do caminho da
retiddo.

Federici (2020) aponta um outro elemento a ser observado a respeito desse
periodo. Ela nos diz que:

A caga as bruxas aparece raramente na historia do proletariado. Até hoje, continua
sendo um dos fendomenos menos estudados na histéria da Europa ou, talvez, da
histéria mundial, se considerarmos que a acusagdo de adoragdo ao demoénio foi
levada ao Novo Mundo pelos missionarios e conquistadores como uma ferramenta
para a subjugacdo das populacdes locais. O fato de que a maior parte das vitimas
na Europa tenham sido mulheres camponesas talvez possa explicar o motivo da
indiferenga dos historiadores com relagdo a tal genocidio; uma indiferenga que
beira a cumplicidade, ja que a eliminacdo das bruxas das paginas da historia
contribui para banalizar sua eliminagdo fisica na fogueira, sugerindo que foi um
fendmeno com um significado menor, quando ndo uma questdo de folclore.
Inclusive, os estudiosos da cacga as bruxas (no passado eram quase exclusivamente
homens) foram frequentemente dignos herdeiros dos demondlogos do século XVI.

Ainda que explorassem o exterminio das bruxas, muitos insistiam em retrata-las
como tolas miseraveis que sofriam com alucina¢des. Desta maneira, sua



178

persegui¢do poderia ser explicada como um processo de “terapia social” que serviu
para reforcar a coes@o amistosa (Midelfort, 1972, p.3), ou poderia ser descrita em
termos médicos como um “panico”, uma “loucura”, uma “epidemia”, todas
caracterizagdes que tiram a culpa dos cagadores das bruxas e despolitizam seus

crimes (Federici, 2017, p. 290).

A autora chama atencdo para elementos muito pertinentes, como o fato de as
mulheres sem posses serem as maiores vitimas da ‘“caca as bruxas” e de serem vistas como
tolas, alucinadas. Além do mais, quem tem contado a historia at¢ hoje ndo tem se
posicionado verdadeiramente em favor das mulheres, corroborando de fato o verdadeiro
quadro histérico de que elas foram vitimadas por uma sociedade predisposta a elimina-las.

Ela também nos fala que:

Foi somente com o advento do movimento feminista que o fendmeno da caga as
bruxas emergiu da clandestinidade a que foi confinado, gragas a identificagdo das
feministas com as bruxas, que logo foram adotadas como simbolo da revolta
feminina. As feministas reconheceram rapidamente que centenas de milhares de
mulheres ndo poderiam ter sido massacradas e submetidas as torturas mais cruéis
se ndo tivessem proposto um desafio a estrutura de poder. Também se deram conta
de que essa guerra contra as mulheres, que se manteve durante um periodo de pelo
menos dois séculos, constituiu um ponto decisivo na histéria das mulheres na
Europa, o “pecado original” no processo de degradagdo social que as mulheres
sofreram com a chegada do capitalismo, o que o conforma, portanto, como um
fenémeno ao qual devemos retornar de forma reiterada se quisermos compreender

a misoginia que ainda caracteriza a pratica institucional e as relagdes entre homens
e mulheres (Federici, 2017, p. 291-2).

Residualmente at¢ o momento atual, as mulheres continuam sendo julgadas com
teor misogino por grande parcela da sociedade. Isso ocorre porque desde a Idade Média o
feminino ¢ alvo de critica e de sangdo quando se coloca como desafiador, questionador ou
mesmo quando se apresenta destoante do esperado pela sociedade.

A autora menciona o “pecado original” como ponto crucial para a degradagdo da
mulher, pois a Igreja tensiona justificar sua misoginia por meio da mitologia biblica crista da
criagdo, na qual Eva influencia Adao a provar o fruto proibido. A mulher, nessa narrativa,
ganhando contorno sexual, passa a ser fonte de pecado para a Igreja.

Outro elemento importante citado pela autora ¢ o fato de essa misoginia aliada
ao advento do capitalismo colocar, de forma sistematica e repetitiva, a mulher num lugar de
subalternidade ideoldgica e social.

A autora complementa:

Ao contrario das feministas, os historiadores marxistas, salvo raras excegoes -
inclusive quando se dedicaram ao estudo da “transi¢do do capitalismo” -,
relegaram a caga as bruxas ao esquecimento, como se carecesse de relevancia para
a historia da luta de classes. As dimensdes do massacre deveriam, entretanto, ter

levantado algumas suspeitas: em menos de dois séculos, centenas de milhares de
mulheres foram queimadas, enforcadas e torturadas. Deveria parecer significativo



179

o fato de a caga as bruxas ter sido contemporanea ao processo de colonizagédo e
exterminio das populagdes do Novo Mundo, aos cercamentos ingleses, a0 comego
do trafico dos escravos, a promulgagdo das Leis Sangrentas contra vagabundos e
mendigos, ¢ de ter chegado a seu ponto culminante no interregno entre o fim do
feudalismo e “guinada” capitalista, quando os camponeses na Europa alcangaram o
ponto maximo do seu poder, a0 mesmo tempo que sofreram a maior derrota da sua
historia. Até agora, no entanto, este aspecto da acumulagdo primitiva tem
permanecido como um verdadeiro mistério (Federici, 2017, p. 292-3).

Desse modo, podemos inferir que a caga as bruxas foi um advento de massacre
de mulheres ocorrido em grandes propor¢des, no entanto muitos estudiosos historiadores,

marxistas inclusive, ndo levantam questdes que parecem significativas.

Segundo Federici (2017):

O que ainda ndo foi reconhecido ¢ que a caca as bruxas constituiu um dos
acontecimentos mais importantes do desenvolvimento da sociedade capitalista e da
formagdo do proletariado moderno. Isso porque o desencadeamento de uma
campanha de terror contra as mulheres, ndo igualada por nenhuma outra
perseguicdo, debilitou a capacidade de resisténcia do campesinato europeu frente
ao ataque langado pela aristocracia latifundiaria e pelo Estado, em uma época na
qual a comunidade camponesa ja comecava a se desintegrar sob o impacto
combinado da privatizagdo da terra, do aumento dos impostos e da extensdo do
controle estatal sobre todos os aspectos da vida social. A caga as bruxas
aprofundou a divisdo entre mulheres e homens, inculcou nos homens o medo do
poder das mulheres e destruiu um universo de praticas, crengas e sujeitos sociais
cuja existéncia era incompativel com a disciplina do trabalho capitalista,
redefinindo assim os principais elementos da reproducéo social. Neste sentido, de
um modo similar ao ataque contemporaneo a “cultura popular” e ao “Grande
Internamento” de pobres e vagabundos em hospicios e workhouses [casas de
trabalho], a caga as bruxas foi um elemento essencial da acumulag@o primitiva e da

“transi¢cdo” ao capitalismo (Federici, 2017, p. 294).

A caca as bruxas surgiu num momento em que culminou a campanha de terror
contra as mulheres, desenvolvida durante os séculos anteriores, de modo que se promovia a
divisdo entre os géneros feminino e masculino de acordo com os papéis sociais compativeis
com o0 modelo capitalista.

Federici (2017, p. 293) aponta que ¢ relevante o fato de que a caga as bruxas
aparecem num momento em que ha desapropriacdo em massa do campesinato europeu e de
suas terras comunais, bem como era um periodo de inflagdo dos precos, devido a chegada do
ouro e da prata americanos a Europa, além disso também surgia a medicina profissional.
Todos esses sdo elementos propulsores da misoginia que abarcava aquele periodo e vinha
sendo construida séculos antes. Segundo Federici (2017):

E bem consagrado que a “supersticiosa” Idade Média ndo perseguiu nenhuma
bruxa - o proprio conceito de “bruxaria” ndo tomou forma até a Baixa Idade
Média, e nunca houve julgamentos e execugdes massivas durante a “Idade das
Trevas”, apesar de a magia ter impregnado a vida cotidiana e, desde o Império

Romano tardio, ter sido temida pela classe dominante como ferramenta de
insubordinag@o entre os escravos. Nos séculos VII e VIII, o crime de maleficium



180

foi introduzido nos codigos dos novos reinos teutdnicos, tal como aconteceu com o
codigo romano. Esta era a época da conquista arabe, que, aparentemente, agitou os
coracdes dos escravos na Europa ante a expectativa de liberdade, animando-os a
tomar as armas contra seus donos. Dessa forma, essa inovagao legal pode ter sido
uma reagdo ao medo gerado entre as elites pelo avango dos “sarracenos”, que, de
acordo com o que se acreditava, eram grandes especialistas nas artes magicas.
Porém, naquela época, s6 eram castigadas por maleficium aquelas praticas que
infligiram danos as pessoas e as coisas, ¢ a Igreja s6 usou esta expressao para
criticar os que acreditavam nos atos de magia. A situacdo mudou por volta da
metade do século XV. Nesta época de revoltas populares, epidemias e crise feudal
incipiente, tiveram lugar os primeiros julgamentos de bruxas (no sul da Franga, na
Alemanha, na Suica e na Italia), as primeiras descricdes do sabd’' e o
desenvolvimento da doutrina sobre a bruxaria, na qual a feiti¢aria foi declarada
como uma forma de heresia ¢ como o crime maximo contra Deus, contra a
Natureza e contra o Estado. Entre 1435 e 1487, foram escritos vinte e oito tratados
sobre bruxaria, culminando, as vésperas da viagem de Colombo, na publicagdo, em
1486, do tristemente célebre Malleus Maleficarum [O martirio das bruxas]*?, que,
de acordo com uma nova bula papal sobre a questdo, a Summis Desiderantes
(1484) [Desejando com supremo ardor] de Inocéncio VIII, afirmava que a Igreja
considerava a bruxaria como uma nova ameaga. Entretanto, o clima intelectual que
predominou durante o Renascimento, especialmente na Italia, seguiu caracterizado
pelo ceticismo perante tudo que fosse ligado ao sobrenatural (Federici, 2017, p.
295-7).

A autora nos leva a olhar a questdo da caga as bruxas para além dos elementos
apontados até agora, pois ha um transbordamento do patriarcalismo e do cristianismo, ja que
o advento do capitalismo se impde como fundamental para a retirada de direitos, incluindo
sobremaneira mulheres campesinas. Ocorre que a ideia de caga as bruxas eclode num
momento em que questdes sociais, como revoltas populares, crise feudal e epidemias

apareciam com impacto naquela sociedade. Ela complementa:

Os intelectuais italianos, de Ludovico Ariosto até Giordano Bruno e Nicolau
Magquiavel, olharam com ironia para as historias clericais sobre os atos do diabo,
enfatizando, por outro lado (especialmente no caso de Bruno), o poder nefasto do
ouro ¢ do dinheiro. Non incanti ma contanti (“ndo encantos, mas sim moedas”) é o
lema de um personagem de uma das comédias de Bruno, que resume a perspectiva
da elite intelectual e dos circulos aristocraticos da época (Parinetto, 1998,
pp-29-99). Foi depois de meados do século XVI, nas mesmas décadas em que os
conquistadores espanhois subjugaram as popula¢des americanas, que comegou a a
aumentar a quantidade de mulheres julgadas como bruxas. Além disso, a iniciativa
da perseguicdo passou da Inquisi¢ao as cortes seculares. A caca as bruxas alcangou
seu apice entre 1580 e 1630, ou seja, numa época em que as relacdes feudais ja
estavam dando lugar as instituicdes econdmicas e politicas tipicas do capitalismo
mercantil. Foi neste longo Século de Ferro que, praticamente por meio de um
acordo tacito entre paises que a principio estavam em guerra, se multiplicaram as
fogueiras, ao passo que o Estado comegou a denunciar a existéncia de bruxas ¢ a
tomar a iniciativa de persegui-las (Federici, 2017, p. 297).

*! Segundo Federici (2017), o sabd apareceu pela primeira vez na literatura medieval por volta da metade do
século XV. Rossel Hope Robbins (1959, p. 415) escreveu que “Johannes Nieder (1435), um dos primeiros
demondlogos, desconhecia o saba, mas o panfleto francés andnimo Errores Gazariarum (1459) contém uma
descricdo detalhada da ‘sinagoga’. Por volta de 1458, Nicholas Jacquier usou a palavra sabbat, apesar do seu
relato ser pouco preciso; sabbat apareceu também em um informe sobre a perseguicao as bruxas em Lyon em
1460 - ja no século XVI, o sabbat era um componente conhecido da bruxaria (Federici, 2017, p. 296).

>2 Esta é uma outra tradugdo possivel para o titulo Malleus Maleficarum.



181

Desse modo, podemos observar, segundo a compreensao de Federici (2017), que
a caga as bruxas ganha félego no mesmo momento em que as relagdes feudais davam lugar
aos componentes tipicos do capitalismo. Ela aponta que o Estado passou a denunciar ¢ a
perseguir mulheres acusadas por ele de bruxaria.

E pertinente esclarecer que a compreensdo da caga as bruxas defendida por
Federici (2017) ndo invalida os outros elementos até aqui apontados nem o embasamento
tedrico dos outros estudiosos ja mencionados. Compreendemos serem pegas somadas umas
as outras, culminando no crime que vitimou milhares de mulheres mediante as acusagdes
que as levaram a morte.

A misoginia, o cristianismo ¢ o patriarcalismo, unidos, foram ingredientes que,
somados as relagdes sociais de poder, funcionaram como molas propulsoras que culminaram
na perseguicdo desenfreada contra as mulheres acusadas de bruxaria.

Segundo Federici (2017), a Constitutio Criminalis Carolina (Codigo Lagal
Imperial), de 1532, foi uma lei promulgada pelo rei catdlico Carlos V, na qual estabelecia
que a bruxaria seria penalizada com a morte. Ja na Inglaterra, mesmo com o protestantismo,
também houve a legalizacdo da perseguicdo a essas mulheres por meio da aprovagao de trés
Atos do Parlamento e no ultimo introduziu-se a pena de morte. Depois de 1550, paises como
Escocia, Suica, Franca e Paises Baixos Espanho6is também aprovaram leis que
criminalizavam o que entendiam por bruxaria, bem como incitavam a populagdo a denunciar
suspeitas.

Desse modo, podemos perceber que a caga as bruxas foi um movimento que
veio das instituigdes que detinham o poder, principalmente os governantes e a Igreja. Para
tanto, tiveram apoio de intelectuais renomados da época, o que funcionava como
contribuicdo importante para dar corpo a concep¢ao de bruxaria por eles definida. A
populacdo em geral, por sua vez, era incitada a acreditar na criminaliza¢do das mulheres e a
denuncié-las.

Federici (2017) explica:

Nao pode haver duvida, entdo, de que a caga as bruxas foi uma iniciativa politica
de grande importancia. Reforcar este ponto ndo significa minimizar o papel que a
Igreja Catdlica teve na perseguicdo. A Igreja Catdlica forneceu o arcabougo
metafisico e ideoldgico para a caga as bruxas e estimulou sua perseguicao, da
mesma forma que anteriormente havia estimulado a perseguigdo aos hereges. Sem
a Inquisicdo, sem as numerosas bulas papais que exortavam as autoridades
seculares a procurar e castigar as “bruxas” e, sobretudo, sem os séculos de
campanhas misoginas da Igreja contra as mulheres, a caga as bruxas ndo teria sido

possivel. Mas, ao contrario do que sugere o esteredtipo, a caga as bruxas nao foi
somente um produto do fanatismo papal ou das maquinagdes da Inquisi¢do



182

Romana. No seu apogeu, as cortes seculares conduziram a maior parte dos juizos,
enquanto nas regides onde a Inquisi¢do operava (Italia e Espanha) a quantidade de
execugdes permaneceu comparativamente mais baixa. Depois da Reforma
Protestante, que debilitou o poder da Igreja Catdlica, a Inquisigdo comecgou
inclusive a conter o fervor das autoridades contra as bruxas ao mesmo tempo que
intensificava a persegui¢do aos judeus. Além disso, a Inquisi¢do sempre dependeu
da cooperagdo do Estado para levar adiante as execugdes, ja que o clero queria
evitar a vergonha do derramamento de sangue. A colaboracdo entre a Igreja e o
Estado foi ainda maior nas regides em que a Reforma levou o Estado a se tornar a
Igreja (como na Inglaterra) ou a Igreja a se tornar Estado (como em Genebra e, em
menor grau, na Escdcia). Nesses casos, um ramo do poder legislava e executava, e
a ideologia religiosa revelava abertamente suas conotagdes politicas (Federici,
2017, p. 301-2).

A autora enfatiza que as Igrejas, tanto a Catdlica quanto a Protestante, ndo
devem ser eximidas da culpa que lhes cabe, pois foram pecas fundamentais para a
concepcdo de criminalizagcdo das mulheres. A Igreja Catolica, a partir de sua estrutura
patriarcal e misogina, foi fundamentando o massacre contra as mulheres séculos antes até
culminar na caga as bruxas. Porém, ¢ importante pontuar que a legalizagdo da criminalizagao
das mulheres foi realizada pelo Estado, enquanto detentor do poder de governanga, e isso
nao pode deixar de ser visto como um elemento extremamente pertinente para o exterminio

dessas mulheres acusadas de bruxaria. A autora complementa ainda:

A natureza politica da caga as bruxas também fica demonstrada pelo fato de que
tanto as nagdes catdlicas quanto as protestantes, em guerra entre si quanto a todas
as outras tematicas, se uniram e compartilharam argumentos para perseguir as
bruxas. Assim, ndo ¢ um exagero dizer que a caga as bruxas foi o primeiro terreno
de unidade na politica dos nos Estados-nag@o europeus, o primeiro exemplo de
unificagdo europeia depois do cisma provocado pela Reforma. Isso porque,
atravessando todas as fronteiras, a caca as bruxas se disseminou da Franca e da
Italia para Alemanha, Suica, Inglaterra, Escocia e Suécia (Federici, 2017, p. 303).

A complexidade que se impde é compreendermos que a caca as bruxas, apesar
de ter se nutrido dos preceitos misodginos e patriarcais da Igreja, foi legalizada e incentivada
pelo Estado.

Federici (2017) conclui, portanto:

Se considerarmos o contexto histdrico no qual se produziu a caca as bruxas, o
género ¢ a classe das acusadas, bem como os efeitos da perseguigdo, podemos
concluir que a caca as bruxas na Europa foi um ataque a resisténcia que as
mulheres apresentaram contra a difusdo das relagdes capitalistas e contra o poder
que obtiveram em virtude de sua sexualidade, de seu controle sobre a reprodugdo e
de sua capacidade de cura. A caca as bruxas foi também instrumento de constru¢ao
de uma nova ordem patriarcal em que os corpos das mulheres, seu trabalho e seus
poderes sexuais e reprodutivos foram colocados sob o controle do Estado e
transformados em recursos econdmicos. O que quer dizer que os cagadores de
bruxas estavam menos interessados no castigo de qualquer transgressao especifica
do que na eliminag@o de formas generalizadas de comportamento feminino - que ja
ndo toleravam e que tinham que se tornar abominaveis aos olhos da populagdo. O
fato de que as acusagdes nos julgamentos referiam-se frequentemente a



183

acontecimentos ocorridos havia véarias décadas; de que a bruxaria tivesse sido
transformada em um crimen exceptum, ou seja, um crime que deveria ser
investigado por meios especiais, incluindo a tortura; e de que eram puniveis
inclusive na auséncia de qualquer dano comprovado a pessoas e coisas sdo fatores
que indicam que o alvo da caga as bruxas - como ocorre frequentemente com a
repressdo politica em épocas de intensa mudanga e conflito social - ndo eram
crimes socialmente reconhecidos, mas praticas anteriormente aceitas de grupos de
individuos que tinham que ser erradicados da comunidade por meio do terror e da
criminalizacao (Federici, 2017, p. 305-6).

A crescente compreensdo feminina de que o homem ndo era superior € nem a
Igreja e o Estado eram donos de seus corpos, além de que na procriacdo ela ndo era apenas
um receptaculo, possivelmente foram elementos amplificadores de comportamentos
femininos que as colocaram na mira, culminando na caga as bruxas e levando a um nimero
exorbitante de execugdes.

Voltando a Isolda, podemos inferir que se a narrativa de Bédier estivesse
ambientada no periodo da Inquisi¢ao, muito mais sangdes pesariam sobre ela. Se no
romance de Bédier a personagem foi condenada a fogueira, depois de ser deflorada por cem
leprosos, ao ser submetida a um juramento, no qual pegaria num ferro em brasa, podemos
dizer que também os suditos se colocariam contra a rainha (o que ndo ocorre no romance
Bédier), pois a mentalidade vigente no periodo da Inquisi¢cdo era a de que, sendo Isolda
acusada de bruxaria, isso se dava porque era ma e nefasta a sua existéncia.

Se pensarmos na compreensdo da bruxaria e desse imagindrio na atualidade
podemos observa-la sob dois pilares: o primeiro ¢ ainda estereotipado, no qual temos a
imagem da bruxa feia e ma, presente ndo so6 na literatura mas também no cinema, teatro e no
imaginario popular, de um modo geral. O segundo demonstra que ela vem sendo também
moldada de outra forma, bastante diferente daquela do periodo de caga as bruxas. Essa outra
visdo atual parece trazer consigo um pouco da aura da cultura celta e se desliga da
compreensao ligada ao mal.

E partindo desse ponto de vista, em que temos mulheres cotidianamente ligadas
a sua ancestralidade e ao conhecimento proveniente do mundo natural e telurico, que
podemos afirmar que Isolda € uma personagem propicia a ser considerada como bruxa. Ela é
fortemente influenciada pelo conhecimento herdado de sua mae, tem ligacdo com a terra,
prepara formulas e claramente tem o dom natural da cura, ja que a alcanga sempre que se
propde a isso.

A bela dos cabelos dourados também ¢ a imagem da bruxa que se estabeleceu no
imaginario proveniente da mitologia celta, no que diz respeito a sua relacdo com aspectos do

mal, pois ¢ ela capaz de agir com mentiras e astdcia para livrar-se de possiveis punigdes, €



184

até com boa dose de barbarie, como ja mencionamos no episddio em que manda matar sua
propria dama de companhia, por acreditar ser traida pela amiga. Desse modo, fazendo
referéncia a imagem amplamente difundida no periodo da caga as bruxas, ela também ¢ essa
bruxa capaz de atos tenebrosos.

Isolda ¢ essa personagem densa, porque traz consigo nao sé sua boa dose de
humanidade e passividade de cometer atos falhos, mas também porque o imaginario da
bruxa a circunda por toda a narrativa. Se por um lado Isolda ¢ aquela protegida de Deus e do
narrador, como ja referido por nos, ela ¢ também aquela apontada como traidora pelos
bardes do reino e pelo proprio Marc. Do mesmo modo, ela ¢ a que minuciosamente planeja
modos de salvagdo para ela e para seu amado Tristdo. Isolda aparece como protagonista em
diversos momentos da narrativa, pois conduz praticamente todas as ag¢des das quais
participa, a partir da inser¢cao do elemento “filtro magico”.

Se Isolda ndo ¢é perseguida pelos atos de bruxaria, o que podemos justificar
inclusive pelo momento histérico no qual ¢ ambientada a narrativa, como j& apontamos, ja
que ainda ¢ Idade Média, anterior portanto ao periodo da caga as bruxas, 0 mesmo nao
podemos dizer sobre a compreensao de que o corpo feminino € posse do masculino.

Isolda fora conquistada em casamento por Tristdo mediante um combate mesmo
sendo uma princesa, uma dama. Desse modo, ja que pertencia a uma classe social abastada,
poderiamos inferir que a ela pudesse caber o poder de escolha sobre o proprio corpo. Mesmo
nao pertencendo as camadas mais baixas, a mulher ndo dispunha de poder sobre o proprio
corpo, o que nao quer dizer que para as mulheres campesinas a situagdo nao fosse ainda pior.

Isolda havia sido conquistada em combate por Tristdo em favor de seu tio,
comprovando que o corpo feminino estava em disputa, pior ainda, poderia ser oferecido a
terceiros mediante justificativa considerada plausivel. O argumento dado por Tristdao foi o de
que os reinos da Irlanda e da Cornualha passariam a ser parceiros, dando fim, portanto, a
querela antiga entre eles. Isolda, desse modo, representa o corpo feminino sendo ofertado
como moeda de troca em favor de ganhos comerciais.

A princesa partiu junto de sua dama de companhia e de Tristdo rumo a
Cornualha, onde se uniria ao rei Marc em casamento, mas na viagem Isolda e Tristdo
beberam juntos o filtro magico da paixdo, preparado pela mae de Isolda, a fim de garantir
um casamento feliz com o rei.

A partir desse momento, mesmo Isolda pertencendo socialmente ao rei, ela

aparece como portadora verdadeira de seu corpo e de sua alma. Ela passa a criar situagdes



185

que possibilitem seus encontros com o amado e a encontrar motivagdes para agir daquela
forma, pois compreende ser aquela a Gnica maneira de viver. Ela age sendo dona de si e do
que sente.

Isolda, assim como aquelas mulheres acusadas de bruxaria no periodo da caga as
bruxas, sabe de seu poder como mulher e d4 vazdo ao prazer sem negligenciar o desejo. E
aquela que detém conhecimentos ancestrais de cura e compreende seu papel social diferente
do que a estrutura na qual estd inserida espera dela.

Outro ponto a se pensar quando tratamos da mulher ¢ a questdo da fertilidade e
capacidade de dar a vida a outro ser. Dessa maneira, podemos nos questionar sobre a
fertilidade de Isolda, pois ndo se cogita a possibilidade de gravidez da rainha em nenhum
momento do romance. Mesmo quando ela e Tristdo passam a viver na floresta como um
casal, efetivamente, ndo hd a mencdo a um filho. Poder-se-ia imaginar que sendo um
romance ambientado no medievo, este seria um ponto muito sensivel, pois trata-se de um
amor adultero e a Igreja e a sociedade da época ndo veriam pacificamente tal narrativa.
Contudo, ndo nos esquecamos que a narrativa dos amantes possui versdes muito anteriores
ao medievo e em nenhuma das versdes que perdurou historicamente ha referéncia a Isolda
ficando gravida ou tendo um filho. O que nos leva a duas hipoteses: a primeira de que nao
havia espago para mais ninguém nesse amor irresistivel entre Isolda e Tristdo, pois o
sentimento entre eles se bastava e se encerrava em si mesmo; € a segunda seria a de que eles
tinham ciéncia de que esse amor nunca seria aceito socialmente, por isso ndo poderiam
constituir uma familia. De todo modo, sdo pontos pertinentes para pensarmos.

Sendo assim, podemos entender a personagem feminina com atitudes para além
do que se esperava de uma dama pertencente a nobreza na Idade Média. Uma personagem
como ela normalmente se contentaria com um bom casamento que lhe conferisse prestigio e
uma vida confortavel. Isolda, no entanto, ndo quer apenas viver uma vida tranquila e um
bom casamento, tampouco espera ser mae; deseja uma paixdo que a leve ao prazer e a faga
sentir-se verdadeiramente viva, pois a sensacao que a invade quando ndo estd com Tristao ¢
a de que esta definhando até a morte.

Num determinado momento em que os bardes do reino de Marc acusam Tristao
e Isolda de manterem uma relagdo adultera, o rei ordena a Tristdo que va embora do palacio
a fim de resguardar a imagem do sobrinho e da esposa. Tristdo, sofrendo com a distancia da

amada, nao consegue ir para muito longe e hospeda-se na casa de um burgués, ainda em



186

Tintagel, e 14 ele definhava torturado pela febre. Também Isolda, por tras das torres do

palécio, enfraquecia. Nas palavras de Bédier (1988):

Isolda, a Loura, definhava também, ainda mais infeliz, pois entre aqueles estranhos
que a espionavam, era preciso todo dia fingir alegria e riso; e a noite, estendida ao
lado do rei Marc, precisava dominar, imovel, a agitagdo de seus membros € os
estremecimentos da febre. Queria fugir para Tristdo. Parecia-lhe que se levantava e
que corria até a porta; mas, na soleira escura, os traidores haviam estendido
grandes alfanges: ao passar, as laminas afiadas e perversas cortavam seus joelhos
delicados. parecia-lhe que caia e que, de seus joelhos retalhados, surgiam duas
fontes vermelhas (Bédier, 1988, p. 39).

Isolda sofria com a auséncia do amado e num momento de febre delirante se
imagina indo ao encontro dele e sendo descoberta. A rainha precisava parecer bem diante de
todo o reino, mas sofria intensamente. Nesse momento de dor extrema dos amantes,
observamos uma outra personagem feminina agindo em favor deles: Brangien, a dama de

companhia de Isolda, que insinua um ardil para os apaixonados:

Nao, senhores, nunca ouvireis falar de mais belo ardil de amor. Por tras do castelo
de Tintagel, estendia-se um pomar, vasto e cercado de fortes palicadas. Belas
arvores 14 cresciam em grande numero, carregadas de frutos, de passaros e de
esgalhos odoriferos. No local mais distante do castelo, muito perto das estacas da
palicada, erguia-se um pinheiro, alto e reto, cujo tronco robusto sustentava uma
larga ramagem. A seu ¢, havia uma fonte natural - a 4gua espalhava-se primeiro
em um grande lengol, claro e calmo, cercada por uma escadaria de marmore; em
seguida, imprensada entre duas margens apertadas, ela corria pelo pomar e,
penetrando no interior do castelo, atravessava os aposentos das mulheres. Ora,
cada noite, Tristdo, a conselho de Brangien, cortava com arte pedagos de casca e
de ramagens miudas. Transpunha as estacas pontudas e, chegando sob o pinheiro,
jogava na fonte os cavacos. Leves como a espuma, eles boiavam e com ela
corriam, e, nos aposentos das mulheres, Isolda espiava a sua vinda. Entdo, nas
noites em que Brangien conseguia afastar o rei Marc e os traidores, ela vinha até o
seu amigo (Bédier, 1988, p. 40).

Brangien, portanto, elabora um plano e vigia o rei e os bardes para que os

amantes possam se encontrar. Como ja dissemos, a dama de companhia ja havia tomado o

lugar de Isolda na noite de nipcias com o rei. A fim de que a transgressdo de sua amiga nao

fosse descoberta, ela propria entregara-se virgem ao rei. Brangien também ¢ uma

personagem feminina que cumpre importante papel na narrativa, pois ndo s6 € dama de

companhia de Isolda, mas também ¢ cimplice e se coloca repetidas vezes em perigo diante

das situagdes que Isolda deveria enfrentar. Diante da ajuda de Brangien, Isolda passa a
manter seus encontros com Tristdo, como podemos observar adiante:

Ela vinha, agil e temerosa, no entanto, a espreita de que a cada passo seu os

traidores estivessem emboscados atras das arvores. Mas, logo que Tristdo a via, de

bragos abertos, se precipitava para ela. Entdo a noite protegia-os, bem como a

sombra amiga do grande pinheiro. - Tristdo - disse a rainha -, a gente do mar néo
garante que este castelo de Tintagel ¢ encantado e que, por sortilégio, duas vezes



187

por ano, no inverno ¢ no verdo, ele se perde e desaparece aos olhos? Ele agora se
perdeu. Nao € aqui que estdo os pomares maravilhosos de que falam as trovas de
harpa: uma muralha de ar encerra-o por todos os lados; arvores floridas, um solo
perfumado; o heréi ai vive sem envelhecer entre os bragos de sua amiga e
nenhuma for¢a inimiga pode romper a muralha de ar? (...) Isolda recobrou a
alegria e a suspeita de Marc dissipou-se. Os traidores, ao contrario, perceberam
que Tristdo tornara a ver a rainha. Mas Brangien montava guarda tdo eficiente que
eles espionavam em vao (Bédier, 1988, p. 40-1).

Isolda conta, assim, com a cumplicidade da amiga e consegue manter seus
encontros com o amado, importando-se apenas em nao ser vista € em permanecer feliz por
conseguir encontra-lo, alimentando seu desejo e sua paixdo. Noutro encontro com Tristao,
Isolda consegue perceber a presenca de Marc na floresta e cria junto a seu amado um

dialogo que inocenta tanto a si mesma quanto a Tristdo. Vejamos a seguir:

Ela parou, vasculhou com os olhos os matos grossos. De repente, sob o luar,
percebeu, por sua vez, a sombra do rei na fonte. Logo ela demonstrou a sagacidade
das mulheres, pois ndo levantou os olhos para as ramagens da arvore: - Senhor
Deus! - disse ela com voz baixa - fazei pelo menos com que eu possa falar
primeiro! Ela aproximou-se um pouco mais. Escutai como ela se antecipou e
avisou seu amigo: - Sire Tristdo, que audacia! Atrair-me a um lugar desses a esta
hora! Quantas vezes ja me mandaste chamar, para me suplicar, dizieis. Suplicar o
qué? Que quereis de mim? Acabei vindo? Acabei vindo, pois ndo pude esquecer
que, se sou rainha, devo-o a vos. Pois aqui estou eu: que quereis? - Rainha,
implorar-vos mercé, a fim de que aplaqueis a ira do rei! Ela tremia e chorava. Mas
Tristdo louvava o Senhor Deus, que mostrava o perigo a sua amiga. -Sim, rainha,
muitas vezes mandei-vos chamar e sempre em vao. Nunca, desde que o rei me
expulsou, vos dignastes a atender ao meu apelo. Mas compadecei-vos do
desgracado que aqui esta; o rei odeia-me. Eu ignoro a razdo, mas vos talvez o
saibais. E quem, entdo, poderia aplacar sua colera a ndo ser vds, somente vOs,
franca e bondosa rainha Isolda, em quem o coragdo dele confia? - Na verdade, sire
Tristdo, ignorais ainda que ele nos tem sob suspeita? E de que traigdo! Seria
preciso, para aumentar a minha vergonha, que fosse eu quem vos explicasse? Meu
senhor cré que eu vos ame com amor criminoso. No entanto, Deus o sabe e, se eu
minto, que ele maldiga meu corpo! Jamais dei meu amor a homem algum, a nao
ser aquele que foi o primeiro a me possuir, virgem entre seus bracos. E vos quereis,
Tristdo, que eu implore ao rei o vosso perdao? Mas se ele soubesse apenas que eu
vim aqui, debaixo deste pinheiro, amanha mandaria jogar minhas cinzas aos ventos
(Bédier, 1988, p. 42-43).

Isolda e Tristdo, desse modo, travam um didlogo que os inocenta, ja que o rei
ndo imaginava que os amantes perceberiam sua presenca. Quando Isolda faz o juramento de
amar apenas aquele a quem se entregara virgem, Marc tem como certo que a esposa 0 amava

verdadeiramente, pois segundo acreditava ela estava falando dele. Isolda continua:

- Sire Tristdo, que quereis dizer? Nao, o rei meu senhor ndo imaginou por si s0
essa vilania. Mas os traidores desta terra fizeram-no acreditar nessa mentira, pois é
facil enganar os coragdes leais. “Eles se amam”, disseram-lhe, os traidores fizeram
com que ele nos considerasse como criminosos. Sim, vos me amaveis, Tristdo. Por
que nega-lo? Nao sou eu afinal a esposa de vosso tio e por duas vezes ndo vos
salvei da morte? Sim, eu vos amava em troca: nao sois da linhagem do rei, e ndo
ouvi tantas vezes minha mae repetir que uma mulher ama seu senhor tanto quanto
ama os parentes do seu senhor? E por amor ao rei que eu vos amava, Tristdo;



188

mesmo agora, se ele vos receber com benevoléncia, eu ficarei feliz com isso. Mas
meu corpo treme, tenho grande pavor, vou-me embora, ja fiquei demasiado tempo
(Bédier, 1988, p. 43-4).

Dessa maneira, agindo como se ndo soubesse da presenca de Marc sob as
arvores, Isolda constréi um discurso com argumentos capazes de convencé-lo, pois evoca
situacdes vividas pelos amantes, misturando desta feita mentiras e verdades, donde o rei,
contudo, so extrai as verdades diante da fala encantatoria da esposa.

Isolda ¢ aquela que ¢ capaz de inimeros estratagemas para conseguir sair ilesa
das situagdes, pois a sua compreensdo era a de que vivenciar o amor com Tristdo importava
mais do que viver sem amor. Na sequéncia, Tristdo ainda suplica:

- Rainha, em nome do salvador, vinde socorrer-me, por caridade! Os covardes
queriam afastar o rei de todos aqueles que o amam. Eles conseguiram e agora
zombam dele. Que seja assim! Ir-me-ei embora deste pais entdo, para bem longe,
desgragado, como para aqui vim outrora: mas, pelo menos, obtendo do rei que, em
reconhecimento pelos meus servigos passados, para que eu possa cavalgar sem

pejo para longe daqui, ele me proporcione meios suficientes para eu pagar minhas
despesas, para desembaragar meu cavalo e minhas armas (Bédier, 1988, p. 44).

Tristdo, também com o intuito de convencer o tio de que estava sendo vitima da
maledicéncia dos bardes, faz um discurso em que dirige a Isolda o pedido para que ela
interceda por ele a fim de garantir-lhe meios de sobrevivéncia. A rainha responde da
seguinte maneira:

- Nao, Tristdo, ndo devieis haver-me dirigido tal pedido. Estou sozinha nesta terra,
sozinha neste palacio onde ninguém me ama, sem apoio de ninguém, a mercé do
rei. Se eu lhe disser uma tnica palavra em vosso favor, ndo vedes que me arrisco a
morte vergonhosa? Amigo, que Deus vos proteja! E um grande erro o rei
odiar-vos! Mas, em qualquer terra onde fordes, o Senhor Deus sera para vos um

amigo verdadeiro. Ela partiu ¢ fugiu para o seu quarto, onde Brangien tomou-a,
trémula, entre seus bracos (Bédier, 1988, p. 44).

Isolda termina seu discurso declarando estar indefesa numa terra distante da sua,
sem familia e sem alguém que pudesse interceder por ela. Além disso, ainda evoca a figura
divina como protetora de Tristdo, apelando, desse modo, mais uma vez, para a inocéncia
dele.

Marc, diante de tal ardil e de tao elaborado discurso, acaba por crer na inocéncia
da esposa e do sobrinho, passando a acreditar que os dois foram alvo da inveja e da
maledicéncia dos bardes do reino de Tintagel. Diante disso, Marc permite o retorno de
Tristdo ao castelo, que volta a dormir nos aposentos do rei entre os intimos e fiéis.

Os amantes, contudo, ndo conseguem manter-se separados e os bardes,

pressentindo isso, ordenam ao ando Frocin que elabore uma estratégia para surpreendé-los.



189

O plano dos bardes e do ando consistia em mandar Tristdo para longe do castelo ao
amanhecer a fim de o cavaleiro entregar uma correspondéncia ao rei Arthur. Segundo
acreditavam, Tristdo ndo viajaria sem que se despedisse de sua amada, entdo Frocin
espalhou polvilho no chdo correspondente a distancia da cama de Tristdo para a de Isolda e
do rei. E estavam certos, pois o cavaleiro precisava falar com sua amada antes de partir,
porém, ao ouvir a conversa entre 0 ando e os bardes, deu um grande salto sem pisar no
polvilho. Tristdo, no entanto, estava ferido devido a uma cagada do dia anterior, dessa
maneira, no ato do pulo, o sangue da ferida acabou escorrendo pelos lengois e pelo chao.
Diante de tal imprudéncia, os amantes foram acusados novamente e dessa vez
ndo obtiveram o perddo do rei, que ndo conseguiu mais acreditar neles ¢ nem defendé-los.

Com isso as agdes seguem:

- Tristdo - disse o rei -, ndo valeria agora nenhum desmentido. Morrerds amanha.
Ele gritou: - Conceda-me mercé, senhor, piedade para noés. - Senhor, vinga-te! -
responderam os traidores. - Belo tio, ndo ¢ por mim que vos imploro. Que me
importa morrer? Certamente, ndo fosse o medo de vos encolerizar, eu venderia
caro essa afronta aos covardes que, sem a vossa salvaguarda, ndo teriam a ousadia
de tocar meu corpo com suas maos; mas, por respeito € por amor a vos,
entrego-me a vossa mercé: fazei de mim o que quiserdes. Eis-me aqui, senhor, mas
tende piedade da rainha! E Tristdo inclinou-se e humilhou-se a seus pés. - Piedade
para a rainha, pois, se existir um homem em tua casa bastante audaz para sustentar
essa mentira de que a amei com amor culpavel, encontrar-me-a de pé diante dele
em campo fechado. Sire, misericordia para ela, em nome do Senhor Deus! Mas os
bardes amarraram-no com cordas, a ele e a rainha (Bédier, 1988, p. 50).

Tristdo e Isolda estavam condenados e por mais que o cavaleiro implorasse o tio

nao recuava mais da decisao de que eles deveriam ser mortos. Mas,

Pela cidade, na noite escura, corria a noticia: Tristdo ¢ a rainha tinham sido
apanhados ¢ o rei queria mata-los. Burgueses ricos ¢ gente do povo, todos
choravam. Infelicidade! Nos bem que devemos chorar! Tristdo, valente bardo,
morrereis entdo por tdo feia traicdo? E vos, rainha leal, rainha honrada, em que
terra nascera jamais filha de rei tdo bela, tdo querida? Ent3o foi essa, ando
corcunda, a obra das tuas mandingas? Que nio veja nunca a face de Deus, aquele
que, tendo te encontrado, ndo enfie sua langa no teu corpo! Tristdo, belo e querido
amigo, quando o Morholt, vindo para arrebatar nossos filhos, pisou nesta terra,
nenhum dos nossos bardes ousou enfrenta-lo, e todos ficaram calados como se
fossem mudos. Mas voés, Tristdo, vos travastes luta contra ele por todos nds,
homens das Cornualhas, ¢ matastes o0 Morholt; ¢ ele vos fez grande dano com uma
langa e vos quase morretes por nds. Hoje, lembrando dessas coisas, deveriamos
nés consentir vossa morte? As lamentagoes, os clamores alastraram-se pela cidade,
todos corriam ao palacio. Mas a ira do rei era tal, que ndo havia um bardo, por
mais forte e valoroso, que ousasse arriscar uma palavra para acalma-lo (Bédier,
1988, p. 53).

O rei estava irredutivel € mandou cavar um fosso na terra a fim de montar ali
uma fogueira para que Tristdo pagasse a trai¢do com a propria vida. Isolda também esperava

por seu triste destino e o povo lamentava a sorte da rainha e do cavaleiro. Contudo:



190

Quando chegou ao rei a noticia de que Tristdo fugira pela vidraga, ele ficou palido
de 6dio e ordenou a seus homens que lhe trouxessem Isolda. Arrastaram-na. Fora
da sala, a soleira, ela apareceu. Estendeu suas mios delicadas de onde corria o
sangue. Um clamor elevou-se pela rua: “O Deus, piedade por ela! Rainha sincera,
rainha honrada, que Iuto langaram nesta terra aqueles que vos entregaram!
Maldigdo sobre eles!” A rainha foi arrastada até a fogueira de espinheiros que
ardia. (...) Isolda mantinha-se de pé diante da labareda. A multiddo, em volta,
gritava, maldizia o rei, maldizia os traidores. As lagrimas desciam pelo seu rosto.
Ela estava vestida com um estreito casacdo cinzento, onde corria uma rendinha de
ouro fino - um fio de ouro estava entrangado em seus cabelos que caiam até seus
pés. Quem pudesse vé-la tdo bela sem se deixar tomar de compaix@o por ela teria
um corac¢do de traidor. Deus! Como seus bragos estavam apertados naquelas cordas
(Bédier, 1988, p. 57-8).

Nesse episodio, Isolda estava condenada a morrer nas chamas, como ja
mencionamos, do mesmo modo também eram condenadas as mulheres no periodo de caga
as bruxas, e da mesma forma teria morrido Tristdo, caso ndo tivesse conseguido fugir. Os
acontecimentos que seguem levam o rei a condenar a rainha a um destino ainda pior, ele a
entrega a cem leprosos deformados para que fagam com ela o que quiserem. Mas, outra vez,
a sorte estd do lado dos amantes, pois Tristdo consegue salvar a amada do triste destino,
depois de lutar contra tais homens com a ajuda do amigo Gorvenal. Dai em diante, os
amantes entram na floresta de Morois e passam a viver seu amor. Eles, contudo, por estarem
distantes de seus papéis sociais, anulam-se como individuos, em prol de viverem como
casal. E evidente que ndo escolheram tal vida, j4 que chegaram a floresta para fugir da
morte. Assim:

Foi-se o verdo, veio o inverno. Os amantes viviam escondidos no oco de um
rochedo. E, no chdo endurecido pelo frio, os pedacos de gelo ericavam seu leito de
folhas mortas. Pela for¢a do seu amor, nem um nem outro sentiu sua desgraga. Mas

quando voltou o tempo luminoso construiram sob as grandes arvores sua cabana de
ramos verdejantes (Bédier, 1988, p. 64).

Passaram a viver na floresta de modo simples e no inicio ainda havia uma
perseguicao aos amantes, até que Gorvenal percebeu a presenca de Guenelon, um dos bardes
que denunciaram Tristdo e Isolda, e o matou, depois estendeu sua cabeca decepada numa
arvore como aviso para os que ousassem continuar no encalgo dos amantes. Depois, num
outro momento, um monteiro viu o cavaleiro e a rainha deitados na cabana e foi direto ao rei
para contar o que presenciara. Os dois combinaram de ir até o esconderijo dos amantes, mas

Marc

penetrou sozinho, sob a cabana, a espada desembainhada e ergueu-a... Ah! Que
lastima se vibrasse esse golpe! Mas notou que suas bocas ndo se tocavam e que
uma espada nua separava seus corpos: - Deus! - disse ele consigo mesmo. Que
vejo aqui? Sera preciso que os mate? Hé tanto tempo que vivem nesta floresta, se
eles se amassem com amor louco, teriam colocado essa espada entre eles? E ndo se
sabe que uma ldmina nua que separa dois corpos é garantia ¢ guarda de castidade?



191

Se eles se amassem com amor louco, repousariam com tanta pureza? Nao, ndo os
matarei. Seria grande pecado feri-los. E se eu acordasse este dorminhoco e um de
nés fosse morto disso falariam por muito tempo para vergonha nossa. Mas farei
com que, ao despertarem, saibam que os encontrei dormindo e que ndo quis a sua
morte, ¢ que Deus teve compaixao deles (Bédier, 1988, p. 68).

Na sequéncia dos acontecimentos, Tristdo e Isolda parecem perceber que nao
conseguirdo mais viver desse modo na floresta. Ambos compadecem-se um do outro, estao
magros, sem luxos, e sem o respeito de todos, entdo Tristdo resolve ir ao paldcio e deixa um

breve na janela do rei com a seguinte mensagem:

Tristdo manda primeiro saudacdo e amor ao rei e a toda a sua baronia. “Rei”,
acrescenta ele, “quando matei o dragdo e conquistei a filha do rei da Irlanda, foi a
mim que ela foi entregue; eu poderia ter ficado com ela, mas absolutamente nao o
quis: trouxe-a para vossa terra e vo-la entreguei. Entretanto, mal a tomaste como
esposa, traidores enganaram-vos com suas mentiras. Em vossa colera, belo tio,
meu senhor, quisestes mandar-nos para a fogueira sem julgamento. Mas Deus teve
compaixdo: noés lho suplicamos, ele salvou a rainha, se fez justica; eu também, ao
atirar-me de um alto rochedo, escapei pelo poder de Deus. Que foi que fiz entdo
que possa ser censurado? A rainha estava entregue aos doentes, eu vim em seu
socorro, resgatei-a, levei-a: podia eu entdo faltar nessa contingéncia aquela que
quase morrera, inocente, por minha causa? Fugi com ela pelas matas: podia eu,
pois, para vo-la entregar, sair da floresta e descer para a planicie? Nao havieis
ordenado que nos pegassem mortos ou vivos? Mas, hoje como antes, estou pronto,
belo sire, a dar meu penhor e a provar por batalha, ao primeiro que aparecer, que
jamais a rainha teve por mim, nem eu por ela, amor que vos fosse ultrajante.
Ordenai o combate: ndo recuso nenhum adversario e, se ndo puder provar meu
direito, mandai-me para a fogueira diante de vossos homens. Mas, se eu vencer e
se for do vosso agrado reaver Isolda de rosto puro, nenhum de vossos bardes vos
servira melhor do que eu; se, ao contrario, ndo quiserdes meu servico, atravessarei
os mares e irei oferecer-me ao rei da Gavédia ou ao rei da Frisia, e ndo ouvireis
mais falar de mim. Sire, aconselhai-vos e, se ndo consentidos em nenhum acordo,
eu levarei Isolda de volta para a Irlanda, onde a peguei; ela sera rainha em seu pais
(Bédier, 1988, p. 77-8).

Lido o breve enviado por Tristdo diante dos bardes, o rei interrogou se alguém
combateria com o cavaleiro, mas todos esquivaram-se ¢ aconselharam que o deixasse ir para
longe, conforme havia proposto Tristdo, além de aceitar de volta a rainha. Entdo o rei
mandou um breve a Tristdo contando sua decisao.

Chegada a hora da despedida, Isolda pede que Tristdo deixe com ela seu cao
Husdent como companhia, de forma a ter o amado proximo a ela. Em troca disso, entrega
seu anel jaspe verde e promete que se algum dia algum mensageiro for enviado com aquele
anel ela ira ao encontro do amado. Desse modo,

A noticia do acordo, grandes e pequenos, homens, mulheres e criangas acorreram
em massa para fora da cidade ao encontro de Isolda; e, apesar da grande tristeza
pelo exilio de Tristdo, eles faziam festa a sua rainha reencontrada. Ao badalar dos
sinos, pelas ruas bem atapetadas, encortinadas de seda, o rei, os condes ¢ os

principes fizeram-lhe cortejo. As portas do palacio abriram-se a todos os presentes.
Ricos e pobres puderam sentar-se e comer, e, para comemorar esse dia, Marc,



192

tendo alforriado cem dos seus escravos, deu a espada ¢ a loriga a vinte cavalheiros
de segunda ordem que ele armou com sua propria mao (Bédier, 1988, p. 82-3).

A alegria tomou conta da cidade e Marc e Isolda voltaram a viver juntos. Tristdo,

por sua vez, ficou hospedado secretamente em Tintagel, pois temia pela seguranga de sua

amada. Ocorre que os bardes nao desistiram de continuar a incriminar Isolda e resolveram

propor ao rei que esta fosse submetida a um julgamento por ferro em brasa. O rei,

encolerizado, expulsa os bardes, porém quando Isolda ficou sabendo do ocorrido resolve

propor ao rei que os bardes voltassem, pois desejava provar sua inocéncia. Ela pediu um

prazo de dez dias para se submeter a tal julgamento, pois o rei Arthur e seus cavaleiros

deveriam estar como testemunha de tal ato. Na verdade, a rainha estava com o plano todo

arquitetado, mandando o lacaio Perinis transmitir a seguinte mensagem ao amado:

- Sire, minha senhora manda-vos dizer que no dia aprazado, sob uma roupa de
peregrino, tdo habilmente disfarcado que ninguém possa reconhecer-vos, sem
armas, estejais na Charneca Branca: ela precisara, para chegar ao local do
julgamento, atravessar o rio de barca; na margem oposta, 14 onde estiverem os
cavaleiros do rei Arthur, espera-la-ei. Sem duvida, entdo, podereis prestar-lhe
ajuda. Minha senhora teme o dia do julgamento: no entanto, confia na graga de
Deus, que ja soube arranca-la das maos dos leprosos (Bédier, 1988, p. 88).

Entdo, no dia marcado, Isolda, Marc e os bardes das Cornualhas cavalgaram até

o local combinado.

chegaram em bela comitiva diante do rio e, dispostos ao longo da outra margem,
os cavaleiros do rei Arthur saudaram-nos com seus estandartes brilhantes. Diante
deles, sentado no barranco, um peregrino miseravel, envolvido na sua capa, de
onde pendiam conchas, estendia sua gamela de madeira e pedia esmola com uma
voz aguda e dolente. Pela for¢a dos remos, as barcas das Cornualhas
aproximavam-se. Quando estavam prestes a acostar, Isolda perguntou aos
cavaleiros que a rodeavam: - Senhores, como poderia eu chegar a terra firme sem
sujar meus longos vestidos nessa lama? Seria preciso que um barqueiro viesse me
ajudar. Um dos cavaleiros chamou de longe o peregrino: - Amigo, arregaca a tua
capa, desce até a agua e carrega a rainha, se, no entanto, nao temeres, arrebentado
como te vejo, vergar a meio caminho. O homem pegou a rainha nos bragos. Ela
disse-lhe em voz baixa: “Amigo!” Em seguida, ainda em voz baixa: “Deixa-te cair
na areia.” Chegando & margem, ele embicou e caiu, segurando a rainha apertada
entre seus bracos. Escudeiros e barqueiros, segurando os remos e as figas,
acossavam o jodo-ninguém. - Deixai-o - disse a rainha - Sem davida uma longa
peregrinagdo enfraqueceu-o. E, desprendendo uma fivela de ouro fino, atirou-a ao
peregrino. Diante da tenda de Arthur, uma rica alcatifa da Nicéia estava estendida
sobre a relva verde, ¢ as reliquias dos santos, retiradas dos escrinios ¢ dos
relicarios, ja estavam nela dispostas. (...) A rainha, tendo suplicado a Deus, retirou
as joias do pescoco ¢ com suas maos deu-as aos pobres mendigos. Ela desprendeu
seu manto de purpura e seu escapulario fino, e deu-os; deu seu chintz e seu casaco
e seus sapatos enriquecidos de pedrarias. Conservou somente sobre o corpo uma
tunica sem mangas e, com os bragos e os pés descalgos, colocou-se a frente dos
dois reis. Em volta, os bardes contemplavam-na em siléncio e choravam. Perto das
reliquias ardia um braseiro. Trémula, ela estendeu a mao direita na direcdo das
ossadas dos santos e disse: - Rei de Logres e v0s, rei das Cornualhas, e vos, sire
Gauvain, sire K¢ e sire Girflet, e vds todos que sois minhas testemunhas, por estes



193

corpos santos que estdo neste mundo, eu juro que jamais homem algum nascido de
mulher me teve em seus bragos a ndo ser o rei Marc, meu senhor, ¢ 0 pobre
peregrino que, ainda ha pouco, se deixou cair aos vossos olhos. Rei Marc, este
juramento ¢ adequado? - Sim, rainha, ¢ que Deus manifeste seu verdadeiro
julgamento! - Amém! - disse Isolda. Ela aproximou-se do braseiro, péalida e
cambaleando. Todos mantinham-se calados; o ferro estava em brasa. Entido
mergulhou seus bragos nus na brasa, agarrou a barra de ferro, caminhou nove
passos segurando-a e depois, tendo-a rejeitado, estendeu seus bragos em cruz, com
as palmas das maos abertas. E cada um viu que sua carne estava mais sa do que
ameixa tirada do pé de ameixeira. Entdo de todos os peitos um grande brado de
louvagdo elevou-se para Deus (Bédier, 1988, p. 89-90).

O julgamento ocorreu como Isolda havia planejado. O peregrino era Tristdo, que
tendo caido da forma como ela propds, nunca seria alvo de desconfianca, ja que aparentava
o oposto do cavaleiro, pois estava maltrapilho e sem forcas. Ao realizar tal juramento a
rainha de fato ndo mentiu, pois os unicos homens que a tiveram em seus bragos foram Marc
e o peregrino, que era Tristdo, ademais todos agora estavam convencidos da inocéncia da
rainha.

Mais uma vez podemos perceber que o narrador e o divino se colocam a favor
dos amantes na narrativa. Como Isolda saiu ilesa desse juramento? Se foi mentindo ou
falando a verdade, somente por meio do elemento maravilhoso usado nos contos de origem
celta alguém poderia nao sair machucada de tal contenda.

Isolda, como ja haviamos mencionado noutro momento, astuciosamente
arquitetou tal plano. Seu intuito era ficar livre de vez das acusagdes de adultério e continuar
sendo rainha, j& que ela e Tristdo ndo conseguiram viver na floresta como individuos
comuns.

Tristdo sentia necessidade de voltar a ser util como cavaleiro e também se
entristecia por ver sua amada maltratada pela vida que estavam levando. Isolda, por sua vez,
sentia uma tristeza profunda ao ver seu amado deslocado e sofria por ndo poder mais ser a
rainha. O amor dos dois os fazia compreender que nao mereciam aquela vida a qual estavam
destinados a viver, por outro lado ndo sabiam como conseguiriam ficar separados, pois o
amor os fazia perder-se como individuos, porém, juntos nao podiam ser rainha e cavaleiro,
pois eram apenas um casal loucamente apaixonado.

Nosso entendimento ¢ o de que Isolda, arquitetando o plano, volta a ter sua
autonomia enquanto individuo, embora ndo fosse facil ser independente, pois sofria com a
auséncia do amado. A complexidade da personagem nos leva a pensar no quanto de si
mesma estava presente em seu intimo quando estava junto de Tristdo. Isolda era dama,
rainha e bruxa, mas na presenca de Tristdo era uma mulher apaixonada detentora do proprio

desejo e do proprio corpo, enquanto se entendia como aquela que podia agir diante do que



194

sentia. Por outro lado, paradoxalmente, entregando-se ao desejo e a paixdo, deixava de ser
tudo que podia diante da sociedade, pois entregar-se ao amor impossivel era abrir mao de
todos os outros papéis que desempenhava.

Desse modo, Isolda revela-se diante de nés como uma personagem que exalta a
cultura celta, pois sua ancestralidade nos leva a compreendé-la como uma mulher que busca
desfrutar de grande liberdade com o proprio corpo e do conhecimento telurico que a faz
conhecedora da cura por meio do uso das ervas, mas ela também ¢ essa mulher medieval
inserida nas cortes, ¢ essa dama que precisa cumprir um papel social diante de suas
obrigacdes como rainha, diante do rei e dos suditos.

Assim, Isolda ¢ uma personagem que nos leva a considerar a forca, a
complexidade, a riqueza e o contraditério que € ser humano. Sabendo de tudo o que sabemos
e entendendo a construgdo dessa personagem a partir das variadas versdes das quais Bédier
(1988) dispds, compreendendo sua raiz celta diante de um contexto medieval e visualizando
o momento historico de tamanha importancia, temos que nos render ao que hd de mais
contundente nessa personagem, o pertencimento ao que ha de mais incisivo em sua aura: o

feminino que a habita.



195

6 PRINCIiPIO DO FIM, VISOES DO PORVIR

Neste trabalho, buscamos realizar um estudo em torno da obra O Romance de
Tristdo e Isolda e, para tanto, tragamos como base tedrica principal a Teoria da Residualidade,
sistematizada por Roberto Pontes. Como temos dito ao longo do texto, tal teoria ndo se
enclausura em si mesma, pelo contrario, outros elementos se somam e acrescem valor aos
conceitos abordados pela mesma.

A personagem Isolda foi escolhida como principal enfoque na obra, pois
compreendemos que esta exerce um papel de fundamental importancia na narrativa dos
amantes das Cornualhas. Vislumbramos, assim, os imaginarios de dama e bruxa como
proprios da personagem e, desse modo, buscamos compreendé-los na narrativa.

Nessa busca, foi preciso delimitar a existéncia da personagem diante do tempo,
por meio das mentalidades celta e medieval. Também necessitamos compreendé-la diante do
cenario construido sobre a historia, a partir dos conceitos de lenda e mito, depois buscamos
coloca-la diante de seu amado, evocando os possiveis modelos de amor dessa relagdo. Por
fim, analisamos a forma como originalmente foram vistas as mulheres na cultura celta e no
medievo, com vistas aos imaginarios de bruxa e dama os quais, no romance de Bédier,
compreendemos serem bastante proximos da personagem Isolda.

Entendemos que dar énfase a personagem feminina da obra por nds estudada ¢
uma forma de exercermos nosso papel numa sociedade que permanece machista e misdgina
até hoje. Este ndo ¢ um trabalho sobre feminismo, mas esperamos que seja feminista, pois a
partir de Isolda buscamos demonstrar a relagdo da mulher com a natureza, sua construg¢ao
histérica, suas relagdes com o masculino e a sociedade, seu poder de transformar a propria
realidade e sua autoridade com o proprio corpo e desejo.

Como nos diz Perrot (2019), “o corpo das mulheres estd em perigo” (p. 64). Nos
parece que o corpo da mulher sempre esteve em perigo e gostariamos que isso fizesse parte do
passado, mas os dados estatisticos nos mostram o feminicidio em niveis alarmantes,
demonstrando ser este um fato atual, posto que em 2022, no Brasil, houve recorde desses
crimes. Segundo o Nucleo de Estudos da Violéncia da Universidade de Sdo Paulo
(NEV-USP), com base nos dados oficiais dos 26 estados e do Distrito Federal, o pais teve um
aumento de 5% nos casos de feminicidio em 2022, em comparacdo com 2021. Sdo 1,4 mil

mulheres mortas apenas pelo fato de serem mulheres — uma a cada 6 horas, em média. Esse



196

nimero € o maior registrado no pais desde que a lei de feminicidio entrou em vigor no ano de
2015.

Isolda nos mostra que o corpo feminino esteve em lugar de obediéncia e de
perigo, por meio das questdes e determinacdes sociais imputadas a mulher na Idade Média.
Ela foi dada em casamento, pois, como mulher, ndo podia se negar as imposi¢des do pai.
Apos estar casada com um e apaixonada por outro, mantendo assim uma relagdo adultera, é
alvo do esposo e da sociedade na qual estava inserida. Ela ¢ condenada pelo rei a morte na
fogueira, mas achando que esse era um castigo pequeno, ele resolve condend-la a ser
deflorada por cem leprosos, o que s6 ndo ocorre porque Tristdo consegue salvé-la do triste
destino.

Isolda, como podemos observar, sendo mulher, ndo tinha propriedade sobre o
proprio corpo, contudo ela continuava a buscar na paixao que sentia por Tristao a posse de seu
corpo e de sua felicidade. Ela nos faz pensar no quanto o feminino j& precisou se refazer ao
longo da histéria da humanidade.

Compreendemos que a historia das mulheres quase sempre tem sido contada por
homens, omitindo-se assim, muitas vezes, a atuagdo feminina, deturpando-a ou anulando-a. O
Romance de Tristao e Isolda, de Bédier, é s6 mais uma versdo da narrativa dos amantes, na
qual o peso da Historia ja aparece no titulo: o cavaleiro ¢ sobreposto a dama. Contudo,
defendemos que o autor reserva a Isolda um protagonismo quase nunca observado em
historias como essa, o que nos leva a concluir uma subversao dessa ordem comum, ou seja, a
narrativa poderia muito bem ser intitulada O Romance de Isolda e Tristdo.

A personagem feminina do romance nos levou a discutir sobre os aspectos
importantes da cultura celta e medieval, os quais indicam o historico pelo qual passou a
narrativa, mas sempre conjugando o lugar que a sociedade foi projetando para a mulher.
Nessa concepgao, conseguimos observar o lugar ocupado pela mulher nas relagdes amorosas
quando tratamos desse sentimento sob vdrias perspectivas ao longo dos tempos, o que nos
ajudou a dimensionar a importancia de abordar de modo mais profundo a forma como a
mulher medieval e a celta foram caracterizadas e se portaram em seu tempo.

Isolda trouxe consigo as nuances da esséncia celta, movidas por sua
ancestralidade por meio do conhecimento das ervas, pela forma de atuar enquanto mulher e
amante, pelo desapego aos valores medievais, embora sua historia esteja ambientada na Idade
Média e ela descrita como uma dama daquele periodo e precisando se adequar aos valores

sociais impostos pela sociedade vigente da época.



197

Diante de todo o percurso metodologico e tedrico que trilhamos, cabe ressaltar
que este trabalho ndo se encerra apenas na analise da personagem Isolda e dos imaginarios
que ela carrega. Na verdade, ele se abre para multiplas possibilidades de reflexao sobre como
os discursos literarios sdo capazes de atravessar séculos, carregando consigo ndo apenas
vestigios culturais, mas também marcas das estruturas sociais que, de certa forma, continuam
reverberando no mundo contemporaneo.

O estudo aqui realizado sobre Isolda ndo se resume a um resgate
historico-literario, mas também propde uma leitura critica sobre os modos como o feminino
foi, e ainda ¢, construido social e simbolicamente.

A figura da mulher que transgride — seja pela busca da autonomia sobre o
proprio corpo, seja pelo enfrentamento das regras sociais — ainda ¢ alvo de julgamentos,
punic¢des simbolicas e concretas. A narrativa de Isolda reflete, portanto, uma longa tradi¢do de
controle sobre os corpos e os desejos femininos, algo que se repete, com roupagens diferentes,
em nossos dias. A exemplo disso, a cultura do controle sobre o corpo feminino se manifesta
hoje em discursos sobre moralidade, em legislagdes que cerceiam direitos reprodutivos e,
infelizmente, ainda na violéncia de género que insiste em atravessar nossas sociedades.

Desse modo, torna-se visivel que o mergulho nos imaginarios do passado, por
meio da literatura, ¢ também uma maneira de compreender os dispositivos que estruturam o
presente. Como afirma Chartier (2002), toda leitura do passado ¢ também uma interrogacao
sobre o presente. Nesse sentido, a analise proposta aqui ndo se limita a um olhar voltado
apenas a Idade Média, mas se constitui como uma reflexdo critica sobre os processos
historicos que moldam as relagdes de género, os papéis sociais atribuidos as mulheres e a
forma como esses papéis sdo tensionados, ressignificados ou, por vezes, reforcados no
decorrer dos tempos.

Buscamos tracar os elementos que de algum modo dialogavam com a narrativa,
como as concepgdes de mito e lenda; as culturas celta e medieval; o amor cortés, o amor
romantico € o amor-paixao; a mulher celta e a medieval, para adentrarmos aos imaginarios da
bruxa e da dama. Nessa contenda, a Teoria da Residualidade nos guiou como mapa,
levando-nos a todos esses caminhos percorridos, pois foi a partir dela que fomos capazes de
perceber o qué e o quanto de um tempo em outro se pode observar a partir da leitura de um
texto literario, como no caso do romance por nos utilizado.

Assim, podemos dar destaque as conclusdes as quais chegamos a partir da

compreensdo de que a historia de Tristdo e Isolda vem sendo contada através dos tempos e



198

ultrapassa modelos, crencas, padrdes e entendimentos, por se tratar dessa narrativa que mescla
origens variadas, bem como imaginarios diversos. Isso porque sua construgdo se deu, como ja
apontamos, oriunda de diversas versdes as quais Bédier utilizou para dar vida ao romance que
ora nos detemos.

Também conseguimos resgatar concepgdes sobre a narrativa capazes de
confronta-la diante dos conceitos de lenda e mito, nos fazendo compreendé-la a partir de
ambos 0s conceitos: ¢ sim uma narrativa lendaria presente em variados momentos da historia,
como apontamos, mas também pode ser vislumbrada como mitica, ja que se propde que a
narrativa dos amantes ¢ a que primordialmente aborda o sentimento do amor-paixdo, podendo
ser assim considerada o mito do amor-paix@o, como nos fala Rougemont (2003).

Desse modo, buscamos compreender a narrativa dos amantes a comecar da
presenca das culturas celta e medieval, pois vislumbramos que a abundancia de elementos de
ambas as culturas exerciam importancia no romance.

Adentrando aos imaginarios celta e medieval, fomos dando conta de uma série
de outros elementos que também mereciam destaque, como a abordagem do amor na obra a
partir da compreensdo dos momentos histéricos recuperados pela narrativa. Assim,
ponderamos a presenca do amor cortés, no qual o cavaleiro direciona seu amor a uma dama
casada e inacessivel, mas também do amor-paixdo, no qual também se encerra um valor
tragico de impossibilidade de ser vivenciado plenamente.

Depois nosso olhar voltou-se especificamente para a mulher celta e medieval,
com vistas a compreendermos o feminino ao longo da historia e assim conseguirmos entender
o lugar ocupado por Isolda na narrativa.

Foi assim que Isolda pode ser vislumbrada: como dama e bruxa — dama diante
da concepg¢ao medieval na qual estava inserida, uma mulher da corte, uma princesa, que
transforma-se em rainha e precisa cumprir seu papel diante da sociedade vigente, mas também
uma bruxa, que busca na ancestralidade o conhecimento das ervas e demonstra a propriedade
do proprio corpo, quando resolve seguir os instintos e entrega-se a paixdo desmedida.
Contudo, essa mulher que pode ser considerada bruxa estd apenas sendo guiada pelos
preceitos da cultura celta que ndo tém como principio a monogamia.

Por fim, buscamos, com a delimitacdo dos papéis de dama e bruxa exercidos por
Isolda, compreender a sua unidade, formada por um nimero incalculavel de elementos com

os quais dialoga, por ser fruto de variadas origens, como apontamos nessa investigagao.



199

Compreendemos ser importante analisar um elemento ndo apenas por meio
daquilo que vemos, mas trazendo a sua historia, que ¢ formada por muitos outros tragos,
perceptiveis somente a partir de um estudo mais profundo, como nos propde a Teoria da
Residualidade.

Todos esses componentes foram abordados a partir da compreensdo de que
elementos do passado vao reaparecendo vivos e atuantes no presente, pois esta ¢ uma
construgdo ciclica, ou seja, o passado reaparece no presente, depois torna-se passado e
reaparece atuante num outro presente. Essa construcdo, vislumbrada a partir da Teoria da
Residualidade, foi a espinha dorsal deste trabalho — ora encerrado, pois um ponto final
precisa ser dado —, mas nunca acabado, porque este ¢ o caminho trilhado pela pesquisa:
elaboragdo, construcao, defesa, contrapontos, reformulacao e reconstrugao.

Além disso, a aplicagdo da Teoria da Residualidade demonstrou-se
particularmente frutifera na andlise da obra, permitindo visualizar com clareza como
resquicios de culturas, valores e imaginarios permanecem vivos, embora transformados, nas
diferentes temporalidades. Essa perspectiva abre espaco para que outros estudos possam ser
realizados, seja a partir de outras personagens femininas na literatura medieval, seja
explorando outros ciclos narrativos — como o ciclo arturiano ou as cangdes de gesta —
sempre sob a dtica das permanéncias, dos deslocamentos e das ressignificagdes culturais.

Outro ponto relevante que emerge deste estudo € a possibilidade de ampliar as
analises para outros campos além da literatura, como o cinema, as séries, os jogos eletronicos
e demais produtos culturais contemporaneos, nos quais, muitas vezes, as figuras da dama e da
bruxa — ou seus equivalentes simbdlicos — continuam a ser reproduzidas, contestadas ou
reinventadas. Assim, os caminhos abertos pela pesquisa ndo se encerram no texto escrito, mas
se estendem para os diversos modos de produgdo cultural que continuam a dialogar com os
imaginarios do passado.

Por fim, entendemos que este trabalho ndo oferece respostas definitivas — até
porque a natureza das humanidades ndo ¢, e jamais serd, a de oferecer respostas fechadas —,
mas, sim, levanta perguntas, provoca inquietagdes e convida ao pensamento critico. As
questdes que giram em torno do feminino, da constru¢cdo dos imagindrios, da relacdo entre
mito, lenda e historia, da permanéncia dos residuos culturais, sdo temas que se mantém
abertos, pulsantes e, sobretudo, urgentes.

Encerramos este percurso conscientes de que toda pesquisa €, a0 mesmo tempo,

chegada e ponto de partida. A histéria de Isolda, que atravessa séculos, que se reinventa a



200

cada nova leitura, a cada novo olhar, também nos ensina que o conhecimento, assim como o
amor que moveu os protagonistas de nossa analise, ¢ uma busca incessante, permeada de
riscos, desafios, descobertas e, acima de tudo, de desejo: desejo de compreender, de
transformar, de ressignificar.

Que este trabalho, portanto, possa ser semente para outros olhares, outros
estudos, outras narrativas. Porque, assim como o amor de Isolda e Tristdo, a busca pelo saber

também ¢ uma travessia que ndo conhece o fim.



201

REFERENCIAS

ABRANTES, F. Tristao e Isolda: lenda medieval celta de amor. Sao Paulo: Martin Claret,
2021.

ANONIMO. Tristan e Isolda y El Cantar de Los Nibelungos. Buenos Aires: Longseller,
2003.

ANONIMO. A Morte do Rei Artur: romance do século XIII. Sdo Paulo: Martins Fontes,
1992.

BARROS, M. N. A. de. Tristao e Isolda - O Mito da Paixdo. Sdo Paulo: Mercuryo, 1996.

BARROS, M. N. A. de. As Deusas, as Bruxas e a Igreja: séculos de persegui¢do. Rio de
Janeiro: Rosa dos Tempos, 2001.

BARTHELEMY, D. A Cavalaria: da Germania antiga a Franca do século XII. Campinas:
UNICAMP, 2010.

BEDIER, J. O Romance de Tristdo e Isolda. So Paulo: Martins Fontes, 1988.

BEROUL. O Romance de Tristido. Sio Paulo: Editora 34, 2020.

BLACK, L. M. Bruxas Celtas. Sao Paulo: Ogma Books, 2022.

BLANC, C. O Grande Livro da Mitologia Celta e Nérdica. Barueri: Camelot, 2021.
BLOCH, M. Apologia da Histéria: ou o oficio do historiador. Rio de Janeiro: Zahar, 2001.

BOCCALATO, M. M. A Invencao do Erotismo: Tristdo e Isolda ¢ as trovas corteses. Sao
Paulo: EDUC Experimento, 1996.

BOSI, A. Historia Concisa da Literatura Brasileira. Sdo Paulo: Cultrix, 1994.

BRANDAQO, J. L. Introducgo. In: BEROUL. O Romance de Tristdo. Sio Paulo: Editora 34,
2020.

BRASIL. Lei n° 11.340, de 7 de agosto de 2006. Cria mecanismos para coibir a violéncia
doméstica ¢ familiar contra a mulher, nos termos do § 8o do art. 226 da Constitui¢ao
Federal; e d4 outras providéncias. Brasilia, DF: Casa Civil, 2006. Disponivel em:
https://www.saopaulo.sp.leg.br/mulheres/legislacao/lei-do-feminicidio/. Acesso em: 08 out.
2023.

BRUGGER, W. Dicionario de Filosofia. Sao Paulo: EPU - Editora Pedagogica e
Universitaria Ltda, 1977.

BUCKLAND, R. Livro Completo de Bruxaria: tradi¢ao, rituais, crengas, histéria e
pratica. Sao Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2019.


https://www.saopaulo.sp.leg.br/mulheres/legislacao/lei-do-feminicidio/

202

BYINGTON, C. A. B. O martelo das feiticeiras - Malleus Maleficarum a luz de uma teoria
simbolica da historia. /n: KRAMER, H; SPRENGER, J. Malleus Maleficarum - O Martelo
das Feiticeiras. Rio de Janeiro: Best Bolso, 2015.

CAPELAO, A. Tratado do Amor Cortés. Sio Paulo: Martins Fontes, 2019.

CASAS, C. Tristao e Isoldna. Rio de Janeiro: Ediouro, 2003.

CASTEL, R. Rupturas irremediéveis: sobre Tristdo e Isolda. Lua Nova - CEDEC, Sao
Paulo, v. 43, p. 171-221, 1998. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/In/a/JQf6Scz6B3qjHSKf3Cz4qnL/?lang=pt. Acesso em: 03 nov.
2023.

CAMPBELL, J. Mito e Transformacao. Sao Paulo: Editora Agora, 2008.

CAMPBELL, J. Deusas: os mistérios do divino feminino. Sdo Paulo: Palas Athena, 2015.

CHARTIER, R. A historia cultural: entre praticas e representagdes. Rio de Janeiro:
Bertrand Brasil, 1990.

CLOSS, H. Tristao e Isolda: uma versdo encantadora da mais emocionante lenda de amor
medieval. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1990.

DUBY, G. Imagens da mulher. Sao Paulo: Afrontamento, 1992.

DUBY, G. Heloisa, Isolda e outras damas do século XII. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1995.

DUBY, G. Heloisa, Isolda e outras damas do século XII. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2013.

FEDERICI, S. Caliba e a Bruxa: mulheres, corpo € acumulagado primitiva. Sao Paulo:
Elefante, 2017.

FEDERICI, S. Mulheres e Caga as Bruxas. Sao Paulo: Boitempo, 2021.

FERRAZ, S. B. Filtros Magicos. Sao Paulo: Imprensa Oficial do Estado de Sao Paulo,
1960.

FRANCO JUNIOR, H. A Eva Barbada: ensaios de mitologia medieval. Sio Paulo:
EDUSP, 2010.

FRANCO JUNIOR, H. A Idade Média: nascimento do ocidente. Sdo Paulo: Brasiliense,
2006.

FRANCO JUNIOR, H. Os Trés Dedos de Addo. Sio Paulo: EDUSP, 2010.

FIGUEIREDO, M. A. B. Tristao e Isolda. Rio de Janeiro: Editora Francisco Alves, 1997.


https://www.scielo.br/j/ln/a/JQf6Scz6B3qjHSKf3Cz4qnL/?lang=pt

203

FLORI, J. A Cavalaria: a origem dos nobres guerreiros da Idade Média. Sao Paulo:
Madras, 2005.

FURTADO, A. L. In: SQUIRE, C. Mitos e Lendas Celtas. Rio de Janeiro: Nova Era, 2003.
GRIMM, J. e W. In: TATAR, M. Contos de fadas. Rio de Janeiro: Zahar, 2013.

HATOUM, M. Milton Hatoum e a arte da paciéncia. /n: VIEL, R. Sobre a Fic¢do. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2020.

HAURELIO, M. Tristido e Isolda em Cordel. Sdo Paulo: Editora SESI, 2018.

HAYWOOQOD, J. Os Celtas: da Idade do Bronze aos nossos dias. Coimbra: Edi¢oes
Almedina, 2022.

HUIZINGA, J. O Outono da Idade Média. Sao Paulo: Penguin - Companhia das Letras,
2021.

HUTTON, R. Grimorio das Bruxas. Rio de Janeiro: Darkside books, 2021.

IMBACH, R.; OLIVA, A. A Filosofia de Tomas de Aquino. Sao Paulo: Edi¢des Loyola,
2021.

ISARNOS, B.; AMARO, E. Aspectos historico-mitologicos. /n: MOREIRA, M. Alma
Celta. Rio de Janeiro: Casa da palavra, 2014.

JACOBS, J. Duendes, Gigantes e Outros Seres Fantasticos: contos da cultura celta. Sao
Paulo: Martin Claret, 2013a.

JACOBS, J. Herois Muito Espertos: contos da cultura celta. Sao Paulo: Martin Claret,
2013b.

JACOBS, J. Princesas e Damas Encantadas: contos da cultura celta. Sdo Paulo: Martin
Claret, 2013c.

JACOBS, J. Mais Contos de Fadas Celtas. Sao Paulo: Landy, 2002.

JOHNSON, R. A. We: a chave da psicologia do amor romantico. Sdo Paulo: Mercuryo,
1987.

KRAMER, H.; SPRENGER, J. Malleus Maleficarum - O Martelo das Feiticeiras. Rio de
Janeiro: Best Bolso, 2015.

KUBO, V. A. A Melancolia Erdtica no Lamento de Précris da Opera Gli Amore di Apollo e
Dafne (1640) de Giovanni Francesco Busenello e Francesco Cavalli. Revista Misica
Hodie, Goiania, v. 12, n. 2, 2012. 302 p. Disponivel em:
https://revistas.ufg.br/musica/article/download/22541/13400?inline=1. Acesso em 23 jan.
2023.


https://revistas.ufg.br/musica/article/download/22541/13400?inline=1

204

LEITAO, M. N. da S. Construgiio de Identidade na Producio Residual de Raquel
Naveira. 2018. 278 p. Tese (Doutorado em Letras) - Centro de Humanidades, Programa de
Pos-Graduagao em Letras, Universidade Federal do Ceara, Fortaleza, 2018.

LE GOFF, J. A Civilizacao do Ocidente Medieval. Petropolis: Editora Vozes, 2016.
LE GOFF, J. Heréis e Maravilhas da Idade Média. Petropolis: Editora Vozes, 2020a.

LE GOFF, J. O Deus da Idade Média: conversas com Jean-Luc Pouthier. Rio de Janeiro:
Civilizagao Brasileira, 2020b.

LE GOFF, J.; SCHMITT, J-C. Dicionario Analitico do Ocidente Medieval: volumes 1 e 2.
Sdo paulo: Editora Unesp, 2017.

LEMAIRE, R. Repensando a Historia Literaria. /n: HOLANDA, H. B. de (org.).
Tendéncias e Impasses. O feminismo como critica da cultura. Rio de Janeiro: Elo, 1999.

LIMA, F. W. R. et al. Matizes de Sempre-Viva: residualidade, literatura e cultura. Macapa:
UNIFAP, 2020.

LIMA, FW.R.; MARTINS, E. D. A mulher, o diabo e o pecado em Gil Vicente e seus
aspectos residuais na obra de Suassuna. Fortaleza, v. 33, n. 14, p., jul. 2016. Disponivel
em https://revistas.uece.br/index.php/embornal/issue/view/244. Acesso em: 15 jan. 2024.

LOBATO, J. P. Antropologia do Amor: do Oriente ao Ocidente. Belo Horizonte: Auténtica,
2012.

LOYN, H. R. Dicionario da Idade Média. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997.
MACEDOQO, J. R. A Mulher na Idade Média. Sao Paulo: Editora Contexto, 1999.

MARTINS, E. D. Cantiga de amor a moda de amigo: o cortés e o sensual em breve canto.
In: LIMA, F. W. R; PEREIRA, M. P. T. et al (orgs.). Matizes de Sempre-Viva:
residualidade, literatura e cultura. Macapa: UNIFAP, 2020.

MARTINS, E. D. Do Fragmento a Unidade: a licdo de gnose almadiana. Fortaleza:
Edic¢oes UFC, 2012.

MARTINS, E. D. Cristalizacao da Idade Média na literatura brasileira. Jodo pessoa, v.
17,n. 2, p. 34-39, 2015. Disponivel em:
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/27285. Acesso em: 12 jan. 2024.

MAY, S. Amor uma histoéria. Rio de Janeiro: Zahar, 2012.

MONGELLI, L. M. Historias de armas, de amores ¢ de sonhos. /n: PYLE, H. Trés Grandes
Cavaleiros da Tavola Redonda. Rio de Janeiro: Zahar, 2018.

MONGELLI, L. M. A historia de Arthur além da Historia. /n: PYLE, H. Rei Arthur e os
Cavaleiros da Tavola Redonda. Rio de Janeiro: Zahar, 2013.


https://revistas.uece.br/index.php/embornal/issue/view/244
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/27285

205

MOREIRA, A. L. Eu em mim. /n: CORTEZAO, M.; CACAU, P. I Tomo das Bruxas: do
ventre a vida. Juiz de Fora: Editora Siano, 2022.

MOREIRA, A. L. Em terras medievais: o ciclo de Tristdo e Isolda. /n: PONTES, R. et al
(orgs.). Todas as Idades sao Contemporaneas. Macapa: Editora UNIFAP, 2019. p. 23-36.

MOREIRA, A. L. Tristao e Isolda: em torno do que remanesce. 2010. 126 f. Dissertagao
(Mestrado em Letras) Departamento de Literatura, Programa de Pos-Graduagao em Letras,
Universidade Federal do Ceara, Fortaleza, 2010.

MOREIRA, M. Alma Celta. Rio de Janeiro: Casa da palavra, 2014.

MOREIRA, R. A. Escritos Residuais: textos baseados na Teoria da Residualidade, de
Roberto Pontes. Fortaleza: Imprece, 2022.

NASCIMENTO, C. A. O que é filosofia medieval. Sao Paulo: Brasiliense, 1992.

NEIVA, L. A Aveleira e a Madressilva: a paixao de Tristao e Isolda. Sao Paulo: Globo,
2014.

NOGUEIRA, R. Por que Amamos: o que os mitos ¢ a filosofia tém a dizer sobre o amor.
Rio de Janeiro: Harper Collins, 2021.

OBERG, E.; STRASSBURG, G. Tristan e Isolda. Madrid: Ediciones Siruela, 2001.
OLIVEIRA, L. L. Tristao e Isolda: descri¢ao e analise de uma cortesia amorosa
cavalheiresca provengal. Sdo Paulo, v. 9, n. 1, p. 159-179, jan. 2019. Disponivel em:
www.italo.com.br/portal/cepep/revista eletronica.html. Acesso em: 12 fev. 2023.
OLIVIERI, F. L. Os Druidas. Sao Paulo: Perspectiva, 2014.

ORTEGA Y GASSET, J. Estudos Sobre o Amor. Campinas: Vide Editorial, 2019.
OVIDIO. Metamorfoses. Porto Alegre: Concreta, 2016.

PARIS, G. Prefacio. In: BEDIER, J. O Romance de Tristdo e Isolda. Sio Paulo: Martins
Fontes, 1988.

PEREIRA, M. P. T. Residuos Culturais e Literarios do Medievo Europeu Cristalizados
na Identidade do Heroi Sertanejo. 2010. 144 f. Dissertacao (Mestrado em Letras)
Departamento de Literatura, Programa de Pos-Graduagao em Letras, Universidade Federal
do Ceara, Fortaleza, 2010.

PERROT, M. Minha Historia das Mulheres. 2. ed. Sdo Paulo: Contexto, 2019.

PIRES, V. F. Lilith e Eva: Imagens arquetipicas da mulher na atualidade. Sao Paulo:
Summus, 2008.

PLATAO. Dislogos: O Banquete — Fédon — Sofista — Politico. Tradugdo: José Cavalcante de
Souza. Sao Paulo: Editora Globo, 1972.


http://www.italo.com.br/portal/cepep/revista%20eletr%C3%B4nica.html

206

PONTES, R. “Prodromos conceituais da Teoria da Residualidade”. In: LIMA, F. W. R;
PEREIRA, M. P. T. et al (orgs.). Matizes de Sempre-Viva: residualidade, literatura e
cultura. Macapa: UNIFAP, 2020.

PONTES, R. et al. Todas as Idades sdo Contemporaneas. Macapa: UNIFAP, 2019.
PONTES, R. “A propdsito dos conceitos fundamentais da Teoria da Residualidade™. In:
PONTES.; MARTINS.; CERQUEIRA.; NASCIMENTO. (orgs.). Residualidade e
intertemporalidade. Curitiba: CRV, 2017. p. 13-18.

PONTES, R.; MARTINS, E. D. Residualidade ao Alcance de Todos. Fortaleza: Expressao
Grafica, 2015.

PONTES, R. O Jogo de Duplos na Poesia de Sa-Carneiro. Fortaleza: Edicdes UFC, 2012.

PONTES, R. Entrevista sobre a Teoria da Residualidade, com Roberto Pontes.
Entrevista concedida a Rubenita Moreira em 05 jun. 2006. Fortaleza: (digitado), 2006a.

PONTES, R. Lindes Disciplinares da Teoria da Residualidade. Fortaleza: (digitado),
2006b.

PYLE, H. Rei Arthur e os Cavaleiros da Tavola Redonda. Rio de Janeiro: Zahar, 2013.
PYLE, H. Trés Grandes Cavaleiros da Tavola Redonda. Rio de Janeiro: Zahar, 2018.
QUIRINO, K. Substituir expressdes cotidianas que usam a cor preta de forma pejorativa
ajuda a combater o racismo. Cidadania, Sao Paulo, 18 ago. 2020. Disponivel em:
institutoclaro.org.br. Acesso em: 06 out. 2023.

ROUGEMONT, D. Histéria do Amor no Ocidente. Sdo Paulo: Ediouro, 2003.

RUSSEL, J. B.; ALEXANDER, B. Historia da Bruxaria. Sao Paulo, Aleph, 2019.

SCRUTON, R. Cora,g:ﬁo Devotado a Morte: o sexo e o sagrado em Tristao e Isolda de
Wagner. Sao Paulo: E Realizac¢des Editora, 2010.

SINGER, I. La Naturaleza del Amor 2: cortesano y romantico. Delegacion Coyoacan,
Meéxico: Siglo Veintiuno Editores, 1992.

SOUTHERN, R. N. A Igreja Medieval. /n: LOYN, H. R. Dicionario da Idade Média. Rio
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997, p. 45.

SPINA, S. A Cultura Literaria Medieval. Cotia: Atelié Editorial, 2007.
SQUIRE, C. Mitos e Lendas Celtas. Rio de Janeiro: Nova Era, 2003.
STENDHAL. Do Amor. Porto Alegre: L&PM, 2007.

TATAR, M. Contos de Fadas. Rio de Janeiro: Zahar, 2013.



207

TATSCH, F. G. Objetos e suas narrativas visuais: algumas consideragdes sobre o mito de
Piramo e Tisbe nos cofres de amor do tardo-medievo. MODOS. Revista de Historia da
Arte. Campinas, v. 2, n. 2, p. 193-212, mai. 2018. Disponivel em:
http://www.publionline.iar.unicamp.br/index.php/mod/article/view/1028>;DOI:https://doi.or
2/10.24978/mod.v2i2.1028. Acesso em 23 jan. 2023.

TOLKIEN, J. R. R. English and Welsh. /n: The Monsters and the Critics and Other
Essays. London: Harper Collins, 2006.

TORRES, J. W. C. Além da Cruz e da Espada: acerca dos residuos classicos d’A Demanda
do Santo Graal. Fortaleza: Imprensa Universitaria, 2016.

TORRES, J. W. C. A critica brasileira em torno da lirica de Jodo de Deus ou acerca dos
residuos mediévicos de Campo de Flores. /n: PONTES, R.; MARTINS, E. D.; et al (orgs.).
Residualidade ao Alcance de Todos. Fortaleza: Expressdo Grafica Editora, 2015.

TORRES, J. W. C.; PONTES, R. Residuos classicos no Rito Iniciatico do Cavaleiro
Medieval. In: MONGELLI, L. M. (org.). De cavaleiros e cavalarias. Por terras de Europa e
Américas. Sdo Paulo: Humanitas, p. 233-246, 2012.

VAINFAS, R. Casamento, Amor e Desejo no Ocidente Cristio. Sdo Paulo: Editora Atica,
1992.

VELASCO, C.; GRANDIN, F.; PINHONI, M.; FARIAS. Brasil bate recorde de feminicidios
em 2022, com uma mulher morta a cada 6 horas. G1.globo.com, Rio de Janeiro, 08 mar.
2023. Monitor da Violéncia. Disponivel em:
https://gl.globo.com/monitor-da-violencia/noticia/2023/03/08/brasil-bate-recorde-de-femini
cidios-em-2022-com-uma-mulher-morta-a-cada-6-horas.ghtml. Acesso em: 08 out. 2023.

VIEL, R. Sobre a Fic¢ao: conversas com romancistas. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2020.

WAGNER, R. Tristao e Isolda: a 6pera. Belo Horizonte: Barbudania, 2020.

WILLIAMS, R. Marxismo e Literatura. Tradugdo: Waltemir Dutra. Rio Janeiro: Zahar
Editora, 1979.

WILSON, H. Deuses Romanos e de Outras Mitologias. Sao Paulo: Hunter Books, 2016.

WOOD, J. O Livro Celta da Vida e da Morte: deuses, herois, druidas, fadas, terras
misteriosas e sabedoria dos povos celtas. Sdo Paulo: Editora Pensamento, 2011.

WOOLF, V. Um Teto Todo Seu. Sao Paulo: Tordesilhas, 2014.


https://g1.globo.com/autores/marina-pinhoni/
https://g1.globo.com/monitor-da-violencia/noticia/2023/03/08/brasil-bate-recorde-de-feminicidios-em-2022-com-uma-mulher-morta-a-cada-6-horas.ghtml
https://g1.globo.com/monitor-da-violencia/noticia/2023/03/08/brasil-bate-recorde-de-feminicidios-em-2022-com-uma-mulher-morta-a-cada-6-horas.ghtml

	Versão final biblio Aline Leitão Moreira.docx - Documentos Google
	9d34995b1be61271b4e2adaa910e6cc8b789760fb61086bb1f46376c004fdfab.pdf
	Versão final biblio Aline Leitão Moreira.docx - Documentos Google

