
​UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ​

​CENTRO DE HUMANIDADES​

​DEPARTAMENTO DE LITERATURA​

​PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS​

​ALINE LEITÃO MOREIRA​

​OS IMAGINÁRIOS MEDIEVAL E CELTA COMO RESÍDUO: REPRESENTAÇÕES​

​FEMININAS N´​​O ROMANCE DE TRISTÃO E ISOLDA​

​FORTALEZA​

​2024​



​ALINE LEITÃO MOREIRA​

​OS IMAGINÁRIOS MEDIEVAL E CELTA COMO RESÍDUO: REPRESENTAÇÕES​

​FEMININAS N´​​O ROMANCE DE TRISTÃO E ISOLDA​

​Tese​ ​apresentada​ ​ao​ ​Programa​ ​de​
​Pós-Graduação​ ​em​ ​Letras,​ ​do​ ​Centro​ ​de​
​Humanidades​ ​da​ ​Universidade​ ​Federal​ ​do​
​Ceará,​ ​como​ ​parte​ ​dos​ ​requisitos​ ​para​
​obtenção​ ​do​ ​título​ ​de​ ​Doutora​ ​em​ ​Letras.​
​Área de concentração: Literatura Comparada.​

​Orientadora:​ ​Prof.ª​ ​Dra.​ ​Elizabeth​ ​Dias​
​Martins​

​FORTALEZA​

​2024​



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação 
Universidade Federal do Ceará

Sistema de Bibliotecas
Gerada automaticamente pelo módulo Catalog, mediante os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

M836i Moreira, Aline Leitão.
    Os Imaginários Medieval e Celta como Resíduo :  representações femininas n'O Romance de Tristão e
Isolda / Aline Leitão Moreira. – 2024.
    207 f. 

     Tese (doutorado) – Universidade Federal do Ceará, Centro de Humanidades, Programa de Pós-Graduação
em Letras, Fortaleza, 2024.
     Orientação: Profa. Dra. Elizabeth Dias Martins.

    1. Tristão e Isolda. 2. residualidade. 3. medievo. 4. cultura celta. 5. amor cortês. I. Título.
                                                                                                                                         CDD 400



​ALINE LEITÃO MOREIRA​

​OS IMAGINÁRIOS MEDIEVAL E CELTA COMO RESÍDUO: REPRESENTAÇÕES​

​FEMININAS N´​​O ROMANCE DE TRISTÃO E ISOLDA​

​Tese​ ​apresentada​ ​ao​ ​Programa​ ​de​
​Pós-Graduação​ ​em​ ​Letras,​ ​do​ ​Centro​ ​de​
​Humanidades​ ​da​ ​Universidade​ ​Federal​ ​do​
​Ceará,​ ​como​ ​parte​ ​dos​ ​requisitos​ ​para​
​obtenção​ ​do​ ​título​ ​de​ ​Doutora​ ​em​ ​Letras.​
​Área de concentração: Literatura Comparada.​

​Aprovada em 01 de fevereiro de 2024​

​BANCA EXAMINADORA​

​Prof.ª Dra. Elizabeth Dias Martins (Orientadora)​

​Universidade Federal do Ceará (UFC)​

​____________________________________________​

​Prof.ª Dra. Mary Nascimento da Silva Leitão​

​Universidade Estadual do Ceará (UECE)​

​____________________________________________​

​Prof. Dr. Marcos Paulo Torres Pereira​

​Universidade Federal do Amapá (UNIFAP)​

​____________________________________________​

​Prof.ª Dra. Cintya Kelly Barroso Oliveira​

​Secretaria da Educação do Estado do Ceará (SEDUC/CE)​

​____________________________________________​

​Prof.ª Dra Denise Noronha Lima​

​Universidade Estadual do Ceará (UECE)​

​____________________________________________​



​Ao​​meu​​filho​​Gabriel,​​por​​quem​​me​​dedico​​a​

​ser​ ​melhor,​ ​a​ ​quem​ ​devo​ ​a​ ​vontade​ ​de​

​renascer​ ​diariamente​ ​e​ ​a​ ​quem​ ​devoto​ ​meu​

​amor incondicional.​



​AGRADECIMENTOS​

​Existem​ ​muitas​ ​pessoas​ ​a​ ​agradecer​ ​quando​ ​trilhamos​ ​o​ ​caminho​ ​da​ ​vida​

​acadêmica​ ​e​ ​posso​ ​dizer​ ​sem​ ​a​ ​menor​ ​dúvida​ ​que​ ​a​ ​primeira​ ​a​ ​quem​ ​devo​ ​toda​ ​a​ ​minha​

​gratidão,​ ​respeito,​ ​carinho​ ​e​ ​admiração​ ​é​ ​a​ ​minha​ ​orientadora,​ ​a​ ​Professora​ ​Doutora​

​Elizabeth​​Dias​​Martins.​​Todo​​meu​​reconhecimento​​não​​só​​à​​sua​​atuação​​como​​orientadora,​​o​

​que​ ​ela​ ​faz​ ​com​ ​muito​ ​rigor,​ ​cuidado​ ​e​ ​capacidade,​ ​mas​ ​também​ ​como​ ​ser​ ​humano​ ​que,​

​antes​ ​de​ ​tudo​ ​e​ ​de​ ​todos,​ ​não​ ​soltou​ ​minha​ ​mão,​ ​mesmo​ ​quando​ ​andei​ ​distante​ ​da​

​Universidade,​ ​porque​ ​a​ ​vida​ ​me​​levou​​a​​outras​​paragens.​​Meu​​mais​​sincero​​agradecimento​

​por​ ​todos​ ​os​ ​momentos​ ​de​ ​alegria,​ ​de​ ​cobrança​ ​e​ ​de​ ​aprendizado.​ ​Sem​ ​ela,​ ​eu​ ​não​

​conseguiria chegar até aqui.​

​Agradeço​​também,​​de​​todo​​coração,​​ao​​professor​​Doutor​​Roberto​​Pontes,​​por​​ser​

​aquele​ ​que​ ​me​ ​apresentou​ ​a​ ​obra​ ​ora​ ​estudada,​ ​também​ ​por​ ​sua​ ​orientação​ ​durante​ ​o​

​Mestrado e por ser luz com a​​Teoria da Residualidade​​.​

​Aos​ ​meus​ ​pais,​​Aurea​​Leitão​​Moreira​​e​​José​​Walmir​​Moreira​​(​​in​​memoriam​​),​​e​

​irmãos​ ​Amanda​ ​Leitão​ ​Moreira​ ​e​ ​Alyson​ ​Leitão​ ​Moreira,​ ​que​ ​me​ ​ensinaram​ ​sobre​ ​amor,​

​companheirismo, união e responsabilidade.​

​Ao​​meu​​esposo,​​Ricardo​​Araújo​​da​​Silva,​​e​​ao​​meu​​filho,​​Gabriel​​Araújo​​Leitão,​

​pelo apoio incondicional e por todo amor.​

​Aos​ ​meus​ ​amigos​ ​considerados​ ​irmãos​ ​do​ ​coração,​ ​Cintya​ ​Kelly​ ​Barroso​

​Oliveira,​ ​Elcimar​ ​Simão​ ​Martins​ ​e​ ​Maria​ ​Bernardete​ ​Alves​ ​Feitosa,​ ​que​ ​sempre​ ​me​

​incentivaram,​ ​cobraram​ ​e​ ​acreditaram​ ​que​ ​eu​ ​conseguiria​ ​chegar​ ​até​ ​aqui.​ ​Obrigada​ ​por​

​nunca soltarem a minha mão.​

​A​ ​todos​ ​os​​professores​​que​​fizeram​​parte​​da​​minha​​formação.​​Existe​​um​​pouco​

​de​ ​cada​ ​um​ ​deles​ ​aqui.​ ​A​ ​educação​ ​foi​ ​uma​ ​das​​mais​​importantes​​ferramentas​​para​​minha​

​construção como ser humano, além de pesquisadora e profissional.​

​Obrigada​​à​​Professora​​Doutora​​Sarah​​Diva​​da​​Silva​​Ipiranga,​​minha​​orientadora​

​de​ ​Estágio​ ​em​ ​Literatura,​ ​na​ ​Graduação​ ​em​ ​Letras,​ ​cursada​ ​na​ ​Universidade​ ​Federal​ ​do​

​Ceará,​ ​e​ ​posteriormente​ ​orientadora​ ​na​ ​Especialização​ ​em​ ​Ensino​ ​de​ ​Literatura,​ ​na​

​Universidade​​Estadual​​do​​Ceará,​​a​​quem​​devo​​muito​​do​​que​​sou​​hoje​​como​​professora​​e​​por​

​quem tenho enorme carinho e admiração.​

​À​ ​professora​ ​Doutora​ ​Mary​ ​Nascimento​ ​da​ ​Silva​ ​Leitão,​ ​da​ ​Universidade​

​Estadual​ ​do​ ​Ceará​ ​(UECE)​ ​e​ ​ao​ ​Professor​ ​Doutor​ ​Marcos​ ​Paulo​ ​Torres​ ​Pereira,​ ​da​



​Universidade​ ​Federal​ ​do​ ​Amapá​ ​(UNIFAP),​ ​pelas​ ​valiosas​ ​contribuições​ ​na​ ​qualificação,​

​pelo respeito e por todo carinho.​

​Às​​professoras​​Doutoras​​Cintya​​Kelly​​Barroso​​Oliveira​​e​​Denise​​Noronha​​Lima,​

​pela disposição em participar da banca de defesa.​

​A​ ​todos​ ​os​ ​meus​ ​companheiros​ ​de​ ​jornada​ ​na​ ​pós-graduação,​ ​em​ ​especial​ ​às​

​queridas​ ​amigas​ ​Jovanna​ ​Marinho,​ ​Jéssica​ ​Thaís​ ​Loiola,​ ​Ieda​ ​Carvalhedo​ ​e​ ​Victoria​

​Vasconcelos,​ ​meu​ ​honesto​ ​agradecimento​ ​pelas​ ​trocas​ ​de​ ​conhecimento,​ ​pelas​ ​risadas​ ​nos​

​corredores e pelas angústias compartilhadas.​

​Aos​ ​colegas​ ​do​ ​Grupo​ ​de​ ​Estudos​ ​de​ ​Residualidade​ ​Literária​ ​e​ ​Cultural​

​(GERLIC), pelo conhecimento compartilhado e carinho permanente.​

​Aos​​amigos​​que​​sempre​​torceram​​por​​mim​​e​​festejaram​​minhas​​conquistas,​​Alice​

​Albuquerque,​ ​Fábio​ ​da​ ​Silva,​ ​Wendy​ ​Santana,​ ​Teresa​ ​Bandeira,​ ​Gorete​​Soares,​​Jacqueline​

​Maia, Cristiane Ribeiro e Daniel.​

​Aos​ ​colegas​ ​de​ ​trabalho​ ​que​ ​transformaram-se​ ​em​ ​amigos​ ​queridos,​ ​Luciano​

​Nery,​ ​Carliane​ ​Barroso,​ ​Célida​ ​Tomaz,​ ​Irlania​ ​Lima,​ ​Mayne​ ​Cavalcante​ ​e​ ​Alessandra​

​Odorico,​​minha​​gratidão​​por​​me​​incentivarem​​e​​dividirem​​dias​​felizes,​​afazeres​​e​​anseios​​no​

​FormaCE.​

​Aos​​queridos​​amigos,​​Socorro​​Amaro,​​Isabelle​​Almeida,​​Márcia​​Freitas,​​George​

​Barroso,​ ​Léo​ ​Nunes,​ ​Simone​ ​Nunes,​ ​Iracy​ ​Santos,​ ​Valéria​ ​Barros,​ ​Cláudia​ ​Muratori,​

​Nildézia Oliveira, Márcia Maciel, Márcia Lígia e Rafael César, que dão leveza a meus dias.​

​Ao​ ​Victor​ ​Matos​ ​do​ ​PPGLetras​ ​pela​ ​amabilidade​ ​e​ ​presteza​ ​de​ ​todos​ ​os​

​momentos.​

​À​​Secretaria​​da​​Educação​​do​​Ceará​​(SEDUC-​​CE),​​pela​​concessão​​do​​necessário​

​afastamento​​de​​minhas​​funções​​profissionais.​​Sou​​muito​​feliz​​por​​ser​​servidora​​pública​​deste​

​órgão.​

​À​ ​CAPES,​ ​pelo​ ​fomento​ ​ao​ ​conhecimento.​ ​O​ ​presente​ ​trabalho​ ​foi​ ​realizado​

​com​ ​apoio​ ​da​ ​Coordenação​ ​de​ ​Aperfeiçoamento​ ​de​ ​Pessoal​ ​de​ ​Nível​ ​Superior​ ​-​ ​Brasil​

​(CAPES) - Código de Financiamento 001.​



​“O​ ​amor​​os​​pressiona,​​como​​a​​sede​​precipita​

​para​ ​o​​rio​​o​​cervo​​prestes​​a​​morrer,​​ou​​como​

​o​ ​gavião​ ​que,​ ​após​ ​longo​ ​jejum,​ ​de​ ​repente​

​solto,​​cai​​sobre​​a​​sua​​presa.​​Infelicidade!​​Não​

​se​​pode​​fazer​​calar​​o​​amor”​​(Bédier,​​1988,​​p.​

​57).​

​“Yo​ ​no​ ​creo​ ​en​ ​meigas,​​pero​​hayas​​-​​Eu​​não​

​creio​ ​em​ ​bruxas,​ ​mas​ ​elas​ ​existem”​ ​(Frase​

​popular​​da​​galícia​​espanhola”​​(Russell,​​2019,​

​p. 7).​

​“Tresloucada​

​Sou de verdade​

​Mulher que não se dobra​

​Que cospe fogo​

​Sou bruxa!​

​Me entrego!​

​Transfiguro a imagem​

​Que de mim fizeram​

​Num caldeirão de barro​

​Que também destruirei.​

​Entrego-me,​ ​enfim.​ ​Sou​ ​toda​ ​minha!”​

​(Moreira, 2022, p. 110).​



​RESUMO​

​Esta​ ​pesquisa​ ​é​ ​de​ ​abordagem​ ​qualitativa,​​cuja​​natureza​​bibliográfica​​e​​analítico-descritiva​

​tem​​por​​objeto​​de​​estudo​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Joseph​​Bédier,​​obra​​publicada​

​em​​1900.​​Como​​objetivo​​central,​​nos​​propomos​​refletir​​sobre​​o​​papel​​da​​mulher​​e​​os​​valores​

​de​​outras​​culturas​​presentes​​na​​narrativa.​​Outros​​objetivos​​de​​investigação​​que​​nos​​propomos​

​a​ ​analisar​ ​são​ ​o​ ​caráter​ ​lendário​ ​e​ ​mítico​ ​da​ ​obra,​ ​a​ ​presença​ ​do​ ​amor​ ​cortês​ ​e​ ​do​

​amor-paixão​ ​e​ ​a​ ​representação​​de​​figuras​​do​​imaginário​​medieval,​​como​​a​​do​​cavaleiro​​e​​a​

​da​ ​dama.​ ​A​ ​metodologia​ ​utilizada​ ​para​ ​a​ ​investigação​ ​foi​ ​o​ ​emprego​ ​da​ ​Teoria​ ​da​

​Residualidade,​ ​sistematizada​ ​por​ ​Roberto​ ​Pontes,​ ​a​ ​qual​ ​se​ ​detém​ ​a​ ​conceituar​ ​resíduo,​

​imaginário,​ ​mentalidade​ ​e​ ​endoculturação,​ ​relacionando-os​ ​à​ ​cultura​ ​e​ ​à​ ​literatura.​ ​Este​

​trabalho​ ​se​ ​fundamenta​ ​num​ ​estudo​ ​sociohistórico,​ ​tendo​ ​como​ ​referência​ ​os​ ​conceitos​​de​

​base​ ​e​ ​autores​ ​pautados​ ​nas​ ​seguintes​ ​categorias:​ ​a​ ​representação​ ​da​ ​mulher​ ​nas​ ​culturas​

​celta​ ​e​ ​no​ ​medievo;​ ​o​ ​amor-cortês​ ​e​ ​o​ ​amor-paixão;​ ​e​ ​os​ ​imaginários​ ​de​ ​dama​ ​e​ ​bruxa​

​relacionados​ ​à​ ​protagonista​ ​Isolda.​ ​No​ ​que​ ​se​ ​refere​ ​ao​ ​referencial​ ​teórico​ ​utilizado,​

​destacamos​ ​sobre​ ​a​ ​residualidade:​ ​Pontes​ ​(2020,​ ​2019,​ ​2017,​ ​2015)​ ​e​ ​(2006),​ ​Moreira​

​(2022),​ ​Torres​ ​(2016​​e​​2015),​​Martins​​(2020​​e​​2012).​​Para​​as​​análises​​sobre​​a​​cultura​​celta​

​com​ ​base​ ​em​ ​Barros​ ​(1996),​ ​Neiva​ ​(2014),​ ​Wood​ ​(2011),​ ​Furtado​ ​(2003),​ ​Knight​ ​(2003),​

​Tatar​ ​(2013),​ ​Barry​ ​(2013),​ ​Isarnos​ ​e​ ​Amaro​ ​(2014),​ ​Barry​ ​(2013),​ ​Franco​ ​Júnior​ ​(2010),​

​Ferraz​ ​(1960),​ ​Jacobs​ ​(2013),​ ​Grimm​ ​(2013),​ ​Seneween​ ​(2014);​ ​sobre​ ​Idade​ ​Média,​ ​os​

​autores​​buscados​​foram​​como​​Franco​​Júnior​​(2006),​​Oliveira​​(1997),​​Le​​Goff​​(2016),​​Duby​

​(1992,​​1995),​​Mongelli​​(2018)​​e​​Neiva​​(2014);​​para​​tratar​​do​​amor-cortês​​e​​o​​amor-paixão,​

​utilizamos​ ​Singer​ ​(1992),​ ​Huizinga​ ​(2021),​ ​Johnson​ ​(1997),​ ​Loyn​ ​(1997),​ ​Lobato​ ​(2012),​

​Rougemont​ ​(2003)​ ​e​ ​Capelão​ ​(2019)​ ​e​ ​para​ ​o​ ​estudo​ ​da​ ​representação​ ​da​ ​mulher​ ​nas​

​culturas​​celta​​e​​no​​medievo,​​bem​​como​​os​​imaginários​​de​​dama​​e​​bruxa,​​nos​​amparamos​​em​

​Barros​ ​(2001),​ ​Russel​ ​(2019),​ ​Federici​ ​(2017),​ ​Macedo​ ​(1999),​ ​Vainfas​ ​(1992),​ ​Perrot​

​(2019),​ ​Black​ ​(2022),​ ​Haywood​ ​(2022),​ ​Campbell​ ​(2015),​ ​Lemaire​ ​(1994),​ ​Duby​ ​(1989,​

​2013),​ ​Russel​ ​e​ ​Alexander​​(2019),​​Byington​​(2015),​​Buckland​​(2019)​​e​​Le​​Goff​​(2021).​​O​

​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​advém​​de​​muitas​​variantes​​faladas​​e​​escritas​​por​​outros​​autores​

​de​​tempos​​diversos​​e​​Bediér​​reconstrói​​a​​narrativa​​a​​partir​​de​​várias​​versões​​que​​traz​​consigo​

​muitos​ ​elementos,​ ​os​ ​quais​ ​se​ ​fundem​ ​revelando​ ​imaginários​ ​diversos​ ​de​ ​culturas​ ​várias.​

​Com​ ​este​ ​estudo,​ ​desejamos​ ​contribuir​ ​para​ ​um​ ​olhar​​plurissignificativo​​da​​obra,​​capaz​​de​

​ultrapassar​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​analisá-la​ ​apenas​ ​como​ ​um​ ​romance​ ​de​​cavalaria​​ou​​considerá-la​​de​

​forma​ ​simplista​ ​como​ ​uma​ ​lenda​ ​celta​ ​ou​ ​medieval,​ ​ou​ ​ainda​ ​enxergá-la​ ​apenas​ ​como​ ​a​



​história​ ​de​ ​um​ ​amor​ ​adúltero.​ ​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​,​ ​reconstruído​ ​por​ ​Bédier​ ​a​

​partir​ ​de​ ​variantes​ ​orais​ ​e​ ​escritas,​ ​incorpora​ ​múltiplos​ ​elementos​ ​culturais​ ​que​ ​revelam​ ​a​

​fusão de imaginários diversos.​

​Palavras-chave:​​Tristão e Isolda; residualidade; medievo;​​cultura celta; amor cortês.​



​ABSTRACT​

​This​​research​​adopts​​a​​qualitative​​approach,​​with​​a​​bibliographical​​and​​analytical-descriptive​

​nature,​​and​​has​​as​​its​​object​​of​​study​​The​​Romance​​of​​Tristan​​and​​Isolde​​,​​by​​Joseph​​Bédier,​

​published​​in​​1900.​​The​​central​​objective​​is​​to​​reflect​​on​​the​​role​​of​​women​​and​​the​​values​​of​

​other​ ​cultures​ ​present​ ​in​ ​the​ ​narrative.​ ​Other​ ​investigative​ ​goals​ ​include​ ​analyzing​ ​the​

​legendary​ ​and​ ​mythical​ ​character​ ​of​ ​the​ ​work,​ ​the​ ​presence​​of​​courtly​​love​​and​​passionate​

​love,​​and​​the​​representation​​of​​figures​​from​​the​​medieval​​imaginary,​​such​​as​​the​​knight​​and​

​the​ ​lady.​ ​The​ ​methodology​ ​applied​ ​is​ ​based​ ​on​​the​​Theory​​of​​Residuality,​​systematized​​by​

​Roberto​ ​Pontes,​ ​which​ ​focuses​ ​on​ ​defining​ ​the​ ​concepts​ ​of​ ​residue,​ ​imaginary,​ ​mentality,​

​and​ ​endoculturation,​ ​relating​ ​them​ ​to​ ​culture​ ​and​ ​literature.​ ​This​ ​study​ ​is​ ​grounded​ ​in​ ​a​

​socio-historical​ ​analysis,​ ​guided​ ​by​​core​​concepts​​and​​authors​​organized​​into​​the​​following​

​categories:​ ​the​ ​representation​ ​of​ ​women​ ​in​ ​Celtic​ ​and​ ​medieval​ ​cultures;​ ​courtly​ ​love​​and​

​passionate​ ​love;​ ​and​ ​the​ ​imaginaries​ ​of​ ​lady​ ​and​ ​witch​ ​associated​ ​with​ ​the​ ​protagonist​

​Isolde.​​Regarding​​the​​theoretical​​framework​​on​​residuality,​​we​​highlight​​Pontes​​(2006,​​2015,​

​2017,​ ​2019,​ ​2020),​ ​Moreira​ ​(2022),​ ​Torres​ ​(2015,​ ​2016),​ ​and​ ​Martins​ ​(2012,​ ​2020).​ ​For​

​analyses​​on​​Celtic​​culture,​​we​​draw​​on​​Barros​​(1996),​​Neiva​​(2014),​​Wood​​(2011),​​Furtado​

​(2003),​​Knight​​(2003),​​Tatar​​(2013),​​Barry​​(2013),​​Isarnos​​and​​Amaro​​(2014),​​Franco​​Júnior​

​(2010),​ ​Ferraz​ ​(1960),​ ​Jacobs​​(2013),​​Grimm​​(2013),​​and​​Seneween​​(2014).​​Regarding​​the​

​Middle​ ​Ages,​ ​the​ ​key​ ​references​ ​include​ ​Franco​ ​Júnior​ ​(2006),​ ​Oliveira​ ​(1997),​ ​Le​ ​Goff​

​(2016),​​Duby​​(1992,​​1995),​​Mongelli​​(2018),​​and​​Neiva​​(2014).​​To​​discuss​​courtly​​love​​and​

​passionate​ ​love,​ ​we​ ​rely​ ​on​​Singer​​(1992),​​Huizinga​​(2021),​​Johnson​​(1997),​​Loyn​​(1997),​

​Lobato​​(2012),​​Rougemont​​(2003),​​and​​Capelão​​(2019).​​For​​the​​study​​of​​the​​representation​

​of​​women​​in​​Celtic​​and​​medieval​​cultures,​​as​​well​​as​​the​​imaginaries​​of​​lady​​and​​witch,​​we​

​reference​ ​Barros​ ​(2001),​ ​Russel​ ​(2019),​ ​Federici​ ​(2017),​ ​Macedo​ ​(1999),​ ​Vainfas​ ​(1992),​

​Perrot​ ​(2019),​ ​Black​ ​(2022),​ ​Haywood​ ​(2022),​ ​Campbell​ ​(2015),​ ​Lemaire​ ​(1994),​ ​Duby​

​(1989,​​2013),​​Russel​​and​​Alexander​​(2019),​​Byington​​(2015),​​Buckland​​(2019),​​and​​Le​​Goff​

​(2021).​ ​The​ ​Romance​ ​of​ ​Tristan​ ​and​ ​Isolde​ ​derives​ ​from​ ​numerous​ ​spoken​ ​and​ ​written​

​variants​ ​by​​authors​​from​​different​​times,​​and​​Bédier​​reconstructs​​the​​narrative​​from​​several​

​versions,​ ​bringing​ ​together​ ​many​ ​elements​ ​that​ ​merge,​ ​revealing​ ​diverse​ ​imaginaries​​from​

​various​​cultures.​​With​​this​​study,​​we​​aim​​to​​contribute​​to​​a​​multi-meaningful​​reading​​of​​the​

​work,​ ​one​ ​that​ ​transcends​ ​its​ ​analysis​ ​merely​ ​as​ ​a​ ​chivalric​ ​romance​ ​or​ ​reduces​ ​it​ ​to​ ​a​

​simplistic​ ​Celtic​ ​or​ ​medieval​ ​legend,​ ​or​ ​even​ ​as​ ​the​ ​mere​ ​story​​of​​an​​adulterous​​love.​​The​



​Romance​ ​of​ ​Tristan​ ​and​ ​Isolde​​,​ ​reconstructed​ ​by​ ​Bédier​ ​from​ ​oral​ ​and​ ​written​ ​variants,​

​incorporates multiple cultural elements that reveal the fusion of diverse imaginaries.​

​Keywords:​​Tristan and Isolde; residuality; Middle Ages; Celtic culture; courtly love.​



​SUMÁRIO​

​1​ ​PRIMEIROS​​PASSOS​​NOS​​ARREDORES​​DO​​ROMANCE​​DE​​TRISTÃO​

​E ISOLDA ............................................................................................................​ ​14​

​2​ ​O CAMINHAR TEÓRICO EM TORNO DA ESTÓRIA DOS AMANTES​ ​20​

​3​ ​HISTÓRICO​ ​DA​ ​NARRATIVA​ ​DE​ ​TRISTÃO​ ​E​ ​ISOLDA​ ​OU​ ​DAS​

​VEREDAS PERCORRIDAS ............................................................................​ ​37​

​3.1​ ​Desbravando a Cultura Celta: raiz e percurso, vestígios e itinerários ..........​ ​37​

​3.2​ ​Trajetos da Idade Média: balizas do tempo, cultura medieval e literatura​ ​59​

​4​ ​O ESMIUÇAR DO AMOR COMO CONDUTOR DOS PERSONAGENS​ ​85​

​4.1​ ​Acerca do Amor Cortês .....................................................................................​ ​85​

​4.2​ ​Na trilha do Amor-paixão ..................................................................................​ ​107​

​5​ ​A​ ​SENDA​ ​DOS​ ​IMAGINÁRIOS​ ​MEDIEVAL​ ​E​ ​CELTA​ ​NAS​

​REPRESENTAÇÕES FEMININAS ................................................................​ ​122​

​5.1​ ​O percurso da mulher celta ...............................................................................​ ​122​

​5.2​ ​A travessia da mulher medieval ........................................................................​ ​147​

​5.3​ ​Muito da bruxa, um pouco da dama: Isolda nas margens de uma, limites da​

​outra......................................................................................................................​ ​158​

​6​ ​PRINCÍPIO DO FIM, VISÕES DO PORVIR ................................................​ ​195​

​REFERÊNCIAS .................................................................................................​ ​201​



​PRELÚDIO​

​Na​ ​seleção​ ​para​ ​o​ ​Mestrado,​ ​meu​ ​projeto​ ​de​​dissertação​​tratava​​da​​obra​​Brás,​

​Bexiga​ ​e​ ​Barra​ ​Funda,​ ​de​​Alcântara​​Machado.​​Eu​​a​​havia​​estudado​​na​​Especialização​​em​

​Ensino​​de​​Literatura,​​na​​Universidade​​Estadual​​do​​Ceará​​(UECE),​​e​​pensava​​em​​continuar​

​a​​pesquisá-la.​​Porém,​​já​​no​​primeiro​​encontro​​com​​meu​​orientador,​​fui​​interrogada​​sobre​​o​

​porquê​​de​​haver​​escolhido​​aquela​​obra​​para​​pesquisar.​​Naquele​​instante,​​ele​​começou​​a​​me​

​falar​ ​sobre​ ​Ariano​ ​Suassuna​ ​e​ ​me​ ​propôs​ ​começar​ ​a​ ​pensar​ ​sobre​ ​as​ ​produções​ ​do​ ​autor​

​paraibano.​​Também​​mencionou​​uma​​gama​​de​​obras​​referentes​​à​​presença​​de​​medievalismo,​

​fazendo menção, inclusive, a​​O Romance de Tristão e​​Isolda​​, de Bediér​​.​

​Comecei​ ​a​ ​fazer​ ​leituras​ ​das​​obras​​de​​Ariano​​e​​me​​deparei​​com​​A​​História​​de​

​Amor​ ​de​ ​Fernando​ ​e​ ​Isaura​​,​ ​esta​ ​corresponde​ ​a​ ​uma​ ​versão​ ​escrita​ ​por​ ​Ariano​ ​a​ ​fim​ ​de​

​rememorar​​a​​narrativa​​dos​​personagens​​Tristão​​e​​Isolda.​​No​​Mestrado,​​acabei​​por​​trabalhar​

​com​ ​as​ ​duas​ ​obras,​ ​a​ ​de​ ​Ariano​ ​e​ ​a​ ​sua​ ​matriz,​ ​enquanto​ ​que​ ​no​ ​Doutorado,​ ​acabei​ ​me​

​direcionando à obra de Bédier e, de forma mais enfática, à personagem feminina Isolda.​

​A​ ​grande​ ​questão​ ​sobre​ ​todo​ ​esse​ ​caminho​ ​por​ ​mim​ ​percorrido​ ​é​ ​minha​

​compreensão​ ​a​ ​respeito​ ​de​ ​tais​ ​“escolhas”,​ ​todas​ ​em​ ​torno​ ​da​ ​mesma​ ​temática.​ ​Na​

​realidade,​ ​um​ ​acontecimento​ ​marcou​ ​minha​ ​vida​ ​profundamente​ ​e,​ ​de​ ​algum​ ​modo,​

​inconscientemente, foi o motivo real para a escolha da obra que ora estudo.​

​O​ ​ano​ ​era​ ​2004,​ ​eu​ ​era​ ​recém-aprovada​ ​nos​ ​concursos​ ​municipal​ ​e​ ​estadual,​

​cujas​ ​lotações​ ​se​ ​davam​ ​no​ ​município​ ​de​ ​Aracoiaba.​ ​Mais​​um​​dia​​de​​trabalho​​transcorria​

​normalmente,​​eu​​estava​​a​​caminho​​do​​distrito​​municipal​​Várzea​​da​​Abelha,​​quando​​recebi​

​uma​ ​ligação​ ​de​ ​minha​ ​irmã​ ​informando​ ​o​ ​falecimento​​dos​​meus​​avós​​paternos.​​Para​​meu​

​maior​ ​espanto,​ ​em​ ​meio​ ​ao​ ​choro​ ​desesperado,​​ela​​informava​​que​​meu​​avô​​passara​​mal​​e​

​minha​​avó,​​quando​​percebeu​​a​​gravidade​​do​​que​​ocorria​​com​​seu​​amado,​​afirmou​​que​​sem​

​seu amor não mais poderia viver. Ambos morreram naquele dia.​

​Também​ ​quando​ ​Isolda​ ​sabe​ ​da​ ​morte​ ​de​ ​Tristão,​ ​em​ ​algumas​ ​versões,​ ​ela​

​morre,​​porque​​tão​​grande​​é​​seu​​amor​​que​​não​​pode​​continuar​​a​​viver​​sabendo​​da​​partida​​do​

​amado.​ ​A​ ​narrativa​ ​da​ ​vida​ ​de​ ​meus​ ​avós,​ ​assim​ ​como​ ​a​ ​de​ ​Isolda​ ​e​ ​seu​ ​Tristão​ ​tratam,​

​entre​​tantas​​questões,​​do​​amor​​maior​​que​​a​​vida.​​Em​​ambos​​os​​casos,​​há​​a​​decisão,​​tanto​​de​

​minha​ ​avó​ ​quanto​ ​de​ ​Isolda,​ ​de​ ​desistirem​ ​de​ ​uma​ ​vida​ ​sem​ ​seus​ ​amores.​ ​Elas​ ​podem​

​parecer​ ​frágeis​ ​ou​ ​covardes,​​mas​​eu​​vejo​​coragem​​em​​admitir​​sua​​fraqueza​​diante​​de​​uma​

​vida​​sem​​amor.​​A​​meu​​ver,​​elas​​foram​​protagonistas​​até​​na​​hora​​de​​suas​​mortes.​​Parece-me​

​que morrem porque assim decidem.​



​Assim,​​as​​lindas​​e​​trágicas​​histórias​​de​​amor​​de​​Isolda​​e​​Tristão​​e​​de​​Erotildes​​e​

​Florêncio​ ​podem​ ​ser​ ​definidas​ ​por​ ​meio​ ​de​​uma​​das​​mais​​lindas​​e​​célebres​​frases​​sobre​​a​

​narrativa​ ​dos​​amantes​​lendários​​que​​atravessa​​os​​tempos:​​“Nosso​​amor​​é​​de​​tal​​estofo​​que​

​vós não podeis morrer sem mim, nem eu sem vós” (BÉDIER, 1988, p. 140).​



​14​

​1​ ​PRIMEIROS​ ​PASSOS​ ​NOS​ ​ARREDORES​ ​DO​ ​ROMANCE​ ​DE​ ​TRISTÃO​ ​E​

​ISOLDA​

​“O​ ​que​ ​a​ ​literatura​ ​tem​ ​como​ ​força​ ​é​ ​a​

​educação​​da​​alma,​​é​​a​​formação​​intelectual,​​é​

​a​ ​indagação​ ​sobre​ ​o​​mundo.​​A​​sondagem​​da​

​alma​ ​humana,​ ​o​ ​conhecimento​ ​do​ ​mundo,​ ​o​

​conhecimento​ ​de​ ​nós​ ​mesmos,​ ​uma​ ​espécie​

​de​ ​autoconhecimento​ ​através​ ​da​ ​vida​ ​dos​

​outros” (Hatoun, 2020, p. 126).​

​A​ ​literatura​ ​é​ ​nossa​ ​travessia,​​por​​isso​​a​​epígrafe​​de​​abertura​​deste​​texto​​é​​uma​

​descrição​ ​sobre​ ​a​ ​importância​ ​da​ ​literatura​ ​para​ ​o​ ​escritor​ ​Milton​ ​Hatoun,​ ​pensamento​

​coadunante​ ​com​ ​o​ ​nosso,​ ​compreendendo​​que​​esse​​“autoconhecimento​​através​​da​​vida​​dos​

​outros”​ ​(Hatoun,​ ​2020,​ ​p.​ ​126)​ ​nos​ ​transporta​ ​para​ ​algo​ ​além​ ​de​​nós​​e​​de​​nosso​​tempo.​​O​

​trecho​ ​pertence​ ​à​ ​obra​ ​na​ ​qual​ ​Ricardo​ ​Viel​ ​(2020)​ ​entrevista​ ​uma​ ​gama​ ​de​ ​escritores​ ​da​

​atualidade e os faz discorrer sobre temáticas relativas ao fazer literário.​

​Um​ ​questionamento​ ​comum​ ​antecede​ ​os​ ​demais,​ ​este​ ​se​ ​dá​ ​em​ ​referência​ ​à​

​definição:​ ​O​ ​que​ ​é​ ​literatura?​ ​Esta​ ​foi​ ​a​ ​primeira​ ​pergunta​ ​que​ ​recordamos​ ​ter​ ​ouvido​

​durante​ ​a​ ​disciplina​ ​de​ ​Teoria​ ​da​ ​Literatura​ ​I,​ ​quando​ ​iniciamos​ ​o​ ​curso​ ​de​ ​Letras.​ ​A​

​indagação​ ​permeou​ ​nosso​ ​percurso​ ​não​ ​só​ ​durante​ ​a​ ​referida​ ​disciplina,​ ​mas​ ​ao​ ​longo​ ​de​

​toda​ ​a​ ​graduação,​ ​também​ ​durante​ ​o​ ​curso​ ​de​ ​especialização​ ​sobre​ ​o​​Ensino​​de​​Literatura​

​Brasileira​ ​e​ ​posteriormente​ ​no​ ​Mestrado​ ​em​ ​Letras.​ ​Na​ ​verdade,​ ​cremos​ ​ser​ ​essa​ ​uma​

​incógnita​ ​para​ ​todos​ ​que​ ​sentem​ ​apreço​ ​ou​ ​respeito​ ​pela​ ​literatura​ ​para​ ​além​ ​do​ ​ambiente​

​acadêmico.​

​Nessa​​busca​​incessante​​por​​definições,​​em​​discussões​​na​​academia,​​muitas​​vezes​

​acaloradas,​ ​uma​ ​constante,​ ​consensual​ ​e​ ​inegável​ ​afirmação​ ​sempre​ ​foi​ ​a​​de​​que​​os​​textos​

​literários​ ​são​ ​representativos​ ​de​ ​sua​ ​época.​ ​Partindo​ ​dessa​ ​premissa,​ ​um​ ​escritor​ ​do​

​Romantismo​ ​brasileiro,​ ​tendo​ ​vivido​ ​o​ ​período​ ​de​ ​criação​ ​da​ ​Imprensa​​brasileira​​e​​visto​​a​

​criação​​do​​Banco​​do​​Brasil,​​presenciado​​a​​chegada​​da​​Família​​Real​​Portuguesa,​​vivenciado​​a​

​abertura​ ​dos​ ​portos​ ​às​ ​nações​ ​amigas,​ ​por​ ​exemplo,​ ​representará​ ​em​ ​sua​ ​obra​ ​elementos​

​relacionados​ ​a​ ​essa​ ​realidade,​ ​que​ ​desenha​ ​características​ ​literárias​ ​específicas,​ ​como​ ​a​



​15​

​centralização​​do​​indivíduo​​e​​de​​seus​​sentimentos​​e​​a​​necessidade​​de​​criação​​de​​uma​​cultura​

​eminentemente brasileira, segundo o pensamento dos escritores da época.​

​Contudo,​ ​tal​​representação​​não​​é​​pura​​e​​simplesmente​​uma​​pintura​​enquadrada,​

​na​ ​qual​ ​podemos​ ​vislumbrar​ ​apenas​​o​​período​​ali​​representado.​​Em​​análise​​mais​​profunda,​

​percebem-se elementos fruto de culturas e épocas remotas.​

​Para​​Alfredo​​Bosi​​(1994),​​as​​temáticas​​afloradas​​do​​Romantismo​​brasileiro​​“são​

​conteúdos​​brutos,​​espalhados​​por​​toda​​a​​história​​das​​literaturas”​​(Bosi,​​1994,​​p.​​91).​​O​​autor​

​afirma​ ​ainda​ ​ser​ ​necessária​ ​uma​ ​compreensão​ ​global​ ​para​ ​dar​ ​conta​ ​da​ ​complexidade​ ​da​

​referida​​escola​​literária​​e​​acrescenta:​​“o​​todo​​é​​algo​​mais​​que​​a​​soma​​das​​partes:​​é​​gênese​​e​

​explicação”​ ​(Bosi,​ ​1994,​ ​p.​ ​91).​ ​Tais​ ​conteúdos​ ​intervalados​ ​ao​ ​longo​ ​da​ ​historiografia​

​literária​​e​​acondicionados​​a​​ciclos​​culturais,​​os​​quais​​se​​dão​​a​​partir​​de​​gênese​​e​​explicação,​

​são​ ​uma​ ​constatação​ ​do​ ​passado​ ​que​​emerge​​culturalmente,​​cuja​​constância​​permanece​​em​

​períodos subsequentes.​

​Roberto​ ​Pontes,​ ​professor,​ ​poeta,​ ​crítico​ ​e​ ​ensaísta​ ​é​ ​o​ ​sistematizador​ ​de​ ​uma​

​teoria​​a​​qual​​não​​compactua​​com​​a​​divisão​​da​​Literatura​​a​​partir​​da​​historiografia​​conforme​​a​

​que​​está​​posta,​​pelos​​mesmos​​motivos​​os​​quais​​fizeram​​Bosi​​discorrer​​sobre​​a​​Historiografia​

​da​​Literatura​​Brasileira.​​É​​um​​paradoxo​​e​​não​​é​​um​​contraditório​​por​​acaso.​​Bosi​​considera​​o​

​reaparecimento​ ​do​ ​passado​ ​nas​ ​literaturas​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​ciclos​ ​culturais.​ ​Esse​ ​traço​ ​poderia​

​muito​​bem​​servir​​à​​Teoria​​da​​Residualidade​​1​​,​​sistematizada​​por​​Pontes,​​a​​qual​​tem​​como​​lei​​a​

​formulação​​axiomática​​“Na​​cultura​​e​​na​​literatura​​nada​​há​​de​​original;​​tudo​​é​​remanescência;​

​logo,​ ​tudo​ ​é​ ​residual”​ ​(Pontes,​ ​2020,​ ​p.​​34).​​A​​exemplo​​da​​Lei​​de​​Lavoisier,​​postulada​​em​

​1785,​​a​​qual​​diz:​​“na​​natureza​​nada​​se​​cria,​​nada​​se​​perde,​​tudo​​se​​transforma”,​​ao​​falar​​em​

​ciclos​​culturais,​​Bosi​​adentra​​exatamente​​no​​supracitado​​axioma​​de​​Pontes,​​já​​que​​a​​cultura​​é​

​desvelada​ ​por​ ​meio​​de​​seus​​passados​​conduzidos​​por​​ciclos​​influenciadores​​dessas​​culturas​

​através​ ​dos​ ​tempos​ ​e,​ ​num​ ​recorte​ ​mais​ ​específico,​ ​o​ ​mesmo​ ​ocorre​ ​com​ ​as​ ​literaturas​

​subsequentes.​ ​Sistematizar​ ​uma​ ​teoria​ ​é​ ​organizá-la​ ​de​ ​modo​ ​a​ ​possibilitar​ ​sua​

​aplicabilidade.​

​Pontes,​ ​ao​ ​sistematizar​ ​a​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade,​ ​estabeleceu​ ​e​ ​definiu​

​conceitos​ ​operacionais​ ​com​ ​a​ ​finalidade​ ​de​ ​dar​ ​embasamento​ ​e​ ​possibilidades​ ​de​

​1​ ​A​​Teoria​​da​​Residualidade​​foi​​sistematizada​​por​​Roberto​​Pontes​​no​​âmbito​​da​​unidade​​curricular​​de​​Literatura​
​Portuguesa​ ​do​ ​Departamento​ ​de​ ​Literatura​ ​do​ ​Curso​ ​de​ ​Letras​ ​da​ ​Universidade​ ​Federal​ ​do​ ​Ceará,​ ​com​ ​as​
​contribuições​​de​​seus​​colaboradores.​​A​​teoria​​está​​vinculada​​à​​investigação​​em​​institutos​​locais​​e​​nacionais​​de​
​fomento​ ​à​ ​pesquisa,​ ​como​ ​a​ ​Pró-Reitoria​ ​de​ ​Pesquisa​ ​e​ ​Pós-Graduação​ ​da​ ​UFC,​ ​Associação​ ​Nacional​ ​de​
​Pós-Graduação​​e​​Pesquisa​​em​​Letras​​e​​Linguística​​–​​ANPOLL​​–​​e​​o​​Conselho​​Nacional​​de​​Pesquisas​​–​​CNPQ.​
​Além​ ​disso,​ ​pesquisadores​ ​de​ ​Universidades​ ​de​ ​Portugal,​ ​Espanha​ ​e​ ​França​ ​têm​ ​abordado​ ​a​ ​Teoria​ ​da​
​Residualidade em textos acadêmicos.​



​16​

​reconhecimento​​e​​análise​​aos​​interessados​​na​​sua​​utilização.​​Assim,​​o​​autor​​elenca​​e​​define​

​os​ ​seguintes​ ​termos:​ ​“resíduos”,​ ​“cristalização”,​ ​“mentalidade”,​ ​“imaginário”,​ ​“hibridação​

​cultural” e “endoculturação”.​

​A​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade​ ​aponta​ ​que​ ​nada​ ​é​ ​original,​ ​pois​ ​tudo​ ​advém​ ​de​

​alguma​ ​remanescência,​ ​de​ ​algum​​resíduo,​​e​​oferece​​possibilidades​​de​​análise​​a​​partir​​desse​

​molde.​ ​Sendo​ ​assim,​ ​o​ ​estudioso​​foi​​observando​​e​​adentrando​​às​​leituras​​as​​quais​​tratavam​

​sobre​ ​a​ ​identificação​ ​de​ ​elementos​ ​do​ ​passado​ ​em​ ​tempos​​subsequentes​​e​​catalogando​​seu​

​conhecimento​ ​por​ ​intermédio​ ​de​​outros​​autores​​e​​teóricos,​​ou​​seja,​​Pontes​​foi​​encontrando,​

​espaçadamente, termos convergentes com a Teoria da Residualidade.​

​Porém,​ ​muito​ ​antes​ ​da​ ​sistematização​ ​dessa​ ​teoria,​ ​Pontes​ ​já​ ​indicava​ ​seus​

​termos​​embasadores,​​como​​observado​​em​​1967​​num​​prefácio​​do​​livro​​do​​poeta​​Pedro​​Lyra,​

​quando​​utilizava​​o​​conceito​​de​​resíduo​​no​​âmbito​​da​​estética​​literária,​​conforme​​cita​​em​​seu​

​artigo intitulado “Pródromos conceituais da Teoria da Residualidade” (Pontes, 2020, p. 14).​

​A​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade​ ​foi​ ​cunhada​ ​e​​sistematizada​​com​​base​​em​​conceitos​

​formulados​ ​pela​ ​École​ ​des​ ​Annales​​,​ ​Guerreiro​ ​Ramos,​ ​Raymond​ ​Williams,​ ​Peter​ ​Burke,​

​Hilário​​Franco,​​James​​D.​​Dana,​​Ortega​​y​​Gasset​​entre​​outros.​​Desde​​o​​início​​de​​suas​​análises​

​até​ ​seu​ ​mais​ ​recente​ ​trabalho,​ ​Pontes​ ​vem​ ​acrescentando​ ​novas​ ​apreciações​ ​e​ ​reiterando​

​pontos​ ​pertinentes​ ​observados​ ​por​ ​ele​ ​e​ ​por​ ​outros​ ​pesquisadores​ ​do​​Grupo​​de​​Estudos​​de​

​Residualidade Literária e Cultural (GERLIC).​

​A​​Literatura​​como​​fio​​condutor​​deste​​trabalho​​traz​​à​​luz​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​

​Isolda​​2​​,​ ​de​ ​Joseph​ ​Bédier,​ ​obra​ ​escrita​ ​em​ ​1900​ ​a​ ​qual​ ​narra​ ​o​ ​amor​ ​impossível​ ​entre​​um​

​cavaleiro​ ​medieval​ ​e​ ​uma​ ​princesa​ ​da​ ​Irlanda,​ ​transformada​ ​em​ ​rainha​ ​ao​ ​casar-se​ ​com​

​Marcos, rei da Cornualha e tio de Tristão.​

​Entretanto,​​tal​​narrativa​​advém​​de​​muitas​​variantes​​faladas​​e​​escritas​​por​​outros​

​autores​ ​de​ ​tempos​ ​diversos.​ ​O​ ​próprio​ ​Bédier​ ​reconstrói​ ​a​ ​narrativa​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​3​ ​a​

​3​ ​A​ ​narrativa​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​é​ ​uma​ ​das​ ​grandes​ ​histórias​ ​de​ ​amor​ ​da​ ​Idade​ ​Média.​ ​Está​ ​arraigada​ ​em​
​tradições​ ​que​ ​provavelmente​ ​remontam​ ​ao​ ​período​ ​de​ ​dominação​ ​viking​ ​na​ ​Irlanda,​ ​no​ ​século​ ​X,​ ​recebeu​
​forma​ ​artística​ ​completa​ ​no​ ​mundo​ ​anglo-normando​​no​​século​​XII.​​Foi​​escrito​​em​​Francês,​​traduzido​​para​​o​
​alemão​​pelo​​grande​​poeta​​Gottfried​​von​​Strassburg​​e​​com​​versões​​também​​em​​inglês​​e​​norueguês​​arcaico.​​Uma​
​extensa​​versão​​em​​prosa​​incorpora​​muito​​material​​arturiano,​​comparando​​os​​talentos​​e​​reputações​​de​​Tristão​​e​

​2​ ​O​​presente​​trabalho​​é​​fruto​​da​​pesquisa​​realizada​​em​​variadas​​fontes​​bibliográficas,​​com​​tempos​​e​​geografias​
​também​​diversos.​​Desse​​modo,​​nomes​​de​​determinados​​personagens,​​lugares​​e​​autores​​são​​escritos​​de​​formas​
​diferentes,​ ​a​ ​depender​ ​da​ ​fonte​ ​utilizada.​​Como​​consequência,​​decidimos​​por​​transcrevê-los​​de​​acordo​​como​
​foram​ ​encontrados​ ​nas​ ​referidas​ ​referências.​ ​Por​ ​exemplo,​ ​Marc​ ​e​ ​Marcos​ ​são,​ ​para​ ​o​ ​mesmo​​personagem,​
​formas​ ​possíveis​​de​​escrita​​encontradas​​neste​​texto​​e​​será​​uma​​constante.​​Outra​​explicação​​importante​​é​​a​​de​
​que​ ​no​ ​decorrer​ ​do​ ​texto,​ ​usamos,​ ​muitas​ ​vezes,​ ​a​​grafia​​dos​​personagens​​Tristão​​e​​Isolda​​sem​​fazer​​uso​​do​
​itálico,​ ​pois​ ​ao​ ​escrevemos​ ​dessa​ ​forma,​ ​não​ ​estamos​ ​fazendo​ ​menção​ ​aos​ ​títulos​ ​das​ ​obras​ ​e​ ​sim​ ​aos​
​protagonistas integrantes da narrativa.​



​17​

​partir​​de​​várias​​versões​​e​​ao​​reconstruí-la​​entendemos​​que​​opta​​por​​dar​​destaque​​na​​trama​​à​

​personagem​​feminina​​Isolda.​​Esta​​ganha​​tanta​​evidência​​que​​conseguimos​​fazer​​uma​​análise​

​de​ ​sua​ ​personalidade​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​suas​ ​ações,​ ​bem​ ​como​ ​nos​ ​sentimos​ ​instigados​ ​a​

​compreendê-la​ ​buscando​ ​base​ ​nas​ ​raízes​ ​históricas​ ​e​ ​culturais​ ​que​ ​emergem​ ​dela.​ ​Nessa​

​busca, encontramos uma personagem feminina protagonista.​

​Isolda​​é​​uma​​dama​​ambientada​​no​​medievo​​e​​a​​narrativa​​em​​questão​​remonta​​aos​

​castelos​ ​medievais​ ​com​ ​cavaleiros,​ ​reis,​ ​rainhas​ ​e​ ​disputas​ ​por​ ​poder.​ ​A​ ​personagem​ ​traz​

​consigo​ ​elementos​ ​próprios​ ​da​ ​dama​ ​medieval,​ ​do​ ​mesmo​ ​modo,​ ​unindo-se​ ​a​ ​tais​

​características,​ ​temos​ ​a​ ​forte​ ​presença​ ​de​ ​uma​ ​personalidade​ ​destoante​ ​daquilo​ ​que​ ​se​

​concebe para tal modelo.​

​Podemos​ ​observar​ ​Isolda​ ​submissa​ ​apenas​ ​diante​ ​das​ ​amarras​ ​sociais,​ ​ou​ ​seja,​

​somente​​quando​​parece​​não​​ser​​observada,​​pois​​todas​​as​​vezes​​em​​que​​tem​​oportunidade,​​se​

​entrega​​à​​paixão​​desmedida​​e​​ao​​amado​​Tristão,​​sem​​ponderar​​preceitos​​cristãos​​ou​​mesmo​​o​

​laço​ ​matrimonial​ ​com​ ​o​ ​rei​ ​Marc.​ ​Ela​ ​também​ ​é​ ​aquela​ ​que​ ​consegue​ ​persuadir,​ ​enganar,​

​mentir,​ ​sem​ ​que​ ​haja​ ​aí​ ​um​ ​desconforto​ ​moral,​ ​pois​ ​é​ ​regida​ ​por​ ​seu​ ​desejo​ ​e​ ​dotada​ ​de​

​individualismo.​​Acrescenta-se​​o​​fato​​da​​personagem​​trazer​​consigo​​o​​conhecimento​​sobre​​a​

​manipulação de ervas, herdado da mãe.​

​A​ ​partir​ ​dessas​ ​características,​ ​a​ ​referida​ ​personagem​ ​pode​ ​ser​ ​observada​ ​sob​

​variadas​ ​perspectivas:​ ​num​ ​imaginário​ ​mediévico,​ ​ela​ ​é​ ​uma​ ​dama,​ ​mas​ ​algumas​ ​de​ ​suas​

​características​ ​normalmente​ ​são​ ​direcionadas​ ​à​ ​concepção​ ​de​ ​bruxa,​ ​seja​ ​a​ ​partir​ ​desse​

​mesmo​ ​imaginário,​ ​seja​ ​em​ ​outros​ ​tempos.​ ​Até​ ​aqui​ ​já​ ​teríamos​ ​muito​ ​a​ ​dizer,​ ​mas​

​compreendemos​ ​que​ ​essas​ ​denominações​ ​podem​ ​ser​ ​representações​ ​caracterizadoras​ ​do​

​feminino​ ​de​ ​um​ ​outro​ ​período​ ​histórico,​ ​mais​ ​particularmente​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​uma​ ​cultura​

​específica, a celta.​

​Ademais​ ​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​,​​de​​Bédier​​(1988),​​nos​​faz​​considerar​

​muitos​ ​outros​ ​pontos​ ​pertinentes:​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​variadas​ ​versões​ ​da​ ​narrativa​ ​nos​ ​leva​ ​a​

​refletir​ ​sobre​ ​um​ ​caráter​ ​lendário​ ​e​ ​ou​ ​mítico​ ​da​ ​obra;​ ​a​ ​representação​ ​de​ ​figuras​ ​do​

​imaginário​ ​medieval,​ ​como​ ​cavaleiro,​ ​dama​ ​e​ ​bruxa;​​a​​profusão​​de​​valores​​representativos​

​Lancelote​ ​como​ ​cavaleiros​ ​e​ ​como​ ​amantes.​ ​A​ ​Cornualha​ ​e,​ ​em​ ​especial,​ ​Tintagel​ ​fornecem​ ​a​ ​localização​
​central​ ​da​ ​história,​ ​a​ ​qual​ ​gravita​ ​em​ ​torno​ ​do​ ​mundo​ ​celta​ ​desde​ ​Cúmbria​ ​até​ ​a​ ​Irlanda​ ​e​ ​a​ ​Bretanha.​ ​Os​
​principais​ ​personagens​ ​são​ ​o​ ​próprio​ ​Tristão,​​o​​rei​​Marcos​​da​​Cornualha​​(tio​​de​​Tristão),​​Isolda​​da​​Irlanda​​e​
​Isolda​​da​​Bretanha.​​Os​​ingredientes​​da​​história,​​diversamente​​combinados​​nas​​diferentes​​versões,​​constituem​​a​
​quintessência​​do​​romance​​medieval:​​um​​sobrinho​​perdido,​​um​​esposo​​nobre​​e​​confiante​​cuja​​confiança​​é​​traída,​
​poções​ ​de​ ​amor​ ​forçando​ ​um​ ​amor​ ​sem​ ​esperança​ ​em​​circunstâncias​​impossíveis,​​taças​​envenenadas,​​armas​
​envenenadas,​ ​remédios​ ​milagrosos,​ ​dragões​ ​e​ ​desastres,​ ​morte​ ​trágica​ ​inevitável​ ​e​ ​também​ ​tramada,​ ​e​ ​a​
​sobrevivência do amor após a morte (Loyn, 1997, p. 347).​



​18​

​de​​outras​​culturas,​​como​​a​​celta,​​por​​exemplo;​​e​​a​​forma​​como​​a​​personagem​​se​​apresenta​​na​

​narrativa.​

​Diante​ ​de​ ​todos​ ​os​​pontos​​elencados,​​justifica-se​​a​​compreensão​​ampla​​da​​obra​

​observando-a​ ​pelo​ ​viés​ ​da​ ​Residualidade​ ​literária​ ​e​ ​cultural,​ ​pois,​ ​como​ ​expusemos,​ ​não​

​trataremos​ ​apenas​ ​de​ ​sua​ ​abordagem​ ​literária,​ ​mas​ ​também​ ​da​ ​representação​ ​de​ ​épocas,​

​imaginários, mentalidades e culturas hibridizadas diegeticamente.​

​Nossa​ ​tese​ ​estrutura-se​ ​da​ ​seguinte​ ​maneira:​ ​primeiramente​ ​tratamos​ ​das​

​questões​ ​teóricas​ ​que​ ​serviram​ ​de​ ​esteio​ ​para​ ​este​ ​texto,​ ​iniciando​ ​pela​ ​Teoria​ ​da​

​Residualidade​​e​​seus​​conceitos​​operacionais.​​Em​​seguida,​​abordamos​​os​​conceitos​​de​​Lenda​

​e​ ​Mito,​ ​inerentes​ ​à​ ​discussão​ ​sobre​ ​a​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes.​ ​Posteriormente​ ​foram​

​trabalhados​ ​também​ ​os​ ​conceitos​ ​de​ ​Cavalaria,​ ​Dama​ ​e​ ​Bruxa,​ ​a​ ​partir​ ​das​ ​concepções​

​medieval​ ​e​ ​celta.​ ​Para​ ​tal,​ ​utilizamos​ ​principalmente​ ​os​ ​estudos​ ​de​ ​Pontes​ ​(2006,​ ​2017,​

​2020),​ ​Williams​ ​(1979),​ ​Moreira​ ​(2022)​ ​e​ ​Torres​ ​(2015).​ ​Na​ ​sequência,​ ​nos​ ​detivemos​

​acerca​ ​do​ ​histórico​ ​da​​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda,​​sobre​​suas​​raízes​​celta​​e​​medieval​​e​​os​

​elementos​ ​constituintes​ ​dessas​ ​culturas​ ​que​ ​se​ ​apresentam​ ​no​ ​romance​ ​Bédier,​ ​bem​ ​como​

​sobre​​a​​maneira​​como​​eles​​se​​conjugam​​e​​se​​entrelaçam.​​Para​​tanto,​​alguns​​dos​​autores​​por​

​nós​​utilizados​​foram​​os​​que​​se​​debruçaram​​sobre​​a​​cultura​​celta,​​como​​Barros​​(1996),​​Neiva​

​(2014),​ ​Wood​​(2011),​​Furtado​​(2003),​​Knight​​(2003),​​Tatar​​(2013),​​Barry​​(2013),​​Isarnos​​e​

​Amaro​​(2014)​​e​​Barry​​(2013).​​Além​​destes,​​utilizamos​​Franco​​Júnior​​(2010),​​Ferraz​​(1960),​

​Jacobs​ ​(2013),​ ​Grimm​ ​(2013),​ ​Seneween​ ​(2014),​ ​para​​a​​abordagem​​de​​conceitos​​ou​​textos​

​literários​ ​necessários​ ​ao​ ​diálogo​ ​com​​a​​temática,​​bem​​como​​Bédier​​(1988),​​em​​toda​​a​​tese,​

​para produzir a relação da comparatividade.​

​A​ ​segunda​ ​parte​ ​do​ ​capítulo​ ​diz​ ​respeito​​à​​cultura​​da​​Idade​​Média,​​para​​a​​qual​

​utilizamos​ ​autores​ ​como​ ​Franco​ ​Júnior​ ​(2006),​ ​Oliveira​ ​(1997),​ ​Le​ ​Goff​ ​(2016),​ ​Duby​

​(1992,​​1995),​​Mongelli​​(2018)​​e​​Neiva​​(2014).​​Também​​recorremos​​a​​autores​​como​​Pontes​

​(2006),​ ​Torres​ ​(2015),​ ​Moreira​ ​(2022)​ ​e​ ​Williams​ ​(1979),​ ​para​ ​a​​abordagem​​de​​elementos​

​sobre​ ​a​ ​Residualidade.​ ​Recorremos​ ​também​ ​a​ ​Spina​ ​(2007),​ ​para​ ​trabalhar​ ​o​​histórico​​das​

​formas literárias presentes nesse período.​

​No​ ​capítulo​ ​seguinte,​ ​o​ ​amor​ ​foi​ ​o​ ​fio​ ​que​ ​nos​ ​conduziu​ ​aos​ ​amantes​ ​e​ ​o​

​compreendemos​​a​​partir​​de​​duas​​abordagens​​principais:​​o​​amor-cortês​​e​​o​​amor-paixão.​​Para​

​tanto​ ​utilizamos​ ​Singer​ ​(1992),​ ​Huizinga​ ​(2021),​ ​Johnson​ ​(1997),​ ​Loyn​ ​(1997),​ ​Lobato​

​(2012),​ ​Rougemont​ ​(2003)​ ​e​ ​Capelão​ ​(2019).​ ​Também​ ​recorremos​ ​a​ ​autores​ ​que​

​investigaram​ ​diversos​ ​tipos​ ​de​ ​amor​ ​e​ ​os​ ​elementos​ ​nele​ ​envolvidos,​ ​bem​ ​como​ ​o​



​19​

​visualizamos​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​época​ ​e​ ​dos​ ​imaginários​ ​que​ ​permeiam​​tais​​conceitos.​​Para​​tanto,​

​utilizamos​ ​Lebrun​ ​(1988),​ ​Ortega​ ​e​ ​Gasset​ ​(2019),​ ​Platão​ ​(1972),​ ​May​ ​(2012),​ ​Campbell​

​(2008),​​Brugger​​(1904),​​Castel​​(1988),​​Oliveira​​(2019),​​Eliade​​(2020),​​Ferraz​​(1960),​​Bloch​

​(2001), Byington (2015), Barros (2001), Federici (2017), Vainfas (1992) e Le Goff (2016).​

​Em​ ​seguida,​ ​abordamos​ ​a​ ​representação​ ​da​ ​mulher​ ​nas​ ​culturas​ ​celta​ ​e​ ​no​

​medievo,​ ​bem​ ​como​ ​os​ ​imaginários​ ​de​ ​dama​ ​e​ ​bruxa​ ​direcionados​ ​à​ ​personagem​ ​Isolda​​a​

​partir​ ​de​ ​autores​ ​como​ ​Barros​ ​(2001),​ ​Russel​ ​(2019),​ ​Federici​ ​(2017),​ ​Macedo​ ​(1999),​

​Vainfas​ ​(1992),​ ​Perrot​ ​(2019),​ ​Black​ ​(2022),​ ​Haywood​ ​(2022),​ ​Campbell​ ​(2015),​​Lemaire​

​(1994),​​Duby​​(1989,​​2013),​​Russel​​e​​Alexander​​(2019),​​Byington​​(2015),​​Buckland​​(2019),​

​Le​ ​Goff​ ​(2021).​ ​Tratamos​ ​dos​ ​imaginários​ ​de​ ​dama​ ​e​ ​bruxa​ ​na​ ​obra​ ​de​ ​Bédier​ ​diante​​das​

​mentalidades​ ​celta​ ​e​ ​medieval,​ ​observando​ ​os​ ​papéis​ ​exercidos​​pela​​personagem​​Isolda​​na​

​narrativa.​

​Por​ ​fim,​​esperamos​​ter​​conseguido​​dimensionar​​a​​importância​​d’​​O​​Romance​​de​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​diante​ ​de​ ​tantos​ ​elementos​ ​que​ ​dela​ ​foi​ ​possível​ ​extrair.​ ​Acima​ ​de​ ​tudo,​

​desejamos​ ​contribuir​​para​​um​​olhar​​plurissignificativo​​da​​obra,​​capaz​​de​​ultrapassar​​a​​ideia​

​de​ ​analisá-la​ ​apenas​ ​como​ ​um​ ​romance​ ​de​ ​cavalaria​ ​ou​ ​considerá-la​ ​de​ ​forma​ ​simplista​

​como​​uma​​lenda​​celta​​ou​​medieval,​​ou​​ainda​​enxergá-la​​apenas​​como​​a​​história​​de​​um​​amor​

​adúltero.​ ​Tendo​ ​em​ ​vista​ ​toda​ ​a​ ​complexidade​​que​​envolve​​a​​origem​​da​​narrativa​​e​​os​​fios​

​históricos​​retidos​​nela,​​assim​​como​​os​​valores​​envolvidos,​​compreendemos​​não​​poder​​ou​​não​

​dever​ ​classificá-la​ ​de​ ​uma​ ​única​ ​forma.​ ​A​ ​obra​ ​é​ ​tudo​ ​isso.​ ​Essa​ ​colcha​ ​de​ ​retalhos​

​continuará reverberando​​ad infinitum​​, porque os resíduos​​são vivos e atuantes.​



​20​

​2 O CAMINHAR TEÓRICO EM TORNO DA ESTÓRIA DOS AMANTES​

​“Na​ ​cultura​ ​e​ ​na​ ​literatura,​ ​sobretudo​ ​no​

​plano​ ​da​ ​formação​ ​e​ ​circulação​ ​das​

​mentalidades,​ ​as​ ​obras​ ​memoráveis​ ​são​

​sempre​ ​resultantes​ ​de​ ​resíduos​ ​que​

​independem​ ​de​ ​épocas​ ​e​ ​escapam​ ​às​ ​Idades​

​cronologicamente​ ​fixadas​ ​pela​

​engenhosidade​ ​dos​ ​historiadores,​ ​a​ ​fim​ ​de​

​apreender​ ​os​ ​eventos​ ​no​ ​fluxo​ ​do​ ​tempo”​

​(Pontes, 2019, p. 18).​

​Uma​ ​obra​ ​literária​ ​é​ ​a​ ​representação​ ​de​ ​algo​ ​que​ ​se​ ​quer​ ​entregar​ ​ao​ ​leitor.​ ​A​

​epígrafe​ ​que​ ​abre​ ​este​ ​capítulo​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​considerar​ ​a​ ​literatura​ ​como​ ​a​ ​forma​ ​de​

​remanescer​ ​dos​ ​elementos​ ​de​ ​outros​ ​tempos​ ​para​ ​além​ ​do​ ​apresentado​ ​em​ ​determinada​

​narrativa.​​A​​partir​​desse​​entendimento,​​compreende-se​​a​​necessidade​​de​​elucidação​​esperada​

​pelo​​autor,​​mas​​a​​literatura​​acessa​​muito​​mais​​que​​isso.​​Uma​​obra​​literária​​é​​a​​ilustração​​de​

​um​ ​tempo,​ ​porém,​ ​na​ ​busca​ ​por​ ​essa​ ​representação,​ ​há​ ​a​ ​possibilidade​​de​​evocar​​outro​​ou​

​outros​​tempos.​​É​​assim​​que​​acontece​​com​​os​​resíduos,​​como​​indica​​Roberto​​Pontes,​​quando​

​elementos​ ​do​​passado​​reaparecem​​vivos​​e​​atuantes​​no​​presente​​,​​desse​​modo​​podemos​​dizer​

​que​ ​os​ ​resíduos​ ​são​ ​profícuos,​ ​eles​ ​são​ ​vívidos​ ​e​ ​capazes​ ​de​ ​atravessar​ ​o​ ​tempo,​

​transmutarem-se e ganharem força nos tempos seguintes.​

​Segundo Pontes (2020):​

​O​ ​resíduo​ ​é​ ​pura​ ​remanescência​ ​que​ ​jamais​ ​se​ ​esgota.​ ​Tem​ ​élan​​criativo​​e​​pode​
​exercer​​uma​​qualidade​​recessiva,​​mas​​conserva​​sempre​​uma​​força​​impulsionadora​
​da​ ​cultura​​e,​​por​​decorrência,​​da​​literatura​​e​​das​​artes​​em​​geral.​​O​​resíduo,​​temos​
​repetido​ ​por​ ​diversas​ ​vezes,​ ​refere-se​ ​a​ ​certas​ ​formações​ ​mentais​ ​persistentes​
​através​ ​de​ ​longas​ ​durações.​​É​​dotado​​de​​vigor​​extremo​​e​​não​​se​​confunde​​com​​o​
​arcaico​ ​nem​ ​com​ ​o​ ​fossilizado,​​como​​bem​​notamos,​​em​​uníssono​​com​​Raymond​
​Williams.​​É​​aquilo​​que​​remanesce​​de​​uma​​época​​para​​outra​​e​​tem​​força​​de​​criar​​de​
​novo​​toda​​uma​​cultura​​ou​​obra​​literária;​​não​​é​​material​​morto​​e,​​sim,​​material​​que​
​tem​ ​vida,​ ​porque​ ​continua​ ​a​ ​ser​ ​valorizado​ ​e​ ​vai​ ​infundir​ ​vida​ ​numa​ ​obra​ ​nova​
​(Pontes, 2020, p. 34).​

​Tomemos​ ​como​ ​exemplo​ ​a​ ​instituição​ ​casamento,​ ​o​ ​qual​ ​na​ ​Idade​ ​Média​ ​tem​

​como​ ​prerrogativas​ ​a​ ​virgindade​ ​e​ ​os​ ​severos​ ​códigos​ ​de​​repressão​​sexual,​​pautados​​numa​

​moral cristã. Nas famílias abastadas, ele funcionava como um acordo comercial.​



​21​

​Na​ ​atualidade,​ ​não​ ​podemos​ ​reconhecer​ ​a​ ​sobrevivência​ ​de​ ​todos​ ​esses​

​fundamentos,​ ​contudo​ ​o​ ​mito​ ​da​ ​virgindade​ ​ainda​ ​paira​ ​sobre​ ​o​ ​imaginário​ ​social,​ ​basta​

​observar​ ​o​ ​vestido​ ​branco​ ​da​ ​noiva​ ​como​ ​referência​ ​à​ ​“pureza”.​​Na​​contemporaneidade,​​a​

​simbologia​ ​não​ ​guarda​ ​o​ ​sentido​ ​restrito​ ​da​ ​virgindade​ ​com​ ​a​ ​mesma​ ​prerrogativa​ ​do​

​medievo,​ ​mas​ ​na​ ​cultura​ ​de​ ​inúmeros​ ​povos,​ ​pautada​ ​na​ ​virgindade​ ​da​ ​noiva,​ ​continua,​

​residualmente,​​a​​ser​​signo​​de​​um​​ritual​​de​​passagem.​​A​​Igreja,​​ainda​​na​​atualidade,​​assevera​

​ser​ ​contra​ ​o​ ​uso​ ​de​ ​contraceptivos​ ​e​ ​incentiva​ ​a​ ​virgindade,​ ​sobremaneira​ ​a​ ​feminina.​ ​O​

​casamento,​ ​com​ ​toda​ ​a​ ​sua​ ​aura​ ​e​ ​símbolos,​ ​continua​​existindo,​​embora​​com​​atualizações.​

​Assim,​ ​a​ ​celebração​ ​da​ ​união​ ​entre​ ​duas​ ​pessoas​ ​em​​matrimônio​​possui​​símbolos​​os​​quais​

​podem​ ​ser​ ​considerados​ ​como​ ​resíduos,​ ​pois​ ​os​ ​rituais​ ​possuem​ ​força​ ​e​ ​continuam​ ​a​ ​ser​

​atualizados​​e​​ressignificados,​​são​​vivos​​e​​atuantes​​em​​tempos​​subsequentes,​​diferentemente​

​dos arcaísmos, tal como difere Pontes (2004).​

​Para​ ​aprofundar​ ​a​ ​teorização​ ​sobre​ ​resíduo,​ ​vejamos​ ​a​ ​citação​ ​de​ ​Williams​

​(1979):​

​Por​​“residual”​​quero​​dizer​​alguma​​coisa​​diferente​​de​​“arcaico”,​​embora​​na​​prática​
​seja​ ​difícil,​ ​com​ ​frequência,​ ​distingui-los.​ ​Qualquer​ ​cultura​ ​inclui​ ​elementos​
​disponíveis​ ​do​ ​seu​ ​passado,​​mas​​seu​​lugar​​no​​processo​​cultural​​contemporâneo​​é​
​profundamente​ ​variável.​ ​Eu​ ​chamaria​ ​de​ ​“arcaico”​ ​aquilo​ ​que​ ​é​ ​totalmente​
​reconhecido​ ​como​ ​um​ ​elemento​ ​do​ ​passado,​ ​a​ ​ser​ ​observado,​ ​examinado,​ ​ou​
​mesmo,​ ​ocasionalmente,​ ​a​ ​ser​ ​“revivido”​ ​de​ ​maneira​ ​consciente,​ ​de​ ​uma​ ​forma​
​deliberadamente​ ​especializante.​ ​O​ ​que​​entendo​​pelo​​“residual”​​é​​muito​​diferente.​
​O​ ​residual,​ ​por​ ​definição,​ ​foi​ ​efetivamente​ ​formado​ ​no​ ​passado,​ ​mas​ ​ainda​ ​está​
​ativo​ ​no​ ​processo​ ​cultural,​​não​​só​​como​​um​​elemento​​do​​passado,​​mas​​como​​um​
​elemento efetivo do presente (Williams, 1979, p. 124).​

​Williams​ ​(1979)​ ​expôs​ ​ser​ ​o​ ​resíduo​ ​tudo​ ​aquilo​ ​formado​ ​no​ ​passado,​ ​mas​

​podendo​​ser​​retomado​​de​​forma​​inconsciente​​por​​indivíduos​​de​​um​​grupo​​ou​​camada​​social,​

​sendo​​concebido​​como​​próprio,​​mesmo​​em​​épocas​​posteriores​​ao​​seu​​surgimento.​​Porém,​​de​

​acordo​ ​com​ ​a​ ​concepção​ ​de​​resíduo​​definida​​pela​​Teoria​​da​​Residualidade,​​este​​aparece​​de​

​maneira​ ​cristalizada,​ ​transfigurada,​ ​ou​ ​seja,​ ​guarda​ ​a​ ​força​ ​vital​ ​da​ ​essência​ ​e​ ​ressurge​

​moldado​ ​pelo​ ​imaginário​ ​do​ ​qual​ ​faz​ ​parte​ ​e​ ​pela​ ​mentalidade​ ​na​ ​qual​ ​está​ ​inserida,​ ​no​

​momento​​em​​que​​é​​retomado.​​A​​vitalidade​​da​​essência​​retomada​​constantemente​​vem​​a​​ser​​o​

​resíduo​​atualizado,​​tal​​qual​​formula​​Roberto​​Pontes:​​“É​​aquilo​​que​​remanesce​​de​​uma​​época​

​noutra​​e​​tem​​força​​de​​criar​​de​​novo​​toda​​uma​​cultura​​ou​​obra​​literária;​​não​​é​​material​​morto;​

​é​ ​material​ ​que​ ​tem​ ​vida​ ​porque​ ​continua​ ​a​ ​ser​ ​valorizado​ ​e​ ​vai​ ​infundir​ ​vida​ ​numa​ ​obra​

​nova” (Pontes, 2006, p. 3).​

​A​ ​referida​ ​teoria​ ​foi​ ​cunhada​ ​e​ ​sistematizada​ ​por​ ​Pontes​ ​para​ ​tratar,​ ​tal​ ​como​

​citou​ ​Williams,​ ​de​ ​elementos​ ​culturais​ ​remanescentes​ ​de​ ​uma​ ​cultura​ ​em​ ​outra.​ ​Para​ ​o​



​22​

​teórico​ ​da​ ​Residualidade,​ ​muito​ ​do​ ​observado​ ​num​ ​determinado​ ​tempo​ ​é,​ ​na​ ​realidade,​

​resíduo de outro ou outros períodos.​

​Voltando a​​Williams (1979):​

​Assim,​​certas​​experiências,​​significados​​e​​valores​​que​​não​​se​​podem​​expressar,​​ou​
​verificar​ ​substancialmente,​ ​em​ ​termos​ ​da​ ​cultura​ ​dominante,​ ​ainda​​são​​vividos​​e​
​praticados​ ​à​ ​base​ ​do​ ​resíduo​​–​​cultural​​bem​​como​​social​​–​​de​​uma​​instituição​​ou​
​formação​​social​​e​​cultural​​anterior.​​É​​importante​​distinguir​​esse​​aspecto​​do​​residual​
​que​ ​pode​ ​ter​ ​uma​​relação​​alternativa​​ou​​mesmo​​oposta​​com​​a​​cultura​​dominante,​
​daquela​ ​manifestação​ ​ativa​ ​do​ ​residual​ ​(distinguindo-se​ ​este​ ​do​ ​arcaico)​ ​que​ ​foi​
​incorporada,​ ​em​ ​grande​ ​parte​ ​ou​ ​totalmente,​ ​pela​ ​cultura​ ​dominante​ ​(Williams,​
​1979, p. 125).​

​Williams​ ​(1979)​ ​deixa​ ​claro​ ​ser​ ​o​ ​residual​ ​algo​ ​remanescente​ ​de​ ​forma​

​inconsciente,​ ​porque​ ​muitas​ ​vezes​ ​o​ ​resíduo​ ​tem​ ​um​ ​caráter​ ​oposto​ ​ao​ ​determinado​ ​pela​

​cultura​​dominante.​​A​​partir​​da​​Teoria​​da​​Residualidade​​compreende-se​​que,​​ao​​se​​adaptar​​à​

​nova​​realidade,​​o​​resíduo​​sofre​​as​​transformações​​sociais,​​culturais,​​estéticas​​de​​acordo​​com​

​as circunstâncias espaço-temporais.​

​Coadunando​​o​​entendimento​​de​​Pontes​​(2004)​​e​​Williams​​(1979)​​entendemos​​ser​

​Joseph​ ​Bédier​ ​o​ ​responsável​ ​por​ ​uma​ ​versão​ ​d’​​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​​e​​Isolda​​montada​​a​

​partir​ ​dos​ ​textos​ ​básicos,​ ​trazendo​ ​consigo​ ​resíduos​ ​das​ ​versões​ ​das​ ​quais​ ​dispomos​ ​hoje.​

​Em​​outras​​palavras,​​seus​​estudos​​empenharam-se​​na​​empreitada​​de​​recompor​​a​​história​​dos​

​amantes​ ​das​ ​Cornualhas.​ ​Ao​ ​fazer​ ​isso,​ ​Bédier​ ​incorporou​ ​à​ ​sua​ ​obra​​não​​só​​as​​narrativas​

​que​ ​lhe​ ​serviram​ ​de​ ​base​ ​conscientemente,​ ​mas​ ​também​ ​elementos​ ​culturais​

​inconscientemente aproveitados das várias versões utilizadas para reconstituir a narrativa.​

​Também​​Duby​​(1992)​​apontou​​a​​questão​​dos​​resíduos​​encontrados​​de​​uma​​época​

​em outra, como vemos a seguir:​

​Com​ ​efeito,​ ​considerávamos​ ​que​ ​no​ ​seio​ ​de​ ​“uma​ ​mesma​ ​sociedade”​​não​​existe​
​um​ ​único​​resíduo.​​Pelo​​menos​​sabíamos​​que​​esse​​resíduo​​não​​apresenta​​a​​mesma​
​consistência​ ​nos​ ​diversos​ ​meios​ ​ou​ ​estratos​ ​de​ ​que​ ​se​ ​compõe​ ​uma​ ​formação​
​social.​ ​Sobretudo,​ ​considerávamos​ ​inaceitável​ ​qualificar​ ​como​​“estável”​​esse,​​ou​
​melhor,​ ​esses​ ​(fazíamos​ ​questão​ ​do​​plural)​​resíduos.​​Eles​​se​​modificam​​ao​​longo​
​das​​idades​​e​​nossa​​proposta​​era​​justamente​​seguir​​com​​atenção​​essas​​modificações​
​(Duby, 1992, p. 69).​

​O​ ​autor​ ​nos​ ​fala​ ​de​ ​resíduos​ ​que​ ​se​ ​modificam​​mas​​remanescem​​de​​um​​tempo​

​em​ ​outro,​ ​pois​ ​a​​cultura​​traz​​consigo​​marcas​​deixadas​​pelos​​antepassados.​​Alguns​​resíduos​

​se​ ​perpetuaram​ ​no​ ​inconsciente​ ​e​ ​foram​ ​materializados​ ​por​ ​meio​ ​da​ ​cristalização.​ ​A​ ​obra​

​tratada​ ​neste​ ​texto,​ ​encontrando-se​ ​polida​ ​esteticamente​ ​é​ ​exemplo​ ​de​ ​retomada​ ​de​



​23​

​imaginários​​4​ ​e​ ​mentalidades​ ​ressurgidos​ ​constantemente.​ ​Isso​ ​acontece,​ ​no​ ​entanto,​ ​por​

​determinadas​ ​motivações​ ​que​ ​se​ ​fazem​ ​presentes​ ​por​ ​meio​ ​do​ ​resgate​ ​de​ ​aspectos​

​histórico-culturais,​ ​no​ ​caso​ ​d’​​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​,​ ​principalmente​ ​os​

​provenientes​​do​​medievo​​e​​dos​​celtas,​​,​​refletindo​​desta​​feita,​​em​​especial,​​na​​representação​

​dos personagens protagonistas.​

​Segundo Martins (2020):​

​A​ ​leitura​ ​residual​ ​permite,​ ​justamente,​ ​o​ ​desvelamento​ ​temático​ ​e​ ​formal​ ​de​
​“matrizes​​epocais”,​​caracteres​​culturais​​muitas​​vezes​​insuspeitados​​neles​​abrigados​
​que​​não​​podem​​ser​​vistos​​numa​​leitura​​simplista.​​Daí​​a​​importância​​da​​análise​​de​
​resíduos​​para​​o​​exame​​atento​​dos​​textos​​literários.​​O​​corpus​​teórico​​e​​metodológico​
​da​​residualidade​​permite​​este​​estudo,​​bastando​​para​​tanto​​que​​os​​pesquisadores​​se​
​desvencilhem​ ​de​ ​preconceitos​ ​e​ ​barreiras.​ ​Afinal,​ ​encontrados​ ​e​ ​classificados​​os​
​resíduos,​ ​o​ ​viés​ ​analítico​ ​posterior​ ​poderá​ ​ser​ ​variável,​ ​pois​ ​a​ ​análise​ ​residual​​é​
​interdisciplinar e dialoga perfeitamente com áreas afins (Martins, 2020, p. 146-7).​

​Desse​ ​modo,​ ​podemos​ ​afirmar​ ​que​ ​a​ ​obra​ ​literária​ ​carrega​ ​em​ ​si​ ​o​

​entrecruzamento​ ​do​ ​tempo,​ ​do​ ​espaço​ ​e​ ​da​ ​cultura,​ ​são​ ​remanescências​ ​de​ ​elementos.​ ​Ou​

​seja,​​no​​caso​​d’​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Bédier,​​os​​resíduos​​dos​​imaginários​​celta​

​e medieval aparecem nessa obra datada do século XX.​

​Também​ ​a​ ​literatura​ ​é​ ​fruto​ ​de​ ​um​ ​conjunto​​de​​referências​​da​​subjetividade​​do​

​escritor,​ ​é​ ​constituída​ ​de​ ​matéria​ ​vária,​ ​a​ ​qual,​ ​permanecendo​ ​viva,​ ​reaparece​ ​com​ ​nova​

​roupagem.​​Desta​​feita,​​com​​nova​​aparência,​​o​​resíduo​​passa​​por​​um​​processo​​de​​atualização,​

​no​ ​qual​ ​se​ ​dá​ ​seu​ ​polimento​ ​estético.​ ​É​ ​esse​ ​o​​processo,​​definido​​por​​Pontes​​(2020)​​como​

​cristalização,​ ​que​ ​um​ ​autor​ ​disposto​ ​a​ ​revisitar​ ​memórias​ ​culturais​ ​ou​ ​narrativas​ ​antigas​

​realiza ao escrever sua própria obra.​

​Martins (2015) explica que:​

​A​ ​cristalização​ ​consiste​ ​no​ ​aproveitamento​ ​estético​ ​de​ ​resíduos​ ​literários​ ​e​
​culturais​ ​realizado​ ​por​ ​artistas,​ ​entre​ ​os​ ​quais,​ ​os​ ​escritores.​ ​É​ ​um​ ​processo​ ​de​
​polimento,​ ​de​ ​recriação,​ ​reaproveitamento​ ​do​ ​resíduo,​ ​que​ ​por​ ​ser​ ​matéria​ ​viva,​
​eivada​​de​​possibilidades,​​dá​​à​​cristalização​​um​​caráter​​de​​infinitude.​​Ao​​modo​​da​
​fênix​​mitológica,​​o​​resíduo,​​por​​ser​​algo​​que​​se​​mantém​​através​​da​​mentalidade​​e​
​do​ ​imaginário​ ​dos​ ​povos,​ ​torna​ ​a​ ​cristalização​ ​um​ ​processo​ ​plural​ ​e​ ​também​
​dinâmico tal qual a essência residual (Martins, 2015, p. 35).​

​Assim,​ ​a​ ​cristalização​ ​pode​ ​ser​ ​compreendida​ ​como​ ​um​ ​elemento​ ​bastante​

​significativo​​na​​construção​​do​​que​​se​​aproveita​​de​​um​​tempo​​em​​outro,​​ou​​seja,​​dos​​resíduos,​

​pois ela é uma forma de apresentação destes.​

​4​ ​A​​ideia​​de​​imaginário​​aqui​​exposta​​advém​​dos​​integrantes​​da​​História​​nova​​Jacques​​LeGoff​​e​​Georges​​Duby.​
​Sendo​​imaginário​​“o​​conjunto​​de​​imagens​​que​​um​​determinado​​grupo​​de​​certa​​época​​faz​​de​​si​​e​​de​​tudo​​o​​que​
​está à sua volta” (Torres (2015)​​In​​: Pontes; Martins, 2015, p. 182).​



​24​

​Moreira​ ​(2022),​ ​no​ ​entanto,​ ​também​ ​chama​ ​atenção​ ​para​ ​outros​ ​elementos,​ ​os​

​quais entendemos como importantes e cabe aqui citarmos. Vejamos o que nos diz a autora:​

​E​ ​o​ ​que​ ​vem​ ​a​ ​ser​ ​cristalização​​?​ ​A​ ​melhor​ ​maneira​ ​de​ ​a​ ​compreendermos​ ​é​
​observando​​como​​a​​memória​​coletiva​​brasileira​​–​​dito​​de​​outro​​modo:​​os​​resíduos​
​que​​existem​​em​​nossa​​cultura​​–​​está​​sendo​​tratada​​por​​nossos​​intelectuais.​​A​​esse​
​respeito,​ ​Roberto​ ​Pontes​ ​identifica​ ​três​ ​diferentes​ ​níveis​ ​de​ ​aproveitamento​
​criativo:​​o​​do​ ​registro​​,​ ​o​​do​ ​estereótipo​ ​e​​o​​da​ ​cristalização​​.​ ​No​​nível​​do​​registro​​,​
​temos​ ​a​ ​preservação​ ​da​ ​memória​ ​nacional​ ​através​​da​​guarda​​de​​documentos.​​No​
​nível​ ​do​ ​estereótipo​​,​ ​há​ ​um​ ​mau​ ​aproveitamento​ ​da​ ​cultura​ ​popular,​ ​pois​ ​a​
​produção​ ​literária​ ​a​ ​ela​ ​correspondente​ ​é​ ​calcada​ ​no​ ​caricatural.​ ​Já​ ​no​ ​nível​ ​da​
​cristalização​​,​ ​a​ ​cultura​​popular​​aparece​​bem​​sedimentada,​​em​​textos​​que​​primam​
​pela linguagem, bastante elaborada (Moreira, 2022, p. 34).​

​A​​partir​​da​​abordagem​​de​​Pontes​​(1991),​​Moreira​​(2022)​​explica​​que​​o​​registro,​

​o​​estereótipo​​e​​a​​cristalização​​são​​formas​​capazes​​de​​resgatar​​resíduos,​​porém​​se​​apresentam​

​com​ ​diferentes​ ​níveis​ ​e​ ​moldes,​ ​por​ ​assim​ ​dizer,​​de​​retomada.​​Podemos​​acrescentar,​​como​

​propõe​ ​a​ ​autora,​ ​o​ ​entendimento​ ​do​ ​processo​ ​de​ ​cristalização​​a​​partir​​de​​qualquer​​resíduo,​

​inclusive​ ​ultrapassando​ ​as​​barreiras​​de​​uma​​nação,​​como​​é​​o​​caso​​de​​nossa​​investida.​​Aqui​

​tratamos​ ​de​ ​elementos​ ​entendidos​ ​como​ ​residuais​ ​da​ ​Idade​ ​Média​ ​e​ ​da​ ​cultura​ ​celta,​

​estabelecidos​ ​por​ ​toda​ ​Europa​ ​e​ ​por​​conseguinte​​pelos​​países​​posteriormente​​influenciados​

​pela cultura europeia.​

​Outro​ ​conceito​ ​com​ ​o​ ​qual​ ​trabalha​ ​Pontes​ ​(2020)​ ​é​ ​o​ ​de​ ​mentalidade.​ ​Em​

​entrevista​​concedida​​a​​Moreira​​(2022),​​Pontes​​é​​solicitado​​a​​discorrer​​sobre​​o​​referido​​termo​​.​

​Desse​​modo​​acreditamos​​ser​​bastante​​relevante​​transcrever​​adiante​​as​​palavras​​do​​teórico,​​já​

​que ele contextualiza como se deve observar e dimensionar o conceito.​

​Trabalhamos​ ​a​ ​mentalidade​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​um​ ​conceito​ ​existente​ ​no​ ​doutorado​ ​de​
​Literatura​ ​Portuguesa​ ​da​ ​PUC​ ​–​ ​Rio,​ ​quando​ ​estudamos​ ​a​ ​História​ ​Nova,​ ​ou​ ​a​
​Nouvelle​​Histoire​ ​–​​que​​é​​como​​se​​chama​​o​​grupo​​de​​historiadores​​que,​​a​​partir​​da​
​década​​de​​50​​e​​a​​partir,​​também,​​dos​​estudos​​da​​École​​des​​Annales​​–​​começaram​​a​
​renovar​​o​​estudo​​da​​História,​​na​​França.​​Como​​se​​deu​​essa​​renovação?​​A​​História​
​era​​vista​​como​​econômica,​​aliás,​​estatística​​e,​​também,​​política.​​Uma​​história​​que​
​contava​​algo​​a​​partir​​da​​ação​​de​​um​​determinado​​homem,​​a​​partir​​de​​determinadas​
​tabulações​ ​–​ ​aí​ ​vem​ ​uma​ ​questão​ ​bem​ ​próxima​ ​da​ ​estatística.​ ​A​ ​outra​ ​era​ ​uma​
​visão​ ​de​ ​que​ ​o​ ​homem​ ​que​ ​conduz​ ​a​ ​história​ ​–​ ​portanto​ ​algo​ ​muito​ ​político,​
​calcada​ ​da​ ​ideia​​do​​herói.​​Esses​​conceitos​​de​​contar-se​​a​​História​​foram​​trocados​
​por​​uma​​outra​​visão.​​Esses​​autores​​como​​Fernand​​Braudel,​​Georges​​Duby​​e​​muitos​
​outros,​ ​foram,​ ​aos​ ​poucos,​ ​verificando​ ​que​ ​era​​necessário​​estudar,​​não​​a​​ação​​de​
​um​ ​homem,​ ​não​ ​a​ ​frequência​ ​com​ ​que​ ​as​ ​coisas​ ​ocorriam​ ​na​ ​sociedade,​ ​para​
​quantificar,​ ​e​ ​sim,​ ​numa​ ​outra​ ​perspectiva,​ ​para​ ​verificar​ ​as​ ​ideias​ ​que​​faziam​​a​
​mentalidade​ ​de​ ​uma​ ​época.​ ​Como​ ​é​ ​que​ ​os​ ​homens​ ​viviam​ ​num​ ​determinado​
​período​ ​e​ ​o​ ​que​ ​representava​ ​melhor​ ​os​ ​símbolos,​ ​os​ ​ícones,​ ​nas​ ​obras​​que​​eles​
​deixaram,​​aquela​​matriz​​que​​dava​​a​​ideia​​da​​civilização​​–​​ou​​do​​recorte​​histórico​​–​
​que​ ​eles​ ​viveram.​ ​É​ ​aí​ ​que​ ​damos​ ​com​ ​os​ ​símbolos,​ ​com​ ​o​ ​imaginário,​ ​com​ ​a​
​remanescência​ ​da​ ​psicologia​ ​coletiva,​ ​através​ ​de​ ​vestígios.​ ​Quando​ ​falo​ ​em​
​vestígios,​ ​falo​ ​em​ ​resíduo.​ ​A​ ​mentalidade​ ​não​ ​pode​ ​se​ ​dissociar​ ​de​ ​resíduo​​.​
​Quando​ ​falamos​ ​de​ ​um​ ​conceito​ ​e​ ​do​ ​outro​ ​separadamente​ ​é​ ​através​ ​de​ ​um​
​artifício​ ​didático,​​mas​​não​​podemos​​separar​​exatamente​​onde​​termina​​o​ ​resíduo​ ​e​



​25​

​onde​​começa​​a​ ​mentalidade​ ​porque,​​quando​​quero​​ver​​a​ ​mentalidade​ ​da​​época​​de​
​Luís​ ​XV,​ ​como​​eles​​viram​​na​​França,​​tenho​​que​​primeiro​​observar​​um​​ícone,​​um​
​resto,​ ​um​ ​resíduo,​ ​uma​ ​remanescência​​daquele​​tempo.​​Qual​​é?​​É​​o​​sapato,​​que​​é​
​identificador​ ​com​ ​o​ ​sapato​ ​do​ ​salto​ ​Luís​ ​XV.​ ​Todas​ ​as​ ​mulheres​ ​o​ ​conhecem.​
​Aquilo​​é​​um​​resíduo.​​Um​​resíduo​​que​​dá​​uma​​imagem​​de​​como​​era​​uma​​época.​​Os​
​cabelos​ ​empoados?​ ​Os​ ​cabelos​ ​brancos,​ ​que​ ​dão​ ​o​ ​rococó?​ ​Não​ ​dão​ ​nem​ ​o​
​barroco:​ ​dão​ ​uma​ ​variação​ ​do​ ​barroco:​ ​o​ ​rococó,​ ​um​ ​estilo.​ ​Aquele​ ​cabelo​
​empoado​ ​é​ ​uma​​forma​​de​​concebermos​​como​​foi​​aquela​​época.​​Quando​​você​​vai​
​fazer​ ​uma​ ​reconstituição​ ​histórica,​ ​você​ ​tem​ ​que​ ​recorrer​ ​a​ ​moedas,​ ​a​ ​selos,​ ​a​
​azulejos,​ ​a​ ​vasos.​ ​Fundamentalmente,​ ​vemos​ ​as​ ​épocas​ ​reconstituídas,​ ​a​​cultura,​
​através​ ​da​ ​Literatura.​ ​Como?​ ​Aí​ ​recorremos​ ​à​ ​mentalidade​​.​ ​Quando​ ​lemos​
​Guerreiro​​Ramos,​​ele​​aponta​​que​​ninguém​​melhor​​do​​Shakespeare​​para​​representar​
​a​ ​época​ ​em​ ​que​ ​ele​ ​escreveu;​ ​ninguém​ ​melhor​ ​do​ ​que​ ​Dante​ ​para​ ​representar,​
​também,​​a​​época​​em​​que​​ele​​escreveu,​​que​​é​​a​​Idade​​Média​​já​​numa​​certa​​fase,​​não​
​toda​​a​​Idade​​Média.​​Ninguém​​melhor​​do​​que​​Richard​​Wagner​​para​​representar​​uma​
​época​ ​em​ ​que​ ​ele​ ​escreveu​ ​e​ ​que​​representa​​um​​modo​​de​​ser​​do​​alemão​​naquele​
​momento.​ ​Então​ ​como​ ​é​ ​que​​vamos​​conhecer​​a​​mentalidade​​desses​​povos,​​como​
​vamos​ ​conhecer​ ​a​ ​mentalidade​ ​desses​ ​homens,​ ​como​ ​vamos​ ​conhecer​ ​a​
​mentalidade,​​que​​permaneceu​​por​​muito​​tempo,​​das​​culturas?​​Através​​daquilo​​que​
​podemos​ ​considerar​ ​vestígios,​ ​remanescências,​ ​resíduos,​​que​​estão​​nas​​obras.​​As​
​obras​​de​​um​​modo​​geral​​da​​cultura​​material​​dos​​povos.​​Porque​​através​​da​​cultura​
​material​ ​chegamos​ ​a​ ​compor​ ​um​ ​painel​ ​da​ ​cultura​ ​espiritual​ ​dos​ ​povos.​​Cultura​
​espiritual​ ​aqui​ ​no​ ​sentido​ ​de​ ​conjunto​ ​de​ ​ideias,​ ​conjunto​ ​ideológico​ ​de​ ​um​
​momento. É isso que temos como conceito de​​mentalidade​​(Pontes, 2022, p. 24-6).​

​A​​mentalidade,​​portanto,​​diz​​respeito​​ao​​modo​​representativo​​de​​grandes​​grupos​

​de​​determinadas​​épocas.​​Por​​exemplo,​​temos​​a​​mentalidade​​mediévica,​​a​​céltica,​​a​​persa,​​ou​

​seja,​​ela​​se​​dá​​num​​plano​​macro,​​embora​​seja​​representada​​pelos​​seus​​indivíduos​​também​​de​

​maneira​​particular,​​em​​decorrência​​do​​pertencimento​​ao​​seu​​tempo​​de​​origem,​​por​​meio​​dos​

​imaginários.​ ​É​ ​um​ ​modo​ ​de​ ​pensar​ ​diante​ ​de​​um​​tempo,​​um​​espaço​​mediante​​resíduos​​ora​

​apresentados.​

​Interligado​ ​ao​ ​conceito​ ​de​ ​mentalidades​ ​temos​ ​o​ ​de​​imaginários.​​Pelo​​muito​​já​

​teorizado​​sobre​​ele,​​compreendemos​​ser​​importante​​observarmos​​algumas​​apreciações.​​Para​

​tanto recorremos a Wunenburger (2007):​

​A​​descrição​​sistemática​​do​​imaginário​​humano,​​individual​​e​​coletivo,​​é​​fruto​​de​​um​
​grande​​número​​de​​disciplinas,​​mas​​o​​avanço​​decisivo,​​realizado​​na​​segunda​​metade​
​do​ ​século​ ​XX,​ ​liga-se​ ​menos​ ​à​ ​acumulação​ ​de​ ​dados​ ​novos​ ​do​ ​que​ ​a​ ​uma​
​teorização​​propriamente​​filosófica.​​Isso​​porque​​só​​uma​​teoria​​filosófica​​do​​espírito,​
​dos​​níveis​​da​​representação​​e​​dos​​níveis​​da​​realidade,​​com​​raízes​​fincadas​​nas​​mais​
​antigas​ ​metafísicas​ ​ocidentais​ ​(neoplatonismo,​​hermetismo​​etc.),​​poderia​​permitir​
​fundar​​novos​​métodos​​de​​análise​​que​​fossem​​em​​seguida​​aplicados​​pelas​​ciências​
​humanas​ ​a​ ​objetos​ ​particulares,​​de​​sociologia,​​de​​psicologia​​da​​profundeza​​etc.​​a​
​compreensão​ ​da​ ​natureza​ ​do​ ​imaginário​ ​é,​ ​pois,​ ​condicionada​ ​menos​ ​por​ ​uma​
​terminologia​ ​ou​ ​por​ ​uma​ ​tipologia​ ​do​ ​que​ ​por​ ​um​ ​trabalho​ ​de​ ​fundo​ ​que​ ​foi​
​inseparável​​dos​​métodos​​recentes​​da​​filosofia,​​do​​estruturalismo,​​da​​fenomenologia​
​e da hermenêutica (Wunenburger, 2007, p. 15-6).​

​O​​autor​​explica​​o​​termo​​imaginário​​estudado​​sob​​inúmeros​​vieses​​e​​na​​sequência​

​enumera​​os​​vários​​autores​​que​​já​​trabalharam​​com​​o​​mesmo,​​destacando​​Gaston​​Bachelard,​

​Gilbert Durand, Paul Ricoeur e Henry Corbin.​



​26​

​Segundo Wunenburger (2007) nos fala, o imaginário para Bachelard:​

​Vai​ ​testemunhar​ ​a​ ​onipresença​ ​da​ ​imagem​ ​na​ ​vida​ ​mental,​ ​atribuir-lhe​ ​uma​
​dignidade​ ​ontológica​ ​e​ ​uma​​criatividade​​onírica,​​fontes​​da​​relação​​poética​​com​​o​
​mundo.​ ​Para​ ​G.​ ​Bachelard,​ ​com​ ​efeito,​ ​o​ ​psiquismo​ ​humano​ ​se​ ​caracteriza​​pela​
​preexistência​ ​de​ ​representações​ ​imagéticas,​ ​que,​ ​intensamente​ ​carregadas​ ​de​
​afetividade,​ ​organizarão​ ​imediatamente​​sua​​relação​​com​​o​​mundo​​exterior.​​Desse​
​modo,​ ​a​ ​formação​ ​do​ ​eu​ ​pode​ ​seguir​ ​duas​ ​vias​ ​opostas:​ ​na​ ​primeira​ ​direção,​ ​o​
​sujeito​ ​adquire​ ​pouco​ ​a​ ​pouco​ ​uma​ ​racionalidade​ ​abstrata​ ​ao​ ​inverter​ ​a​​corrente​
​espontânea​ ​das​ ​imagens,​ ​depurando-as​​de​​toda​​sobrecarga​​simbólica:​​na​​segunda​
​direção,​​ele​​se​​deixa​​arrebatar​​por​​elas,​​deforma-as​​enriquece-as​​para​​fazer​​nascer​
​uma​​vivência​​poética,​​atingindo​​sua​​plenitude​​no​​devaneio​​desperto.​​A​​análise​​do​
​imaginário​ ​pode,​ ​portanto,​ ​ser​ ​feita​ ​seja​ ​por​ ​uma​ ​via​ ​negativa,​ ​na​ ​ciência,​ ​que​
​apreende​ ​a​ ​imagem​​sobretudo​​como​​obstáculo​​epistemológico,​​seja​​segundo​​uma​
​abordagem​​positiva,​​sob​​a​​forma​​de​​poética​​geral,​​que​​a​​apreende​​sobretudo​​como​
​uma​​fonte​​criadora.​​As​​imagens,​​que​​se​​impõem​​como​​obstáculos​​para​​a​​abstração,​
​revelam-se​ ​em​ ​contrapartida​ ​positivas​ ​para​ ​o​ ​devaneio,​ ​que​ ​dessa​ ​maneira​ ​é​ ​o​
​exato​ ​oposto​ ​da​ ​ciência,​ ​visto​ ​que​ ​“os​ ​eixos​ ​da​ ​poesia​ ​e​ ​da​ ​ciência​ ​são​
​primeiramente inversos” (Wunenburger, 2007, p. 17-8).​

​A​ ​questão​​de​​grande​​importância​​para​​o​​autor​​é​​observar​​o​​imaginário​​sob​​dois​

​aspectos:​​o​​da​​fonte​​criadora,​​que​​podemos​​ligar​​diretamente​​à​​literatura​​e​​a​​outras​​formas​​de​

​arte​ ​-​ ​mais​ ​voltado​ ​à​ ​imaginação​ ​do​ ​que​ ​propriamente​ ​ao​ ​imaginário​ ​-​ ​e​ ​o​ ​outro,​

​compreendendo o imaginário a partir da ideia de imagem, como obstáculo epistemológico.​

​Já​ ​para​ ​Gilbert​ ​Durand,​ ​Wunenburger​ ​(2007)​ ​sintetiza​ ​a​ ​discussão​ ​da​ ​seguinte​

​forma:​

​Durand​ ​contribuirá​ ​para​ ​amplificar​ ​as​ ​aquisições​ ​bachelardianas​ ​situando-se​ ​no​
​nível​ ​de​ ​uma​ ​antropologia​ ​geral​ ​e​ ​sistematizará​ ​uma​ ​verdadeira​ ​ciência​ ​do​
​imaginário.​​Na​​esteira​​da​​antropologia​​de​​E.​​Cassirer​​e​​da​​poética​​de​​G.​​Bachelard,​
​ele​ ​põe​ ​no​ ​cerne​ ​do​ ​psiquismo​ ​uma​ ​atividade​ ​de​ ​“fantástica​ ​transcendental”.​ ​O​
​imaginário,​​essencialmente​​identificado​​com​​o​​mito,​​constitui​​o​​primeiro​​substrato​
​da​​vida​​mental,​​cuja​​produção​​conceitual​​não​​passa​​de​​um​​estreitamento.​​Embora​
​se​ ​distinga​ ​de​ ​G.​ ​Bachelard,​ ​contestando​ ​particularmente​ ​o​ ​antagonismo​ ​do​
​imaginário​ ​e​ ​da​​racionalidade,​​G.​​Durand​​retoma​​as​​orientações​​deste​​ao​​mostrar​
​como​ ​as​ ​imagens​ ​se​ ​enxergam​ ​num​ ​trajeto​ ​antropológico,​ ​que​ ​começa​ ​no​​plano​
​neurobiológico​​para​​estender-se​​ao​​plano​​cultural.​​Dessa​​maneira,​​a​​formação​​das​
​imagens​ ​se​ ​arraiga​ ​em​​três​​sistemas​​reflexológicos​​que​​esboçam​​a​​infra-estrutura​
​da​ ​sintaxe​ ​das​ ​imagens:​ ​os​ ​reflexos​ ​posturais​ ​que​ ​regem​ ​a​ ​posição​ ​vertical,​ ​os​
​reflexos​ ​digestivos,​ ​de​ ​ingestão​ ​e​ ​de​ ​expulsão​ ​das​ ​substâncias,​ ​e​ ​as​ ​posições​
​sexuais,​​determinadas​​por​​uma​​rítmica​​corporal,​​constituem​​as​​principais​​espécies​
​de​ ​formação​ ​das​ ​imagens.​ ​O​​imaginário,​​assim​​enraizado​​num​​sujeito​​complexo,​
​não​ ​redutível​​e​​suas​​percepções,​​não​​se​​desenvolve,​​porém,​​em​​torno​​de​​imagens​
​livres,​ ​mas​ ​lhes​ ​impõe​ ​uma​ ​lógica,​ ​uma​ ​estruturação,​ ​que​ ​faz​​do​​imaginário​​um​
​“mundo” de representações (Wunenburger, 2007, p. 19-20).​

​O​ ​autor​ ​chama​ ​atenção​ ​para​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​Durand​ ​ampliar​ ​as​ ​contribuições​

​bachelardianas,​​no​​entanto​​opõe-se​​em​​alguns​​pontos,​​sobretudo​​em​​relação​​ao​​antagonismo​

​entre​ ​imaginário​ ​e​ ​realidade,​ ​conforme​ ​expusemos​ ​anteriormente.​ ​Outro​ ​elemento​

​importante​ ​é​ ​a​ ​aproximação​ ​que​ ​Durand​ ​faz​ ​do​ ​imaginário​ ​com​​o​​mito,​​evidenciando​​este​

​último​ ​como​​o​​primeiro​​substrato​​da​​vida​​mental.​​Ademais​​acrescenta​​ser​​o​​imaginário​​um​



​27​

​mundo​​de​​representações,​​contudo​​seguindo​​uma​​lógica.​​Na​​sequência,​​Wunenburger​​(2007)​

​traz​ ​a​ ​compreensão​ ​de​ ​imaginário​ ​segundo​ ​a​ ​visão​ ​de​ ​Paul​ ​Ricoeur.​ ​Ele,​ ​então,​ ​nos​ ​diz​ ​o​

​seguinte:​

​Por​ ​sua​ ​filosofia​ ​da​ ​linguagem​ ​e​ ​das​ ​obras​ ​literárias,​ ​ele​ ​privilegiará​ ​a​
​“compreensão”​​e​​a​​interpretação​​dos​​signos​​com​​relação,​​tão​​somente,​​às​​funções​
​lógicas​ ​da​ ​“explicação”​ ​que​ ​domina​ ​os​ ​saberes​ ​científicos.​ ​Ricoeur​ ​assenta​ ​o​
​conjunto​​das​​operações​​reflexivas​​do​​sujeito​​numa​​poiética​​linguística​​(a​​metáfora​
​viva)​​e​​na​​conduta​​narrativa​​que​​permite,​​por​​meio​​da​​encenação​​mítica​​(​​mimesis​​),​
​produzir​ ​o​ ​sentido​​temporal​​de​​todas​​as​​ações​​humanas.​​No​​aspecto​​da​​recepção,​
​Ricoeur​​faz​​do​​acesso​​estético​​às​​obras​​uma​​ocasião​​de​​reinterpretação​​do​​sentido,​
​que​ ​permite​ ​a​ ​cada​ ​sujeito​ ​reconstruir​ ​sua​ ​própria​ ​existência​ ​em​ ​torno​ ​de​
​dimensões​ ​simbólicas.​ ​Essa​ ​atividade​ ​de​ ​redescrição​ ​da​ ​realidade​ ​torna​ ​possível​
​uma​ ​poética​ ​da​ ​ação​ ​social​ ​que​ ​se​ ​exprime​ ​em​ ​particular​ ​na​ ​utopia​ ​enquanto​
​projeção​ ​no​ ​âmbito​ ​dos​ ​possíveis.​ ​Por​ ​meio​ ​dessa​ ​abertura​ ​ao​​campo​​político,​​a​
​imaginação,​ ​enquanto​ ​“função​ ​geral​ ​do​ ​possível​ ​prático”,​ ​participa​ ​de​ ​um​
​dinamismo do agir coletivo (Wunenburger, 2007, p. 19-20).​

​Wunenburger​​(2007),​​expondo​​a​​visão​​de​​Ricoeur,​​demonstra​​a​​ênfase​​dada​​pelo​

​teórico​​ao​​que​​se​​compreende​​e​​interpreta​​a​​partir​​dos​​saberes​​científicos,​​ou​​seja,​​o​​sentido​​é​

​dado​​por​​quem​​o​​interpreta​​mediante​​uma​​visão​​de​​possível​​redescrição​​da​​realidade.​​Além​

​disso,​ ​para​ ​ele,​ ​por​ ​meio​ ​da​ ​mimesis​​,​ ​isto​ ​é​ ​da​ ​imitação​​a​​partir​​de​​encenações​​míticas,​​se​

​podem​ ​produzir​ ​todas​ ​as​ ​ações​ ​humanas.​ ​Por​ ​fim,​ ​Wunenburger​ ​(2007)​ ​nos​ ​fala​ ​sobre​ ​a​

​compreensão de imaginário de Henry Corbin, segundo a qual se pode dizer ser:​

​Herdeiro​​da​​hermenêutica​​de​​Heidegger,​​Corbin​​se​​inscreve​​sobretudo​​na​​tradição​
​da​​fenomenologia​​advinda​​de​​Husserl,​​cujos​​princípios​​gerais​​aplica​​à​​consciência​
​religiosa​ ​voltada​ ​para​ ​o​ ​supra-sensível,​ ​e​ ​não​ ​mais​ ​apenas​ ​para​ ​a​ ​percepção​
​sensível.​​Estudando​​os​​principais​​textos​​das​​experiências​​místicas​​e​​visionárias​​dos​
​persas​ ​zoroastras​ ​e​ ​dos​ ​xiitas​ ​muçulmanos,​ ​ele​ ​redescobre​ ​uma​ ​forma​ ​de​
​imaginação​ ​metapsicológica​ ​pela​ ​qual​ ​a​ ​consciência​ ​experimenta​ ​um​ ​mundo​ ​de​
​imagens​ ​autônomas,​ ​designado​ ​por​ ​“imaginal”,​ ​que​ ​constituem​ ​algumas​
​apresentações​​sensíveis​​de​​um​​mundo​​inteligível.​​Antes​​deles,​​amplas​​correntes​​da​
​filosofia​​religiosa​​(R.​​Otto)​​ou​​da​​religião​​comparada​​(Van​​der​​Leeuw,​​M.​​Eliade)​
​apropriam-se​ ​do​ ​método​ ​fenomenológico​ ​para​ ​descrever,​ ​do​ ​ponto​ ​de​ ​vista​ ​dos​
​acontecimentos​ ​de​ ​consciência,​ ​os​ ​fenômenos​ ​constitutivos​ ​da​​vida​​religiosa.​​As​
​imagens​​dos​​deuses,​​as​​representações​​de​​objetos​​considerados​​sagrados​​só​​podem​
​ser​ ​compreendidas​ ​caso​ ​se​ ​restitua​ ​a​​atitude​​específica​​da​​consciência​​simbólica,​
​que​​visa​​precisamente,​​através​​de​​uma​​forma​​visível,​​a​​uma​​surrealidade​​invisível.​
​Suscita-se​ ​assim​ ​um​ ​tipo​ ​de​ ​representações​ ​que​ ​ultrapassa​ ​a​ ​manifestação​ ​das​
​coisas​ ​naturais​ ​e​ ​diz​ ​respeito​ ​ao​ ​desvelamento,​ ​no​ ​psiquismo​ ​ou​ ​na​ ​alma,​ ​de​
​realidades​​perceptivas​​que​​não​​podem​​ser​​reduzidas​​a​​ficções​​ou​​a​​alucinações.​​H.​
​Corbin​ ​estabeleceu​ ​assim​ ​a​ ​maneira​ ​pela​ ​qual​ ​esses​ ​textos​ ​espirituais​ ​repousam​
​numa​​hierarquia​​metafísica​​de​​três​​níveis​​de​​realidades:​​o​​de​​um​​mundo​​inteligível,​
​do​​Uno​​divino;​​o​​de​​um​​mundo​​sensível​​a​​que​​pertencemos​​por​​nosso​​corpo;​​e,​​por​
​fim,​ ​o​ ​de​ ​uma​ ​realidade​ ​intermediária​ ​na​ ​qual​ ​o​ ​mundo​ ​inteligível​ ​se​ ​manifesta​
​segundo​ ​figuras​ ​concretas​ ​(paisagens,​ ​personagens​ ​etc)​ ​(Wunenburger,​ ​2007,​ ​p.​
​24-5).​

​Segundo​ ​a​ ​visão​ ​de​ ​Corbin,​ ​podemos​ ​compreender​ ​a​ ​ligação​ ​do​ ​imaginário​

​diretamente​ ​a​ ​representações​ ​de​ ​imagens,​ ​a​ ​partir​ ​de​​uma​​consciência​​simbólica​​atrelada​​a​



​28​

​três​ ​níveis​ ​de​ ​realidade,​ ​segundo​ ​ele​ ​hierarquicamente​ ​assim​ ​determinadas:​ ​do​ ​mundo​

​inteligível,​ ​do​ ​mundo​ ​sensível​ ​e​ ​de​ ​uma​ ​realidade​ ​intermediária​ ​manifestada​ ​por​ ​meio​ ​de​

​figuras concretas no mundo inteligível.​

​Qual​ ​a​ ​importância​ ​de​ ​nos​ ​determos​ ​nessas​ ​concepções​ ​sobre​ ​o​ ​termo​

​imaginários?​​Nossa​​ideia​​é​​deixar​​aqui​​esses​​olhares​​com​​o​​intuito​​de​​constatarmos​​a​​visão​

​de​​Pontes​​como​​eixo​​e​​norte​​e​​ter​​como​​esteio​​tantas​​outras​​leituras​​e​​concepções,​​de​​modo​​a​

​chegar​​a​​uma​​definição​​capaz​​de​​abordar​​elementos​​que​​se​​vão​​completando​​e​​formam​​esse​

​conceito​​,​​uma​​definição​​não​​encerrada​​em​​si​​mesma,​​mas​​amparando​​outras​​que​​conjuguem​

​e agreguem.​

​De​ ​acordo​ ​com​ ​Franco​ ​Júnior​ ​(2003),​ ​concepção​​segundo​​a​​qual​​utilizamos​​de​

​forma​ ​bastante​ ​aproximada​ ​na​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade,​ ​os​ ​imaginários​ ​são:​ ​“Formas​

​próprias​​de​​os​​homens​​verem​​o​​mundo​​e​​a​​si​​mesmos,​​criam​​elos,​​geram​​e​​mantêm​​grupos,​

​despertam​ ​consciência​ ​social”​ ​(Franco​ ​Júnior,​ ​2003,​ ​p.​ ​102).​ ​Torres​ ​(2015)​ ​nos​ ​diz​ ​que​

​“Podemos​ ​entender​ ​por​ ​imaginário​ ​o​ ​conjunto​ ​de​ ​imagens​ ​que​ ​um​ ​determinado​ ​grupo​ ​de​

​certa​​época​​faz​​de​​si​​e​​de​​tudo​​o​​que​​está​​à​​sua​​volta;​​ou​​seja,​​imaginário​​vem​​a​​ser​​o​​modo​

​como um grupo social enxerga o mundo e a si mesmo” (Torres, 2015, p. 182).​

​Imaginários,​ ​portanto,​ ​podem​ ​ser​ ​compreendidos​ ​como​ ​grupos​ ​menores​​dentro​

​das​ ​mentalidades.​ ​Ou​ ​seja,​ ​os​ ​cavaleiros​ ​e​ ​os​ ​homens​ ​do​ ​campo​ ​do​ ​ocidente​ ​medieval,​

​embora​ ​vivendo​ ​numa​ ​mesma​ ​época​ ​e​ ​num​ ​mesmo​ ​espaço,​ ​possuíam​ ​modos​ ​de​ ​pensar​

​muito​ ​diferentes.​ ​Essa​ ​diversidade​ ​se​ ​dá​ ​por​ ​se​ ​tratar​ ​de​ ​imaginários​ ​vários,​ ​desse​ ​modo​

​temos o imaginário cavaleiresco e o campesino como recortes da mentalidade mediévica.​

​Outro​ ​termo​ ​de​ ​operacionalização​ ​da​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade​ ​é​ ​a​ ​hibridação​

​cultural.​ ​Segundo​ ​Pontes,​ ​“A​ ​hibridação​ ​cultural​ ​possibilita​ ​ver​ ​que​ ​as​ ​culturas​ ​não​ ​são​

​formações​ ​sociais​ ​isoladas:​ ​elas​ ​se​ ​encontram,​ ​se​ ​fecundam,​ ​se​ ​multiplicam,​ ​proliferam;​

​apresenta​ ​sempre​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​algo​ ​resultante​​do​​cruzamento​​de​​culturas​​diferentes.​​Pode​​ser​

​estudada pelo seu aspecto literário, artístico ou sociocultural.” (Pontes, 2020, p. 35).​

​A​ ​hibridação​ ​cultural​ ​faz​ ​referência​ ​à​ ​multiplicidade​ ​carregada​ ​pela​ ​cultura.​

​Ressalta-se​ ​e​​enfatiza-se​​aqui​​que​​nenhuma​​cultura​​se​​apresenta​​unilateralmente,​​são​​várias​

​vias​ ​de​ ​acesso​ ​confluentes​ ​em​ ​outras​ ​tantas,​ ​e​ ​estas​ ​continuarão​ ​a​ ​criar​ ​novos​​caminhos​​a​

​serem​ ​percorridos​ ​proficuamente,​ ​acessos​ ​entrecruzados​ ​infindavelmente.​ ​Assim,​ ​a​

​hibridação​ ​cultural​ ​se​ ​dá​ ​diante​ ​da​ ​frutífera​ ​e​ ​contínua​ ​reelaboração​ ​cultural.​ ​Segundo​

​Pontes:​​“a​​ação​​de​​hibridar,​​isto​​é,​​de​​compor-se​​o​​produto​​cultural​​ou​​literário,​​de​​elementos​

​vários, com proveniência e natureza diversas numa ação criativa.” (Pontes, 2020, p. 22).​



​29​

​Do​​mesmo​​modo,​​também​​se​​faz​​importante​​acrescentar​​o​​termo​​endoculturação.​

​Segundo Pontes (2020):​

​Endoculturação,​​conceito​​operacional​​da​​Teoria,​​devido​​por​​nós​​a​​Ortega​​y​​Gasset,​
​importantíssimo​ ​filósofo​ ​espanhol​​do​​século​​XX,​​formulador​​do​​seguinte​​axioma​
​indubitável:​ ​“Eu​ ​sou​ ​eu​ ​e​ ​a​ ​minha​ ​circunstância”.​ ​As​ ​linhas​ ​grifadas​ ​no​ ​trecho​
​acima​​descrevem,​​justo,​​a​​endoculturação​​pela​​qual​​passa​​necessariamente​​todo​​ser​
​humano​ ​(...).​ ​Esse​ ​termo,​ ​endoculturação,​ ​é​ ​outra​ ​vez​ ​aplicado​ ​em​ ​nosso​​ensaio​
​linhas​ ​adiante,​ ​agora​ ​de​ ​forma​ ​explícita,​ ​ao​ ​escrevermos:​ ​As​​formas​​do​​ser​​e​​do​
​agir​ ​acima​ ​enumeradas​ ​são​ ​um​ ​modo​ ​ou​ ​atitude​ ​do​ ​homem​ ​como​ ​existência​
​situada​ ​que​ ​busca​ ​autoorientar-se.​ ​Surgem​ ​espontaneamente,​ ​por​ ​endoculturação​
​(grifo​ ​em​ ​2019)​ ​ou​ ​sedimentação,​ ​vindo​ ​a​ ​ser​ ​uma​ ​posição​ ​consciente​ ​ou​
​inconsciente,​​decorrendo​​daí​​uma​​empatia​​primária​​do​​indivíduo​​com​​qualquer​​dos​
​segmentos referenciais do tempo (Pontes, 2020, p. 15-16).​

​E complementa Pontes (2020):​

​A​ ​endoculturação​ ​é​ ​o​ ​processo​ ​construtor​ ​da​ ​cultura​ ​humana​ ​e​ ​está​ ​muito​ ​bem​
​expresso​​(embora​​este​​termo​​não​​seja​​empregado)​​no​​axioma​​vitalista​​de​​Ortega​​Y​
​Gasset​​“eu​​sou​​eu​​e​​a​​minha​​circunstância”,​​dado​​a​​público​​pelo​​filósofo​​a​​partir​​de​
​1914.​ ​Essa​ ​assertiva​ ​exprime​ ​que,​ ​quando​ ​nascemos,​ ​encontramos​ ​um​ ​mundo​
​pronto:​ ​uma​ ​natureza​ ​preexistente​ ​desde​ ​bilhões​ ​de​ ​anos;​ ​homens​ ​que​ ​vão​
​desaparecer​ ​no​ ​espaço​ ​de​ ​um​ ​século​ ​e​ ​outros​ ​que​ ​já​ ​desapareceram​ ​deixando​
​rastros​ ​ou​ ​sem​ ​deixá-los;​ ​uma​ ​cultura​ ​material​ ​e​ ​imaterial)​ ​que​ ​data​ ​de,​ ​pelo​
​menos,​ ​quarenta​ ​mil​ ​anos.​ ​Pois​ ​bem,​ ​quando​ ​nascemos​​não​​inventamos​​nada.​​O​
​mundo​​não​​nasce​​conosco,​​nós​​é​​que​​nascemos​​para​​o​​mundo.​​Aprendemos​​tudo.​
​E​ ​o​ ​fazemos​ ​através​ ​do​ ​mecanismo​ ​da​ ​endoculturação​​,​ ​consistente​ ​em​
​assimilarmos​ ​a​ ​cultura​ ​havida​ ​antes​ ​de​ ​nós,​ ​a​​fim​​de​​que​​possamos​​sobreviver​​e​
​sonhar.​ ​A​ ​endoculturação​ ​é,​ ​portanto,​ ​o​ ​processo​ ​pelo​​qual​​assumimos​​o​​que​​os​
​outros​ ​produziram​ ​culturalmente,​ ​daí​ ​não​ ​sermos​ ​originais​ ​na​ ​cultura​ ​nem​ ​na​
​literatura​ ​e​ ​dependermos​ ​sempre​ ​do​ ​que​ ​os​ ​outros​ ​foram​ ​e​​produziram.​​É​​assim​
​que​ ​nos​ ​historicizamos​​,​ ​criamos​ ​e​ ​apreciamos​ ​as​ ​supremas​​obras​​da​​criatividade​
​humana (Pontes, 2020, p. 36).​

​A​ ​endoculturação​ ​é,​ ​portanto,​ ​uma​ ​autoorientação​ ​que​ ​se​ ​dá​ ​espontaneamente​

​diante​ ​do​ ​tempo​ ​vivido.​ ​Uma​ ​compreensão​ ​autocentrada​ ​que​ ​pode​ ​se​ ​dá​ ​consciente​ ​ou​

​inconscientemente,​ ​mas​ ​aproveitada​ ​e​ ​concebida​ ​a​ ​partir​ ​desses​ ​sedimentos​ ​culturais​

​presentes nas obras literárias, por exemplo.​

​Desse​​modo,​​como​​já​​apontamos​​anteriormente,​​Bédier​​reconstrói​​a​​narrativa​​de​

​Tristão e Isolda​​5​ ​a partir de várias versões, como ele mesmo explica:​

​5​ ​Uma​ ​das​ ​grandes​ ​histórias​ ​de​ ​amor​ ​da​ ​Idade​ ​Média.​ ​A​ ​narrativa​ ​está​ ​arraigada​ ​em​ ​tradições​ ​que​
​provavelmente​ ​remontam​ ​ao​ ​período​ ​de​ ​dominação​ ​viking​ ​na​ ​Irlanda,​ ​no​ ​século​ ​X,​ ​recebeu​ ​forma​​artística​
​completa​ ​no​ ​mundo​ ​anglo-normando​ ​no​ ​século​ ​XII.​ ​Foi​ ​escrito​ ​em​ ​Francês,​ ​traduzido​ ​para​ ​o​ ​alemão​ ​pelo​
​grande​ ​poeta​ ​Gottfried​ ​von​ ​Strassburg​ ​e​ ​com​ ​versões​ ​também​ ​em​ ​inglês​ ​e​​norueguês​​arcaico.​​Uma​​extensa​
​versão​ ​em​ ​prosa​ ​incorpora​ ​muito​ ​material​ ​arturiano,​ ​comparando​ ​os​ ​talentos​ ​e​ ​reputações​ ​de​ ​Tristão​ ​e​
​Lancelote​ ​como​ ​cavaleiros​ ​e​ ​como​ ​amantes.​ ​A​ ​Cornualha​ ​e,​ ​em​ ​especial,​ ​Tintagel​ ​fornecem​ ​a​ ​localização​
​central​ ​da​ ​história,​ ​a​ ​qual​ ​gravita​ ​em​ ​torno​ ​do​ ​mundo​ ​celta​ ​desde​ ​Cúmbria​ ​até​ ​a​ ​Irlanda​ ​e​ ​a​ ​Bretanha.​ ​Os​
​principais​ ​personagens​ ​são​ ​o​ ​próprio​ ​Tristão,​​o​​rei​​Marcos​​da​​Cornualha​​(tio​​de​​Tristão),​​Isolda​​da​​Irlanda​​e​
​Isolda​​da​​Bretanha.​​Os​​ingredientes​​da​​história,​​diversamente​​combinados​​nas​​diferentes​​versões,​​constituem​​a​
​quintessência​​do​​romance​​medieval:​​um​​sobrinho​​perdido,​​um​​esposo​​nobre​​e​​confiante​​cuja​​confiança​​é​​traída,​
​poções​ ​de​ ​amor​ ​forçando​ ​um​ ​amor​ ​sem​ ​esperança​ ​em​​circunstâncias​​impossíveis,​​taças​​envenenadas,​​armas​



​30​

​Devo​ ​ao​ ​leitor,​ ​pelo​ ​menos,​ ​as​ ​indicações​ ​gerais​ ​apresentadas​ ​a​ ​seguir.​ ​(...)​ ​O​
​capítulo​​I​​de​​nosso​​romance​​(As​​infâncias​​de​​Tristão)​​é​​feito​​de​​empréstimos​​dos​
​diversos​​poemas,​​mas,​​sobretudo,​​do​​poema​​de​​Thomas.​​–​​Os​​capítulos​​II​​e​​III​​são​
​tratados​ ​segundo​ ​Eilhart​ ​d’Oberq​​(edição​​Lichtenstein,​​Strasburgo,​​1878).​​–​​Para​
​escrever​ ​o​ ​capítulo​ ​IV​ ​(O​ ​filtro),​ ​inspiramo-nos​ ​em​​todo​​o​​conjunto​​da​​tradição,​
​mas,​​sobretudo,​​na​​narrativa​​de​​Eilhart.​​Alguns​​trechos​​são​​tirados​​de​​Gottfried​​de​
​Strasburgo​ ​(ed.​ ​W.​ ​Golther,​ ​Berlim​ ​e​ ​Stuttgart,​ ​1988).​ ​–​ ​Capítulo​ ​V​ ​(Brangien​
​entregue​​aos​​servos):​​segundo​​Eilhart.​​–​​Capítulo​​VI​​(O​​grande​​pinheiro).​​No​​meio​
​desse​ ​capítulo,​ ​à​ ​chegada​ ​de​ ​Isolda​ ​para​ ​o​ ​encontro​ ​sob​ ​o​ ​pinheiro,​ ​começa​ ​o​
​fragmento​ ​de​ ​Béroul,​​que​​seguimos​​fielmente​​nos​​capítulos​​VII,​​VIII,​​IX,​​X,​​XI,​
​modificando​​aqui​​e​​acolá​​a​​narrativa​​em​​vista​​do​​poema​​de​​Eilhart.​​–​​Capítulo​​XII​
​(O​ ​julgamento​ ​pelo​ ​ferro​ ​em​ ​brasa).​ ​Resumo​ ​muito​​livre​​do​​fragmento​​anônimo​
​que​ ​se​ ​segue​ ​ao​ ​fragmento​ ​de​ ​Béroul.​ ​–​ ​Capítulo​ ​XIII​ ​(A​ ​voz​ ​do​ ​rouxinol).​
​Inserido​ ​em​ ​estoire​ ​segundo​ ​um​ ​poema​ ​didático​ ​do​ ​século​ ​XIII,​ ​o​ ​Domnei​ ​des​
​Amanz.​​–​​Capítulo​​XIV​​(O​​guizo​​maravilhoso).​​Tirado​​de​​Gottfried​​de​​Strasburgo.​
​–​ ​Capítulos​​XV-XVII.​​Os​​episódios​​de​​Kariado​​e​​de​​Tristão​​leproso​​são​​tomados​
​por​​empréstimo​​a​​Thomas;​​o​​restante​​é​​tratado​​de​​modo​​geral,​​segundo​​Eilhart.​​–​
​Capítulo​ ​XVIII​ ​(Tristão​ ​Louco).​ ​Remanejamento​​de​​um​​pequeno​​poema​​francês,​
​episódico​ ​e​ ​independente.​ ​–​ ​Capítulo​ ​XIX​ ​(A​ ​morte).​ ​Traduzido​ ​de​ ​Thomas;​
​tomam-se​ ​por​ ​empréstimo​ ​episódios​ ​à​ ​Eilhart​ ​e​ ​ao​ ​romance​ ​em​ ​prosa​ ​francesa​
​contido​ ​no​ ​ms​​103​​do​​fonds​​français​​da​​Bibliothèque​​Nationale​​(Bédier,​​1988,​​p.​
​XVI-XVII).​

​Essa​​reconstrução,​​bastante​​híbrida​​como​​colcha​​de​​retalhos,​​traz​​consigo​​muitos​

​elementos​ ​os​ ​quais​ ​se​ ​fundem​ ​numa​ ​narrativa​ ​densa,​ ​por​ ​vezes​ ​reveladora​ ​de​ ​imaginários​

​diversos de culturas várias. Bédier tinha ciência sobre isso, como vemos a seguir:​

​Procurei​​evitar​​toda​​confusão​​entre​​o​​antigo​​e​​o​​moderno.​​Escoimar​​os​​disparates,​
​os​​anacronismos,​​os​​exageros,​​verificar​​acuradamente​​vetusca​​scribenti​​nescio​​quo​
​pacto​ ​antiquus​ ​fit​ ​animus​​6​ ​nunca​ ​misturar​ ​nossas​ ​concepções​ ​modernas​ ​com​ ​as​
​formas​ ​antigas​ ​de​ ​pensar​ ​e​ ​sentir,​ ​esse​​foi​​o​​meu​​propósito,​​meu​​esforço,​​e,​​sem​
​dúvida,​ ​infelizmente​ ​minha​​quimera.​​Meu​​texto,​​porém,​​encerra​​elementos​​muito​
​variados,​​e,​​se​​eu​​fosse​​indicar​​minhas​​fontes​​pormenorizadamente,​​teria​​de​​encher​
​os rodapés desse livrinho (Bédier, 1988, p. XVI).​

​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​pode​ ​ser​ ​percebido​ ​como​ ​o​ ​resultado​ ​de​

​inúmeras​ ​versões​ ​e​ ​ou​ ​fragmentos​ ​de​ ​versões,​ ​às​ ​quais​ ​o​ ​autor​ ​consultou​ ​na​ ​tentativa​ ​de​

​recompor​​a​​obra​​sem​​deixar​​de​​lado​​o​​cerne​​da​​narrativa,​​contudo​​a​​ela​​fazendo​​acréscimos​

​por meio de sua inventividade literária.​

​Desse​ ​modo,​ ​já​ ​que​ ​estamos​ ​tratando​ ​de​ ​versões​ ​literárias​ ​em​ ​torno​ ​de​ ​uma​

​narrativa​ ​comum,​ ​é​ ​possível​ ​ocorrer​ ​algum​ ​tipo​ ​de​ ​confusão​ ​entre​ ​os​ ​conceitos​ ​de​

​residualidade e intertextualidade. Por isso vejamos a explicação de Torres (2016):​

​O​ ​termo​ ​intertextualidade​ ​foi​​cunhado​​por​​Julia​​Kristeva,​​por​​volta​​da​​década​​de​
​60,​ ​para​ ​se​ ​referir​ ​às​ ​relações​ ​dialógicas​ ​que​ ​um​ ​texto​ ​mantém​ ​com​ ​outro(s).​
​Kristeva,​​no​​entanto,​​não​​foi​​a​​primeira​​perceber​​essas​​relações​​dialógicas​​que​​os​
​textos​ ​estabelecem​ ​entre​ ​si.​ ​Essa​ ​questão​ ​já​ ​havia​ ​sido​ ​levantada​ ​há​ ​bastante​
​tempo.​ ​As​ ​raízes​ ​da​ ​intertextualidade​​,​ ​de​ ​acordo​ ​com​ ​Aguiar​ ​e​ ​Silva​ ​(2006),​

​6​ ​Enquanto escrevo, não sei em que sentido a mente do velho vem do ancião (Tradução livre).​

​envenenadas,​ ​remédios​ ​milagrosos,​ ​dragões​ ​e​ ​desastres,​ ​morte​ ​trágica​ ​inevitável​ ​e​ ​também​ ​tramada,​ ​e​ ​a​
​sobrevivência do amor após a morte (Loyn, 1997, p. 347).​



​31​

​devem​ ​ser​ ​procuradas​ ​entre​ ​os​ ​estruturalistas.​ ​Saussure,​ ​com​ ​o​ ​seu​ ​conceito​ ​de​
​anagrama​​,​ ​foi​ ​o​ ​primeiro​ ​a​ ​lançar​ ​as​ ​sementes​ ​do​ ​que,​ ​mais​ ​tarde,​ ​viria​ ​a​ ​ser​
​chamado​ ​de​ ​intertextualidade​​.​ ​Por​ ​anagrama​ ​pode-se​ ​entender​ ​o​ ​mesmo​ ​que​
​palavra-tema​​,​ ​ou​​seja,​​uma​​palavra​​em​​torno​​da​​qual​​irradiam​​uma​​série​​de​​outras,​
​que​ ​estabelecem,​ ​com​ ​essa​ ​palavra-tema​​,​ ​determinadas​ ​relações​ ​sintagmáticas.​
​Saussure​​teria​​percebido​​que​​essa​​palavra-tema​​estabeleceria​​sempre​​determinadas​
​relações​​sintagmáticas​​com​​outros​​vocábulos,​​independentemente​​do​​texto​​em​​que​
​ela​ ​se​ ​encontrasse.​ ​Então,​ ​ele​ ​começou​ ​a​ ​verificar​ ​o​ ​comportamento”​ ​de​ ​uma​
​mesma​ ​palavra-tema​ ​em​ ​textos​ ​diferentes.​ ​A​ ​aproximação​ ​dos​ ​mais​ ​variados​
​textos,​​portanto,​​dava-se,​​para​​Saussure,​​a​​partir​​da​​palavra-tema​​por​​eles​​utilizada.​
​(...)​ ​Um​ ​(pós)​ ​estruturalista​ ​que​ ​se​ ​voltou​​para​​o​​estudo​​da​ ​intertextualidade​ ​nos​
​âmbitos​ ​sintático​ ​e​ ​semântico​ ​foi​ ​Michel​ ​Riffaterre,​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​seu​ ​conceito​ ​de​
​hipograma​​,​ ​que​ ​pode​ ​ser​ ​um​ ​texto​ ​ou​ ​um​ ​grupo​ ​de​ ​palavras​ ​que​​pertence​​a​​um​
​determinado​ ​texto.​ ​Contudo,​ ​Kristeva,​ ​ao​ ​chamar​ ​de​ ​intertextualidade​ ​o​​diálogo​
​estabelecido​ ​entre​ ​os​ ​textos,​ ​não​​se​​baseou​​nos​​estudos​​de​​Saussure​​em​​torno​​do​
​conceito​ ​de​ ​anagrama​ ​ou​ ​nos​ ​de​​Riffaterre​​sobre​​o​​de​ ​hipograma​​,​ ​mas​​naqueles​
​que​​Bakhtin​​já​​havia​​realizado​​em​​torno​​do​​texto​​pifônico.​​Para​​Bakhtin,​​todo​​texto​
​é​​polifônico​​e​​dialoga,​​no​​nível​​da​​enunciação,​​sempre​​com​​outros​​textos​​(Torres,​
​2016, p. 36-7).​

​Torres​​(2016)​​faz​​um​​compilado​​em​​torno​​de​​autores​​que​​trabalharam​​de​​algum​

​modo​​com​​o​​conceito​​de​​intertextualidade.​​Podemos​​sintetizar​​a​​intertextualidade​​a​​partir​​da​

​relação​ ​estabelecida​​entre​​textos,​​assim​​podemos​​perceber​​que​​nenhum​​dos​​teóricos​​aborda​

​pontos referidos pela Teoria da Residualidade.​

​Vejamos,​ ​portanto,​ ​algo​ ​capaz​ ​de​ ​nos​ ​ajudar​ ​a​ ​demonstrar​ ​o​ ​que​​ocorre​​com​​a​

​obra​​a​​qual​​estamos​​estudando,​​para​​tanto​​cabe​​uma​​síntese​​a​​partir​​dos​​elementos​​dos​​quais​

​dispomos​​n’​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​.​​Já​​mencionamos​​a​​narrativa​​dos​​amantes​​como​

​uma​ ​reconstrução​ ​feita​ ​por​ ​Bédier​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​vários​ ​fragmentos,​ ​principalmente​ ​da​ ​Idade​

​Média,​ ​os​ ​quais​ ​ele​ ​teve​ ​acesso.​ ​Este,​ ​então,​ ​não​ ​seria​​um​​trabalho​​intertextual?​​Sim,​​mas​

​não​​apenas.​​A​​intertextualidade​​se​​dá​​no​​plano​​textual,​​quando​​um​​texto​​aparece​​de​​alguma​

​forma​​em​​outro​​texto​​é​​um​​procedimento​​intertextual.​​Porém,​​como​​temos​​afirmado,​​Bédier​

​ultrapassou​ ​esse​ ​plano​ ​quando​ ​foi​​capaz​​de​​evocar​​elementos​​da​​cultura​​medieval:​​o​​modo​

​de pensar, a crença, valores ali perpetuados etc.​

​Não​ ​nos​ ​esqueçamos​ ​do​ ​que​ ​disse​ ​Castel​ ​(1998)​ ​sobre​ ​o​ ​espírito​ ​medieval​

​evocado​​pelo​​autor​​no​​seu​​romance.​​Não​​nos​​esqueçamos​​também​​da​​inventividade​​do​​autor​

​e​ ​do​ ​que​ ​ele​ ​coloca​ ​do​ ​seu​ ​tempo​ ​na​ ​obra.​ ​As​ ​versões​​inspiradoras,​​esteio​​da​​sua​​própria,​

​estão​ ​em​ ​versos,​ ​por​ ​exemplo,​ ​e​ ​seu​ ​romance,​ ​como​ ​fazem​ ​seus​ ​contemporâneos,​ ​é​ ​em​

​prosa.​ ​Não​ ​nos​ ​esqueçamos​ ​o​ ​espírito​ ​medieval​ ​evocado​ ​por​ ​ele,​ ​mas​ ​também​ ​traços​

​culturais​​da​​cultura​​celta​​por​​ele​​retomados,​​escrevendo​​desta​​feita​​uma​​obra​​a​​partir​​de​​um​

​emaranhado​ ​cultural.​ ​Então​ ​podemos​ ​admitir​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​um​ ​processo​ ​de​

​intertextualidade,​​contudo​​o​​processo​​de​​residualidade​​evocado​​pela​​obra​​é​​muito​​mais​​rico​​e​

​possibilita outras análises.​



​32​

​Ao​ ​reunir​ ​elementos​ ​residuais​ ​de​ ​tantas​ ​narrativas​ ​advindas​ ​de​ ​mentalidades​ ​e​

​imaginários​ ​tão​ ​diversos​ ​só​ ​poderia​ ​resultar​ ​num​ ​todo​ ​hibridizado​ ​culturalmente.​ ​Pontes​

​(2017) nos diz:​

​Quando​ ​há​ ​pouco​ ​tocamos​ ​na​ ​questão​ ​da​ ​“transfusão​ ​de​ ​resíduos”​ ​já​ ​nos​
​direcionamos​ ​para​ ​o​ ​conceito​ ​de​ ​hibridação​ ​cultural,​ ​que​ ​nos​ ​exige​ ​uma​
​aproximação​​da​​Sociologia,​​da​​Antropologia​​e​​da​​Etnologia,​​pois,​​por​​intermédio​
​destas​​ciências​​nos​​chegaram​​conceitos​​como​​os​​de​​“herança​​social”,​​“transmissão​
​de​ ​padrões”,​ ​“empréstimos​ ​linguísticos”,​ ​“sincretismos”​ ​e​ ​tantos​ ​outros​ ​que​
​compõem​ ​o​ ​arsenal​ ​teórico​ ​dessas​ ​ciências​ ​lindeiras​​da​​Teoria​​da​​Residualidade.​
​Os​ ​fatos​ ​que​ ​assim​ ​vão​ ​denominados​ ​cabem,​ ​todos,​ ​numa​ ​expressão​ ​conceitual​
​mais​ ​ampla,​ ​conhecida​ ​por​ ​“hibridismos​ ​culturais”,​ ​muito​ ​usada​ ​nas​ ​Ciências​
​Sociais​ ​de​ ​hoje.​ ​Preferimos​ ​“hibridação​ ​cultural”,​ ​nos​ ​estudos​ ​residuais,​ ​porque​
​esta​ ​expressão​ ​traduz​ ​bem​ ​o​​caráter​​dinâmico​​dos​​fenômenos​​pesquisados.​​O​​ser​
​híbrido​ ​é​ ​aquele​ ​dotado​ ​de​ ​duas​ ​naturezas​ ​diversas.​ ​Por​ ​exemplo,​ ​a​ ​clássica​
​imagem​​mítica​​da​​sereia,​​metade​​peixe,​​metade​​mulher.​​Nela​​estão​​duas​​naturezas​
​distintas:​​a​​do​​animal​​irracional​​e​​a​​humana.​​O​​mesmo​​fato​​ocorre​​na​​cultura​​e​​na​
​literatura.​ ​Não​ ​há​ ​nestas​ ​uma​ ​manifestação​ ​sequer​ ​que​ ​seja​ ​única,​ ​singular,​
​original.​ ​Todas​ ​são​ ​produto​ ​de​ ​hibridação,​ ​sobretudo​ ​no​ ​estágio​​histórico​​vivido​
​neste​​primeiro​​lustro​​do​​século​​XXI,​​em​​que​​a​​velocidade​​dos​​contatos​​entre​​povos​
​e​ ​culturas​ ​se​​acentuou​​enormemente​​por​​conta​​da​​alta​​tecnologia​​alcançada​​pelos​
​chamados​​“mass​​media”.​​A​​força​​da​​hibridação​​cultural​​tanto​​se​​acentua​​nos​​dias​
​em​​curso,​​que​​fica​​difícil​​sabermos​​o​​que​​vem​​a​​ser​​o​​próprio,​​digamos,​​até​​mesmo​
​na​​identidade​​individual​​e​​na​​nacional.​​Por​​isso,​​o​​conceito​​de​​que​​ora​​tratamos​​é​
​de​ ​extrema​​importância,​​tendo​​em​​si​​a​​possibilidade​​de​​nos​​guiar​​no​​emaranhado​
​de​​manifestações​​culturais​​que​​vai​​incessantemente​​gerando​​outras​​(Pontes,​​2017,​
​p. 15).​

​O​ ​processo​ ​realizado​ ​é​ ​o​ ​de​ ​endoculturação,​ ​o​ ​qual​ ​ocorre​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​uma​

​autorientação​​que​​o​​autor​​se​​propõe​​diante​​dos​​elementos​​escolhidos.​​Para​​Bédier,​​esse​​seria​

​um​ ​ponto​ ​negativo​ ​de​ ​sua​ ​obra,​ ​contudo​ ​o​ ​que​ ​ele​ ​fez​ ​foi​ ​dar​ ​nova​​forma​​à​​narrativa.​​Ao​

​reunir​ ​tantas​ ​versões,​​o​​autor​​precisou​​realizar​​um​​polimento​​estético,​​ou​​seja,​​por​​meio​​do​

​processo​​de​​cristalização,​​que​​segundo​​Pontes​​é​​“a​​transformação​​dos​​produtos​​culturais​​sob​

​o​​fluir​​temporal”​​(Pontes,​​2020,​​p.​​15),​​a​​obra​​bedieniana​​juntou,​​cortou,​​acrescentou​​e​​deu​

​ao leitor um resultado harmônico, sem desconcerto.​

​Segundo Brandão (2020):​

​Após​​os​​pouco​​mais​​de​​cem​​anos​​que​​nos​​separam​​dos​​primeiros​​estudos​​relativos​
​à​​“lenda”​​de​​Tristão,​​pode-se​​afirmar​​com​​certeza​​sua​​origem​​celta,​​o​​que​​não​​quer​
​dizer​​que,​​na​​forma​​como​​se​​transmitiu​​nos​​romances​​dos​​séculos​​XII​​e​​XIII,​​não​
​tenha​​assumido​​matérias​​e​​feições​​francesas.​​O​​debate​​em​​torno​​do​​assunto​​tem​​em​
​vista​​não​​mais​​que​​a​​percepção​​de​​quanto​​se​​deve​​atribuir​​aos​​diferentes​​elementos,​
​a​ ​saber,​ ​os​ ​substratos​ ​de​ ​procedência​ ​celta​ ​–​ ​nomeadamente​ ​picto,​ ​címrico​ ​e​
​irlandês – e a elaboração em língua e ambiente franceses (Brandão, 2020, p. 10).​

​O​​autor​​supracitado,​​fazendo​​referência​​ao​​Romance​​de​​Tristão​​,​​de​​Béroul,​​uma​

​das​​versões​​usadas​​por​​Bédier​​para​​a​​reconstrução​​da​​história​​dos​​amantes,​​afiança​​haver​​na​

​narrativa, sem sombra de dúvidas, elementos que remontam à cultura celta.​



​33​

​Desse​ ​modo,​ ​a​ ​versão​ ​de​ ​Bediér,​ ​concebida​ ​como​ ​colcha​ ​de​ ​retalhos,​ ​traz​

​elementos​​ora​​condizentes​​com​​os​​romances​​medievais​​e​​os​​costumes​​e​​cultura​​próprios​​da​

​época, ora alusivos à toda carga cultural celta e suas representações.​

​O​ ​romance​ ​irrealizável​ ​dos​ ​personagens​ ​protagonistas​ ​possivelmente​ ​inspirou​

​muitas​ ​outras​ ​histórias​ ​de​ ​amor,​ ​sendo​ ​Romeu​ ​e​ ​Julieta​ ​uma​ ​das​ ​mais​ ​conhecidas,​

​tornando-se​​inclusive​​mais​​assimilada​​na​​atualidade​​que​​a​​própria​​narrativa​​dos​​amantes​​das​

​Cornualhas.​

​A​​história​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​vem​​sendo​​contada​​através​​dos​​tempos​​e​​ultrapassa​

​modelos,​ ​crenças,​ ​padrões​ ​e​ ​entendimentos,​ ​pois​ ​além​​de​​uma​​narrativa​​literária,​​atravessa​

​os​ ​tempos​ ​com​ ​uma​ ​combinação​ ​de​ ​elementos​ ​históricos​ ​e​ ​ficcionais​​por​​meio​​de​​versões​

​não só escritas, mas sabidamente também orais.​

​Dessa​ ​forma​ ​a​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​ ​tem​​sido​​considerada,​​para​​além​​do​​texto​

​literário,​ ​uma​ ​lenda.​ ​Não​ ​é​ ​raro​ ​encontrarmos​ ​referências​ ​à​ ​história​ ​dos​ ​amantes​

​denominando-a​ ​A​ ​Lenda​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​.​ ​Para​ ​tanto​ ​observamos​​as​​palavras​​de​​alguns​

​estudiosos, a começar por Moisés (1978). O conceito de lenda, segundo nos fala o autor:​

​Designa​​toda​​narrativa​​em​​que​​um​​fato​​histórico​​se​​amplifica​​e​​se​​transforma​​sob​​o​
​efeito​ ​da​ ​imaginação​ ​popular.​ ​Não​ ​raro,​ ​a​ ​veracidade​ ​se​ ​perde​ ​no​ ​decorrer​ ​do​
​tempo,​ ​de​ ​molde​ ​a​ ​substituir​ ​apenas​ ​a​ ​versão​ ​folclórica​ ​dos​ ​acontecimentos.​ ​A​
​lenda​​distingue-se​​do​​mito​​na​​medida​​em​​que​​este​​não​​deriva​​de​​acontecimentos​​e​
​faz​​apelo​​ao​​sobrenatural.​​O​​vocábulo​​“lenda”​​também​​designava,​​na​​Idade​​Média,​
​os relatos contendo vidas de santos (Moisés, 1978, p.  305).​

​O​​autor​​enfatiza​​ser​​a​​lenda​​fruto​​da​​mescla​​entre​​elementos​​históricos​​e​​a​​força​

​imaginativa,​ ​diferenciando-se​ ​desse​ ​modo​ ​do​​mito,​​sobre​​o​​qual​​discorreremos​​adiante.​​Da​

​mesma forma, Weitzel (1995) nos diz:​

​Lenda​​(de​​“legenda”,​​do​​verbo​​latino​​“légere”​​ler)​​era​​o​​nome​​dado​​antigamente​​a​
​uma​ ​narrativa​ ​sobre​ ​a​ ​vida​ ​de​ ​santos​​e​​mártires,​​para​​ser​​lida​​nos​​refeitórios​​dos​
​conventos​​(ao​​mesmo​​tempo​​que​​o​​corpo​​se​​nutria,​​a​​alma​​também​​se​​alimentava​
​com​​os​​edificantes​​exemplos​​tirados​​da​​vida​​dos​​santos​​do​​dia),​​passando​​depois​​a​
​se​ ​aplicar​ ​a​​todo​​relato​​maravilhoso.​​Isso​​não​​quer​​dizer​​que​​a​​lenda​​só​​apareceu​
​com​ ​o​ ​cristianismo.​ ​De​ ​tempos​ ​imemoriais,​ ​povos​ ​primitivos​ ​criaram​ ​relatos​
​fantásticos,​​seja​​de​​acontecimentos​​verdadeiros​​em​​sua​​origem​​ou​​tidos​​como​​tais,​
​sejam​​de​​personagens​​que​​possam​​ter​​existido,​​embora​​a​​imaginação​​popular​​tenha​
​desfigurado​ ​seus​ ​feitos​ ​com​ ​caracteres​ ​maravilhosos,​ ​que​ ​se​ ​transmitiram​ ​de​
​geração​ ​a​ ​geração,​ ​seja​ ​mesmo​ ​da​ ​sedimentação​ ​em​ ​uma​ ​só​ ​figura​ ​de​ ​fatos​
​históricos​ ​de​ ​todo​ ​um​ ​povo,​ ​os​ ​quais​ ​são​ ​falsamente​ ​atribuídos​ ​a​ ​esse​ ​único​
​personagem.​​A​​lenda​​é​​a​​mãe​​da​​história,​​pois​​que​​esta​​em​​seus​​primórdios,​​nada​
​mais​​foi​​que​​uma​​sucessão​​de​​lendas​​passadas​​oralmente​​de​​uma​​geração​​a​​outra,​
​enriquecidas​​constantemente​​pela​​fantasia​​popular.​​Assim,​​a​​separação​​do​​lendário​
​do​​histórico​​foi​​sempre​​penosa​​para​​a​​crítica​​histórica.​​Foi​​o​​que​​fez​​Heródoto,​​ao​
​escrever​ ​a​ ​sua​ ​“História”,​ ​escolhendo​ ​os​ ​relatos​ ​que​ ​lhe​ ​parecem​ ​verossímeis​ ​e​
​abandonando-os com pouca aparência de verdadeiros (Weitzel, 1995, p. 30-1).​



​34​

​Ambos​​os​​autores​​convergem​​sobre​​o​​conceito​​de​​lenda,​​para​​eles,​​os​​elementos​

​históricos​ ​de​ ​uma​ ​determinada​ ​narrativa​ ​vão​ ​se​ ​amalgamando​ ​com​ ​expressões​ ​da​

​imaginação,​ ​daí​ ​se​ ​originaria​​a​​lenda.​​Podemos​​afirmar​​que​​a​​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda,​

​além de material literário, é também uma lenda.​

​Partindo​ ​dessa​ ​compreensão​ ​já​​sedimentada,​​da​​qual​​salienta-se​​que​​a​​narrativa​

​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​está​ ​para​ ​além​ ​de​ ​um​ ​texto​ ​literário,​ ​tendo​ ​recebido​ ​muitas​ ​vezes​ ​a​

​menção​​da​​palavra​​lenda​​ao​​fazer​​referência​​à​​história​​dos​​amantes,​​vejamos​​as​​palavras​​de​

​Brandão (2020), por exemplo:​

​Gaston​ ​Paris​ ​e​ ​Joseph​ ​Bédier​ ​elencaram​ ​os​ ​elementos​ ​celtas​ ​da​ ​“lenda”.​ ​O​
​primeiro​ ​defende​ ​uma​ ​posição​ ​hoje​ ​tida​ ​como​ ​extremada​ ​e​ ​“romântica”,​
​apresentada​​pela​​primeira​​vez​​em​​artigo​​publicado​​na​​Revue​​de​​Paris​​,​​com​​data​​de​
​1894:​ ​sob​ ​a​ ​capa​ ​francesa,​ ​teríamos​ ​acesso​ ​pleno​ ​a​ ​um​ ​patrimônio​ ​celta,​ ​os​
​indícios​​disso​​estando​​tanto​​no​​tema​​do​​adultério,​​quanto​​na​​habilidade​​de​​Isolda​​e​
​de​​sua​​mãe​​no​​preparo​​de​​poções​​mágicas,​​no​​cão​​treinado​​para​​caçar​​sem​​ladrar,​
​no​​uso​​de​​tranças​​pelos​​cavaleiros,​​na​​prática​​das​​decapitações​​etc.​​Esse​​ponto​​de​
​vista​​foi​​seguido,​​ainda​​que​​de​​forma​​mitigada,​​por​​Bédier,​​que,​​na​​sua​​edição​​do​
​poema​​da​​autoria​​de​​Thomas​​d’Angleterre,​​publicada​​em​​Paris,​​em​​1905,​​sustenta​
​que​​“o​​caráter​​e​​o​​espírito​​da​​lenda​​não​​se​​podem​​dizer​​senão​​franceses”,​​os​​mais​
​antigos​ ​naturalmente​ ​celtas:​ ​a)​ ​um​ ​primeiro​ ​seria​ ​picto,​ ​testemunhado​ ​pela​
​presença,​ ​na​ ​tríade​​galesa​​do​ ​Mabinogion​​,​ ​de​​um​​Drystan​​ab​​Tallwch,​​amante​​de​
​Essylt,​​mulher​​de​​March,​​“tal​​nome​​sendo​​o​​correspondente​​galês​​do​​picto​​Drostan​
​mab​​Talore,​​chefe​​histórico​​que​​reinou​​no​​século​​VIII”;​​b)​​o​​segundo​​estágio​​seria​
​címrico,​ ​em​​que​​conservado​​o​​nome​​de​​Tristão,​​os​​galeses​​o​​puseram​​em​​relação​
​com​ ​o​ ​rei​ ​March​ ​da​ ​Cornualha,​ ​personagem​ ​que​ ​teria​ ​realmente​ ​existido​ ​e​ ​cuja​
​memória​​se​​conservava​​na​​Vida​​de​​São​​Paulo​​Aureliano​​;​​c)​​enfim,​​a​​forma​​final​​da​
​lenda,​ ​conhecida​ ​nos​ ​poemas​ ​dos​ ​séculos​ ​XII​ ​e​ ​XIII,​ ​se​ ​deveria​​a​​um​​povo​​que​
​falava​ ​tanto​ ​o​ ​bretão​ ​como​ ​o​ ​francês.​ ​Aos​ ​estágios​ ​mais​ ​antigos​ ​pertenceriam​
​dados​​como​​as​​orelhas​​de​​cavalo​​do​​rei​​Marco​​e​​a​​cena​​em​​que​​Tristão,​​com​​uma​
​flecha​ ​dada​ ​por​ ​Isolda,​ ​atinge​ ​a​ ​cabeça​ ​de​ ​um​ ​dos​ ​inimigos​ ​que​ ​aparece​ ​numa​
​janela,​​negando​​Bédier,​​contudo,​​que​​o​​preparo​​de​​filtros,​​o​​cão​​que​​caça​​sem​​latir​
​ou​ ​os​ ​cavaleiros​ ​com​ ​tranças​ ​possam​ ​ser​ ​tidos​ ​como​​elementos​​celtas​​(Brandão,​
​2020, p. 10-1).​

​Pela​ ​própria​ ​disseminação​ ​da​ ​história​ ​e​ ​pelo​ ​modo​​como​​ela​​permaneceu​​fértil​

​através​​dos​​séculos,​​podemos​​afirmar​​ser​​uma​​narrativa​​literária​​difundida​​amplamente,​​mas​

​pode-se​ ​também​ ​cogitar​ ​seu​ ​caráter​ ​lendário,​ ​se​ ​considerarmos​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​relatos​ ​os​

​quais​​abordam​​a​​existência​​real​​dos​​personagens​​ou,​​pelo​​menos,​​de​​pessoas​​as​​quais​​teriam​

​sido modelos para os mesmos, bem como de lugares reais e situações históricas conhecidas.​

​Barros​​(1997)​​elenca​​uma​​série​​de​​elementos​​coincidentes​​historicamente​​com​​a​

​narrativa dos amantes. Citamos por exemplo:​

​Desde​ ​o​​século​​III,​​a​​Irlanda,​​dividida​​em​​cinco​​reinos,​​estava​​sob​​a​​suserania​​de​
​um​ ​único​ ​rei,​ ​que​ ​se​ ​sobrepunha​ ​a​ ​todos​ ​os​ ​outros.​ ​Os​ ​reis​ ​dependentes,​ ​como​
​signo​ ​de​ ​reconhecimento​ ​da​ ​autoridade​ ​do​ ​suserano,​ ​enviavam-lhe​ ​tributos.​ ​Os​
​tributos​​ou​​“bóroma”,​​como​​eram​​chamados,​​podiam​​ser​​em​​animais,​​em​​roupas​​de​
​cama,​ ​caldeirões,​ ​homens​ ​ou​ ​mulheres,​ ​sendo​ ​que​ ​as​ ​mulheres,​ ​frequentemente,​
​eram​ ​as​ ​filhas​ ​dos​ ​reis​ ​dependentes.​ ​Segundo​ ​o​ ​poema​ ​de​ ​Thomas,​ ​foi​​isso​​que​



​35​

​Morholt,​ ​o​ ​gigante​ ​irlandês,​ ​exigiu​ ​da​ ​Cornualha.​ ​O​ ​fato​ ​fica​ ​mais​ ​verossímil​
​quando​​sabemos​​que​​em​​Tintagel​​foi​​registrada​​uma​​tradição​​local​​fazendo​​menção​
​ao​ ​tributo​ ​humano​ ​exigido​ ​por​ ​estrangeiros.​ ​Em​ ​Les​ ​Mabinogion​ ​também​
​encontramos,​ ​na​ ​história​​de​​Brangwen,​​menção​​ao​​pavor​​que​​os​​galeses​​sentiram​
​quando​ ​o​ ​rei​ ​da​ ​Irlanda​ ​desembarcou​ ​em​ ​Gales.​ ​Os​ ​arqueólogos​ ​assinalaram​ ​a​
​existência,​​nessa​​época,​​na​​floresta​​do​​Moreis​​(Morois),​​de​​uma​​colônia​​irlandesa​​e​
​de​ ​inscrições​ ​locais​​em​​“ogam”.​​A​​tradição​​literária​​dos​​romances​​de​​Tristão​​nos​
​diz​ ​que​ ​Tristão​ ​se​ ​comunicava​ ​em​ ​“ogam”​ ​com​ ​Isolda.​ ​Brangienn/​ ​Brangwen,​
​tendo-lhe​​ensinado​​o​​artifício​​dos​​gravetos​​de​​madeira​​talhada,​​ajudava-o​​a​​marcar​
​os​ ​encontros​ ​secretos​ ​com​ ​Isolda,​ ​sem​ ​que​ ​corressem​ ​riscos,​ ​já​ ​Marc​ ​não​ ​os​
​conhecia.​ ​Estes​ ​episódios​ ​aparecem​ ​em​ ​Eilhart​ ​von​ ​Oberg​ ​e​ ​Gottfried​ ​von​
​Strasbourg,​​e​​Marie​​de​​France,​​no​​Chèvrefeuille​​,​​também​​o​​descreve.​​A​​menção​​ao​
​“ogam”​​é​​arcaica.​​Se​​levarmos​​em​​conta​​que​​esse​​alfabeto​​desapareceu​​no​​século​
​VII,​​os​​autores​​do​​século​​XII​​e​​XIII​​não​​o​​conheciam​​mais,​​sendo​​sua​​única​​fonte​
​de informação a tradição oral e os textos anteriores (Barros, 1997, p. 120-1).​

​A​ ​autora​ ​arrola​ ​várias​ ​informações​ ​e​ ​elas​ ​nos​ ​levam​ ​a​ ​compreender​ ​o​ ​caráter​

​lendário​​entranhado​​de​​fato​​na​​narrativa​​dos​​amantes.​​Elementos​​convergentes​​da​​literatura​​e​

​da​ ​história,​ ​ou​ ​seja,​ ​inventividade​ ​e​​realidade,​​ingredientes​​criadores​​das​​lendas.​​Falar​​d’​​O​

​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​também​ ​pode​ ​fazer​ ​emergir​ ​o​ ​caráter​ ​mítico,​ ​pois​​de​​acordo​

​com Eliade (2018):​

​O​ ​mito​ ​conta​ ​uma​​história​​sagrada,​​quer​​dizer,​​um​​acontecimento​​primordial​​que​
​teve​ ​lugar​ ​no​ ​começo​ ​do​ ​tempo,​ ​ab​ ​initio​​.​ ​Mas​ ​contar​ ​uma​ ​história​ ​sagrada​
​equivale​ ​a​ ​revelar​ ​um​ ​mistério,​ ​pois​ ​as​ ​personagens​ ​do​ ​mito​ ​não​ ​são​ ​seres​
​humanos:​​são​​deuses​​ou​​heróis​​civilizadores.​​Por​​essa​​razão​​suas​​gesta​​constituem​
​mistérios:​​o​​homem​​não​​poderia​​conhecê-los​​se​​não​​lhe​​fossem​​revelados.​​O​​mito​​é​
​pois​​a​​história​​do​​que​​se​​passou​ ​in​​illo​​tempore​​,​ ​a​​narração​​daquilo​​que​​os​​deuses​
​ou​​os​​seres​​divinos​​fizeram​​no​​começo​​do​​Tempo.​​“Dizer”​​um​​mito​​é​​proclamar​​o​
​que​ ​se​ ​passou​ ​ab​ ​origine​​.​ ​Uma​ ​vez​ ​“dito”,​ ​quer​ ​dizer,​​revelado,​​o​​mito​​torna-se​
​verdade​ ​apodítica:​ ​funda​ ​a​ ​verdade​ ​absoluta.​ ​“É​ ​assim​ ​porque​ ​foi​ ​dito​ ​que​ ​é​
​assim”,​​declaram​​os​​esquimós​​netsilik​​a​​fim​​de​​justificar​​a​​validade​​de​​sua​​história​
​sagrada​ ​e​ ​suas​ ​tradições​ ​religiosas.​ ​O​ ​mito​ ​proclama​ ​a​ ​aparição​ ​de​ ​uma​ ​nova​
​“situação”​ ​cósmica​ ​ou​ ​de​ ​um​ ​acontecimento​ ​primordial.​ ​Portanto,​ ​é​ ​sempre​ ​a​
​narração​ ​de​​uma​​“criação:​​conta-se​​como​​qualquer​​coisa​​foi​​efetuada,​​começou​​a​
​ser.​​É​​por​​isso​​que​​o​​mito​​é​​solidário​​da​​ontologia:​​só​​fala​​das​ ​realidades​​,​ ​do​​que​
​aconteceu​​realmente​​, do que se manifestou plenamente​​(Eliade, 2018, p. 84-5).​

​Se​ ​pensarmos​​na​​história​​de​​Tristão​​e​​Isolda,​​podemos​​verificar​​que​​várias​​das​

​características​ ​elencadas​ ​pelo​ ​autor​ ​podem​ ​ser​ ​observadas.​ ​É​ ​uma​ ​história​ ​que​ ​revela​ ​um​

​mistério,​ ​o​ ​do​ ​amor​ ​desmedido,​​é​​considerada​​um​​acontecimento​​primordial,​​pois​​serve​​de​

​modelo​ ​para​ ​muitas​ ​histórias​ ​de​ ​amor​ ​impossível.​ ​Tristão​ ​é​ ​descrito​ ​em​ ​vários​ ​momentos​

​como​ ​um​ ​herói,​ ​mas​ ​transcende​ ​e​ ​transborda​ ​o​ ​modelo​ ​de​ ​cavaleiro​ ​medieval.​ ​Isolda​ ​é​

​detentora​ ​de​​uma​​beleza​​singular​​e​​dotada​​de​​saberes​​mágicos,​​a​​partir​​do​​uso​​diferenciado​

​de​ ​ervas,​ ​sendo​ ​sempre​ ​detentora​ ​do​ ​conhecimento​ ​capaz​ ​de​ ​efetivar​ ​curas​ ​impossíveis,​

​feitos​​os​​quais​​os​​seres​​humanos​​comuns​​não​​são​​capazes​​de​​realizar,​​podendo​​dessa​​forma​

​ser comparada a uma deusa. Sendo assim, podemos evocar tal caráter mítico.​

​Também Rougemont (2003) nos diz existir:​



​36​

​Um​​grande​​mito​​europeu​​do​​adultério:​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda.​​Em​​meio​​à​
​desordem​​extrema​​de​​nossos​​costumes,​​na​​confusão​​das​​morais​​e​​dos​​imoralismos​
​daí​ ​decorrentes,​ ​nos​ ​momentos​ ​mais​ ​sublimes​ ​de​ ​um​ ​drama,​ ​certamente​ ​vemos​
​transparecer​ ​em​ ​filigrana​ ​essa​ ​forma​​mítica.​​Como​​uma​​grande​​imagem​​simples,​
​um​ ​tipo​ ​primitivo​​de​​nossos​​mais​​complexos​​tormentos.​​Tal​​como​​os​​poetas​​que,​
​para​​se​​livrar​​das​​confusões​​de​​nossa​​língua,​​costumam​​fazer​​remontar​​as​​palavras​
​às​ ​suas​ ​mais​ ​distantes,​ ​isto​ ​é,​ ​à​ ​coisa​ ​ou​ ​ao​​ato​​que​​se​​imagina​​que​​designavam​
​primordialmente,​​eu​​gostaria​​de​​relacionar​​esse​​mito​​a​​certas​​confusões​​de​​nossos​
​costumes.​​(...)​​Poderíamos​​dizer,​​de​​um​​modo​​geral,​​que​​um​​mito​​é​​uma​​história,​
​uma​ ​fábula​ ​simbólica,​ ​simples​ ​e​ ​tocante,​ ​que​ ​resume​ ​um​ ​número​ ​infinito​ ​de​
​situações​ ​mais​ ​ou​ ​menos​ ​análogas.​ ​O​ ​mito​ ​permite​ ​a​ ​identificação​ ​imediata​ ​de​
​determinados​ ​tipos​ ​de​ ​relações​ ​constantes,​ ​destacando-se​ ​do​ ​emaranhado​ ​das​
​aparências​ ​cotidianas.​ ​Num​ ​sentido​ ​mais​​restrito,​​os​​mitos​​traduzem​​as​​regras​​de​
​conduta​​de​​um​​grupo​​social​​ou​​religioso.​​Eles​​têm​​origem,​​portanto,​​no​​elemento​
​sagrado em torno do qual se construiu o grupo (Rougemont, 2003, p. 27-8).​

​Diante​​das​​observações​​elencadas,​​temos​​o​​romance​​em​​questão​​como​​ilustrativo​

​dessa​ ​fábula​ ​simbólica,​ ​ou​ ​seja,​ ​trata-se​ ​de​ ​um​ ​modelo​ ​fundador​ ​do​ ​amor​ ​impossível,​

​resultante​ ​num​ ​número​ ​infinito​ ​de​ ​outras​ ​histórias​ ​análogas,​ ​as​ ​quais​ ​um​ ​casal,​ ​por​ ​não​

​conseguir​​viver​​esse​​amor​​irrealizável​​de​​forma​​plena,​​é​​levado​​à​​morte​​terrena​​e,​​segundo​​a​

​proposta na narrativa, só a vida após a morte é a promessa de realização de tal amor.​



​37​

​3​ ​HISTÓRICO​ ​DA​ ​NARRATIVA​ ​DE​ ​TRISTÃO​ ​E​ ​ISOLDA​ ​OU​ ​DAS​ ​VEREDAS​

​PERCORRIDAS​

​Senhores,​​os​​bons​​trovadores​​de​​antanho,​​Béroul​​e​​Thomas,​​e​​monsenhor​​Eilhart​​e​
​mestre​ ​Gottfried,​ ​narram​​este​​conto​​para​​todos​​os​​que​​amam,​​não​​para​​os​​outros.​
​Transmitem-vos​ ​por​ ​meu​ ​intermédio​ ​sua​ ​saudação.​ ​Cumprimentam​ ​os​ ​que​ ​são​
​sonhadores​ ​e​ ​os​ ​que​ ​são​ ​felizes,​ ​os​ ​descontentes​ ​e​​os​​apaixonados,​​os​​que​​estão​
​alegres​​e​​os​​que​​estão​​perturbados,​​todos​​os​​amantes.​​Que​​possam​​encontrar​​aqui​
​consolo​ ​contra​ ​a​ ​inconstância,​ ​contra​ ​a​ ​injustiça,​ ​contra​ ​o​ ​despeito,​ ​contra​ ​a​
​aflição, contra todos os males do amor (Bédier, 1988, p. 143).​

​A​​epígrafe​​que​​abre​​este​​capítulo​​remonta​​a​​quatro​​autores​​medievais​​dedicados​

​a​ ​contar​ ​a​ ​história​ ​de​ ​Tristão​ ​e​​Isolda​​por​​meio​​das​​palavras​​de​​Bédier​​(1988).​​Contudo​​as​

​primeiras​ ​versões​ ​as​ ​quais​ ​mencionam​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​já​ ​eram​​conhecidas​​desde​​o​​século​

​VII​​(na​​oralidade),​​muitas​​outras​​foram​​encontradas​​de​​forma​​incompleta​​nos​​séculos​​XII​​e​

​XIII, além de outras nos séculos XIX e XX​​7​​, e ainda​​hoje continuam a proliferar.​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​são​ ​personagens​ ​provenientes​ ​primordialmente​ ​do​ ​imaginário​

​celta​​e​​acompanhados​​de​​resíduos,​​como​​podemos​​inferir​​a​​partir​​das​​semelhanças​​essenciais​

​ao​ ​pertencimento​ ​com​ ​esta​ ​cultura.​ ​Desse​ ​modo,​ ​algumas​ ​explicações​ ​são​ ​necessárias​ ​à​

​compreensão​​das​​várias​​versões​​da​​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​que,​​embora​​escritas​​a​​partir​

​do​ ​século​ ​XII,​ ​não​ ​abandonam​ ​sua​ ​estrutura​ ​primitiva.​ ​Por​ ​esse​ ​motivo,​ ​adentraremos​ ​à​

​cultura celta a seguir.​

​3.1 Desbravando a Cultura Celta: raiz e percurso, vestigios e itinerários​

​Demasiados,​ ​talvez​ ​para​ ​a​ ​maioria​ ​das​ ​pessoas​ ​fora​ ​da​ ​companhia​ ​dos​ ​grandes​
​eruditos,​ ​no​ ​passado​ ​e​ ​no​ ​presente,​ ​os​ ​‘Celtas’​ ​de​ ​qualquer​ ​modo​ ​são​ ​um​ ​saco​
​mágico,​​no​​qual​​se​​pode​​colocar​​qualquer​​coisa,​​e​​do​​qual​​qualquer​​coisa​​pode​​vir.​
​(...)​​Tudo​​é​​possível​​no​​fabuloso​​crepúsculo​​celta,​​que​​não​​é​​tanto​​um​​crepúsculo​
​dos deuses como da razão (Tolkien, 2006, p. 186-7).​

​A​​epígrafe​​que​​abre​​esta​​seção​​nos​​coloca​​não​​só​​diante​​da​​forma​​como​​Tolkien​

​(2006)​ ​visualiza​ ​os​ ​celtas,​ ​mas​ ​também​ ​em​ ​relação​ ​ao​ ​modo,​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​nebuloso​ ​e​ ​do​

​7​ ​Histórias​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​do​ ​rei​ ​Marcos​ ​já​ ​eram​ ​conhecidas​ ​desde​ ​o​ ​século​ ​VII.​ ​Entre​ ​os​ ​séculos​​XII​​e​​XIII​
​surgem​​as​​seguintes​​versões​​da​​história​​de​​Tristão​​e​​Isolda:​​De​​Béroul,​​Thomas,​​Eilhart,​​duas​​Folies​​Tristan​​e​​o​
​Romance​ ​em​ ​prosa​​;​​que​​servirão​​de​​base​​para​​inúmeras​​versões​​posteriores,​​como​​a​​bem-sucedida​​versão​​de​
​Gottfried​ ​von​ ​Strassbourg.​ ​Também​ ​podemos​ ​lembrar​ ​de​ ​Lai​ ​du​ ​Chèvrefeuille,​ ​um​ ​lai​​breve​​e​​episódico​​de​
​Marie​​de​​France.​​Há​​ainda​​a​​ópera​​de​​Wagner,​​datada​​do​​século​​XIX.​​Já​​em​​1900,​​início​​do​​século​​XX,​​Joseph​
​Bédier​​se​​propõe​​a​​reconstituir​​a​​lenda​​a​​partir​​do​​poema​​de​​Béroul,​​também​​utilizando​​todos​​os​​outros​​textos​
​medievais.​ ​Mais​ ​recentemente,​ ​publicada​ ​em​ ​1985,​ ​surge​ ​a​ ​versão​ ​de​ ​Michel​ ​Cazenave​ ​(Moreira,​ ​2019,​ ​p.​
​23-24).​



​38​

​maravilhoso,​ ​como​ ​essa​ ​cultura​ ​tem​ ​sido​ ​repassada.​ ​A​ ​literatura​ ​e​ ​o​ ​cinema​ ​são​ ​acessos​

​possíveis ao mundo fantástico ao qual os celtas nos remete.​

​Segundo​​a​​observação​​de​​Barros​​(1996),​​o​​aparecimento​​dos​​celtas​​se​​dá​​a​​partir​

​do​ ​segundo​ ​milênio​ ​a.C.,​ ​mais​ ​ou​ ​menos​ ​no​ ​século​ ​XIV,​ ​fase​ ​correspondente​ ​à​ ​Idade​ ​do​

​Bronze.​ ​São​ ​uma​ ​civilização​ ​caracterizada​ ​pelos​ ​ornamentos,​ ​pela​ ​decoração​ ​das​ ​armas​ ​e​

​utensílios,​ ​possivelmente​ ​saída​ ​do​ ​noroeste​ ​da​ ​Alemanha​ ​e​​cuja​​migração​​para​​o​​Ocidente​

​ocorreu​ ​em​ ​direção​ ​às​ ​ilhas​ ​da​ ​Grã-Bretanha​ ​e​ ​da​ ​Irlanda.​ ​Ainda​ ​segundo​ ​a​ ​autora,​ ​uma​

​segunda​​migração​​teria​​acontecido​​por​​volta​​de​​500​​a​​50​​a.C.,​​numa​​segunda​​fase​​intitulada​

​Idade​ ​do​ ​Ferro,​ ​e​ ​se​ ​caracterizaria​ ​pelo​ ​uso​ ​de​ ​espadas,​ ​capacetes,​ ​adereços,​ ​vasos​ ​de​

​cerâmica​ ​e​ ​metal​ ​muito​ ​ornamentados​ ​(Barros,​ ​1996,​ ​p.​ ​22-23).​ ​O​ ​que​ ​sabemos​ ​sobre​ ​os​

​celtas​​decorre​​de​​um​​complexo​​de​​narrativas​​e​​epopeias​​mescladas​​de​​mito​​e​​história,​​donde​

​os especialistas extraíram a essência do pensamento, da religião e da sociedade celtas​​8​​.​

​Já Neiva (2014), acrescenta outras importantes informações:​

​Os​​primeiros​​indícios​​da​​presença​​desse​​antigo​​povo,​​na​​Europa,​​datam​​do​​segundo​
​milênio​​a.C.,​​em​​regiões​​onde​​hoje​​ficam​​a​​Suíça​​e​​o​​Sul​​da​​Alemanha.​​Sem​​nunca​
​se​ ​estabelecerem​ ​como​ ​nação,​ ​os​ ​celtas​ ​viveram​ ​em​ ​tribos​ ​distintas,​ ​mas​
​partilharam​​a​​mesma​​cultura,​​falaram​​dialetos​​provenientes​​de​​um​​mesmo​​idioma​​e​
​tiveram​​em​​comum​​o​​prazer​​pela​​vida,​​o​​gosto​​pela​​luta​​e​​o​​pendor​​pela​​fabulação.​
​Graças​ ​a​ ​sua​ ​grande​ ​habilidade​ ​no​ ​fabrico​ ​de​ ​armas​ ​de​ ​ferro,​ ​suas​ ​tribos​ ​se​
​espalharam​​pelo​​continente​​e​​chegaram​​a​​ocupar​​Roma,​​só​​a​​abandonando​​após​​o​
​recebimento​​de​​um​​vultoso​​resgate.​​Com​​as​​invasões​​germânicas​​e​​eslavas​​vindas​
​do​​norte​​e​​a​​expansão​​do​​império​​romano,​​a​​migração​​celta​​terminou​​no​​primeiro​
​milênio​ ​a.C.,​ ​com​ ​as​ ​tribos​ ​se​ ​estabelecendo​ ​em​ ​regiões​ ​da​ ​Britânia,​ ​Irlanda,​
​Escócia,​ ​País​ ​de​ ​Gales​ ​e​ ​Ilha​ ​de​ ​Mann.​ ​É​ ​desses​ ​territórios​ ​insulares,​
​especialmente​ ​da​ ​Irlanda,​ ​que​ ​provém​ ​a​ ​maior​ ​parte​ ​das​ ​fantásticas​ ​e​ ​belas​
​histórias​ ​da​ ​mitologia​ ​céltica,​ ​entre​ ​elas​ ​a​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​(Neiva,​ ​2014,​ ​p.​
​9-10).​

​A​ ​autora​ ​reforça​ ​que​ ​a​ ​presença​ ​dos​​celtas​​se​​dá​​na​​região​​europeia​​a​​partir​​do​

​segundo​ ​milênio​ ​a.C.​ ​e​ ​acrescenta​ ​três​ ​importantes​ ​características​ ​dessa​ ​civilização:​ ​“o​

​prazer​ ​pela​ ​vida,​ ​o​ ​gosto​ ​pela​ ​luta​ ​e​ ​o​ ​pendor​ ​pela​ ​fabulação”​ ​(Neiva,​ ​2014,​ ​p.​ ​9).​ ​Tais​

​particularidades​ ​são​ ​de​ ​extrema​ ​importância​ ​para​ ​a​ ​compreensão​ ​do​ ​imaginário​ ​de​ ​tal​

​cultura, como veremos adiante.​

​Oliviere (2014) nos fala que:​

​Normalmente,​ ​em​ ​relação​ ​ao​ ​mundo​ ​antigo,​ ​identificam-se​ ​os​ ​celtas​
​principalmente​ ​pela​ ​língua​ ​e​ ​por​ ​outros​ ​elementos​ ​culturais​ ​como​ ​a​ ​arte​ ​e​ ​a​
​religião.​ ​Tradicionalmente,​ ​povos​ ​falantes​ ​de​ ​línguas​ ​celtas​ ​teriam​ ​ocupado,​ ​no​
​século​ ​III​ ​a.C.,​ ​um​ ​território​ ​vasto​ ​que​ ​se​ ​estendia​ ​do​ ​mar​ ​Negro​​à​​Irlanda​​e​​da​
​península​ ​Ibérica​ ​ao​ ​norte​​da​​Itália.​​Obviamente,​​num​​território​​tão​​extenso,​​sem​

​8​ ​Os​ ​irlandeses​ ​nos​​apresentam​​“miticamente”​​o​​povoamento​​de​​sua​​ilha.​ ​O​​Livro​​das​​conquistas​​da​​Irlanda​
​tenta explicar a totalidade da história da Irlanda (Barros, 1996​​,​​p. 22-23).​



​39​

​unidade​ ​administrativa,​ ​sem​ ​um​ ​poder​ ​central,​ ​houve​ ​diversidade​ ​cultural.​ ​No​
​entanto,​ ​acredito​ ​que​ ​havia​ ​certa​ ​unidade​ ​dentro​ ​dessa​ ​diversidade.​ ​No​ ​centro​ ​e​
​norte​ ​da​ ​Gália​ ​pode-se​ ​encontrar​ ​uma​​relativa​​coesão,​​particularmente​​devido​​ao​
​advento​​dos​​ópidos.​​(...)​​Na​​abertura​​de​​A​​Guerra​​das​​Gálias,​​César​​afirma​​que​​os​
​gauleses​​situados​​entre​​os​​rios​​Garona​​e​​Sena​​(a​​Gália​​Céltica,​​como​​é​​citada​​por​
​ele),​ ​se​ ​nomeavam​ ​“celtas”.​ ​Essa​ ​informação​ ​é​ ​valiosa​ ​e​ ​deve​ ​se​ ​tratar​ ​de​ ​uma​
​informação​ ​fidedigna.​ ​Etnônimos​ ​e​ ​antropônimos​ ​derivados​ ​do​ ​vocábulo​​“celta”​
​podem​ ​ser​ ​encontrados​ ​em​ ​todo​ ​o​ ​domínio​ ​de​ ​povos​ ​dessa​ ​língua.​ ​Entre​ ​estes,​
​podemos​ ​citar​ ​o​​pai​​de​​Vercingetorix,​​Celtilo,​​e​​um​​povo​​da​​Lusitânia,​​os​​celtici.​
​Não​​devemos​​descartar​​a​​possibilidade​​de​​que​​houvesse​​uma​​identidade,​​ainda​​que​
​tênue,​ ​por​​exemplo,​​em​​algumas​​regiões​​da​​Europa​​temperada,​​fortalecida​​com​​o​
​advento das fortalezas celtas, os ópidos (Olivieri, 2014, p. 23-4).​

​O​ ​autor​ ​afirma​ ​que​ ​apesar​ ​de​ ​a​ ​cultura​ ​celta​ ​ter​ ​em​ ​seu​ ​bojo​ ​vários​ ​povos,​​há​

​certa​ ​homogeneidade​ ​nessa​ ​formação,​ ​pelo​ ​modo​ ​como​ ​se​​comportam​​seus​​elementos​​que​

​chegam à atualidade.​

​Segundo Wood (2011):​

​Nosso​ ​conhecimento​ ​dos​ ​antigos​ ​celtas​ ​deriva,​ ​principalmente,​ ​de​ ​pesquisas​
​arqueológicas​ ​e​ ​comentários​ ​feitos​ ​em​ ​obras​ ​clássicas.​ ​Gregos​ ​e​ ​romanos​
​descreveram​​os​​celtas​​como​​bárbaros​​ferozes,​​mas​​fascinantes,​​cuja​​bravura​​muito​
​apreciavam.​​Os​​escritores​​da​​Antiguidade​​também​​se​​mostravam​​intrigados​​com​​a​
​efervescência​ ​desse​​povo​​pitoresco,​​fascinado​​pela​​sua​​religião.​​Trata-se​​da​​visão​
​de​ ​estrangeiros,​ ​certamente,​ ​mas​ ​que​ ​perdura​ ​há​ ​séculos​ ​e​ ​evoca​ ​imagens​
​românticas​ ​de​ ​guerreiros​ ​e​ ​heróis​ ​valentes,​ ​mulheres​ ​sobrenaturais​ ​e​ ​druidas​
​sábios.​ ​Hoje​ ​em​ ​dia,​ ​tendemos​ ​a​ ​considerar​ ​os​ ​primeiros​ ​celtas​ ​como​ ​cantores,​
​poetas​​e​​fabulosos​​artesãos,​​que​​imbuíam​​sua​​arte​​e​​artefatos​​com​​uma​​tradição​​de​
​sabedoria mística (Wood, 2011, p. 4).​

​A​ ​autora​ ​enfatiza,​ ​no​ ​entanto,​ ​que​ ​as​ ​pesquisas​ ​arqueológicas​ ​e​ ​a​ ​percepção​

​sobre​ ​os​ ​celtas​ ​na​ ​literatura​ ​clássica​​ocorrem​​a​​partir​​de​​uma​​visão​​romantizada​​sobre​​essa​

​sociedade.​ ​Evidentemente​ ​sabemos​ ​que​ ​a​ ​distância​ ​do​ ​tempo​ ​se​ ​coloca​ ​como​ ​ponto​ ​de​

​embate​ ​diante​ ​de​ ​qualquer​ ​certeza,​ ​contudo​ ​há​ ​evidências​ ​capazes​ ​de​ ​nos​ ​ajudarem​ ​a​

​delinear​ ​de​ ​modo​ ​amplo​ ​quem​ ​eram​ ​os​ ​celtas.​ ​Ela​ ​defende​ ​ainda​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​que​ ​os​ ​celtas​

​continuam​​a​​existir​​por​​meio​​de​​sua​​descendência​​e​​os​​celtas​​contemporâneos​​“têm​​fama​​de​

​apreciar​​poesia​​e​​a​​sabedoria​​da​​imaginação”​​(WOOD,​​2011,​​p.​​4).​​Partindo​​desse​​princípio,​

​os​​descendentes​​celtas​​seriam,​​na​​realidade,​​os​​celtas​​contemporâneos.​​Wood​​(2011)​​explica​

​desta forma:​

​Devido​​a​​mudanças​​na​​língua,​​aos​​padrões​​migratórios​​e​​à​​absorção​​desse​​povo​​por​
​nações​ ​maiores,​​muitas​​pessoas​​com​​ancestrais​​celtas​​não​​falam​​nenhum​​dos​​seis​
​idiomas​​celtas​​(irlandês,​​manês,​​gaélico-escocês,​​galês,​​bretão​​e​​córnico)​​nos​​quais​
​a sua herança cultural foi preservada (Wood, 2011, p. 4).​

​Apesar​ ​dessa​ ​compreensão​ ​sobre​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​celtas​ ​entre​ ​nós,​ ​devemos​

​pontuar​ ​a​ ​grande​ ​dificuldade​ ​nessa​ ​identificação​ ​devido​ ​às​ ​migrações​ ​e​​imigrações.​​Desse​



​40​

​modo​​quando​​a​​autora​​se​​refere​​aos​​celtas​​ela​​demarca,​​seguindo​​sua​​linha​​de​​raciocínio,​​se​

​são os antigos ou os contemporâneos.​

​Sobre​ ​os​ ​antepassados​ ​dessa​ ​sociedade,​ ​a​ ​estudiosa​ ​acrescenta​ ​ainda​ ​a​

​importância da literatura para a preservação de sua cultura, como vemos a seguir:​

​Os​ ​celtas​ ​antigos​ ​não​ ​tinham​ ​uma​​língua​​escrita​​e,​​na​​maior​​parte​​do​​tempo,​​seu​
​conhecimento​ ​era​ ​transmitido​ ​oralmente​ ​por​ ​profissionais​ ​treinados​ ​–​ ​bardos​ ​ou​
​druidas-,​​que​​usavam​​elaboradas​​técnicas​​de​​memorização.​​Mesmo​​assim,​​algumas​
​inscrições​​mais​​antigas​​e​​vários​​textos​​foram​​preservados.​​Há​​muita​​sabedoria​​celta​
​nos​ ​relatos​ ​dos​ ​cronistas​ ​cristãos​ ​posteriores​ ​e​​nos​​contos​​e​​poemas​​da​​literatura​
​medieval.​ ​O​ ​legado​ ​riquíssimo​ ​dos​ ​celtas​ ​foi​ ​primeiramente​ ​preservado​ ​nas​
​narrativas​​dos​​escribas​​cristãos.​​Estes​​escreviam​​poemas​​louvando​​as​​façanhas​​de​
​reis​ ​históricos​ ​e​ ​heróis​ ​de​ ​ficção,​ ​cujos​ ​atos​ ​incorporavam​ ​os​ ​códigos​ ​de​
​comportamento​ ​de​ ​pessoas.​ ​Eles​​documentavam​​as​​leis​​que​​definiam​​instituições​
​importantes​ ​como​ ​o​ ​reinado​ ​e​ ​o​ ​casamento,​ ​e​ ​também​ ​a​ ​posição​ ​de​ ​homens,​
​mulheres​​e​​crianças​​na​​sociedade​​celta.​​A​​poesia​​gnômica​​(versos​​que​​contêm​​ou​
​ilustram​​uma​​máxima​​ou​​aforismo)​​era​​registrada,​​o​​que​​preservou​​o​​conhecimento​
​do​​mundo​​natural.​​Os​​escribas​​também​​transmitiam​​às​​gerações​​futuras​​o​​sistema​
​bardo​ ​das​ ​tríades​ ​(agrupamentos​ ​tradicionais​ ​de​ ​três​ ​itens​ ​associados),​ ​que​
​conservam​ ​sabedoria​ ​em​ ​listas​ ​de​ ​contos,​ ​provérbios​ ​e​ ​conhecimentos​ ​gerais​
​(Wood, 2011, p. 4-5).​

​Os​ ​celtas,​ ​culturalmente,​ ​foram​ ​preservados​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​inscrições​ ​antigas​ ​ou​

​narrativas​ ​cristãs​ ​referentes​ ​a​ ​eles​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​personagens​ ​e​​ou​​elementos​​caracterizados​

​como​​antepassados.​​Desse​​modo,​​estão​​presentes​​numa​​grande​​diversidade​​de​​narrativas​​que​

​chegam​ ​até​ ​nós​ ​ainda​ ​na​ ​atualidade,​ ​contudo,​ ​muitas​ ​vezes,​ ​não​ ​temos​ ​ciência​ ​dessas​

​ocorrências.​ ​Muitos​ ​motivos​ ​podem​ ​justificar​ ​isso,​ ​mas​ ​acreditamos​ ​ser​ ​a​ ​cristianização​

​estabelecida​ ​na​ ​Idade​ ​Média​ ​um​ ​dos​ ​principais,​ ​pois​ ​ao​ ​retomarem​ ​tal​ ​cultura,​ ​houve​

​modificações,​ ​transformações​ ​e​ ​inclusões​ ​de​ ​elementos​ ​cristãos.​ ​Apesar​ ​da​ ​tentativa​

​frequente​ ​de​ ​apagamento​ ​ou​ ​de​ ​modificação​ ​dos​ ​resíduos​ ​celtas,​ ​restam-nos​ ​elementos​

​capazes de resgatá-los, os quais verificaremos adiante.​

​Segundo​​Barros​​(1996),​​“é​​quase​​impossível​​estudar​​a​​lenda​​de​​Tristão​​e​​Isolda​

​sem​​conhecer​​a​​sociedade​​e​​o​​pensamento​​celtas”​​(Barros,​​1996,​​p.​​21).​​Isso​​ocorre​​porque​

​existe​​um​​grande​​número​​de​​componentes​​relacionando​​os​​amantes​​das​​Cornualhas​​à​​cultura​

​celta.​

​Segundo Castel (1998):​

​O​​mito​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​mergulha​​nas​​antigas​​e​​profundas​​lendas​​célticas.​​Mas​
​nós​ ​dispomos​ ​somente​ ​de​ ​versões​ ​tardias​ ​de​ ​vários​ ​poemas​ ​incompletamente​
​conservados​​dos​​trovadores​​franceses​​e​​anglo-normandos​​do​​século​​XII,​​aos​​quais​
​se​​juntaram​​em​​seguida​​diversos​​fragmentos,​​até​​o​​século​​XVI.​​A​​matriz​​do​​mito,​
​tal​ ​como​ ​a​ ​conhecemos,​ ​foi,​ ​portanto,​ ​elaborada​ ​em​ ​um​ ​contexto​ ​de​ ​sociedade​
​feudal,​​então​​em​​seu​​apogeu,​​e​​é​​o​​equivalente​​ocidental​​da​​poesia​​dos​​trovadores​
​de ​​langue​ ​d'oc​​.​ ​Não​ ​é​ ​possível​ ​reconstituir​ ​as​ ​características​ ​primitivas​​da​​lenda​
​reinterpretada​​por​​um​​público​​nobre​​no​​quadro​​e​​segundo​​as​​convenções​​de​​escrita​
​desse​ ​meio​ ​específico.​ ​Mas​ ​não​ ​abordarei​ ​aqui​ ​o​ ​problema​ ​das​ ​fontes​ ​nem​ ​me​



​41​

​entregarei​ ​a​ ​qualquer​ ​tentativa​ ​de​ ​embasamento​ ​do​ ​texto​ ​ou​ ​de​ ​crítica​​histórica.​
​Tomo​ ​por​ ​material​ ​os​ ​acontecimentos​ ​que​ ​"ocorrem"​ ​a​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​e,​ ​para​
​arrolá-los,​​me​​refiro​​principalmente​​à​​reconstituição​​publicada​​em​​1900​​por​​Joseph​
​Bédier, ​​Le​​roman​​de​​Tristan​​et​​Iseut​​.​ ​Esse​​texto,​​espantoso​​pela​​fidelidade​​de​​seu​
​estilo​ ​ao​ ​espírito​ ​da​ ​poesia​ ​medieval,​ ​junta​ ​e​ ​reagrupa​ ​segundo​ ​uma​ ​ordem​
​cronológica​ ​os​ ​principais​ ​episódios​ ​da​ ​história​ ​tirados​ ​do ​​corpus ​​do​ ​século​ ​XII.​
​René​ ​Louis​ ​(​​Tristan​ ​et​ ​Iseut​​)​ ​se​ ​entregou​ ​recentemente​ ​a​ ​uma​ ​empreitada​ ​do​
​mesmo​ ​tipo,​ ​mas​ ​acentuando​ ​ainda​ ​mais​ ​as​ ​reminiscências​ ​arcaicas​ ​do​ ​poema,​
​enquanto​​o​​estilo​​e​​a​​construção​​de​​Bédier​​visam​​a​​reproduzir​​a​​tonalidade​​própria​
​à elaboração do século XII (Castel, 1998, p. 172-3).​

​Castel​​(1998)​​enfatiza​​a​​existência​​da​​raiz​​celta,​​embora​​apenas​​um​​certo​​número​

​de​ ​fragmentos​ ​e​ ​algumas​ ​versões​ ​do​ ​medievo​ ​tenham​ ​chegado​ ​aos​ ​nossos​ ​dias​ ​enquanto​

​material​ ​escrito.​ ​O​ ​autor​ ​chama​​atenção​​para​​a​​versão​​de​​Bédier,​​pois​​apesar​​de​​escrita​​em​

​1900,​ ​consegue​ ​reconstituir​ ​a​ ​narrativa​ ​com​ ​o​ ​espírito​​da​​poesia​​medieval.​​Dessa​​forma,​​o​

​que​ ​temos​ ​na​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​ ​são​ ​indícios​ ​capazes​ ​de​ ​nos​ ​fazer​ ​retomar​ ​elementos​

​característicos​ ​da​ ​cultura​ ​celta,​ ​mas​ ​sempre​ ​compreendendo​ ​os​ ​resíduos​ ​do​ ​medievo​ ​se​

​fazendo​ ​constantes​ ​nas​ ​versões​ ​que​ ​chegam​ ​ao​ ​tempo​ ​atual,​ ​pois,​ ​mesmo​ ​Bédier​

​reconstituindo​ ​a​ ​obra​ ​em​ ​1900,​ ​o​​faz​​com​​o​​olhar​​de​​quem​​leu​​os​​autores​​da​​Idade​​Média,​

​como ele mesmo nos indica no comentário do prefácio de Gaston Paris.​

​O​ ​que​ ​temos​ ​a​ ​compreender​ ​sobre​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​na​ ​cultura​ ​celta​ ​precisa​ ​se​

​apegar​ ​a​ ​indícios​ ​desse​ ​domínio,​ ​para​ ​isso​ ​recorremos​ ​a​​estudiosos​​dessa​​mentalidade,​​em​

​busca​ ​de​ ​elementos​ ​capazes​ ​de​ ​nos​ ​transportarem​ ​a​ ​uma​ ​possível​ ​ponte​ ​entre​ ​os​

​personagens, seus feitos e essa cultura. Segundo Furtado (2003), os celtas são:​

​Um​​povo​​indo-europeu​​que​​atingiu​​no​​século​​IV​​a.C.​​o​​auge​​de​​sua​​expansão​​em​
​termos​ ​de​ ​números​ ​de​ ​habitantes​ ​e​ ​área​ ​ocupada,​ ​não​ ​deixaram​ ​qualquer​ ​obra​
​escrita​ ​na​ ​Europa​ ​continental.​ ​Entretanto,​ ​embora​ ​tardia,​ ​a​ ​literatura​ ​dos​ ​celtas​
​insulares,​​notadamente​​na​​Irlanda​​e​​no​​País​​de​​Gales,​​fornece​​informações​​valiosas​
​sobre​ ​seus​ ​mitos​ ​e​ ​práticas​ ​cerimoniais.​ ​Presididos​ ​pela​ ​classe​ ​sacerdotal​ ​dos​
​druidas,​​esses​​rituais​​refletem​​crenças​​em​​várias​​divindades​​da​​natureza​​(Furtado,​
​2003, p. 7).​

​Tais​​informações,​​as​​quais​​o​​autor​​chamou​​de​​“valiosas”,​​estão​​presentes​​na​​narrativa​

​dos​​amantes.​​Dessa​​maneira,​​Isolda​​é​​uma​​princesa​​da​​Irlanda​​inspirada​​no​​imaginário​​celta,​

​por​​fazer​​referência,​​por​​exemplo,​​ao​​manuseio​​de​​ervas​​para​​os​​variados​​fins,​​como​​poções​

​mágicas e unguentos curativos.​

​É​​fato,​​por​​exemplo,​​que​​a​​magia,​​apesar​​de​​ser​​um​​componente​​presente​​em​​outras​

​culturas, aparece majoritariamente como preponderante entre os celtas. Para Olivieri (2014):​

​Os​​celtas​​também​​tinham​​os​​seus​​procedimentos​​de​​ordem​​mágica.​​(...)​​Em​​1983,​
​em​ ​Larzac​ ​(Aveyron,​ ​França),​ ​em​ ​uma​ ​tumba​ ​datada​ ​do​ ​final​ ​do​ ​século​ ​I​ ​a.C.,​
​foram​ ​encontradas​ ​placas​ ​de​ ​chumbo​ ​de​ ​um​ ​defixio​ ​(Placas​ ​de​ ​chumbo​ ​com​
​imprecações​ ​escritas​ ​contra​ ​uma​ ​pessoa​ ​ou​ ​um​ ​grupo),​ ​nas​ ​quais​ ​havia​
​imprecações​ ​do​ ​que​ ​parece​ ​ser​ ​um​ ​grupo​ ​de​ ​feiticeiras​ ​contra​ ​outro​ ​grupo​ ​de​



​42​

​mulheres.​ ​Apesar​ ​de​ ​pertencer​ ​ao​ ​período​ ​romano​ ​e​ ​utilizar​ ​uma​ ​prática​
​mediterrânea,​ ​o​ ​defixio​​,​ ​o​ ​texto​ ​está​ ​escrito​ ​em​ ​gaulês.​ ​É​ ​possível​ ​que​ ​essas​
​feiticeiras​ ​fossem​​herdeiras​​de​​uma​​tradição​​oriunda​​da​​Idade​​de​​Ferro.​​Plínio​​9​​,​ ​o​
​Velho,​ ​relata​ ​sobre​ ​atividades​ ​mágicas​ ​com​ ​plantas​ ​como​ ​o​ ​selago​ ​e​ ​o​ ​samolus​
​utilizados​ ​pelos​ ​druidas.​ ​(...)​ ​o​ ​selago​ ​seria​ ​usado​ ​contra​ ​todo​ ​tipo​​de​​mal​​e​​sua​
​fumaça​​seria​​benéfica​​para​​os​​olhos.​​Já​​o​​samolus​​servia​​para​​tratar​​as​​moléstias​​do​
​gado.​​O​​autor​​também​​relata​​sobre​​o​​“ovo​​da​​serpente”,​​possivelmente​​o​​ouriço​​do​
​mar​ ​após​ ​a​ ​decomposição​ ​dos​ ​tecidos​ ​moles,​ ​que​ ​também​ ​era​ ​usado​ ​para​ ​fins​
​mágicos,​ ​como​ ​a​ ​proteção​ ​durante​ ​processos.​ ​O​ ​visco​ ​também​ ​devia​ ​ser​
​reconhecido​ ​por​ ​supostas​ ​propriedades​ ​mágicas.​ ​Suas​ ​virtudes​ ​curativas​ ​deviam​
​ser associadas a essas capacidades (Olivieri, 2014, p. 67-8).​

​A​ ​presença​ ​dos​ ​elementos​ ​mágicos​ ​são​ ​uma​ ​importante​ ​característica​ ​inerente​

​aos povos celtas e, especificamente, às mulheres dessa sociedade.​

​Segundo Knight (2003):​

​Os​ ​celtas​ ​honravam​ ​a​ ​energia​ ​ancestral,​ ​levando​ ​em​ ​conta​ ​a​ ​fartura​ ​de​​histórias​
​sobre​​o​​despertar​​do​​sono,​​energia​​ancestral​​que​​vem​​em​​auxílio​​de​​uma​​pessoa​​em​
​tempos​​de​​necessidade.​​Tal​​como​​os​​índios​​americanos,​​os​​celtas​​acreditavam​​que​
​a​ ​energia​ ​dos​ ​seus​ ​ancestrais​ ​dorme​ ​ou​ ​jaz​ ​adormecida​ ​na​ ​terra,​ ​e​ ​que​ ​se​ ​pode​
​recorrer​​a​​ela​​em​​caso​​de​​necessidade.​​Quanto​​mais​​gerações​​da​​família​​estiverem​
​ligadas​​à​​terra,​​mais​​fortes​​o​​vínculo​​e​​o​​poder​​exercidos.​​Os​​povos​​são​​territoriais.​
​Este​​país​​está​​construído​​sobre​​a​​ideia​​de​​direitos​​à​​propriedade,​​e​​de​​que​​o​​lar​​de​
​uma​ ​pessoa​ ​é​ ​o​ ​seu​ ​castelo​ ​proverbial.​ ​De​ ​fato,​ ​a​ ​palavra​ ​“hipoteca”​ ​deriva​ ​do​
​franco-normando​ ​“penhor​ ​de​ ​morte”,​ ​aludindo​ ​à​ ​importância​​da​​ligação​​entre​​os​
​homens e a terra (Knight, 2003, p. 10).​

​Isolda,​ ​tal​ ​qual​ ​sugere​ ​Knight​ ​(2003),​ ​tem​ ​na​ ​ancestralidade​ ​sua​ ​força,​ ​pois​

​aprendera​ ​o​ ​manuseio​ ​das​ ​ervas​ ​com​ ​sua​ ​mãe,​ ​a​ ​rainha,​ ​também​ ​nomeada​ ​Isolda​ ​em​

​algumas​ ​versões​ ​da​ ​narrativa.​ ​A​ ​importância​ ​da​ ​terra​​está​​aqui,​​na​​presença​​dessas​​poções​

​por​ ​elas​ ​produzidas.​ ​Os​ ​elementos​ ​curativos​ ​capazes​ ​de​ ​sanarem​ ​feridas​ ​e​ ​aplacarem​ ​a​

​própria​​morte​​-​ ​como​​ocorre​​nas​​situações​​em​​que​​Isolda​​cura​​Tristão​​e​​o​​salva​​de​​fenecer,​

​já​ ​que​ ​fora​ ​ferido​ ​gravemente​ ​e​ ​considerado​​morto​​por​​seu​​povo​​-​​também​​são​​capazes​​de​

​estabelecer​ ​uma​ ​paixão​ ​sem​ ​limites,​ ​como​ ​no​ ​episódio​ ​do​ ​filtro​ ​mágico​ ​preparado​ ​pela​

​Isolda mãe:​

​Quando​​estava​​próximo​​o​​tempo​​de​​entregar​​Isolda​​aos​​cavaleiros​​das​​Cornualhas,​
​sua​​mãe​​colheu​​ervas,​​flores​​e​​raízes,​​misturou-as​​com​​vinho​​e​​fez​​uma​​beberagem​
​poderosa.​ ​Tendo-a​ ​preparado​ ​por​ ​ciência​ ​e​ ​magia,​​verteu-a​​em​​uma​​jarra​​e​​disse​
​secretamente​​a​​Brangien:​​“Filha,​​deves​​acompanhar​​Isolda​​ao​​país​​do​​rei​​Marc,​​e​
​tu​ ​a​ ​amas​ ​com​ ​amor​ ​fiel.​ ​Pega​ ​esta​ ​jarra​ ​de​ ​vinho​ ​e​ ​não​ ​esqueças​ ​as​ ​minhas​
​palavras.​​Esconde-o​​de​​tal​​maneira​​que​​nenhum​​olho​​a​​veja​​e​​nenhum​​lábio​​dela​​se​
​aproxime.​​Mas,​​quando​​chegarem​​a​​noite​​de​​núpcias​​e​​o​​instante​​em​​que​​se​​deixam​
​os​ ​esposos,​ ​verterás​ ​este​ ​vinho​ ​com​ ​ervas​ ​em​ ​uma​ ​taça​ ​e​​dá-la-ás​​para​​que​​eles​
​esvaziem​ ​juntos,​​o​​rei​​Marc​​e​​a​​rainha​​Isolda.​​Toma​​todo​​o​​cuidado,​​minha​​filha,​
​para​​que​​somente​​eles​​possam​​provar​​desta​​bebida.​​Pois​​a​​virtude​​dela​​é​​a​​seguinte:​
​os​ ​que​ ​a​ ​beberem​ ​juntos​ ​amar-se-ão​ ​com​ ​todos​ ​os​ ​seus​ ​sentidos​ ​e​ ​com​ ​todo​ ​o​
​pensamento, para sempre, na vida e na morte (Bédier, 1988, p. 27).​

​9​ ​Plínio foi um naturalista e político romano que tem escritos da década de 70 d.C. (Olivieri, 2014, p. 117).​



​43​

​Ocorre​ ​que,​ ​por​ ​engano,​ ​ainda​ ​durante​ ​sua​ ​viagem​ ​com​ ​destino​ ​ao​ ​reino​ ​de​

​Tintagel,​ ​Isolda​ ​bebe​ ​da​ ​poção,​ ​não​ ​com​ ​Marc​ ​mas​ ​com​ ​Tristão.​ ​Na​ ​ocasião,​ ​os​ ​amantes​

​bebem​​do​​filtro​​mágico​​acreditando​​beberem​​vinho:​​“Não,​​não​​era​​vinho:​​era​​a​​paixão,​​era​​a​

​amarga​​alegria​​e​​a​​angústia​​sem​​fim,​​e​​a​​morte”​​(Bédier,​​1988,​​p.​​28).​​Ao​​beberem​​da​​poção,​

​estavam​ ​bebendo​ ​a​ ​morte.​ ​Essa​ ​presença​ ​da​ ​dualidade​ ​paixão/morte,​ ​inclusive,​ ​conduzirá​

​todo​ ​o​​idílio​​dos​​amantes,​​fato​​esse​​que​​relaciona​​a​​narrativa​​também​​à​​cultura​​celta,​​tendo​

​em vista o mundo da espiritualidade pós-vida ser tema presente em tal mentalidade​

​A​ ​ideia​ ​de​ ​um​ ​outro​ ​mundo​ ​é​ ​recorrente​ ​na​ ​cultura​ ​celta,​ ​algo​ ​existente​ ​para​

​além​ ​do​ ​mundo​ ​dos​ ​mortais,​ ​um​ ​lugar​ ​sobrenatural,​ ​pós-morte,​​que​​existe​​no​​centro​​e​​nos​

​limites externos deste  mundo. Segundo Wood (2011):​

​O​ ​cosmo​ ​celta​ ​irradia​ ​de​ ​um​ ​ponto​ ​em​ ​que​ ​os​ ​domínios​ ​humano​​e​​sobrenatural​
​convergem.​ ​Júlio​ ​César​ ​conta​ ​que,​ ​numa​ ​certa​ ​época​ ​do​ ​ano,​ ​os​ ​druidas​ ​se​
​encontravam​​num​​ponto​​central​​da​​Gália​​onde​​seria​​esse​​ponto​​de​​convergência.​​A​
​localização​ ​podia​ ​ser​ ​um​ ​bosque​ ​sagrado​ ​–​ ​um​ ​dos​ ​lugares​ ​em​ ​que​ ​os​ ​druidas​
​realizavam​ ​suas​ ​cerimônias​ ​e​ ​sacrifícios​ ​para​​aplacar​​a​​ira​​dos​​deuses​​e​​prever​​o​
​futuro.​ ​Ou​ ​poderia​ ​ser​ ​uma​​área​​aberta,​​como​​a​​Planície​​de​​Tara,​​em​​cujo​​centro​
​fica​​a​​mágica​​Pedra​​de​​Fal,​​que​​grita​​quando​​o​​verdadeiro​​rei​​deve​​assumir​​o​​trono.​
​(...)​​A​​tensão​​entre​​o​​cosmos​​e​​o​​caos​​assemelha-se​​a​​uma​​antiga​​forma​​de​​xadrez.​
​No​​centro​​da​​Planície​​de​​Tara,​​ficam​​o​​rei​​e​​seus​​homens,​​como​​peças​​comandando​
​o​​meio​​do​​tabuleiro.​​Ao​​redor​​deles​​estão​​as​​forças​​hostis.​​Assim​​como​​um​​jogador​
​experiente​​pode​​ganhar​​o​​jogo​​por​​meio​​de​​uma​​combinação​​de​​sorte​​e​​perspicácia,​
​os​ ​seres​ ​humanos​ ​também​ ​sobrevivem​ ​aos​ ​seus​ ​encontros​ ​com​ ​o​ ​sobrenatural​
​cofiando tanto nas próprias capacidades quanto no destino (Wood, 2011, p. 62-63).​

​Esse​ ​modo​ ​de​ ​compreensão​ ​dos​ ​limites​ ​do​ ​sobrenatural​ ​pode​ ​ser​ ​observado​

​residualmente​​por​​meio​​da​​narrativa​​de​​Bédier.​​A​​floresta​​é​​um​​desses​​lugares​​que​​impõem​​o​

​limite​​entre​​um​​mundo​​e​​outro,​​de​​certo​​modo,​​ao​​adentrarem​​a​​floresta​​de​​Morois,​​Tristão​​e​

​Isolda​​passam​​a​​viver​​uma​​vida​​sobrenatural.​​Se​​isso​​não​​representar​​um​​episódio​​pós-morte,​

​de​ ​fato​ ​eles​ ​estão​ ​mortos​ ​metaforicamente,​​pois​​que​​tipo​​de​​cavaleiro​​seria​​aquele​​que​​não​

​pertencesse​ ​a​ ​uma​ ​corte​ ​e​ ​não​ ​servisse​ ​a​ ​um​ ​rei?​ ​E​​que​​espécie​​de​​rainha​​seria​​uma​​dama​

​sem seu palácio e seus súditos?​

​Castel (1998) nos diz:​

​Cada​ ​vez​ ​que​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​são​ ​representados,​ ​o​ ​são​ ​para​ ​atuar​ ​em​ ​uma​
​sequência​ ​com​ ​o​ ​mesmo​​papel,​​o​​da​​anulação​​da​​sociedade​​e​​da​​história.​​O​​mito​
​como​ ​totalidade​ ​significativa​ ​é​ ​o​ ​despojamento​ ​do​ ​conjunto​ ​de​ ​efeitos​ ​dessa​
​anulação​ ​até​ ​seu​ ​último​ ​termo:​ ​a​ ​morte.​ ​Minha​ ​hipótese​ ​é,​ ​portanto,​ ​a​ ​de​ ​que​​a​
​história​​de​​vida​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​apresenta​​inúmeras​​sequências​​de​​uma​​mesma​
​experiência​ ​de​ ​desengajamento​ ​social​ ​que​ ​eu​ ​chamo​​a ​​desafiliação, ​​quer​​dizer,​​o​
​descolamento​ ​de​ ​regulações​ ​por​ ​meio​ ​das​ ​quais​ ​a​ ​vida​ ​social​ ​se​ ​reproduz​ ​e​ ​se​
​reconduz.​ ​Moisés​ ​flutuando​ ​sobre​ ​o​ ​Nilo​ ​em​ ​um​ ​cesto​​de​​vime​​e​​recolhido​​pela​
​filha​​do​​faraó​​é​​um​​desafiliado,​​assim​​como​​Jesus​​Cristo​​que​​não​​era​​filho​​de​​seu​
​pai​​José.​​Mas​​tanto​​um​​como​​outro​​inventou,​​a​​partir​​desse​​desvio,​​um​​Reino​​que​
​não​ ​é​ ​deste​ ​mundo.​ ​Situados​ ​fora​ ​do​ ​jogo​ ​das​ ​transmissões​ ​e​ ​sucessões​
​socialmente​ ​reguladas,​ ​eles​ ​conceberam​ ​uma​ ​figura​ ​totalmente​ ​diferente​ ​da​



​44​

​organização​ ​dessas​ ​trocas,​ ​uma​ ​maneira​ ​completamente​ ​nova​ ​de​ ​representar​ ​o​
​parentesco,​ ​de​ ​cerrar​ ​alianças​ ​e​ ​habitar​​o​​mundo.​​Assim​​é​​a​​história​​de​​Tristão​​e​
​Isolda:​​o​​encontro​​de​​dois​​seres​​totalmente​​desafiliados​​cujo​​fruto​​é​​a​​invenção​​de​
​uma​ ​forma​ ​específica​ ​da​ ​relação​ ​entre​ ​os​​sexos,​​o​​amor​​trágico​​e​​absoluto.​​Suas​
​vidas​​são​​um​​perpétuo​​desenraizamento​​de​​todos​​os​​territórios​​familiares,​​sociais,​
​geográficos,​ ​e​ ​essa​ ​ruptura​​sempre​​reiterada​​é​​a​​condição​​de​​possibilidade​​para​​a​
​emergência​ ​de​ ​um​ ​novo​ ​tipo​ ​de​ ​aliança​ ​entre​ ​o​ ​masculino​​e​​o​​feminino​​(Castel,​
​1998, p. 173-4).​

​Assim​ ​como​ ​propõe​ ​Castel​ ​(1998),​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​estão​ ​completamente​

​desafiliados,​ ​desenraizados,​ ​despatriados,​ ​ao​ ​passarem​ ​a​ ​viver​ ​fora​ ​da​ ​sociedade​ ​e​ ​ao​

​reinventarem​​uma​​nova​​vida.​​Há,​​nessa​​nova​​forma​​de​​viver,​​a​​união​​entre​​o​​masculino​​e​​o​

​feminino, porém sem as funções sociais nas quais estavam inseridos os personagens.​

​Os​​amantes​​estão​​vivendo​​em​​suspenso,​​como​​se​​isso​​acontecesse​​diante​​de​​um​

​mundo​​irreal.​​Se​​eles,​​por​​um​​lado​​podem​​exacerbar​​seu​​amor​​na​​floresta,​​por​​outro,​​perdem​

​suas​ ​identidades​ ​de​ ​cavaleiro​ ​e​ ​dama/rainha,​ ​passando​ ​a​ ​serem​ ​apenas​ ​homem​ ​e​ ​mulher​

​apaixonados, porém, no plano social, a paixão parece não bastar. Vejamos:​

​Tristão​ ​cortou​ ​ramagens,​ ​construiu​ ​uma​ ​cabana​ ​e​ ​a​ ​cobriu​ ​de​ ​ramos.​ ​Isolda​
​atapetou-a​ ​com​ ​capins​ ​grossos.​ ​Então,​ ​no​ ​fundo​ ​da​ ​floresta​ ​selvagem,​ ​começou​
​para​ ​os​ ​fugitivos​ ​uma​​vida​​dura,​​mas​​amada.​​No​​fundo​​da​​floresta​​selvagem,​​em​
​grande​ ​afã,​ ​como​ ​bichos​ ​acuados,​ ​eles​ ​vagavam,​ ​e​ ​raramente​ ​ousavam​ ​voltar​ ​à​
​noite​​à​​choupana​​do​​dia​​anterior.​​Só​​comiam​​a​​carne​​das​​caças​​e​​sentiam​​falta​​do​
​gosto​ ​do​ ​sal.​ ​Seus​ ​rostos​ ​emagrecidos​ ​tornavam-se​ ​macilentos,​ ​suas​ ​roupas​
​viravam​ ​andrajos,​ ​rasgados​ ​pelos​ ​espinhos.​ ​Amavam-se,​ ​não​ ​sofriam​ ​(Bédier,​
​1988, p. 60-61).​

​Os​​amantes​​passaram​​a​​ter​​uma​​outra​​vida,​​bastante​​distante​​da​​realidade​​que​​os​

​cercava​ ​anteriormente.​ ​Passaram​ ​a​ ​reexistir,​ ​pois​ ​suas​​vidas​​tomaram​​uma​​forma​​até​​então​

​inconcebível​​diante​​de​​seus​​papéis​​sociais​​e​​do​​grande​​amor​​sentido​​por​​eles,​​e​​reconheciam​

​a​ ​dor​ ​que​ ​causavam​ ​um​ ​ao​ ​outro,​ ​por​ ​estarem​ ​distantes​ ​de​ ​suas​ ​vidas​ ​na​ ​corte.​ ​Tristão​

​entende​​a​​distância​​entre​​Isolda​​e​​Marc​​como​​uma​​lacuna​​para​​a​​amada,​​pois​​ela​​não​​é​​uma​

​rainha​​pelo​​fato​​de​​não​​estar​​com​​o​​rei.​​Esta,​​por​​sua​​vez,​​reflete​​sobre​​o​​amado​​como​​um​​ser​

​esvaziado,​ ​pois​ ​estando​ ​distante​ ​do​ ​palácio​ ​não​ ​é​ ​mais​ ​um​ ​cavaleiro.​ ​Até​ ​fugirem​ ​para​ ​a​

​floresta,​ ​espécie​​de​​outro​​mundo​​para​​a​​cultura​​celta,​​ambos​​estão​​mortos​​diante​​do​​mundo​

​por eles habitado, até então.​

​No pensar de Tristão:​

​Ela​ ​era​ ​rainha​ ​junto​ ​dele,​​mas​​nesta​​mata​​vive​​como​​uma​​escrava.​​Que​​fiz​​eu​​da​
​sua​​juventude?​​Ao​​invés​​de​​seus​​aposentos​​cheios​​de​​tecidos​​de​​seda,​​dou-lhe​​esta​
​floresta​ ​selvagem​ ​–​ ​uma​ ​choupana,​ ​ao​ ​invés​ ​de​ ​seus​ ​belos​ ​cortinados.​ ​E​ ​é​ ​por​
​minha​​causa​​que​​ela​​segue​​este​​mau​​caminho.​​Ao​​senhor​​Deus,​​rei​​do​​mundo,​​eu​
​clamo​ ​por​ ​compaixão​ ​e​ ​suplico-lhe​​que​​me​​dê​​forças​​para​​devolver​​Isolda​​ao​​rei​
​Marc (Bédier, 1988, p. 72).​



​45​

​Tristão​ ​ponderou​ ​que​ ​Isolda​​passara​​a​​viver​​como​​uma​​escrava,​​pois​​já​​não​​era​

​mais​ ​a​ ​rainha​ ​amada​ ​pelo​ ​rei​ ​e​ ​por​ ​seus​ ​súditos,​ ​por​ ​isso​ ​precisava​ ​entregá-la​ ​a​ ​Marc,​

​devolvendo​ ​a​ ​vida​ ​à​ ​Isolda.​ ​Esta,​ ​por​ ​sua​ ​vez,​ ​entendeu​ ​que​ ​Tristão​​precisava​​voltar​​a​​ser​

​cavaleiro​ ​e​ ​se​ ​martirizava,​ ​sentia-se​ ​culpada​​porque​​o​​amante​​não​​podia​​mais​​realizar​​seus​

​grandes feitos e nem gozar da admiração palaciana. Ela refletia:​

​Mas​​eu​​vim,​​e​​o​​que​​foi​​que​​fiz?​​Tristão​​não​​deveria​​viver​​no​​palácio​​do​​rei,​​com​
​cem​​donzéis,​​que​​seriam​​da​​sua​​mesnada​​e​​o​​serviriam​​como​​cavaleiros​​armados.​
​Não​ ​deveria​ ​ele,​ ​cavalgando​ ​pelas​ ​cortes​ ​e​ ​pelas​ ​baronias,​ ​procurar​ ​aventuras?​
​Mas,​ ​por​ ​mim,​ ​esquece​ ​toda​ ​a​ ​cavalaria,​ ​exilado​ ​da​​corte,​​caçado​​nesta​​floresta,​
​levando esta vida selvagem (Bédier, 1988, p. 72).​

​Podemos​​dizer​​que​​os​​amantes​​estão​​mortos​​diante​​da​​existência​​que​​os​​cercava,​

​quando​ ​passaram​ ​a​ ​viver​ ​nesse​ ​novo​ ​modo​ ​de​ ​vida,​ ​representado​ ​pela​ ​floresta​ ​de​​Morois,​

​adentrando​ ​no​ ​mundo​ ​sobrenatural​ ​ao​ ​qual​ ​os​ ​celtas​ ​faziam​ ​referência.​ ​A​​própria​​ideia​​do​

​ambiente​​da​​floresta​​é,​​por​​si​​só,​​representante​​desse​​outro​​mundo,​​isso​​se​​pensarmos​​nesse​

​elemento​ ​aproximado​ ​da​ ​concepção​ ​celta​ ​salientada​ ​por​ ​Wood​ ​(2011),​ ​segundo​ ​a​ ​qual​

​existem​ ​“barreiras​ ​e​ ​passagens​ ​entre​ ​os​ ​mundos,​ ​tanto​ ​naturais​ ​quanto​ ​artificiais”​ ​(Wood,​

​2011,​​p.64).​​Desse​​modo,​​a​​paixão​​não​​assegura​​a​​felicidade​​dos​​amantes​​por​​muito​​tempo,​

​pois não estão em vida plena, em decorrência de seus papéis sociais estarem interrompidos.​

​Castel (1998) resume a questão da seguinte forma:​

​Mais​​precisamente,​​ao​​final​​de​​dois​​anos,​​eles​​compreendem​​que​​essa​​anulação​​de​
​tudo​​que​​constitui​​a​​sociedade,​​as​​comodidades​​e​​as​​honras,​​o​​reconhecimento​​de​
​outros,​​o​​fato​​de​​ocupar​​um​​lugar​​e​​um​​posto​​social,​​desumaniza-os.​​Eles​​decidem​
​então​ ​renunciar​ ​a​ ​esta​ ​relação,​ ​reduzida​ ​a​ ​um​ ​face​ ​a​ ​face​ ​intersubjetivo​​(Castel,​
​1998, p. 182).​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​mortos​ ​socialmente​ ​porque​ ​estão​ ​desumanizados​ ​ao​ ​cabo​ ​de​

​dois​​anos​​em​​suspenso​​num​​plano​​que​​não​​era​​a​​vida​​de​​antes,​​tampouco​​a​​desejada​​por​​eles,​

​resolvem abrir mão do amor em favor da retomada de seus papéis sociais da vida anterior.​

​Ainda​​para​​tratar​​dessa​​relação​​com​​a​​pós-morte,​​trazemos​​as​​palavras​​de​​Franco​

​Júnior​ ​(2010),​ ​pois​ ​com​ ​base​ ​em​ ​seus​ ​escritos​ ​é​ ​possível​ ​indicar​ ​na​ ​narrativa​​de​​Tristão​​e​

​Isolda a confluência de elementos cristãos fundidos aos celtas:​

​A​ ​consciência​ ​simbólica​ ​medieval​ ​não​ ​foi​​engendrada​​pelo​​cristianismo.​​Ela​​foi,​
​contudo,​ ​desenvolvida​ ​pela​ ​existência​ ​de​ ​rico​ ​simbolismo​ ​nos​ ​mitos​ ​e​ ​ritos​
​cristãos.​ ​Por​ ​isso,​ ​na​ ​produção​ ​literária​ ​da​ ​“matéria​ ​da​ ​Bretanha”​ ​puderam​
​facilmente​ ​confluir​ ​símbolos​ ​celtas​ ​cristianizados​ ​e​ ​símbolos​ ​cristãos​
​folclorizados,​ ​síntese​ ​possibilitada​ ​pela​ ​ausência​ ​de​ ​divergências​ ​fundamentais​
​entre​ ​cristianismo​ ​e​ ​antigas​ ​crenças​ ​celtas.​ ​Aí​ ​está,​ ​parece-nos,​ ​o​ ​âmago​ ​da​
​questão:​ ​a​ ​religiosidade​ ​profunda,​ ​vivida,​ ​independente​ ​de​​diferenças​​teológicas,​
​constituía​​o​​quadro​​mental​​no​​qual​​ressurgiu​​o​​mito​​de​​Tristão​​e​​Isolda,​​sendo​​um​



​46​

​falso​ ​problema​ ​a​ ​tentativa​ ​de​ ​estabelecer​ ​se​ ​esse​ ​contexto​​era​​católico​​ou​​cátaro​
​(Franco Júnior, 2010, p. 136-137).​

​O​​autor​​nos​​afiança​​não​​haver​​grande​​divergência​​entre​​o​​catolicismo​​e​​a​​cultura​

​cátara,​ ​esta​ ​convergente​ ​com​ ​a​ ​céltica.​ ​Para​ ​ele,​ ​tais​​semelhanças​​na​​noção​​de​​paraíso​​não​

​causam​ ​divergências​ ​substanciais​ ​entre​ ​o​ ​imaginário​ ​cristão​ ​e​ ​o​ ​celta,​ ​pelo​ ​contrário,​

​agregam-se.​

​No​ ​que​ ​tange​ ​à​ ​ideia​ ​de​ ​vida​ ​após​ ​a​ ​morte​ ​como​ ​paraíso​ ​eterno,​ ​conforme​

​evocado​ ​na​ ​narrativa​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​e​​a​​exemplo​​do​​trecho​​a​​seguir​​sobre​​o​​cavaleiro,​

​percebem-se confluências bem demarcadas:​

​A​​muralha​​de​​ar​​já​​está​​rompida,​​e​​não​​é​​aqui​​o​​vergel​​maravilhoso.​​Mas​​um​​dia,​
​amiga,​ ​iremos​ ​juntos​ ​ao​ ​País​ ​Venturoso​ ​do​ ​qual​ ​ninguém​ ​volta.​​Lá​​se​​ergue​​um​
​castelo​ ​de​ ​mármore​ ​branco;​ ​em​ ​cada​ ​uma​ ​das​ ​suas​ ​mil​ ​janelas​ ​brilha​ ​um​ ​círio​
​aceso;​​em​​cada​​uma​​delas​​um​​trovador​​toca​​e​​canta​​uma​​melodia​​sem​​fim;​​lá​​o​​sol​
​não​ ​brilha​ ​e,​ ​no​ ​entanto,​ ​ninguém​ ​sente​​falta​​de​​sua​​luz:​​é​​o​​feliz​​país​​dos​​vivos​
​(Bédier, 1988, p. 41).​

​Tristão,​ ​ao​ ​evocar​ ​uma​ ​vida​ ​pós-morte,​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​observar​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​não​

​sabermos​​o​​ponto​​exato​​de​​relacionar​​o​​episódio​​à​​cultura​​celta​​e​​nem​​o​​momento​​capaz​​de​

​relacioná-lo​ ​ao​ ​cristianismo.​ ​A​ ​ideia​ ​de​ ​paraíso​ ​existe​ ​nos​ ​dois​ ​imaginários,​ ​contudo​ ​são​

​diferentes,​​portanto​​é​​imprescindível​​mencionar​​novamente​​que​​a​​narrativa​​dos​​amantes​​das​

​Cornualhas​ ​é,​ ​na​ ​verdade,​ ​um​ ​conjunto​ ​de​ ​narrativas​ ​de​ ​épocas​​distintas,​​como​​já​​feito​​na​

​introdução​​deste​​texto.​​Ou​​seja,​​não​​temos​​como​​precisar​​o​​momento​​em​​que​​a​​moral​​cristã,​

​devido​ ​ao​ ​ideal​ ​cavaleiresco,​ ​foi​ ​inserida​ ​na​ ​narrativa​ ​nem​ ​o​ ​quanto​ ​se​ ​preservou​ ​das​

​matrizes de origem celta, porém o fato inconteste é a combinação de ambas na narrativa.​

​Quando​ ​Tristão​ ​procura​ ​por​ ​Isolda​ ​no​ ​palácio,​ ​finge​ ​ser​ ​um​ ​louco​ ​e​ ​ao​ ​ser​

​indagado​​para​​onde​​a​​levaria,​​responde​​referindo-se​​à​​vida​​pós-morte:​​“Lá​​para​​cima,​​entre​​o​

​céu​​e​​a​​nuvem,​​para​​a​​minha​​bela​​casa​​de​​vidro.​​O​​sol​​atravessa-a​​com​​seus​​raios,​​os​​ventos​

​não​ ​a​ ​podem​ ​abalar;​ ​para​ ​lá​ ​levarei​ ​a​ ​rainha,​ ​para​ ​um​ ​quarto​ ​de​ ​cristal,​ ​todo​ ​florido​ ​com​

​rosas,​ ​todo​ ​luminoso”​ ​(Bédier,​ ​1988,​ ​p.​ ​126).​ ​Apesar​ ​de​ ​usar​ ​uma​ ​linguagem​ ​figurada,​

​compreendemos​ ​que​ ​esse​ ​lugar​ ​é​ ​uma​ ​espécie​ ​de​ ​paraíso​ ​onde​ ​eles​ ​conseguirão​ ​unir-se​ ​e​

​vivenciar seu amor de forma plena.​

​Em outro trecho é Isolda quem fala a Tristão:​

​Amigo,​​fecha​​teus​​braços​​e​​abraça-me​​tão​​apertado​​que,​​nesse​​abraço,​​nossos​​dois​
​corações​​se​​rompam​​e​​nossas​​almas​​se​​evolem!​​Leva-me​​ao​​país​​venturoso​​de​​que​
​me​​falavas​​outrora:​​ao​​país​​de​​onde​​ninguém​​volta,​​onde​​músicos​​insignes​​cantam​
​cânticos sem fim. Leva-me (Bédier, 1988, p.132).​



​47​

​Isolda​​claramente​​evoca​​o​​paraíso,​​espaço​​onde​​poderia​​ouvir​​cânticos​​sem​​fim​​e​

​para​​onde​​eles,​​os​​amantes,​​não​​voltariam,​​pois​​suas​​almas​​estariam​​esvaídas,​​portanto​​livres​

​para​​o​​amor.​​Observamos​​também​​semelhanças​​entre​​a​​percepção​​de​​Wood​​(2011)​​e​​mundo​

​diáfano descrito pelos amantes. A autora aponta:​

​Em​ ​A​​Corte​​de​​Etain​​,​​uma​​história​​do​​século​​XIV​​de​​autoria​​desconhecida,​​o​​lorde​
​Midir,​ ​um​ ​ser​ ​sobrenatural,​ ​convida​ ​seu​ ​amor​ ​para​ ​visitar​ ​uma​ ​ilha​ ​utópica​ ​no​
​Outro​​Mundo.​​“Os​​cabelos​​são​​como​​prímulas​​em​​flor​​ali;​​corpos​​lustrosos​​são​​da​
​cor​ ​da​ ​neve.​ ​Nesse​​lugar,​​não​​existe​​nem​​meu​​nem​​seu;​​brilhantes​​são​​os​​dentes,​
​escuras​​as​​sobrancelhas​​(...).​​Inebriante​​a​​cerveja​​de​​Inis​​Fáil;​​mais​​inebriante,​​sem​
​dúvida,​​que​​a​​de​​Tír​​Már​​(...).​​Fontes​​doces​​e​​cálidas​​por​​toda​​a​​terra,​​hidromel​​e​
​vinho​ ​à​ ​sua​ ​escolha.​ ​Pessoas​ ​distintas,​ ​sem​ ​máculas,​ ​concebidas​ ​sem​​pecado​​ou​
​crime” (Wood, 2011, p. 68).​

​Percebe-se​ ​a​ ​mesma​ ​aura​ ​mágica​ ​presente​ ​nas​ ​descrições​ ​feitas​ ​por​ ​Tristão​ ​e​

​arrematadas​​por​​Isolda,​​quando​​ambos​​mencionam​​esse​​lugar​​sobrenatural.​​Observamos​​que​

​os​ ​mesmos​ ​elementos​ ​se​ ​apresentam​ ​residualmente​ ​na​ ​concepção​ ​celta​ ​d’​​O​ ​Romance​ ​de​

​Tristão e Isolda​​, de Bédier.​

​Outro​​elemento​​possível​​de​​entender​​a​​partir​​da​​transposição​​de​​um​​mundo​​para​

​outro​ ​é​ ​o​ ​mar.​ ​Essa​ ​não​ ​é​ ​uma​ ​visão​ ​inédita,​ ​pois​ ​o​ ​mar​ ​sempre​ ​foi​ ​evidenciado​ ​como​

​propulsor​ ​de​ ​um​ ​novo​ ​mundo.​ ​A​ ​ideia​ ​de​ ​travessia,​ ​quando​ ​se​ ​faz​ ​referência​ ​ao​ ​mar,​ ​já​

​ganhou​ ​inúmeras​ ​abordagens​ ​em​ ​diversas​ ​obras,​ ​desde​ ​os​ ​clássicos​ ​latinos​ ​e​ ​gregos,​

​passando​​por​​Camões​​e​​pelos​​europeus,​​de​​um​​modo​​menos​​específico.​​Ou​​seja,​​o​​mar​​tem​

​sido um elemento residualmente apontado como pertencente a outro mundo.​

​Em​​Os​​Lusíadas​​,​​Camões​​apresenta​​o​​mar​​sendo​​desbravado​​por​​Vasco​​da​​Gama​

​rumo​​às​​Índias.​​A​​ideia​​de​​atravessar​​o​​espaço​​que​​conhecia​​para​​adentrar​​um​​novo​​mundo​

​está​ ​presente​ ​em​ ​toda​ ​a​ ​epopeia.​ ​Na​ ​Eneida​​,​ ​de​ ​Virgílio,​​o​​mar,​​nos​​primeiros​​cantos,​​tem​

​papel​ ​de​ ​destaque​ ​na​ ​narrativa​ ​e​ ​chega​ ​a​ ​ser​ ​considerado​ ​por​ ​muitos​ ​como​ ​personagem​

​protagonista.​​O​​que​​apontamos​​é​​especificamente​​esse​​elemento​​como​​designador​​da​​entrada​

​dos​ ​personagens​ ​num​ ​outro​ ​mundo.​ ​Na​ ​epopeia​ ​de​ ​Virgílio,​ ​é​ ​como​ ​se​ ​Eneias,​ ​quando​​se​

​depara com as ações diante do mar, passasse a ter um outro existir.​

​No​ ​romance​ ​de​ ​Bédier,​ ​Tristão,​ ​em​ ​vários​ ​momentos,​ ​também​ ​adentra​ ​em​

​mundos​​nos​​quais​​está​​diante​​do​​mar.​​Isso​​acontece,​​por​​exemplo,​​quando​​ele​​está​​à​​beira​​da​

​morte,​ ​por​ ​ocasião​ ​do​ ​ferimento​ ​causado​ ​pela​ ​espada​ ​envenenada​ ​de​ ​Morholt.​ ​Tristão​

​suplica:​

​Quero​ ​tentar​ ​o​ ​mar​ ​cheio​ ​de​ ​aventuras...​ ​Quero​ ​que​ ​ele​ ​me​ ​leve​ ​para​ ​longe,​
​sozinho.​ ​Para​ ​que​ ​terra?​ ​Não​ ​sei,​ ​mas​ ​talvez​ ​onde​ ​encontrarei​ ​quem​​me​​cure.​​E​
​talvez​​um​​dia​​servir-vos-sei​​ainda,​​bom​​tio,​​como​​vosso​​harpista,​​vosso​​caçador​​e​
​vosso​​bom​​vassalo.”​​Tanto​​suplicou​​que​​o​​rei​​Marc​​atendeu​​ao​​seu​​desejo.​​Levou-o​



​48​

​para​ ​um​ ​barco​ ​sem​ ​remos​ ​nem​ ​vela,​ ​e​ ​Tristão​ ​quis​ ​apenas​ ​que​ ​perto​ ​dele​
​depositassem​ ​sua​ ​harpa.​ ​Para​ ​que​ ​as​ ​velas,​​se​​seus​​braços​​não​​poderiam​​içá-las?​
​Para​ ​que​ ​os​ ​remos?​ ​Para​ ​que​ ​a​ ​espada?​ ​Como​ ​um​ ​marinheiro,​​no​​curso​​de​​uma​
​longa​ ​travessia,​ ​lança​ ​por​ ​cima​ ​da​ ​amurada​ ​de​ ​bordo​ ​o​ ​cadáver​ ​de​ ​um​ ​antigo​
​companheiro,​​assim,​​com​​braços​​trêmulos.​​Gorvenal​​empurrou​​para​​o​​largo​​a​​barca​
​onde​​jazia​​seu​​querido​​filho,​​e​​o​​mar​​carregou-o.​​Sete​​dias​​e​​sete​​noites,​​carregou-o​
​docemente.​​Às​​vezes,​​Tristão​​tocava​​a​​harpa​​para​​iludir​​seu​​sofrimento.​​Por​​fim,​​o​
​mar, sem que ele soubesse, aproximou-o de uma praia (Bédier, 1988, p. 13-14).​

​O​​mar​​não​​apenas​​leva​​Tristão​​a​​um​​outro​​mundo,​​mas​​também​​a​​uma​​nova​​vida,​

​pois​​existe​​a​​aura​​da​​morte​​do​​cavaleiro​​quando​​este​​é​​depositado​​no​​barco,​​fazendo​​alusão​​à​

​concepção​​clássica​​de​​mar​​como​​divisor​​de​​dois​​mundos,​​o​​humano​​e​​o​​sobrenatural.​​Tristão​

​renasce​ ​depois​ ​dessa​ ​travessia​ ​pelo​ ​mar,​ ​quando​ ​passa​ ​a​ ​ser​ ​cuidado​ ​e​ ​curado​ ​pelos​

​unguentos preparados por Isolda na Irlanda.​

​Noutro​ ​momento,​ ​já​ ​no​ ​final​ ​da​ ​narrativa,​ ​é​ ​também​ ​o​ ​mar​ ​o​ ​elemento​ ​de​

​travessia​ ​entre​ ​dois​ ​mundos.​ ​Isolda​ ​foi​ ​chamada​ ​ao​ ​encontro​ ​de​ ​Tristão,​ ​ferido,​ ​pois​ ​este​

​acreditava​ ​que​ ​somente​ ​sua​ ​amada​ ​poderia​ ​curá-lo​​novamente,​​mas​​a​​dama​​passa​​por​​uma​

​grande tempestade e atrasa-se para o encontro com o amado. Vejamos:​

​Isolda​​exclamou:​​-​​Ai​​de​​mim,​​desgraçada!​​Deus​​não​​quer​​que​​eu​​viva​​o​​bastante​
​para​ ​ver​ ​Tristão,​ ​meu​ ​amigo,​ ​uma​ ​vez​ ​mais,​ ​somente​ ​uma​ ​vez.​​Ele​​quer​​que​​eu​
​morra​​afogada​​neste​​mar.​​Tristão,​​se​​eu​​vos​​tivesse​​falado​​mais​​uma​​vez,​​pouco​​me​
​importaria​​de​​morrer​​depois.​​Amigo,​​se​​eu​​não​​chegar​​até​​vós,​​é​​porque​​Deus​​não​
​o​​quer,​​e​​é​​a​​minha​​pior​​dor.​​Minha​​morte​​nada​​é​​para​​mim:​​já​​que​​Deus​​a​​quer,​​eu​
​aceito;​​mas,​​amigo,​​quando​​o​​souberdes,​​morrereis,​​bem​​o​​sei.​​Nosso​​amor​​é​​de​​tal​
​estofo​ ​que​ ​vós​ ​não​ ​podeis​ ​morrer​ ​sem​ ​mim,​ ​nem​ ​eu​​sem​​vós.​​Vejo​​nossa​​morte​
​diante​​de​​mim​​ao​​mesmo​​tempo​​que​​a​​minha.​​Amigo,​​ai​​de​​mim!​​Não​​realizei​​meu​
​desejo,​​de​​morrer​​em​​vossos​​braços,​​ser​​sepultada​​no​​vosso​​esquife.​​Fracassamos.​
​Vou morrer sozinha e, sem vós, desaparecer no mar (Bédier, 1988, p. 140).​

​No​ ​trecho​ ​supracitado,​ ​a​ ​constante​ ​presença​ ​da​​morte,​​aliada​​ao​​elemento​​mar,​

​enfatiza​​esse​​outro​​mundo​​tão​​vívido​​para​​os​​celtas.​​No​​trágico​​final​​da​​narrativa​​é​​o​​mar​​o​

​elemento​​fundamental​​da​​passagem​​da​​vida​​humana​​de​​Tristão​​para​​a​​morte,​​sua​​outra​​vida,​

​quando​​ele,​​a​​partir​​da​​falsa​​declaração​​de​​sua​​esposa,​​também​​Isolda,​​a​​das​​Brancas​​Mãos,​

​acredita não mais ser possível ver sua amada Isolda, a Loura.​

​Para Castel (1998):​

​A​ ​liberdade​ ​se​ ​encarna​ ​fugidiamente​ ​neste​ ​mar​ ​que​ ​tanta​ ​importância​ ​tem​ ​no​
​romance​​e​​que​​Tristão,​​o​​desafiliado,​​percorre​​incessantemente.​​Nesse​​espaço​​onde​
​se​​pode​​errar​​sem​​limites​​e​​sem​​leis,​​os​​constrangimentos​​sociais​​estão​​como​​que​
​suspensos.​ ​Em​ ​meio​​ao​​elemento​​aquático,​​sem​​referências​​e​​limites,​​o​​amor​​dos​
​dois​ ​encontra​ ​um​ ​lugar,​ ​aquele​ ​que​ ​os​ ​fantasmas​ ​desenham​ ​no​ ​nevoeiro.​ ​(...)​ ​A​
​floresta,​​como​​o​​mar,​​é​​uma ​​no​​man's​​land ​​fora​​da​​civilização,​​o​​único​​espaço​​onde​
​os amantes podem existir porque é um espaço não social (Castel, 1998, p. 182-3).​



​49​

​O​ ​autor​ ​também​ ​aponta​ ​o​ ​mar​ ​como​​símbolo​​de​​outro​​mundo,​​onde​​o​​amor​​de​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​é​ ​possível,​ ​e​ ​o​ ​compara​ ​à​ ​floresta.​ ​Esse​ ​mar,​ ​bem​ ​como​ ​a​ ​floresta,​ ​são,​

​segundo​ ​ele,​ ​mundos​ ​fora​ ​da​ ​civilização,​ ​ou​ ​seja,​ ​outros​ ​mundos.​ ​O​ ​espinheiro​ ​verde​ ​é​

​apontado​ ​como​ ​outro​ ​elemento​ ​também​ ​natural​ ​que​ ​incita​ ​o​ ​outro​ ​mundo,​ ​como​ ​veremos​

​adiante:​

​Quando​​o​​rei​​Marc​​soube​​da​​morte​​dos​​amantes,​​transpôs​​o​​mar​​e,​​tendo​​chegado​​à​
​Bretanha,​ ​mandou​ ​abrir​ ​dois​ ​esquifes,​ ​um​ ​de​ ​calcedônia​ ​para​ ​Isolda,​ ​o​​outro​​de​
​berilo​ ​para​ ​Tristão.​ ​Levou​ ​para​ ​Tintagel,​ ​na​ ​sua​ ​nau,​ ​os​ ​corpos​ ​amados.​ ​Numa​
​capela,​ ​à​ ​esquerda​ ​e​ ​à​ ​direita​ ​da​ ​abside,​ ​ele​ ​os​ ​sepultou​ ​em​ ​dois​ ​túmulos.​​Mas,​
​durante​ ​a​ ​noite,​ ​da​ ​tumba​ ​de​ ​Tristão​ ​brotou​ ​um​ ​espinheiro​ ​verde​​e​​frondoso,​​de​
​galhos​ ​fortes,​ ​de​ ​flores​ ​perfumadas​ ​que,​ ​elevando-se​ ​por​ ​cima​ ​da​ ​capela,​
​enterrou-se​​na​​sepultura​​de​​Isolda.​​As​​pessoas​​do​​lugar​​cortaram​​o​​espinheiro.​​No​
​dia​ ​seguinte,​ ​ele​ ​renasceu,​ ​tão​ ​verde,​ ​tão​ ​florido,​ ​tão​ ​vivo​ ​quanto​ ​antes,​​e​​ainda​
​mergulhava​​no​​leito​​de​​Isolda,​​a​​Loura.​​Por​​três​​vezes​​quiseram​​destruí-lo,​​em​​vão.​
​Finalmente,​ ​contaram​ ​o​ ​prodígio​​ao​​rei​​Marc.​​O​​rei​​proibiu​​daí​​em​​diante​​que​​se​
​cortasse o arbusto (Bédier, 1988, p. 142-143).​

​O​ ​espinheiro​ ​que​ ​sai​ ​do​ ​túmulo​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​vai​ ​entrelaçar-se​ ​à​ ​sepultura​ ​de​

​Isolda​ ​é​ ​uma​ ​alusão​ ​à​ ​vida​ ​após​ ​a​ ​morte,​ ​na​ ​qual​ ​esse​ ​amor​ ​deixa​​de​​ser​​proibido​​por​​ser​

​insistente e inevitável.​

​Wood​ ​(2011)​ ​cita,​ ​por​ ​exemplo,​ ​a​ ​videira​ ​trançada,​ ​pois​ ​ela​ ​aparece​ ​esculpida​

​nas​ ​cruzes​ ​celtas.​ ​Mais​ ​tarde,​ ​segundo​ ​a​ ​autora,​ ​esse​ ​simbolismo​ ​se​ ​fez​ ​presente​ ​no​

​cristianismo,​ ​provavelmente​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​amalgamação​ ​das​ ​tradições​ ​celtas​ ​e​ ​bizantinas.​ ​A​

​partir​​do​​elemento​​natural​​espinheiro,​​ela​​também​​afiança​​a​​presença​​do​​outro​​mundo​​ligada​

​à metáfora do amor eterno, como a seguir:​

​Muitos​ ​poemas​ ​celtas​​baseiam-se​​na​​beleza​​natural​​e​​na​​fragilidade​​das​​plantas​​e​
​usam​ ​essa​ ​imagem​ ​como​ ​metáforas​ ​do​​amor.​​São​​frequentes​​nos​​versos​​imagens​
​como​ ​a​ ​de​ ​rosas​ ​cheias​ ​de​ ​espinhos​ ​e​ ​do​ ​azevinho​ ​crescendo​ ​das​ ​sepulturas​ ​de​
​amantes,​​entrelaçados​​por​​toda​​eternidade.​​Aqueles​​que​​viajaram​​ao​​Outro​​Mundo​
​voltam​​muitas​​vezes​​com​​histórias​​sobre​​uma​​terra​​onde​​sempre​​verão​​que​​existem​
​belas​ ​árvores​​que​​produzem​​frutos​​o​​ano​​todo.​​Quando​​seres​​humanos​​comem​​as​
​maçãs​​prateadas​​que​​crescem​​nessas​​árvores,​​eles​​anseiam​​pelos​​seus​​amantes​​do​
​Outro Mundo (Wood, 2011, p. 127).​

​Desse​ ​modo,​ ​fica​ ​plenamente​ ​estabelecida​ ​a​ ​relação​ ​entre​ ​o​ ​espinheiro​ ​como​

​elemento​ ​pictórico​ ​da​ ​presença​ ​de​ ​uma​ ​outra​ ​vida​ ​num​ ​outro​ ​mundo.​ ​Aparece​ ​já​ ​nas​

​narrativas​ ​celtas,​​depois​​é​​residualmente​​aproveitado​​por​​Bédier​​com​​a​​mesma​​significação​

​simbólica.​

​Há​​ainda​​no​​século​​XVI​​uma​​versão​​da​​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​mencionada​

​por​ ​Wood​ ​(2011),​ ​na​ ​qual​ ​são​ ​inseridos​ ​os​ ​elementos​ ​azevinho,​ ​hera​ ​e​ ​o​ ​teixo,​ ​como​

​podemos observar no seguinte trecho:​



​50​

​O​​Rei​​Arthur​​tenta​​estabelecer​​a​​paz​​entre​​o​​Rei​​Mark,​​marido​​de​​Essyllt​​(Iseult​​ou​
​Isolda)​​e​​seu​​amante,​​Tristan​​(Tristão).​​Arthur​​declara​​que​​um​​deve​​viver​​com​​ela​
​quando​ ​as​ ​árvores​ ​estiverem​ ​desfolhadas​ ​e​ ​o​ ​outro​ ​quando​ ​elas​ ​estiverem​
​carregadas​ ​de​ ​folhas.​ ​O​ ​marido​ ​escolhe​​o​​inverno,​​quando​​os​​galhos​​das​​árvores​
​estão​ ​despidos​ ​de​ ​folhas​ ​e​ ​as​ ​noites​ ​são​ ​mais​ ​longas.​ ​Essyllt​ ​fica​ ​exultante​ ​–​ ​a​
​escolha​​de​​Mark​​significa​​que​​ela​​nunca​​será​​afastada​​de​​Tristan​​(...)​​“Três​​árvores​
​existem​​e​​são​​boas​​também/​​O​​azevinho,​​a​​hera​​e​​o​​teixo.​​Folhosas​​permanecem​​o​
​ano inteiro. De Tristão serei para sempre companheira” (Wood, 2011, p. 127).​

​Se​​aqui​​não​​é​​possível​​relacionar​​tais​​elementos​​à​​vida​​após​​a​​morte,​​é​​exequível​

​inventariar​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​uma​ ​outra​ ​vida.​ ​Mesmo​ ​não​ ​se​ ​tratando​ ​da​ ​eternidade,​ ​como​

​observamos​ ​em​ ​decorrência​ ​da​ ​presença​ ​do​ ​espinheiro,​​é​​uma​​vida​​na​​qual​​será​​possível​​a​

​existência​ ​do​ ​amor​ ​de​ ​Isolda​ ​e​ ​Tristão.​ ​No​ ​entanto,​ ​outros​ ​elementos​ ​na​ ​obra​ ​têm​

​materialidade​ ​na​ ​divergência​ ​contumaz​ ​entre​ ​a​ ​cultura​ ​celta​ ​e​ ​o​ ​cristianismo​ ​do​ ​medievo,​

​como​​observaremos​​adiante,​​principalmente​​no​​que​​diz​​respeito​​à​​condição​​e​​visualização​​da​

​mulher.​

​Em​​diversos​​trechos​​da​​narrativa​​de​​Bédier​​a​​mulher​​é​​descrita​​com​​sagacidade,​

​contudo,​​em​​decorrência​​de​​uma​​moral​​cristianizada​​moldada​​a​​partir​​da​​cultura​​mediévica,​

​ela é vista como fonte de pecado e destruição. É nesse misto de valores que se dá a narrativa.​

​Quando​​Isolda​​acredita​​na​​possibilidade​​de​​traição​​e​​delação​​de​​seu​​segredo​​por​

​parte​ ​de​ ​sua​ ​dama​ ​de​ ​companhia​ ​-​ ​ela​ ​e​ ​Tristão​ ​amavam-se,​ ​entregaram-se​ ​à​ ​paixão​ ​e​ ​na​

​noite​ ​de​ ​núpcias​ ​com​ ​Marc​ ​fora​ ​Brangien​ ​quem​ ​estivera​ ​na​ ​cama​ ​com​​ele​​-​​Isolda​​manda​

​que​ ​dois​ ​servos​ ​levem​ ​Brangien​ ​para​ ​a​ ​floresta,​ ​matem-na​ ​e​ ​retirem​ ​sua​ ​língua​ ​a​ ​fim​ ​de​

​livrar-se​ ​do​ ​medo​ ​de​ ​ser​ ​delatada​ ​pela​ ​moça.​ ​Desse​ ​modo,​ ​num​ ​tom​ ​de​ ​barbárie​ ​Isolda​

​ordena:​

​Eu​​vos​​darei​​então,​​disse​​ela,​​uma​​jovem;​​vós​​a​​levareis​​para​​a​​floresta,​​longe​​ou​
​perto,​ ​mas​ ​em​ ​local​ ​onde​ ​ninguém​ ​possa​ ​descobrir​ ​jamais​ ​a​ ​aventura.​ ​Lá​ ​a​
​matareis​ ​e​ ​me​ ​trareis​ ​sua​ ​língua.​ ​Gravai​ ​na​ ​memória​ ​as​ ​palavras​ ​que​ ​ela​​disser,​
​para​​mas​​repetirdes​​depois.​​Ide.​​Ao​​voltardes,​​sereis​​homens​​livres​​e​​ricos​​(Bédier,​
​1988, p. 33).​

​No​ ​entanto,​ ​quando​ ​levada​ ​à​ ​floresta​ ​e​ ​indagada​ ​sobre​ ​o​ ​motivo​ ​pelo​ ​qual​ ​a​

​rainha poderia estar decepcionada com ela, Brangien responde:​

​Eu​​não​​sei,​​amigos,​​só​​me​​lembro​​de​​um​​único​​delito.​​Quando​​partimos​​da​​Irlanda,​
​cada​​uma​​de​​nós​​levava,​​como​​a​​mais​​cara​​das​​vestes,​​uma​​camisola​​branca​​como​
​a​ ​neve,​ ​uma​ ​camisola​ ​para​ ​a​ ​nossa​ ​noite​ ​de​ ​núpcias.​ ​Na​​viagem,​​aconteceu​​que​
​Isolda​​rasgou​​sua​​camisola​​nupcial,​​e,​​para​​a​​noite​​de​​suas​​núpcias,​​emprestei-lhe​​a​
​minha.​ ​Amigos,​ ​aí​ ​está​ ​todo​ ​o​ ​mal​ ​que​ ​lhe​ ​fiz.​ ​Mas,​ ​se​ ​ela​ ​quer​ ​que​ ​eu​​morra,​
​dizei-lhe​ ​que​ ​a​ ​saúdo​​e​​a​​amo,​​e​​que​​lhe​​agradeço​​tudo​​de​​bom​​e​​a​​consideração​
​que​​ela​​me​​dispensou​​desde​​que,​​quando​​criança,​​raptada​​por​​piratas,​​fui​​vendida​​à​
​sua​​mãe​​e​​destinada​​a​​servi-la.​​Que​​Deus,​​em​​sua​​bondade,​​guarde​​sua​​honra,​​seu​
​corpo, sua vida! Irmãos, feri-me agora (Bédier, 1988, p. 33-34).​



​51​

​Ao​ ​obterem​ ​a​ ​resposta​ ​de​ ​Brangien,​ ​os​ ​guardas​ ​não​ ​conseguem​ ​cumprir​ ​as​

​ordens​​de​​Isolda,​​pois​​não​​viram​​mal​​algum​​em​​sua​​atitude.​​Porém,​​ao​​retornarem,​​afirmam​

​à​​rainha​​terem​​feito​​sua​​vontade​​mesmo​​sem​​compreendê-la,​​em​​decorrência​​do​​depoimento​

​da dama de companhia.​

​Recebendo​ ​tal​ ​resposta,​ ​a​ ​rainha​ ​arrependida​ ​esbraveja:​ ​“Assassinos!​ ​–​ ​gritou​

​Isolda​ ​–​ ​Devolvei-me​ ​Brangien,​​minha​​serva​​querida!​​Não​​sabíeis​​que​​ela​​era​​minha​​única​

​amiga? Assassinos, devolvei-a para mim” (Bédier, 1988, p. 34).​

​Nossa​ ​hipótese​ ​é​ ​a​ ​de​ ​que​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​personagem​ ​Isolda​ ​existe​ ​a​ ​tentativa​ ​de​

​desqualificar​​a​​mulher,​​pois​​há​​em​​determinados​​momentos​​uma​​caracterização​​de​​sordidez​

​e​ ​barbárie,​ ​modelo​ ​esse​ ​estilizado​ ​e​ ​capaz​ ​de​ ​retomar,​ ​aos​ ​moldes​ ​dos​ ​contos​ ​de​ ​fadas,​ ​o​

​imaginário​ ​de​ ​rainha/bruxa​ ​má.​ ​Isso​ ​ocorre​ ​utilizando​​um​​episódio​​bastante​​semelhante​​ao​

​ocorrido​​na​​narrativa​​da​​Branca​​de​​Neve,​​quando​​a​​madrasta/bruxa​​envia​​guardas​​à​​floresta​

​para arrancar o coração da personagem, por esta ser a mais bela do reino.​

​Na​​versão​​de​​Jacob​​e​​Wilhelm​​Grimm,​​Branca​​de​​Neve​​é​​ainda​​uma​​menina​​no​

​momento​​em​​que​​é​​vista​​como​​ameaça​​à​​beleza​​da​​rainha,​​a​​qual​​busca​​uma​​solução​​para​​dar​

​fim​ ​ao​ ​suposto​ ​problema,​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​uma​ ​ação​ ​semelhante​ ​à​ ​de​ ​Isolda​ ​diante​ ​de​ ​uma​

​ameaça também hipotética. Vejamos:​

​Branca​ ​de​ ​Neve​ ​estava​ ​crescendo​ ​e,​ ​a​ ​cada​ ​dia​​que​​passava,​​ficava​​mais​​bonita.​
​Quando​ ​chegou​ ​aos​ ​sete​ ​anos,​ ​havia​ ​se​ ​tornado​ ​tão​ ​bonita​ ​quanto​ ​o​ ​dia​ ​e​ ​mais​
​bonita​ ​que​ ​a​ ​própria​ ​rainha.​ ​Um​ ​dia​ ​a​ ​rainha​ ​perguntou​ ​ao​ ​espelho:​ ​“Espelho,​
​espelho​​meu,​​existe​​outra​​mulher​​mais​​bela​​do​​que​​eu?”​​O​​espelho​​respondeu:​​“Ó​
​minha​​Rainha,​​sois​​muito​​bela​​ainda,​​mas​​Branca​​de​​Neve​​é​​mil​​vezes​​mais​​linda.”​
​Ao​​ouvir​​estas​​palavras​​a​​rainha​​pôs-se​​a​​tremer,​​e​​seu​​rosto​​ficou​​verde​​de​​inveja.​
​Desse​​momento​​em​​diante,​​odiou​​Branca​​de​​Neve.​​Sempre​​que​​batia​​os​​olhos​​nela,​
​seu​ ​coração​ ​ficava​ ​frio​ ​como​ ​uma​ ​pedra.​ ​A​ ​inveja​ ​e​ ​o​ ​orgulho​​medraram​​como​
​pragas​ ​em​ ​seu​ ​coração.​​Dia​​ou​​noite,​​ela​​não​​tinha​​um​​momento​​de​​paz.​​Um​​dia​
​chamou​​um​​caçador​​e​​disse:​​“Leve​​a​​criança​​para​​a​​floresta.​​Nunca​​mais​​quero​​ver​
​a​​cara​​dela.​​Traga-me​​seus​​pulmões​​e​​seu​​fígado​​como​​prova​​de​​que​​a​​matou.”​​O​
​caçador​ ​obedeceu​ ​e​ ​levou​​a​​menina​​para​​a​​mata,​​mas​​no​​momento​​exato​​em​​que​
​estava​ ​puxando​ ​sua​ ​faca​ ​de​ ​caça​ ​e​ ​prestes​ ​a​ ​mirar​ ​seu​ ​coração​ ​inocente,​ ​ela​
​começou​ ​a​ ​chorar​ ​e​ ​a​ ​suplicar:​ ​“Misericórdia,​ ​meu​ ​bom​ ​caçador,​ ​poupe​ ​minha​
​vida.​​Prometo​​correr​​para​​dentro​​da​​mata​​e​​nunca​​mais​​voltar.”​​Branca​​de​​Neve​​era​
​tão​ ​bonita​ ​que​ ​o​ ​caçador​ ​teve​ ​pena​ ​dela​ ​e​ ​disse:​ ​Então​ ​vá,​ ​fuja,​ ​pobre​ ​criança”​
​(Grimm, J. e W., 2013, p. 97-99).​

​Tal​ ​qual​ ​ocorre​ ​no​ ​conto​ ​da​ ​Branca​ ​de​ ​Neve,​ ​no​ ​momento​ ​em​ ​que​ ​o​ ​caçador​ ​não​

​mata​ ​a​ ​presa​ ​mas​ ​leva​ ​os​ ​pulmões​ ​e​ ​o​ ​fígado​ ​de​ ​um​ ​javali​ ​da​ ​floresta,​ ​quando​ ​indagados​

​sobre​ ​o​​assassinato​​de​​Brangien,​​os​​servos​​respondem:​​“Rainha,​​com​​razão​​dizem:​​‘mulher​

​muda​ ​em​ ​poucas​ ​horas:​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo,​ ​mulher​ ​ri,​ ​chora,​ ​ama,​ ​odeia.’​ ​Nós​ ​a​ ​matamos​

​porque​ ​vós​ ​ordenastes”​ ​(Bédier,​ ​1988,​ ​p.​ ​34).​ ​E​ ​mais​ ​uma​ ​vez,​ ​sordidamente,​ ​Isolda,​

​acreditando terem os servos atendido sua ordem, se expressa:​



​52​

​Como​ ​poderia​ ​eu​ ​ter​ ​ordenado?​ ​Por​ ​que​ ​crime?​ ​Não​ ​era​ ​minha​ ​querida​
​companheira,​​a​​doce,​​a​​fiel,​​a​​bela?​​Vós​​o​​sabíeis,​​assassinos:​​eu​​a​​tinha​​enviado​​a​
​procurar​​ervas​​salutares,​​e​​a​​confiei​​a​​vós​​para​​que​​a​​protegêsseis​​no​​caminho.​​Mas​
​direi que a matastes e sereis queimados sobre carvões (Bédier, 1988, p. 34).​

​Mesmo​ ​quando​ ​os​ ​servos​ ​revelam​ ​não​ ​terem​ ​matado​ ​Brangien,​ ​Isolda,​ ​sem​

​acreditar,​​apresenta-se:​​“como​​desvairada,​​ora​​amaldiçoava​​os​​assassinos,​​ora​​amaldiçoava​​a​

​si mesma” (Bédier, 1988, p. 35).​

​E​ ​todo​ ​esse​ ​episódio​ ​ocorreu​ ​sem​ ​o​ ​conhecimento​ ​de​ ​Tristão:​ ​“Naquele​ ​dia,​

​Tristão​ ​e​ ​o​ ​rei​ ​caçavam​ ​ao​ ​longe​ ​e​ ​Tristão​ ​não​ ​soube​ ​desse​ ​crime”​ ​(Bédier,​ ​1988,​ ​p.​ ​33).​

​Como​​forma​​de​​redenção​​para​​o​​amante​​e​​dotada​​de​​caráter,​​no​​mínimo​​questionável,​​Isolda,​

​nesse episódio, aparece como ardilosa, má e vingativa.​

​Segundo Tatar (2013), o​​Conto da Branca de Neve​​:​

​Espelha​​nossa​​divisão​​cultural​​da​​feminilidade​​em​​dois​​componentes,​​uma​​divisão​
​que​ ​ganha​ ​grande​ ​relevo​ ​em​​nossa​​versão​​mais​​popular​​do​​conto.​​Em​ ​Branca​​de​
​Neve​ ​e​ ​os​ ​sete​ ​anões​ ​de​ ​Disney,​ ​encontramos​​dois​​componentes​​veementemente​
​polarizados:​ ​de​ ​um​ ​lado,​ ​numa​ ​mulher​ ​tomada​ ​pela​ ​inveja​ ​assassina,​
​repulsivamente​ ​fria,​ ​e,​ ​de​ ​outro,​ ​numa​ ​menina​ ​inocentemente​ ​meiga,​ ​exímia​​em​
​todos​​os​​trabalhos​​domésticos.​​Ao​​mesmo​​tempo,​​porém,​​o​​filme​​de​​Disney​​faz​​da​
​rainha​ ​má​ ​uma​ ​personagem​ ​de​ ​energia​ ​narrativa​ ​eletrizante,​ ​tornando​​Branca​​de​
​Neve​​tão​​insípida​​que​​ela​​precisa​​de​​um​​elenco​​de​​apoio​​de​​sete​​personagens​​para​
​animar​​suas​​cenas.​​Afinal,​​foi​​a​​presença​​destrutiva,​​perturbadora​​e​​segregadora​​da​
​madrasta​ ​que​ ​infundiu​ ​no​ ​filme​ ​o​ ​grau​ ​de​ ​fascínio​ ​que​ ​facilitou​ ​sua​ ​ampla​
​circulação​​e​​permitiu​​que​​adquirisse​​tal​​domínio​​sobre​​nossa​​cultura​​(Tatar,​​2013,​
​p. 95-96).​

​Desta​ ​feita,​ ​é​ ​importante​​frisar​​a​​coexistência​​de​​dois​​modelos​​femininos,​​tanto​

​no​​Conto​​da​​Branca​​de​​Neve​​,​​versão​​dos​​irmãos​​Grimm​​ou​​de​​Disney,​​quanto​​n’​​O​​Romance​

​de​​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Bédier,​​modelos​​que​​demonstram​​duas​​faces​​femininas:​​a​​inocência​​e​

​a​​maldade.​​Em​​Branca​​de​​Neve​​é​​notória​​essa​​distinção:​​Branca​​de​​Neve​​é​​o​​exato​​oposto​​da​

​Rainha,​ ​sua​ ​madrasta.​ ​O​ ​desenrolar​ ​da​ ​narrativa​ ​demonstra,​ ​inclusive,​ ​sua​ ​ligação​ ​com​

​elementos​ ​de​ ​feitiçaria​​e​​posteriormente​​a​​revelação​​da​​mesma​​como​​bruxa.​​N’​​O​​Romance​

​de​​Tristão​​e​​Isolda​​não​​é​​tão​​fácil​​estabelecer​​uma​​definição,​​ou​​seja,​​se​​no​​episódio​​no​​qual​

​Isolda​​ordena​​a​​morte​​de​​Brangien​​fica​​clara​​a​​aura​​má​​da​​rainha​​e​​a​​inocência​​da​​serva,​​na​

​sequência​ ​da​ ​narrativa​ ​Isolda​​demonstra​​arrependimento​​diante​​da​​hipotética​​concretização​

​do ato de maldade ordenado por ela.​

​Isolda,​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​seus​ ​conhecimentos​ ​das​ ​ervas​ ​curativas,​ ​é​ ​benevolente​ ​ao​

​salvar​​Tristão​​quando​​este​​era​​apenas​​um​​desconhecido.​​Ela​​é​​também​​sempre​​caracterizada​

​como​​boa​​e​​amável​​diante​​dos​​súditos​​e​​é​​sempre​​vista​​de​​forma​​benevolente​​pelo​​narrador,​

​que​ ​reiteradamente​ ​clarifica​ ​que​ ​Deus​ ​está​ ​do​ ​lado​ ​de​ ​Isolda​​e​​Tristão,​​pois,​​segundo​​essa​



​53​

​compreensão,​ ​os​ ​amantes​ ​só​ ​transgridiram​ ​as​ ​normas​ ​sociais​ ​por​ ​estarem​ ​sob​ ​o​ ​efeito​ ​do​

​filtro mágico da paixão.​

​Isolda​ ​é​ ​uma​ ​personagem​ ​de​ ​tamanha​ ​densidade​ ​que​ ​“passeia”​ ​por​ ​ambas​ ​as​

​facetas.​ ​Ora​ ​é​ ​astuta,​ ​fria​ ​e​ ​calculista,​ ​refletindo​ ​assim​ ​a​ ​face​ ​do​ ​mal,​ ​ora​ ​é​ ​benevolente,​

​submissa​​e​​apaixonada,​​trazendo​​a​​aura​​senão​​inocente,​​ao​​menos​​bem​​intencionada,​​refém​

​dos infortúnios do destino.​

​Também​​em​​Jacobs​​(2013),​​obra​​na​​qual​​estão​​reunidos​​contos​​celtas​​recolhidos​

​da​ ​tradição​ ​oral,​ ​no​ ​conto​ ​“Árvore​ ​de​ ​Ouro​ ​e​ ​Árvore​ ​de​ ​Prata”,​ ​temos​ ​um​ ​episódio​​com​

​semelhanças​​inequívocas​​ao​​episódio​​dos​​servos​​enviados​​para​​matar​​e​​arrancar​​a​​língua​​de​

​Brangien, bem como ocorreu também no​​Conto da Branca​​de Neve​​:​

​Era​ ​uma​ ​vez​ ​um​ ​rei​​que​​tinha​​uma​​esposa​​cujo​​nome​​era​​Árvore​​de​​Prata​​e​​uma​
​filha​ ​cujo​​nome​​era​​Árvore​​de​​Ouro.​​Num​​certo​​dia,​​entre​​outros​​dias,​​Árvore​​de​
​Ouro​​e​​Árvore​​de​​Prata​​foram​​a​​uma​​ravina​​em​​que​​havia​​uma​​fonte,​​e​​dentro​​da​
​fonte​​havia​​uma​​truta.​​Árvore​​de​​Prata​​disse:​​-​​Trutinha,​​minha​​pequena​​camarada,​
​não​​sou​​a​​mais​​bela​​rainha​​do​​mundo?​​–​​Oh!​​De​​verdade?​​Você​​não​​é​​não!​​–​​Mas​
​quem​​é​​então?​​–​​Ora,​​é​​Árvore​​de​​Ouro,​​sua​​filha.​​Árvore​​de​​Prata​​foi​​para​​casa,​
​cega​ ​de​ ​raiva.​ ​Deitou-se​ ​na​ ​cama​ ​e​ ​jurou​ ​que​ ​nunca​ ​mais​ ​ficaria​ ​boa​ ​se​ ​não​
​conseguisse​​comer​​o​​coração​​e​​o​​fígado​​de​​Árvore​​de​​Ouro,​​sua​​filha.​​Ao​​cair​​da​
​noite,​ ​o​ ​rei​ ​voltou​ ​para​ ​casa,​ ​e​ ​disseram-lhe​ ​que​ ​Árvore​ ​de​ ​Prata,​ ​sua​ ​esposa,​
​estava​ ​muito​ ​doente.​ ​Ele​ ​foi​ ​até​ ​onde​​ela​​estava,​​e​​perguntou-lhe​​o​​que​​havia​​de​
​errado​ ​com​ ​ela.​ ​–​ ​Oh!​ ​É​ ​uma​ ​coisa​​que​​só​​você​​pode​​curar,​​se​​quiser.​​–​​Oh!​​De​
​fato,​​não​​há​​nada​​que​​eu​​possa​​fazer​​por​​você​​que​​eu​​não​​faça.​​–​​Se​​eu​​obtiver​​o​
​coração​ ​e​ ​o​ ​fígado​ ​de​ ​Árvore​ ​de​ ​Ouro,​ ​minha​ ​filha,​ ​para​ ​comer,​ ​ficarei​ ​boa​ ​de​
​novo.​ ​Aconteceu​ ​que​ ​nessa​ ​ocasião​ ​o​​filho​​de​​um​​grande​​rei​​veio​​do​​estrangeiro​
​para​ ​pedir​ ​Árvore​​de​​Ouro​​em​​casamento.​​O​​rei​​concordou,​​e​​eles​​foram​​embora​
​para​​o​​estrangeiro.​​O​​rei​​então​​enviou​​seus​​rapazes​​à​​colina​​de​​caça​​para​​matarem​
​um​​bode,​​e​​ele​​deu​​o​​coração​​e​​o​​fígado​​do​​animal​​para​​a​​esposa​​comer.​​Então​​ela​
​ficou​​curada​​e​​saudável.​​Um​​ano​​depois,​​Árvore​​de​​Prata​​foi​​à​​ravina​​onde​​ficava​​a​
​fonte,​​dentro​​da​​qual​​vivia​​a​​truta.​​–​​Trutinha,​​minha​​pequena​​camarada​​–​​disse​​ela​
​–​​não​​sou​​eu​​a​​mais​​bela​​rainha​​do​​mundo?​​–​​Oh!​​De​​verdade?​​Você​​não​​é​​não!​​–​
​Mas​ ​quem​ ​é​ ​então?​ ​–​ ​Ora,​ ​é​ ​Árvore​ ​de​ ​Ouro,​ ​sua​ ​filha.​ ​–​ ​Ora,​ ​mas​ ​faz​ ​muito​
​tempo​ ​que​ ​ela​ ​morreu!​ ​Já​ ​faz​ ​um​ ​ano​ ​desde​ ​que​ ​eu​ ​comi​ ​seu​ ​coração​ ​e​ ​o​ ​seu​
​fígado.​ ​–​ ​Bem,​ ​na​ ​verdade,​ ​ela​ ​não​ ​está​ ​morta.​ ​Está​ ​casada​ ​com​ ​um​ ​grande​
​príncipe estrangeiro (Jacobs, 2013, p. 19-20).​

​Desse​ ​modo,​ ​as​ ​atribuições​ ​de​ ​maldade​ ​dadas​ ​à​ ​Isolda,​ ​aparentemente​ ​ou​ ​de​

​forma​​complementar​​às​​atribuídas​​à​​mulher​​no​​medievo​​segundo​​a​​moral​​cristã,​​que​​tinha​​a​

​mulher​ ​como​ ​fonte​ ​do​ ​mal,​ ​pode​ ​até​ ​terem​ ​sido​ ​direcionadas​ ​para​ ​tal​ ​a​ ​partir​ ​das​​versões​

​medievais,​ ​porém​ ​o​ ​episódio​ ​tem​ ​raiz​ ​numa​​narrativa​​celta.​​Diferente​​do​​medievo,​​para​​os​

​celtas a mulher não era tida como um ser inferior. Segundo Barry (2013):​

​Dos​​primeiros​​celtas,​​pode-se​​dizer​​que​​quase​​nada​​restou,​​mas​​é​​a​​partir​​deles​​que​
​surge​ ​a​ ​possibilidade​ ​de​ ​entender​​toda​​a​​simbologia​​inserida​​no​​universo​​mágico​
​que​​os​​cercava​​(...).​​A​​natureza,​​certamente,​​representava​​a​​mágica​​maior,​​o​​céu​​e​​a​
​terra​​–​​inicialmente,​​os​​celtas​​não​​construíram​​templos,​​mas​​mantinham​​altares​​em​
​meio​ ​a​ ​bosques​ ​repletos​ ​de​​árvores,​​sendo​​estas​​consideradas​​símbolos​​sagrados.​
​Templos​ ​começaram​ ​a​ ​aparecer​ ​após​ ​a​ ​invasão​ ​dos​ ​romanos​ ​e​ ​também​ ​foram​



​54​

​retomados​​pelas​​tribos​​que​​se​​seguiram​​a​​eles.​​Há​​poucos​​vestígios​​dessa​​cultura​​e,​
​talvez,​ ​o​ ​principal​ ​deles​ ​possa​ ​ser​​Stonehenge,​​em​​Salisbury,​​oeste​​da​​Inglaterra,​
​considerado​ ​o​ ​mais​ ​famoso​ ​dos​ ​resquícios​ ​deixados​ ​pela​ ​cultura​ ​celta,​ ​além​ ​de​
​algumas​​línguas​​gaulesas​​derivadas​​dos​​dialetos​​falados​​por​​estes​​povos.​​Todavia,​
​mais​​do​​que​​templos​​ou​​línguas,​​o​​que​​fica​​mais​​evidente​​como​​traço​​característico​
​da​ ​cultura​ ​celta​ ​é​ ​a​ ​extrema​ ​importância​ ​dada​ ​à​ ​figura​ ​feminina​ ​e​ ​seus​
​desmembramentos​ ​em​ ​diversas​ ​das​ ​narrativas​ ​datadas​ ​deste​ ​período.​ ​Surgem​
​figuras​ ​de​ ​deusas,​ ​princesas,​ ​fadas,​ ​bruxas​ ​e​ ​mulheres​ ​comuns​ ​que​ ​apresentam​
​espírito​ ​dinâmico​ ​e​​forte,​​como​​mães,​​guerreiras,​​companheiras​​e​​nobres,​​sempre​
​em​ ​busca​​do​​bem​​comum​​e,​​para​​tal,​​usam​​e​​abusam​​das​​forças​​da​​natureza​​para​
​atingirem​​seus​​objetivos,​​quer​​sejam​​simples​​ou​​deveras​​complexos​​(Barry,​​2013,​
​p. 13-14).​

​Apesar​​dessas​​atitudes​​nos​​parecerem​​bastante​​bárbaras​​e​​por​​mais​​que​​a​​mulher​

​em​ ​versões​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​seja​ ​vista​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​feminino​ ​como​​fonte​​do​​mal,​​porque​

​observada​ ​diante​ ​do​ ​imaginário​ ​medieval,​ ​é​ ​importante​ ​retormarmos​ ​também​ ​a​ ​mulher​

​diante​ ​de​ ​valores​ ​celtas,​ ​os​ ​quais​ ​a​​compreendiam​​em​​suas​​várias​​facetas,​​às​​vezes​​boa,​​as​

​vezes má, sempre complexa e nunca sob uma visão maniqueísta​​10​​.​

​Knight (2003) nos fala também que:​

​Como​ ​as​ ​antigas​ ​civilizações​ ​do​ ​Egito,​ ​Grécia​ ​e​ ​Roma,​ ​os​ ​celtas​ ​evoluíram​ ​de​
​caçadores-coletores​​para​​pastores​​e​​agricultores.​​Eles​​se​​especializaram​​nos​​ciclos​
​da​ ​terra,​ ​simbolizada​ ​na​ ​sua​ ​espiritualidade​ ​pela​ ​“Deusa​ ​Mãe”.​ ​Em​ ​vez​ ​de​ ​se​
​manterem​​apartados,​​sua​​espiritualidade​​e​​modo​​de​​vida​​eram​​unificados.​​Os​​celtas​
​faziam​​o​​que​​vinha​​naturalmente.​​Eles​​celebravam​​sua​​ligação​​com​​a​​natureza​​nos​
​quatro​ ​dias​ ​de​​fechamento​​trimestral​​e​​durante​​certas​​fases​​da​​lua.​​Davam​​graças​
​aos​​poderes​​divinos​​e​​realizavam​​rituais​​para​​fortalecer​​os​​ciclos​​da​​natureza.​​Por​
​exemplo,​​o​​Imbolc,​​ou​​Dia​​de​​Brigit,​​observado​​no​​início​​de​​fevereiro,​​assinala​​que​
​o​ ​Ano-novo​ ​começou​ ​com​ ​a​ ​primeira​ ​ordenha​ ​do​ ​gado.​ ​Situado​ ​entre​ ​Yule​ ​(o​
​solstício​ ​de​ ​inverno​ ​e​ ​o​ ​Dia​ ​de​ ​Hertha​ ​(equinócio​ ​da​ ​primavera),​ ​este​ ​Sabá​
​homenageia​ ​a​ ​deusa​ ​Brigit​ ​enquanto​ ​ela​ ​traz​ ​os​ ​primeiros​ ​vestígios​ ​da​ ​chama​
​sagrada.​ ​Esta​ ​chama​ ​sagrada​ ​é​​o​​calor​​do​​sol​​quando,​​mais​​uma​​vez,​​ele​​inicia​​o​
​ciclo anual de primavera, verão, inverno e outono (Knight, 2003, p. 10).​

​O​​autor​​supracitado​​aponta​​a​​ligação​​dos​​celtas​​com​​a​​natureza​​e​​a​​denominação​

​feminina​​de​​“Deusa​​Mãe”,​​fazendo​​referência​​ao​​espírito​​da​​terra​​e​​à​​ligação​​de​​suas​​festas​​e​

​divindades às estações do ano.​

​Em contrapartida, vejamos as palavras de Barros (2001)​

​Os​​séculos​​XII​​e​​XIII​​foram​​marcados​​por​​movimentos​​religiosos​​–​​heresia​​cátara​
​e​ ​valdense,​ ​que​ ​de​ ​acordo​ ​com​ ​o​ ​pensamento​ ​herege​ ​de​ ​todos​ ​os​ ​tempos​ ​não​
​discriminaram​ ​as​ ​mulheres​ ​–​ ​e​ ​movimentos​ ​literários​ ​–​ ​o​ ​amor​ ​cortês​ ​e​ ​a​
​divulgação​ ​das​ ​lendas​ ​celtas​ ​que,​ ​deixando​ ​de​ ​lado​ ​a​ ​ideia​ ​da​ ​inferioridade​
​feminina​ ​e​ ​os​ ​valorizados​ ​conceitos​ ​de​ ​virgindade​ ​e​ ​castidade,​ ​apresentaram​ ​as​
​mulheres​ ​como​​superiores​​aos​​homens​​e​​responsáveis​​pelo​​amor​​que​​outorgavam​
​àqueles​​que​​escolhiam.​​Nesse​​momento,​​a​​Igreja,​​pressionada​​pela​​cultura​​popular​
​e​ ​mesmo​ ​pela​ ​elite​ ​intelectual,​​assiste​​ao​​desenvolvimento,​​sem​​precedentes,​​dos​

​10​ ​A​ ​palavra​ ​maniqueísta,​ ​“refere-se​ ​a​ ​qualquer​ ​visão​ ​do​ ​mundo​ ​que​ ​o​ ​divide​ ​em​ ​poderes​ ​opostos​ ​e​
​incompatíveis”.​​Disponível​​em:​​oxfordlanguages.com.br.​​Acesso​​em:​​17​​jul.​​2021.​​Contudo,​​tal​​definição​​está​
​ligada​ ​ao​ ​Maniqueísmo,​ ​que​ ​“era​ ​uma​ ​religião​ ​dualista,​ ​baseada​ ​em​ ​dois​ ​princípios​​conflitantes:​​a​​salvação​
​reside na libertação do Bem, ou Luz, que está encarcerado na matéria, ou trevas” (Runciman, 1997, p. 246).​



​55​

​cultos​ ​a​ ​Maria​ ​e​ ​a​ ​Madalena.​ ​(...)​ ​pode-se​ ​dizer​ ​que​ ​tanto​ ​a​ ​literatura​ ​quanto​ ​a​
​religião fizeram um resgate da imagem da Deusa (Barros, 2001, p. 327).​

​A​​autora​​enfatiza​​que​​houve,​​de​​fato,​​a​​preponderância​​do​​feminino​​no​​medievo,​

​embora​ ​existam​ ​valores​ ​bastante​ ​controversos,​ ​pois​ ​se​ ​o​ ​feminino​ ​aparecia​ ​de​ ​modo​

​proeminente,​ ​isso​ ​não​ ​quer​ ​dizer​ ​que​ ​acontecia​ ​de​ ​forma​ ​autônoma.​ ​Pelo​ ​contrário,​ ​havia​

​forte​ ​controle​ ​sobre​ ​a​ ​mulher,​ ​porque​​a​​Igreja​​dirigia​​e​​valorizava​​concepções​​patriarcais​​e​

​castradoras.​​Se​​por​​um​​lado​​há​​um​​enfoque​​na​​figura​​feminina,​​por​​outro​​isso​​não​​significa​

​ser​ ​uma​ ​visão​ ​positiva.​ ​Não​ ​podemos​ ​esquecer​ ​que​ ​a​ ​sociedade​ ​da​ ​época​ ​era​ ​patriarcal,​

​misógina​ ​e​ ​opressora.​ ​E​ ​se​ ​colocavam​ ​a​ ​mulher​ ​em​ ​alguma​ ​posição​​de​​destaque,​​isso​​não​

​quer​ ​dizer​ ​que​ ​fosse​ ​de​ ​superioridade,​ ​pois​ ​exigiam​ ​dela​ ​submissão,​ ​contenção​ ​e​ ​ações​

​moldadas​​pela​​Igreja​​e​​pela​​sociedade.​​Segundo​​a​​autora,​​esse​​resgate​​das​​imagens​​femininas​

​no​ ​medievo,​ ​apesar​ ​de​ ​cristianizado,​ ​também​ ​é​ ​fruto​ ​da​ ​retomada​ ​da​ ​cultura​ ​celta,​ ​que​

​apresentava a mulher como um ser forte e superior. Ela acrescenta:​

​Mostramos​ ​o​ ​perigo​ ​que​ ​todo​​esse​​apreço​​ao​​feminino​​representou​​para​​a​​Igreja,​
​preocupada​ ​em​ ​manter​ ​o​ ​poderio​ ​masculino​ ​e​ ​a​ ​estrutura​ ​que​ ​privilegiava​ ​a​
​religião​ ​do​ ​Pai​ ​e​ ​do​ ​Filho.​ ​A​ ​mulher​ ​foi​ ​reintroduzida​ ​na​ ​sociedade​ ​e,​ ​se​ ​a​
​fada-amante​ ​e​ ​a​ ​dama​ ​cortês​ ​apareciam​ ​como​ ​doadoras​ ​do​ ​bem​ ​e​ ​do​ ​mal,​
​reproduzindo​ ​a​ ​antiga​ ​dualidade​​do​​princípio​​feminino,​​o​​maniqueísmo​​medieval​
​colocava​​também​​em​​destaque​​as​​personagens,​​opostas​​e​​complementares,​​de​​Eva​
​e​​Maria,​​mas​​mediadas​​pela​​figura​​ambivalente​​de​​Maria​​Madalena.​​Na​​realidade,​
​nunca​ ​se​ ​conseguiu​ ​negar​ ​a​ ​dualidade​ ​feminina,​ ​até​ ​porque​ ​a​ ​ambiguidade​ ​faz​
​parte​​de​​todo​​e​​qualquer​​ser​​humano.​​Os​​deuses​​antigos​​eram​​ambivalentes,​​ou​​se​
​apresentavam​​em​​duplas​​que​​se​​opunham​​e​​por​​isso​​mesmo​​se​​complementavam,​
​conforme​​Dionísio​​e​​Apolo.​​O​​problema​​representado​​pelo​​bem​​e​​o​​mal,​​fazendo​
​parte​ ​integrante​ ​da​​própria​​oscilação​​que​​caracteriza​​o​​humano,​​foi​​perfeitamente​
​entendido​ ​pelos​ ​povos​ ​pagãos.​ ​Mas,​ ​as​ ​religiões​ ​monoteístas,​ ​ao​ ​exigirem​ ​um​
​único​ ​Deus,​ ​que​ ​obrigatoriamente​ ​devia​ ​ser​ ​bom,​ ​se​​viram​​em​​dificuldades​​para​
​explicar​ ​o​​mal.​​Se​​a​​afirmação​​era​​a​​existência​​de​​um​​único​​Deus,​​este​​precisava​
​ser​​bom​​e​​mau,​​para​​que​​se​​mantivesse​​o​​equilíbrio.​​Porém,​​afirmando​​que​​ele​​era​
​somente​ ​bondade,​ ​o​ ​mal​ ​ficava​ ​sem​ ​explicação,​ ​e​ ​não​ ​podia​​ser​​negado,​​porque​
​existia (Barros, 2001, p. 327-8).​

​A​ ​autora​​aponta​​a​​mulher​​possuidora​​de​​uma​​personalidade​​dualista​​em​​relação​

​ao​ ​homem​ ​ou​ ​a​ ​qualquer​ ​compreensão​ ​diante​ ​de​ ​religiões​ ​não​ ​monoteístas,​ ​isto​ ​é,​

​vislumbrando​ ​o​ ​humano​ ​em​ ​seus​ ​deuses,​ ​pois​ ​não​ ​pode​ ​ser​ ​compreendido​ ​estaticamente​

​como​ ​bom​ ​ou​ ​mau,​ ​mas​ ​como​ ​um​ ​ser​ ​ambíguo.​ ​Ocorre​ ​que,​ ​para​ ​o​ ​cristianismo,​ ​Deus​ ​é​

​sempre bom, colocando, assim, em xeque as ações humanas e dualistas.​

​No​ ​caso​ ​de​ ​Isolda,​ ​ela​ ​é​ ​essa​ ​personagem​ ​ambivalente,​ ​pendente​ ​para​ ​os​ ​dois​

​lados​​destacados​​por​​Barros​​(2001),​​pois​​é​​a​​dama​​cortês,​​amada​​pelo​​rei,​​pelos​​súditos​​e​​por​

​Deus.​ ​Ao​ ​mesmo​ ​tempo,​ ​é​ ​a​ ​fada-amante,​ ​capaz​ ​de​ ​criar​​encontros​​amorosos​​com​​Tristão​

​usando​​de​​mentiras​​e​​enganação,​​bem​​como​​é​​esse​​ser​​que​​nos​​instiga​​ao​​maravilhoso,​​visto​

​ser detentora de conhecimentos do uso das ervas, como faziam as mulheres celtas.​



​56​

​Acrescentemos​​as​​palavras​​de​​Barry​​(2013),​​pois​​sua​​observação​​nos​​serve​​para​

​reafirmarmos​ ​nosso​ ​entendimento​ ​desde​ ​o​ ​início​ ​deste​ ​texto.​ ​Para​ ​ele,​ ​as​ ​narrativas​ ​do​

​imaginário celta:​

​Apresentam​ ​sua​ ​ligação​ ​com​ ​a​ ​magia​ ​e​ ​a​ ​natureza​ ​de​ ​maneira​ ​mais​ ​do​ ​que​
​simbólica,​​mágica​​e​​especial,​​além​​de​​trazerem​​semelhanças​​com​​outras​​narrativas,​
​mais​ ​contemporâneas,​ ​comprovando​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​que​ ​tais​ ​temas​ ​são​ ​atemporais​ ​e,​
​portanto,​ ​sempre​ ​dignos​ ​de​ ​serem​ ​lidos​ ​e​ ​estudados.​ ​(...)​ ​O​ ​conceito​ ​de​ ​que​ ​os​
​celtas​ ​pertencem​ ​a​ ​uma​ ​cultura​​antiga​​vem​​mudando​​com​​o​​tempo,​​uma​​vez​​que​
​estão​​sempre​​se​​reinventando,​​por​​meio​​de​​novas​​histórias​​ou​​mesmo​​por​​meio​​da​
​magia,​ ​pelas​ ​celebrações​ ​(ainda​ ​existentes)​ ​dos​ ​solstícios,​ ​pela​ ​Wicca​ ​e​ ​pela​
​reinvenção quase que contínua de suas lendas (Barry, 2013, p. 14-15).​

​Para​​Barry​​(2013),​​é​​importante​​perceber​​que​​a​​cultura​​celta​​com​​suas​​narrativas​

​continua​ ​atual.​ ​Isso​ ​ocorre​ ​porque​ ​esse​ ​imaginário​ ​atua​ ​como​ ​resíduo​ ​vivo​ ​e​ ​cristaliza-se,​

​dando​​origem​​a​​algo​​pulsante​​entre​​nós,​​portanto​​o​​conceito​​da​​cultura​​celta​​como​​aquilo​​que​

​é​ ​antigo​ ​traz​ ​um​ ​contrassenso,​ ​pois​ ​ela​ ​continua​ ​pulsante,​ ​porém​ ​com​ ​atualizações​ ​até​ ​os​

​dias de hoje.​

​Embora​​a​​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​não​​seja​​em​​sua​​completude​​tão​​difundida​

​na​​atualidade,​​traz​​elementos​​da​​cultura​​celta​​recorrentes​​em​​inúmeras​​histórias​​por​​meio​​do​

​cinema,​ ​arte​ ​popularizada​ ​para​ ​um​ ​público​ ​geral.​ ​Podemos​ ​citar,​ ​por​ ​exemplo:​ ​Romance​

​(2014);​​Tristão​​e​​Isolda​​(2006);​​Tristan​​(2003);​​Tristão​​e​​Isolda​​em​​animação​​(2002);​​Tristan​

​si​​Isolda​​(1998).​​Também​​toda​​a​​filmografia​​referente​​ao​​ciclo​​arturiano,​​pois​​a​​narrativa​​dos​

​amantes​ ​das​ ​Cornualhas​ ​pertence​ ​a​ ​tal​ ​ciclo,​ ​por​ ​exemplo:​ ​A​ ​Lenda​ ​do​ ​Cavaleiro​ ​Verde​

​(2021);​ ​Kaamelott​ ​(2021);​ ​Arthur​ ​e​ ​Merlin​ ​–​ ​Os​​cavaleiros​​de​​Camelot​​(2020);​​O​​Menino​

​que​​Queria​​Ser​​Rei​​(2019);​​Rei​​Arthur:​​A​​Lenda​​da​​Espada​​(2017);​​Os​​Últimos​​Cavaleiros​

​(2015);​ ​Avalon​ ​High​ ​(2010);​ ​Rei​ ​Arthur​ ​(2004);​ ​A​ ​Espada​ ​Mágica​ ​(1998);​ ​Lancelot,​ ​o​

​Primeiro​ ​Cavaleiro​ ​(1995);​ ​Monty​ ​Python​ ​em​ ​Busca​ ​do​ ​Cálice​ ​Sagrado​​(1975);​​A​​Espada​

​Era​ ​a​ ​Lei​ ​(1963).​ ​Além​ ​disso,​ ​filmes​ ​referentes​ ​ao​ ​conto​ ​da​ ​Branca​​de​​Neve,​​pelo​​fato​​de​

​termos​​observado​​semelhanças​​em​​determinado​​episódio​​da​​trama​​com​​a​​narrativa​​de​​Tristão​

​e​ ​Isolda,​ ​tais​ ​como:​ ​O​ ​Caçador​ ​e​ ​a​ ​Rainha​ ​de​ ​Gelo​ ​(2016);​ ​Branca​ ​de​ ​Neve​ ​e​ ​o​ ​Caçador​

​(2012);​ ​Espelho,​ ​Espelho​ ​Meu​ ​(2012);​ ​Branca​ ​de​ ​Neve​ ​(2012)​ ​Branca​ ​de​ ​Neve​ ​e​ ​os​ ​Sete​

​Anões​ ​em​ ​animação​ ​(1937).​ ​Muito​ ​da​ ​filmografia​ ​alusiva​ ​aos​ ​contos​ ​de​ ​fadas​

​frequentemente tem ligação com a raiz celta.​

​Esses​ ​são​ ​apenas​ ​alguns​ ​exemplos,​​a​​fim​​de​​dimensionarmos,​​mesmo​​de​​modo​

​panorâmico,​ ​o​ ​quanto​ ​tal​​narrativa​​faz​​parte​​de​​um​​imaginário​​continuamente​​difundido​​ao​

​longo​​dessas​​últimas​​décadas.​​Isarnos​​e​​Amaro​​(2014)​​coadunam​​com​​esse​​modo​​de​​pensar.​

​Segundo os autores:​



​57​

​A​ ​cultura​ ​do​ ​Ocidente​ ​nasceu​ ​da​ ​interação​ ​entre​ ​a​ ​herança​ ​judaico-cristã​ ​e​ ​a​
​civilização​ ​mediterrânea.​ ​Grécia​ ​e​ ​Roma,​ ​elas​ ​próprias​ ​herdeiras​ ​de​ ​civilizações​
​mais​ ​antigas,​ ​nos​ ​deram​ ​as​ ​artes​ ​visuais,​​a​​arquitetura,​​a​​filosofia,​​o​​pensamento​
​científico,​ ​o​ ​direito,​ ​o​ ​conceito​ ​de​ ​Estado,​ ​as​ ​primeiras​ ​concepções​ ​sobre​
​democracia​​e​​ideias​​de​​beleza​​que​​ainda​​marcam​​nossa​​cultura​​e​​nosso​​cotidiano.​
​O​ ​pensamento​ ​judaico-cristão​ ​praticamente​ ​norteia​ ​todos​ ​os​ ​códigos​ ​morais​ ​e​
​legais​ ​do​ ​Ocidente​ ​moderno,​ ​afetando​ ​cristãos​ ​e​ ​não​ ​cristãos,​ ​pois​ ​seus​​valores,​
​após​ ​séculos​ ​de​ ​interação​ ​(nem​ ​sempre​ ​tranquila)​ ​com​ ​a​ ​cultura​ ​greco-romana,​
​passaram​ ​a​ ​ser​ ​basilares​ ​por​ ​sociedades​ ​espalhadas​​em​​todos​​os​​continentes.​​Em​
​meio​ ​a​ ​esse​ ​diálogo​ ​multissecular,​ ​que​ ​forma​ ​o​ ​pano​ ​de​ ​fundo​ ​e​ ​a​ ​moldura​ ​de​
​nossa​​existência,​​há​​um​​ator​​esquecido.​​Sua​​influência​​é​​como​​a​​de​​um​​rio​​oculto,​
​que​​aflora​​aqui​​e​​ali,​​revelando-se​​como​​lago​​ou​​fonte​​e​​oferecendo​​um​​manancial​
​que​ ​traz​ ​o​​sabor​​arcaico​​e​​mineral​​do​​ventre​​escuro​​da​​terra.​​Essa​​correnteza​​que​
​irrompe​ ​inesperadamente,​ ​é​ ​a​ ​mitologia​ ​celta.​ ​Suas​ ​lendas​ ​e​ ​mitos​ ​não​ ​são​
​estranhos​ ​para​ ​nós:​ ​o​ ​mago​ ​sábio​ ​e​ ​poderoso,​ ​reis,​ ​rainhas,​ ​cavaleiros,​ ​florestas​
​misteriosas​ ​povoadas​ ​por​ ​dragões​ ​e​ ​animais​ ​falantes,​ ​seres​ ​encantados,​ ​jornadas​
​em​​busca​​de​​objetos​​místicos,​​tarefas​​perigosas​​que​​o​​herói​​tem​​que​​cumprir​​para​
​obter a glorificação (Isarnos; Amaro, 2014, p. 11).​

​A​​cultura​​celta​​está​​presente​​na​​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​por​​meio​​de​​muitos​

​desses​​elementos​​e​​de​​personagens​​ligados​​à​​magia,​​reis,​​rainhas,​​cavaleiros,​​além​​de​​tarefas​

​perigosas​ ​a​ ​serem​ ​cumpridas​ ​pelo​ ​herói.​ ​Observemos​ ​a​ ​seguir​ ​cada​ ​um​ ​deles​ ​a​ ​partir​​d’​​O​

​Romance de Tristão e Isolda.​

​O​​primeiro​​elemento​​a​​ser​​identificado​​na​​narrativa​​é​​o​​mago​​sábio​​e​​poderoso.​

​Embora​ ​não​ ​apareça​ ​exatamente​ ​assim​ ​na​ ​narrativa,​ ​ele​ ​se​ ​mostra​ ​por​ ​meio​ ​da​ ​figura​ ​do​

​anão​​Frocin,​​possuidor​​de​​conhecimentos​​e​​de​​sabedorias​​mágicos.​​Mesmo​​antagonista​​dos​

​amantes,​​sempre​​está​​disposto​​a​​desnudar​​sua​​relação​​clandestina​​de​​amor.​​Frocin​​é​​“o​​anão​

​corcunda.​​Ele​​conhece​​as​​sete​​artes,​​a​​magia​​e​​todos​​os​​tipos​​de​​bruxaria”​​(Bédier,​​1988,​​p.​

​41).​

​Outro​ ​elemento​ ​é​​a​​presença​​de​​reis,​​rainhas​​e​​cavaleiros,​​pois​​toda​​a​​história​​é​

​permeada​​por​​esses​​personagens,​​porquanto​​Marc​​é​​o​​rei,​​Isolda,​​a​​princesa​​transformada​​em​

​rainha​​depois​​do​​casamento​​e​​Tristão,​​o​​cavaleiro.​​Ademais,​​temos​​o​​rei​​e​​rainha​​da​​Irlanda,​

​pais de Isolda, e o próprio Tristão, por direito, rei de Loonois.​

​Outra​ ​referência​ ​é​ ​a​ ​Floresta​ ​de​ ​Morois,​ ​lugar​​para​​o​​qual​​os​​amantes​​fogem​​e​

​vivem​ ​durante​ ​algum​ ​tempo.​ ​A​ ​floresta​ ​“que​ ​nos​ ​protege​ ​e​ ​nos​ ​guarda​ ​(...)​ ​Deram-se​ ​as​

​mãos.​ ​Entraram​ ​nas​ ​altas​ ​macegas​ ​e​ ​nas​ ​urzes.​ ​As​ ​árvores​ ​tornaram​ ​a​ ​fechar​ ​sobre​ ​eles​​e​

​suas​ ​copas.​ ​Desapareceram​ ​por​ ​trás​ ​das​ ​folhagens”​ ​(Bédier,​ ​1988,​ ​p.​ ​62).​ ​É​ ​o​ ​lugar​

​representante​ ​da​ ​natureza​ ​protetora​ ​dos​ ​amantes,​ ​tal​ ​qual​​na​​cultura​​celta,​​embora​​também​

​possamos fazer a relação já mencionada anteriormente com o outro mundo.​

​Outro​​recurso​​é​​o​​dragão,​​irrompendo​​como​​o​​antagonista​​de​​Tristão,​​é​​a​​criatura​

​a​ ​ser​ ​derrotada​ ​para​ ​a​ ​efetivação​ ​da​ ​conquista​ ​da​ ​mão​ ​da​ ​princesa​ ​Isolda​ ​para​ ​o​ ​tio,​​o​​rei​

​Marc,​​como​​prometido.​​“Tinha​​a​​cabeça​​de​​uma​​serpente,​​os​​olhos​​vermelhos​​como​​brasas,​



​58​

​dois​​chifres​​na​​testa,​​orelhas​​compridas​​e​​peludas,​​garras​​de​​leão,​​uma​​cauda​​de​​serpente,​​o​

​corpo cheio de escamas de um grifo” (Bédier, 1988, p. 19)​

​Outro​ ​elemento​ ​ainda​ ​a​ ​ser​ ​enumerado​ ​é​ ​a​ ​presença​ ​do​ ​ser​ ​mágico​ ​Petit-Crû:​

​“era​ ​um​ ​cachorro​ ​encantado:​ ​tinha​ ​vindo​ ​da​ ​Ilha​ ​de​ ​Avallon”​ ​(Bédier,​ ​1988,​ ​p.​ ​97).​ ​O​

​cãozinho​ ​possuía​ ​um​ ​guizo​ ​mágico​​capaz​​de​​aplacar​​o​​sofrimento​​e​​havia​​sido​​presente​​de​

​uma​​fada​​ao​​duque​​Gilain.​​Quando​​Tristão​​viu​​o​​animal,​​pensou​​em​​consegui-lo​​para​​ofertar​

​à​​Isolda,​​a​​fim​​de​​aplacar-lhe​​a​​dor​​por​​sua​​ausência,​​tendo​​em​​vista​​estarem​​separados​​e​​em​

​terras distantes. Toda a descrição do cachorrinho revela seu teor maravilhoso:​

​Ninguém​ ​saberia​ ​com​ ​que​ ​palavras​ ​bastante​ ​hábeis​ ​descrever​​sua​​natureza​​e​​sua​
​beleza.​​Seu​​pelo​​era​​colorido​​de​​matizes​​dispostos​​tão​​maravilhosamente​​que​​não​
​se​​saberia​​dizer​​sua​​cor;​​seu​​pescoço​​parecia​​primeiro​​mais​​branco​​que​​a​​neve,​​seu​
​traseiro​ ​mais​ ​verde​ ​que​ ​folha​ ​de​ ​trevo,​ ​uma​ ​de​ ​suas​ ​ilhargas​ ​vermelha​ ​como​
​escarlate,​ ​a​ ​outra​ ​amarela​ ​como​ ​açafrão,​ ​seu​ ​ventre​ ​azul​ ​como​ ​lápis-lazúli,​ ​seu​
​dorso​ ​róseo,​ ​mas​ ​quando​ ​olhava-se​ ​para​ ​ele​ ​por​ ​mais​ ​tempo,​ ​todas​ ​essas​ ​cores​
​dançavam​ ​aos​ ​olhos​ ​e​ ​mudavam,​ ​ora​ ​brancas​ ​e​ ​verdes,​ ​amarelas,​ ​ora​ ​azuis,​
​purpúreas,​ ​ora​ ​sombrias,​ ​ora​ ​frescas.​ ​Ele​ ​trazia​ ​ao​ ​pescoço,​ ​suspenso​ ​por​ ​uma​
​correntinha​ ​de​ ​ouro,​ ​um​​guizo​​de​​retinido​​tão​​alegre,​​tão​​claro,​​tão​​doce,​​que,​​ao​
​ouvi-lo,​ ​o​ ​coração​ ​de​ ​Tristão​ ​enterneceu-se,​ ​apaziguou-se,​​e​​sua​​dor​​dissipou-se.​
​Não​​mais​​se​​lembrou​​de​​tantas​​misérias​​sofridas​​por​​causa​​da​​rainha;​​pois​​tal​​era​​a​
​maravilhosa​​virtude​​do​​guizo:​​o​​coração,​​ao​​ouvi-lo​​soar,​​tão​​doce,​​tão​​alegre,​​tão​
​puro,​​esquecia​​toda​​dor.​​E​​enquanto​​Tristão,​​emocionado​​pelo​​sortilégio,​​acariciava​
​o​​bichinho​​encantado​​que​​lhe​​arrebatava​​toda​​tristeza​​e​​cujo​​pelo,​​ao​​toque​​da​​sua​
​mão,​​parecia​​mais​​suave​​do​​que​​o​​tecido​​de​​samit​​,​​pensava​​que​​esse​​seria​​um​​belo​
​presente para Isolda (Bédier, 1988, p. 97-98).​

​Petit-Crû,​ ​além​ ​de​ ​ter​ ​origem​ ​em​ ​Avallon,​ ​possuía​ ​características​ ​mágicas,​ ​as​

​quais os celtas atribuíam aos animais. Segundo Seneween (2014):​

​Os​ ​animais​ ​representavam​ ​partes​ ​inconscientes​ ​de​ ​um​ ​poder​ ​mágico​ ​que​ ​nos​
​revelava​​qualidades​​sobrenaturais,​​possibilitando​​a​​comunicação​​entre​​os​​mundos.​
​Os​ ​celtas​ ​como​ ​animistas​ ​acreditavam​ ​que​ ​todos​ ​os​ ​aspectos​ ​do​ ​mundo​ ​natural​
​eram​ ​dotados​ ​de​ ​espíritos​ ​e​ ​entidades​ ​divinas,​ ​com​ ​as​ ​quais​ ​todos​ ​os​ ​seres​
​humanos​ ​poderiam​ ​estabelecer​ ​contato.​ ​Podemos​ ​observar​ ​como​ ​os​ ​animais​
​míticos​ ​eram​ ​consultados​ ​e,​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo,​ ​como​ ​eles​ ​carregavam​ ​em​ ​si​
​qualidades​ ​protetoras​ ​e​ ​amigáveis,​ ​atuando​ ​como​ ​emissários​​dos​​deuses​​que,​​em​
​certas​​ocasiões,​​também​​podiam​​se​​transformar​​em​​animais.​​Os​​cães,​​por​​exemplo,​
​geralmente,​ ​estavam​ ​associados​ ​à​ ​proteção,​ ​à​ ​caça​ ​e​ ​às​ ​provas​ ​sobrenaturais​
​(Seneween, 2014, p.30-31).​

​Sobre​ ​a​ ​presença​ ​de​ ​um​ ​objeto​ ​místico​ ​na​ ​narrativa,​ ​temos​ ​o​ ​elemento​ ​poção​

​mágica,​​filtro​​da​​paixão​​bebido​​por​​Tristão​​e​​Isolda.​​Ele​​tem​​o​​poder​​maravilhoso​​de​​evocar​

​a paixão entre os que o sorvem juntos, como já dissemos. Segundo Ferraz (1960):​

​Tristão​​e​​Isolda,​​compelidos​​pela​​fatalidade,​​provam​​juntos​​do​​vinho​​do​​amor​​e​​da​
​paixão.​ ​Precisarmos​ ​quando​ ​e​ ​onde​ ​este​ ​episódio​ ​conectou​ ​as​ ​antigas​ ​narrativas​
​isoladas​​de​​navegação​​e​​de​​fuga​​é​​impossível,​​como​​impossível,​​também,​​saber​​por​
​que​​motivo​​o​​“lovedrinc”​​veio​​substituir​​as​​“geis”​​e​​o​​“lovespot”,​​aquelas​​fórmulas​
​de​​encantamento​​características​​de​​magnetismo​​pessoal​​de​​que​​se​​valia​​o​​elemento​



​59​

​feminino​​primitivo​​celta​​para​​cativar​​interesse,​​seduzir​​e​​prender​​irresistivelmente​
​a si o elemento masculino (Ferraz, 1960, p. 43-44).​

​Ferraz​​chama-nos​​atenção​​para​​a​​influência​​da​​cultura​​celta​​sobre​​o​​filtro​​mágico​

​e suas atualizações, mas destaca o feminino como influenciador do masculino.​

​Há​ ​um​ ​outro​ ​objeto​ ​não​ ​propriamente​ ​místico​ ​que​ ​serve​ ​de​ ​código​ ​entre​ ​os​

​amantes,​​trata-se​​do​​anel​​de​​jaspe​​verde,​​para​​a​​amada​​evocador​​da​​presença​​do​​amante.​​Ao​

​despedir-se​ ​de​ ​Isolda,​ ​Tristão​ ​indaga-lhe:​ ​“-​ ​Isolda​ ​amiga,​ ​eu​ ​parto,​​não​​sei​​para​​que​​país.​

​Mas​​se​​um​​dia​​revires​​o​​anel​​de​​jaspe​​verde,​​farás​​o​​que​​por​​ele​​eu​​transmitir”​​(Bédier,​​1988,​

​p.​ ​96).​ ​A​ ​rainha​ ​responde​ ​afirmativamente:​ ​“não​ ​há​ ​torre,​ ​nem​ ​castelo​ ​fortificado,​ ​nem​

​proibição​​real​​que​​me​​hão​​de​​impedir​​de​​fazer​​a​​vontade​​do​​meu​​amigo,​​quer​​seja​​loucura​​ou​

​sabedoria” (Bédier, 1988, p. 96).​

​Por​ ​fim,​ ​fazendo​ ​referência​ ​às​ ​tarefas​ ​perigosas​ ​que​ ​o​ ​herói​ ​tem​ ​de​ ​cumprir,​

​podemos​ ​citar​ ​inúmeras:​ ​o​ ​combate​ ​contra​ ​o​ ​gigante​ ​Morholt​ ​da​ ​Irlanda,​ ​para​ ​salvar​ ​as​

​Cornualhas​​de​​grande​​devastação;​​a​​incursão​​que​​empreende​​contra​​o​​dragão,​​a​​fim​​de​​obter​

​a​​mão​​de​​Isolda​​para​​o​​tio​​Marc;​​o​​embate​​contra​​o​​gigante​​Urgan,​​com​​o​​objetivo​​de​​receber​

​em​​troca​​o​​cãozinho​​Petit-Crû​​para​​enviá-lo​​de​​presente​​à​​Isolda;​​o​​enfrentamento​​contra​​os​

​delatores de seu amor por Isolda no reino de Tintagel.​

​A​ ​cultura​ ​celta​ ​presente​ ​n’​​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​atua​ ​como​ ​um​

​importante​​resíduo,​​versado​​a​​contribuir​​para​​as​​atualizações​​constantes,​​as​​quais​​continuam​

​a​ ​aparecer​ ​em​ ​formas​ ​variadas​ ​e​ ​cristalizadas​ ​ao​ ​longo​ ​do​ ​tempo.​ ​Em​ ​meio​ ​a​ ​toda​ ​essa​

​construção,​ ​a​ ​história​ ​dos​ ​amantes​ ​ganhou​ ​força​ ​e​ ​destacou-se​ ​como​ ​obra​ ​do​ ​medievo,​

​conforme veremos a seguir.​

​3.2 Trajetos da Idade Média: balizas do tempo, cultura medieval e literatura​

​Para​​tratarmos​​da​​cultura​​da​​Idade​​Média​​e​​de​​como​​ela​​se​​dá​​n’​​O​​Romance​​de​

​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Bédier,​​faz-se​​necessário​​primeiramente​​compreendermos​​a​​mentalidade​

​ali​ ​posta,​ ​quais​ ​imaginários​ ​estavam​ ​presentes​ ​e​ ​quais​ ​elementos​​foram​​construtores​​desse​

​período.​

​Desse​​modo,​​precisamos​​delimitar​​que​​tratamos​​aqui​​da​​Idade​​Média​​Ocidental,​

​embora​ ​seja​ ​importante​ ​deixar​ ​evidente​ ​que​ ​é​ ​equivocada​ ​uma​ ​possível​ ​pressuposição​ ​de​

​irrelevância​ ​do​ ​medievo​ ​oriental.​ ​Muito​ ​existe​ ​a​ ​se​ ​dizer​ ​a​ ​respeito​ ​do​ ​referido​ ​período​

​histórico​ ​no​ ​Oriente,​​sobre​​a​​riqueza​​cultural​​dos​​Sumérios,​​Acádios,​​Assírios,​​entre​​outros​

​povos,​​e​​sobre​​a​​literatura.​​Por​​motivação​​da​​obra​​literária​​a​​respeito​​da​​qual​​empreendemos​



​60​

​este​ ​estudo,​ ​por​ ​necessidade​ ​de​ ​demarcação​ ​conceitual​ ​e​ ​até​ ​mesmo​ ​teórica,​ ​fica​ ​aqui​

​delimitado nos referirmos ao medievo ocidental.​

​Segundo​ ​Franco​ ​Júnior​ ​(2006),​ ​a​ ​Idade​ ​Média​ ​foi​ ​vista​ ​de​ ​diversas​ ​formas​ ​ao​

​longo​ ​dos​ ​tempos.​ ​Para​ ​os​ ​renascentistas​ ​e​ ​iluministas,​ ​grosso​ ​modo,​ ​o​ ​medievo​ ​foi​

​considerado​ ​período​ ​das​ ​trevas,​ ​termo​ ​utilizado​ ​pelo​ ​italiano​ ​Francesco​ ​Petrarca​

​(1304-1374).​ ​Também​ ​foi​ ​figurativamente​ ​apontada,​ ​em​ ​1469,​ ​pelo​ ​bibliotecário​ ​papal​

​Giovanni​ ​Andrea,​ ​como​ ​tempo​ ​de​ ​flagelo​ ​e​ ​ruína.​ ​Já​ ​para​ ​Rafael​ ​Sânzio​ ​(1483-1520)​ ​e​

​François​ ​Rabelais​ ​(1483-1553),​ ​a​ ​época​ ​era​ ​descrita​ ​como​ ​gótica,​ ​segundo​ ​Franco​ ​Júnior,​

​termo análogo ao grosseiro e ao bárbaro. Para ele, no século XVII:​

​O​ ​sentido​ ​básico​ ​mantinha-se​ ​renascentista:​ ​a​ ​“Idade​ ​Média”​ ​teria​ ​sido​ ​uma​
​interrupção​​no​​progresso​​humano,​​inaugurado​​pelos​​gregos​​e​​romanos​​e​​retomado​
​pelos​ ​homens​ ​do​ ​século​ ​VI.​ ​Ou​ ​seja,​ ​também​ ​para​ ​o​ ​século​ ​XVII​ ​os​ ​tempos​
​“medievais”​ ​teriam​ ​sido​ ​de​ ​barbárie,​ ​ignorância​ ​e​ ​superstição.​ ​Os​ ​protestantes​
​criticavam-nos​ ​como​​época​​de​​supremacia​​da​​Igreja​​Católica.​​Os​​homens​​ligados​
​às​​poderosas​​monarquias​​absolutistas​​lamentavam​​aquele​​período​​de​​reis​​fracos,​​de​
​fragmentação​ ​política.​ ​Os​ ​burgueses​ ​capitalistas​ ​desprezavam​ ​tais​ ​séculos​ ​de​
​limitada​ ​atividade​ ​comercial.​ ​Os​ ​intelectuais​ ​racionalistas​ ​deploravam​ ​aquela​
​cultura muito ligada a valores espirituais (Franco Júnior, 2006, p. 12).​

​Franco​​Júnior​​(2006)​​nos​​fala​​sobre​​o​​medievo,​​visto​​por​​muito​​tempo​​como​​um​

​período​ ​extremamente​ ​retrógrado​ ​em​ ​diversas​ ​áreas.​ ​E​ ​se​ ​pensarmos​ ​nos​ ​valores​ ​morais​

​vigentes​ ​como​ ​esteio​​da​​ideologia​​cristã​​que​​então​​vigorava,​​de​​fato,​​podemos​​fazer​​coro​​a​

​tal pensamento.​

​No​ ​entanto​ ​trazemos​ ​à​ ​baila​ ​questionamentos​ ​interessantes​ ​relacionados​ ​ao​

​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda.​ ​Sabemos​ ​que​ ​a​ ​obra​ ​circulava​ ​na​ ​cultura​ ​celta​ ​por​ ​meio​ ​da​

​oralidade,​ ​ganhando​ ​versões​ ​espalhadas​ ​ao​ ​longo​ ​dos​ ​tempos,​ ​estas​ ​perdurando​ ​até​ ​a​

​atualidade.​

​Existe​ ​a​ ​possibilidade​ ​de​ ​a​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​ ​ter​ ​sofrido​ ​uma​ ​tentativa​ ​de​

​apagamento,​ ​tendo​ ​em​ ​vista​​o​​fato​​de​​terem​​sobrado​​apenas​​fragmentos​​de​​muitas​​versões,​

​como​ ​especulam​ ​os​ ​estudiosos.​ ​Contudo​ ​é​​importante​​abordar​​a​​hipótese​​de​​a​​narrativa​​ter​

​resistido e chegando até nós por haver mais de uma ideologia circulando na Idade Média.​

​Assim,​ ​apesar​ ​do​ ​cristianismo​ ​e​ ​de​ ​sua​ ​moral,​ ​outros​ ​preceitos​ ​podem​ ​ter​

​contribuído​ ​para​ ​a​ ​sobrevivência​ ​da​ ​história.​ ​Isto​ ​é,​ ​se​ ​de​ ​um​ ​lado​ ​há​ ​a​​forte​​moralização​

​cristã,​ ​de​ ​outro,​ ​podemos​ ​observar​ ​a​ ​permanência​ ​de​ ​resíduos​ ​das​ ​culturas​ ​celta,​ ​grega​ ​e​

​latina,​​por​​exemplo.​​Esse​​fato​​pode​​ter​​contribuído​​para​​a​​preservação​​da​​narrativa,​​pois​​não​

​é​ ​possível​ ​determinar​ ​com​ ​precisão​ ​matemática​ ​o​ ​início​​ou​​fim​​de​​uma​​era,​​seus​​valores​​e​

​sua mentalidade, como alguns podem supor.​



​61​

​A​ ​mentalidade​ ​do​ ​medievo​ ​circula​ ​concomitantemente​ ​com​ ​a​​celta,​​bem​​como​

​ocorre​ ​com​ ​a​ ​grega​ ​e​ ​a​ ​latina,​ ​pois​ ​muito​ ​da​ ​sociedade​​vigente​​na​​Idade​​Média​​remonta​​a​

​outras​ ​mentalidades,​ ​valores​ ​e​ ​imaginários​ ​inequivocadamente​ ​compreendidos​ ​como​ ​não​

​cristãos.​

​Desse​ ​modo,​ ​apesar​ ​dos​ ​valores​ ​cristãos​ ​abordados​ ​em​ ​toda​ ​a​ ​narrativa,​ ​bem​

​como​ ​da​ ​presença​ ​constante​ ​do​ ​nome​ ​de​ ​Deus,​ ​podemos​ ​perceber​ ​muitos​ ​elementos​ ​da​

​cultura​ ​celta​ ​na​ ​obra,​​conforme​​elencamos​​anteriormente.​​Isso​​acontece​​porque​​o​​medievo,​

​período abordado na obra, é um emaranhado de mentalidades e imaginários.​

​Ora​​Tristão​​e​​Isolda​​é​​uma​​novela​​de​​cavalaria,​​ora​​é​​um​​romance​​transgressor;​

​ora​​Isolda​​é​​a​​fonte​​do​​mal​​e​​do​​pecado,​​ora​​é​​defendida​​pelo​​autor​​e​​por​​Deus;​​ora​​Tristão​​é​

​um​ ​cavaleiro​ ​incorruptível​ ​e​ ​devoto​ ​a​ ​seu​ ​rei,​ ​ora​ ​é​ ​o​ ​amante​ ​da​ ​rainha​ ​e​ ​capaz​ ​de​ ​atos​

​libidinosos​ ​segundo​ ​a​ ​visão​ ​cristã.​ ​Desse​ ​modo,​ ​podemos​​arriscar​​a​​seguinte​​afirmação:​​O​

​Romance​ ​de​​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Bédier,​​é​​um​​documento​​que​​testemunha​​uma​​contradição​

​histórica em razão do longo período formador da Idade Média.​

​Ainda​ ​segundo​ ​Franco​ ​Júnior​ ​(2006),​ ​o​ ​século​ ​XVIII​ ​enfatizou​ ​a​ ​depreciação​

​pela​ ​Idade​ ​Média​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​visões​ ​como​ ​a​ ​de​ ​Diderot​ ​(1713-1784),​ ​para​ ​o​ ​qual​ ​“sem​

​religião​ ​seríamos​ ​um​ ​pouco​​mais​​felizes”​​(Diderot​​apud​​Franco​​Júnior,​​2006,​​p.​​12)​​e​​a​​de​

​Voltaire​​(1694-1778),​​ao​​afirmar:​​“os​​papas​​eram​​símbolos​​do​​fanatismo​​e​​do​​atraso​​daquela​

​fase histórica (Voltaire​​apud​​Franco Júnior, 2006,​​p. 12).​

​Dando​ ​sequência​ ​à​ ​compreensão​ ​da​ ​Idade​ ​Média​ ​ao​ ​longo​ ​do​ ​tempo,​ ​Franco​

​Júnior (2006) aponta:​

​O​​Romantismo​​da​​primeira​​metade​​do​​século​​XIX​​inverteu,​​contudo,​​o​​preconceito​
​em​​relação​​à​​Idade​​Média.​​O​​ponto​​de​​partida​​foi​​a​​questão​​da​​identidade​​nacional,​
​que​ ​ganhara​ ​forte​ ​significado​ ​com​ ​a​ ​Revolução​ ​Francesa.​ ​(...)​ ​A​ ​nostalgia​
​romântica​ ​pela​ ​Idade​ ​Média​ ​fazia​ ​com​ ​que​ ​ela​ ​fosse​​considerada​​o​​momento​​de​
​origem​ ​das​ ​nacionalidades,​ ​satisfazendo​ ​assim​ ​os​ ​novos​ ​sentimentos​ ​do​ ​século​
​XIX.​ ​Vista​ ​como​ ​época​ ​de​ ​fé,​ ​autoridade​ ​e​ ​tradição,​​a​​Idade​​Média​​oferecia​​um​
​remédio​ ​à​ ​insegurança​ ​e​ ​aos​ ​problemas​ ​decorrentes​ ​de​ ​um​ ​culto​ ​exagerado​ ​ao​
​cientificismo.​ ​Vista​ ​como​ ​fase​ ​histórica​ ​das​ ​liberdades,​ ​das​ ​imunidades​ ​e​ ​dos​
​privilégios,​ ​reforçava​ ​o​ ​liberalismo​ ​burguês​ ​vitorioso​ ​no​ ​século​ ​XIX.​ ​Dessa​
​maneira,​​o​​equilíbrio​​e​​a​​harmonia​​na​​literatura​​e​​nas​​artes,​​que​​o​​Renascimento​​e​​o​
​Classicismo​​do​​século​​XVII​​tinham​​buscado,​​cedia​​lugar​​à​​paixão,​​à​​exuberância​​e​
​à​ ​vitalidade​ ​encontráveis​ ​na​ ​Idade​ ​Média.​ ​A​ ​verdade​ ​procurada​ ​através​ ​do​
​raciocínio,​​que​​guiara​​o​​Iluminismo​​do​​século​​XVIII,​​cedia​​lugar​​à​​valorização​​dos​
​sentidos,​ ​do​ ​instinto,​ ​dos​ ​sonhos,​ ​das​ ​recordações.​ ​Abundam​ ​então​ ​obras​ ​de​
​ambientação,​ ​inspiração​ ​ou​ ​temática​ ​medievais,​ ​como​ ​Fausto​ ​(1808​ ​e​ ​1832)​ ​de​
​Goethe,​ ​O​ ​corcunda​ ​de​ ​Notre​ ​Dame​ ​(1831)​​de​​Victor​​Hugo,​​os​​vários​​romances​
​históricos​ ​de​ ​Walter​ ​Scott​ ​(1771-1832)​ ​(...),​ ​diversas​ ​composições​ ​de​ ​Wagner,​
​como​​Tristão e Isolda​​(1859) e​​Parsifal​​(1882) (Franco​​Júnior, 2006, p. 12-13).​



​62​

​O​ ​autor​ ​ressalta​ ​ser​ ​a​ ​visão​ ​dos​ ​românticos​ ​tão​ ​preconceituosa​ ​quanto​ ​a​ ​dos​

​renascentistas​ ​e​ ​iluministas,​ ​pois​ ​ambos​ ​os​​cenários​​modificam​​a​​configuração​​do​​período.​

​Se​ ​renascentistas​ ​e​ ​iluministas​ ​acreditavam​ ​ser​ ​a​ ​Idade​ ​Média​ ​um​ ​período​ ​de​ ​trevas,​ ​os​

​românticos enaltecem esse período inventando um mundo medieval irreal.​

​Já Spina (2007) diz:​

​A​ ​literatura​ ​medieval​ ​possui​ ​belezas​ ​insuspeitáveis.​ ​Mas​ ​para​ ​surpreendê-las​ ​e​
​senti-las,​​devemos​​penetrar​​nessa​​época​​com​​aquele​​mesmo​​espírito​​que​​orientou​​o​
​Romantismo​ ​no​ ​seu​ ​afã​ ​de​ ​regresso​ ​à​ ​Idade​ ​Média;​ ​só​ ​ele​ ​conseguiu​ ​reviver​ ​e​
​revivescer​ ​esse​ ​mundo​ ​encantado​ ​da​ ​poesia,​ ​das​ ​catedrais​ ​e​ ​dos​ ​torneios​ ​de​
​Cavalaria (Spina, 2007, p. 13).​

​Se​ ​para​ ​Franco​ ​Júnior​ ​(2006)​ ​seria​ ​uma​ ​incongruência​ ​basear-se​ ​na​ ​visão​ ​dos​

​românticos​ ​sobre​ ​a​ ​Idade​ ​Média,​ ​para​ ​Spina​ ​(2007)​ ​é​ ​exatamente​ ​o​ ​oposto.​ ​Esse​

​contrassenso​ ​nos​​leva​​a​​crer​​de​​forma​​mais​​contundente​​na​​complexidade​​que​​é​​vislumbrar​

​esse período.​

​De acordo com Franco Júnior (2006), no século XX:​

​Finalmente,​ ​passou-se​ ​a​​tentar​​ver​​a​​Idade​​Média​​com​​os​​olhos​​dela​​própria,​​não​
​com​ ​os​ ​daqueles​ ​que​ ​viveram​ ​ou​ ​vivem​ ​noutro​ ​momento​ ​(...).​ ​Logo,​ ​o​ ​único​
​referencial​ ​possível​ ​para​ ​se​ ​ver​​a​​Idade​​Média​​é​​a​​própria​​Idade​​Média.​​(...)​​Isso​
​não​ ​quer​ ​dizer,​ ​é​ ​claro,​ ​que​ ​os​ ​historiadores​ ​do​ ​século​ ​XX​ ​tenham​ ​resgatado​ ​a​
​“verdadeira”​​Idade​​Média.​​Ao​​examinar​​qualquer​​período​​do​​passado,​​o​​estudioso​
​necessariamente​ ​trabalha​ ​com​ ​restos,​ ​com​ ​fragmentos​ ​–​ ​as​ ​fontes​ ​primárias,​ ​no​
​jargão​ ​dos​ ​historiadores​ ​–​ ​desse​ ​passado,​ ​que​ ​portanto​ ​jamais​ ​poderá​ ​ser​
​integralmente​ ​reconstituído.​ ​Ademais,​ ​o​ ​olhar​ ​que​ ​o​ ​historiador​ ​lança​ ​sobre​ ​o​
​passado​ ​não​ ​pode​ ​deixar​ ​de​ ​ser​​um​​olhar​​influenciado​​pelo​​seu​​presente​​(Franco​
​Júnior, 2006, p. 13-14).​

​O​​autor​​nos​​fala​​da​​necessidade​​de​​se​​observar​​a​​Idade​​Média​​de​​modo​​a​​buscar​

​uma​​compreensão​​a​​partir​​de​​um​​olhar​​livre​​de​​preconceitos,​​mas​​também​​sem​​entusiasmos,​

​como​ ​acontecera​ ​anteriormente.​ ​Outrossim,​ ​a​ ​observação​ ​deve​ ​buscar​ ​sempre​ ​um​ ​olhar​

​científico e o mais imparcial possível diante da limitação de se viver uma outra época.​

​Franco​​Júnior​​nos​​afiança,​​desta​​feita,​​ser​​a​​Idade​​Média​​“um​​período​​da​​história​

​europeia​ ​de​ ​cerca​ ​de​ ​um​ ​milênio,​ ​ainda​ ​que​ ​suas​ ​balizas​ ​cronológicas​ ​continuem​ ​sendo​

​discutíveis” (Franco Júnior, 2006, p. 14).​

​Oliveira sintetiza a discussão em torno dessas balizas:​

​A​ ​Idade​ ​Média​ ​é​ ​constituída​ ​de​ ​ciclos:​ ​o​ ​de​ ​Carlos​ ​Magno,​ ​o​ ​de​ ​Alexandre,​ ​o​
​Grande,​​o​​de​​Rolando,​​o​​do​​rei​​Artur,​​do​​qual​​demanda​​um​​ideal​​de​​justiça​​e​​de​​fé​
​religiosa,​ ​de​ ​procura​ ​da​ ​bem-amada​ ​inatingível,​ ​da​ ​galanteria​ ​cavaleiresca,​ ​dos​
​sentimentos​ ​de​ ​honra,​ ​do​ ​misticismo​ ​e​ ​das​​façanhas​​guerreiras.​​Mas​​esses​​ciclos​
​guardam​ ​entre​ ​si,​ ​profundas​ ​diferenças.​ ​No​ ​bretão,​ ​predomina​ ​o​ ​sentimento​
​amoroso;​ ​no​ ​ciclo​ ​carolíngio,​ ​a​ ​predominância​ ​é​ ​guerreira.​ ​A​ ​necessidade​ ​de​
​delimitar​ ​o​ ​gigantesco​ ​território​ ​que​ ​se​ ​estende​ ​da​ ​Antiguidade​ ​à​ ​Modernidade​
​determinou​ ​a​ ​criação​ ​do​ ​período​ ​medieval​ ​e​ ​da​ ​divisão​ ​tripartida​ ​do​ ​mundo​ ​–​



​63​

​Antiguidade​ ​Clássica,​ ​Época​ ​Romana​ ​e​ ​Idade​ ​Média​ ​-,​ ​divisão​ ​que​ ​veio​ ​a​ ​ser​
​consagrada​ ​em​ ​1583,​ ​por​ ​Chistoph​ ​Keller​​11​​,​ ​embora​ ​nunca​ ​se​ ​registrasse​
​concordância​ ​e​ ​unanimidade​ ​quanto​ ​a​ ​tais​ ​delimitações.​ ​Só​ ​no​ ​século​​XVIII,​​na​
​França,​​conceituação​​e​​limites​​do​​Medievo​​foram​​aceitos.​​Essa​​aceitação​​chegou​​à​
​Inglaterra,​ ​e​ ​estendeu-se​ ​ao​​Continente​​Europeu.​​Superado​​esse​​problema,​​surgiu​
​um​ ​outro:​ ​o​ ​das​ ​subdivisões.​ ​A​ ​Idade​ ​Média​ ​não​ ​era​ ​vista​ ​como​ ​uma​ ​unidade​
​inconsútil.​​Na​​França,​​chamou-se​​Alta​​Idade​​Média​​ao​​período​​que​​se​​prolongaria​
​até​ ​as​ ​Cruzadas;​ ​e​ ​Baixa​ ​Idade​ ​Média​ ​ao​ ​período​ ​que​ ​se​ ​iniciou​ ​logo​ ​após​ ​e​
​terminou​​no​​século​​XV.​​Os​​alemães​​e​​os​​ingleses​​preferem​​outra​​subdivisão:​​Alta​
​Idade​ ​Média​ ​(séculos​ ​XII​ ​e​ ​XIII);​ ​Idade​ ​Média​ ​tardia,​ ​para​ ​o​ ​período​ ​terminal;​
​Primeira​ ​Idade​ ​Média​ ​(séculos​ ​XI​ ​a​ ​XIII)​ ​e​ ​Última​​Idade​​Média​​(séculos​​XIII​​a​
​XV).​ ​Há​ ​outras​​designações​​em​​inglês:​​Alta​​Idade​​Média​​e​​Idade​​Média​​Central.​
​Todas​ ​essas​ ​divisões​ ​contêm,​ ​porém,​ ​o​ ​seu​ ​grão​ ​de​ ​arbitrariedade​ ​histórica​
​(Oliveira, 1997, p. VII).​

​É​​inequívoco​​afirmarmos​​que​​a​​Idade​​Média​​é​​um​​período​​extremamente​​longo​

​e​ ​portanto​ ​bastante​ ​complexo,​ ​desse​ ​modo​ ​é​ ​impossível​ ​caracterizá-la​ ​ou​ ​descrevê-la​ ​de​

​forma​ ​simplificada.​ ​O​ ​medievo​ ​nos​ ​coloca​ ​diante​ ​de​ ​elementos​ ​a​ ​serem​ ​ponderados​ ​um​​a​

​um,​ ​respeitando​ ​a​ ​história,​ ​a​ ​filosofia,​ ​a​ ​antropologia,​ ​a​ ​cultura​ ​e,​ ​em​ ​um​ ​recorte​ ​mais​

​específico,​ ​a​ ​literatura.​ ​É​ ​importante​ ​destacar​ ​a​ ​complexidade​ ​da​ ​época.​ ​Segundo​ ​afirma​

​Oliveira (1997), era uma:​

​Sociedade​​densamente​​hierarquizada,​​(...)​​foi,​​por​​isso​​mesmo,​​cenário​​de​​revoltas​
​sociais​​contínuas.​​(...)​​Se​​o​​cenário​​social​​alberga​​insurreições​​camponesas,​​há​​no​
​pólo​ ​oposto​ ​talvez​ ​a​ ​maior​ ​criação​ ​humana​ ​medieval:​​a​​Universidade,​​que​​surge​
​em​ ​Praga,​ ​Pádua,​ ​Bolonha,​ ​Salamanca,​ ​Paris,​ ​Montpellier,​ ​Oxford,​ ​Cambridge,​
​Viena,​​Cracóvia​​e​​Heidelberg.​​Em​​Toledo​​funda-se​​a​​escola​​dos​​tradutores​​árabes​
​(...).​​Há​​a​​caça​​às​​feiticeiras.​​E​​há​​Dante.​​E​​há​​Giotto.​​(...).​​Se​​os​​nomes​​de​​Dante,​
​Petrarca,​ ​Villon​ ​e​ ​o​ ​lirismo​ ​dos​ ​trovadores​ ​provençais​ ​não​ ​bastassem​ ​para​
​assegurar​ ​a​ ​grandeza​ ​literária​ ​medieval,​ ​teríamos​ ​para​ ​assegurar​ ​esta​ ​mesma​
​grandeza​​a​​poesia​​proletária​​dos​​goliardos.​​Esses​​poetas,​​que​​exaltavam​​o​​vinho​​e​
​o​ ​amor​ ​físico,​ ​foram​ ​os​ ​críticos​ ​existenciais​ ​da​ ​sociedade​ ​medieval,​ ​rebelados​
​contra as estruturas estabelecidas (Oliveira, 1997, p. VI).​

​O​ ​autor​ ​nos​ ​dá​ ​um​ ​panorama​ ​da​ ​complexidade​ ​do​ ​medievo​ ​ao​ ​elencar​ ​os​

​diversos​ ​elementos​ ​presentes​ ​nesse​ ​longo​ ​e​ ​controverso​ ​período​ ​histórico,​ ​contudo​ ​cabe​

​questionarmos​ ​qual​ ​período​ ​da​ ​história​ ​pode​ ​ser​ ​caracterizado​ ​como​ ​linear,​ ​homogêneo​ ​e​

​livre​​de​​contradições.​​Acreditamos​​que​​nenhum,​​pois​​toda​​época​​carrega​​em​​si​​componentes​

​11​ ​Estudioso​ ​alemão ​​chamado​ ​Christoph​ ​Keller​​,​ ​em​ ​latim​ ​Cellarius​ ​(1638-1707),​ ​consagrou​ ​a​ ​divisão​ ​da​
​história​ ​ocidental​ ​em​ ​Antiga,​ ​Medieval​ ​e​ ​Moderna.​ ​Consagrou​ ​também​ ​a​ ​ideia​ ​que​ ​se​ ​generalizou​ ​sobre​ ​o​
​período​​medieval.​​Keller​​escreveu​​três​​manuais:​​um​​de​​História​​Antiga​​(1685),​​um​​de​​História​​da​​Idade​​Média​
​(1688)​ ​e​ ​um​ ​de​ ​História​ ​Nova​ ​(1696).​ ​Idade​ ​Média, ​​segundo​ ​Keller​​,​ ​estende-se​ ​da​ ​época​ ​do​ ​imperador​
​Constantino​​(324)​​até​​a​​tomada​​de​​Constantinopla​​pelos​​turcos​​(1453).​​Se,​​em​​vez​​da​​primeira​​data,​​adotarmos​
​a​ ​da​ ​tomada​ ​de​ ​Roma​ ​pelo​ ​chefe​ ​germânico​​Odoacro,​​em​​476,​​teremos​​a​​periodização​​corrente​​nas​​escolas.​
​Keller​ ​propôs​ ​também​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​que​ ​o​ ​período​ ​intermediário​​entre​​a​​Antiguidade​​e​​a​​Época​​Moderna​​nada​
​produziu​​de​​importante.​​Foi​​um​​período​​não​​só​​estéril,​​mas​​de​​retrocesso:​​"a​​Idade​​das​​Trevas"​​(Nascimento,​
​1992, p. 8-9).​

https://historiapt.info/atividade-de-histria-9-ano-a-republica-do-caf.html
https://historiapt.info/destaques-megapix--24-a-30-de-abril-os-suspeitos.html


​64​

​múltiplos,​ ​entranhados​ ​de​ ​elementos​​residuais​​e​​por​​isso​​cada​​tempo​​carrega​​muitos​​outros​

​dentro de si, conforme sugere Pontes por meio da Teoria da Residualidade.​

​Para Oliveira (1997):​

​A​​grande​​maioria​​dos​​brasileiros​​continua​​prisioneira​​do​​preconceito​​forjado​​pelos​
​historiadores​ ​liberais​ ​do​ ​século​ ​XIX,​ ​que​ ​definiam​ ​a​ ​Idade​ ​Média​ ​como​ ​um​
​“período​​de​​trevas”.​​É​​preciso​​soterrar,​​de​​vez,​​equívoco​​tão​​grosseiro.​​O​​medievo​
​não​ ​significa​ ​somente​ ​a​ ​fundação​ ​da​ ​Europa​ ​em​ ​suas​ ​bases​ ​cristã​​e​​romana.​​No​
​bojo​ ​da​ ​Idade​ ​Média​ ​gerou-se​ ​o​ ​mundo​ ​moderno.​ ​Lá​ ​com​ ​Ockham,​ ​Oresme​ ​e​
​outros,​ ​surgiram​​os​​fundamentos​​da​​ciência​​contemporânea,​​como​​tão​​claramente​
​comprovou​ ​Pirre​ ​Duhem.​ ​Ao​ ​chamarem​ ​de​ ​obscurantista​ ​a​ ​Idade​ ​Média,​ ​os​
​historiadores​​liberais​​a​​ela​​opuseram​​o​​grande​​clarão​​do​​Renascimento.​​Ao​​fazê-lo​
​esqueceram​ ​duas​​coisas:​​os​​inúmeros​​proto-renascimentos​​que​​ocorreram​​durante​
​o​ ​medievo,​ ​e​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​que​ ​os​ ​homens​ ​geniais​ ​da​ ​Renascença​ ​formaram-se​ ​no​
​chamado​ ​Baixo​ ​Medievo.​ ​E​ ​mais:​ ​esqueceram​ ​a​ ​revivescência​ ​dos​ ​sentimentos​
​religiosos​ ​no​ ​Quatrocento,​ ​e​ ​ainda,​ ​que​ ​a​ ​Renascença​ ​não​ ​começou​ ​com​ ​os​
​humanistas​ ​e​ ​Petrarca,​ ​mas​ ​com​ ​Francisco​ ​de​ ​Assis.​ ​E​​mais:​​que​​o​​Medievo​​foi​
​uma​ ​eclosão​ ​contínua​ ​de​ ​Renascenças:​ ​a​ ​Carolíngia,​ ​a​ ​do​ ​Século​ ​XII,​ ​a​
​Franciscana, a Otoniana, a Escolástica, a Nominalista (Oliveira, 1997, p. V).​

​O​ ​autor​ ​assevera​ ​ser​ ​necessário​ ​observar​ ​que​ ​há​​uma​​compreensão​​equivocada​

​da​ ​Idade​ ​Média​ ​como​ ​Idade​ ​das​ ​Trevas.​ ​Segundo​ ​ele,​ ​não​ ​só​ ​a​ ​Renascença​ ​como​ ​toda​ ​a​

​Idade​ ​Moderna​ ​são​ ​resultantes​ ​do​ ​medievo.​ ​“Suas​ ​origens​ ​datam​ ​do​ ​final​ ​do​ ​Império​

​Romano​ ​(começo​ ​do​ ​século​ ​V)​ ​e​ ​sua​ ​vigência​ ​histórica​ ​estende-se​ ​até​ ​o​ ​século​ ​XVI”​

​(Oliveira,​ ​1997,​ ​p.​ ​V).​ ​Apesar​ ​de​ ​ter​ ​sido​ ​uma​ ​civilização​ ​extremamente​ ​religiosa,​ ​não​

​apartou​ ​o​ ​homem​ ​da​ ​terra.​ ​Segundo​ ​o​ ​estudioso,​ ​no​​medievo​​“estabeleceram-se​​princípios​

​econômicos que ainda hoje regem a nossa civilização” (Oliveira, 1997, p. V).​

​Tal compreensão harmoniza-se à de Franco Júnior (2006):​

​É​ ​preciso​ ​acompanhar​ ​a​ ​presença​ ​medieval​ ​ao​ ​longo​ ​dos​ ​tempos.​ ​E,​ ​portanto,​
​recolocar​ ​a​ ​velha​ ​questão:​ ​continuidade​ ​ou​ ​ruptura?​ ​Sobre​ ​a​ ​passagem​ ​da​
​Antiguidade​ ​para​ ​a​ ​Idade​ ​Média,​ ​boa​ ​parte​ ​da​ ​historiografia​​prefere​​enfatizar​​os​
​pontos​​comuns,​​os​​prolongamentos.​​Mas​​entre​​Idade​​Média​​e​​Idade​​Moderna​​por​
​muito​ ​tempo​ ​não​ ​se​ ​hesitou​ ​em​ ​aceitar​​quase​​unanimemente​​a​​segunda​​resposta.​
​Isso​​esteve​​ligado​​(...)​​ao​​próprio​​conceito​​de​​Idade​​Média.​​Só​​mais​​recentemente​
​se​​passou​​a​​negar​​a​​pretensa​​oposição​​Medievalidade-Modernidade​​(Franco​​Júnior,​
​2006, p. 155).​

​O​ ​autor​ ​elenca​ ​as​ ​várias​ ​heranças​ ​medievais​ ​no​ ​século​ ​XX.​ ​Segundo​ ​ele,​ ​os​

​patrimônios​ ​linguístico,​ ​político,​ ​psicológico,​ ​cultural,​ ​intelectual,​ ​científico,​ ​os​ ​valores​

​sociais, as práticas econômicas do Ocidente atual são frutos da Idade Média.​

​Le​ ​Goff​ ​(2016)​ ​aponta​ ​o​​estabelecimento​​do​​medievo​​ocidental​​sobre​​as​​ruínas​

​romanas​ ​e,​​desse​​modo,​​para​​ele,​​houve​​o​​aproveitamento​​dos​​elementos​​dessa​​cultura.​​Ele​

​acrescenta​​que​​tanto​​de​​forma​​positiva​​quanto​​negativa​​Roma​​foi​​influenciadora​​do​​medievo.​

​Vejamos:​



​65​

​Colocada​​por​​Rômulo​​sob​​o​​signo​​do​​fechamento,​​a​​história​​romana,​​até​​em​​seus​
​sucessos,​ ​não​ ​é​ ​mais​​que​​a​​história​​de​​uma​​grandiosa​​clausura.​​A​​cidade​​reúne​​à​
​sua​​volta​​um​​espaço​​dilatado​​pelas​​conquistas​​até​​um​​perímetro​​máximo​​de​​defesa​
​que​​ela​​se​​obriga,​​no​​século​​I,​​a​​encerrar​​por​​trás​​de​ ​limes,​​verdadeira​​muralha​​da​
​China​ ​do​ ​mundo​ ​Ocidental.​ ​No​ ​interior​ ​desses​ ​muros,​ ​ela​ ​explora​ ​sem​ ​criar:​
​nenhuma​ ​inovação​ ​técnica​ ​desde​ ​a​ ​época​ ​helenística,​ ​uma​ ​economia​ ​alimentada​
​pela​ ​pilhagem,​ ​em​ ​que​ ​as​ ​guerras​ ​fornecem​ ​a​ ​mão​ ​de​ ​obra​ ​servil​ ​e​ ​os​ ​metais​
​preciosos​ ​obtidos​ ​nos​ ​tesouros​ ​amealhados​ ​do​ ​Oriente.​ ​É​ ​exímia​ ​nas​ ​artes​
​conservadoras:​ ​a​ ​guerra,​ ​sempre​ ​defensiva​ ​apesar​ ​das​​aparências​​de​​conquista;​​o​
​direito,​ ​que​ ​se​ ​constrói​ ​sobre​ ​o​ ​arcabouço​ ​dos​ ​precedentes​ ​e​ ​previne​ ​contra​ ​as​
​inovações;​ ​o​ ​sentido​ ​do​ ​Estado,​ ​que​ ​garante​ ​a​ ​estabilidade​ ​das​ ​instituições,​ ​a​
​arquitetura,​ ​arte​ ​por​ ​excelência​ ​da​ ​morada.​ ​Essa​ ​obra-prima​ ​de​ ​permanência,​​de​
​integrações,​​que​​foi​​a​​civilização​​romana​​é​​atacada,​​na​​segunda​​metade​​do​​século​
​II,​​pela​​erosão​​de​​forças​​de​​destruição​​e​​de​​renovação.​​A​​grande​​crise​​do​​século​​III​
​mina​ ​o​ ​edifício.​ ​A​ ​unidade​ ​do​ ​mundo​ ​romano​ ​se​ ​desfaz:​ ​o​ ​coração,​ ​Roma​ ​e​ ​a​
​Itália,​ ​se​ ​esclerosa,​ ​já​ ​não​ ​irriga​ ​os​ ​membros​ ​que​ ​tentam​ ​ter​ ​vida​ ​própria​ ​–​ ​as​
​províncias​​se​​emancipam​​e​​depois​​se​​tornam​​conquistadoras.​​Espanhóis,​​gauleses,​
​orientais​ ​invadem​ ​o​ ​senado.​ ​Os​ ​imperadores​ ​Trajano​ ​e​ ​Adriano​ ​são​ ​de​ ​origem​
​espanhola,​ ​Antonio​ ​é​ ​de​ ​ascendência​ ​gaulesa;​ ​sob​ ​a​ ​dinastia​ ​dos​ ​Severo,​ ​os​
​imperadores​​são​​africanos,​​as​​imperatrizes,​​sírias.​​O​​édito​​de​​Caracalla​​concede​​em​
​212,​​o​​direito​​de​​cidadania​​romana​​a​​todos​​os​​habitantes​​do​​Império.​​Tanto​​quanto​
​o​ ​êxito​ ​da​ ​romanização,​ ​essa​ ​ascensão​ ​provincial​ ​manifesta​ ​a​ ​intensificação​ ​das​
​forças​ ​centrífugas.​ ​O​ ​Ocidente​ ​medieval​ ​será​ ​herdeiro​ ​dessa​ ​luta:​ ​unidade​ ​ou​
​diversidade, Cristandade ou nações (Le Goff, 2016, p. 17-18).​

​Le​ ​Goff​ ​(2016)​ ​delineia​ ​por​ ​meio​ ​dessa​ ​sucessão​ ​de​​acontecimentos​​históricos​

​uma​ ​espécie​ ​de​ ​fotografia​ ​do​ ​que​ ​veio​ ​a​ ​ser​ ​o​ ​ocidente​ ​medieval,​ ​esse​ ​misto​ ​de​ ​culturas,​

​caldeirão​ ​pluricultural​ ​de​ ​inúmeras​ ​origens,​ ​transformador​ ​daquele​ ​longo​ ​período.​ ​E​​mais,​

​para​ ​o​ ​bem​ ​ou​ ​para​ ​o​ ​mal,​ ​os​ ​elementos​ ​culturais​ ​do​ ​medievo​ ​perduram​ ​até​ ​a​ ​atualidade,​

​alguns​ ​deles​ ​funcionam​ ​como​​arcaísmos,​​pois​​não​​deveriam​​mais​​constar​​em​​nosso​​código​

​de conduta, a exemplo do papel de submissão no qual é colocado a mulher.​

​Contudo​ ​a​ ​Idade​ ​Média​ ​deixou​ ​um​ ​legado​ ​que​ ​continua​ ​a​ ​efervescer​

​residualmente​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​prolíferas​ ​atualizações,​ ​como​ ​ocorre,​ ​por​ ​exemplo,​ ​com​ ​os​

​repentistas​ ​nordestinos​ ​ou​ ​com​ ​os​ ​happers,​ ​ambos​ ​versão​ ​remodelada​ ​dos​ ​trovadores​

​medievais.​​Em​​suma,​​a​​Idade​​Média​​é​​um​​período​​de​​longa​​duração,​​no​​qual​​a​​modernidade​

​possui​ ​raízes​ ​ora​ ​arcaicas,​ ​portanto​ ​fincadas​ ​no​ ​passado,​ ​ora​ ​residuais,​ ​portanto​ ​vivas​ ​e​

​atuantes em nossos dias.​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​chega​ ​à​ ​atualidade​ ​como​ ​uma​ ​história​ ​de​ ​amor​ ​trágico,​ ​bem​

​menos​​difundida​​do​​que​​nas​​épocas​​anteriores.​​Tristão​​é,​​além​​de​​exímio​​cavaleiro,​​um​​belo​

​trovador, segundo observamos no trecho a seguir:​

​Tristão​​pegou​​a​​harpa​​e​​cantou​​de​​maneira​​tão​​bela​​que​​os​​barões​​enterneceram-se​
​ao​ ​ouvi-lo.​ ​E​ ​Marc​ ​admirava​ ​o​ ​harpista​ ​vindo​ ​daquele​ ​país​ ​para​ ​onde​ ​outrora​
​Rivalen​​havia​​levado​​Branchefleur.​​Quando​​a​​trova​​foi​​encerrada,​​o​​rei​​ficou​​muito​
​tempo​​calado.​​Filho​​–​​disse​​ele​​finalmente​​–​​bendito​​seja​​o​​mestre​​que​​te​​ensinou​​e​
​bendito​ ​sejas​ ​tu!​ ​Deus​ ​ama​ ​bons​ ​cantores.​ ​A​ ​voz​ ​deles​ ​e​ ​a​ ​voz​ ​da​ ​sua​ ​harpa​
​penetram​ ​no​ ​coração​ ​dos​ ​homens,​ ​despertam​ ​suas​ ​lembranças​ ​mais​ ​caras​ ​e​



​66​

​fazem-lhes​ ​esquecer​ ​muita​ ​tristeza​ ​e​ ​muito​​malefício.​​Para​​nossa​​alegria​​vieste​​a​
​esta morada. Fica muito tempo perto de mim, amigo (Bédier, 1988, p. 6).​

​Temos,​ ​portanto,​ ​por​ ​meio​ ​da​ ​narrativa​ ​de​ ​Bédier,​ ​um​ ​elemento​​extremamente​

​representativo​ ​da​ ​cultura​ ​medieval​ ​presente​ ​na​ ​história​​dos​​amantes​​das​​Cornualhas,​​como​

​observamos no trecho supracitado.​

​O​ ​fato​ ​é​ ​que​ ​o​ ​trovar​ ​aparece​ ​como​ ​ato​ ​inerente​ ​ao​ ​personagem​ ​Tristão​ ​e​ ​o​

​coloca​​como​​um​​ser​​quase​​divino.​​A​​chancela​​de​​Deus​​diante​​da​​personagem​​aparece​​como​

​aprovação​ ​de​ ​suas​ ​ações,​ ​não​ ​sendo​ ​diferente​ ​com​ ​o​ ​proceder​ ​artístico​ ​de​ ​sua​ ​trova.​

​Ademais,​​quem​​faz​​tal​​observação​​é​​o​​Rei,​​na​​mentalidade​​mediévica​​o​​escolhido​​como​​ser​

​divino,​ ​contudo​ ​quando​ ​falamos​ ​no​​divino​​é​​necessário​​evidenciarmos​​os​​valores​​da​​Igreja​

​manifestados.​ ​Não​ ​é​ ​apenas​ ​uma​ ​questão​ ​religiosa,​ ​pois​ ​ao​ ​mencionarmos​ ​os​ ​valores​

​cristãos,​ ​estamos​ ​chamando​ ​atenção​ ​para​ ​o​ ​poder​ ​da​ ​Igreja​ ​enquanto​ ​instituição.​ ​Grosso​

​modo,​ ​a​ ​mentalidade​ ​faz​ ​referência​ ​ao​ ​cristianismo,​ ​mas​​este​​abarca​​e​​sentencia​​o​​poderio​

​que vem junto desses valores. Le Goff (2016) chama atenção para tal questão a seguir:​

​A​​igreja​​busca​​sobretudo​​seu​​próprio​​interesse,​​sem​​se​​preocupar​​com​​a​​razão​​dos​
​estados​​bárbaros​​mais​​do​​que​​fizera​​com​​o​​Império​​Romano.​​Por​​meio​​de​​doações​
​arrancadas​ ​aos​ ​reis​​e​​aos​​grandes,​​até​​mesmo​​aos​​mais​​humildes,​​acumula​​terras,​
​rendas,​​isenções​​e,​​num​​mundo​​em​​que​​o​​entesouramento​​esteriliza​​cada​​vez​​mais​
​a​ ​vida​ ​econômica,​ ​faz​ ​a​ ​produção​ ​sofrer​ ​a​ ​mais​ ​grave​ ​drenagem.​ ​Seus​ ​bispos,​
​quase​​todos​​pertencem​​à​​aristocracia​​dos​​grandes​​proprietários,​​são​​onipotentes​​em​
​suas​​cidades,​​seus​​episcopados,​​e​​tentam​​sê-lo​​no​​reino.​​Enfim,​​desejando​​servir-se​
​uns​ ​dos​ ​outros,​ ​reis​ ​e​ ​bispos​ ​se​ ​neutralizaram​ ​e​ ​se​ ​paralisaram​ ​mutuamente:​ ​a​
​Igreja​​tenta​​conduzir​​o​​Estado​​e​​os​​reis​​tentam​​dirigir​​a​​Igreja.​​Os​​bispos​​erigem-se​
​em​​conselheiros​​e​​censores​​dos​​soberanos​​em​​todos​​os​​domínios,​​empenhando-se​
​em​​fazer​​com​​que​​os​​cânones​​dos​​concílios​​se​​transformem​​em​​leis​​civis,​​ao​​passo​
​que​​os​​reis,​​mesmo​​os​​que​​se​​tornaram​​católicos,​​nomeiam​​os​​bispos​​e​​presidem​​a​
​esses​ ​próprios​ ​concílios.​ ​Na​ ​Espanha,​ ​as​ ​assembleias​ ​conciliares​ ​tornam-se,​ ​no​
​século​ ​VII,​ ​verdadeiros​ ​parlamentos​ ​do​ ​reino​​visigótico,​​impõem​​uma​​legislação​
​antissemita,​ ​que​ ​aumenta​ ​as​ ​dificuldades​ ​econômicas​ ​e​ ​a​ ​insatisfação​ ​de​
​populações​ ​que​ ​acolherão​ ​os​ ​muçulmanos,​ ​se​ ​não​ ​com​ ​fervor,​ ​pelo​ ​menos​ ​sem​
​hostilidade (Le Goff, 2016, p. 38).​

​Foi​​tudo​​um​​grande​​jogo​​de​​interesses,​​a​​Igreja​​e​​os​​reis​​coexistiram​​nessa​​busca​

​tensa​​por​​poder​​e​​foram​​amalgamando​​na​​sociedade​​que​​se​​firmava​​seus​​preceitos,​​valores​​e​

​visões​ ​de​ ​mundo.​ ​Desta​ ​feita,​ ​não​ ​por​ ​acaso,​ ​existem​ ​tantas​ ​divergências​ ​culturais​

​permeando​ ​a​ ​mentalidade​ ​da​ ​época,​ ​por​ ​conseguinte​ ​os​ ​nossos​ ​dias,​ ​pois​ ​somos​ ​seres​

​residuais, no modo mais resumido da palavra.​

​Todo​ ​o​ ​histórico​ ​já​ ​pontuado​ ​relacionado​ ​à​ ​narrativa​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​

​somando-se​​a​​outros​​tantos​​elementos​​a​​serem​​acrescentados​​ao​​longo​​desta​​escrita,​​nos​​faz​

​avaliar​ ​o​ ​quanto​ ​de​​uma​​época​​se​​reconstitui​​em​​outras.​​Convém​​observar​​que​​O​​Romance​

​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​,​ ​de​ ​Bédier,​ ​não​ ​é​ ​só​ ​uma​ ​história​ ​rememorada,​ ​mas,​ ​sobretudo,​ ​uma​



​67​

​narrativa​ ​elaborada​ ​com​ ​resíduos​ ​de​ ​épocas​ ​anteriores​​a​​partir​​dos​​acréscimos​​e​​recriações​

​do autor​​12​​.​

​Segundo Duby:​

​Um​​fenômeno​​de​​cristalização​​fez​​os​​elementos​​da​​lenda​​se​​concentrarem​​em​​torno​
​de​ ​uma​ ​única​ ​figura​ ​heroica,​ ​a​ ​de​ ​um​ ​perfeito​ ​cavaleiro,​ ​Tristão.​ ​Uma​ ​figura,​
​assinalemos,​ ​masculina.​ ​Para​ ​os​ ​que​ ​pela​ ​primeira​ ​vez​ ​a​ ​ouviram,​ ​essa​ ​história​
​concernia​​não​​a​​Tristão​​e​​Isolda,​​como​​para​​nós,​​mas​​a​​Tristão​​apenas:​​o​​“​​Romance​
​de​​Tristão​​”,​​esse​​foi​​o​​título​​dado​​aos​​livros​​que​​lhes​​contavam​​tal​​história.​​Não​​é​
​surpreendente.​​A​​literatura​​cavalheiresca​​foi​​inteiramente​​composta​​por​​homens​​e​
​sobretudo​ ​para​ ​homens.​ ​Todos​ ​os​ ​seus​ ​heróis​ ​são​ ​masculinos.​ ​As​ ​mulheres,​
​indispensáveis​ ​ao​ ​desdobramento​ ​da​ ​intriga,​ ​desempenham​ ​somente​ ​papéis​
​secundários (Duby, 1995, p. 87).​

​Nesse​ ​sentido,​ ​percebemos​ ​os​ ​traços​ ​residuais​ ​cristalizados​ ​com​ ​o​​tempo,​​pois​

​na​ ​obra​ ​de​ ​Bédier​ ​há​ ​inúmeras​ ​marcas​ ​residuais​ ​do​ ​medievo​ ​e​ ​da​ ​cultura​ ​celta,​ ​conforme​

​estamos​ ​demonstrando.​ ​São​ ​elementos​ ​histórico-culturais​ ​apresentados​ ​com​ ​frequência​ ​na​

​obra, traços de épocas remotas, elementos de uma dada cultura em outra.​

​Assim,​ ​as​ ​relações​ ​entre​ ​literatura​ ​e​ ​história,​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​obra​​de​​Bédier,​​foram​

​construídas​​neste​​texto​​com​​base​​na​​Teoria​​da​​Residualidade,​​esteio​​para​​a​​investigação​​dos​

​elementos​ ​do​ ​período,​ ​em​ ​decorrência​ ​da​ ​presença​ ​dessas​ ​remanescências​ ​de​ ​épocas​

​anteriores.​

​Bédier​ ​escreveu​ ​uma​ ​versão​ ​na​ ​qual​ ​procurou​ ​respeitar​ ​os​ ​valores​ ​antigos​ ​do​

​medievo,​ ​sem​ ​misturá-los​ ​às​ ​concepções​ ​sobre​ ​o​ ​pensar​ ​e​ ​o​ ​agir​ ​modernamente​ ​aceitas,​

​porém​ ​inconscientemente​ ​retomou​ ​também​ ​elementos​ ​da​ ​cultura​ ​celta,​ ​de​ ​onde​ ​advém​ ​as​

​primeiras histórias que teriam dado origem às personagens Tristão e Isolda.​

​Segundo de Gaston Paris​​13​​:​

​Joseph​​Bédier​​é​​o​​digno​​continuador​​daqueles​​que​​tentaram​​verter,​​no​​leve​​cristal​
​da​​nossa​​língua,​​o​​néctar​​embriagador​​pelo​​qual​​os​​amantes​​das​​Cornualhas​​outrora​
​saborearam​ ​o​ ​amor​ ​e​ ​a​ ​morte.​ ​Para​ ​recontar​ ​a​ ​maravilhosa​ ​história​ ​de​ ​seu​
​encantamento,​ ​suas​ ​alegrias,​ ​suas​ ​penas,​ ​e​ ​sua​ ​morte,​ ​tal​ ​como,​ ​saída​ ​das​
​profundezas​ ​do​ ​sonho​ ​céltico,​ ​ela​ ​encantou​ ​e​ ​perturbou​ ​a​​alma​​dos​​franceses​​do​
​século​​XII,​​ele​​reconstituiu,​​por​​força​​de​​imaginação​​simpática​​e​​erudição​​paciente,​
​aquela​ ​alma,​ ​que​ ​mal​ ​acabava​ ​de​ ​desanuviar,​​ainda​​inexperiente​​dessas​​emoções​
​desconhecidas,​​deixando-se​​invadir​​por​​essas​​emoções​​sem​​pensar​​em​​analisá-las,​
​e​​adaptando,​​sem​​o​​conseguir​​totalmente,​​o​​conto​​que​​a​​encantava​​às​​condições​​de​
​sua​ ​existência​ ​cotidiana.​ ​Se​ ​nos​ ​tivesse​ ​chegado​ ​às​ ​mãos​ ​uma​ ​redação​ ​francesa​
​completa​ ​da​ ​lenda,​ ​Bédier,​ ​para​ ​dar​ ​a​ ​conhecê-la​ ​aos​ ​leitores​ ​contemporâneos,​
​ter-se-ia​​limitado​​a​​fornecer​​uma​​tradução​​fiel.​​O​​destino​​singular,​​que​​quis​​que​​ela​
​nos​​chegasse​​apenas​​em​​fragmentos​​esparsos,​​obrigou-o​​a​​assumir​​um​​papel​​mais​
​ativo, para o qual não bastava ser um sábio, mas um poeta (Paris, 1988, p. 9).​

​13​ ​Prefaciador d’​​O Romance de Tristão e Isolda​​, de Bédier.​
​12​ ​Conforme mencionamos na nota 3.​



​68​

​Desse​ ​modo,​ ​nos​ ​parece​ ​que​ ​Bédier​ ​não​ ​só​​compila​​os​​diversos​​fragmentos​​da​

​narrativa,​ ​mas​ ​recria​ ​a​ ​história​ ​dos​ ​amantes​ ​das​ ​Cornualhas​ ​com​​um​​olhar​​afetuoso​​diante​

​das​ ​diversas​ ​tentativas​ ​de​ ​demonstrar​ ​como​ ​o​ ​sentimento​ ​que​ ​os​ ​envolvia​ ​era​ ​verdadeiro.​

​Além​​disso,​​o​​autor​​enaltece​​o​​amor​​e​​a​​complacência​​de​​Deus​​diante​​das​​transgressões​​dos​

​amantes.​

​Outra​ ​nuance​ ​d’​​O​ ​Romance​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​é​ ​a​ ​presença​ ​das​ ​figuras​ ​do​

​cavaleiro e da dama fazendo referência ao amor cortês. Segundo Duby:​

​Sem​​levar​​em​​consideração​​os​​deslizamentos​​que​​o​​deformaram​​no​​curso​​do​​século​
​XII.​ ​Eis​ ​o​ ​quadro:​ ​um​ ​homem,​ ​um​ ​“jovem”,​ ​no​​duplo​​sentido​​dessa​​palavra,​​no​
​sentido​ ​técnico​ ​que​​tinha​​na​​época​​–​​isto​​é,​​um​​homem​​sem​​esposa​​legítima​​-,​​e,​
​depois,​ ​no​ ​sentido​ ​concreto,​ ​um​ ​homem​ ​efetivamente​ ​jovem,​ ​cuja​​educação​​não​
​havia​ ​sido​ ​concluída.​ ​Esse​ ​homem​​assedia,​​com​​intenção​​de​​toma-la,​​uma​​dama,​
​isto​ ​é,​ ​uma​ ​mulher​ ​casada,​ ​portanto​ ​inacessível,​ ​inconquistável,​ ​uma​ ​mulher​
​cercada,​ ​protegida​ ​pelos​ ​interditos​ ​mais​ ​estritos​ ​erguidos​ ​por​ ​uma​ ​sociedade​
​baseada​ ​em​ ​linhagens​ ​cujos​ ​fundamentos​ ​eram​ ​as​ ​heranças​ ​transmitindo-se​ ​por​
​linha​​masculina​​e​​que,​​consequentemente,​​considerava​​o​​adultério​​da​​esposa​​como​
​a​ ​pior​ ​das​ ​subversões​ ​e​ ​ameaçava​ ​com​ ​castigos​ ​terríveis​ ​o​ ​seu​​cúmplice​​(Duby,​
​1989, p. 60).​

​O​ ​amor​ ​cortês​ ​é​ ​um​ ​modelo​ ​de​ ​amor​ ​medieval,​ ​no​ ​qual​ ​o​ ​cavaleiro​ ​ama​ ​uma​

​dama​ ​casada,​ ​inalcançável,​ ​portanto​ ​em​ ​oposição​ ​ao​ ​amor-paixão,​ ​no​ ​qual​ ​há​ ​uma​

​comunhão carnal dos apaixonados.​

​Nessa​ ​versão​ ​de​ ​Bédier,​ ​podemos​ ​perceber​ ​a​ ​retomada​ ​de​ ​elementos​ ​do​

​medievo,​ ​bem​ ​como​ ​da​ ​cultura​ ​celta,​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​inúmeros​ ​resíduos​ ​dos​ ​quais​ ​convém​

​especificar o amor cortês do período mediévico, mediante a observação a seguir:​

​-​ ​Rainha​ ​–​ ​disse​ ​Tristão​ ​–​​por​​que​​me​​chamar​​senhor?​​Não​​sou​​eu,​​ao​​contrário,​
​vosso​​homem​​de​​lígio​​e​​vosso​​vassalo,​​para​​vos​​reverenciar,​​vos​​servir​​e​​vos​​amar​
​como​ ​minha​ ​rainha​ ​e​ ​minha​ ​senhora?​​Isolda​​respondeu:​​-​​Não,​​tu​​o​​sabes;​​sabes​
​que​ ​és​ ​meu​ ​senhor​ ​e​ ​meu​ ​amo!​ ​Sabes​ ​que​ ​tua​ ​força​ ​me​ ​domina​ ​e​ ​que​ ​sou​ ​tua​
​serva!​​Ah!​​Por​​que​​não​​avivei​​faz​​pouco​​tempo​​as​​chagas​​do​​trovador​​ferido!​​Por​
​que​ ​não​ ​deixei​ ​parecer​ ​no​ ​capinzal​ ​do​ ​pântano​ ​o​ ​matador​ ​do​ ​monstro!​​Por​​que,​
​quando​ ​estava​ ​no​ ​banho,​ ​não​ ​vibrei​ ​sobre​ ​ele​ ​o​ ​golpe​​da​​espada​​já​​no​​ar!​​Ai​​de​
​mim! Então eu não sabia o que hoje sei (Bédier, 1988, p. 29-30).​

​E​​se​​o​​amor​​cortês​​é​​um​​elemento​​bastante​​perceptível​​na​​relação​​de​​vassalagem​

​acima​​exposta,​​a​​partir​​do​​trecho​​da​​obra​​também​​é​​possível​​acrescentar​​a​​paixão​​desmedida​

​entre​ ​os​ ​amantes​ ​em​ ​decorrência​ ​do​ ​filtro​ ​mágico​ ​manipulado​ ​pela​ ​rainha,​ ​mãe​​de​​Isolda.​

​Esse fato claramente é um resíduo celta, donde se origina o saber sobre ervas.​

​Desse​​modo,​​temos​​o​​amor​​ao​​molde​​cortês,​​mas​​também​​o​​amor-paixão,​​carnal,​

​transgressor,​ ​cheio​ ​de​ ​elementos​ ​que​ ​ultrapassam​ ​o​ ​modelo​ ​trovadoresco,​ ​indo,​ ​portanto,​

​além​ ​da​ ​margem​ ​do​ ​que​ ​se​ ​entende​ ​como​ ​mentalidade​ ​mediévica.​ ​Um​ ​amor​ ​no​ ​qual​ ​a​

​mulher também tem um papel protagonista, também possui fala, desejos e sobretudo ações.​



​69​

​Podemos​​dizer​​que​​a​​presença​​do​​filtro​​mágico​​funciona​​como​​justificativa​​desse​

​amor​ ​desmedido,​ ​que​ ​ultrapassa​ ​os​ ​limites​ ​do​ ​amor​ ​cortês​ ​e​ ​culmina​ ​na​ ​relação​ ​de​ ​amor​

​carnal.​​Sendo​​assim,​​nos​​deteremos​​adiante​​sobre​​essa​​relação​​entre​​o​​amor​​cortês,​​passando​

​pelo​ ​modelo​ ​de​ ​amor​ ​romântico,​ ​e​ ​chegando​ ​à​ ​definição​ ​de​ ​amor-paixão​ ​cunhada​ ​por​

​Rougemont (2003).​

​Acrescentemos​ ​ainda​ ​Isolda,​ ​na​ ​qualidade​ ​de​ ​dama​ ​medieval​ ​e​ ​herdeira​ ​da​

​sabedoria​ ​da​ ​mãe​ ​na​ ​feitura​ ​de​ ​unguentos​ ​e​ ​fórmulas,​ ​referindo-se​ ​culturalmente​ ​ao​

​imaginário celta, que no medievo recebe o teor de bruxaria.​

​Tal​​conhecimento​​é​​assim​​definido​​e​​criminalizado​​em​​boa​​parte​​da​​Idade​​Média​

​embora​ ​a​ ​perseguição​ ​efetiva​ ​só​ ​se​ ​concretize​ ​séculos​ ​depois.​ ​Na​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​

​chama-nos​​atenção​​não​​haver​​menção​​alguma​​à​​Isolda​​como​​bruxa,​​apesar​​de​​serem​​citadas​

​várias realizações da personagem como manipuladora de ervas. Vejamos uma delas a seguir:​

​Com​ ​grande​ ​pesar,​ ​os​ ​companheiros​​do​​Morholt​​desembarcaram​​na​​Irlanda.​​Não​
​faz​​muito​​tempo,​​quando​​voltara​​ao​​porto​​de​​Weisefort,​​o​​Morholt​​rejubilara-se​​ao​
​rever​​seus​​homens​​reunidos​​que​​o​​aclamavam​​em​​multidão,​​e​​a​​rainha,​​sua​​irmã,​​e​
​sua​​sobrinha,​​Isolda,​​a​​Loura,​​a​​dos​​cabelos​​de​​ouro,​​cuja​​beleza​​brilhava​​como​​a​
​aurora​​que​​se​​levanta.​​Ternamente​​elas​​o​​acolhiam​​e,​​se​​ele​​tivesse​​recebido​​algum​
​ferimento,​ ​elas​ ​o​ ​curavam;​​pois​​conheciam​​os​​bálsamos​​e​​bebidas​​que​​reanimam​
​os​​feridos​​já​​quase​​à​​morte.​​Mas​​de​​que​​lhes​​serviriam​​agora​​as​​receitas​​mágicas,​
​as ervas colhidas na hora certa, os filtros (Bédier, 1988, p. 12).​

​Desta​ ​feita,​ ​podemos​ ​admitir​ ​ainda​ ​com​ ​mais​ ​subsídios​ ​que​ ​a​ ​narrativa​ ​é​

​entremeada​​de​​um​​emaranhado​​de​​períodos​​coexistentes.​​Se​​Isolda​​é​​essa​​figura​​detentora​​do​

​conhecimento​ ​classificado​ ​pelo​ ​medievo​ ​como​ ​bruxaria,​ ​é​ ​também​ ​uma​ ​personagem​

​protegida​​de​​Deus.​​Podemos​​compreender​​que​​no​​romance​​há​​um​​entrelaçamento​​de​​valores​

​que​​deve​​ser​​entendido​​a​​partir​​de​​uma​​compreensão​​multicultural,​​porque​​os​​elementos​​que​

​aparecem na narrativa como resíduos vêm de épocas anteriores e pulsam na narrativa vivos.​

​Se​ ​Isolda​ ​aparece​ ​como​ ​detentora​ ​de​ ​conhecimentos​ ​que​ ​normalmente​ ​seriam​

​imputados​ ​à​ ​bruxaria,​ ​embora​ ​não​ ​receba​ ​tal​ ​denominação,​ ​o​ ​mesmo​ ​não​ ​ocorre​ ​com​

​Tristão,​ ​acusado​ ​de​ ​bruxaria​ ​pelos​ ​barões​ ​do​ ​reino​ ​de​ ​Marc,​ ​tio​ ​de​ ​Tristão,​ ​quando​ ​este​

​retorna à Cornualha depois de ter estado quase morto. Vejamos:​

​Quantas​ ​maravilhas​ ​na​ ​vida​ ​dele!​ ​–​ ​diziam​ ​os​ ​traidores.​ ​–​ ​Mas​ ​sois​ ​homens​ ​de​
​grande​ ​senso,​ ​senhores,​ ​que​ ​sabeis,​ ​sem​ ​dúvida,​ ​as​ ​causas​ ​disso.​ ​Que​ ​ele​ ​tenha​
​ganho​ ​do​ ​Morholt,​ ​aí​ ​já​ ​está​ ​um​ ​grande​​prodígio;​​mas​​por​​que​​magias​​pôde​​ele,​
​quase​​morto,​​vagar​​sozinho​​no​​mar?​​Qual​​de​​nós,​​senhores,​​dirigiria​​uma​​nau​​sem​
​remos​​nem​​vela?​​Os​​mágicos​​podem​​fazê-lo,​​é​​o​​que​​dizem.​​Depois,​​em​​que​​país​
​de​ ​sortilégio​ ​pôde​ ​ele​ ​achar​ ​remédio​ ​para​ ​suas​ ​chagas?​ ​Certamente,​ ​ele​ ​é​ ​um​
​bruxo;​ ​sim,​ ​sua​​barca​​era​​fada​​e​​igualmente​​sua​​espada,​​e​​sua​​harpa​​é​​encantada,​
​vertendo​​a​​cada​​dia​​venenos​​no​​coração​​do​​rei​​Marc!​​Como​​ele​​soube​​domar​​esse​
​coração por força e magia da feitiçaria (Bédier, 1988, p. 15).​



​70​

​Tristão​​é​​apontado​​como​​bruxo,​​por​​ter​​retornado​​vivo​​de​​uma​​longa​​jornada​​no​

​mar​ ​quando​ ​já​ ​estava​ ​moribundo​ ​e​ ​sem​ ​esperança​ ​de​ ​sobrevivência.​ ​Contudo,​ ​de​ ​forma​

​indireta,​​Isolda​​é​​posta​​como​​bruxa,​​se​​inferirmos​​que​​Tristão​​fora​​curado​​devido​​às​​poções​

​preparadas​​por​​ela.​​E​​se​​Tristão​​por​​outro​​lado​​atravessa​​o​​mar​​numa​​nau​​sem​​remos​​e​​sem​

​vela,​ ​voltando​ ​são​ ​e​ ​salvo​ ​à​ ​Cornualha,​ ​temos​ ​também​ ​aí​ ​a​ ​intersecção​​do​​divino,​​sempre​

​atuante nas causas dos amantes.​

​Isto​ ​posto,​ ​lembramos​ ​também​ ​a​ ​dualidade​ ​da​ ​figura​ ​divina​ ​tantas​ ​vezes​

​mostrada​ ​na​ ​narrativa.​ ​Deus,​ ​evocado​ ​pelo​ ​narrador​ ​e​ ​pelos​ ​personagens​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​

​aparece​ ​sempre​ ​a​ ​favor​ ​dos​ ​amantes,​ ​apesar​ ​de​ ​todas​ ​as​ ​transgressões​ ​cometidas​ ​por​ ​eles​

​diante​ ​dos​ ​preceitos​ ​cristãos​ ​e​ ​da​ ​moral​ ​mediévica.​ ​Observemos,​ ​então,​ ​como​ ​o​ ​divino​

​aparece quando Tristão é acusado de trair o rei por ser amante de Isolda:​

​Mas​​ele​​confiava​​em​​Deus​​e​​sabia​​que​​em​​campo​​fechado​​ninguém​​ousaria​​brandir​
​uma​​arma​​contra​​ele.​​E,​​certamente,​​confiava​​em​​Deus​​com​​razão.​​Quando​​jurava​
​que​​nunca​​havia​​amado​​a​​rainha​​com​​amor​​culpável,​​os​​traidores​​riam​​da​​insolente​
​impostura.​​Mas​​eu​​pergunto,​​senhores,​​segundo​​vosso​​testemunho,​​vós​​que​​sabeis​
​a​​verdade​​do​​filtro​​bebido​​no​​mar​​e​​que​​bem​​compreendeis,​​dizia​​ele​​mentira?​​Não​
​é​ ​o​ ​fato​ ​que​​prova​​o​​crime,​​mas​​sim​​o​​julgamento.​​Os​​homens​​vêem​​o​​fato,​​mas​
​Deus​​vê​​os​​corações​​e​​somente​​ele​​é​​o​​juiz​​verdadeiro.​​Por​​isso​​ele​​estabeleceu​​que​
​todo​ ​homem​ ​acusado​ ​poderia​ ​sustentar​ ​seu​ ​direito​ ​por​ ​batalha​ ​e​ ​ele​ ​próprio​
​combate​​ao​​lado​​do​​inocente.​​Por​​isso​​é​​que​​Tristão​​reclamava​​justiça​​e​​batalha​​e​
​teve​ ​o​​cuidado​​de​​não​​cometer​​falta​​nenhuma​​em​​relação​​ao​​rei​​(Bédier,​​1988,​​p.​
​51).​

​O​ ​narrador​ ​claramente​ ​se​​coloca​​a​​favor​​dos​​amantes​​e​​ao​​fazer​​isso​​também​​evoca​

​um​​Deus​​que​​abençoa,​​perdoa​​e​​os​​protege.​​A​​justificativa​​é​​a​​paixão​​como​​consequência​​do​

​uso​ ​do​ ​filtro​ ​mágico​ ​bebido​ ​pelos​ ​amantes,​ ​por​​engano​​o​​único​​motivo​​pelo​​qual​​realizam​

​todas as transgressões sociais, morais e cristãs.​

​Outro​​elemento​​preponderante​​na​​narrativa​​é​​Tristão,​​o​​cavaleiro​​ao​​molde​​medieval.​

​Ele tem uma formação na qual aprende sobre caça, valores morais cristãos e sobre o trovar.​

​Passados​ ​sete​ ​anos,​ ​quando​ ​chegou​ ​o​ ​tempo​ ​de​ ​tirá-lo​ ​das​ ​mulheres,​ ​Rohalt​
​confiou​ ​Tristão​ ​a​ ​um​ ​sábio​ ​mestre,​ ​o​ ​bom​ ​escudeiro​ ​Gorvenal.​ ​Gorvenal​
​ensinou-lhe​ ​em​ ​poucos​ ​anos​ ​as​ ​artes​ ​que​ ​convêm​ ​aos​ ​barões.​ ​Ensinou-lhe​ ​a​
​manejar​​a​​lança,​​a​​espada,​​o​​escudo​​e​​o​​arco,​​a​​lançar​​discos​​de​​pedra​​e​​transpor​​de​
​um​​salto​​os​​mais​​largos​​fossos;​​ensinou-lhe​​a​​detestar​​toda​​mentira​​e​​toda​​felonia,​​a​
​socorrer​​os​​fracos,​​a​​cumprir​​a​​palavra​​dada;​​ensinou-lhe​​diversos​​modos​​de​​canto,​
​a​ ​tocar​ ​harpa​ ​e​ ​a​ ​arte​​do​​caçador;​​e,​​quando​​o​​menino​​cavalgava​​entre​​os​​jovens​
​escudeiros,​ ​dir-se-ia​ ​que​ ​seu​ ​cavalo,​ ​suas​ ​armas​ ​e​ ​ele​ ​formavam​ ​um​ ​só​ ​corpo​​e​
​nunca antes tinham sido separados (Bédier, 1988, p. 2).​

​Como​​Tristão​​é​​esse​​cavaleiro​​que​​guarda​​modos,​​valores​​e​​costumes,​​é​​também​

​considerado​ ​melhor​ ​e​ ​mais​ ​abençoado.​ ​Embora​ ​por​ ​motivo​ ​da​ ​paixão​ ​por​ ​Isolda​ ​venha​ ​a​

​transgredir​ ​alguns​ ​desses​ ​valores,​​é​​perdoado​​pelo​​divino.​​Tristão​​pode​​ser​​analisado​​como​



​71​

​cavaleiro​ ​de​ ​nuances​ ​diferentes​ ​da​ ​maioria​ ​dos​ ​cavaleiros​ ​de​ ​outros​ ​romances​

​representativos do período.​

​A​ ​noção​ ​de​ ​Cavalaria​ ​carrega​ ​uma​ ​complexidade​ ​geradora​ ​de​ ​inúmeras​

​indagações, segundo nos instiga Almeida 2010), tradutora de Barthélemy (2010):​

​Seria​​uma​​confraria​​de​​iguais​​que​​nas​​cortes​​se​​bate​​em​​torneios​​e​​justas​​amorosas​
​e​ ​a​ ​partir​ ​das​ ​quais​ ​sai​ ​em​ ​busca​ ​de​ ​aventuras?​ ​Guerrear​ ​a​ ​cavalo​ ​e​ ​lutar​ ​com​
​recursos​ ​técnicos​ ​específicos​ ​e​ ​custosos​ ​que​ ​afastam​ ​socialmente​ ​cavaleiros​ ​e​
​infantes?​​Fazer​​parte​​de​​uma​​elite​​guerreira​​de​​serviço,​​mantida​​materialmente​​por​
​um​ ​senhor,​ ​muitas​ ​vezes​ ​através​ ​da​ ​concessão​ ​de​ ​um​ ​benefício,​ ​portanto​​de​​um​
​patrimônio​​que​​transfere​​poder​​senhorial?​​Combater​​em​​guerra​​justa,​​usar​​as​​armas​
​em​​defesa​​das​​damas​​e​​dos​​pobres?​​Ou​​seja,​​renunciar​​a​​valores​​e​​costumes​​de​​uma​
​violência​​indômita​​pregressa,​​viver​​em​​armas​​segundo​​princípios​​elevados,​​cheios​
​de​​piedade,​​respeitosos​​para​​com​​a​​igreja?​​Qual​​desses​​itens​​retrata​​o​​essencial​​da​
​Cavalaria,​ ​ou​ ​seria​ ​necessariamente​ ​seu​ ​conjunto​ ​que​ ​a​ ​definiria?​ ​Barthélemy​
​responde​​a​​essas​​perguntas​​e​​nos​​oferece​​outras​​que​​ainda​​não​​haviam​​sido​​postas.​
​Se,​​por​​um​​lado,​​com​​ele​​perdemos​​algumas​​ilusões,​​resultantes​​das​​escolhas​​que​​a​
​modernidade​ ​fez​ ​ao​ ​eleger​ ​“sua”​ ​Cavalaria​ ​numa​ ​“Cavalaria​ ​clássica”​ ​que​ ​se​
​esforça​​para​​existir​​a​​partir​​do​​século​​XII,​​por​​outro,​​saímos​​enriquecidos​​com​​seu​
​retrato​​dos​​mecanismos​​de​​ajuste​​social​​em​​que​​os​​guerreiros​​e​​a​​guerra​​têm​​função​
​de​ ​destaque.​ ​Dessa​ ​forma,​ ​seu​ ​estudo​ ​é​ ​uma​ ​preciosa​ ​contribuição​ ​àquilo​ ​que​
​sabemos​​a​​respeito​​dos​​elementos​​que​​respondem​​pela​​eficácia​​do​​poder​​na​​Idade​
​Média (Almeida, 2010, p. 12).​

​Desse​ ​modo,​ ​a​ ​tradutora​ ​amplia​ ​enfaticamente​ ​a​ ​complexidade​ ​do​ ​que​ ​foi​ ​e​

​como​ ​é​ ​concebida​ ​a​ ​Cavalaria,​ ​além​ ​das​ ​muitas​ ​dúvidas​ ​suscitadas​ ​sobre​ ​essa​ ​temática.​

​Ademais,​​temos​​Tristão​​amalgamado​​a​​essas​​questões,​​emergindo​​com​​uma​​cavalaria​​ainda​

​mais​​controversa.​​Se​​ele​​é​​um​​cavaleiro​​de​​força​​descomunal,​​herói​​colecionador​​de​​feitos​​e​

​vitórias,​ ​é​ ​também​ ​aquele​ ​que​ ​sempre​ ​é​ ​ferido​ ​e​ ​precisa​ ​do​ ​amparo​ ​de​ ​Isolda.​ ​Tristão​

​comumente​ ​é​ ​mencionado​ ​na​ ​narrativa​ ​como​ ​honrado​ ​e​ ​protegido​ ​de​ ​Deus,​ ​mesmo​ ​que​

​tenha​ ​como​ ​justificativa​ ​para​ ​suas​ ​transgressões​ ​o​ ​filtro​ ​da​ ​paixão​ ​e​ ​passe​ ​a​ ​enganar​ ​e​ ​a​

​mentir com o objetivo de encontrar-se com sua amada.​

​Vejamos o que nos diz Pastoureau (1989):​

​A​ ​cavalaria​ ​é​ ​sobretudo​ ​uma​ ​maneira​​de​​viver.​​Requer​​uma​​preparação​​especial,​
​uma​​sagração​​solene​​e​​atividades​​que​​não​​podem​​se​​confundir​​com​​as​​do​​homem​
​comum.​​As​​literaturas​​épica​​e​​cortês​​nos​​dão​​imagens​​detalhadas​​dessa​​vida,​​mas​
​provavelmente​ ​um​ ​tanto​ ​distorcidas​ ​em​ ​função​ ​de​ ​seu​ ​caráter​ ​ideologicamente​
​passadista.​​É​​preciso​​cotejá-las​​com​​outras​​fontes,​​narrativas,​​textos​​diplomáticos​​e​
​os achados arqueológicos (Pastoureau, 1989, p. 44).​

​Tristão​ ​é​ ​esse​ ​ser​ ​incomum​ ​capaz​ ​de​​grandes​​feitos,​​é​​um​​modelo​​de​​cavaleiro​

​medieval,​ ​mas​ ​é​ ​inconteste,​ ​em​ ​se​ ​tratando​ ​de​ ​textos​ ​literários​ ​e​ ​considerando​ ​as​ ​várias​

​versões​ ​da​ ​narrativa,​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​elementos​​para​​além​​desse​​imaginário.​​A​​exemplo​​do​

​caso​ ​amoroso​ ​adúltero​ ​mantido​ ​com​ ​Isolda,​ ​o​ ​casal​ ​ultrapassa​ ​o​​plano​​do​​amor​​idealizado​



​72​

​referente​ ​à​ ​cortesia​ ​amorosa,​ ​comumente​​relacionada​​ao​​cavaleiro​​medieval​​e​​sua​​dama​​de​

​posição social superior.​

​Barthélemy​ ​(2010)​ ​chama​ ​atenção​ ​para​ ​a​ ​importância​ ​de​ ​se​ ​compreender​ ​os​

​contextos​​nos​​quais​​se​​apresentam​​as​​concepções​​sobre​​a​​cavalaria.​​Vejamos​​o​​que​​nos​​diz​​o​

​autor:​

​Lamberto​ ​de​ ​Ardres​ ​é​ ​um​ ​cronista​ ​muito​ ​precioso,​ ​pois​ ​no​ ​século​ ​XII​ ​é​
​praticamente​​o​​único​​a​​observar​​as​​coisas​​em​​escala​​local,​​em​​sua​​base,​​e,​​portanto,​
​a​​olhar​​o​​mundo​​das​​cortes​​e​​dos​​torneios​​de​​baixo.​​Sua​​História​​,​​nesse​​sentido,​​é​
​oposta​ ​à​ ​de​ ​Gilesbeto​ ​de​ ​Mons,​ ​muito​ ​principesca​ ​e​ ​dominante,​ ​mas​ ​ambas​ ​se​
​complementam​ ​de​ ​maneira​ ​sugestiva,​ ​visto​ ​a​​proximidade​​geográfica​​(o​​Hainaut​
​não​ ​fica​ ​muito​ ​longe​ ​do​ ​passo​​de​​Calais).​​Lendo​​Lamberto,​​tem-se​​muitas​​vezes​
​percepções​ ​úteis​ ​sobre​ ​aquilo​ ​que​ ​a​​cortesia​​entre​​Cavaleiros​​e​​o​​gracejo​​com​​as​
​damas​ ​nas​ ​altas​ ​esferas​ ​podem​ ​na​ ​realidade​ ​esconder​ ​de​ ​conflitos​ ​latentes​ ​e​ ​de​
​segundas intenções feudais (Barthélemy, 2010, p. 380).​

​Desse​ ​modo,​ ​devemos​ ​sempre​ ​clarificar​ ​a​ ​complexidade​​em​​tratar​​da​​temática,​

​para​ ​não​ ​incorrermos​ ​no​ ​erro​ ​de​ ​caracterizá-la​ ​como​ ​una,​ ​mas​ ​sim​ ​observá-la​ ​a​ ​partir​ ​de​

​diferentes visões distintas.​

​Por exemplo, Lamberto de Ardres:​

​Que​ ​é​ ​padre,​ ​cristianiza​ ​um​ ​pouco​ ​tudo​ ​isso;​​ele​​empresta​​a​​São​​paulo​​(Epístola​
​aos​​Romanos,​​XII,​​10)​​uma​​fórmula​​que​​diz​​respeito​​ao​​laço​​de​​caridade​​entre​​os​
​primeiros​ ​cristãos:​ ​“Eles​ ​se​ ​faziam​ ​honra​ ​uns​ ​aos​ ​outros”.​ ​Talvez​ ​esse​ ​vizinhos​
​próximos​ ​tenham​ ​alguma​ ​vantagem​ ​em​ ​se​ ​apoiar​ ​mutuamente,​ ​em​ ​se​
​redescobrirem​​compatriotas,​​diante​​de​​rivais​​menos​​próximos.​​Essa​​atitude​​em​​si​​é​
​bastante​ ​compreensível.​ ​Ela​ ​poderia​ ​inclusive​ ​estar​ ​enraizada​ ​na​ ​primeira​ ​idade​
​feudal,​​quando​​as​​hostilidades​​já​​se​​limitavam​​a​​certos​​teatros​​de​​operação​​que​​se​
​alternavam​ ​com​ ​os​ ​processos​ ​conciliábulos,​ ​nos​ ​quais​ ​se​ ​ia​ ​sem​ ​armas​ ​e​ ​se​
​negociava​​pacificamente.​​Por​​que​​se​​atacar​​entre​​si,​​quando​​não​​se​​tem​​sob​​a​​mão​
​camponeses​ ​para​ ​pilhar​ ​e​ ​espancar​ ​em​ ​nome​ ​da​ ​vingança​ ​indireta?​ ​Todavia​ ​nas​
​assembleias​ ​do​ ​ano​ ​1000,​ ​senhores​ ​e​ ​vassalos​ ​apoiam​​e​​mesmo​​deviam​​associar​
​sucessivamente​ ​a​ ​cólera​ ​e​ ​a​ ​doçura,​ ​e​ ​assim​ ​sua​ ​negociação​ ​avançava​ ​mais,​ ​ou​
​menos.​ ​O​ ​inédito,​ ​nessa​ ​página​ ​de​ ​Lamberto​ ​de​ ​Ardres,​ ​está​ ​sem​ ​dúvida​ ​na​
​separação​ ​estrita​ ​entre​ ​uma​ ​base​ ​rústica​ ​e​ ​um​ ​andar​ ​cortês​ ​da​ ​vida​ ​nobre,​ ​na​
​multiplicação​ ​de​ ​encontros​ ​exteriores​ ​e​ ​certamente​ ​no​​contraponto​​total​​que​​eles​
​fazem​ ​com​ ​as​ ​pequenas​ ​guerras​ ​de​ ​vizinhança.​ ​Lamberto​ ​de​ ​Ardres​ ​não​ ​indica​
​apenas​​que​​na​​corte,​​na​​festa​​tendo-se​​entregue​​as​​armas,​​fala-se​​em​​vez​​de​​lutar.​
​Ele​ ​descreve​ ​um​ ​estilo​​cortês​​verdadeiro,​​no​​sentido​​que​​nós​​o​​entendemos,​​com​
​demonstrações​ ​de​ ​amizade​ ​e​ ​até​ ​esquecimento​ ​“Cavaleiresco”​ ​da​ ​recusa​ ​da​
​lealdade.​ ​Entra​ ​aqui,​ ​inclusive,​ ​algum​ ​exagero,​ ​um​ ​sobrelanço,​ ​bem​ ​no​ ​tom​ ​da​
​cultura​​Cavaleiresca​​do​​espetáculo,​​tal​​como​​se​​manifesta​​para​​nós​​aqui​​e​​acolá,​​a​
​partir do meio do século XI (Barthélemy, 2010, p. 382-3).​

​No​ ​bojo​ ​desse​ ​olhar​ ​sempre​ ​subjetivo​ ​sobre​ ​a​ ​cavalaria​ ​e​ ​a​ ​literatura​ ​das​ ​cortes,​

​lançamos​ ​luz​ ​sobre​ ​outro​ ​elemento,​ ​o​ ​lugar​ ​ocupado​ ​pelas​ ​mulheres.​ ​Barthélemy​ ​(2010)​

​indaga a esse respeito:​

​Qual​ ​é,​ ​precisamente,​ ​o​ ​lugar​ ​das​ ​mulheres​ ​nessas​ ​cortes​ ​onde​ ​se​ ​aprende​ ​a​
​Cavalaria,​​se​​pleiteia​​a​​homenagem,​​se​​celebram​​acabamentos​​e​​se​​marca​​a​​data​​de​



​73​

​duelos​​que​​não​​acontecem?​​Esse​​lugar​​não​​é​​especialmente​​melhor,​​levando-se​​em​
​conta​​a​​importância​​relativa​​que​​já​​tinham​​as​​mulheres​​na​​sociedade​​pós-carolíngia​
​da​ ​primeira​ ​idade​ ​feudal.​ ​Lamberto​ ​não​ ​fala​ ​muito​ ​disso​ ​antes​ ​de​ ​1190.​ ​Os​
​Cavaleiros​​eméritos​​de​​Ardres​​e​​de​​Guine,​​que​​pressionam​​a​​região​​tanto​​ou​​mais​
​do​ ​que​ ​a​ ​protegem,​ ​estão,​ ​aparentemente,​ ​ocupados​ ​demais​ ​por​ ​querelas​ ​de​
​precedência​ ​entre​ ​si​ ​quando​ ​frequentam​ ​as​ ​cortes​ ​principescas.​ ​Têm​ ​eles​ ​tempo​
​para​ ​estabelecer​ ​laços​ ​de​ ​amor​ ​com​ ​uma​ ​dama​ ​de​ ​nível​ ​superior​ ​ao​​seu,​​que​​os​
​convidaria​ ​a​ ​aumentar​ ​seu​ ​renome,​ ​a​ ​se​ ​superarem,​ ​e​ ​que​ ​exigiria​ ​deles​ ​uma​
​fidelidade​​verdadeira​​em​​troca​​de​​recompensas​​carnais​​raras?​​Não,​​a​​maioria​​deles​
​se​​destaca​​na​​região​​muito​​mais​​pela​​intemperança​​de​​seus​​rins.​​Eles​​se​​satisfazem​
​com​​belas​​moças,​​de​​nível​​modesto​​em​​relação​​ao​​seu,​​e​​têm​​filhos​​bastardos​​que​
​se​ ​esforçam​ ​em​ ​seguida​ ​para​ ​empurrar,​​se​​forem​​meninos,​​para​​a​​Cavalaria​​ou​​o​
​Clero,​​ou​​para​​casarem​​convenientemente,​​se​​forem​​meninas​​(Barthélemy,​​2010,​​p.​
​384-5).​

​É​ ​importante​ ​destacar​ ​que​ ​a​ ​compreensão​ ​de​ ​que​ ​há​ ​apenas​ ​um​ ​modelo​

​cavaleiresco​​e​​uma​​única​​observação​​acerca​​de​​como​​a​​mulher​​é​​tratada​​e​​sobre​​a​​dimensão​

​do​ ​feminino​ ​é,​ ​no​ ​mínimo,​ ​uma​ ​observação​ ​tacanha,​ ​dado​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​termos​ ​imaginários​

​dissonantes no medievo.​

​Para​ ​além​ ​dessa​ ​reflexão,​ ​acrescentemos​ ​o​ ​que​ ​nos​ ​fala​ ​Barthélemy​ ​(2010),​

​ainda sobre como se dava o tratamento para com as mulheres:​

​O​ ​único​ ​que​ ​dá​ ​sinais​ ​sérios​ ​(ainda​ ​que​ ​tardios)​ ​de​ ​uma​ ​ligação​ ​conjugal​ ​é​
​Balduíno​​de​​Guines.​​Apesar​​de​​seus​​deslizes​​anteriores,​​ele​​fica​​transtornado​​com​
​a​ ​morte​ ​de​ ​sua​ ​mulher​ ​em​ ​1177​ ​e​ ​faz​ ​então​ ​um​ ​tipo​ ​de​ ​conversão​ ​à​ ​Cavalaria​
​cristã,​ ​no​ ​sentido​ ​carolíngio.​ ​Ele​ ​se​ ​preocupa​ ​em​ ​defender​​as​​viúvas​​e​​os​​órfãos​
​que​ ​perderam,​ ​como​ ​ele,​ ​um​ ​ente​ ​querido.​ ​Lamberto​ ​de​ ​Ardres​ ​precisa,​ ​em​
​seguida,​ ​que​ ​se​ ​trata​ ​de​​viúvas​​e​​órfãos​ ​nobres​​,​ ​arruinados​​pela​​prodigalidade​​de​
​seus​​parentes​​-​​e​​por​​uma​​ruralização​​à​​maneira​​de​​Vendôme​​14​​,​​quando​​se​​rarefazer​
​as​ ​guerras​ ​entre​ ​castelos​ ​vizinhos?​ ​Balduíno​ ​de​ ​Guines​ ​ajuda​ ​trazendo-os​ ​para​
​perto​ ​de​ ​si,​ ​ou​ ​seja,​ ​para​ ​sua​ ​corte​ ​de​ ​barão,​ ​cujas​ ​prodigalidades​ ​reforçam​ ​seu​
​poder​ ​sobre​ ​a​ ​nobreza.​ ​Essa​ ​esposa​ ​lamentada,​ ​de​ ​fato,​ ​não​ ​era​ ​outra​ ​senão​ ​a​
​herdeira​ ​do​ ​senhorio​ ​de​​Ardres,​​dessa​​forma​​reunido​​ao​​condado​​de​​Guines​​após​
​décadas​​de​​pequenas​​guerras.​​Pois​​os​​casamentos​​nobres​​do​​século​​XII​​são​​menos​
​por amor puro que por interesse feudal (Barthélemy, 2010, p. 385).​

​É​ ​fato​ ​que​ ​havia​ ​um​ ​tratamento​ ​diferenciado​ ​destinado​ ​às​ ​damas​ ​das​ ​cortes,​

​consideradas​ ​nobres,​ ​em​ ​detrimento​​das​​de​​origem​​humilde.​​No​​caso​​de​​Isolda,​​esta​​é​​uma​

​dama​​medieval​​de​​linhagem​​nobre​​e​​casada​​com​​um​​rei.​​Sua​​figura​​ultrapassa​​o​​imaginário​

​estereotipado​ ​e​ ​se​ ​sobressai​ ​não​​só​​pelo​​tipo​​de​​relação​​adúltera​​mantida​​com​​Tristão,​​mas​

​também​​por​​sua​​perspicácia​​e​​ações​​protagonistas.​​Sua​​ligação​​com​​a​​cultura​​celta​​serve​​de​

​ponte​​à​​sua​​relação​​com​​Tristão,​​quando​​trata​​de​​seus​​ferimentos​​e​​passa​​a​​ter​​contato​​com​​o​

​cavaleiro por conta de seu conhecimento sobre o uso das ervas, herança dessa cultura.​

​Segundo Duby (2013):​

​14​ ​Vendôme foi um local onde se destacou um tipo de evolução conjunta entre os primeiros “burgueses” (1097)​
​e os últimos Cavaleiros residentes no castelo (1150) (Barthélemy, 2010, p. 366).​



​74​

​Com​ ​o​ ​passar​ ​do​ ​tempo,​ ​a​ ​atenção​ ​se​ ​deslocou​ ​insensivelmente​ ​para​ ​a​ ​figura​
​feminina,​​para​​a​​personagem​​de​​Isolda​​que,​​na​​ópera​​de​​Wagner,​​no​​filme​​de​​Jean​
​Cocteau,​ ​acaba​ ​por​ ​eclipsar​ ​a​ ​de​ ​Tristão,​ ​ao​ ​passo​ ​que,​ ​naquilo​ ​que​ ​era​ ​um​
​“romance​​de​​Tristão”,​​toda​​a​​luz​​se​​projeta​​sobre​​o​​herói​​masculino,​​e​​pode-se​​até​
​perguntar​ ​se​ ​o​ ​público​ ​não​ ​vibrava​ ​da​ ​mesma​ ​maneira,​ ​ou​ ​até​​mais,​​quando​​lhe​
​descreviam​​minunciosamente​​as​​façanhas​​militares​​desse​​cavaleiro​​perfeito,​​do​​que​
​ao​ ​ouvir​ ​os​ ​poetas​ ​cantarem​ ​seu​ ​furioso​ ​desejo​ ​e​ ​a​ ​ligação​ ​que​ ​o​ ​prendia​
​inexoravelmente​ ​à​ ​amante.​ ​Seja​ ​como​ ​for,​ ​não​ ​conheço​ ​nenhuma​ ​obra​ ​literária​
​profana​​datada​​do​​século​​XII​​em​​que​​a​​mulher​​ocupe​​tanto​​lugar​​na​​intriga,​​em​​que​
​a​ ​personagem​ ​feminina​​seja​​descrita​​com​​tanto​​discernimento,​​sutileza​​e,​​cumpre​
​mesmo​ ​dizer,​ ​delicadeza,​ ​acariciada​ ​pelas​ ​palavras​ ​que​ ​o​ ​autor​ ​escolheu​ ​(Duby,​
​2013, p. 81).​

​De​​acordo​​com​​a​​proposição​​de​​Duby​​(2013),​​Isolda,​​dama​​medieval,​​ocupa​​um​

​grande​ ​destaque​ ​na​ ​trama​ ​e​ ​parece​ ​ter​ ​mais​​voz​​na​​narrativa​​do​​que​​as​​outras​​mulheres​​da​

​maioria​​das​​obras​​próprias​​ou​​referentes​​a​​esse​​período.​​Embora​​tenha​​casado​​por​​obrigação​

​para​ ​tornar-se​ ​rainha​ ​de​ ​Tintagel,​​por​​interesse​​de​​seu​​pai,​​rei​​da​​Irlanda,​​colocando-a​​num​

​lugar​ ​de​ ​submissão​ ​ao​ ​qual​ ​a​ ​mulher​ ​medieval​ ​estava​ ​condenada,​ ​ela​ ​transborda​ ​essa​

​atribuição.​ ​Isolda​ ​ultrapassa​ ​o​ ​papel​ ​submisso​ ​da​ ​dama​ ​medieval​ ​ao​ ​entregar-se​ ​à​ ​paixão​

​desmedida​ ​sentida​ ​por​ ​Tristão.​ ​Suas​ ​atitudes​ ​a​ ​fazem​ ​diferente​ ​das​ ​demais​ ​retratadas​ ​em​

​outras​ ​obras,​ ​pois​ ​é​ ​astuciosa​ ​e​ ​ambígua​ ​nas​ ​palavras​ ​e​ ​ações,​ ​além​ ​de​ ​demonstrar​

​perspicácia e protagonismo.​

​Duby (2013), acrescenta que:​

​Isolda​ ​deve​ ​essa​ ​posição​​eminente​​aos​​efeitos​​do​​filtro.​​Também​​ela​​bebeu​​dessa​
​poção.​ ​Partilhando-a​ ​com​ ​Tristão,​ ​o​ ​que​ ​não​ ​apenas​ ​a​ ​precipitou​ ​nos​ ​braços​ ​do​
​herói,​​mas​​–​​e​​eis​​o​​que​​tornava​​a​​aventura​​desconcertante​​–​​colocou​​ambos​​diante​
​do​ ​desejo,​ ​numa​ ​igualdade​ ​que​ ​negava​ ​então​ ​todo​ ​um​ ​sistema​ ​de​ ​valores​ ​que​
​subordinavam obstinadamente o feminino ao masculino (Duby, 2013, p. 81).​

​O​​que​​Duby​​afiança​​é​​a​​posição​​de​​destaque​​dada​​à​​personagem​​feminina,​​fruto​

​do​ ​elemento​ ​mágico​ ​inserido​ ​na​ ​narrativa.​ ​Segundo​ ​ele,​ ​Isolda​ ​passa​​a​​agir​​semelhante​​ao​

​amante,​ ​porque​ ​tomou,​ ​tal​ ​qual​ ​Tristão,​ ​a​ ​mesma​ ​poção​ ​do​ ​amor.​ ​Desse​ ​modo,​ ​podemos​

​perceber​ ​o​ ​intuito​ ​de​ ​equiparar​ ​Isolda​ ​a​ ​Tristão,​ ​tendo​ ​em​ ​vista​ ​ela​ ​não​ ​estar​ ​com​ ​suas​

​faculdades​​mentais​​em​​ordem,​​por​​conta​​dos​​efeitos​​do​​filtro.​​Isolda​​passa​​a​​agir​​com​​astúcia​

​mediante​ ​os​ ​efeitos​ ​sobrenaturais​ ​da​ ​poção​ ​mágica,​ ​por​ ​isso​ ​considera-se​ ​o​ ​amor​

​incontrolável, sentido pelos amantes, como consequência disso.​

​Contudo,​​a​​personagem,​​por​​vezes,​​é​​posta​​a​​partir​​da​​perspectiva​​patriarcal,​​sob​

​a​​qual​​a​​mulher​​é​​vista​​como​​alguém​​capaz​​de​​enganar,​​mentir,​​seduzir​​e​​pecar.​​Entretanto,​

​Isolda,​ ​assim​ ​como​ ​ocorre​ ​com​ ​Tristão,​ ​é​ ​aquela​ ​com​ ​a​ ​qual​ ​Deus​ ​está,​ ​pois​ ​se​ ​propõe​ ​a​

​dizer​​a​​mais​​pura​​verdade​​para​​o​​leitor​​e​​para​​o​​rei,​​como​​ocorre​​na​​passagem​​do​​juramento​

​de fidelidade. Vejamos a seguir:​



​75​

​-​ ​Rei​ ​de​ ​Logres​ ​e​ ​vós,​ ​rei​ ​das​ ​Cornualhas,​ ​e​ ​vós,​ ​sire​ ​Gauvain,​ ​sire​ ​Ké​ ​e​ ​sire​
​Girflet,​ ​e​ ​vós​ ​todos​ ​que​ ​sois​ ​minhas​ ​testemunhas,​ ​por​ ​estes​ ​corpos​ ​santos​​e​​por​
​todos​ ​os​ ​corpos​​santos​​que​​estão​​neste​​mundo,​​eu​​juro​​que​​jamais​​homem​​algum​
​nascido​​de​​mulher​​me​​teve​​em​​seus​​braços​​a​​não​​ser​​o​​rei​​Marc,​​meu​​senhor,​​e​​o​
​pobre​ ​peregrino​ ​que,​ ​ainda​​há​​pouco,​​se​​deixou​​cair​​aos​​vossos​​olhos.​​Rei​​Marc,​
​este juramento é adequado? (Bédier, 1988, p. 90).​

​Isolda​ ​não​ ​apenas​ ​fala​ ​a​ ​verdade,​ ​já​ ​que​ ​o​ ​peregrino​ ​ao​ ​qual​ ​se​ ​refere​ ​no​

​julgamento​ ​é​ ​Tristão​ ​disfarçado,​ ​mas​ ​também​ ​omite​ ​quem​ ​ele​ ​é,​ ​dando​ ​uma​ ​declaração​

​ambígua,​ ​no​ ​entanto​ ​verdadeira.​ ​E​ ​não​ ​podemos​ ​nos​ ​esquecer​ ​do​ ​plano​ ​arquitetado​ ​por​

​Isolda,​​o​​qual​​consistia​​em​​realizar​​o​​juramento​​diante​​de​​todos​​dali​​a​​dez​​dias.​​Ela​​convocou​

​Tristão a comparecer vestido de peregrino disfarçado e o instruiu a carregá-la no colo.​

​Não​​olvidemos,​​porém,​​de​​como​​a​​mulher​​foi​​retratada​​na​​Idade​​Média,​​pois​​se​

​para​​nós,​​hoje,​​o​​plano​​elaborado​​por​​Isolda​​significa​​astúcia​​e​​inteligência,​​àquela​​época,​​tal​

​atitude​ ​seria​ ​avaliada​ ​de​ ​outra​ ​maneira.​ ​Com​ ​isso​ ​inferimos​ ​ser​ ​esta​ ​uma​ ​tentativa​ ​de​

​afiançar​ ​a​ ​inferioridade​ ​feminina​ ​e​ ​o​ ​papel​ ​pecaminoso​ ​que​ ​exercia,​ ​como​ ​contextualiza​

​Macedo:​

​A​​inferioridade​​feminina​​provinha​​da​​fragilidade​​do​​sexo,​​da​​sua​​fraqueza​​ante​​os​
​perigos​ ​da​ ​carne.​ ​No​ ​centro​ ​da​ ​moral​ ​cristã​ ​existia​ ​uma​ ​aguda​​desconfiança​​em​
​relação​ ​ao​ ​prazer.​ ​Ele,​ ​segundo​ ​os​ ​moralistas,​​mantinha​​o​​espírito​​prisioneiro​​do​
​corpo,​ ​impedindo-o​ ​de​ ​se​ ​elevar​ ​em​ ​direção​ ​a​ ​Deus.​ ​As​ ​ideias​ ​de​ ​Buchard​ ​de​
​Worms,​ ​um​ ​bispo​ ​germânico​ ​do​ ​início​ ​do​ ​século​ ​XII,​ ​exemplifica​ ​muito​ ​bem​ ​o​
​posicionamento​​dos​​contemporâneos​​a​​respeito​​das​​mulheres.​​Na​​parte​​XIX​​do​​seu​
​famoso​ ​Decretum​​,​ ​intitulada​ ​Medicus​​,​ ​apresenta​ ​certos​ ​traços​ ​da​ ​personalidade​
​feminina:​ ​são​ ​essencialmente​ ​pérfidas,​ ​frívolas,​ ​luxuriosas,​ ​impulsionadas​
​naturalmente para a fornicação (Macedo, 1999, p. 19-20).​

​É​ ​importante​ ​enfatizarmos​ ​tal​ ​compreensão​ ​sobre​ ​a​ ​mulher,​ ​até​ ​para​

​justificarmos​ ​a​ ​forte​ ​presença​ ​de​ ​Isolda​ ​e​ ​seu​ ​destaque​ ​na​ ​trama,​ ​já​ ​que​ ​teria​ ​sido​ ​ela​ ​a​

​responsável​​por​​desviar​​Tristão​​das​​suas​​virtudes​​e​​obrigações​​cavaleirescas.​​Desse​​modo,​​o​

​destaque​ ​dado​ ​à​ ​Isolda​ ​pode​ ​ser​ ​visto,​ ​na​ ​verdade,​ ​como​ ​comprovação​ ​de​ ​que​​a​​mulher​​é​

​fonte e meio do pecado, conforme sugerem os estudos sobre a mulher no medievo.​

​No​ ​entanto,​ ​faz-se​ ​necessária​ ​uma​​observação​​mais​​profunda,​​pois​​existe​​ainda​

​outro​​elemento​​a​​ser​​avaliado:​​o​​já​​citado​​juramento,​​no​​qual​​Isolda​​fala​​a​​verdade,​​apesar​​da​

​omissão​ ​do​ ​fato​ ​de​ ​o​ ​peregrino​​ser​​na​​realidade​​Tristão,​​ou​​seja,​​Isolda​​é​​uma​​personagem​

​que fala a verdade, mas também a oculta.​

​Segundo​ ​o​ ​narrador,​ ​Deus​ ​aparece​ ​na​ ​narrativa​ ​sempre​ ​a​ ​favor​ ​dos​ ​amantes,​

​eximindo-os​ ​de​ ​qualquer​ ​pecado,​ ​pois​ ​o​ ​filtro​ ​da​ ​paixão​ ​pode​ ​justificar​ ​suas​ ​desmedidas​

​loucuras​ ​diante​​de​​um​​público​​que​​não​​poderia​​aceitar​​muitas​​transgressões​​numa​​narrativa​

​palaciana,​ ​em​ ​se​ ​tratando​ ​de​ ​uma​ ​dama​ ​e​ ​de​ ​um​ ​cavaleiro.​ ​Lembremos​ ​que​ ​nesse​​tipo​​de​



​76​

​história​ ​normalmente​ ​não​ ​se​ ​extrapolava​ ​o​ ​plano​ ​da​ ​idealização​ ​em​ ​detrimento​ ​da​​relação​

​pautada no desejo.​

​Sendo​ ​assim,​ ​a​ ​história​ ​dos​ ​amantes​ ​das​ ​Cornualhas​ ​ultrapassa​ ​os​ ​modelos​

​conhecidos​ ​das​ ​narrativas​ ​medievais,​ ​por​ ​se​ ​tratar​ ​de​ ​um​ ​texto​ ​vindo​ ​de​ ​tempos​ ​remotos,​

​muito​ ​anteriores​ ​ao​ ​que​ ​chegou​ ​até​ ​nós.​ ​No​ ​entanto,​ ​a​ ​reconstrução​ ​desse​ ​texto​ ​feita​ ​por​

​tantos​​autores​​de​​períodos​​diversos​​da​​história​​confirma​​a​​riqueza​​e​​ambiguidade​​de​​valores​

​presentes na narrativa de Bédier.​

​Sobre​ ​Isolda​ ​ser​​detentora​​do​​conhecimento​​de​​ervas​​e​​assim​​salvar​​Tristão​​por​

​duas​ ​vezes,​ ​isso​ ​acrescenta​ ​a​​ela​​mais​​uma​​característica​​de​​personagem​​diferenciada,​​pois​

​sabemos​​que​​naquele​​imaginário​​uma​​mulher​​com​​tais​​conhecimentos​​muitas​​vezes​​era​​tida​

​como bruxa.​

​Essa​​relação​​com​​a​​figura​​da​​bruxa​​puxa​​mais​​um​​fio​​na​​narrativa​​dos​​amantes​​e​

​nos​ ​leva​ ​ao​ ​seguinte​ ​questionamento:​ ​Qual​ ​seria​ ​a​ ​definição​ ​de​ ​bruxa?​ ​Segundo​ ​Russel​ ​e​

​Alexander​ ​(2019),​ ​numa​ ​abordagem​ ​antropológica,​ ​a​ ​bruxa​ ​seria​ ​a​ ​mesma​​feiticeira,​​já​​na​

​perspectiva​ ​histórica​ ​da​ ​bruxaria​ ​europeia,​ ​configurava​ ​como​ ​adoradora​ ​do​ ​diabo.​ ​No​

​entanto,​​na​​moderna,​​a​​bruxa​​seria​​reverenciadora​​de​​deuses​​e​​deusas​​e​​praticante​​de​​magia​

​para boas causas.​

​Como​ ​estamos​ ​tratando​ ​de​ ​uma​ ​personagem​ ​ambientada​ ​na​ ​Idade​ ​Média,​​cujo​

​enfoque​ ​está​​n​​O​​Romance​​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Bédier​​15​​,​​o​​conceito​​de​​bruxaria​​ao​​qual​​nos​

​apegaremos​​é​​o​​da​​perspectiva​​histórica​​da​​bruxaria​​europeia,​​ou​​seja,​​a​​bruxa​​adoradora​​do​

​diabo e acrescida de toda a carga negativa associada a tal definição.​

​Segundo Russel e Alexander (2019):​

​Uma​ ​série​ ​de​ ​enganos​ ​nessas​ ​muitas​ ​definições​ ​deve​ ​ser​ ​mencionada​ ​antes​ ​de​
​seguirmos​ ​em​ ​frente.​ ​A​ ​noção​ ​de​ ​que​ ​o​ ​curandeiro​ ​e​ ​bruxo​ ​é​ ​um​ ​deles.​ ​O​
​curandeiro​ ​(witch-doctor)​ ​pratica​ ​a​ ​magia,​ ​mas​ ​sua​ ​função​ ​é​ ​justamente​ ​a​ ​de​
​combater​ ​as​ ​ameaças​ ​ou​ ​os​ ​efeitos​ ​da​ ​bruxaria.​ ​Outra​ ​ideia​ ​muito​ ​comum,​ ​mas​
​igualmente​​errônea,​​é​​a​​de​​que​​a​​bruxaria​​é​​igual​​em​​qualquer​​parte​​do​​mundo.​​De​
​fato,​​existem​​grandes​​e​​profundas​​variações​​entre​​a​​bruxaria​​das​​diversas​​culturas​
​(...)​​existe,​​por​​exemplo,​​uma​​grande​​diferença​​histórica​​entre​​a​​bruxaria​​europeia​​e​
​das outras culturas (Russel; Alexander, 2019, p. 12-13).​

​É​​interessante​​verificar,​​inclusive,​​a​​relação​​da​​curandeira​​com​​a​​bruxa,​​cuja​​raiz​

​é​​ainda​​mais​​forte​​no​​inglês,​​em​​razão​​de​​a​​tradução​​de​​“curandeira”​​referir-se​​à​​junção​​dos​

​vocábulos​ ​witch​ ​(bruxa)​ ​e​ ​doctor​ ​(médico).​ ​Já​ ​no​ ​português,​ ​há​ ​perda​ ​dessa​ ​ambiguidade​

​vocabular.​

​15​ ​A​​obra​​foi​​escrita​​em​​1900,​​contudo​​sua​​ambientação​​se​​dá​​no​​período​​da​​Idade​​Média​​e​​faz​​referência​​ao​
​ciclo Arturiano.​



​77​

​Vale​​ressaltar​​a​​herança​​materna​​acerca​​do​​conhecimento​​de​​Isolda​​no​​manusear​

​de​ ​poções,​ ​porquanto​ ​é​ ​sua​​mãe​​quem​​a​​ajuda​​com​​ervas​​curativas​​a​​fim​​de​​salvar​​Tristão,​

​quando​ ​este​ ​é​ ​envenenado​ ​pela​ ​língua​ ​do​ ​dragão.​ ​Também​ ​é​ ​ela​ ​que​ ​prepara​ ​o​ ​filtro​ ​da​

​paixão para ser tomado por Isolda e seu futuro esposo, o rei Marc.​

​A​ ​versão​ ​de​ ​Bédier,​ ​esteio​ ​de​ ​nossas​ ​análises,​ ​está​ ​dividida​ ​em​ ​dezenove​

​capítulos​ ​e​ ​refaz​ ​o​ ​percurso​ ​dos​ ​amantes​ ​unindo​ ​homogeneamente​ ​as​ ​versões​ ​medievais​​16​

​como​ ​se​ ​fosse​ ​uma​ ​colcha​ ​de​ ​retalhos,​ ​costurando​ ​fragmentos​ ​de​ ​autorias​ ​variadas​ ​para​

​escrever seu romance.​

​E​​se​​Castel​​(1998)​​apontou​​a​​perfeita​​captura​​do​​espírito​​do​​medievo​​na​​obra​​de​

​Bédier,​ ​para​ ​nós,​ ​este​ ​vai​ ​além,​ ​pois​ ​não​ ​só​ ​conseguiu​ ​tal​ ​feito​ ​como​ ​também​ ​evocou​ ​o​

​espírito celta por meio de variados elementos residualmente presentes na narrativa.​

​Segundo​​Spina​​(2007),​​é​​necessário​​observar​​o​​medievo​​em​​sua​​totalidade,​​para​

​assim​ ​investigar​ ​as​ ​criações​ ​literárias​ ​do​ ​período​ ​tendo​ ​em​ ​vista​ ​sua​ ​diversidade​ ​e​

​complexidade, como aponta a seguir:​

​O​ ​ingresso​ ​na​​cultura​​medieval,​​em​​especial​​a​​literária,​​não​​se​​faz​​sem​​pagarmos​
​um​​pesado​​tributo;​​a​​compreensão​​dos​​valores​​dessa​​época​​exige​​do​​estudioso​​uma​
​perspectiva​​ecumênica,​​pois​​as​​grandes​​criações​​do​​espírito​​medieval​​–​​na​​arte,​​na​
​literatura,​ ​na​ ​filosofia​ ​–​ ​são​ ​frutos​ ​de​ ​uma​ ​coletividade​​que​​ultrapassa​​fronteiras​
​nacionais.​​E​​uma​​visão​​de​​conjunto​​só​​se​​adquire​​depois​​de​​muitos​​anos​​de​​trato​​e​
​intimidade.​​Por​​isso​​mesmo,​​numa​​primeira​​etapa​​procuramos​​descrever​​as​​formas​
​literárias,​ ​que​ ​se​ ​foram​ ​criando​ ​ao​ ​longo​ ​desse​ ​período​ ​de​ ​cinco​ ​séculos,​ ​e​ ​que​
​constituem​ ​os​ ​fundamentos​ ​da​ ​literatura​ ​moderna​ ​ocidental:​ ​desde​ ​a​ ​lírica​
​moçárabe​​à​​poesia​​petrarquista​​do​​Renascimento;​​desde​​o​​romance​​bretão​​à​​novela​
​erótico-sentimental​ ​do​ ​século​ ​XVI;​ ​desde​ ​as​ ​gestas​ ​e​ ​os​ ​poemas​ ​escáldicos​ ​às​
​epopeias​ ​do​ ​período​ ​clássico.​ ​Num​ ​segundo​ ​lance,​ ​entendendo-se​ ​a​ ​estilística​
​como​ ​uma​ ​disciplina​ ​que​ ​procura​ ​fixar,​ ​através​ ​da​ ​expressão,​ ​os​ ​ideais​ ​de​ ​uma​
​época,​ ​tentamos​ ​surpreender​ ​aquelas​ ​ideias-forças​ ​que​ ​orientam​ ​o​ ​homem​ ​num​
​determinado​ ​transe​ ​da​ ​sua​ ​história;​ ​e,​ ​como​ ​a​ ​temática​ ​é​ ​um​ ​dos​ ​elementos​
​fundamentais​ ​do​ ​estilo,​ ​seguiu-se​​um​​excurso​​acerca​​dos​​temas​​mais​​importantes​
​da​​literatura​​medieval.​​Não​​satisfeito​​porém​​com​​o​​jogo​​destas​​três​​angulações​​–​​as​
​formas,​ ​o​ ​estilo​ ​e​ ​os​ ​temas​ ​–,​ ​partimos​ ​para​ ​as​ ​sinopses​ ​cronológicas,​ ​cuja​
​finalidade​​primordial​​foi​​inserir​​estas​​criações​​literárias​​no​​quadro​​geral​​da​​cultura​
​medieval (Spina, 2007, p. 12-13).​

​O autor acrescenta:​

​As​​grandes​​criações​​do​​espírito​​atendem​​muito​​de​​perto​​às​​paulatinas​​conquistas​​do​
​homem​ ​medieval:​ ​os​ ​progressos​ ​técnicos,​ ​a​ ​vida​ ​comercial,​ ​o​ ​desenvolvimento​
​urbano​ ​e​ ​consequentemente​ ​o​ ​prestígio​ ​cada​ ​vez​ ​mais​ ​crescente​ ​da​ ​classe​

​16​ ​Segundo​​Paris,​​G.,​​Romances​​de​​Tristão,​​de​​Chrétien​​de​​Troyes​​e​​de​​La​​Chèvre,​​cuja​​existência​​se​​sabe​​e​​que​
​deviam​ ​ser​ ​todos​ ​muito​ ​extensos,​ ​pereceram​ ​inteiramente.​ ​De​ ​autoria​ ​de​ ​Béroul,​ ​bem​ ​como​ ​de​ ​Thomas,​
​restaram​​cerca​​de​​três​​mil​​versos​​de​​cada​​autor;​​de​​autoria​​anônima,​​cerca​​de​​mil​​e​​quinhentos​​versos.​​Segundo​
​Bédier,​ ​os​ ​fragmentos​ ​conservados​ ​dos​ ​poemas​ ​franceses​ ​antigos​ ​foram,​ ​em​ ​sua​ ​maioria,​ ​publicados​ ​por​
​Francisque​ ​Michel:​ ​Tristan,​ ​coletânea​ ​do​ ​que​ ​resta​ ​dos​ ​poemas​ ​relativos​ ​a​ ​suas​ ​aventuras​ ​(Paris,​ ​Techener,​
​1835-1839). (Bédier, J.​​Id. Ibidem,​​p. X, XVI e XVII).​



​78​

​burguesa;​ ​a​ ​presença​ ​esmagadora​ ​da​ ​Igreja​ ​–​ ​às​ ​vezes​ ​positiva​ ​(impondo​
​orientações​ ​no​ ​comportamento​ ​do​ ​homem​ ​medieval),​ ​outras​ ​vezes​ ​negativa​
​(deixando​ ​florescer​ ​as​ ​heresias​ ​ou​ ​enfraquecendo​ ​a​ ​sua​ ​autoridade​ ​pelo​ ​cisma​​e​
​pela​ ​especulação​ ​escolástica​ ​puramente​ ​retoricista)​ ​–,​ ​são​ ​fatores​ ​determinantes​
​das criações e da evolução das formas literárias (Spina, 2007, p. 13).​

​Para​​ele,​​a​​complexidade​​da​​Idade​​Média​​se​​dá​​pela​​diversidade​​cultural​​e​​social​

​do​ ​período,​ ​por​ ​isso​ ​a​ ​literatura​ ​se​ ​apresenta​ ​múltipla​ ​e​ ​plural​ ​também​ ​na​ ​forma​ ​e​ ​no​

​conteúdo.​​Assim,​​a​​classificação​​das​​formas​​literárias​​desse​​longo​​período​​será​​“sempre​​uma​

​tentativa” (Spina, 2007, p. 15). Segundo ele:​

​Dificuldades​ ​de​ ​toda​ ​espécie​ ​impedem​​qualquer​​desejo​​de​​arrumação​​das​​formas​
​literárias​ ​que​ ​sucedem​ ​à​ ​Baixa​ ​Latinidade​ ​e​ ​antecipam​ ​o​ ​Renascimento:​ ​fatores​
​históricos,​ ​genéticos,​ ​sociológicos,​ ​políticos,​ ​econômicos​​interferem​​de​​tal​​forma​
​na​​atividade​​literária​​medieval,​​que​​se​​torna​​inviável​​uma​​visão​​sumária​​e​​nítida​​da​
​formação,​ ​da​ ​elaboração,​ ​da​ ​diversidade​ ​e​ ​da​ ​difusão​ ​da​ ​matéria​ ​literária,​ ​nesse​
​longo​ ​e​ ​agitado​​lapso​​de​​dez​​séculos.​​A​​estrutura​​social,​​a​​influência​​permanente​
​da​ ​Igreja,​ ​os​ ​sucessivos​ ​fluxos​ ​migratórios​ ​e​ ​invasores​ ​(germânicos,​ ​húngaros,​
​irlandeses​ ​e​ ​árabes),​ ​de​ ​altas​ ​e​ ​complexíssimas​ ​consequências​ ​culturais;​ ​a​
​organização​​política​​feudal,​​o​​fenômenos​​ecumênico​​das​​Cruzadas​​e​​a​​consequente​
​contribuição​​das​​formas​​culturais​​do​​Oriente​​(asiática​​e​​bizantina);​​as​​heterodoxias​
​religiosas​ ​e,​ ​como​ ​substrato​ ​disso​ ​tudo,​ ​a​ ​permanência​ ​de​ ​resíduos​ ​culturais​ ​da​
​Antiguidade​​Clássica​​atenuada​​e​​descaracterizada​​pela​​Igreja​​constituem​​o​​pano​​de​
​fundo​​de​​um​​longo​​período​​em​​que​​os​​povos​​anseiam​​pela​​sua​​unidade​​política​​na​
​definição​ ​das​ ​nacionalidades,​ ​e​ ​em​ ​que​​os​​falares​​românicos​​procuram​​superar​​o​
​latim como instrumento de comunicação oral e escrita (Spina, 2007, p. 15-16).​

​Essa​ ​permanência​ ​de​ ​resíduos​ ​culturais​ ​da​ ​Antiguidade​ ​Clássica​ ​aliada​ ​à​

​diversidade​ ​do​ ​medievo​ ​demonstra​ ​exatamente​ ​o​ ​que​ ​Pontes​ ​classifica​​como​​cristalização.​

​Para​​o​​teórico,​​as​​formas​​literárias​​são​​polidas​​a​​partir​​da​​inventividade​​literária​​investida​​por​

​cada​​autor,​​responsável​​por​​atualizar​​os​​resíduos​​e​​dá​​vida​​aos​​textos,​​tudo​​isso​​diante​​de​​um​

​cenário múltiplo de endoculturação.​

​Segundo Le Goff e Schmitt (2017),​

​Existe​ ​na​ ​Idade​ ​Média​​uma​​literatura​​-​​até​​mesmo​​literaturas?​​O​​próprio​​termo​​é​
​desconhecido,​ ​pelo​ ​menos​ ​em​ ​sua​ ​acepção​​moderna.​​Em​​latim,​ ​litteratura​ ​tem​​o​
​mesmo​​sentido​​que​​grammatica​​e​​designa,​​como​​esta,​​ou​​a​​gramática​​propriamente​
​dita​ ​ou​ ​a​ ​leitura​ ​comentada​ ​dos​ ​autores​ ​e​ ​o​​conhecimento​​que​​proporciona,​​mas​
​não​​as​​obras​​em​​si.​ ​Seus​​derivados​​(​​litteratus,​​illiteratus)​​,​ ​suas​​transposições​​em​
​línguas​ ​vernáculas​ ​(​​letreüre​​,​ ​no​ ​francês​ ​antigo),​ ​remetem​ ​igualmente​ ​a​ ​uma​
​aptidão,​​a​​da​​escrita,​​a​​um​​saber,​​o​​que​​é​​comunicado​​pelos​​textos​​e,​​por​​último,​​a​
​um​ ​estatuto​ ​social,​​o​​do​​clérigo​​oposto​​ao​​leigo​​ou,​​no​​fim​​da​​Idade​​Média,​​o​​do​
​letrado​ ​oposto​ ​ao​ ​da​ ​“gente​ ​simples”.​ ​As​​línguas​​vulgares​​não​​possuem​​nenhum​
​termo​​genérico​​para​​atividade​​ou​​obra​​literárias​​e​​dispõem​​de​​palavras​​apenas​​para​
​designar​ ​cada​ ​gênero​ ​particular,​ ​definido​ ​de​ ​modo​ ​paralelo,​ ​cruzado​ ​ou​
​sobredeterminado​ ​por​ ​uma​ ​forma​ ​métrica​ ​ou​ ​musical,​ ​um​ ​tipo​ ​de​ ​interpretação,​
​uma​​ideologia,​​uma​​prática​​social.​​Em​​francês,​​a​​palavra​​“poeta”​​só​​aparece​​no​​fim​
​do​​século​​XIII,​​em​​Brunetto​​Latini:​​ela​​designa​​os​​autores​​antigos.​​Cem​​anos​​mais​
​tarde,​ ​na​ ​pena​ ​de​ ​Eustáquio​ ​Deschamps,​ ​ela​ ​é​ ​pela​ ​primeira​ ​vez​ ​aplicada​ ​a​ ​um​
​moderno,​ ​Guilherme​ ​de​ ​Machaut.​​Nada​​disso​​impede​​que​​se​​empregue​​a​​palavra​
​"literatura"​​em​​relação​​à​​Idade​​Média​​no​​sentido​​em​​que​​a​​entendemos​​hoje.​​Mas​​é​



​79​

​então​ ​ambígua,​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo​ ​inadequada​ ​e​ ​insubstituível​ ​(Le​​Goff;​​Schmitt,​
​2017, p. 90).​

​Os​ ​autores​ ​observam​ ​que​ ​a​ ​literatura​ ​existia​ ​na​ ​Idade​ ​Média,​ ​porém​ ​o​

​entendimento​ ​do​ ​termo​ ​é​ ​posterior,​ ​embora​ ​os​ ​gêneros,​ ​ou​ ​até​ ​mesmo​ ​a​ ​métrica,​ ​a​

​interpretação​ ​e​ ​a​ ​ideologia​ ​dos​ ​mesmos​ ​sejam​ ​comuns​ ​nesse​ ​período.​ ​Os​ ​autores​

​complementam:​

​Sem​ ​dúvida,​ ​existe​ ​na​ ​Idade​ ​Média​ ​uma​​cosciência​​da​​atividade​​literária​​em​​seu​
​conjunto​ ​e​ ​em​ ​sua​ ​especificidade,​ ​cosciência​ ​também​ ​de​ ​corpus​ ​literário.​ ​Isso​​é​
​visível​ ​no​ ​latim​ ​e​ ​no​ ​olhar​ ​lançado​ ​às​ ​letras​ ​antigas.​ ​Compreende-o​ ​a​ ​palavra​
​litterae​​,​ ​no​​sentido​​de​​“cultura​​literária”.​​Mesmo​​em​​língua​​vulgaer,​​vê-se​​Chrétien​
​de​ ​Tryes,​ ​no​ ​começo​ ​de​ ​Cligès​​,​ ​enumerar​ ​suas​ ​obras​ ​anteriores​ ​misturando​
​traduções​ ​de​ ​Ovídio​ ​e​ ​romances​ ​bretões.​ ​Os​ ​poemas​ ​didáticos​ ​em​ ​língua​ ​d’oc,​
​chamados​ ​ensenhamens​​,​ ​ou​ ​uma​ ​peça​ ​cômica​ ​como​ ​o​ ​Dit​ ​des​ ​deux​ ​bordeaux​
​rivaux,​ ​dão​​uma​​ideia​​da​​bagagem​​literária​​que​​se​​esperava​​de​​um​​poeta​​ou​​de​​um​
​menestrel​ ​de​ ​língua​ ​d’oc​ ​ou​ ​d’oïl,​ ​no​ ​fim​ ​do​ ​século​ ​XII​ ​e​ ​no​ ​XIII:​ ​bagagem​
​variada,​ ​mas​ ​em​ ​que​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo​ ​se​ ​supõe​ ​uma​ ​espécie​ ​de​ ​coerência.​ ​Os​
​sistemáticos​ ​empreendimentos​ ​de​ ​adaptação​ ​ou​ ​tradução​ ​das​ ​canções​ ​de​ ​gesta​ ​e​
​dos​ ​romances​ ​franceses​ ​ao​ ​alemão​ ​ou​ ​ao​ ​norrois​​17​​,​ ​no​ ​século​ ​XIII,​ ​também​
​sugerem,​​à​​sua​​maneira,​​uma​​visão​​sintética​​da​​produção​​literária​​e​​uma​​certa​​ideia​
​de literatura (Le Goff; Schmitt, 2017, p. 91).​

​Os​ ​autores​ ​expõem​ ​que​ ​as​ ​formas​ ​literárias​ ​são​ ​observadas​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​uma​

​“cultura​ ​literária”,​ ​ou​ ​seja,​ ​elementos​ ​unidos​ ​no​ ​imaginário​ ​ou​ ​nos​ ​imaginários​ ​de​ ​uma​

​tradição,​ ​que​ ​nos​ ​levam​ ​a​ ​compreender​ ​como​ ​tais​ ​formas​ ​se​ ​apresentam​​no​​medievo,​​mas​

​sempre tendo em vista os gêneros e não a ideia geral de literatura.​

​Também nos falam os estudiosos:​

​Em​ ​nosso​ ​espírito,​ ​a​ ​literatura​ ​opõe-se​ ​a​ ​outras​ ​disciplinas​ ​intelectuais,​ ​como​ ​a​
​filosofia​​ou​​a​​história,​​para​​não​​falar​​das​​matemáticas​​ou​​das​​ciências​​da​​natureza.​
​Ela​ ​supõe​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo,​ ​sem​ ​dúvida​ ​confusamente,​ ​o​ ​fictício​ ​e​ ​o​ ​gratuito.​
​Essas​ ​oposições​ ​e​ ​associações​ ​não​ ​são​ ​verdadeiramente​ ​pertinentes​​para​​a​​Idade​
​Média.​ ​De​ ​fato,​ ​percebe-se​ ​a​ ​índole​ ​própria​ ​de​ ​obras​ ​que​ ​reúnem​ ​em​ ​si,​ ​com​​o​
​desejo​ ​de​ ​agradar,​ ​uma​ ​certa​ ​gratuidade​ ​e​ ​complacência​ ​na​ ​ficção.​ ​Moralistas​ ​e​
​autores​ ​espirituais​ ​difamam-nas.​ ​Todos​ ​reconhecem​ ​sua​ ​sedução:​ ​“Os​ ​contos​ ​da​
​Bretanha​​são​​tão​​ilusórios​​e​​agradáveis”,​​escreve​​Jean​​Bodel​​no​​fim​​do​​século​​XII.​
​Mas​ ​essas​ ​distinção​ ​é​ ​frágil​ ​e​ ​menor.​ ​A​ ​arte​ ​da​ ​expressão​ ​e​ ​da​​escrita​​aplica-se​
​igualmente​ ​a​ ​todos​ ​os​ ​conteúdos.​ ​Os​ ​que​ ​têm​ ​caráter​ ​didático​ ​ou​ ​científico​ ​não​
​estão​​nem​​encerrados​​em​​espaço​​reservado,​​nem​​excluído​​das​​letras.​​Isso​​é​​verdade​
​pelo​ ​menos​ ​enquanto​ ​eles​ ​próprios​ ​não​ ​reivindiquem​ ​esse​ ​encerramento​ ​e​ ​essa​
​exclusão.​ ​A​ ​nova​ ​classificação​ ​das​ ​ciências​ ​inspirada​ ​nos​ ​autores​ ​árabes​ ​e​ ​que​
​concorre​ ​com​ ​a​ ​continuidade​ ​do​ ​saber​ ​proposto​ ​pela​ ​velha​ ​hierarquia​ ​das​ ​artes​
​liberais,​​a​​condescendência​​para​​com​​as​​do​ ​trivium​​,​ ​a​​nova​​concepção​​de​​verdade​
​científica​​que​​se​​revela​​de​​Roger​​Bacon​​a​​Guilherme​​de​​Ockham:​​esse​​movimento​
​pôde​ ​contribuir​ ​para​ ​isolar​ ​a​ ​atividade​ ​literária​ ​em​ ​sua​ ​especificidade​ ​e​ ​para​
​definir-lhe​ ​os​​limites,​​restringindo​​o​​campo​​de​​sua​​competência.​​Pura​​hipótese.​​É​
​tal​​a​​importância​​desse​​tipo​​de​​pensamento​​no​​que​​concerne​​à​​verdade​​revelada​​e​​à​
​teologia,​ ​que​ ​houve​ ​pouca​ ​preocupação​ ​com​ ​suas​ ​eventuais​ ​consequências​ ​no​
​âmbito das letras (Le Goff; Schmitt, 2017, p. 91-2).​

​17​ ​Norrois​​:​​antiga​​língua​​dos​​povos​​escandinavos,​​mas​​também​​chamada​​nórdica​​ou​​germânica​​setentrional​​(Le​
​Goff; Schmitt, 2017, p. 91).​



​80​

​Os​​autores​​explicam​​que​​se​​hoje​​a​​literatura​​pode​​ser​​compreendida​​em​​alguma​

​medida​ ​em​ ​oposição​ ​à​ ​filosofia,​ ​à​ ​história​ ​e​ ​às​ ​ciências​ ​da​ ​natureza​ ​e​ ​matemática,​ ​no​

​passado​​essa​​distinção​​não​​era​​tão​​evidente.​​Isso​​ocorre​​porque​​na​​Idade​​Média​​a​​questão​​da​

​expressividade​ ​na​ ​escrita​ ​era​ ​fator​ ​importante​ ​em​ ​todos​ ​os​ ​gêneros​ ​e​ ​isso​ ​dificultava​ ​a​

​definição do que poderia ser compreendido como atividade literária.​

​No​ ​que​ ​tange​ ​às​ ​formas,​ ​Spina​ ​(2007)​ ​elenca​ ​na​ ​Alta​ ​Idade​ ​Média​​a​​literatura​

​monástica,​ ​cuja​ ​forma​​principal​​é​​apresentada​​por​​hinos​​na​​modalidade​​oral.​​Já​​a​​produção​

​escrita​ ​era​ ​sobremaneira​ ​composta​ ​por​ ​biografias,​ ​anais,​ ​hagiografias,​ ​historiografias,​

​tragédias​ ​e​ ​comédias​ ​(aqui​ ​desconectadas​ ​do​ ​sentido​ ​teatral,​ ​por​ ​serem​ ​obras​ ​narrativas),​

​sátiras​​e​​elegias.​​Ademais,​​a​​égloga​​alegórica,​​o​​enigma,​​o​​epigrama,​​o​​bilhete​​de​​adeus​​ou​

​saudação,​ ​a​​consolação,​​o​​epitáfio,​​a​​dedicatória​​e​​o​​planctus​​também​​seriam​​produções​​do​

​período classificadas pelo estudioso como subformas.​

​Há​ ​ainda,​ ​segundo​ ​o​ ​autor,​ ​formas​ ​mais​ ​duradouras,​ ​como​ ​o​ ​panegírico,​ ​a​

​epístola​ ​e​ ​o​ ​itinerário,​ ​na​ ​modalidade​ ​escrita,​ ​e​ ​as​ ​fabulae​​,​ ​as​ ​cantica​ ​amatória​ ​(canções​

​amorosas),​ ​os​ ​cantos​ ​blasfematórios,​ ​supermortuos​ ​(cantos​ ​de​ ​luto)​ ​e​ ​os​ ​speculata​​,​ ​joca​​,​

​scenica​​(histriônicos).​​Spina​​(2007)​​afirma​​que​​no​​século​​VIII,​​período​​compreendido​​como​

​o​ ​Renascimento​ ​carolíngio,​ ​não​ ​havia​ ​se​ ​criado​ ​formas​ ​literárias,​ ​visto​ ​que​ ​os​ ​carmina​

​figurata​​,​ ​poemas​ ​os​ ​quais​ ​os​ ​versos​ ​ou​ ​as​ ​letras​ ​compunham​ ​imagens​ ​figurativas,​ ​as​

​altercationes​ ​(contestações​ ​feitas​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​personagens​ ​verídicos​ ​ou​ ​ficcionais)​ ​não​

​perduraram na literatura posterior.​

​Do​​século​​IX​​ao​​início​​do​​século​​XII​​há​​uma​​lacuna​​criativa​​entre​​as​​duas​​Idades​

​Médias, pois segundo ele:​

​Nada​​propriamente​​(se)​​criou​​propriamente​​no​​domínio​​românico;​​a​​sua​​produção​
​é​ ​assinalada​ ​pelos​ ​poemas​ ​épicos​ ​dos​ ​países​ ​nórdicos​ ​(as​ ​sagas​​,​ ​os​ ​eddas​ ​e​ ​os​
​poemas​ ​escáldicos​​),​ ​pela​ ​poesia​ ​latina​ ​dos​ ​poetas​ ​goliardos,​ ​pelo​ ​teatro​​também​
​em​ ​latim​ ​da​ ​monja​ ​alemã​ ​Rosvita,​ ​e​ ​pela​ ​poesia​ ​dos​ ​poetas​ ​árabes​ ​e​ ​judeus​ ​da​
​Andaluzia.​ ​Mas​ ​é​ ​nesse​ ​período​ ​que​ ​a​ ​forja​ ​românica​ ​prepara​ ​as​ ​suas​​primeiras​
​fôrmas​ ​literárias,​ ​a​ ​partir​ ​dos​ ​fins​ ​do​ ​século​ ​XI.​ ​Trata-se​ ​de​ ​uma​ ​época​ ​de​
​obscurantismo,​ ​de​ ​ignorância​ ​e​ ​de​ ​miséria,​ ​abalada​ ​pela​ ​anarquia​​que​​sucedeu​​à​
​morte​ ​do​ ​imperador​ ​Carlos​ ​Magno​ ​e​ ​pelas​ ​invasões​ ​devastadoras​ ​dos​ ​vikings​ ​e​
​magiares,​ ​de​ ​tristes​ ​consequências​ ​para​ ​a​ ​Europa​ ​Ocidental​ ​(Spina,​ ​2007,​ ​p.​
​17-18).​

​O​ ​autor​ ​assinala​ ​ser​ ​a​ ​literatura​ ​latina​ ​ali​ ​apresentada​ ​a​ ​de​ ​cunho​

​primordialmente​​didático​​e​​apologético,​​visto​​terem​​sido​​obras​​de​​copistas,​​e​​no​​que​​tange​​à​

​literatura oral, ainda não se poderia classificá-la como laica. Ele acrescenta:​



​81​

​Entretanto,​ ​para​ ​os​ ​defensores​ ​da​ ​teoria​ ​médio-latinista,​ ​que​ ​ligam​ ​às​ ​origens​
​latinas​ ​certas​ ​formas​ ​literárias​ ​da​ ​Baixa​ ​Idade​ ​Média,​ ​as​ ​seis​ ​peças​ ​dramáticas​
​latinas​ ​de​ ​tema​ ​religioso,​ ​escritas​ ​pela​ ​monja​ ​do​ ​mosteiro​ ​Garderheim​ ​(​ ​e​
​considerada​ ​a​ ​primeira​ ​poetisa​ ​alemã),​ ​constituem​ ​uma​ ​antecipação​ ​do​ ​drama​
​litúrgico​ ​que​ ​vai​ ​aparecer​ ​em​ ​fins​ ​do​ ​século​ ​XI;​ ​e,​ ​para​ ​os​ ​afeiçoados​ ​da​ ​tese​
​tradicionalista​ ​pós​ ​romântica​ ​(a​ ​partir​ ​de​ ​Pio​ ​Rajna,​ ​1884),​ ​a​ ​referida​ ​épica​
​escandinava​ ​do​ ​período​ ​de​ ​transição,​ ​vasada​ ​em​ ​língua​ ​vernácula,​ ​constitui​ ​um​
​antecedente​​das​​canções​​de​​gesta​​do​​século​​XII​​e​​da​​epopeia​​alemã​​do​​século​​XIII​
​(Spina, 2007, p. 18).​

​A​ ​literatura​ ​da​​monja​​poetisa​​alemã,​​antecipatória​​do​​drama​​litúrgico,​​e​​a​​épica​

​escandinava​ ​foram​ ​de​ ​grande​ ​importância,​ ​pois​ ​são​ ​antecedentes​ ​da​ ​canção​ ​de​ ​gesta​ ​e​ ​da​

​epopeia​ ​alemã​ ​nos​ ​séculos​ ​XII​ ​e​ ​XIII,​ ​respectivamente.​ ​O​ ​estudioso​ ​destaca,​ ​porém,​ ​o​

​acontecimento​ ​mais​ ​importante​ ​no​ ​que​ ​diz​ ​respeito​ ​à​ ​literatura:​ ​“a​ ​substituição​ ​do​ ​metro​

​clássico​ ​pelo​ ​ritmo​ ​românico,​ ​ou​ ​seja,​ ​da​ ​métrica​ ​quantitativa​ ​pela​ ​versificação​ ​acentual”​

​(Spina,​ ​2007,​ ​p.​ ​18).​ ​Desse​ ​modo,​ ​tal​ ​evento​ ​teria​ ​se​ ​instalado​ ​nos​ ​primeiros​ ​séculos​ ​da​

​nossa​​era​​e​​foi​​se​​arrematando​​gradativamente​​a​​partir​​do​​século​​V.​​Para​​ele,​​por​​outro​​lado,​

​sobre aquele momento que transitavam duas Idades Médias, não se pode:​

​Subestimar​ ​a​ ​importância​ ​da​ ​poesia​ ​dos​ ​chamados​ ​goliardos​​,​ ​uma​ ​classe​ ​de​
​clérigos​ ​vagantes,​ ​padres​ ​desclassificados,​ ​cujas​ ​canções​ ​em​ ​latim,​ ​de​ ​caráter​
​tabernário​ ​(em​ ​torno​ ​do​ ​amor,​ ​do​ ​vinho​ ​e​ ​do​ ​jogo)​ ​oferecem​ ​uma​ ​contribuição​
​preciosa​​para​​a​​formação​​da​​lírica​​occitânica​​do​​século​​XII.​​Esta​​ainda​​se​​beneficia​
​da​​lírica​​dos​​poetas​​moçárabes​​do​​Sul​​da​​Espanha,​​que​​vicejou​​nos​​séculos​​X​​e​​XI​
​e​​cuja​​forma​​(o​​zéjel​​)​​foi​​francamente​​assimilada​​pela​​poesia​​de​​toda​​a​​Baixa​​Idade​
​Média até ao Renascimento (Spina, 2007, p. 19).​

​Portanto,​​a​​poesia​​dos​​goliardos​​vem​​a​​ser​​uma​​precursora​​da​​lírica​​occitânica​​do​

​século​ ​XII,​ ​tendo​ ​sido​ ​influenciada​ ​também​ ​pela​ ​lírica​ ​moçárabe,​ ​de​ ​grande​ ​importância​

​para​ ​toda​ ​a​ ​Baixa​ ​Idade​ ​Média​ ​e​ ​perdurando​​até​​o​​Renascimento,​​como​​nos​​explica​​Spina​

​(2007).​

​O​ ​autor​ ​defende​ ​que​ ​na​​Baixa​​Idade​​Média​​18​ ​a​​literatura​​toma​​uma​​forma​​mais​

​definida,​​no​​sentido​​de​​se​​identificar​​com​​mais​​clareza​​a​​estética,​​a​​estilística​​e​​as​​temáticas,​

​de​ ​modo​ ​a​ ​realizar​ ​uma​ ​classificação​ ​mais​ ​clara​ ​do​ ​que​ ​se​​apresenta​​no​​período.​​Segundo​

​ele, podemos entendê-la como:​

​Mais​ ​definida​ ​–​ ​no​ ​sentido​ ​em​ ​que​ ​uma​ ​literatura​ ​profana​ ​se​​distancia​​cada​​vez​
​mais​ ​da​ ​produção​ ​litúrgica​ ​–​ ​e​ ​mais​ ​literária​ ​–​ ​na​ ​medida​ ​em​ ​que​ ​as​ ​intenções​
​estéticas​ ​são​ ​evidentes​ ​–,​ ​a​ ​literatura​ ​da​ ​Baixa​ ​Idade​​Média​​apresenta​​caracteres​
​mais​​precisos,​​e​​como​​tal​​se​​torna​​mais​​susceptível​​de​​uma​​visão​​de​​conjunto​​e​​de​
​uma​​classificação​​dentro​​dos​​quadros​​estilísticos.​​Seccionada​​então​​a​​Idade​​Média​
​nestas​​duas​​grandes​​etapas,​​fixemos​​a​​segunda,​​cuja​​importância​​sobre​​a​​primeira​​é​
​indiscutível,​​se​​considerarmos​​a​​consciência​​estética​​que​​preside​​à​​grande​​parte​​da​
​literatura​​profana​​desta​​época,​​e​​o​​interesse​​histórico​​que​​as​​suas​​criações​​formais​​e​

​18​ ​Período que vai do século XI ao XV (Spina, 2007, p. 19).​



​82​

​temáticas​ ​presentam​ ​como​ ​antecedentes​ ​da​ ​literatura​​da​​moderna​​Europa​​(Spina,​
​2007, p. 19).​

​Pela​​exposição​​do​​autor,​​no​​sentido​​que​​se​​define​​mais​​claramente​​a​​literatura​​na​

​Baixa​ ​Idade​ ​Média,​ ​é​ ​possível​ ​dividi-la​ ​para​​além​​das​​classificações​​tradicionais,​​tomando​

​por​​base​​o​​critério​​estético,​​em:​​literatura​​empenhada,​​literatura​​semi-empenhada​​e​​literatura​

​de ficção. Segundo seu entendimento, a literatura é empenhada:​

​No​ ​sentido​ ​em​ ​que​ ​uma​ ​intenção​ ​pedagógica,​ ​didática,​​apologética,​​missionária,​
​edificante,​ ​preside​​à​​sua​​elaboração.​​Referimo-nos​​àquela​​literatura​​de​​propósitos​
​meramente​ ​didáticos,​ ​representada​ ​pelos​ ​lapidários​ ​(sobre​ ​a​ ​virtude​ ​das​ ​pedras​
​preciosas)​​e​​pelos​ ​bestiários​​(zoologia​​alegórica,​​ordinariamente​​em​​versos​​de​​oito​
​sílabas,​​cujo​​protótipo​​é​​o​ ​Physiologus​ ​alexandrino​​do​​século​​II);​​mas​​sobretudo​​à​
​literatura​ ​moral​ ​religiosa,​ ​vigente​ ​e​ ​atuante​ ​desde​ ​os​ ​primeiros​ ​séculos​ ​do​
​Cristianismo,​ ​cujas​ ​formas​ ​fundamentais​ ​estão​ ​representadas​ ​pelos​ ​hinos​​,​ ​pelas​
​hagiografias​​,​ ​pelos​ ​poemas​ ​sacros​​,​ ​pelo​ ​drama​ ​litúrgico​ ​e​ ​suas​ ​modalidades​
​posteriores:​ ​os​ ​milagres​​,​ ​os​ ​mistérios​​,​ ​os​ ​autos​​,​ ​as​ ​moralidades​ ​(Spina,​​2007,​​p.​
​20).​

​Assim,​​podemos​​entender​​a​​literatura​​empenhada​​como​​aquela​​de​​tom​​sobretudo​

​didático,​​ou​​seja,​​capaz​​de​​deixar​​uma​​moral​​ou​​um​​ensinamento​​a​​partir​​de​​seus​​escritos.​​Já​

​a literatura semi-empenhada, o autor define como:​

​Um​ ​tipo​ ​de​ ​produção​ ​literária​ ​de​ ​feição​ ​intermediária,​ ​dirigida​ ​por​ ​intenções​
​satíricas​ ​mas​ ​já​ ​com​ ​evidentes​ ​propósitos​ ​artísticos,​ ​e​ ​cujas​ ​formas​ ​mais​
​representativas​​são​​os​​poemas​​líricos​​dos​​goliardos,​​a​​poesia​​alegórica​​(Roman​​de​
​Renart,​​Roman​​de​​la​​Rose,​​Divina​​Comédia)​​,​​os​​fabliaux​​e​​o​​teatro​​cômico​​.​​(...)​​A​
​poesia​ ​goliardesca​ ​é,​ ​em​ ​grande​ ​parte,​ ​sátira​ ​política​ ​e​ ​anticlerical.​ ​A​​sátira​​não​
​constitui​​uma​​forma​​literária​​estritamente​​empenhada;​​nem​​sempre​​dirigida​​por​​um​
​fim moralizante (Spina, 2007, p. 20-21).​

​A​​literatura​​semi-empenhada,​​portanto,​​é​​a​​intermediária​​entre​​a​​empenhada​​e​​a​

​de​ ​ficção,​ ​pois​ ​apesar​ ​de​ ​possuir​ ​o​ ​propósito​ ​didático​ ​também​ ​conta​ ​com​ ​uma​ ​expressiva​

​preocupação estética. Sobre a literatura de ficção, Spina (2007) afirma:​

​Consiste​ ​numa​ ​produção​ ​de​​evidentes​​intuitos​​estéticos,​​literatura​​desinteressada,​
​estaria​​representada​​pela​ ​poesia​​épica​ ​(as​ ​sagas​​escandinavas,​​as​​canções​​de​​gesta​
​francesas​​e​​o​​Niebelunglied​​alemão),​​pela​​lírica​​trovadoresca​​,​​pela​​poesia​​narrativa​
​romancística​ ​(as​ ​baladas​​)​ ​e​ ​pela​ ​narrativa​ ​novelesca​ ​(o​ ​romance​ ​cortês,​
​cavaleiresco,​​o​​romance​​de​​aventura​​e​​a​​novela​​erótico-sentimental)​​(Spina,​​2007,​
​p. 21).​

​A​ ​literatura​ ​de​ ​ficção​​busca​​propositalmente​​a​​forma​​artística.​​É​​exatamente​​na​

​literatura​​de​​ficção​​que​​nos​​detemos,​​pois​​o​​romance​​cortês​​é​​destacado​​entre​​a​​poesia​​lírica.​

​Na​ ​verdade,​ ​pode-se​ ​classificar​ ​a​ ​literatura​ ​de​ ​ficção​ ​como​ ​épico-lírica​ ​(1150-1240)​ ​e​

​segundo​ ​Spina​ ​(2007),​ ​traz​ ​consigo​ ​os​ ​seguintes​ ​grupos:​ ​clássico,​ ​bizantino​ ​e​ ​bretão,​ ​este​

​último abarca os ciclos arturiano de Tristão e do Graal.​



​83​

​Ainda​ ​no​ ​romance​ ​cortês,​ ​além​ ​dos​ ​épico-líricos,​ ​destacam-se​ ​também​ ​os​ ​de​

​aventura​ ​e​ ​os​ ​psicológicos​ ​ou​ ​erótico-sentimentais.​ ​Embora​ ​o​ ​ciclo​ ​de​ ​Tristão​ ​esteja​

​classificado​ ​como​ ​épico-lírico,​ ​também​ ​há​ ​características​ ​importantes​ ​do​ ​romance​ ​de​

​aventura​ ​e​ ​do​ ​romance​ ​psicológico​ ​ou​ ​erótico-sentimental​ ​presentes​ ​nas​ ​versões​ ​sobre​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda.​ ​Isso​ ​ocorre​ ​sobremaneira​ ​pelo​ ​fato​ ​já​ ​mencionado​ ​de​ ​os​ ​referidos​

​personagens​ ​serem​ ​base​ ​para​​inúmeras​​versões,​​uma​​delas​​a​​de​​Bédier,​​com​​O​​romance​​de​

​Tristão e Isolda​​por ele reconstituído.​

​Spina​​(2007)​​deixa​​claro​​o​​seu​​objetivo​​ao​​dar​​ênfase​​à​​literatura​​de​​ficção,​​esta,​

​segundo​ ​ele,​ ​correspondente​ ​“à​ ​criação​ ​desinteressada”​​(Spina,​​2007,​​p.​​23),​​no​​sentido​​de​

​não possuir fins didáticos ou apologéticos, apenas artísticos.​

​Esse​ ​destaque​ ​à​ ​literatura​ ​de​ ​ficção​ ​é​ ​justificável​ ​não​ ​apenas​ ​pelo​ ​seu​ ​valor​

​estético,​​mas​​principalmente​​pelo​​alcance,​​abrangência​​e​​relevância​​desde​​a​​Idade​​Média​​até​

​a​ ​atualidade.​ ​Especificamente​ ​sobre​ ​a​ ​denominada​ ​“matéria​ ​da​ ​Bretanha”,​ ​a​ ​qual​ ​está​

​inserida nessa literatura de ficção, Mongelli (2018) nos fala:​

​A​​força,​​a​​amplitude​​e​​a​​repercussão​​da​​chamada​​matéria​​arturiana​​ou​​“matéria​​da​
​Bretanha”​​–​​versando​​a​​história​​do​​Rei​​Arthur​​e​​dos​​cavaleiros​​da​​Távola​​Redonda​
​–​​é​​fato​​incontestável.​​Desde​​o​​impulso​​que​​lhe​​deu​​a​ ​Historia​​Regum​​Britanniae​
​(1136),​ ​do​ ​clérigo​ ​galês​ ​Geoffrey​ ​de​ ​Monmouth,​ ​na​ ​esteira​ ​de​ ​outros​ ​que​ ​o​
​antecederam​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​século​ ​IX,​ ​a​ ​lenda​ ​disseminou-se​ ​principalmente​ ​pelo​
​mundo​​europeu​​(Grã-Bretanha,​​França,​​Itália,​​Escandinávia,​​Alemanha​​e​​Península​
​Ibérica​ ​são​ ​focos​ ​importantes)​ ​e​ ​ganhou​ ​esplêndidas​ ​edições​ ​impressas​ ​pelos​
​séculos​ ​afora,​ ​precedidas​ ​por​ ​manuscritos​ ​ornamentados​ ​com​ ​preciosas​ ​(e​
​dispendiosas)​ ​iluminuras,​ ​já​ ​que​ ​visavam​​à​​aristocracia​​e​​à​​nobreza​​cavaleiresca,​
​sempre​ ​interessadas​ ​em​ ​gloriosos​ ​feitos​ ​de​ ​armas​ ​–​ ​que​ ​eram,​ ​afinal,​ ​parte​
​significativa​​da​​realidade​​cotidiana​​do​​homem​​medieval​​e​​renascentista,​​inseridos​
​no coração das grandes mudanças e das Conquistas (Mongelli, 2018, p. 7).​

​A​ ​autora​ ​destaca​ ​a​ ​amplitude​ ​da​ ​“matéria​ ​da​ ​Bretanha”,​ ​tendo​ ​em​ ​vista​ ​a​

​infinidade​ ​de​ ​reedições,​ ​recriações​ ​e​ ​novas​ ​modalidades.​ ​Ela​ ​também​ ​aponta​ ​exemplos,​

​como​​é​​o​​caso​​das​​óperas​​de​​Richard​​Wagner,​​Tristão​​e​​Isolda​​(1865)​​e​​Parsifal​​(1882),​​do​

​teatro​ ​de​ ​Jean​ ​Cocteau,​ ​com​ ​seu​ ​Cavaleiros​ ​da​ ​Távola​ ​Redonda​ ​(1936)​ ​e​ ​das​ ​inúmeras​

​outras​ ​versões​ ​teatrais,​ ​cinematográficas,​ ​televisivas,​ ​gráficas​ ​e​​musicais,​​que​​têm​​em​​suas​

​narrativas personagens desses ciclos.​

​Embora​ ​a​ ​cultura​ ​celta​ ​tenha​ ​reverberado​ ​na​ ​Idade​ ​Média​ ​e​ ​continuado​ ​-​ ​se​

​tomarmos​ ​por​ ​base​ ​a​ ​proposição​ ​da​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade​ ​-,​ ​devemos​ ​salientar​ ​a​

​possibilidade​ ​de​ ​a​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​ ​das​ ​Cornualhas​​ter​​realmente​​sofrido​​tentativa​​de​

​apagamento,​ ​por​ ​conta​ ​do​ ​incômodo​ ​causado​ ​pela​ ​temática​ ​do​ ​adultério,​ ​como​ ​sugere​

​Franco Júnior a seguir:​



​84​

​A​ ​história​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​era​ ​bastante​ ​incômoda​ ​para​​a​​cultura​​clerical,​​daí,​
​como​ ​sugeriu​ ​Jean-Charles​ ​Payen,​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​uma​ ​espécie​ ​de​ ​censura​ ​que​
​levou​ ​ao​ ​desaparecimento​ ​total​ ​ou​ ​parcial​ ​dos​ ​mais​ ​antigos​ ​manuscritos​ ​sobre​
​aquela​​narrativa.​​Talvez​​tenha​​sido​​em​​função​​disso​​que​​a​​leitura​​clerical​​foi​​quase​
​sempre adotada pela historiografia (Franco Júnior, 2010, p. 137).​

​Outrossim,​ ​podemos​ ​compreender,​ ​como​ ​sugere​ ​Franco​ ​Júnior​ ​(2010),​ ​que​

​devido​​às​​transgressões​​dos​​amantes,​​houve​​uma​​tentativa​​de​​exclusão​​e​​até​​de​​apagamento​

​da​ ​narrativa,​ ​provavelmente​ ​proposta​ ​e​ ​ou​ ​realizada​ ​pela​ ​Igreja​ ​e​ ​pela​ ​historiografia​ ​por​

​meio​ ​dos​ ​clérigos​ ​medievais​ ​e​ ​seus​ ​sucessores.​ ​Do​ ​mesmo​ ​modo​ ​não​ ​podemos​ ​deixar​ ​de​

​fazer menção ao que nos diz Neiva (2014):​

​Originalmente​ ​cantadas​ ​ou​ ​recitadas​ ​pelos​ ​bardos,​ ​os​ ​poetas​ ​itinerantes​ ​que,​
​deslocando-se​ ​de​ ​um​ ​local​ ​para​ ​outro,​ ​deleitavam​ ​as​ ​populações,​ ​essas​ ​histórias​
​falam​​de​​amor,​​de​​aventuras​​e​​de​​épicas​​batalhas​​entre​​homens​​e​​deuses.​​Somente​
​nos​ ​séculos​ ​VI​ ​e​ ​VII​ ​d.C.​ ​elas​ ​ganharam​​uma​​forma​​escrita,​​através​​de​​registros​
​feitos​ ​pelos​ ​monges,​​que​​cristianizaram​​as​​diversas​​tribos​​celtas.​​Muitas​​histórias​
​se​ ​apresentam​​com​​diferentes​​versões​​em​​consequência​​da​​diversidade​​das​​fontes​
​utilizadas​ ​nas​ ​transcrições​ ​e,​ ​sobretudo,​ ​devido​ ​à​​ação​​moralizadora​​dos​​monges​
​escribas,​ ​que​ ​apagaram​ ​ou​ ​minimizaram​ ​alguns​​dos​​elementos​​pagãos​​da​​cultura​
​celta​ ​–​ ​às​ ​vezes​ ​sutis,​ ​às​ ​vezes​ ​radicais,​ ​essas​ ​interferências​ ​chegam,​​em​​alguns​
​casos,​​a​​modificar​​substancialmente​​um​​mesmo​​enredo.​​Entretanto,​​apesar​​de​​tudo,​
​as​​lendas​​celtas​​ainda​​guardam​​muito​​da​​primitiva​​magia​​das​​antigas​​tribos​​de​​onde​
​se originaram (Neiva, 2014, p. 10).​

​Apesar​ ​do​ ​percurso​ ​tortuoso​ ​pelo​ ​qual​ ​a​ ​narrativa​ ​do​ ​amor​ ​de​ ​Tristão​​e​​Isolda​

​passou,​ ​ainda​ ​há​ ​muito​ ​das​ ​características​ ​celtas,​ ​no​ ​que​ ​tange​ ​aos​ ​personagens​ ​e​ ​aos​

​conteúdos​​culturais,​​ou​​seja,​​os​​resíduos,​​como​​substratos​​culturais,​​perduraram​​por​​meio​​de​

​cristalizações várias ao longo dos tempos.​

​Se​ ​de​ ​um​ ​lado​ ​temos​ ​a​ ​idealização​​cristã​​de​​uma​​história​​de​​amor,​​do​​outro​​há​

​uma​​narrativa​​que​​extrapola​​idealizações​​amorosas,​​tendo​​em​​vista​​a​​transgressão​​de​​regras​​e​

​papéis​ ​sociais,​ ​laços​ ​familiares,​ ​condutas​ ​preestabelecidas​ ​e​ ​concepções​ ​religiosas​ ​ali​

​observadas. Assim é o amor de Tristão e Isolda, o qual abordaremos a seguir.​



​85​

​4 O ESMIUÇAR DO AMOR COMO CONDUTOR DOS PERSONAGENS​

​“Nós​ ​perdemos​ ​o​ ​mundo,​ ​e​ ​o​ ​mundo​ ​nos​

​perdeu.​ ​O​​que​​parece​​a​​você,​​amigo​​Tristão?​

​Amiga,​​quando​​eu​​tenho​​você​​ao​​meu​​lado,​​o​

​que​ ​me​ ​falta?​ ​Se​ ​todo​ ​mundo​ ​estivesse​ ​à​

​nossa​ ​volta,​ ​eu​​só​​veria​​você”​​(Romance​​em​

​Prosa de Tristão) (Barros, 1996, p. 10).​

​O​​amor​​e​​a​​paixão​​são​​evocados​​durante​​toda​​a​​narrativa​​d​​O​​Romance​​de​​Tristão​

​e​​Isolda​​,​​de​​Joseph​​Bédier.​​A​​epígrafe​​deste​​capítulo​​retoma​​tais​​sentimentos​​e​​os​​envolve​​de​

​tragicidade,​​que​​se​​faz​​presente​​em​​todo​​o​​percurso​​dos​​personagens,​​no​​qual​​os​​apaixonados​

​morrem​​de​​e​​por​​amor.​​Trataremos​​a​​seguir​​do​​amor​​como​​potência​​da​​narrativa​​dos​​amantes​

​das​ ​Cornualhas​ ​sob​ ​duas​ ​perspectivas:​ ​o​ ​amor​ ​cortês​ ​e​ ​o​ ​amor-paixão.​ ​Além​ ​disso,​

​buscaremos os pontos convergentes e divergentes entre eles a partir de elementos residuais.​

​4.1 Acerca do Amor Cortês​

​O​ ​que​ ​é​ ​o​ ​amor?​ ​Essa​ ​é​ ​uma​ ​temática​ ​universal,​ ​por​ ​isso​ ​um​ ​assunto​ ​que​

​permeia​ ​o​ ​humano,​ ​pois​ ​em​ ​alguma​ ​medida​ ​é​ ​um​ ​sentimento​ ​experimentado​ ​por​ ​todos.​​É​

​comum​ ​pensarmos​ ​no​ ​amor​ ​romântico​​quando​​se​​fala​​sobre​​afeição,​​pois​​está​​presente​​nas​

​relações​​amorosas.​​É​​também​​corriqueiro​​encontrarmos​​o​​amor​​nas​​histórias​​estampadas​​nas​

​telas​​de​​cinema,​​telenovelas,​​redes​​sociais​​e​​livros,​​assim​​como​​em​​assuntos​​de​​mesa​​de​​bar,​

​filas​ ​de​ ​supermercado,​ ​salas​ ​de​ ​espera​ ​médica,​ ​conversas​ ​de​ ​WhatsApp.​ ​Isso​ ​acontece​

​porque​ ​todos​ ​nós,​ ​humanos​ ​que​ ​somos,​ ​temos​ ​alguma​ ​intimidade​ ​com​ ​a​ ​temática.​ ​Tal​

​sentimento​​representa​​uma​​emoção​​na​​qual​​nos​​apegamos​​para​​existirmos,​​podendo​​ocorrer​

​no​ ​plano​ ​da​ ​realidade​ ​ou​ ​idealizado​ ​pela​ ​imaginação,​ ​este​ ​último​ ​vivenciado​ ​por​ ​meio​ ​da​

​arte.​

​Sob​​outro​​viés,​​podemos​​acrescentar​​à​​nossa​​pergunta​​inicial​​outras​​tantas:​​sobre​

​qual​ ​tipo​ ​de​ ​amor​ ​estamos​ ​falando?​ ​Esse​ ​é​ ​um​ ​sentimento​ ​perene​ ​e​ ​imutável​​ao​​longo​​do​

​tempo?​​Ele​​é​​o​​mesmo​​em​​qualquer​​lugar?​​Observemos​​portanto​​a​​existência​​de​​uma​​gama​

​de​ ​questionamentos​ ​capazes​ ​de​ ​nos​ ​fazerem​ ​pensar​ ​longamente​ ​sobre​ ​o​ ​assunto​ ​e​ ​isso​



​86​

​culminaria​ ​em​ ​respostas​ ​várias,​ ​visto​ ​que​ ​têm​ ​sido​ ​estudados​ ​sob​ ​inúmeros​ ​aspectos:​

​filosóficos, psicológicos, antropológicos, literários, míticos etc.​

​Desse​ ​modo,​ ​para​ ​falarmos​ ​de​ ​amor​ ​é​ ​necessário​ ​demarcar​ ​a​​época​​e​​o​​espaço​​nos​

​quais​ ​está​​inserido,​​aspectos​​minimamente​​necessários​​para​​conseguirmos​​limitar​​de​​algum​

​modo nossa temática.​

​Segundo Singer (1992), no seu estudo sobre o amor:​

​Algunos​ ​historiadores​ ​afirman​ ​que​ ​el​ ​amor​ ​entre​ ​hombres​ ​y​ ​mujeres,​ ​lo​ ​que​
​consideraríamos​​en​​general​​como​​el​​amor​​sexual,​​cobró​​existencia​​sólo​​después​​de​
​que​​la​​civilización​​occidental​​alcanzó​​una​​etapa​​particular​​de​​desarrollo​​en​​la​​baja​
​Edad​​Media.​​Los​​que​​sostienen​​este​​punto​​de​​vista​​suelen​​asegurar​​que​​el​​amor​​era​
​virtualmente​ ​desconocido​ ​en​ ​el​ ​mundo​​antiguo​​y​​un​​fenómeno​​poco​​usual​​en​​las​
​sociedades​ ​no​ ​occidentales.​ ​Los​ ​antropólogos,​ ​por​ ​ejemplo​ ​Malinowski​ ​en​ ​su​
​investigación​ ​sobre​ ​los​​nativos​​de​​las​​islas​​Trobriand,​​han​​documentado​​el​​hecho​
​de​​que​​las​​ideas​​occidentales​​acerca​​del​​amor​​suelen​​carecer​​de​​sentido​​en​​muchas​
​otras​​culturas,​​algunas​​de​​ellas​​bastante​​avanzadas;​​y​​los​​orientalistas​​han​​señalado​
​con​ ​frecuencia​ ​que​ ​antes​ ​de​ ​la​ ​intrusión​ ​de​ ​las​ ​costumbres​ ​europeas,​ ​el​
​pensamiento​ ​oriental​ ​respecto​ ​a​ ​las​ ​relaciones​ ​entre​ ​hombres​​y​​mujeres​​contema​
​poco​​del​​intento​​occidental​​por​​purificar​​el​​sexo​​a​​través​​del​​amor​​o​​convertir​​a​​la​
​pasión​ ​erótica​ ​en​ ​su​ ​propio​​ideal.​​Se​​dice​​que​​este​​esfuerzo,​​que​​tanto​​domina​​la​
​vida​ ​en​ ​el​ ​mundo​ ​moderno,​ ​surgió​ ​en​ ​un​ ​lugar​ ​preciso​ ​—el​ ​sur​ ​de​ ​Francia,​ ​o​
​España,​​o​​el​​norte​​de​​África—​​en​​un​​momento​​determinado​​del​​siglo​​XI​​o​​XII,​​y​
​que​ ​evolucionó​ ​de​ ​manera​ ​ininterrumpida​ ​desde​ ​entonces​ ​hasta​ ​el​ ​siglo​ ​XX​
​(Singer, 1992, p. 17).​​19​

​O​​autor​​explica​​que​​segundo​​estudiosos,​​a​​exemplo​​do​​antropólogo​​Malinowski,​

​esse​ ​tipo​ ​de​ ​amor​ ​entre​ ​homem​ ​e​​mulher,​​o​​sexual,​​em​​muitas​​culturas​​do​​mundo​​antigo​​é​

​algo​ ​sem​ ​significação​ ​e​ ​só​ ​passaria​ ​a​ ​ter​​relevância​​na​​modernidade,​​no​​caso​​do​​Ocidente,​

​entre os séculos XI e XII. Singer (1992) acrescenta:​

​Aunque​ ​esta​ ​forma​ ​de​​pensar​​acerca​​de​​la​​historia​​del​​amor​​ha​​generado​​muchas​
​veces​ ​útiles​ ​investigaciones,​ ​es​ ​confusa​ ​en​ ​varios​ ​sentidos.​ ​Para​ ​empezar,​ ​cabe​
​preguntarse​​si​​la​​visión​​que​​he​​sintetizado​​es​​una​​teoría​​sobre​​el​​comportamiento​​o​
​sobre​​la​​historia​​de​​las​​ideas.​​¿Se​​afirma​​que​​los​​no​​occidentales​​o​​los​​europeos​​del​
​mundo​​antiguo​​no​​experimentaron​​la​​intimidad,​​el​​anhelo​​y​​la​​unidad​​interpersonal​
​que​​asociamos​​con​​el​​amor​​sexual?​​Aun​​Malinowski​​señala​​que​​si​​bien​​los​​jóvenes​
​trobrian​​deses​​definían​​su​​relación​​mutua​​en​​términos​​del​​interés​​sexual,​​fácilmente​
​gratificado​ ​y​ ​en​ ​general​ ​de​ ​carácter​ ​hedonista,​ ​experimentaban​ ​también​ ​fuertes​

​19​ ​Tradução​ ​livre:​ ​Alguns​ ​historiadores​ ​afirmam​ ​que​ ​o​ ​amor​ ​entre​ ​homens​ ​e​ ​mulheres,​ ​o​ ​que​ ​geralmente​
​consideraríamos​ ​como​ ​amor​​sexual,​​só​​passou​​a​​existir​​depois​​que​​a​​civilização​​ocidental​​atingiu​​um​​estágio​
​particular​ ​de​ ​desenvolvimento​ ​no​ ​final​ ​da​ ​Idade​ ​Média.​ ​Aqueles​ ​que​ ​sustentam​ ​essa​ ​visão​ ​muitas​ ​vezes​
​afirmam​​que​​o​​amor​​era​​virtualmente​​desconhecido​​no​​mundo​​antigo​​e​​um​​fenômeno​​incomum​​em​​sociedades​
​não-ocidentais.​​Antropólogos,​​por​​exemplo,​​Malinowski,​​em​​sua​​pesquisa​​sobre​​os​​nativos​​das​​Ilhas​​Trobriand,​
​documentaram​​o​​fato​​de​​que​​as​​ideias​​ocidentais​​sobre​​o​​amor​​são​​muitas​​vezes​​sem​​sentido​​em​​muitas​​outras​
​culturas,​ ​algumas​ ​delas​ ​bastante​ ​avançadas;​ ​E​ ​os​ ​orientalistas​ ​têm​ ​frequentemente​ ​apontado​ ​que,​ ​antes​ ​da​
​intrusão​ ​dos​ ​costumes​ ​europeus,​ ​o​ ​pensamento​ ​oriental​ ​sobre​ ​as​ ​relações​ ​entre​ ​homens​ ​e​ ​mulheres​ ​contém​
​pouco​ ​da​ ​tentativa​ ​ocidental​ ​de​ ​purificar​ ​o​ ​sexo​ ​através​ ​do​​amor​​ou​​de​​transformar​​a​​paixão​​erótica​​em​​seu​
​próprio​ ​ideal.​ ​Diz-se​ ​que​ ​esse​ ​esforço,​ ​que​ ​tanto​ ​domina​ ​a​ ​vida​ ​no​ ​mundo​ ​moderno,​ ​surgiu​ ​em​ ​um​ ​lugar​
​preciso​​–​​sul​​da​​França,​​ou​​Espanha,​​ou​​norte​​da​​África​​–​​em​​um​​determinado​​momento​​no​​século​​XI​​ou​​XII,​​e​
​que evoluiu ininterruptamente a partir de então até o século XX.​



​87​

​vínculos,​ ​dependencia​ ​emocional​ ​e​ ​incluso​ ​celos​ ​ocasionales.​ ​Sin​ ​duda​ ​es​
​razonable​​suponer​​que​​la​​gente​​de​​otras​​tierras​​y​​épocas​​más​​tempranas​​no​​era​​tan​
​diferente​​de​​nosotros​​como​​para​​haber​​vivido​​sin​​amor​​sexual​​hasta​​que​​un​​puñado​
​de​ ​poetas​ ​en​ ​Provenza,​ ​o​ ​en​ ​algún​ ​otro​ ​lado,​ ​lo​ ​descubrieron​ ​o​ ​lo​ ​inventaron.​
​Parece​ ​mucho​ ​más​ ​plausible​ ​creer​ ​que​ ​el​ ​amor,​ ​en​ ​todas​ ​sus​ ​variedades,​ ​existe​
​como​ ​un​ ​hecho​ ​complejo​ ​pero​ ​común​ ​en​ ​la​ ​naturaleza​ ​humana​ ​como​ ​un​ ​todo.​
​William​ ​James​ ​resulta​ ​muy​ ​convincente​ ​cuando​ ​dice​ ​de​ ​la​ ​adoración​​romántica:​
​“Una​ ​emoción​ ​tan​ ​poderosa​ ​e​ ​instintiva​ ​no​ ​podría​ ​jamás​ ​haber​ ​evolucionado​​en​
​tiempos​ ​recientes.​ ​Pero​ ​nuestras​ ​ideas​ ​acerca​ ​de​​nuestras​​emociones,​​y​​la​​estima​
​que​​sentimos​​por​​ellas,​​difieren​​mucho​​de​​una​​generación​​a​​otra;​​y​​la​​literatura.​​.​​.​
​es​ ​un​ ​registro​ ​de​ ​ideas,​ ​mucho​ ​más​ ​que​ ​de​ ​hechos​ ​psicológicos​ ​primordiales”​
​(Singer, 1992, p. 17-8).​​20​

​Segundo​​o​​autor​​indaga,​​seria​​possível​​supor​​a​​ausência​​desse​​tipo​​de​​amor​​antes​

​do​​século​​XI?​​Ele​​explica​​a​​necessidade​​de​​compreender​​que​​existem​​dois​​prismas​​a​​serem​

​observados:​​uma​​teoria​​sobre​​o​​comportamento​​ou​​uma​​teoria​​sobre​​a​​história​​das​​ideias.​​O​

​que​ ​ele​ ​indaga​ ​é​ ​se​ ​seria​ ​possível​ ​afirmar​ ​que​ ​homem​ ​e​ ​mulher​ ​antes​ ​desse​ ​período​ ​se​

​relacionavam​​intimamente​​com​​envolvimento​​amoroso,​​sentimento​​de​​dependência​​pautado​

​em​ ​relações​ ​nas​ ​quais​ ​o​ ​ciúme​ ​se​ ​manifestava.​ ​Esses​ ​elementos​ ​estariam​ ​presentes​ ​antes?​

​Questionamentos​ ​assim​ ​dizem​ ​respeito​ ​a​ ​uma​ ​teoria​ ​do​ ​comportamento,​ ​contudo,​ ​se​

​pensarmos​​sobre​​a​​história​​das​​ideias,​​os​​questionamentos​​seriam​​outros:​​é​​possível​​imaginar​

​a​ ​existência​ ​do​ ​amor​ ​antes​ ​de​ ​alguns​ ​poetas​ ​o​ ​descreverem?​ ​É​ ​importante​ ​compreender​

​como​ ​esse​ ​tipo​ ​de​ ​amor,​ ​“inventado”​ ​ou​ ​não​ ​no​ ​Ocidente,​ ​se​ ​manifesta​ ​ainda​ ​hoje​ ​na​

​literatura.​

​O​ ​enredo​​de​​amor​​entre​​um​​homem​​e​​uma​​mulher​​mais​​conhecido​​no​​Ocidente​

​talvez​ ​seja​ ​o​ ​dos​ ​personagens​ ​Romeu​ ​e​ ​Julieta,​ ​de​ ​William​ ​Shakespeare.​ ​É​ ​uma​ ​história​

​trágica,​ ​na​ ​qual​ ​os​ ​amantes​ ​morrem​ ​de​ ​e​ ​por​ ​amor.​ ​Acredita-se​ ​não​ ​ser​ ​coincidência​ ​os​

​pontos​ ​comuns​ ​entre​ ​as​ ​narrativas,​ ​pois​ ​o​ ​autor​ ​inglês​​teria​​conhecimento​​do​​romance​​dos​

​amantes​ ​das​ ​Cornualhas,​ ​visto​ ​existirem​ ​várias​ ​versões​ ​escritas,​ ​além​ ​de​ ​ser​ ​bastante​

​oralizado.​

​20​ ​Tradução​​livre:​​Embora​​esta​​maneira​​de​​pensar​​sobre​​a​​história​​de​​amor​​muitas​​vezes​​tenha​​gerado​​pesquisas​
​úteis,​ ​é​ ​confuso​ ​em​ ​vários​ ​sentidos.​ ​Para​ ​começar,​ ​vale​ ​a​ ​pena​​perguntar​​se​​a​​visão​​que​​eu​​sintetizei​​é​​uma​
​teoria​​sobre​​o​​comportamento​​ou​​sobre​​a​​História​​das​​ideias.​​Afirma-se​​que​​os​​não-ocidentais​​ou​​os​​europeus​
​do​​mundo​​antigo​​não​​experimentaram​​a​​intimidade,​​o​​anseio​​e​​a​​unidade​​interpessoal​​que​​associamos​​ao​​amor​
​sexual?​ ​Mesmo​ ​Malinowski​ ​aponta​ ​que,​ ​enquanto​ ​os​ ​desejos​ ​dos​ ​jovens​ ​trobrianos​ ​definiam​ ​seu​
​relacionamento​​um​​com​​o​​outro​​em​​termos​​de​​interesse​​sexual,​​facilmente​​gratificados​​e​​geralmente​​hedonistas​
​em​ ​caráter,​ ​eles​ ​também​ ​experimentaram​ ​fortes​ ​vínculos,​​dependência​​emocional​​e​​até​​ciúmes​​ocasionais.​​É​
​certamente​ ​razoável​ ​supor​ ​que​ ​as​ ​pessoas​​de​​outras​​terras​​e​​de​​tempos​​anteriores​​não​​eram​​tão​​diferentes​​de​
​nós,​ ​a​ ​ponto​ ​de​ ​terem​ ​vivido​ ​sem​ ​amor​ ​sexual​ ​até​ ​um​ ​punhado​ ​de​ ​poetas​ ​na​ ​Provença,​ ​ou​​em​​outro​​lugar,​
​Descobriram-na​ ​ou​ ​inventaram-na.​ ​Parece​ ​muito​ ​mais​ ​plausível​ ​acreditar​ ​que​ ​o​ ​amor,​ ​em​ ​todas​ ​as​ ​suas​
​variedades,​​existe​​como​​um​​fato​​complexo,​​mas​​comum,​​na​​natureza​​humana​​como​​um​​todo.​​William​​James​​é​
​muito​​convincente​​quando​​diz​​sobre​​o​​culto​​romântico:​​"Uma​​emoção​​tão​​poderosa​​e​​instintiva​​nunca​​poderia​
​ter​ ​evoluído​ ​nos​​últimos​​tempos.​​Mas​​nossas​​ideias​​sobre​​nossas​​emoções,​​e​​a​​estima​​que​​sentimos​​por​​elas,​
​diferem​ ​muito​ ​de​ ​geração​ ​para​ ​geração​ ​e​ ​literatura.​ ​É​ ​um​ ​registro​ ​de​ ​ideias,​ ​muito​ ​mais​ ​do​ ​que​ ​fatos​
​psicológicos primordiais.​



​88​

​Desse​​modo,​​apesar​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​serem​​as​​personagens​​matrizes​​desse​​tipo​

​de​ ​narrativa,​ ​por​ ​motivos​ ​vários​ ​já​ ​mencionados​ ​anteriormente,​ ​não​ ​chegaram​ ​ao​ ​nosso​

​tempo​​com​​tanta​​força.​​Contudo,​​no​​passado,​​até​​pela​​quantidade​​de​​versões​​existentes,​​era​

​uma trama muito conhecida.​

​É​ ​sobre​ ​esse​ ​tipo​ ​de​ ​amor​ ​entre​ ​um​ ​homem​ ​e​ ​uma​ ​mulher​ ​representados​ ​por​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​do​ ​qual​ ​estamos​ ​falando.​ ​É​ ​um​ ​amor​ ​impossível​ ​porque​ ​socialmente​ ​é​

​irrealizável,​ ​por​ ​isso​ ​trágico,​ ​pois​ ​culmina​ ​na​ ​morte​ ​dos​ ​amantes,​ ​que​ ​não​ ​podendo​ ​viver​

​sem​ ​ele​ ​acabam​ ​por​ ​fenecerem.​ ​Esse​ ​tipo​ ​de​ ​amor​ ​é​ ​caracterizado​​como​​estilizado,​​pois​​é​

​elaborado​ ​num​ ​determinado​ ​tempo​ ​e​ ​para​ ​um​ ​determinado​ ​fim.​ ​Como​ ​explica​ ​Huizinga​

​(2021) era:​

​Mais​ ​do​ ​que​ ​um​ ​jogo​ ​fútil.​ ​Era​ ​a​ ​violência​ ​da​ ​própria​ ​paixão​ ​que​ ​exigia​ ​da​
​sociedade​​do​​final​​da​​Idade​​Média​​que​​transformasse​​a​​vida​​amorosa​​em​​um​​belo​
​jogo​ ​com​ ​regras​ ​nobres.​ ​E,​ ​acima​ ​de​ ​tudo,​ ​havia​ ​a​ ​necessidade​ ​de​​enquadrar​​as​
​emoções​ ​em​ ​formas​ ​fixas,​ ​para​ ​que​ ​o​ ​homem​ ​não​ ​se​ ​entregasse​​à​​barbárie.​​Nas​
​classes​ ​mais​ ​baixas​ ​da​ ​sociedade,​ ​ficou​ ​a​ ​cargo​ ​da​ ​Igreja​ ​a​ ​tarefa​ ​de​ ​frear​ ​a​
​licenciosidade.​ ​A​​Igreja​​cumpriu​​como​​pôde​​essa​​missão,​​conforme​​permitiam​​as​
​suas​​circunstâncias.​​Na​​aristocracia,​​que​​se​​sentia​​mais​​independente​​da​​Igreja,​​por​
​manter​ ​parte​ ​da​ ​sua​ ​cultura​ ​fora​ ​do​ ​âmbito​ ​eclesiástico,​ ​o​ ​próprio​ ​erotismo​
​enobrecido​​atuou​​como​​um​​freio​​para​​a​​impetuosidade:​​literatura,​​moda​​e​​etiqueta​
​exerciam​​uma​​influência​​normativa​​na​​vida​​amorosa.​​Ou​​pelo​​menos​​criavam​​uma​
​bela​ ​ilusão,​ ​na​ ​qual​ ​as​ ​pessoas​ ​imaginavam​ ​viver,​ ​a​ ​despeito​ ​do​ ​fato​ ​de​ ​que​
​também​ ​entre​ ​as​ ​classes​ ​mais​ ​altas​ ​a​ ​vida​ ​amorosa​ ​era​ ​extremamente​ ​bruta.​ ​Os​
​hábitos​ ​cotidianos​ ​ainda​ ​eram​ ​uma​ ​franca​ ​desfaçatez,​ ​que​ ​se​ ​perdeu​ ​em​ ​épocas​
​posteriores.​ ​(...)​ ​Mas​ ​a​ ​rudeza​ ​não​ ​significa​ ​o​ ​simples​ ​malagro​ ​do​ ​ideal.​ ​Assim​
​como​ ​o​​amor​​enobrecido,​​a​​licenciosidade​​também​​tinha​​seu​​próprio​​estilo,​​aliás,​
​muito​ ​mais​ ​antigo.​ ​Pode-se​ ​chamá-lo​ ​de​ ​estilo​ ​epitalâmico.​ ​No​ ​campo​ ​das​
​fantasias​ ​do​ ​amor,​ ​uma​ ​sociedade​​refinada​​como​​aquela​​do​​final​​da​​Idade​​Média​
​herda​ ​tantos​ ​motivos​ ​antigos​ ​que​ ​os​ ​estilos​ ​eróticos​ ​competem​ ​entre​ ​si​ ​ou​
​misturam-se​ ​uns​ ​aos​​outros.​​A​​forma​​primitiva​​do​​erotismo,​​que​​exalta​​o​​próprio​
​ato​ ​sexual,​ ​tinha​ ​raízes​ ​muito​ ​mais​ ​antigas​ ​e​ ​um​ ​significado​ ​tão​ ​vital​ ​quanto​ ​o​
​estilo​​de​​amor​​cortês.​​Apesar​​de​​a​​cultura​​cristã​​tê-lo​​despojado​​de​​seu​​valor​​como​
​mistério​​sagrado,​​esse​​erotismo​​permaneceu​​vivo​​como​​sempre​​(Huizinga,​​2021,​​p.​
​199).​

​Huizinga​​(2021)​​aponta​​que​​o​​amor​​cortês​​cantado​​na​​Idade​​Média​​por​​meio​​da​

​literatura​​representa​​um​​modelo​​de​​certa​​forma​​influenciador​​na​​sociedade,​​conforme​​ocorria​

​com​​a​​moda​​e​​a​​etiqueta,​​e​​nos​​leva​​a​​questionar​​sobre​​seus​​limites:​​até​​qual​​ponto​​poderia​

​ser​ ​considerado​ ​estilizado​ ​ou​ ​real?​ ​Ele​ ​também​ ​observa​ ​a​ ​literatura​ ​como​ ​o​ ​reflexo​ ​da​

​sociedade​​e​​dimensiona​​esse​​modelo​​amoroso​​não​​como​​transposição​​integral​​do​​real,​​mas,​

​pelo menos, como uma expressão imagética possível naquele período.​

​Outra​​questão​​importante​​da​​qual​​nos​​fala​​o​​autor​​é​​a​​herança​​cultural​​do​​amor,​

​que​​vem​​de​​civilizações​​de​​outros​​períodos,​​como​​temos​​proposto​​desde​​o​​início​​deste​​texto.​

​Como​​já​​dito,​​tudo​​o​​que​​é​​passado​​permanece​​atuante​​no​​presente​​por​​se​​tratar​​do​​processo​



​89​

​pelo​ ​qual​ ​passa​ ​o​ ​resíduo.​ ​Este​ ​vem​ ​do​ ​passado​ ​ou​ ​dos​ ​passados​ ​e​ ​amalgamado​ ​a​ ​outros​

​elementos do presente transforma-se em algo novo, conservando suas raízes antigas.​

​Segundo Johnson (1997):​

​Havia​​três​​características​​no​​amor​​cortês​​e​​elas​​nos​​ajudarão​​a​​compreendê-lo.​​Em​
​primeiro​​lugar,​​jamais​​deveria​​existir​​um​​envolvimento​​sexual​​entre​​o​​cavaleiro​​e​
​sua​ ​dama.​ ​O​ ​relacionamento​ ​deles​ ​era​ ​de​ ​forma​ ​ideal,​ ​espiritual,​ ​e​ ​tinha​ ​a​
​finalidade​ ​de​ ​elevá-los​ ​acima​ ​do​ ​nível​ ​físico,​ ​grosseiro,​ ​levando-os​ ​a​ ​cultivar​
​sentimentos​​refinados​​e​​sutis.​​A​​segunda​​exigência​​do​​amor​​cortês​​era​​que​​eles​​não​
​se​ ​casassem​ ​um​ ​com​ ​o​ ​outro.​ ​De​ ​fato,​ ​a​​dama​​geralmente​​era​​casada​​com​​outro​
​nobre,​​o​​que​​não​​impedia​​o​​cavaleiro​​andante​​de​​a​​adorar​​e​​servir,​​de​​torná-la​​alvo​
​de​​seu​​idealismo​​e​​de​​suas​​aspirações​​espirituais.​​O​​que​​ele​​não​​podia​​era​​manter​
​um​ ​relacionamento​ ​íntimo​ ​com​ ​ela,​ ​pois​ ​isto​ ​equivaleria​ ​a​ ​trata-la​ ​como​ ​uma​
​mulher​ ​mortal​ ​comum,​ ​e​ ​o​ ​amor​ ​cortês​ ​exigia​ ​que​ ​ele​ ​a​ ​tratasse​ ​como​ ​uma​
​divindade,​ ​como​ ​um​ ​símbolo​ ​do​ ​eterno​ ​feminino​ ​e​ ​de​ ​sua​ ​alma​ ​feminina.​ ​A​
​terceira​ ​exigência​ ​era​ ​que​ ​ambos​ ​mantivessem​ ​acesa​ ​a​ ​paixão,​ ​ardendo​
​intensamente​​de​​desejo,​​um​​pelo​​outro,​​mas​​que​​se​​esforçassem​​para​​espiritualizar​
​esse​ ​desejo,​ ​considerando-se​ ​mutuamente​ ​como​ ​símbolos​ ​do​ ​mundo​ ​arquetípico​
​divino​​e​​nunca​​reduzindo​​a​​paixão​​aos​​aspectos​​comuns​​do​​sexo​​ou​​do​​casamento​
​(Johnson, 1997, p. 71-2).​

​Apesar​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​ultrapassarem​ ​esse​ ​modelo​ ​amoroso,​ ​visto​ ​que​

​mantiveram​ ​uma​ ​relação​ ​para​ ​além​​do​​espírito,​​pois​​se​​encontravam​​e​​mantinham​​relações​

​sexuais,​ ​há,​ ​no​ ​entanto,​ ​muitos​ ​pontos​ ​de​ ​encontro​ ​com​ ​o​ ​amor​ ​cortês.​ ​Dadas​ ​as​ ​devidas​

​limitações,​​para​​o​​autor,​​fica​​evidente​​o​​traço​​da​​cortesia​​na​​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda.​​O​

​autor complementa:​

​No​ ​Ocidente,​ ​o​ ​ideal​ ​de​​amor​​romântico​​surgiu​​em​​nossa​​sociedade​​por​​volta​​do​
​século​ ​XII​ ​(...)​ ​No​ ​início,​ ​este​ ​fenômeno​ ​cultural​ ​era​ ​chamado​ ​de​ ​courtezia.​ ​A​
​courtezia​​,​ ​ou​​“amor​​cortês”,​​baseava-se​​numa​​visão​​completamente​​nova​​do​​amor​
​e​​do​​relacionamento.​​Sob​​a​​influência​​de​​certas​​ideias​​religiosas​​da​​época,​​o​​amor​
​cortês​​idealizava​​um​​relacionamento​​“espiritual”​​entre​​homens​​e​​mulheres.​​Era​​um​
​antídoto​ ​para​ ​a​ ​atitude​ ​patriarcal​ ​que​ ​observamos​ ​no​ ​mundo​ ​de​ ​Tristão:​ ​ele​
​idealizava​ ​o​ ​feminino,​ ​ensinava​ ​um​ ​cavaleiro​ ​rude​ ​como​ ​Tristão​ ​a​ ​realmente​
​venerar​​o​​feminino​​universal,​​simbolizado​​pela​​dama​​a​​quem​​ele​​servia​​e​​adorava.​
​É​​esta​​adoração​​que​​vemos​​em​​Tristão,​​assim​​que​​bebe​​do​​vinho;​​sentimos​​que​​não​
​é​ ​Isolda​ ​que​ ​ele​ ​vê,​ ​mas​ ​algo​ ​divino,​ ​personificado​ ​nela,​ ​algo​ ​universal​ ​e​
​transcendente​ ​que​ ​ela​ ​simboliza​ ​para​ ​ele.​ ​Segundo​ ​as​ ​normas​ ​do​ ​amor​ ​cortês,​​o​
​cavaleiro​ ​concordava​ ​em​ ​obedecer​ ​à​ ​sua​ ​dama​ ​em​ ​todas​ ​as​ ​coisas​ ​referentes​ ​a​
​amor,​​formas​​de​​relacionamento,​​maneiras​​e​​gostos.​​Dentro​​dos​​seus​​domínios,​​ela​
​era a sua senhora, a sua rainha (Johnson, 1997, p.70-1).​

​É​ ​a​ ​esse​​tipo​​de​​amor,​​tanto​​o​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​quanto​​o​​de​​Romeu​​e​​Julieta,​

​que​​se​​costuma​​fazer​​referência​​como​​exemplos​​de​​amor​​romântico.​​Sua​​origem,​​segundo​​o​

​que​ ​propõe​ ​Singer​ ​(1992),​ ​está​ ​no​ ​amor​ ​cortês.​ ​Ele​ ​faz​ ​referência​ ​a​ ​um​ ​tipo​ ​de​ ​amor​

​impossível,​ ​no​ ​qual​ ​há​ ​um​ ​jogo​ ​amoroso​ ​em​ ​que​ ​o​ ​homem,​​sendo​​um​​cavaleiro,​​corteja​​a​

​dama,​ ​no​ ​entanto,​ ​sem​ ​a​ ​concretização​ ​do​ ​ato​ ​amoroso.​ ​Sendo​​assim,​​os​​envolvidos​​nessa​



​90​

​trama​ ​amorosa​ ​são​ ​um​ ​cavaleiro​ ​e​ ​uma​ ​dama,​ ​os​ ​quais​ ​apontamos​ ​para​​este​​estudo​​serem​

​Tristão e Isolda.​

​Singer (1992a) também nos fala que:​

​El​​término​​“amor​​cortesano"​​no​​se​​originó​​durante​​la​​Edad​​Media.​​Fue​​introducido​
​al​​lenguaje​​de​​eruditos​​y​​legos​​en​​1883.​​En​​ese​​año​​un​​gran​​medievalista​​francés,​
​Gastón​​Paris,​​usó​​las​​palabras​​amour​​courtois​​para​​caracterizar​​una​​actitud​​acerca​
​del​​amor​​que​​se​​manifestó​​por​​primera​​vez​​en​​la​​literatura​​francesa​​del​​siglo​​x​​ii.​
​Paris​ ​se​ ​interesaba​​primordialmente​​por​​el​​contenido​​de​​poemas​​y​​leyendas,​​pero​
​pensaba​ ​también​ ​que​ ​el​ ​amor​ ​cortesano​ ​permeó​ ​la​ ​cultura​ ​medieval​ ​como​ ​ideal​
​social.​ ​Llevados​ ​por​ ​su​ ​influencia​ ​los​ ​especialistas​ ​empezaron​ ​a​ ​hablar​ ​de​ ​un​
​“sistema"'​​de​​amor​​cortesano,​​de​​un​​“código*​​un​​“cuerpo​​de​​reglas”,​​y​​aun​​de​​una​
​“forma​ ​de​ ​vida”.​ ​Daban​ ​con​ ​frecuencia​ ​la​ ​impresión​ ​de​ ​que​ ​toda​ ​la​ ​literatura​
​secular​ ​escrita​ ​en​ ​Europa​ ​entre​ ​los​ ​siglos​ ​XII​ ​y​ ​XV​ ​se​ ​relacionaba​ ​de​ ​alguna​
​manera​​con​​este​​fenómeno,​​defendiéndolo​​o​​atacándolo,​​o​​al​​menos​​mostrando​​sus​
​efectos​ ​sobre​ ​el​ ​pensamiento​ ​culto.​ ​Como​ ​era​ ​de​ ​esperar,​ ​la​ ​teoría​​crítica​​se​​fue​
​volviendo​ ​más​ ​y​ ​más​ ​difusa.​ ​En​ ​años​ ​recientes,​ ​sobre​ ​todo​ ​en​ ​las​ ​dos​ ​últimas​
​décadas,​​varios​​eruditos​​se​​han​​quejado​​de​​que​​ahora​​el​​término​​“amor​​cortesano”​
​es​​demasiado​​difuso​​para​​servir​​de​​algo.​​Algunos​​adujeron​​que​​la​​tesis​​original​​de​
​Paris​​es​​inherentemente​​insostenible;​​otros​​han​​dicho​​que​​en​​el​​siglo​​XII​​y​​después​
​puede​ ​haberse​ ​producido​ ​un​ ​cambio​ ​gradual​ ​en​ ​el​ ​pensamiento​ ​y​ ​el​
​comportamiento,​ ​pero​ ​que​ ​no​ ​fue​ ​tan​ ​drástico​ ​como​ ​se​ ​suponía​ ​antes,​ ​y​ ​un​
​especialista​ ​negó​ ​incluso​ ​“que​ ​existiera​ ​lo​ ​que​ ​se​ ​suele​ ​llamar​ ​amor​ ​cortesano​
​durante la Edad Media” (Singer, 1992, p. 35).​​21​

​A​ ​expressão​ ​“amor​ ​cortês”​ ​teria​​sido​​uma​​criação​​de​​Gaston​​Paris​​já​​no​​século​

​XIX,​ ​para​ ​referir-se​ ​ao​ ​modelo​ ​de​ ​amor​ ​concebido​ ​nas​ ​cortes​ ​entre​ ​os​ ​séculos​ ​XII​ ​e​ ​XV.​

​Singer​ ​(1992a)​ ​explica​​o​​uso​​feito​​por​​Paris,​​em​​1883,​​para​​caracterizar​​a​​atitude​​perante​​o​

​amor de forma inovadora na literatura francesa do século XII.​

​Também​​segundo​​o​​Dicionário​​da​​Idade​​Média​​(LOYN,​​1997),​​o​​amor​​cortesão​

​foi:​

​Termo​ ​criado​ ​em​ ​1883​ ​por​ ​Gaston​ ​Paris,​ ​o​ ​amor​ ​cortesão​ ​recebeu​ ​sua​ ​mais​
​delicada​ ​expressão​ ​nas​ ​canções​ ​trovadorescas​ ​do​ ​século​ ​XII​ ​no​ ​Languedoc.​ ​A​
​natureza​ ​real​ ​desse​ ​código​ ​altamente​ ​ritualizado​ ​de​ ​amor​ ​continua​ ​discutível;​
​numerosas​ ​fontes​ ​foram​ ​sugeridas​ ​–​ ​a​ ​Ars​ ​Amatoria​ ​de​ ​Ovídio,​ ​a​ ​poesia​

​21​ ​Tradução​​livre:​ ​O​​termo​​“amor​​cortês”​​não​​surgiu​​durante​​a​​Idade​​Média.​​Foi​​introduzido​​na​​linguagem​​de​
​eruditos​​e​​leigos​​em​​1883.​​Nesse​​ano,​​um​​grande​​medievalista​​francês,​​Gastón​​Paris,​​usou​​as​​palavras​​amour​
​courtois​ ​para​ ​descrever​ ​uma​ ​atitude​ ​referente​ ​ao​ ​amor​ ​que​ ​se​ ​manifestou​ ​pela​ ​primeira​ ​vez​ ​na​ ​literatura​
​francesa​​do​​século​​XII.​​Paris​​se​​interessava​​principalmente​​pelo​​conteúdo​​de​​poemas​​e​​lendas,​​mas​​acreditava​
​também​ ​que​​o​​amor​​cortês​​tinha​​permeado​​a​​cultura​​medieval​​como​​ideal​​social.​​Devido​​a​​sua​​influência,​​os​
​especialistas​​começaram​​a​​falar​​de​​um​​“sistema”​​de​​amor​​cortês,​​de​​um​​“código”,​​de​​um​​“corpo​​de​​regras”,​​e​
​ainda​​de​​uma​​“forma​​de​​vida”.​ ​Frequentemente​​davam​​a​​impressão​​de​​que​​toda​​a​​literatura​​secular​​escrita​​na​
​Europa​​entre​​os​​séculos​​XII​​e​​XV​​se​​relacionava​​de​​alguma​​maneira​​com​​esse​​fenômeno,​​seja​​defendendo-o​​ou​
​atacando-o,​ ​ou​ ​pelo​ ​menos​ ​mostrando​ ​os​ ​seus​ ​efeitos​ ​sobre​ ​o​ ​pensamento​ ​culto.​ ​Como​ ​era​​de​​se​​esperar,​​a​
​teoria​ ​crítica​ ​tornou-se​ ​mais​ ​e​ ​mais​ ​difusa.​ ​Recentemente,​ ​em​ ​especial​ ​durante​ ​as​ ​duas​ ​últimas​ ​décadas,​
​diversos​​eruditos​​reclamaram​​do​​termo​​“amor​​cortês”​​ser​​agora​​muito​​difuso​​para​​ter​​alguma​​utilidade.​ ​Alguns​
​alegaram​​que​​a​​tese​​original​​de​​Paris​​é​​inerentemente​​insustentável;​​outros​​disseram​​que​​no​​século​​XII​​e​​depois​
​pode​​haver​​ocorrido​​uma​​transformação​​gradual​​no​​pensamento​​e​​no​​comportamento,​​mas​​não​​de​​uma​​forma​
​tão​​drástica​​como​​se​​supunha​​antes,​​e​​um​​especialista​​negou​​inclusive​​“que​​tivesse​​existido​​o​​que​​normalmente​
​se chama de amor cortês durante a Idade Média” (Singer, 1992, p. 35).​



​91​

​hispano-árabe​ ​e​ ​o​ ​pensamento​ ​platônico,​ ​entre​ ​outras​ ​–​ ​,​ ​mas​ ​a​ ​linguagem​ ​e​ ​as​
​imagens​ ​do​​amor​​cortesão​​refletem,​​acima​​de​​tudo,​​o​​ambiente​​feudal,​​palaciano,​
​em​​que​​o​​conceito​​se​​desenvolveu.​​Os​​protagonistas​​assumiram​​distintos​​papéis:​​o​
​amante​ ​submetido​ ​à​ ​sua​ ​dama​ ​como​ ​o​ ​cavaleiro​ ​ao​ ​seu​ ​senhor,​ ​jurando​ ​leal​ ​e​
​permanente​ ​serviço.​ ​Chamando​ ​a​ ​atenção​ ​para​ ​o​ ​seu​ ​pretz​ ​(“valor”)​ ​e​ ​valor​
​(“coragem”)​ ​–​ ​ainda​ ​mais​ ​reforçados​​por​​seu​​nobre​​e​​puro​​amor​​–,​​ele​​solicitava​
​mercê​​(“piedade”) e alguma recompensa (Loyn, 1997,​​p. 21).​

​O​​amor​​cortês​​surge,​​então,​​num​​contexto​​patriarcal,​​no​​qual​​a​​mulher,​​sobretudo​

​a​​casada,​​é​​objeto​​de​​um​​amor​​impossível,​​por​​quem​​um​​cavaleiro​​honrado​​apaixona-se.​​No​

​entanto,​ ​Loyn​ ​(1997,​ ​p.​ ​21)​ ​chama-nos​ ​atenção​ ​para​ ​ponderarmos​ ​que,​ ​embora​

​aparentemente​​a​​dama​​seja​​a​​figura​​dominante​​na​​trama​​do​​amor​​cortês,​​ela​​estava​​obrigada​

​pelas​ ​convenções​ ​a​ ​ser​ ​condescendente​ ​com​ ​as​ ​súplicas​ ​do​ ​cavaleiro,​ ​mediante​ ​certa​

​razoabilidade​​assim​​definida:​​“Se​​ela​​não​​oferecesse​​algum​​favor​​ou​​esperança,​​era​​tachada​

​de cruel e sem coração” (Loyn, 1997, p. 21).​

​O autor afirma ainda que:​

​A​ ​natureza​ ​adúltera​ ​do​ ​amor​ ​cortesão​ ​tem​​sido​​muito​​debatida​​e​​frequentemente​
​exagerada;​​há​​pouquíssimos​​casos​​em​​que​​a​​dama​​era​​explicitamente​​uma​​mulher​
​casada.​​Entretanto,​​ela​​era​​quase​​sempre​​inatingível,​​em​​virtude​​de​​sua​​alta​​posição​
​ou​ ​distância​ ​física​ ​e​ ​por​ ​medo​ ​da​ ​censura​ ​social;​ ​paradoxalmente,​ ​era​ ​a​ ​própria​
​distância​​dela​​que​​dava​​valor​​ao​​paciente​​sofrimento​​do​​amante.​​Os​​merecimentos​
​da​ ​amada​ ​podiam​ ​ser​ ​aumentados​ ​por​ ​mostrar​ ​mercê​ ​a​ ​um​ ​digno​ ​merecedor​
​pretendente;​ ​contudo,​​a​​dama​​que​​se​​submetia​​depressa​​demais​​era​​condenada.​​A​
​luta​​íntima​​do​​amante​​entre​​o​​seu​​desejo​​de​​satisfação​​imediata​​e​​sua​​consciência​
​do​​valor​​moral​​implícito​​em​​batalhar​​pelo​​inatingível;​​entre​​as​​ambições​​pessoais​​e​
​as​ ​restrições​ ​sociais​ ​externas;​ ​entre​ ​o​ ​estado​ ​auto-imposto​ ​de​ ​submissão​ ​e​ ​a​
​necessidade​ ​irresistível​ ​de​ ​expressar​ ​dor​ ​e​ ​ressentimento:​​são​​essas​​antíteses​​que​
​emprestam​ ​à​ ​poesia​ ​de​ ​amor​ ​cortesão​ ​sua​ ​tensão​ ​dramática​​e​​riqueza​​emocional​
​(Loyn, 1997, p. 21).​

​O​ ​amor​ ​cortês​ ​é,​ ​portanto,​ ​contraditório,​ ​pois​ ​exige​ ​da​ ​dama​ ​certa​

​condescendência,​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo​ ​em​ ​que​ ​exige​ ​distanciamento,​ ​para​ ​que​ ​ela​ ​não​ ​seja​

​caracterizada​​como​​adúltera.​​O​​jogo​​era​​exatamente​​esse,​​permitir​​e​​proibir​​as​​investidas​​do​

​cavaleiro​ ​na​​medida​​que​​ele​​lutasse​​contra​​o​​desejo​​mas​​continuasse​​a​​senti-lo​​por​​meio​​de​

​algum tipo de satisfação oferecida pela dama.​

​Segundo sintetiza Lobato (2012):​

​Dedicado​ ​a​ ​uma​ ​“Dama”​ ​inacessível​ ​por​ ​ser​ ​casada​ ​com​ ​um​ ​nobre,​ ​geralmente​
​senhor​​de​​um​​feudo​​ou​​de​​um​​reino​​–,​​o​​tema​​central​​dos​​poemas​​do​​amor​​cortês​
​era​​sempre​​um​​amor​​infeliz​​e​​perpetuamente​​insatisfeito.​​O​​triângulo​​formado​​pelo​
​trovador,​​que​​declara​​seu​​amor​​à​​dama​​a​​quem​​visa​​conquistar,​​e​​pelo​​marido,​​que​
​torna​​esse​​amor​​impossível​​e​​perigoso,​​lhe​​era,​​pois,​​constitutivo.​​A​​necessidade​​de​
​se​ ​adotar​ ​um​ ​ponto​ ​de​ ​vista​ ​masculino​ ​na​ ​análise​ ​do​​amor​​cortês​​–​​isto​​é,​​de​​se​
​falar​ ​em​ ​mulheres​ ​proibidas,​ ​no​ ​desejo​ ​de​ ​conquistá-las​ ​e​ ​nos​ ​perigos​ ​que​ ​daí​
​provêm​​–​​decorre​​da​​estruturação​​desse​​triângulo​​amoroso.​​Ela​​deriva​​também​​do​
​fato​ ​de​ ​que​​os​​poemas​​que​​expressavam​​esse​​tipo​​de​​amor​​foram​​produzidos​​por​
​homens,​​e​​não​​por​​mulheres.​​Eram​​eles​​que​​cantavam​​e​​exaltavam​​as​​emoções​​do​



​92​

​amor,​ ​numa​ ​linguagem​ ​frequentemente​ ​permeada​ ​por​ ​metáforas​ ​guerreiras​ ​que​
​associavam a conquista amorosa à conquista militar (Lobato, 2012, p. 37).​

​Para​ ​Lobato​ ​(2012),​ ​é​ ​necessário​ ​perceber​ ​que​ ​é​ ​o​ ​masculino​ ​falando​ ​sobre​ ​o​

​feminino,​ ​evidenciando​ ​assim​ ​a​ ​falta​ ​de​ ​escolha​ ​e​ ​de​ ​privilégio​ ​da​ ​mulher​ ​diante​ ​desse​

​cenário,​ ​pois​ ​apesar​ ​de​ ​seu​ ​destaque,​ ​o​ ​poder​ ​e​ ​o​ ​ponto​ ​de​ ​vista​ ​é​ ​sempre​ ​o​ ​do​

​homem/cavaleiro.​

​Lobato (2012) nos fala ainda:​

​O​​século​​XII​​tem​​sido​​considerado​​como​​a​​época​​na​​qual​​o​​amor,​​em​​sua​​vertente​
​heterossexual​ ​e​ ​humanística,​ ​começa​ ​a​ ​ser​ ​celebrado​ ​e​ ​glorificado​ ​no​
​Ocidente.​​22​​Foi​ ​nesse​ ​século​ ​que​ ​os​ ​trovadores​ ​começaram​ ​a​ ​divulgar​ ​por​ ​toda​​a​
​Europa​ ​o​ ​que​ ​se​ ​convencionou​ ​chamar​ ​de​ ​“amor​ ​cortês”.​ ​Foi​ ​também​ ​esse​ ​o​
​período​ ​em​ ​que​ ​três​​narrativas​​mítico-amorosas​​em​​forma​​de​​poemas​​–​ ​Tristão​​e​
​Isolda​​,​ ​nas​ ​versões​ ​de​ ​Béroul​ ​e​ ​de​​Thomas,​ ​Layla​​e​​Majnum​​,​ ​de​​Nizami,​​e​ ​Gita​
​Govinda​​,​ ​de​​Jayadeva​​–​​foram​​produzidas,​​respectivamente,​​na​​Europa,​​no​​Oriente​
​Médio​ ​e​ ​na​ ​Índia.​ ​A​ ​essa​ ​coincidência​ ​notável,​ ​acrescenta-se​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​que​ ​foi​
​então​ ​que​ ​se​ ​popularizou​ ​na​ ​China​ ​um​ ​dos​ ​seus​ ​mais​ ​famosos​ ​contos​ ​de​ ​amor:​
​Deusa​ ​de​ ​Jade.​ ​(...)​ ​O​ ​caráter​ ​inovador​ ​da​ ​ideia​ ​de​ ​que​ ​o​ ​“amor​ ​sexual​ ​entre​
​homens​ ​e​ ​mulheres​ ​é,​ ​em​ ​si​ ​mesmo,​ ​algo​ ​esplêndido,​ ​um​ ​ideal​​pelo​​qual​​vale​​a​
​pena esforçar-se” é enfatizado (Lobato, 2012, p. 34).​

​A​ ​autora​ ​chama​ ​atenção​ ​para​ ​as​ ​narrativas​ ​mítico-amorosas​ ​surgidas​

​concomitantemente​ ​na​ ​Europa,​ ​Oriente​ ​Médio​ ​e​ ​Índia,​ ​embora​ ​o​ ​caráter​ ​amoroso​ ​entre​

​homens e mulheres, até então, não havia sido explorado desse modo.​

​Ela acrescenta ainda que:​

​Na​ ​Antiguidade​ ​Clássica,​ ​o​ ​amor,​​ou​​seja,​​a​​intimidade​​moral​​com​​a​​mulher,​​era​
​reputado​​infamante,​​porque​​se​​considerava,​​então,​​que​​esta​​não​​era​​de​​modo​​algum​
​digna​ ​do​ ​homem​ ​e​ ​que​ ​ela​ ​só​ ​possuía​ ​uma​ ​alma​ ​vil,​ ​sem​ ​vigor​ ​intelectual​​nem​
​coragem.​ ​Na​ ​literatura​ ​dessa​ ​época,​ ​não​ ​há​ ​nada​​análogo​​ao​​amor​​cantado​​pelos​
​trovadores;​​nenhuma​​das​​tragédias​​gregas​​–​​isto​​é,​​das​​trinta​​que​​nos​​restam​​–​​tem​
​o​​amor​​como​​tema.​​Nessas​​circunstâncias,​​o​​tratamento​​da​​experiência​​erótica​​com​
​mulheres​ ​como​ ​destino​ ​da​ ​vida​ ​–​ ​para​ ​usar​ ​nosso​ ​vocabulário​ ​–​ ​teria​ ​parecido​
​quase​ ​que​ ​ingênua​ ​e​​sentimental.​​O​​camarada,​​o​​rapaz,​​era​​o​​objeto​​exigido​​com​
​toda​ ​cerimônia​ ​do​ ​amor,​ ​e​ ​esse​ ​fato​ ​ocupava​ ​precisamente​ ​o​ ​centro​ ​da​ ​cultura​
​helênica (Lobato, 2012, p. 34).​

​A​ ​autora​ ​enfatiza​ ​o​ ​papel​ ​da​ ​mulher​ ​na​ ​literatura,​ ​até​ ​então,​ ​sem​​contornos​​os​

​quais​​a​​colocasse​​como​​protagonista​​diante​​do​​amor.​​Não​​havia​​relevância​​do​​feminino​​nem​

​sequer​​como​​objeto​​amado,​​pois​​na​​Antiguidade​​Clássica,​​a​​mulher,​​considerada​​indigna,​​era​

​posta​​em​​posição​​inferior​​ao​​homem.​​A​​ela​​cabia​​a​​realização​​de​​seus​​papéis​​sociais,​​sempre​

​inferiores​ ​aos​ ​masculinos,​ ​inclusive​ ​intelectualmente.​ ​Cabe​ ​lembrar​ ​que​ ​na​ ​Antiguidade​

​22​ ​Isso​ ​não​ ​significa​ ​que​ ​o​ ​amor​ ​romântico​ ​tenha​ ​sido​ ​inventado​ ​no​ ​Ocidente,​ ​mas​ ​apenas,​ ​que​ ​o​ ​conceito​
​ocidental​​de​​amor​​(em​​seu​​aspecto​​heterossexual​​e​​humanista),​​se​​não​​inventado​​ou​​descoberto,​​foi​​pelo​​menos​
​desenvolvido no século XII como nunca antes (Singer, 1992, p. 53).​



​93​

​Clássica​​o​​amor​​se​​dava​​entre​​seres​​dispostos​​em​​nível​​de​​igualdade,​​sendo​​assim​​a​​mulher​

​era excluída desse tipo de relação.​

​Outro​​autor​​a​​tratar​​sobre​​a​​temática​​do​​amor​​cortês​​foi​​Rougemont​​(2003).​​Ele​

​nos diz:​

​Já​ ​não​ ​resta​ ​dúvida​​de​​que​​a​​poesia​​europeia​​nasceu​​da​​poesia​​dos​​trovadores​​do​
​século​ ​XII.​ ​Sim,​ ​nos​ ​séculos​ ​XI​ ​e​ ​XII,​ ​a​ ​poesia​ ​de​ ​qualquer​ ​lugar​ ​(húngara,​
​espanhola,​ ​alemã,​ ​siciliana,​ ​toscana,​ ​genovesa,​ ​pisana,​ ​picarda,​ ​champanhesa,​
​flamenga,​ ​inglesa,​ ​etc.)​ ​era​ ​sobretudo​ ​uma​ ​poesia​​de​​Languedoc,​​isto​​é,​​o​​poeta,​
​não​ ​podendo​ ​ser​ ​senão​ ​trovador,​ ​era​ ​obrigado​ ​a​ ​falar​ ​–​ ​e​ ​a​ ​aprender,​ ​se​ ​não​
​soubesse​ ​–​ ​a​ ​língua​ ​provençal.​ ​O​​que​​é​​a​​poesia​​dos​​trovadores?​​A​​exaltação​​do​
​amor​​infeliz.​​Em​​toda​​a​​lírica​​e​​na​​lírica​​de​​Petrarca​​e​​Dante​​há​​somente​​um​​tema:​
​o​ ​amor;​ ​não​ ​o​ ​amor​ ​feliz,​ ​pleno​ ​ou​ ​satisfeito​ ​(esse​ ​espetáculo​ ​nada​ ​pode​
​engendrar),​​mas,​​ao​​contrário,​​o​​amor​​perpetuamente​​insatisfeito;​​enfim,​​há​​apenas​
​dois​ ​personagens:​ ​o​ ​poeta,​ ​que​ ​oitocentas,​ ​novecentas,​ ​mil​ ​vezes​ ​repete​ ​seu​
​lamento, e uma bela, que sempre diz não (Rougemont, 2003, p. 101-2).​

​Para​​o​​autor,​​o​​amor​​cortês​​é​​aquele​​desafortunado​​que​​fora​​cantado​​nos​​séculos​

​XI​ ​e​ ​XII​ ​pelos​ ​trovadores.​ ​Segundo​ ​ele,​ ​esse​ ​tipo​ ​de​ ​amor,​ ​sempre​ ​irrealizável,​ ​era​ ​a​

​temática de toda a poesia trovadoresca. Ele acrescenta:​

​A​​Europa​​não​​conheceu​​poesia​​mais​​profundamente​​retórica;​​não​​somente​​em​​suas​
​formas​ ​verbais​ ​e​ ​musicais,​ ​mas​ ​também,​ ​por​​mais​​paradoxal​​que​​pareça,​​em​​sua​
​própria​ ​inspiração,​ ​já​ ​que​ ​esta​ ​se​ ​baseia​ ​num​ ​sistema​ ​fixo​ ​de​ ​leis​ ​que​ ​serão​
​codificadas​ ​sob​ ​o​ ​nome​ ​de​ ​leys​ ​d’amors.​ ​Mas​ ​também​ ​é​ ​preciso​ ​dizer​ ​que​
​nenhuma​ ​retórica​ ​foi​ ​mais​ ​exaltadora​ ​e​ ​ardente.​ ​O​ ​que​ ​ela​ ​exalta​ ​é​ ​o​ ​amor​ ​à​
​margem​ ​do​ ​casamento,​ ​pois​ ​o​ ​casamento​ ​significa​ ​apenas​ ​a​ ​união​ ​dos​ ​corpos,​
​enquanto​​o​​“Amor”,​​o​​Eros​​supremo,​​é​​a​​projeção​​da​​alma​​para​​a​​união​​luminosa,​
​para​ ​além​ ​de​ ​todo​ ​amor​ ​possível​ ​nesta​ ​vida.​ ​Eis​ ​por​ ​que​ ​o​ ​Amor​ ​pressupõe​ ​a​
​castidade.​ ​“Do​ ​amor​ ​vem​​a​​castidade”,​​canta​​Guilhem​​Montanhagol,​​trovador​​de​
​Toulouse.​ ​O​ ​amor​ ​pressupõe​ ​também​ ​um​ ​ritual:​ ​vassalagem​ ​amorosa.​ ​O​ ​poeta​
​conquistou​ ​sua​ ​dama​ ​pela​ ​beleza​ ​de​ ​sua​ ​homenagem​ ​musical.​ ​De​ ​joelhos,​ ​jura​
​eterna​​fidelidade,​​tal​​como​​se​​faz​​a​​um​​suserano.​​Como​​garantia​​de​​amor,​​a​​dama​
​oferecia​ ​ao​ ​seu​ ​paladino​ ​-poeta​ ​um​ ​anel​ ​de​​ouro,​​ordena-lhe​​que​​se​​levantasse​​e​
​beijava-lhe​​a​​fronte.​​Doravante,​​esses​​amantes​​estarão​​unidos​​pelas​​leis​​da​​cortesia:​
​o​ ​segredo,​ ​a​ ​paciência,​ ​a​ ​moderação,​ ​que​ ​como​ ​veremos,​ ​não​ ​são​ ​exatamente​
​sinônimos​​de​​castidade,​​mas​​sim​​de​​retenção...​​e,​​sobretudo,​​o​​homem​​será​​o​​servo​
​da mulher (Rougemont, 2003, p. 102-3).​

​Temos​ ​aqui​ ​o​ ​amor​ ​cortês​ ​trovadoresco​ ​visto​ ​como​ ​próprio​ ​da​ ​Idade​ ​Média,​

​dotado​ ​de​ ​elementos​ ​bem​ ​definidos,​ ​como​ ​a​ ​vassalagem​ ​amorosa​ ​e​ ​a​ ​manutenção​ ​da​

​castidade,​ ​que​ ​submetia​ ​o​ ​cavaleiro​ ​à​ ​dama​ ​amada,​ ​além​ ​de​ ​ser​ ​sempre​ ​impossível,​

​irrealizável.​

​Segundo​​Rougemont​​(2003),​​mais​​uma​​questão​​para​​ser​​discutida​​é​​a​​relação​​do​

​amor​​cantado​​pelos​​trovadores​​com​​a​​concepção​​social​​vigente​​na​​época.​​Para​​ele,​​um​​ponto​

​a​ ​se​ ​questionar​ ​é​ ​a​ ​origem​ ​desse​ ​modelo​ ​de​ ​amor​ ​“perpetuamente​ ​insatisfeito”,​ ​além​ ​do​

​motivo​​de​​se​​louvar​​uma​​dama​​sempre​​certa​​a​​dizer​​“não”.​​Segundo​​o​​autor,​​nesse​​sentido​​a​

​mulher​ ​estaria​ ​posta​ ​acima​ ​do​ ​homem,​ ​tendo​ ​em​ ​vista​ ​suas​ ​respostas​ ​às​ ​investidas​ ​do​



​94​

​trovador​ ​serem​ ​sempre​ ​negativas.​ ​Sobre​ ​isso,​ ​cabe​ ​a​ ​seguinte​ ​interpelação:​ ​não​ ​estaria​ ​a​

​dama​ ​compelida​ ​a​ ​dizer​ ​“não”​ ​porque​ ​a​ ​sociedade​ ​lhe​ ​impunha​ ​tal​​papel?​​Se​​assim​​fosse,​

​não​ ​havia​ ​superioridade​ ​alguma,​ ​apenas​ ​uma​ ​pseudoliberdade​ ​direcionada​ ​à​ ​dama.​ ​E​ ​se​

​dimensionarmos​ ​a​ ​sociedade​ ​medieval​​ao​​rancor​​do​​período​​direcionado​​à​​figura​​feminina,​

​isso​ ​fica​ ​mais​ ​contundente,​ ​pois​​parece-nos​​paradoxal​​que​​numa​​sociedade​​misógina​​como​

​foi​​a​​do​​medievo​​se​​dê​​maior​​importância​​e​​superioridade​​à​​mulher.​​Outrossim,​​como​​disse​

​Bloch (2001):​

​Em​​suma,​​nunca​​se​​explica​​plenamente​​um​​fenômeno​​histórico​​fora​​do​​estudo​​de​
​seu​​momento.​​Isso​​é​​verdade​​para​​todas​​as​​etapas​​da​​evolução.​​Tanto​​daquela​​em​
​que​​vivemos​​como​​das​​outras.​​O​​provérbio​​árabe​​disse​​antes​​de​​nós;​​“Os​​homens​
​se​​parecem​​mais​​com​​sua​​época​​do​​que​​com​​seus​​pais.”​​Por​​não​​ter​​meditado​​essa​
​sabedoria​​oriental,​​o​​estudo​​do​​passado​​às​​vezes​​caiu​​em​​descrédito​​(Bloch,​​2001,​
​p. 60).​

​Se​​somos​​fruto​​de​​nosso​​tempo,​​como​​nos​​ensina​​Bloch,​​há​​de​​se​​pensar​​o​​quão​

​paradoxal​​é​​esse​​lugar,​​já​​que​​um​​relativo​​tom​​de​​superioridade​​é​​dado​​à​​mulher​​em​​face​​do​

​amor​​cortês,​​porém​​este​​é​​visto​​com​​a​​mesma​​inferioridade​​que​​circundou​​a​​figura​​feminina​

​no medievo.​

​Não​​é​​demais​​lembrar​​mais​​uma​​vez​​que​​a​​Idade​​Média,​​por​​sua​​longa​​duração,​

​é​​um​​certame​​de​​paradoxos​​e​​sendo​​o​​tempo​​definido​​por​​seus​​valores,​​estes​​carregam​​os​​de​

​épocas anteriores, pois traços de outros tempos são residuais em épocas posteriores.​

​Vejamos como Rougemont (2003) continua com sua provocação:​

​De​ ​onde​ ​vem​ ​essa​ ​nova​ ​concepção​ ​do​ ​amor​ ​“perpetuamente​ ​insatisfeito”​ ​e​​esse​
​louvor​ ​entusiasta​ ​e​ ​plangente​ ​de​ ​“uma​​bela​​que​​sempre​​dirá​​não”?​​De​​onde​​vem​
​esse​ ​sábio​ ​lirismo​ ​que​ ​surge​ ​de​ ​repente​ ​para​ ​traduzir​ ​a​ ​nova​ ​paixão?​ ​Não​ ​há​
​exagero​ ​em​ ​sublinhar​ ​o​ ​caráter​ ​miraculoso​ ​desse​ ​duplo​ ​nascimento,​ ​tão​ ​rápido:​
​num​ ​período​ ​de​ ​vinte​ ​anos,​ ​nascimento​ ​de​ ​uma​ ​visão​ ​da​ ​mulher​ ​inteiramente​
​contrária​ ​aos​ ​costumes​ ​tradicionais​ ​–​ ​a​ ​mulher​ ​se​ ​vê​ ​elevada​ ​acima​ ​do​ ​homem​​,​
​tornando-se​ ​seu​ ​ideal​ ​nostálgico​ ​–​ ​e​ ​nascimento​ ​de​ ​uma​ ​poesia​​de​​formas​​fixas,​
​bastante​ ​complexas​ ​e​ ​requintadas,​ ​sem​ ​precedentes​ ​em​ ​toda​ ​a​ ​Antiguidade,​
​inclusive​ ​nos​ ​poucos​ ​séculos​ ​de​ ​cultura​ ​romântica​ ​posteriores​ ​ao​ ​renascimento​
​carolíngio.​ ​Ou​ ​tudo​ ​isso​ ​“cai​ ​do​ ​céu”,​ ​isto​ ​é,​ ​brota​ ​de​ ​uma​ ​inspiração​ ​súbita​ ​e​
​coletiva​ ​–​ ​mas​ ​ainda​ ​seria​ ​necessário​ ​explicar​ ​por​ ​que​​essa​​poesia​​foi​​produzida​
​nesse​​momento​​e​​nesses​​lugares​​bem​​definidos;​​ou​​então​​tudo​​resulta​​de​​uma​​causa​
​histórica​ ​precisa​ ​–​ ​mas,​ ​nesse​ ​caso,​ ​trata-se​ ​de​ ​saber​ ​por​ ​quais​ ​razões​ ​ela​
​permaneceu obscura até nossos dias (Rougemont, 2003, p. 103-4).​

​Rougemont​ ​(2003)​ ​se​ ​pergunta​ ​se​ ​o​ ​modelo​ ​propagado​ ​pelo​ ​amor​ ​cortês​ ​e​ ​o​

​lugar​​de​​superioridade​​dado​​à​​mulher​​seria​​realmente​​novo​​ou​​tal​​concepção​​é​​a​​repetição​​de​

​algo​ ​representado​ ​anteriormente​ ​e​ ​ainda​ ​mais​ ​complexo.​ ​A​ ​partir​ ​desse​ ​questionamento,​

​observemos as palavras de Huizinga (2021):​



​95​

​O​ ​espírito​ ​medieval​ ​sofreu​ ​uma​ ​das​ ​mudanças​ ​mais​ ​importantes​ ​ao​ ​desenvolver​
​pela​ ​primeira​ ​vez​ ​um​ ​ideal​ ​amoroso​ ​com​ ​uma​ ​tônica​ ​negativa.​ ​É​ ​certo​ ​que​ ​a​
​Antiguidade​​também​​cantara​​o​​anseio​​e​​o​​sofrimento​​do​​amor.​​Mas​​será​​que​​ali,​​na​
​verdade,​ ​o​ ​anseio​ ​não​ ​era​ ​apenas​ ​encarado​ ​como​ ​o​ ​adiamento​ ​e​ ​o​ ​estímulo​ ​da​
​indubitável​​realização?​​E,​​nas​​histórias​​de​​amor​​com​​final​​triste​​da​​Antiguidade,​​a​
​frustração​ ​do​ ​desejo​ ​não​ ​era​ ​o​ ​momento​ ​culminante,​ ​mas​ ​sim​ ​a​​cruel​​separação​
​pela​ ​morte​ ​dos​ ​amantes​ ​já​ ​unidos,​ ​como​ ​ocorreu​ ​com​ ​Céfalo​ ​e​ ​Prócris​​23​ ​e​ ​com​
​Píramo​ ​e​ ​Tisbe​​24​​.​ ​O​ ​sentimento​​de​​tristeza​​não​​se​​situava​​na​​insatisfação​​erótica,​
​mas​ ​no​ ​infortúnio​ ​do​ ​destino.​ ​Foi​ ​só​ ​no​ ​amor​ ​cortês​ ​dos​ ​trovadores​ ​que​ ​a​
​insatisfação​ ​em​ ​si​ ​se​ ​tornou​ ​o​ ​motivo​ ​principal.​ ​Criara-se​ ​uma​ ​forma​ ​de​
​pensamento​​erótico​​capaz​​de​​assimilar​​uma​​profusão​​de​​conteúdos​​éticos,​​sem​​por​
​isso​ ​renunciar​ ​por​ ​completo​ ​à​ ​sua​ ​conexão​ ​com​​o​​amor​​natural​​às​​mulheres.​​Do​
​próprio​ ​amor​ ​sensual​ ​brotara​ ​a​ ​servidão​ ​cortês​ ​à​ ​mulher,​ ​sem​ ​nunca​ ​exigir​ ​a​
​realização​ ​amorosa.​ ​O​​amor​​passou​​a​​ser​​o​​campo​​em​​que​​podia​​florescer​​todo​​o​
​aperfeiçoamento​ ​estético​ ​e​ ​moral.​ ​O​ ​amante​ ​nobre,​ ​segundo​ ​a​ ​teoria​ ​do​ ​amor​
​cortês,​​passa​​a​​ser​​virtuoso​​e​​puro​​graças​​ao​​seu​​amor.​​O​​elemento​​espiritual​​ganha​
​cada​​vez​​mais​​espaço​​na​​poesia​​lírica,​​até​​que,​​por​​fim,​​o​​efeito​​do​​amor​​torna-se​
​um​​estado​​de​​santo​​conhecimento​​e​​santa​​devoção:​​la​​vita​​nuova​​(Huizinga,​​2021,​
​p. 196-7).​

​Para​ ​o​ ​autor,​ ​o​ ​amor​ ​cortês​ ​com​ ​toda​ ​a​ ​sua​ ​tônica,​ ​de​ ​fato,​ ​seria​ ​criação​ ​do​

​medievo.​ ​Contudo​ ​ele​ ​aponta​ ​uma​ ​questão​ ​importante,​ ​apesar​ ​de​ ​óbvia:​ ​a​ ​literatura​ ​da​

​Antiguidade​ ​já​ ​trazia​ ​histórias​ ​de​ ​amor​ ​e​ ​amores​ ​com​ ​finais​ ​tristes,​​inclusive.​​A​​diferença​

​mais​​contundente​​entre​​o​​amor​​cortês​​e​​o​​amor​​na​​Antiguidade​​clássica​​é​​que​​no​​primeiro​​a​

​insatisfação​​e​​a​​frustração​​do​​desejo​​se​​tornaram​​o​​motivo​​principal​​das​​histórias,​​enquanto​

​24​ ​Uma​​de​​suas​​redações,​​a​​mais​​conhecida,​​dada​​a​​fortuna​​crítica​​que​​atravessou​​séculos,​​apareceu​​com​​Ovídio​
​(43​​a.C​​-​​ca.​​17​​ou​​18​​d.C.)​​no​​livro​​Metamorfoses​​(IV:​​55-166).​​Não​​se​​sabe​​a​​origem​​da​​história​​narrada​​pelo​
​poeta​​romano,​​cujos​​personagens​​vivem​​um​​amor​​impossível.​​Em​​uma​​versão​​oriental​​do​​mito,​​Píramo​​é​​um​
​rio​ ​e​​Tisbe​​uma​​fonte.​​Píramo,​​de​​fato,​​é​​um​​rio​​da​​Cilícia,​​região​​que​​fica​​na​​costa​​sul​​da​​Ásia​​Menor,​​logo​
​abaixo​ ​do​ ​platô​ ​central​ ​da​ ​Anatólia,​ ​na​ ​Turquia.​ ​Na​ ​versão​ ​ovidiana,​ ​são​ ​dois​ ​jovens​​babilônicos​​sim,​​uma​
​ambientação​​inusual​​(...).​​Píramo,​​“o​​mais​​belo​​dos​​jovens”​​e​​Tisbe,​​“a​​mais​​linda​​dentre​​as​​moças​​do​​Oriente”​
​(Metamorfoses​​IV:​​55),​​viviam​​em​​casas​​contíguas,​​mas​​só​​podiam​​falar​​entre​​si​​através​​da​​fresta​​do​​muro​​que​
​separava​​as​​residências.​ ​Certa​​vez,​​combinaram​​de​​se​​encontrar​​às​​escondidas​​fora​​da​​cidade,​​próximo​​a​​um​
​túmulo,​​em​​cuja​​redondeza​​se​​encontrava​​uma​​amoreira​​e​​uma​​fonte.​ ​À​​noite,​​Tisbe​​sai​​escondida​​com​​o​​rosto​
​sob​​um​​véu​​e​​chega​​ao​​ponto​​de​​encontro​​antes​​do​​amado.​​De​​repente,​​uma​​leoa​​sedenta​​e​​com​​o​​focinho​​sujo​
​de​​sangue​​se​​dirige​​à​​fonte​​para​​saciar​​a​​sede.​​Ao​​ver​​o​​animal,​​Tisbe​​se​​esconde​​em​​uma​​gruta,​​mas​​na​​fuga​
​deixa​ ​cair​ ​o​ ​véu.​ ​Depois​ ​de​ ​saciada​ ​a​ ​sede,​ ​a​ ​leoa​ ​decide​ ​voltar​ ​à​ ​selva.​ ​Ao​ ​ver​ ​o​ ​véu​ ​de​ ​Tisbe​ ​no​ ​chão,​
​abocanha​​o​​mesmo​​e​​deixa​​vestígios​​do​​sangue​​de​​sua​​mandíbula​​no​​tecido.​​Pouco​​depois,​​Píramo​​chega,​​mas​
​não​​vê​​Tisbe.​​Ao​​se​​deparar​​com​​os​​rastros​​do​​animal​​e​​o​​vestígio​​de​​sangue​​no​​véu​​da​​amada,​​ele​​se​​desespera​
​achando​​que​​ela​​tinha​​sido​​morta​​pela​​leoa,​​vai​​até​​o​​pé​​de​​amoreira​​e​​se​​mata​​enfiando​​uma​​espada​​na​​barriga.​
​Seu​​sangue​​jorra​​“tal​​como​​quando​​um​​cano​​estragado​​de​​chumbo​​se​​rompe,​​e,​​por​​um​​fino​​buraco,​​escapa​​um​
​longo​​jato​​de​​água”​​(Metamorfoses​​IV:​​122-124)​​atingindo​​os​​frutos​​da​​árvore,​​que​​adquirem​​a​​“tez​​escura”​​e​
​tingindo​ ​de​ ​“cor​ ​purpúrea​ ​as​ ​amoras​ ​pendentes”​ ​(Metamorfoses​ ​IV:​ ​126-127).​ ​Tisbe,​ ​que​​não​​presenciara​​a​
​tragédia,​ ​decide​​voltar​​para​​narrar​​os​​perigos​​pelos​​quais​​passou​​e​​encontra​​Píramo​​moribundo.​​Desesperada,​
​chora,​ ​arranca​ ​os​ ​cabelos​ ​e​ ​enche​ ​de​ ​lágrimas​ ​as​ ​feridas​​do​​amado,​​que​​morre​​logo​​em​​seguida.​​Ela,​​então,​
​decide​​se​​matar​​com​​a​​mesma​​espada​​que​​tirara​​a​​vida​​do​​amado,​​colocando​​a​​ponta​​sobre​​o​​peito​​e​​deitando-se​
​sobre ela (Tatsch, 2018).​

​23​ ​A​​personagem​​Prócris​​aparece​​na​​mitologia​​grega​​como​​a​​filha​​de​​Erecteu,​​rei​​de​​Atenas,​​e​​esposa​​de​​Céfalo.​
​Entre​​as​​várias​​versões​​de​​sua​​história,​​a​​que​​mais​​se​​perpetuou​​durante​​o​​século​​XVII​​foi​​a​​relatada​​por​​Ovídio​
​em ​​As​ ​Metamorfoses​​ e​ ​em ​​A​ ​Arte​ ​de​ ​Amar​​.​ ​Nessas​ ​duas​ ​obras,​ ​a​ ​tópica​ ​de​ ​seu​ ​mito​ ​envolve​ ​o​ ​ciúme​ ​e​ ​o​
​abandono.​​Na​​primeira,​​seu​​marido​​Céfalo​​a​​abandona​​para​​ficar​​com​​a​​deusa​​Aurora.​​Já​​no​​manual​​ovidiano​
​para​ ​o​ ​amor,​ ​Prócris​ ​é​​a​​mulher​​que​​acusa​​erroneamente​​o​​esposo​​de​​traição​​e​​padece​​por​​este​​erro​​(KUBO,​
​2012).​



​96​

​que​ ​o​ ​momento​ ​culminante​ ​no​ ​outro​ ​era​ ​a​ ​separação​ ​dos​ ​amantes,​ ​já​ ​unidos​ ​por​ ​meio​ ​da​

​morte.​

​Se​​confrontarmos​​as​​citações​​de​​Rougemont​​(2003)​​e​​Huizinga​​(2021)​​arroladas​

​acima,​ ​perceberemos​ ​que​ ​eles,​ ​na​ ​verdade,​ ​dizem​ ​a​ ​mesma​ ​coisa​ ​sob​ ​prismas​ ​diferentes.​

​Rougemont​​(2003)​​não​​acredita​​que​​o​​modelo​​cantado​​nos​​textos​​referentes​​ao​​amor​​cortês​

​no​​medievo​​é​​algo​​completamente​​novo​​e​​não​​sendo​​oriundo​​de​​influências​​de​​outro​​tempo.​

​Já​ ​Huizinga​ ​(2021)​ ​demonstra​ ​o​ ​tipo​ ​de​ ​amor​ ​cantado​​na​​Antiguidade​​e​​aponta​​diferenças​

​incontestáveis​ ​deste​ ​com​ ​o​ ​espírito​ ​do​ ​amor​ ​cortês.​ ​Ao​ ​passo​ ​que​ ​Huizinga​ ​aponta​ ​essas​

​diferenças, podemos identificar a presença da residualidade.​

​O​ ​amor​ ​cortês,​ ​por​ ​mais​ ​diferente​ ​do​ ​expressado​ ​nas​ ​histórias​ ​da​ ​Antiguidade​

​clássica​ ​dele​ ​aproveita​ ​elementos.​ ​Se​ ​observamos​ ​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​,​ ​esses​

​resíduos​ ​se​ ​fundem​ ​de​ ​modo​​a​​coexistirem​​na​​narrativa​​dos​​amantes.​​Pois​​se​​há​​elementos​

​capazes​ ​de​ ​nos​ ​induzirem​ ​a​ ​enquadrar​ ​tal​ ​narrativa​ ​no​​modelo​​de​​amor​​cortês,​​há​​também​

​outros que rememoram a fatalidade clássica da Antiguidade.​

​Tristão​ ​é​ ​um​ ​cavaleiro​ ​honrado​ ​e​ ​destemido​ ​e​ ​Isolda​ ​uma​ ​rainha​ ​amada​ ​pelo​

​povo​​e​​pelo​​rei.​​Há​​aí​​o​​elemento​​de​​inferioridade​​do​​personagem​​masculino​​em​​detrimento​

​da​ ​superioridade​ ​da​ ​personagem​ ​feminina,​ ​há​ ​também​ ​as​ ​características​ ​próprias​ ​dos​

​personagens​ ​envolvidos​​nas​​narrativas​​cortesãs.​​Isolda​​é​​casada​​portanto​​o​​amor​​dos​​dois​​é​

​impossível​ ​de​ ​realizar-se​ ​e​ ​eles​ ​vivem​ ​no​ ​ambiente​ ​da​ ​corte.​ ​Tais​ ​fatos​ ​nos​ ​rementem​

​diretamente​ ​ao​ ​modelo​ ​medieval​ ​de​ ​amor​​cortês,​​porém​​o​​amor​​impossível​​e​​irrealizável​​é​

​fruto​ ​de​ ​um​ ​elemento​ ​novo​ ​nesse​ ​tipo​ ​de​ ​amor​ ​cantado​ ​nas​ ​cortes​ ​medievais,​ ​pois​ ​é​

​desencadeado​ ​por​ ​um​ ​filtro​​mágico​​da​​paixão.​​Mais​​nova​​ainda​​é​​a​​forma​​como​​esse​​amor​

​vai​​sendo​​exposto​​e​​vivenciado​​na​​narrativa,​​pois​​não​​é​​apenas​​espiritual​​ou​​figurativo,​​mas​

​vivenciado carnalmente.​

​Tristão​​e​​Isolda​​não​​se​​negam​​aos​​desejos​​sentidos​​um​​pelo​​outro​​e​​passam​​a​​ter​

​encontros​ ​amorosos​ ​às​ ​escondidas,​ ​pelo​ ​fato​ ​de​ ​esse​ ​amor​ ​ser​ ​socialmente​ ​impossível​ ​em​

​decorrência​​de​​Isolda​​ser​​casada​​e​​em​​razão​​de​​Tristão​​ser​​um​​cavaleiro​​e​​dever​​obediência​

​ao​ ​rei,​ ​esposo​ ​de​ ​sua​ ​amada​ ​e​ ​também​ ​seu​ ​tio.​ ​Depois​ ​de​ ​inúmeros​ ​encontros​ ​eles​ ​são​

​descobertos​ ​e​ ​condenados​ ​à​ ​morte,​ ​mas​ ​conseguem​ ​fugir​ ​para​ ​a​ ​floresta,​ ​onde​ ​passam​ ​a​

​viver.​ ​Depois​​de​​um​​tempo,​​resolvem​​que​​Isolda​​deve​​voltar​​para​​o​​rei​​e​​Tristão​​seguir​​seu​

​caminho​ ​em​ ​outros​ ​reinos.​ ​Conseguem​​fazer​​com​​que​​o​​rei​​aceite​​Isolda​​de​​volta​​e​​Tristão​

​vai para longe.​



​97​

​Nessa​​terra​​distante,​​Tristão​​casa-se​​com​​outra​​Isolda​​pela​​coincidência​​do​​nome,​

​mas​ ​conforme​ ​a​ ​fidelidade​ ​à​ ​amada​ ​cantada​ ​no​ ​amor​ ​cortês,​ ​ele​ ​não​ ​se​ ​relaciona​

​sexualmente​ ​com​ ​a​ ​esposa.​ ​Tristão,​ ​ferido,​ ​manda​ ​chamar​ ​a​ ​amada​ ​Isolda​ ​para​​curá-lo.​​A​

​cura​ ​esperada​ ​por​ ​ele​ ​é,​ ​sem​ ​dúvida,​ ​fisiológica,​ ​pois​ ​ela​ ​era​ ​detentora​ ​de​ ​conhecimento​

​sobre​​o​​uso​​de​​ervas​​curativas,​​mas​​sobretudo​​espiritual,​​pois​​para​​ele​​a​​presença​​da​​amada​​o​

​curaria.​ ​Contudo​ ​a​ ​esposa,​ ​a​ ​outra​ ​Isolda,​​a​​das​​Brancas​​Mãos,​​sabe​​do​​código​​combinado​

​entre​ ​os​ ​amantes​ ​anteriormente:​​“vela​​branca​​no​​barco​​indicaria​​a​​presença​​da​​amada,​​vela​

​preta​ ​a​ ​ausência”.​ ​Desse​ ​modo,​ ​como​ ​devolução​ ​da​ ​apunhalada​ ​sentida,​ ​ao​ ​saber​ ​que​ ​o​

​esposo​ ​não​ ​se​ ​relacionava​​sexualmente​​com​​ela​​por​​amor​​à​​Isolda,​​a​​loura,​​a​​esposa​​indica​

​para Tristão que a vela era preta, embora fosse branca.​

​Quando​​Isolda,​​a​​Loura,​​chega​​para​​encontrar​​o​​amado,​​ele​​já​​havia​​se​​entregado​

​à​​morte,​​por​​acreditar​​na​​ausência​​de​​amor​​de​​sua​​Isolda,​​pois​​se​​esta​​ainda​​o​​amasse,​​teria​

​ido​ ​ao​ ​seu​ ​encontro.​​Com​​isso,​​Isolda,​​a​​amada,​​também​​sucumbe,​​por​​não​​conseguir​​mais​

​viver sabendo da morte de seu Tristão.​

​Se​ ​elencamos​ ​acima​ ​vários​ ​pontos​ ​de​ ​encontro​ ​com​ ​o​ ​amor​ ​cortês,​ ​podemos​

​também​ ​apontar​ ​a​ ​realização​ ​amorosa-sexual​ ​dos​ ​amantes​ ​e​ ​a​ ​tragicidade​ ​da​ ​narrativa​

​conforme pontos convergentes com as narrativas da Antiguidade.​

​Dando​ ​continuidade​ ​à​ ​discussão​ ​sobre​ ​o​ ​amor​ ​cortês,​ ​vejamos​ ​o​ ​que​ ​nos​ ​diz​

​Ortega y Gasset (2019):​

​O​ ​“amor​ ​cortês”,​​descoberto​​e​​cultivado​​nas​​famosas​​“cortes​​de​​amor”​​do​​século​
​XII,​​é​​uma​​forma​​extrema​​de​​erotismo​​espiritualista.​​No​​século​​XIV,​​Dante​​resume​
​um​​século​​e​​meio​​de​​“cortesia”,​​quando​​deseja​​só​​o​​gesto​​de​​Beatriz,​​que​​é​​a​​carne​
​a​ ​expressar​ ​a​ ​alma​​25​ ​(...)​ ​Neste​ ​amor​ ​cortês​ ​a​ ​distância​ ​é​ ​essencial.​ ​É​ ​um​ ​amor​
​visual​ ​ou​ ​de​ ​nostalgia,​ ​distância​ ​no​ ​espaço​ ​e​ ​no​ ​tempo.​ ​É​ ​um​ ​amor​ ​em​ ​que​ ​o​
​amante​ ​dá​ ​tudo​ ​de​ ​si,​ ​vivendo​ ​em​ ​seu​ ​poder​ ​entusiasta.​ ​Nem​ ​sequer​ ​necessita​
​conhecer​​a​​amada:​​sua​​química,​​um​​pouco​​cerebral,​​explode​​só​​de​​ouvir​​o​​louvor​​a​
​uma dama (Ortega y Gasset, 2019, p. 195-196).​

​Dessa​​maneira,​​para​​o​​autor,​​o​​amor​​cortês​​é​​algo​​que​​acontece​​apenas​​no​​plano​

​do​ ​sentir,​ ​portanto​ ​sem​ ​concretização​ ​de​ ​ato​ ​carnal.​ ​É​ ​um​ ​amor​ ​existente​ ​no​ ​“erotismo​

​espiritual”​ ​e​ ​não​ ​pode​ ​ser​ ​considerado​ ​transgressor,​ ​pois​ ​delimita​ ​contundentemente​ ​a​

​distância dos corpos.​

​Se​ ​considerarmos​ ​a​ ​concepção​ ​do​ ​amor​ ​cortês​ ​de​ ​Ortega​ ​y​ ​Gasset,​ ​Tristão​ ​e​

​Isolda​ ​não​ ​se​ ​enquadram​ ​nesse​ ​modelo,​ ​em​​razão​​de​​definitivamente​​viverem​​o​​amor​​para​

​25​ ​O​ ​trecho​ ​mencionado​ ​na​​citação​​de​​Ortega​​y​​Gasset​​é​​o​​seguinte:​​“Coisas​​que​​surgem​​pelo​​seu​​semblante​
​demonstram​​todo​​o​​bem​​do​​paraíso,​​tal​​como​​está​​nos​​olhos,​​no​​sorriso,​​e​​Amor​​o​​traz​​como​​em​​sua​​morada.​
​(Jorge​ ​Wanderley.​ ​A​ ​Lírica​ ​de​ ​Dante.​ ​Rio​ ​de​ ​Janeiro:​ ​Topbooks,​ ​1996.​ ​Poema​ ​LXXXI.​ ​p.​ ​113​ ​(Ortega​ ​y​
​Gasset, 2019, p. 196).​



​98​

​além​ ​do​ ​plano​ ​espiritual,​ ​pois​ ​não​ ​se​ ​privam​ ​dos​ ​encontros​ ​nos​ ​quais​ ​concretizam​

​carnalmente​​seus​​desejos.​​Então,​​apesar​​dos​​muitos​​elementos​​do​​modelo​​de​​amor​​cortês​​já​

​elencados anteriormente, também existem rupturas noutros pontos.​

​Já​​para​​Flori​​(2005),​​apesar​​de​​o​​amor​​cortês​​tratar-se​​do​​sentimento​​apaixonado​

​de​ ​um​ ​dedicado​ ​cavaleiro​ ​por​ ​uma​ ​dama​ ​de​ ​posição​ ​superior​ ​à​ ​sua,​ ​quase​ ​sempre​ ​casada​

​com​ ​seu​ ​senhor,​ ​esse​ ​amor,​ ​diferentemente​ ​do​​que​​fora​​defendido​​anteriormente,​​não​​seria​

​platônico​​26​​, como vemos a seguir:​

​As​ ​convenções​ ​sociais​ ​e​ ​religiosas​ ​levam​ ​então​ ​esse​ ​amor​ ​a​ ​assumir​​um​​caráter​
​secreto,​ ​pleno​ ​de​ ​fantasmas;​​ele​​se​​assimila​​a​​uma​​ardente​​devoção,​​expressa​​em​
​termos​ ​de​ ​vassalagem:​ ​a​ ​vassalagem​ ​amorosa.​ ​A​ ​dama,​ ​por​​pudor​​e​​moderação,​
​por​ ​escolha​ ​também,​ ​impõe​ ​provas​​a​​seu​​pretendente,​​uma​​demora​​que​​retarda​​o​
​momento​​da​​realização.​​Esse​​amor​​adúltero​​não​​é​​de​​forma​​alguma​​platônico.​​Suas​
​características​ ​principais​ ​consistem​ ​antes​ ​de​ ​tudo​ ​na​ ​moderação,​ ​na​ ​tensão​ ​que​
​deve​​manter​​o​​amor​​entre​​o​​desejo​​e​​a​​sua​​satisfação;​​assim​​como​​na​​condenação​
​unânime,​​pelos​​trovadores,​​de​​qualquer​​ciúme​​do​​marido​​que​​o​​levaria​​a​​sequestrar​
​sua​​mulher​​para​​afastá-la,​​de​​maneira​​autoritária​​e​​unilateral,​​da​​adoração​​de​​seus​
​fiéis.​​A​​mulher​​é​​algo​​que​​está​​em​​jogo,​​ela​​não​​é​​mais​​uma​​presa​​nem​​um​​objeto​
​(Flori, 2005, p. 146-7).​

​O​ ​autor​ ​elenca​ ​dois​ ​pontos​ ​divergentes​ ​dos​ ​pensamentos​ ​anteriores.​ ​Primeiro​

​afiança​ ​sobre​ ​o​​amor​​cortês​​não​​ser​​platônico​​27​​,​​pois​​mesmo​​com​​todo​​o​​jogo​​amoroso,​​ele​

​seria​​efetivamente​​consumado​​e​​contundentemente​​adúltero.​​O​​outro​​ponto​​colocado​​é​​o​​fato​

​de a mulher não ser vislumbrada como objeto.​

​27​ ​O​​termo​​amor​​platônico​​aqui​​mencionado​​pelo​​autor​​é​​compreendido​​como​​um​​amor​​espiritual,​​aquele​​que​
​não​​se​​efetiva.​​Sabemos,​​contudo,​​ser​​esta​​uma​​questão​​mais​​profunda,​​contudo​​fiquemos​​com​​a​​compreensão​
​popular, visto que o amor platônico não é nosso foco de pesquisa.​

​26​ ​“A​ ​expressão​ ​platônico​ ​apareceu​ ​pela​ ​primeira​ ​vez​ ​no​ ​século​ ​XV.​ ​Na​​Atenas​​antiga,​​Platão​​havia​​feito​​o​
​primeiro​​tratado​​ocidental​​sobre​​o​​amor.​​Quando​​a​​cultura​​greco-romana​​foi​​recuperada​​na​​Europa,​​na​​época​​do​
​Renascimento,​ ​filósofos​ ​europeus​ ​passaram​ ​a​ ​ler​ ​e​ ​debater​ ​seus​ ​escritos.​ ​Foi​ ​nesse​ ​contexto​ ​que​ ​o​ ​italiano​
​Marsilio​​Ficino​​empregou​​pela​​primeira​​vez​​para​​se​​referir,​​em​​meios​​acadêmicos,​​ao​​conceito​​descrito​​na​​obra​
​de​ ​Platão.​ ​No​ ​século​ ​XVII,​ ​o​ ​poeta​ ​inglês​ ​Sir​ ​William​ ​D’Avenant​ ​popularizou​ ​o​ ​sentido​ ​de​ ​amor​ ​não​
​correspondido,​​de​​idealização​​distante​​e​​de​​relação​​de​​pouca​​proximidade.​​Foi​​então​​que​​o​​amor​​platônico​​foi​
​associado​​à​​contemplação​​da​​pessoa​​amada,​​que​​é​​inatingível.​​Por​​muito​​tempo,​​para​​falar​​de​​amor​​platônico,​
​lia-se​​D’Avenant.​​Ele​​entendia​​que​​o​​amor​​não​​tinha​​a​​ver​​com​​o​​enlace​​físico,​​mas​​sim​​com​​uma​​adoração​​a​
​um​​objeto​​idealizado,​​quase​​imaculado.​​(...)​​Entretanto,​​é​​preciso​​olhar​​de​​perto​​o​​tratado​​e​​a​​filosofia​​de​​Platão​
​para​ ​entender​ ​o​ ​que​ ​uma​ ​coisa​ ​tem​ ​a​ ​ver​ ​com​ ​a​ ​outra​ ​e​​porque​​se​​tornam​​correlacionadas.​​Platão​​criou​​um​
​sistema​ ​filosófico​ ​comumente​ ​chamado​ ​de​ ​teoria​ ​das​ ​ideias.​ ​Seu​ ​objetivo​ ​era​ ​encontrar​ ​a​ ​essência​ ​de​ ​cada​
​coisa,​​o​​que​​a​​definia​​enquanto​​tal.​​Em​​outras​​palavras,​​Platão​​não​​queria​​descobrir​​o​​que​​era​​o​​amor​​em​​casos​
​específicos​​(...)​​para​​isso,​​ele​​escreveu​​o​​diálogo​ ​O​​banquete​​.​ ​Acontece​​que,​​no​​contexto​​cultural​​grego,​​havia​
​três​ ​concepções​ ​de​ ​amor:​ ​philia​​,​ ​ágape​ ​e​ ​eros​​.​ ​A​ ​primeira​ ​dizia​ ​respeito​ ​a​​uma​​simpatia​​mútua,​​como​​uma​
​amizade;​ ​a​ ​segunda,​ ​ao​ ​amor​ ​abnegado,​​altruísta​​e​​incondicional;​​e​​a​​terceira,​​ao​​amor​​sensual,​​que​​provoca​
​êntase​​e​​frenesi​​quando​​diante​​do​​objeto​​amado.​​E​​é​​principalmente​​sobre​​esse​​último​​tipo​​de​​amor​​que​​escreve​
​Platão.​​No​​diálogo​ ​O​​banquete​​,​ ​por​​meio​​de​​conversas,​​o​​filósofo​​recria​​um​​encontro​​de​​Sócrates,​​seu​​mestre,​
​na​​casa​​do​​grego​​Agatão.​​Lá​​estavam​​alguns​​dos​​dramaturgos,​​políticos​​e​​sofistas​​importantes​​da​​época:​​Fedro,​
​Pausânias,​​Erixímaco,​​Aristófanes​​e​​Alcibíades.​​Os​​convidados​​combinaram​​que​​iriam​​beber​​e​​discursar​​sobre​
​o​ ​amor.​ ​O​ ​mais​​belo​​discurso​​seria​​aplaudido​​e​​o​​amigo,​​saudado​​como​​campeão.​​(...)​​Para​​Platão,​​o​​melhor​
​discurso​ ​é​ ​justamente​ ​o​ ​de​ ​Sócrates​ ​(...)​ ​Sócrates​ ​oferece​ ​uma​ ​lição​ ​valiosa.​ ​Se​ ​o​ ​amor​ ​é​ ​a​ ​força​ ​que​ ​nos​
​empurra​​para​​o​​que​​não​​temos,​​e​​o​​que​​não​​temos​​é​​o​​belo​​e​​o​​bom,​​e​​sendo​​a​​sabedoria​​a​​coisa​​mais​​bela​​que​
​existe,​ ​o​ ​amor​ ​quer​ ​mesmo​ ​é​ ​atingir​ ​o​ ​conhecimento.​ ​Assim,​ ​o​ ​amor​ ​é,​ ​antes​ ​de​ ​tudo,​ ​um​ ​projeto​ ​de​
​investigação. É filosofia” (Nogueira, 2021, p. 102-107).​



​99​

​Vejamos,​ ​porém,​ ​tais​ ​colocações​ ​diante​ ​de​ ​um​ ​cenário​ ​do​ ​medievo,​ ​no​ ​qual​ ​a​

​mulher​ ​foi​ ​reiteradamente​ ​fonte​ ​do​ ​mal,​ ​do​ ​pecado​ ​e​ ​considerada​ ​inferior,​ ​como​ ​afirma​

​Macedo (1999):​

​A​ ​mulher​ ​era​​vista​​pelos​​religiosos​​como​​“naturalmente”​​inferior​​ao​​“sexo​​viril”.​
​Deus​ ​havia​ ​criado​ ​primeiro​ ​o​ ​homem.​ ​Ele​​foi​​criado​​à​​imagem​​e​​semelhança​​do​
​Todo-Poderoso.​ ​Ela​ ​era​ ​meramente​ ​um​ ​reflexo​ ​da​ ​imagem​ ​masculina,​ ​uma​
​imagem​ ​secundária.​ ​Sexos​ ​diferentes,​​ambos​​uniam-se​​pelo​​casamento.​​Contudo,​
​não​​se​​tornavam​​iguais.​​Considerada​​a​​responsável​​pela​​queda​​da​​humanidade​​no​
​pecado,​​a​​dominação​​do​​esposo​​sobre​​ela​​e​​as​​dores​​do​​parto​​eram​​vistos​​como​​seu​
​castigo.​ ​(...)​ ​A​ ​inferioridade​ ​feminina​ ​provinha​ ​da​ ​fragilidade​ ​do​ ​sexo,​ ​da​ ​sua​
​fraqueza​ ​ante​ ​os​ ​perigos​ ​da​ ​carne.​ ​No​ ​centro​ ​da​ ​moral​ ​cristã​ ​existia​ ​uma​​aguda​
​desconfiança​​em​​relação​​ao​​prazer.​​Ele,​​segundo​​os​​moralistas,​​mantinha​​o​​espírito​
​prisioneiro​ ​do​ ​corpo,​ ​impedindo-o​ ​de​ ​se​ ​elevar​ ​em​ ​direção​​a​​Deus.​​As​​ideias​​de​
​Buchard​ ​de​ ​Worms,​ ​um​ ​bispo​ ​germânico​ ​do​ ​início​ ​do​ ​século​ ​XII,​ ​exemplifica​
​muito​ ​bem​ ​o​ ​posicionamento​ ​dos​ ​contemporâneos​ ​a​ ​respeito​ ​das​ ​mulheres.​ ​Na​
​parte​​XIX​​do​​seu​​famoso​ ​Decretum​​,​ ​intitulada​​Medicus​​,​​apresenta​​certos​​traços​​da​
​personalidade​ ​feminina:​ ​são​ ​essencialmente​ ​pérfidas,​ ​frívolas,​ ​luxuriosas,​
​impulsionadas naturalmente para a fornicação (Macedo, 1999, p. 19-20).​

​Pesa​ ​sobre​ ​a​ ​figura​ ​da​ ​mulher​ ​traços​ ​capazes​ ​de​ ​caracterizá-la​ ​como​ ​a​

​representação​ ​do​ ​que​ ​há​ ​de​ ​mais​ ​nefasto​ ​na​ ​face​ ​da​ ​terra,​ ​não​ ​sendo​ ​esta​ ​uma​ ​imagem​

​isolada.​ ​Segundo​ ​Byington​ ​(2015),​ ​sobre​ ​o​ ​Malleus​ ​Maleficarum​ ​–​ ​O​ ​Martelo​ ​das​

​Feiticeiras​​, escrito em 1487 pelos inquisidores Heinrich​​Kramer e James Sprenger:​

​Ainda​​que​​a​​Bula​​Papal,​​que​​investiu​​Sprenger​​e​​Kramer​​como​​inquisidores​​contra​
​a​ ​bruxaria,​ ​mencione​ ​bruxos​ ​e​ ​bruxas,​ ​o​ ​Malleus​ ​é​ ​dirigido​ ​principalmente​ ​às​
​bruxas.​​Seu​​texto​​é​​alimentado​​pelo​​ódio​​à​​mulher,​​pela​​misoginia,​​em​​função​​da​
​qual​ ​lhe​ ​são​ ​atribuídas​ ​características​ ​desabonadoras,​ ​amealhadas​
​enciclopedicamente​​e​​interpretadas​​com​​conotações​​machistas,​​as​​mais​​pejorativas,​
​na​​primeira​​parte​​do​​livro,​​para​​justificar​​as​​práticas​​terríveis​​descritas​​na​​terceira​
​parte:​ ​“Mas​ ​a​ ​razão​ ​natural​​está​​em​​que​​a​​mulher​​é​​mais​​carnal​​que​​o​​homem,​​o​
​que​ ​se​ ​evidencia​ ​pelas​​suas​​muitas​​abominações​​carnais.​​E​​convém​​observar​​que​
​houve​​uma​​falha​​na​​formação​​da​​primeira​​mulher,​​por​​ter​​sido​​ela​​criada​​a​​partir​​de​
​uma​ ​costela​ ​recurva,​ ​ou​ ​seja,​ ​uma​ ​costela​ ​do​ ​peito,​ ​cuja​ ​curvatura​ ​é,​ ​por​ ​assim​
​dizer,​ ​contrária​ ​à​ ​retidão​​do​​homem.​​E​​como,​​em​​virtude​​dessa​​falha,​​a​​mulher​​é​
​animal​ ​imperfeito,​ ​sempre​ ​decepciona​ ​e​ ​mente”​ ​(​​Maleus​​,​ ​Parte​ ​1,​ ​Questão​ ​VI)​
​(Byinton, 2015, p. 39).​

​Byington​ ​(2015)​ ​explica​ ​o​ ​contexto​ ​de​ ​repressão​ ​e​ ​desvalorização​ ​da​ ​mulher​

​imposto​ ​pela​ ​Igreja,​ ​estendendo-se​ ​o​ ​Malleus​ ​Maleficarum​ ​-​ ​O​ ​Martelo​ ​das​ ​Feiticeiras​

​como​​representação​​da​​sociedade​​misógina​​da​​época,​​repressora​​e​​culpabilizadora​​da​​figura​

​feminina. Vejamos o que acrescenta o autor:​

​Este​​ódio​​à​​mulher​​misturou-se,​​na​​Inquisição​​e​​no​​Malleus​​,​​à​​atração​​mórbida​​por​
​ela​​devido​​à​​sexualidade​​culturalmente​​reprimida​​e​​à​​sua​​desvalorização​​na​​Igreja.​
​Isso​ ​fez​ ​com​ ​que​ ​a​ ​tortura​ ​para​ ​se​ ​obter​ ​confissões​ ​de​ ​bruxaria​ ​incluísse​
​procedimentos​​tarados,​​ou​​seja,​​sexualmente​​perversos,​​que​​incluíam​​o​​voyeurismo​
​e​​o​​sadismo.​​As​​mulheres​​eram​​despidas​​e​​seus​​cabelos​​e​​pelos​​raspados,​​à​​procura​
​de​ ​objetos​ ​enfeitiçados​ ​escondidos​ ​em​ ​suas​ ​partes​ ​íntimas​ ​“que​ ​não​ ​devem​ ​ser​
​mencionadas”.​​(​​Malleus​​,​ ​Parte​​III,​​Questão​​XV)​​As​​torturas​​praticadas​​são​​difíceis​



​100​

​de​ ​imaginar,​ ​mas​ ​o​ ​texto​ ​dá​ ​ideia​ ​de​ ​terem​ ​sido​ ​terríveis,​ ​sobretudo​ ​porque​ ​o​
​processo​​recomendado​​pelo​​Malleus​​é​​um​​delírio​​francamente​​paranóico,​​orientado​
​para​​se​​obter​​confissões,​​e​​não​​para​​se​​verificar​​a​​culpabilidade​​(Byinton,​​2015,​​p.​
​39).​

​Embora​ ​seja​ ​sempre​ ​importante​ ​levarmos​ ​em​ ​consideração​ ​a​ ​longa​​duração​​da​

​Idade​ ​Média,​ ​como​ ​já​ ​apontamos​ ​no​ ​Capítulo​ ​2,​ ​é​ ​também​ ​a​ ​mesma​ ​característica​

​afiançadora​ ​a​ ​qual​ ​perdurou​ ​e​ ​ainda​ ​reverbera​ ​na​ ​aura​ ​culpável​ ​sobre​ ​a​ ​mulher,​ ​pois​

​entendemos​ ​essa​ ​longa​ ​duração​ ​como​ ​residual​ ​de​ ​uma​ ​época​ ​na​ ​outra​ ​e​ ​assim​

​sucessivamente.​

​Nos​ ​parece​ ​equivocada,​ ​portanto,​ ​a​ ​visão​ ​de​​Flori​​(2005)​​diante​​de​​um​​cenário​

​extremamente​ ​preconceituoso,​ ​misógino​ ​e​ ​violento​ ​contra​ ​a​ ​mulher​ ​da​ ​Idade​ ​Média.​ ​Esta​

​não​ ​era​ ​vista​ ​apenas​ ​como​ ​inferior,​ ​mas​ ​como​ ​propriedade​ ​do​ ​marido,​ ​o​ ​que​ ​deixa​

​transparecer​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​uma​ ​mínima​ ​possibilidade​ ​de​ ​adultério,​ ​sem​ ​que​ ​essa​ ​mulher​

​viesse​ ​a​ ​sofrer​ ​dura​ ​penalidade.​ ​Dessa​ ​forma,​ ​o​ ​amor​ ​cortês,​ ​sendo​ ​literário,​ ​não​ ​poderia​

​sublimar​ ​a​ ​realidade​ ​cultural​ ​da​ ​época.​ ​Assim​ ​também​ ​estaria​ ​equivocada​ ​a​ ​afirmação​ ​do​

​estudioso​​de​​que​​a​​mulher​​nesse​​contexto​​não​​mais​​era​​vista​​como​​presa​​ou​​objeto,​​já​​que​​o​

​próprio​​autor​​faz​​uma​​asserção​​contraditória,​​ao​​afirmar:​​“A​​mulher​​é​​algo​​que​​está​​em​​jogo,​

​ela​​não​​é​​mais​​uma​​presa​​nem​​um​​objeto”​​(Flori,​​2005,​​p.​​146-7).​​Em​​nosso​​entendimento,​

​ao​ ​admitir​​que​​a​​mulher​​está​​em​​jogo,​​ao​​contrário​​do​​que​​transparece,​​ele​​apenas​​reitera​​o​

​lugar​ ​de​ ​objeto​ ​ou​ ​de​ ​presa​ ​relegado​ ​à​ ​ela.​ ​Qual​ ​o​ ​significado​ ​de​ ​estar​ ​em​​jogo​​senão​​ser​

​disputada como objeto almejado e adquirido?​

​É​ ​importante​ ​pensar​​no​​quanto​​de​​incoerência​​há​​em​​deixar​​de​​observar​​a​​ideia​

​de​ ​inferioridade​ ​feminina​ ​vigente​ ​no​ ​medievo,​ ​pois​ ​isso​ ​nos​ ​parece​ ​ultrajante.​ ​É​ ​possível​

​admitir​ ​que​ ​devido​ ​ao​ ​caldo​ ​cultural​ ​formador​​do​​medievo​​existia​​certa​​contradição​​diante​

​da​​figura​​feminina,​​porém​​não​​esqueçamos​​que​​a​​mulher​​foi​​massacrada​​nesse​​período​​como​

​poucas​ ​vezes​ ​na​ ​história.​ ​Basta​ ​lembrarmos​ ​da​ ​Inquisição​ ​e​ ​da​ ​quantidade​ ​de​ ​mulheres​

​condenadas à morte sem motivos justificáveis sob nenhuma ótica.​

​No​​entanto,​​quando​​falamos​​em​​amor​​cortês,​​tratamos​​de​​uma​​dama​​medieval​​a​

​qual​​um​​cavaleiro​​dirigia​​seu​​amor.​​Ela​​era​​possuidora​​de​​privilégios,​​pois​​detinha​​posses​​e​

​se​ ​encontrava​ ​num​ ​lugar​ ​de​ ​regalia.​ ​Apesar​ ​do​ ​olhar​ ​negativo​ ​sobre​ ​o​ ​feminino,​ ​em​

​decorrência​​de​​sua​​posição,​​a​​dama​​se​​encontrava​​socialmente​​melhor​​do​​que​​a​​maioria​​das​

​mulheres,​

​Federici​ ​(2017,​ ​p.​ ​290)​ ​chama​ ​atenção​ ​para​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​a​ ​maioria​ ​das​ ​mulheres​

​vítimas​ ​da​ ​Inquisição​ ​na​ ​Europa​ ​ser​ ​camponesa,​ ​dessa​ ​maneira​ ​a​ ​misoginia​ ​sofrida​ ​pelas​

​mulheres​​diferia​​de​​acordo​​com​​seu​​status​​social.​​Assim,​​a​​dama​​cantada​​no​​amor​​cortês,​​de​



​101​

​fato,​​ocupava​​um​​lugar​​diferenciado​​da​​mulher​​comum,​​pois​​aí​​tínhamos​​a​​mulher​​palaciana,​

​da​​alta​​sociedade​​medieval.​​Contudo,​​mesmo​​diante​​dessa​​benesse,​​percebemos​​seu​​lugar​​de​

​inferioridade​​em​​relação​​ao​​cavaleiro,​​o​​que​​confirmaria​​nosso​​entendimento​​de​​a​​dama​​não​

​ocupar​​uma​​posição​​de​​igualdade​​e​​sim​​de​​ser​​posta​​no​​papel​​de​​presa​​ou​​objeto,​​negado​​por​

​Flori (2005, p.146-7), como já mencionamos anteriormente.​

​Podemos​ ​observar​ ​que​ ​mesmo​ ​as​ ​damas​ ​medievais​ ​estavam​ ​sob​ ​o​ ​julgo​ ​dos​

​homens.​​Isolda,​​por​​exemplo,​​é​​condenada​​por​​adultério​​pelo​​rei​​Marc,​​seu​​esposo,​​como​​a​

​seguir:​

​A​ ​rainha​ ​foi​ ​arrastada​ ​até​ ​a​ ​fogueira​ ​de​ ​espinheiros​ ​que​ ​ardia.​ ​(...)​ ​Isolda​
​mantinha-se​​de​​pé​​diante​​da​​labareda.​​A​​multidão,​​em​​volta,​​gritava,​​maldizia​​o​​rei.​
​Maldizia​​os​​traidores.​​28​​As​​lágrimas​​desciam​​pelo​​seu​​rosto.​​Ela​​estava​​vestida​​com​
​um​ ​estreito​​casacão​​cinzento,​​onde​​corria​​uma​​rendinha​​de​​ouro​​fino​​–​​um​​fio​​de​
​ouro​ ​estava​ ​entrançado​ ​em​ ​seus​ ​cabelos​ ​que​ ​caíam​ ​até​ ​seus​ ​pés.​ ​Quem​​pudesse​
​vê-la​ ​tão​ ​bela​ ​sem​ ​se​ ​deixar​ ​tomar​ ​de​ ​compaixão​ ​por​ ​ela​ ​teria​ ​um​ ​coração​ ​de​
​traidor​​29​​.​ ​Deus!​ ​Como​ ​seus​ ​braços​ ​estavam​ ​apertados​ ​naquelas​ ​cordas!​ ​Ora,​
​acontece​ ​que​ ​cem​ ​leprosos,​ ​deformados,​ ​a​ ​carne​ ​roída​ ​e​ ​toda​ ​esbranquiçada,​
​atraídos​ ​com​ ​suas​ ​muletas​ ​pelo​ ​som​ ​das​​matracas,​​acotovelavam-se​​em​​torno​​da​
​fogueira​ ​e,​ ​sob​ ​suas​ ​pálpebras​ ​inchadas,​ ​seus​ ​olhos​​ensanguentados​​gozavam​​do​
​espetáculo.​​Yvain,​​o​​mais​​horrendo​​dos​​enfermos,​​gritou​​para​​o​​rei​​como​​uma​​voz​
​estridente:​ ​-​ ​Sire,​ ​tu​ ​queres​ ​lançar​ ​essa​ ​mulher​​neste​​braseiro,​​é​​boa​​justiça,​​mas​
​breve​ ​demais.​ ​Este​ ​grande​ ​fogo​​tê-la-á​​queimado​​rapidamente,​​este​​grande​​vento​
​depressa​ ​espalhará​ ​suas​ ​cinzas.​​E​​logo​​que​​estas​​labaredas​​se​​apagarem​​sua​​pena​
​estará​​terminada.​​Queres​​que​​eu​​te​​ensine​​um​​castigo​​pior,​​de​​maneira​​que​​ela​​viva,​
​mas​ ​com​ ​grande​ ​opróbrio​ ​e​ ​sempre​ ​desejando​ ​a​ ​morte?​ ​Rei,​ ​queres?​ ​O​ ​rei​
​respondeu:​ ​-​ ​Quero,​ ​sim,​ ​a​ ​vida​ ​para​ ​ela,​​mas​​com​​grande​​opróbrio​​e​​pior​​que​​a​
​morte...​ ​Quem​ ​me​ ​ensinar​ ​um​ ​suplício​ ​desses,​ ​terá​ ​minha​ ​predileção.​ ​–​ ​Sire,​
​dir-te-ei​ ​meu​ ​pensamento​ ​em​ ​breves​ ​palavras.​ ​Vê,​ ​tenho​ ​ali​ ​cem​ ​companheiros.​
​Dá-nos​ ​Isolda,​ ​e​ ​que​ ​ela​ ​seja​ ​de​ ​todos​ ​nós!​ ​O​ ​mal​​atiça​​os​​nossos​​desejos.​​Se​​a​
​deres​ ​a​ ​teus​ ​leprosos,​ ​nunca​ ​mulher​ ​alguma​ ​terá​ ​tido​ ​pior​ ​fim​ ​(Bédier,​ ​1988,​​p.​
​58-59).​

​Isolda​​é​​inicialmente​​condenada​​por​​Marc​​à​​fogueira​​e​​posteriormente​​sua​​pena​​é​

​substituída​ ​por​ ​um​​castigo​​considerado​​ainda​​maior,​​ela​​é​​entregue​​a​​cem​​leprosos​​para​​ser​

​possuída.​​Tudo​​isso​​ocorre,​​inclusive,​​sem​​qualquer​​julgamento​​e​​mesmo​​que​​houvesse,​​não​

​garantiria​ ​a​ ​redenção​ ​da​ ​rainha,​ ​visto​ ​que​ ​seus​ ​julgadores​ ​eram​ ​os​ ​próprios​​acusadores.​​O​

​episódio é um ato de extrema crueldade, desfeito apenas porque Tristão a salva.​

​Devemos​​lembrar​​aqui​​a​​condenação​​primeira​​de​​Isolda​​à​​fogueira.​​Embora​​não​

​seja​ ​acusada​ ​de​​bruxaria,​​é​​condenada​​exatamente​​da​​mesma​​forma​​que​​as​​condenadas​​por​

​bruxaria​ ​ou​ ​feitiçaria.​ ​Embora​ ​não​ ​haja​ ​indícios​ ​referentes​ ​à​ ​Isolda​ ​bruxa,​ ​podemos​

​29​ ​Mais uma vez a palavra traidor aparece como característica de quem se coloca contra os amantes.​

​28​ ​Os​​traidores​​aqui​​referidos​​são​​os​​barões​​que​​acusam​​Tristão​​e​​Isolda​​de​​traição.​​Como​​temos​​dito,​​o​​narrador​
​está​​sempre​​a​​favor​​dos​​amantes,​​assim​​como​​a​​figura​​divina​​evocada​​pelo​​narrador.​​Desta​​forma,​​todo​​aquele​
​que se coloca contra os amantes é que é traçado como traidor.​



​102​

​considerá-los​ ​traços​ ​da​ ​complexidade​ ​de​ ​multiculturas​ ​ou​ ​dos​ ​resíduos​ ​culturais​ ​diversos​

​presentes na narrativa dos amantes.​

​Sob​​outro​​ângulo,​​também​​poderíamos​​indagar​​se​​um​​hipotético​​adultério​​do​​rei​

​sofreria​ ​algum​ ​tipo​ ​de​ ​questionamento​​ou​​punição,​​além,​​é​​claro,​​de​​estabelecermos​​Isolda​

​como​​a​​razão​​da​​querela​​que​​se​​apresentava​​entre​​Marc​​e​​Tristão,​​até​​então​​mantenedores​​de​

​uma​​relação​​de​​plena​​e​​mútua​​lealdade,​​pois​​o​​cavaleiro,​​além​​de​​sobrinho​​do​​rei,​​nutria​​por​

​ele amor de filho e Marc, por sua vez, amava o sobrinho com amor paterno.​

​Num​ ​outro​ ​momento,​ ​Marc​ ​é​ ​incitado​ ​por​ ​alguns​ ​de​ ​seus​ ​barões​ ​a​ ​submeter​

​Isolda a um julgamento demasiadamente cruel, como vemos a seguir:​

​-Rei,​​ouve​​a​​nossa​​palavra.​​Tinhas​​condenado​​a​​rainha​​sem​​julgamento,​​e​​fora​​um​
​crime​​abominável.​​Hoje​​a​​absolves​​sem​​julgamento:​​não​​é​​incidir​​no​​mesmo​​crime​
​também?​​Ela​​nunca​​se​​justificou,​​e​​os​​barões​​do​​teu​​país​​reprovam​​a​​vós​​ambos.​​É​
​melhor​ ​que​ ​lhe​ ​aconselhes​ ​que​ ​ela​ ​mesma​ ​peça​ ​o​ ​julgamento​ ​de​ ​Deus.​​Que​​lhe​
​custará,​ ​sendo​ ​inocente,​ ​jurar​​pelos​​ossos​​dos​​santos​​que​​nunca​​pecou?​​Inocente,​
​segurar​​um​​ferro​​em​​brasa?​​Assim​​o​​quer​​o​​costume,​​e​​por​​esta​​prova​​fácil​​estarão​
​para sempre dissipadas as suspeitas antigas (Bédier, 1988, p. 85).​

​Marc,​ ​considerado​ ​rei​ ​justo​ ​e​ ​bondoso​ ​durante​ ​toda​ ​a​ ​narrativa,​ ​num​ ​primeiro​

​momento​ ​até​ ​reage​ ​com​ ​demasiada​ ​cólera​ ​contra​ ​os​ ​homens​ ​que​ ​sugerem​ ​tal​ ​julgamento,​

​mas​​acaba​​submetendo​​a​​rainha​​a​​tal​​ato,​​pois​​quando​​relata​​à​​ela​​sobre​​o​​ocorrido,​​esta​​se​​vê​

​obrigada​ ​a​ ​ceder​ ​à​ ​vontade​ ​dos​ ​súditos​ ​como​ ​única​ ​maneira​ ​de​ ​livrar-se​ ​de​ ​uma​ ​vez​ ​por​

​todas da repetida acusação de adultério.​

​Do​ ​mesmo​ ​modo,​ ​outra​ ​famosa​ ​história​ ​da​​matéria​​da​​Bretanha​​pertencente​​ao​

​ciclo​​arturiano​​é​​a​​de​​Genevra,​​esposa​​e​​rainha​​do​​Rei​​Arthur​​e​​amante​​de​​Lancelote,​​um​​dos​

​célebres​​cavaleiros​​desse​​ciclo.​​Os​​barões​​do​​reino​​sugerem​​a​​morte​​da​​rainha​​pela​​fogueira,​

​tal​ ​qual​ ​se​ ​fazia​ ​com​ ​outras​ ​mulheres​ ​acusadas​​dos​​mais​​diversos​​crimes,​​sobremaneira​​os​

​entendidos como bruxaria pela Igreja, tal qual Isolda também fora submetida. Vejamos:​

​De​ ​manhã,​​à​​hora​​de​​prima,​​quando​​os​​barões​​se​​reuniram​​no​​paço,​​disse​​o​​rei:​​-​
​Senhor,​​o​​que​​se​​deve​​fazer​​com​​a​​rainha,​​por​​justiça?​​-E​​os​​barões​​se​​fecharam​​em​
​conselho;​​perguntaram​​a​​Agravaim​​o​​que​​se​​devia​​fazer,​​e​​aos​​outros​​dois​​irmãos.​
​E​​eles​​disseram​​que​​ela​​deveria​​morrer​​infamada,​​porque​​havia​​feito​​muito​​grande​
​deslealdade,​​quando​​no​​lugar​​do​​rei,​​que​​tão​​bom​​homem​​era,​​havia​​deixado​​deitar​
​outro​ ​cavaleiro.​ ​–​ ​E​ ​dizemos,​ ​por​ ​justiça,​ ​que​ ​por​ ​isso​ ​está​ ​condenada​ ​à​ ​morte​
​(Anônimo, 1992, p. 121).​

​Desse​ ​modo,​ ​vale​ ​salientar​ ​a​ ​condição​ ​feminina​ ​compelida​ ​pela​ ​vontade​

​masculina,​ ​fosse​ ​por​ ​meio​ ​do​ ​poder​​social,​​régio​​ou​​pelo​​religioso,​​isso​​se​​dava​​sempre​​de​

​forma​ ​arbitrária,​ ​na​ ​maioria​ ​dos​ ​casos​ ​sem​ ​possibilidade​ ​de​ ​recorrer​ ​a​ ​justificativas​ ​ou​

​possíveis absolvições das acusadas.​



​103​

​Observa-se​ ​que​ ​o​ ​adultério​ ​só​ ​é​ ​atribuído​ ​como​ ​crime​ ​às​​mulheres,​​pois​​quase​

​não​ ​há​ ​referência​ ​a​ ​adultérios​ ​masculinos​ ​e,​ ​quando​ ​citados,​ ​não​ ​ganham​ ​dimensão​

​criminosa, diferente das ocorrências com mulheres.​

​Diante​​de​​uma​​sociedade​​patriarcal​​e​​misógina​​como​​a​​da​​Idade​​Média,​​o​​papel​

​ocupado​ ​pela​ ​mulher​ ​na​ ​maioria​ ​das​ ​relações​ ​sociais​ ​ou​ ​afetivas​ ​era​ ​extremamente​

​desqualificado.​

​Resta-nos​ ​lembrar​ ​que​ ​resíduos​ ​desse​ ​período​ ​ainda​ ​são​ ​observados​ ​na​

​atualidade,​​desde​​a​​visão​​negativa​​da​​figura​​da​​bruxa​​na​​literatura​​e​​no​​cinema​​até​​a​​aura​​de​

​feiúra e demonização que circunda a crença popular diante da imagem feminina.​

​Desejamos​​tratar​​aqui​​sobre​​o​​amor​​de​​modo​​a​​compreendê-lo​​para​​além​​de​​um​

​sentimento,​ ​pois​ ​está​ ​imbuído​ ​de​ ​compreensões​ ​sociais.​ ​Ao​ ​elencarmos​ ​tais​ ​elementos,​ ​é​

​impossível​ ​não​ ​enfatizar​ ​o​ ​feminino,​ ​pelo​ ​fato​ ​de​ ​nosso​ ​enfoque​ ​ser,​ ​sobremaneira,​ ​a​

​personagem Isolda.​

​Segundo​​Vainfas​​(1992),​​contudo​​visualizam-se​​dois​​tipos​​de​​amor​​coexistentes​

​na​ ​Idade​ ​Média,​ ​o​ ​amor​ ​cortês​ ​e​ ​o​ ​amor​ ​cavalheiresco.​ ​Isso​ ​pode​ ​ser​ ​importante​ ​para​

​compreendermos os elementos da época. Segundo nos fala o autor:​

​Foi​ ​à​​margem​​dos​​tratados​​de​​moral​​que​​surgiram​​concepções​​mais​​secularizadas​
​do​​amor,​​retratando​​ou​​imaginando​​os​​“sentimentos​​profanos”​​entre​​duas​​pessoas.​
​Amor​ ​estilizado,​ ​sem​ ​dúvida,​ ​mas​ ​portador​ ​de​ ​uma​ ​extraordinária​ ​novidade:​ ​a​
​personalização​​dos​​amantes.​​Amor​​entre​​o​​homem​​e​​a​​mulher​​e,​​por​​isso​​mesmo,​
​adúltero​​ou,​​pelo​​menos,​​não-conjugal.​​Foram​​esses​​amores​​fora​​do​​casamento​​ou​
​retratados​ ​por​ ​duas​ ​das​ ​principais​ ​manifestações​ ​literárias​ ​do​ ​Ocidente,​ ​entre​ ​os​
​séculos​ ​XI​ ​e​ ​XIV:​ ​a​ ​literatura​ ​cavalheiresca​ ​e​ ​a​ ​poesia​ ​dos​​trovadores.​​Mas​​não​
​seriam​ ​ambos​ ​os​ ​gêneros​ ​do​ ​“amor​ ​cortês”​ ​da​ ​Baixa​ ​Idade​ ​Média?​ ​Talvez​ ​no​
​cenário​​–​​a​​corte​​aristocrática​​–,​​talvez​​na​​importância​​atribuída​​à​​mulher,​​mas​​não​
​na​​origem​​social​​dos​​escritores​​ou​​na​​concepção​​de​​amor​​por​​eles​​expressa.​​(...)​​a​
​literatura​ ​cortesã,​ ​feita​ ​por​ ​homens​ ​da​ ​nobreza,​ ​ainda​ ​que​ ​deserdados,​​teria​​sido​
​portadora​ ​de​ ​uma​​concepção​​cavalheiresca​​do​​amor,​​de​​uma​​erótica​​derivada​​dos​
​valores​ ​aristocráticos,​​ao​​passo​​que​​a​​poesia​​trovadoresca,​​escrita​​em​​sua​​maioria​
​por​ ​poetas​ ​de​ ​condição​ ​humilde,​ ​seria​ ​a​ ​mais​ ​genuína​ ​manifestação​ ​do​ ​“amor​
​cortês”, responsável pela “invenção do casal amoroso” (Vainfas, 1992, p. 52-3).​

​O​ ​autor​ ​mostra​ ​a​ ​subdivisão​ ​do​ ​amor​ ​no​ ​medievo​ ​nos​ ​fazendo​ ​pensar​ ​nessa​

​diferenciação​​e​​trazendo​​à​​baila​​questões​​preponderantes​​presentes​​na​​narrativa​​de​​Tristão​​e​

​Isolda.​ ​Há​ ​na​ ​história​ ​dos​ ​amantes​ ​uma​ ​mescla​ ​desses​ ​dois​ ​tipos​ ​de​ ​amor.​ ​Tanto​ ​há​

​elementos​ ​que​ ​permitem​ ​entendê-los​ ​como​ ​amantes​ ​aos​ ​moldes​ ​da​ ​literatura​ ​cortesã,​ ​feita​

​por​ ​homens​ ​da​ ​nobreza​ ​e​ ​devido​ ​à​ ​presença​ ​de​ ​valores​ ​aristocráticos,​ ​como​ ​também​ ​há​

​elementos​​da​​poesia​​trovadoresca,​​que​​embora​​escrita​​por​​poetas​​humildes​​e​​trazendo​​em​​si​

​tais​ ​valores,​ ​em​ ​contrapartida,​ ​seria​ ​a​ ​mais​ ​genuína​ ​manifestação​ ​do​ ​amor​ ​cortês​ ​e​

​responsável pela invenção do casal amoroso. Vejamos como complementa Vainfas (1992):​



​104​

​Desde​ ​os​ ​poemas​ ​de​ ​Guilherme​ ​IX​ ​de​ ​Aquitânia,​ ​os​ ​escritos​ ​da​ ​nobreza​
​abandonaram​ ​o​ ​exclusivismo​ ​da​ ​narrativa​ ​épica,​ ​enveredando​ ​pelo​ ​romance​
​sentimental​​e​​pelo​​canto​​de​​amor​​à​​mulher.​​Mas,​​entre​​os​​poemas​​de​​Guilherme​​e​​o​
​inacabado​ ​Perceval​​,​ ​de​ ​Chrétien​ ​de​ ​Troyes,​ ​o​ ​amor​ ​foi​ ​imaginado​ ​de​ ​várias​
​maneiras.​​Inúmeros​​textos​​cantavam​​a​​proeza​​do​​cavaleiro​​que​​arriscava​​a​​vida​​em​
​defesa​ ​da​ ​amada​ ​donzela​ ​ameaçada​ ​por​ ​um​ ​dragão​ ​ou​ ​por​ ​um​ ​raptor.​ ​Noutros​
​textos,​ ​a​ ​erótica​ ​se​ ​manifestava​ ​na​ ​descrição​ ​dos​ ​torneios,​ ​como​​no​ ​Perceforest​​,​
​onde​ ​as​ ​mulheres​ ​retiravam,​ ​um​ ​após​ ​o​ ​outro,​ ​todos​ ​os​ ​seus​ ​adornos,​ ​e​ ​os​
​entregavam​​a​​cavaleiros​​prestes​​a​​combater,​​até​​ficarem​​com​​a​​cabeça​​descoberta​​e​
​sem​ ​mangas.​​A​​narrativa​​e​​o​​costume​​da​ ​justa​ ​preludiavam​​um​​futuro​​casamento​
​ou,​ ​talvez,​ ​um​ ​adultério.​ ​E​ ​foi​ ​este,​ ​principalmente,​ ​o​ ​tema​ ​dos​ ​romances​ ​da​
​nobreza:​ ​a​ ​paixão​ ​entre​ ​um​ ​jovem​ ​rapaz​​e​​uma​​mulher​​casada​​–​​fato​​corriqueiro​
​nos​ ​castelos​ ​medievais.​ ​Vemos,​ ​em​ ​tais​ ​textos,​ ​um​ ​amor​ ​que​ ​desafiava​ ​as​
​convenções​ ​e​ ​as​ ​alianças​ ​inerentes​ ​ao​ ​casamento,​ ​impelindo​​jovens​​apaixonados​
​para​​o​​encontro​​proibido,​​para​​o​​enlace​​dos​​corpos.​​Mas​​vemos​​também​​a​​“moral​
​dos​ ​guerreiros”:​ ​a​ ​humilhação​ ​dos​ ​adúlteros​ ​e​ ​o​ ​desagravo​ ​da​ ​honra.​ ​Num​
​conhecido​​romance​​do​​século​​XII,​​a​​moral​​dos​​cavaleiros​​suplantava​​a​​dos​​padres:​
​Isolda,​ ​pega​ ​em​ ​flagrante​​adultério,​​dispunha-se​​a​​sofrer​​a​ ​ordália​​,​ ​e​​Tristão,​​por​
​sua​ ​vez,​ ​oferecia-se​ ​para​ ​combater​ ​três​ ​barões​ ​em​ ​campo​ ​aberto.​ ​O​ ​sermão​
​purgatório​​proposto​​pelos​​bispos​​não​​encontrava​​lugar​​no​​mundo​​dos​​guerreiros.​​E,​
​assim,​ ​na​ ​medida​ ​em​ ​que​ ​personalizava​ ​os​ ​amantes,​ ​o​ ​amor​ ​cavalheiresco​ ​se​
​afastava​ ​do​ ​amor​ ​cristão,​ ​movendo-se​ ​no​ ​círculo​ ​de​ ​uma​ ​“erótica​ ​profana”​
​(Vainfas, 1992, p. 53-4).​

​O​​amor​​de​​Tristão​​e​​Isolda,​​como​​cita​​Vainfas​​(1992),​​é​​uma​​elaboração​​do​​amor​

​cavalheiresco​​por​​figurar​​a​​moral​​dos​​guerreiros,​​bem​​como​​a​​humilhação​​dos​​adúlteros​​e​​o​

​desagravo​ ​da​ ​honra,​ ​no​ ​caso​ ​do​ ​rei,​ ​isso​ ​tudo​ ​transgredindo​ ​os​ ​dogmas​ ​da​ ​igreja,​ ​ao​

​aproximar os amantes da “erótica profana”. O autor complementa:​

​Assim​ ​era​ ​o​ ​amor​ ​cortês​ ​cantado​ ​pelos​ ​trovadores.​ ​Jafré​ ​Rudel,​ ​Macabru,​
​Cercamon​​e​​quase​​todos​​os​​menestréis​​dos​​séculos​​XII​​e​​XIII​​faziam​​um​​hino​​ao​
​amor​ ​simbólico​ ​e​ ​inatingível.​ ​O​ ​amante​ ​dessas​ ​estórias​ ​era​ ​sempre​ ​pobre,​
​socialmente​ ​inferior​ ​à​ ​dama​ ​cortejada​ ​e​ ​se​ ​dispunha​ ​a​ ​qualquer​ ​sacrifício​ ​para​
​provar​​o​​seu​​amor.​​Era,​​como​​o​​cavaleiro​​da​​nobreza​​cortesã,​​um​​herói​​disposto​​ao​
​sacrifício,​​mas​​não​​buscava​​o​​encontro​​carnal​​com​​sua​​amada;​​fazia​​simplesmente​
​uma​​declaração,​​uma​​confissão​​de​​amor,​​fosse​​pelo​​gesto,​​pela​​amável​​conversa​​ou​
​pelo​ ​simples​ ​olhar.​ ​E​ ​a​ ​retribuição​ ​esperada​ ​era​ ​um​ ​ato​ ​de​ ​carinho,​ ​um​
​reconhecimento​ ​de​ ​amor,​ ​nunca​ ​a​ ​entrega​ ​do​ ​corpo.​ ​A​ ​dama​ ​sempre​ ​casada​
​participava​ ​de​ ​um​ ​adultério​ ​simbólico,​ ​espiritual,​ ​e​ ​a​ ​ela​ ​cabia​ ​a​ ​iniciativa​ ​de​
​desafiar​​o​​amante​​a​​provar​​o​​seu​​sentimento.​​Enlace​​de​​corações,​​jamais​​mistura​​de​
​corpos, eis o encontro idealizado na cortesia trovadoresca (Vainfas, 1992, p. 55).​

​Apesar​ ​de​ ​o​ ​amante,​ ​no​ ​caso​ ​Tristão,​ ​ser​ ​socialmente​ ​inferior​ ​à​ ​dama​ ​Isolda,​

​conforme​​ocorre​​no​​amor​​cortês,​​ele​​não​​é​​exatamente​​pobre,​​por​​direito,​​é​​também​​um​​rei,​

​embora tenha preferido se tornar cavaleiro no reino de seu tio.​

​Por​ ​outro​ ​lado,​ ​Tristão​ ​está​ ​disposto​ ​a​​sacrifícios​​por​​Isolda,​​desde​​o​​momento​

​da​​luta​​contra​​um​​dragão​​para​​conquistá-la​​como​​esposa,​​embora​​faça​​isso​​em​​nome​​do​​tio,​

​até​​quando​​abre​​mão​​da​​vida​​de​​cavaleiro​​em​​nome​​desse​​amor.​​Noutro​​ponto,​​não​​podemos​

​esquecer​ ​como​ ​se​ ​dá​ ​o​ ​adultério​ ​nada​ ​simbólico​ ​entre​ ​Isolda​ ​e​ ​Tristão,​ ​pois​ ​se​ ​unem​

​carnalmente e vivem um caso amoroso de fato.​



​105​

​Continuando​ ​com​ ​o​ ​enfoque​ ​teórico,​ ​citemos​ ​agora​ ​Ortega​ ​y​​Gasset​​(2019).​​O​

​autor​​chama​​atenção​​para​​a​​dificuldade​​de​​caracterizar​​“todas​​as​​espécies​​de​​amor”​​(p.​​194),​

​pois​ ​segundo​ ​ele,​ ​quando​ ​se​ ​fala​ ​em​ ​diferentes​​amores,​​o​​faz​​de​​forma​​relativa.​​Apesar​​de​

​sempre​ ​ter​ ​o​ ​enfoque​ ​do​ ​humano,​ ​isso​ ​se​ ​dá​ ​de​ ​modo​ ​diverso,​ ​porque​ ​é​ ​necessário​

​compreender o recorte da cultura e do tempo no qual está inserido.​

​Segundo o autor:​

​O​ ​“amor​ ​romântico”​ ​é​ ​uma​ ​das​ ​criações​ ​mais​ ​sugestivas​ ​da​ ​evolução​ ​humana,​
​parecendo​​incrível​​que​​não​​se​​tenha​​pretendido​​jamais​​–​​ao​​menos​​que​​eu​​saiba​​–​
​sua​​análise​​e​​filiação.​​Isto​​indica​​que,​​aproximadamente,​​tudo​​se​​acha​​por​​fazer​​e​
​que​​então​​é​​possível​​produzir​​os​​livros​​mais​​interessantes.​​O​​amor​​romântico!​​Eis​
​aqui​​um​​exemplo​​do​​que​​antes​​se​​chamava​​“modas​​de​​amor”.​​Sucedeu​​à​​galanteria​
​do​ ​século​ ​XVIII,​ ​que,​ ​por​ ​sua​ ​vez,​ ​não​ ​era​ ​senão​ ​outra​ ​moda​ ​subsequente​ ​à​
​“estima”​ ​do​ ​século​ ​XVII,​ ​ao​ ​amor​ ​platônico​ ​do​ ​XV;​ ​enfim,​ ​ao​ ​“amor​ ​cortês​​do​
​século​​XII​​e​​“gentil”​​do​​XV.​​Desnecessário​​aproximar-se,​​empunhando​​a​​lupa,​​do​
​detalhe​​histórico​​para​​que​​surja​​diante​​de​​nós​​com​​seu​​perfil​​diferente​​tão​​variada​
​fauna erótica (Ortega y Gasset, 2019, p. 194).​

​O​ ​termo​ ​“amor​ ​romântico”,​ ​embora​ ​muito​ ​difundido,​ ​é​ ​mais​ ​uma​ ​visão​

​observada​ ​do​ ​que​ ​propriamente​ ​um​ ​modelo,​ ​segundo​ ​o​ ​autor.​ ​E​ ​mais,​ ​podemos​ ​alcançar​

​apenas​ ​uma​ ​aproximação​ ​intelectual​ ​de​ ​sua​ ​essência,​ ​tendo​ ​em​ ​vista​ ​sermos​ ​fruto​ ​da​

​mentalidade​ ​da​ ​época​ ​a​ ​qual​ ​pertencemos.​ ​Desse​ ​modo,​ ​teremos​ ​uma​ ​visão​ ​a​ ​partir​ ​de​

​nossas​ ​crenças​ ​e​ ​entendemos​ ​este​ ​ou​ ​aquele​ ​tipo​ ​de​ ​amor​ ​de​ ​acordo​ ​com​​as​​vivências​​e​​a​

​época. Para ele:​

​Ainda​ ​que​ ​sejamos​ ​irremediavelmente​ ​fiéis​ ​a​ ​outra​ ​forma​ ​menos​ ​nova​ ​de​ ​amar,​
​pressentimos​​as​​graças​​peculiares​​deste​​estilo​​mais​​recente,​​desejando-as​​também.​
​A​ ​vida​ ​é​ ​sempre​ ​apetecível,​ ​e​ ​dez​ ​existências​ ​diferentes​ ​não​ ​nos​ ​permitiriam​
​renunciar​​sem​​nostalgia​​da​​undécima.​​É​​que​​de​​fora​​vemos​​uma​​nova​​cena​​erótica,​
​e​​como​​não​​participamos​​da​​raiz​​vital​​que​​a​​engendra,​​só​​podemos​​aproximar-nos​
​intelectualmente​​de​​sua​​essência.​​E​​o​​intelecto​​é​​ato​​de​​comparação.​​Assim​​o​​novo​
​amor​​aparece-nos​​sobre​​o​​fundo​​de​​que​​nos​​exercitávamos​​destacando-se​​dele​​por​
​suas características diferenciais (Ortega y Gasset, 2019, p. 193).​

​Outrossim,​ ​é​ ​possível​ ​considerar​ ​o​ ​amor​ ​como​ ​traço​ ​culturalmente​ ​distinto​ ​da​

​mentalidade​ ​difundida​ ​numa​ ​determinada​ ​sociedade​ ​e​ ​capaz​​de​​abarcar​​elementos​​que​​vão​

​se​ ​acumular​ ​ao​ ​longo​ ​dos​ ​tempos,​ ​os​ ​resíduos.​ ​Embora​ ​esses​ ​componentes​ ​sofram​

​modificações,​ ​atualizações​ ​e​ ​cristalizações​ ​por​ ​meio​​dos​​polimentos​​estéticos​​oriundos​​das​

​obras​ ​literárias,​ ​por​​exemplo,​​são​​passíveis​​de​​serem​​observados,​​contudo​​tal​​entendimento​

​será​ ​sempre​ ​incompleto,​ ​tendo​ ​em​ ​vista​ ​sermos​ ​fruto​ ​de​ ​nosso​ ​tempo,​ ​segundo​ ​Ortega​ ​y​

​Gasset (2019).​



​106​

​Le​​Goff​​(2016)​​também​​enfatiza​​que​​o​​amor​​é​​concebido​​de​​forma​​diferente​​ao​

​longo​​do​​tempo,​​contudo​​na​​Idade​​Média​​parece​​haver​​certo​​tom​​de​​modernidade​​diante​​do​

​que havia antes em torno das relações. Para o autor:​

​Há,​ ​no​ ​entanto,​ ​nessa​ ​época,​ ​um​ ​sentimento​ ​cuja​ ​transmutação​ ​parece​
​decididamente​​moderna.​​É​​o​​amor.​​O​​refinamento​​dos​​sentimentos​​entre​​dois​​seres​
​parecia​ ​confinado,​ ​na​​sociedade​​viril​​e​​guerreira​​da​​época​​propriamente​​feudal,​​à​
​amizade​ ​entre​ ​homens.​ ​No​ ​próprio​ ​nível​ ​da​ ​erudição,​ ​a​ ​gênese​ ​do​ ​amor​ ​cortês​
​permanece​ ​obscura.​ ​O​ ​que​ ​ele​ ​deve​ ​à​​poesia​​e​​à​​civilização​​muçulmanas?​​Quais​
​seus​​vínculos​​com​​o​​catarismo?​​Terá​​sido​​a​​heresia​​que​​Alexander​​Denommy​​viu​
​nele,​ ​talvez​ ​confundindo-o​ ​com​ ​excessiva​ ​facilidade​ ​com​ ​o​ ​Tratado​ ​do​ ​Amor​​,​
​escrito​​por​​volta​​de​​1185​​por​​André​​Capelão,​​do​​qual​​Etienne​​Tempier,​​em​​1277,​
​com​ ​seu​ ​simplismo​ ​habitual,​ ​extraiu​ ​algumas​ ​afirmações​ ​chocantes​ ​para​
​condená-las​ ​atropeladamente​ ​com​ ​o​ ​tomismo​​30​​,​ ​o​ ​averroísmo​​31​ ​e​ ​algumas​​outras​
​doutrinas,​​entre​​as​​mais​​avançadas​​da​​época,​​que​​não​​lhe​​agradavam?​​No​​plano​​da​
​interpretação,​ ​a​ ​discussão​ ​não​ ​se​ ​encerrou.​ ​Ao​ ​passo​ ​que​ ​muitos​ ​insistiam​ ​no​
​caráter​ ​“feudal”​ ​da​ ​concepção​ ​do​ ​amor​ ​inspirado​ ​aparentemente​ ​pelas​ ​relações​
​entre​ ​senhor​ ​e​ ​vassalo,​ ​sendo​​o​​senhor,​​neste​​caso,​​a​​dama​​como​​resgate​​do​​belo​
​sexo,​ ​outros​​viam​​nele​​uma​​forma​​de​​revolta​​contra​​a​​moral​​sexual​​desse​​mesmo​
​mundo​ ​feudal.​ ​Quanto​ ​à​ ​mulher,​ ​terá​ ​encontrado​ ​nele​ ​uma​ ​promoção​ ​ou​ ​sua​
​transformação​​em​​objeto?​​É​​bem​​verdade​​que​​o​​amor​​cortês​​era​​antimatrimonial​​e​
​que​ ​o​ ​casamento​ ​era​ ​o​ ​terreno​ ​privilegiado​ ​para​ ​um​ ​combate​ ​que​ ​tendia​ ​a​
​revolucionar​ ​não​​apenas​​os​​costumes,​​mas​​também​​a​​sensibilidade.​​Reivindicar​​a​
​autonomia​​do​​sentimento,​​pretender​​que​​pudessem​​existir​​outras​​relações​​entre​​os​
​sexos​ ​que​ ​não​ ​as​ ​do​ ​instinto,​ ​da​ ​força,​​do​​interesse​​ou​​do​​conformismo​​era​​algo​
​verdadeiramente novo (Le Goff, 2016, p. 340-1).​

​Essas​ ​relações​ ​eram​ ​novas,​ ​segundo​ ​ele,​ ​pois​ ​até​ ​então​ ​existiam​ ​de​ ​forma​

​marcadamente​​bem​​definidas,​​se​​davam​​por​​intermédio​​do​​social,​​do​​político​​e​​do​​religioso.​

​Quando​​se​​desloca​​de​​algum​​modo​​a​​relação​​homem-mulher​​para​​um​​plano​​não​​racional,​​e​

​sobretudo​​a​​mulher-dama​​como​​senhora​​e​​o​​homem-cavaleiro​​como​​vassalo,​​há,​​no​​mínimo,​

​um estranhamento.​

​Pelos​​motivos​​já​​elencados​​anteriormente,​​acreditamos​​que​​a​​mulher​​continua​​a​

​ser​ ​objeto​ ​nesse​ ​tipo​ ​de​ ​relação,​ ​fazendo-se​ ​necessário​ ​inseri-la​ ​como​​personagem​​atuante​

​nas​​relações,​​pois​​a​​ela​​caberia​​nessa​​relação​​alguma​​voz,​​mesmo​​havendo​​ainda​​o​​valor​​do​

​patriarcado socialmente estabelecido. Le Goff acrescenta:​

​O​ ​amor​ ​cortês,​ ​no​ ​entanto,​ ​será​ ​de​ ​fato​ ​o​ ​amor​ ​à​ ​provençal?​ ​O​​mais​​belo​​amor​
​cortês​​não​​é​​o​​de​​Tristão​​e​​Isolda,​​que​​pertencem​​ao​​tema​​da​​Bretanha?​​Acontece​
​que,​​para​​além​​desse​​protesto​​e​​dessa​​revolta,​​o​​amor​​cortês​​conseguiu​​encontrar​​o​
​milagroso​​equilíbrio​​entre​​alma​​e​​corpo,​​coração​​e​​espírito,​​sexo​​e​​sentimento.​​Para​
​além​​dos​​ouropéis​​de​​vocabulário​​e​​de​​rito​​que​​fazem​​dele​​um​​fenômeno​​de​​época,​
​para​​além​​do​​maneirismo​​e​​dos​​exageros​​da​​escolástica​​cortês​​e,​​é​​claro,​​das​​tolices​

​31​ ​Diz​​respeito​​ao​​nome​​latinizado​​Averróis​​referente​​ao​​filósofo​​islâmico​​Ibn-Rushd​​Abu​​al​​Walid.​​Deu​​grande​
​ênfase​​à​​obra​​aristotélica​​e​​sua​​oposição​​à​​influência​​da​​religião​​sobre​​a​​filosofia​​levaram​​à​​desconfiança​​por​
​parte dos ortodoxos (Loyn, 1997, p. 38).​

​30​ ​Conjunto​​de​​doutrinas​​filosóficas​​e​​teológicas​​de​​São​​Tomás​​de​​Aquino,​​influenciado​​por​​Aristóteles,​​Platão​
​e​​Santo​​Agostinho.​​Suas​​ideias​​marcaram​​expressivamente​​toda​​a​​filosofia​​medieval​​(Imbach;​​Oliva,​​2021,​​p.​
​13).​



​107​

​dos​​trovadores​​modernos,​​resta​​o​​dom​​imperecível​​que,​​de​​todas​​as​​formas​​mortais​
​que​ ​ela​ ​cria,​ ​uma​ ​civilização​ ​lega​ ​à​ ​sensibilidade​ ​humana.​ ​Citar​ ​seria​ ​risível,​ ​é​
​preciso​​ler:​​“Senhores,​​agrada-vos​​ouvir​​um​​conto​​de​​amor​​e​​de​​morte?”​​e​​também​
​“em​​alegria​​tenho​​minha​​esperança,​​coração​​leve​​e​​firme​​querer”​​(Le​​Goff,​​2016,​
​p. 341-2).​

​O​ ​autor​ ​chama​ ​atenção​ ​para​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​o​ ​amor​ ​cortês,​ ​como​ ​o​ ​conhecemos,​

​ultrapassar​ ​os​ ​modelos​ ​pré-definidos,​ ​porque​ ​traz​ ​o​ ​exato​ ​equilíbrio​ ​entre​ ​alma​ ​e​ ​corpo,​

​coração​ ​e​ ​espírito,​ ​sexo​ ​e​ ​sentimento,​ ​como​ ​ocorre​ ​na​ ​narrativa​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​e​ ​a​

​despeito​ ​do​ ​que​ ​se​ ​vinha​ ​pregando​ ​como​ ​modelo​ ​desse​ ​tipo​ ​de​ ​relação.​ ​Ele​ ​arremata​ ​sua​

​teoria​ ​com​ ​duas​ ​citações​ ​retiradas​ ​de​ ​diversas​ ​versões​ ​da​ ​narrativa​​dos​​amantes,​​nas​​quais​

​salienta-se o teor trágico amoroso.​

​Para​​além​​do​​amor​​cortês​​e​​de​​uma​​visão​​de​​“amor​​romântico”,​​outro​​modelo​​de​

​amor​​a​​ser​​considerado​​quando​​falamos​​em​​Tristão​​e​​Isolda​​é​​aquele​​definido​​a​​partir​​de​​sua​

​incomensurável medida trágica, o amor-paixão, como veremos a seguir.​

​4.2 Na trilha do Amor-paixão​

​Se​ ​buscássemos​ ​sintetizar​ ​em​ ​poucas​ ​palavras​ ​O​ ​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​,​

​teríamos​ ​a​ ​dizer​ ​que​ ​Tristão,​ ​um​ ​cavaleiro,​ ​e​ ​Isolda,​ ​uma​ ​dama​ ​medieval,​ ​tornaram-se​

​amantes​ ​e​ ​isso​ ​ocorreu​ ​por​ ​tomarem​ ​juntos​ ​o​ ​filtro​ ​da​ ​paixão.​ ​São​ ​apenas​ ​esses​ ​quatro​

​elementos​ ​principais​ ​formadores​ ​da​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​ ​das​ ​Cornualhas:​ ​um​ ​cavaleiro,​

​uma​ ​dama,​ ​uma​ ​poção​ ​mágica​ ​e​ ​uma​ ​relação​ ​transgressora​ ​e​ ​proibida.​ ​Muitos​ ​outros​

​elementos​​vão​​se​​somando​​à​​narrativa​​a​​fim​​de​​se​​realizar​​um​​desenho​​melhor​​estruturado​​da​

​história,​ ​por​ ​assim​ ​dizer,​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​aventuras,​ ​acréscimo​ ​de​ ​outros​ ​personagens​ ​e​

​características​ ​variadas,​ ​de​ ​modo​ ​a​ ​se​ ​obter​ ​algo​ ​capaz​ ​de​ ​atravessar​ ​o​ ​tempo​ ​de​ ​forma​

​longeva e prolífera, como ocorre com os personagens.​

​Sendo​​o​​filtro​​mágico​​um​​dos​​elementos​​mais​​importantes​​da​​narrativa​​é​​viável​

​pensar​​na​​sua​​importância,​​pois​​daí​​brota​​a​​paixão​​desmedida​​dos​​amantes​​na​​obra.​​Segundo​

​Lebrun (1988):​

​Ninguém​​se​​encoleriza​​intencionalmente.​​Ora,​​a​​qualificação​​bom/mau​​supõe​​que​
​aquele​ ​que​ ​assim​ ​julga​ ​escolheu​ ​agir​​assim,​​Um​​homem​​não​​escolhe​​as​​paixões.​
​Ele​​não​​é,​​então,​​responsável​​por​​elas,​​mas​​somente​​pelo​​modo​​como​​faz​​com​​que​
​elas​​se​​submetam​​à​​sua​​ação.​​É​​deste​​modo​​que​​os​​outros​​o​​julgam​​sob​​o​​aspecto​
​ético,​​isto​​é,​​apreciando​​seu​​caráter.​​Só​​pode​​ser,​​aliás,​​desta​​forma.​​Pois​​um​​juízo​
​ético​ ​seria​ ​simplesmente​ ​impossível​​se​​não​​houvesse​​como​​regular​​as​​paixões.​​A​
​excelência​ ​ética​​–​​que​​traduziremos​​muito​​imperfeitamente​​por​​virtude​​–​​só​​pode​
​ser​​determinada​​pelo​​modo​​de​​reagir​​às​​paixões​​e,​​mais​​precisamente,​​pelo​​modo​
​como​ ​um​ ​homem​ ​pode​ ​temperá-las.​ ​Sempre​ ​que​ ​eu​ ​ajo​ ​de​ ​modo​ ​a​ ​revelar​​meu​
​caráter,​ ​meu​ ​comportamento​ ​emotivo​ ​entra​ ​sempre​ ​em​ ​jogo,​ ​pois​ ​os​ ​outros​ ​não​



​108​

​dispõem​​de​​outro​​critério​​para​​me​​julgar.​​Sem​​as​​paixões,​​também​​não​​haveria​​uma​
​escala​ ​de​ ​valores​ ​éticos.​ ​Sem​ ​as​ ​paixões,​ ​ou​ ​antes,​ ​sem​ ​a​ ​possibilidade​​que​​nós​
​temos​ ​de​ ​dosá-las.​ ​Pois​ ​as​ ​paixões​ ​e​ ​as​ ​ações​ ​são​ ​movimentos​ ​e,​ ​como​ ​tais,​
​contínuas,​​isto​​é,​​grandezas​​que​​podem​​ser​​divididas​​sempre​​em​​partes​​menores​​e​
​em​ ​graus​ ​menores,​ ​de​ ​tal​ ​forma​ ​que,​ ​quando​ ​ajo,​ ​me​ ​é​ ​sempre​ ​possível​ ​fixar​ ​a​
​intensidade​ ​passional​ ​exata​ ​apropriada​ ​à​ ​situação.​ ​Sem​ ​dúvida,​ ​essa​ ​escala​
​passional​​é​​limitada.​​Há​​um​​grau​​além​​do​​qual​​nenhum​​ser​​humano​​pode​​suportar​
​uma​​emoção​​e​​um​​grau​​de​​apatia​​abaixo​​do​​qual​​não​​há​​como​​descer​​(a​​ausência​
​absoluta​ ​do​ ​medo​ ​só​ ​existe​ ​para​ ​um​ ​deus​ ​ou​​para​​um​​animal)​​(Lebrun,​​1988,​​p.​
​19).​

​Lebrun​​(1988)​​nos​​fala​​da​​involuntariedade​​da​​paixão​​e​​a​​conceitua​​mediante​​as​

​respostas​ ​do​ ​humano​ ​diante​ ​dos​ ​valores​ ​aos​ ​quais​ ​está​​exposto.​​Ele​​também​​explica​​como​

​esse​​sentimento​​vai​​sendo​​dosado​​de​​acordo​​com​​a​​disposição​​de​​cada​​um.​​N’​​O​​Romance​​de​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​a​ ​paixão​ ​é​ ​justificada​ ​pela​ ​presença​ ​da​ ​poção​ ​mágica​ ​bebida​ ​pelos​

​personagens por engano, como vemos a seguir:​

​Certo​ ​dia,​​os​​ventos​​cessaram,​​e​​as​​velas​​murcharam​​ao​​longo​​do​​mastro.​​Tristão​
​mandou​ ​que​ ​acostassem​ ​em​ ​uma​ ​ilha​ ​e,​​cansados​​do​​mar,​​os​​cem​​cavaleiros​​das​
​Cornualhas​​e​​os​​marinheiros​​desceram​​à​​praia.​​Somente​​Isolda​​ficara​​na​​nau,​​com​
​uma​ ​pequena​ ​serva.​ ​Tristão​ ​veio​ ​até​ ​a​ ​rainha​ ​e​ ​procurava​ ​acalmar​ ​seu​ ​coração.​
​Como​ ​o​ ​sol​ ​brilhasse​ ​e​ ​estivessem​ ​com​ ​sede,​ ​pediram​ ​o​ ​que​ ​beber.​ ​A​ ​criança​
​procurou​​alguma​​bebida,​​até​​que​​descobriu​​a​​jarra​​confiada​​a​​Brangien​​pela​​mãe​​de​
​Isolda.​​–​​Achei​​vinho!​​–​​gritou​​ela​​para​​os​​dois.​​–​​Não,​​não​​era​​vinho:​​era​​a​​paixão,​
​era​​a​​amarga​​alegria​​e​​angústia​​sem​​fim,​​e​​a​​morte.​​A​​criança​​encheu​​o​​canjirão​​e​
​apresentou-o​ ​à​​sua​​senhora.​​Ela​​bebeu​​em​​longos​​goles,​​em​​seguida​​estendeu-o​​a​
​Tristão, que o esvaziou (Bédier, 1988, p. 28).​

​Mas​ ​se​ ​há​ ​uma​ ​justificativa​ ​para​ ​a​ ​loucura​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​esta​ ​é​ ​dada,​ ​a​

​nosso​ ​ver,​ ​como​ ​tentativa​ ​de​ ​o​ ​narrador​ ​buscar​ ​empatia​ ​pelos​ ​amantes.​ ​Se​​a​​paixão​​existe​

​porque​ ​é​ ​fruto​ ​de​ ​uma​ ​ação​ ​involuntária,​ ​há​ ​de​ ​se​ ​pensar,​ ​no​ ​entanto,​ ​que​ ​toda​ ​paixão​

​acontece​​involuntariamente.​​Não​​só​​Tristão​​e​​Isolda​​estão​​à​​mercê​​de​​um​​sentimento​​capaz​

​de​ ​levá-los​ ​a​ ​cometerem​ ​atos​ ​para​ ​além​ ​dos​ ​limites​ ​éticos,​ ​toda​ ​paixão​ ​pode​ ​ser​​capaz​​de​

​fazer​ ​com​ ​se​ ​ultrapasse​ ​a​​moral.​​Contudo​​a​​loucura​​dos​​amantes​​é​​perdoada​​pelo​​narrador,​

​pela​​figura​​divina​​e​​até​​mesmo​​pelo​​leitor,​​porque​​há​​uma​​explicação​​cabível​​para​​amenizar​

​todas​ ​as​ ​transgressões​ ​das​ ​quais​ ​são​ ​capazes:​ ​eles​ ​apaixonaram-se​ ​por​ ​beberem​ ​juntos​ ​o​

​filtro​ ​da​ ​paixão.​ ​E​ ​nossa​ ​hipótese​ ​é​ ​exatamente​ ​essa:​ ​possivelmente​ ​a​ ​justificativa​ ​das​

​transgressões​ ​dos​ ​amantes​ ​tenha​ ​barrado​ ​o​ ​apagamento​ ​total​ ​da​ ​narrativa,​ ​tendo​ ​sido​ ​esta​

​poupada no medievo por alguns intelectuais.​

​Para​ ​Ortega​​y​​Gasset​​(2019),​​o​​modo​​de​​amar​​e​​o​​comportamento​​amoroso​​são​

​frutos​​de​​seu​​tempo​​e​​as​​gerações​​vão​​sempre​​modificando-os,​​como​​também​​acontece​​com​

​outros elementos socioculturais. Segundo o autor:​

​A​ ​diferença​​entre​​os​​estilos​​de​​duas​​gerações​​consecutivas​​manifesta-se​​em​​todas​
​as​​atividades,​​inclusive​​nas​​mais​​abstratas​​e​​que​​parecem​​menos​​submissas​​à​​mão​



​109​

​do​​tempo.​​Se​​hoje​​abrimos​​dois​​livros​​da​​mais​​alta​​matemática​​podemos​​descobrir,​
​sem​​notícias​​prévias,​​qual​​dos​​dois​​autores​​tem​​trinta​​e​​qual​​sessenta​​anos.​​Mas​​é​
​claro​ ​que​ ​a​ ​diferença​ ​estilística​ ​cresce​ ​conforme​ ​as​ ​funções​ ​mais​ ​abstratas​ ​e​
​impessoais​ ​descendo​ ​às​ ​mais​ ​concretas​​e​​íntimas.​​Daí​​que​​seja​​a​​obra​​de​​amor​​o​
​exercício​ ​do​ ​homem​ ​observar​ ​com​​maior​​rigor​​sua​​incompatibilidade​​com​​novos​
​estilos de vida (Ortega y Gasset, 2019, p. 192).​

​Desse​​modo,​​sem​​mencionar​​tais​​termos,​​o​​autor​​acaba​​falando​​das​​atualizações​​pelas​

​quais​​passam​​os​​resíduos,​​pois​​são​​exatamente​​essas​​modificações​​as​​quais​​se​​refere.​​E​​mais,​

​esse​ ​processo​ ​se​ ​dá​ ​por​ ​motivação​ ​cultural,​ ​fruto​ ​das​ ​mudanças​ ​que​ ​o​ ​tempo​ ​é​ ​capaz​ ​de​

​proporcionar, o que Pontes (2020) chama de hibridação cultural.​

​Desse​​modo,​​o​​processo​​de​​hibridação​​cultural​​ao​​qual​​Pontes​​(2020)​​se​​refere​​pode​

​ser​​observado​​tomando​​por​​base​​o​​amor.​​Se​​um​​tempo​​e​​em​​determinadas​​culturas​​oriundas​

​de​​determinados​​valores​​podemos​​elencar​​características​​do​​amor​​cortês,​​como​​o​​fizemos​​na​

​primeira​ ​parte​ ​deste​ ​capítulo,​ ​noutros​ ​tempos,​ ​podemos​ ​vislumbrar​ ​outros​ ​elementos,​

​contudo​ ​haverá​ ​sempre​ ​a​ ​concepção​ ​daquela​ ​compreensão​ ​como​ ​resíduo,​ ​ou​ ​seja,​ ​o​ ​que​

​remanesce daquele tempo neste e noutros que virão.​

​André​​Capelão​​é​​o​​autor​​do​​Tratado​​de​​Amor​​Cortês,​​escrito​​no​​final​​do​​século​

​XII.​​E,​​embora​​não​​seja​​a​​nossa​​compreensão​​acerca​​da​​verdade​​amorosa​​é​​inegável​​o​​valor​

​histórico da obra.​

​O​ ​autor​ ​escreve​ ​coisas​ ​que​ ​com​ ​nosso​ ​pensamento​ ​atual​ ​podemos​ ​considerar​

​absurdas,​ ​como:​ ​“é​ ​preciso​ ​deixar​ ​bem​ ​claro​ ​que​ ​o​ ​amor​ ​só​ ​pode​ ​existir​ ​entre​ ​pessoas​​do​

​sexo​ ​oposto.​ ​Não​ ​pode​ ​surgir​ ​entre​ ​dois​ ​homens​ ​ou​ ​duas​​mulheres”​​(Capelão,​​2019).​​Mas​

​também​ ​nos​ ​dá​​um​​recorte​​da​​mentalidade​​da​​sociedade​​da​​época,​​a​​título​​do​​que​​acontece​

​com o​​Malleus Maleficarum​​, por exemplo, como veremos​​adiante.​

​Embora​ ​a​ ​obra​ ​seja​ ​sobre​ ​o​ ​amor​​cortês,​​difere​​da​​maioria​​das​​concepções​​dos​

​autores​ ​por​ ​nós​ ​elencados​ ​na​ ​primeira​ ​parte​ ​deste​ ​capítulo,​ ​a​ ​respeito​ ​de​ ​como​

​principalmente​ ​o​​homem​​deve​​proceder​​na​​conquista​​amorosa,​​ainda​​que​​também​​trate,​​em​

​certa​ ​medida,​ ​da​ ​mulher.​ ​A​ ​grande​ ​diferença​ ​e​ ​o​ ​motivo​ ​pelo​ ​qual​ ​não​ ​o​ ​utilizamos​ ​no​

​modelo​ ​de​ ​amor​ ​cortês​ ​é​ ​sua​ ​compreensão​ ​de​ ​Capelão​ ​(2019).​ ​Para​ ​ele,​ ​diferente​ ​da​

​compreensão​ ​da​ ​maioria,​ ​esse​ ​amor​ ​pode​ ​ser​ ​concreto,​ ​realizável,​ ​carnal.​ ​Há​ ​para​ ​ele​ ​um​

​entendimento de amor cortês porque se dá nas cortes.​

​Segundo Capelão (2019):​

​Todos​​os​​esforços​​de​​um​​amante​​só​​têm​​um​​objetivo,​​e​​para​​ele​​se​​voltam​​todos​​os​
​pensamentos:​​estreitar​​o​​corpo​​daquela​​que​​ama,​​pois​​ele​​espera​​poder​​realizar​​com​
​a​ ​bem-amada​​todos​​os​​mandamentos​​do​​amor,​​ou​​seja,​​aqueles​​que​​se​​encontram​
​nos​ ​tratados​ ​sobre​ ​o​ ​assunto.​ ​Para​ ​aquele​ ​que​ ​ama,​ ​portanto,​ ​nada​ ​pode​ ​ser​
​comparado​​ao​​ato​​de​​amor,​​e​​o​​verdadeiro​​amante​​preferiria​​ser​​despojado​​de​​todas​



​110​

​as​​riquezas​​ou​​ser​​privado​​de​​tudo​​o​​que​​o​​espírito​​humano​​considera​​indispensável​
​à​​vida​​a​​ser​​frustrado​​no​​amor​​que​​espera​​ou​​de​​que​​goza.​​Pois​​haverá​​algum​​outro​
​bem​​sob​​o​​céu​​pelo​​qual​​um​​homem​​queira​​enfrentar​​tantos​​perigos​​quanto​​aqueles​
​a​ ​que​ ​vemos​ ​sempre​ ​os​ ​amantes​ ​se​ ​expor​ ​de​ ​livre​ ​vontade?​ ​Nós​ ​os​ ​vemos​
​desprezar​ ​a​ ​morte,​ ​não​ ​temer​ ​ameaça​ ​alguma,​​dissipar​​riquezas,​​ficar​​na​​penúria​
​(Capelão, 2019, p. 9-10).​

​Segundo​​o​​autor,​​fica​​evidente​​a​​efetividade​​do​​ato​​carnal​​nesse​​tipo​​de​​amor​​e,​

​mesmo​ ​diante​ ​dos​ ​perigos​ ​aos​ ​quais​ ​os​ ​amantes​​se​​expõem​​livremente,​​não​​se​​privarão​​de​

​tais​ ​momentos​ ​por​​qualquer​​ameaça​​ou​​dificuldade.​​O​​mesmo​​ocorre​​com​​Tristão​​e​​Isolda:​

​nem​ ​o​ ​casamento,​ ​nem​ ​a​ ​posição​ ​social,​ ​nem​ ​a​ ​igreja,​ ​nem​ ​a​ ​mentalidade​ ​do​ ​período​​são​

​capazes de barrar os encontros e o amor dos personagens.​

​Como​​já​​dissemos,​​a​​obra​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​é​​uma​​história​​de​​amor​

​trágica,​ ​fragmentada​ ​ao​ ​longo​ ​dos​ ​tempos,​ ​chegando​ ​até​ ​nós​ ​por​ ​meios​ ​de​ ​várias​ ​versões​

​incompletas,​ ​sendo​ ​reconstruída​ ​literariamente​ ​por​ ​Bédier.​ ​A​ ​narrativa​ ​poderia​ ​ser​ ​mais​

​conhecida,​ ​porém​ ​é​ ​pouco​ ​difundida​ ​na​ ​atualidade,​ ​com​ ​escasso​ ​vislumbre​ ​crítico​ ​e​

​analítico,​​tendo​​em​​vista​​a​​quantidade​​de​​versões,​​o​​atravessar​​dos​​tempos​​e​​a​​importância​​da​

​obra.​

​Sobre​ ​os​​amantes​​das​​Cornualhas,​​Rougemont​​(2003)​​antevê​​uma​​análise​​sobre​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​a​ ​partir​ ​das​ ​várias​ ​versões​ ​sobre​ ​eles.​ ​Nessa​ ​empreitada​ ​analítica,​ ​o​​autor​

​afiança​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​um​ ​tipo​ ​de​ ​amor​ ​denominado​ ​por​ ​ele​ ​“amor-paixão”.​ ​Este​ ​teria​

​surgido​ ​“no​ ​Ocidente​ ​como​ ​uma​ ​das​ ​repercussões​​do​​cristianismo​​(e​​especialmente​​de​​sua​

​doutrina​ ​do​ ​casamento)​ ​nas​ ​almas​ ​ainda​ ​habitadas​ ​por​ ​um​ ​paganismo​​natural​​ou​​herdado”​

​(ROUGEMONT, 2003, p. 101).​

​Para​ ​Rougemont​ ​(2003),​ ​o​​amor-paixão​​nasce​​ainda​​no​​século​​XII​​com​​o​​amor​

​cortês​​e,​​em​​sua​​visão,​​a​​poesia​​europeia​​seria​​derivada​​da​​trovadoresca.​​O​​autor​​empreende​

​sua​​análise​​acrescentando​​a​​existência​​do​​caráter​​mítico​​na​​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda.​​Para​

​ele,​ ​a​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​ ​pode​ ​ser​ ​considerada​ ​como​ ​“o​ ​mito​ ​do​ ​amor-paixão”.​ ​Desse​

​modo,​ ​conceitua:​ ​“o​ ​mito​ ​é​ ​uma​ ​história,​ ​uma​ ​fábula​ ​simbólica,​ ​simples​ ​e​ ​tocante,​ ​que​

​resume​ ​um​ ​número​ ​infinito​ ​de​ ​situações​ ​mais​ ​ou​ ​menos​ ​análogas”​ ​(Rougemont,​ ​2003,​ ​p.​

​28).​ ​Tal​ ​definição​ ​relaciona​ ​o​ ​mito​ ​à​ ​sua​ ​denominação​ ​de​ ​“relações​ ​constantes”.​ ​Ele​

​complementa,​​já​​num​​sentido​​mais​​restrito:​​“os​​mitos​​traduzem​​as​​regras​​de​​conduta​​de​​um​

​grupo​​social​​ou​​religioso”​​(Rougemont,​​2003,​​p.​​28).​​Explicando​​também:​​“sua​​origem​​parte​

​do elemento sagrado constituinte do grupo” (Rougemont, 2003, p. 29).​

​Ademais,​​o​​autor​​chama​​atenção​​para​​a​​obscuridade​​da​​origem​​do​​mito:​​“Ele​​se​

​apresenta​ ​como​ ​expressão​ ​inteiramente​ ​anônima​ ​de​ ​realidades​ ​coletivas,​ ​ou​ ​mais​



​111​

​exatamente,​​comuns”​​(Rougemont,​​2003,​​p.​​28).​​Aí​​está​​a​​distinção​​radical​​entre​​o​​mito​​e​​a​

​literatura​ ​(poema,​ ​conto​ ​ou​ ​romance).​ ​Segundo​ ​Rougemont​ ​(2003),​ ​na​ ​obra​​de​​arte,​​o​​que​

​conjuga​ ​mais​ ​importância​ ​é​ ​a​ ​habilidade,​ ​a​ ​originalidade,​ ​ou​ ​seja,​ ​as​ ​características​

​singulares​ ​proeminentes​ ​dela,​ ​mas​ ​segundo​ ​ele,​ ​o​ ​caráter​ ​mais​ ​aprofundado​ ​do​ ​mito​ ​é​ ​o​

​poder que exerce sobre nós, geralmente à nossa revelia, pois:​

​O​​que​​faz​​com​​que​​uma​​história,​​um​​acontecimento​​ou​​mesmo​​um​​personagem​​se​
​transformem​ ​em​ ​mitos​ ​é​ ​precisamente​ ​esse​ ​domínio​ ​que​ ​exercem​ ​sobre​ ​nós,​ ​a​
​despeito​ ​de​ ​nossa​ ​vontade.​ ​Uma​ ​obra​ ​de​ ​arte,​ ​enquanto​ ​tal,​ ​não​ ​possui​
​rigorosamente​​o​​poder​​de​​subjugar​​o​​público.​​Por​​mais​​bela​​e​​poderosa,​​sempre​​é​
​possível​​criticá-la​​ou​​apreciá-la​​por​​motivos​​individuais.​​Isso​​não​​acontece​​com​​o​
​mito:​ ​seu​ ​enunciado​ ​anula​ ​qualquer​ ​crítica,​ ​reduz​ ​a​ ​razão​ ​ao​ ​silêncio​ ​ou,​ ​pelo​
​menos, a torna ineficaz (Rougemont, 2003, p. 28).​

​A​ ​partir​ ​desse​ ​raciocínio,​ ​o​ ​autor​ ​se​ ​propõe​​a​​considerar​​Tristão​​e​​Isolda​​não​

​apenas​​como​​personagens​​de​​uma​​obra​​literária,​​mas​​a​​representação​​do​​homem​​e​​da​​mulher​

​num​​determinado​​grupo​​histórico.​​Para​​ele,​​são​​numerosos​​os​​traços​​da​​narrativa​​de​​Tristão​​e​

​Isolda​ ​evocadores​ ​do​ ​mito,​ ​primeiro​ ​devido​ ​ao​ ​fato​ ​de​ ​seu​ ​autor​ ​original​ ​ser​ ​totalmente​

​desconhecido,​ ​pois,​ ​segundo​ ​ele,​ ​as​ ​cinco​ ​versões​ ​medievais​ ​restantes​ ​são​ ​readaptações​

​artísticas​ ​de​ ​um​ ​arquétipo​ ​que​ ​não​ ​deixou​ ​o​ ​menor​ ​vestígio​​32​​.​ ​Outro​ ​aspecto​ ​mítico​ ​da​

​narrativa é o elemento sagrado utilizado por ela, pois,​

​O​ ​desenvolvimento​ ​da​ ​ação​ ​e​ ​os​ ​efeitos​ ​que​ ​ela​ ​devia​ ​exercer​ ​sobre​ ​o​ ​ouvinte​
​dependem,​​em​​certa​​medida​​(que​​teremos​​de​​precisar),​​de​​um​​conjunto​​de​​regras​​e​
​cerimônias​ ​que​​corresponde​​exatamente​​ao​​código​​da​​cavalaria​​medieval.​​Ora,​​as​
​“ordens”​​da​​cavalaria​​foram​​frequentemente​​denominadas​​“religiões”.​​Chastellain,​
​cronista​ ​da​ ​Borgonha,​​assim​​chamava​​a​​Ordem​​do​​Tosão​​de​​Ouro,​​referindo-se​​a​
​ela​ ​como​ ​um​ ​mistério​ ​sagrado,​ ​embora​ ​nessa​ ​época​ ​a​ ​cavalaria​ ​já​ ​tivesse​ ​se​
​tornado quase que uma reminiscência (Rougemont, 2003, p. 30).​

​Esse​ ​elemento​ ​sagrado​ ​do​ ​qual​ ​nos​ ​fala​ ​o​ ​autor,​ ​segundo​ ​seu​ ​entendimento,​

​pouco​​ou​​nada​​tem​​a​​ver​​com​​as​​origens​​celtas,​​pois​​as​​versões​​escritas​​do​​século​​XII,​​bem​

​como a de Bédier, reinventaram o sentido da narrativa conhecida por nós.​

​Para o autor:​

​32​ ​Rougemont​ ​(2003)​ ​faz​ ​referência​ ​à​ ​lenda​ ​indicada​ ​muito​ ​brevemente​ ​nos​ ​Mabinogion​​,​ ​compilação​ ​das​
​lendas​​gaulesas.​​A​​indicação,​​referência​​aos​​amantes​​famosos​​da​​Bretanha,​​é​​esta:​​“​​Drystan,​​filho​​de​​Tallwch,​
​guarda​​dos​​porcos​​de​​Markh,​​amante​​de​​Essylt”​ ​(ROUGEMONT,​​2003​​,​​p.​​28).​ ​No​​entanto,​​a​​nosso​​ver,​​aqui​
​se​​dá​​um​​engano​​de​​Rougemont,​​pois​​podemos​​dizer​​que​​há​​algum​​vestígio,​​pois​​ele​​mesmo​​aponta​​a​​origem.​
​Há​​uma​​discordância​​de​​entendimento​​entre​​Rougemont​​e​​Barros,​​pois​​como​​já​​apontado,​​segundo​​Barros,​​os​
​arquétipos​ ​são​ ​modelos​ ​exemplares,​ ​não​ ​necessariamente​ ​a​ ​composição​ ​de​ ​uma​ ​história​ ​idêntica,​ ​mas​ ​uma​
​história​​que​​acomoda​​resquícios​​de​​outra​​surgida​​posteriormente.​​Também​​pensamos​​como​​a​​autora,​​pois​​esse​
​entendimento​ ​é​ ​semelhante​ ​ao​ ​proposto​ ​pela​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade,​ ​na​ ​qual​ ​nos​ ​embasamos:​​resíduos​​de​
​outras​ ​épocas​ ​se​ ​perpetuam​​no​​presente,​​pois​​ali​​estão​​porque​​permaneceram​​de​​alguma​​forma​​ou​​em​​algum​
​sentido.​ ​Contudo,​ ​acreditamos​ ​ser​ ​importante​ ​cotejar​ ​o​ ​viés​ ​analisado​ ​por​ ​Rougemont,​ ​visto​ ​ser​ ​seu​​estudo​
​citado​​e​​incorporado​​por​​autores​​como​​Georges​​Duby,​​José​​Miguel​​Wisnik,​​Joseph​​Campbell,​​Robert​​Castel​​e​
​constar​​na​​maioria​​das​​referências​​bibliográficas​​quando​​a​​obra​​em​​análise​​é​ ​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda.​
​Outrossim, é mister abordar elementos com os quais podemos tecer contrapontos.​



​112​

​Seria​ ​fácil​ ​acentuar​ ​o​ ​caráter​ ​sagrado​ ​que​ ​certos​ ​autores​ ​do​ ​século​ ​passado​
​julgaram​ ​poder​ ​atribuir​ ​aos​ ​personagens​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​(ou​ ​Essylt​​)​ ​na​
​mitologia​ ​celta.​ ​Desde​ ​o​ ​século​ ​VII,​ ​Tristão​ ​teria​ ​sido​ ​um​ ​semideus,​ ​o​ ​arauto​
​simbólico​ ​dos​ ​mistérios,​ ​o​ ​“guardião​ ​dos​ ​pequenos​ ​javalis​​sagrados”,​​isto​​é,​​dos​
​discípulos​​dos​​druidas,​​rival​​de​​seu​​tio​​Mark,​​o​​rei-cavalo,​​e​​amante​​de​​Essylt,​​cujo​
​nome​​supostamente​​significa​​“espetáculo​​misterioso,​​fada​​irlandesa,​​égua​​de​​crina​
​branca,​ ​ou​ ​ainda​ ​uma​ ​figuração​ ​da​ ​água​ ​da​ ​caldeira​ ​de​ ​Ceridwen,​ ​que​ ​dá​
​inspiração​​aos​​bardos,​​cura​​e​​ressuscita,​​isto​​é,​​eleva​​o​​iniciado​​à​​vida​​do​​espírito”.​
​Pretendeu-se​ ​também​ ​ver​​na​​rivalidade​​entre​​Tristão​​e​​Marcos,​​o​​símbolo​​da​​luta​
​entre​ ​os​ ​bretões​ ​armoricanos​ ​e​ ​os​ ​galo-francos.​ ​É​ ​incontestável​ ​que​ ​muitos​
​elementos​ ​da​ ​tradição​ ​bárdica​ ​(oral)​​estão​​incorporados​​na​​lenda.​​Mas​​também​​é​
​certo​ ​que,​ ​Béroul,​ ​Thomas,​ ​Eilhart,​ ​o​ ​autor​ ​do​ ​Romance​ ​em​​prosa​​,​ ​e​​o​​da​ ​Folie​
​Tristan​​,​ ​desconheciam​​essa​​tradição.​​Ignoravam​​o​​sentido​​primitivamente​​sagrado​
​e simbólico dos personagens cujos amores nos contam (Rougemont, 2003, p. 30).​

​Assim,​ ​tudo​ ​quanto​ ​escrevem​ ​os​ ​autores​ ​das​​versões​​do​​século​​XII,​​bem​​como​

​ocorre​ ​na​ ​de​ ​Bédier,​ ​são​ ​“ornamentos​ ​artísticos,​ ​interpretações​ ​individuais”​ ​(Rougemont,​

​2003,​​p.​​434).​​Nesse​​sentido,​​podemos​​fazer​​referência​​ao​​processo​​de​​cristalização,​​sobre​​o​

​qual​​Pontes​​(2020)​​nos​​fala,​​pois​​aí​​está​​a​​obra​​de​​arte​​lapidada​​com​​o​​estilo​​do​​autor​​e​​seu​

​modo,​ ​como​ ​faz​ ​Bédier.​​Quando​​um​​autor​​faz​​isso,​​reinventa​​o​​sentido​​da​​narrativa,​​pois​​é​

​com vistas nesses escritos que ela atua sobre nós.​

​Desta​ ​feita,​​ao​​falar​​do​​modo​​como​​essa​​narrativa​​atua​​sobre​​nós​​e​​do​​processo​

​mítico​ ​envolvido​ ​na​ ​história​ ​dos​ ​amantes​ ​da​ ​Cornualhas,​ ​Rougemont​ ​(2003)​ ​evoca​

​elementos​ ​caros​ ​à​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade,​​visto​​que​​o​​mito,​​por​​permanecer,​​traz​​consigo​

​resíduos.​ ​No​ ​caso​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​evocam​ ​um​ ​amor​ ​trágico,​ ​não​ ​podendo​ ​ser​ ​vivido​

​plenamente​ ​pela​ ​impossibilidade​ ​do​ ​emaranhado​ ​de​ ​obstáculos​ ​e​ ​pelos​ ​papéis​ ​sociais​ ​os​

​quais representam.​

​Assim,​ ​podemos​ ​dizer,​​que​​a​​proposição​​de​​Rougemont​​(2003)​​vai​​ao​​encontro​

​da​​realização​​de​​Bédier,​​pois​​este​​conseguiu​​escrever​​a​​obra​​a​​partir​​de​​versões​​anteriores​​e,​

​apesar​ ​de​ ​contemporâneo​ ​do​ ​século​ ​XX,​ ​foi​ ​capaz​ ​de​ ​rememorar​ ​a​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​

​com​ ​espírito​ ​medieval,​ ​sem,​ ​contudo,​ ​deixar​ ​de​ ​imprimir​ ​também​ ​seu​ ​estilo​ ​literário.​ ​Ou​

​seja,​​fez​​uma​​construção​​artística​​a​​partir​​de​​elementos​​vários,​​mas​​aproveitou​​residualmente​

​elementos da cultura propagada no medievo.​

​Desse​ ​modo,​ ​é​ ​possível,​ ​por​ ​exemplo,​ ​observar,​ ​inclusive,​ ​como​ ​elemento​

​residual​ ​o​ ​caráter​ ​mítico​ ​da​ ​narrativa​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​a​ ​título​ ​da​ ​proposição​ ​de​

​Rougemont​​(2003).​​Para​​ele,​​existe​​uma​​lacuna​​em​​relação​​à​​origem​​da​​história​​dos​​amantes,​

​contribuindo,​ ​assim,​ ​para​ ​a​ ​revelação​ ​de​ ​um​ ​caráter​ ​mítico.​ ​Podemos​ ​inferir​ ​mais​ ​uma​

​relação​ ​entre​ ​elementos​ ​culturais,​ ​como​ ​se​ ​propõe​ ​na​ ​Residualidade.​ ​Além​ ​da​ ​lacuna​

​verificada​ ​em​ ​relação​ ​à​ ​origem​ ​da​ ​narrativa​ ​enquanto​ ​obra​ ​de​ ​arte,​ ​bem​ ​como​ ​o​ ​valor​

​sagrado,​ ​atribuições​ ​estas​ ​dadas​ ​por​ ​Rougemont​ ​(2003)​ ​para​ ​delinear​ ​o​ ​perfil​ ​mítico​ ​de​



​113​

​Tristão​​e​​Isolda,​​o​​autor​​também​​busca​​demonstrá-lo​​a​​partir​​do​​sentido​​de​​obscuridade​​por​

​ele estabelecido​​:​

​Finalmente,​ ​o​ ​próprio​ ​sentido​​da​ ​obscuridade​ ​que​​descobriremos​​na​​lenda​​indica​
​seu​​profundo​​parentesco​​com​​o​​mito.​​A​​obscuridade​​do​​mito​​não​​reside​​geralmente​
​em​ ​sua​ ​forma​ ​de​ ​expressão​ ​(teríamos​ ​nesse​ ​caso​​a​​linguagem​​do​​poema​​que,​​no​
​entanto,​​é​​das​​mais​​simples,​​como​​se​​sabe).​​Reside,​​de​​um​​lado,​​no​​mistério​​de​​sua​
​origem​​e,​​de​​outro,​​na​​importância​​vital​​dos​​fatos​​que​​o​​mito​​simboliza.​​Se​​os​​fatos​
​não​ ​fossem​ ​obscuros​ ​ou​ ​se​ ​não​ ​houvesse​ ​algum​ ​interesse​ ​em​ ​obscurecer​ ​sua​
​origem​​e​​sua​​dimensão​​para​​livrá-los​​da​​crítica,​​não​​haveria​​necessidade​​de​​mitos.​
​Poderíamos​​nos​​contentar​​com​​uma​​lei,​​um​​tratado​​moral​​ou​​mesmo​​uma​​historieta​
​que​​desempenhassem​​o​​papel​​de​​resumo​​mnemotécnico.​​Não​​haveria​​necessidade​
​de​​mitos​​se​​fosse​​lícito​​limitar-se​​às​​certezas​​e​​exprimi-las​​de​​forma​​clara​​ou​​direta.​
​Ao​ ​contrário,​ ​o​ ​mito​ ​desponta​ ​quando​​se​​torna​​perigoso​​ou​​impossível​​confessar​
​claramente​ ​certo​ ​número​ ​de​ ​fatos​ ​sociais​ ​ou​ ​religiosos,​ ​ou​ ​de​ ​relações​ ​afetivas,​
​que,​​todavia,​​se​​deseja​​conservar​​ou​​que​​é​​impossível​​destruir​​(Rougemont,​​2003,​
​p. 30-31).​

​Partindo​ ​do​ ​princípio​ ​da​ ​obscuridade,​ ​Rougemont​ ​nos​ ​afiança:​ ​“precisamos​​de​

​um​ ​mito​​para​​exprimir​​o​​fato​​obscuro​​e​​inconfessável​​de​​que​​a​​paixão​​está​​ligada​​à​​morte”​

​(Rougemont, 2003, p. 31). Isso porque,​

​Desejamos​ ​salvar​ ​a​ ​paixão​ ​e​ ​adoramos​​essa​​infelicidade,​​ao​​passo​​que​​as​​morais​
​oficiais​​e​​a​​nossa​​razão​​as​​condenam.​​A​​obscuridade​​do​​mito​​nos​​permite,​​portanto,​
​aceitar​ ​seu​ ​conteúdo​ ​disfarçado​ ​e​ ​desfrutá-lo​ ​na​​imaginação,​​mas​​sem​​tomarmos​
​uma​​consciência​​clara​​o​​bastante​​para​​que​​a​​contradição​​se​​manifeste​​(Rougemont,​
​2003, p. 31).​

​Dessa​​forma,​​disfarçadas​​algumas​​realizações​​humanas,​​a​​crítica​​não​​vem​​à​​tona:​

​nem​ ​nos​ ​criticamos​ ​a​ ​nós​ ​mesmos,​ ​tampouco​ ​somos​ ​criticados​ ​por​ ​outrem.​ ​Isso​ ​porque​ ​o​

​mito​ ​exprime​ ​essas​ ​realizações,​ ​quando​ ​da​ ​exigência​ ​de​ ​nossos​ ​instintos,​ ​mas​ ​também​ ​é​

​capaz de disfarçá-las, quando despertamos por conta da razão​​33​​.​

​Para​ ​Rougemont​ ​(2003),​ ​o​ ​verdadeiro​ ​mito​ ​possui​ ​qualidades​ ​coercitivas,​ ​as​

​quais​ ​podem​ ​ser​ ​observadas​ ​n’​ ​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​contudo,​ ​apesar​ ​de​

​desempenhar​​papel​​de​​coerção​​absoluta​​no​​século​​XIII,​​as​​regras​​cavaleirescas,​​por​​exemplo,​

​só​ ​se​ ​apresentam​ ​como​ ​intervenção​ ​no​ ​romance​ ​a​ ​título​ ​de​ ​obstáculo​ ​mítico​ ​e​ ​de​ ​figuras​

​rituais​ ​de​ ​retórica.​ ​Desse​ ​modo,​ ​a​ ​expressão​ ​da​​paixão​​é​​contida​​pelas​​regras​​de​​cavalaria,​

​pois:​

​Somente​ ​nessa​ ​condição​ ​ela​ ​poderá​​exprimir-se​​à​​meia​​luz​​do​​mito.​​Isso​​porque,​
​enquanto​ ​paixão​ ​que​ ​deseja​ ​a​ ​Noite​ ​e​ ​triunfa​ ​numa​ ​morte​ ​transfiguradora,​ ​ela​
​representa​ ​uma​ ​ameaça​ ​violentamente​ ​intolerável​ ​para​ ​qualquer​ ​sociedade.​ ​É​
​preciso,​ ​portanto,​ ​que​ ​os​ ​grupos​ ​constituídos​ ​sejam​ ​capazes​ ​de​ ​contrapor​ ​uma​

​33​ ​A​​razão​​aqui​​conforme​​Denis​​de​​Rougemont.​​Entendendo-se​​como​​a​​atividade​​profanadora​​que​​se​​exerce​​em​
​detrimento​​do​​coletivo,​​libertando​​o​​indivíduo.​​Embora​​o​​racionalismo​​se​​tenha​​convertido​​em​​doutrina​​oficial,​
​não​​devemos​​esquecer​​sua​​eficiência​​verdadeiramente​​sacrílega,​​anti-social​​e​​“dissociadora​​(Rougemont,​​2003,​
​p. 32).​



​114​

​estrutura​ ​solidamente​ ​articulada​ ​para​ ​que​ ​ela​ ​tenha​ ​a​ ​oportunidade​ ​de​ ​se​
​exteriorizar sem causar maiores danos (Rougemont, 2003, p. 32).​

​Assim,​​esses​​“grupos​​constituídos”,​​dos​​quais​​nos​​fala​​Rougemont,​​referindo-se​

​ao​ ​grupo​ ​de​ ​pessoas​ ​que​ ​utiliza​ ​as​ ​regras​ ​cavaleirescas,​ ​assume​ ​um​ ​vínculo​ ​social​ ​e​ ​mais​

​tarde​​pode​​vir​​a​​enfraquecer​​ou​​até​​mesmo​​a​​se​​dissolver.​​Dessa​​maneira,​​o​​mito​​deixará​​seu​

​sentido preciso, mas ainda assim será recuperado, pois:​

​À​ ​medida​ ​que​ ​a​ ​cavalaria,​ ​mesmo​ ​em​ ​sua​ ​forma​ ​profanada​ ​de​ ​savoir-vivre​ ​–​​os​
​costumes​ ​que​ ​devem​ ​ser​ ​observados​ ​por​ ​quem​ ​almeja​​tornar-se​​um​ ​gentleman​ ​–​
​perder​​suas​​últimas​​virtudes,​​a​​paixão​​“contida”​​no​​mito​​primitivo​​se​​difundirá​​na​
​vida​ ​cotidiana,​ ​invadirá​ ​o​ ​subconsciente,​​invocará​​novas​​coerções,​​inventando-as​
​se necessário (Rougemont, 2003, p. 33).​

​E complementa:​

​Não​​é​​preciso​​ter​​lido​​o​ ​Tristão​ ​de​​Béroul​​ou​​o​​de​​Bédier,​​nem​​ter​​ouvido​​a​​ópera​
​de​ ​Wagner​ ​para​ ​sentir​ ​na​ ​vida​ ​cotidiana​ ​a​ ​força​ ​nostálgica​ ​de​ ​tal​ ​mito.​ ​Ele​ ​se​
​manifesta​​na​​maioria​​de​​nossos​​romances​​e​​filmes,​​no​​êxito​​que​​estes​​obtêm​​junto​
​às​ ​massas,​ ​na​ ​satisfação​ ​que​ ​despertam​ ​no​ ​coração​ ​dos​ ​burgueses,​ ​poetas,​
​malcasados​​e​​jovens​​aprendizes​​que​​sonham​​com​​amores​​miraculosos.​​O​​mito​​(de​
​Tristão​ ​e​ ​Isolda)​ ​age​ ​onde​​quer​​que​​a​​paixão​​seja​​sonhada​​como​​um​​ideal,​​e​​não​
​temida​ ​como​ ​uma​ ​febre​ ​maligna;​ ​onde​ ​quer​ ​que​ ​sua​ ​fatalidade​ ​seja​ ​chamada,​
​invocada,​ ​imaginada​ ​como​ ​uma​ ​bela​ ​e​​desejada​​catástrofe​​(Rougemont,​​2003,​​p.​
​34).​

​Para​ ​Rougemont​ ​(2003),​ ​a​ ​história​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​já​ ​não​ ​pode​ ​ser​

​considerada​ ​apenas​ ​um​ ​Romance,​ ​mas​ ​devido​ ​à​ ​permanência​ ​das​ ​relações​ ​por​ ​ele​

​provocadas,​ ​pode​ ​ser,​ ​sim,​​denominado​​o​​mito​​de​​Tristão​​e​​Isolda,​​cuja​​influência​​ainda​​se​

​propaga​ ​até​ ​nossos​ ​dias.​ ​A​ ​narrativa​ ​perdeu​ ​sua​ ​forma​​primitiva,​​mas​​conservou​​muito​​do​

​que​ ​havia​ ​nela.​ ​Esses​ ​elementos​ ​herdados​ ​são​ ​os​ ​compreendidos​ ​como​ ​resíduos.​ ​Eliade​

​(2020) explica que:​

​O​ ​mito​ ​conta​ ​uma​​história​​sagrada,​​quer​​dizer,​​um​​acontecimento​​primordial​​que​
​teve​ ​lugar​ ​no​ ​começo​ ​do​ ​Tempo,​ ​ab​ ​initio​​.​ ​Mas​ ​contar​ ​uma​ ​história​ ​sagrada​
​equivale​ ​a​ ​revelar​ ​um​ ​mistério,​ ​pois​ ​as​ ​personagens​ ​do​ ​mito​ ​não​ ​são​ ​seres​
​humanos:​​são​​deuses​​ou​​Heróis​​civilizadores.​​Por​​esta​​razão​​suas​​gesta​​constituem​
​mistérios:​​o​​homem​​não​​poderia​​conhecê-los​​se​​não​​lhe​​fossem​​revelados.​​O​​mito​​é​
​pois​​a​​história​​do​​que​​se​​passou​ ​in​​illo​​tempore​​,​ ​a​​narração​​daquilo​​que​​os​​deuses​
​ou​​os​​Seres​​divinos​​fizeram​​no​​começo​​do​​Tempo.​​“Dizer”​​um​​mito​​é​​proclamar​​o​
​que​ ​se​ ​passou​ ​ab​ ​origine​​.​ ​Uma​ ​vez​ ​“dito”,​ ​quer​ ​dizer,​​revelado,​​o​​mito​​torna-se​
​verdade​ ​apodítica:​ ​funda​ ​a​ ​verdade​ ​absoluta.​ ​“É​ ​assim​ ​porque​ ​foi​ ​dito​ ​que​ ​é​
​assim”,​​declaram​​os​​esquimós​​netsilik​​a​​fim​​de​​justificar​​a​​validade​​de​​sua​​história​
​sagrada​ ​e​ ​suas​ ​tradições​ ​religiosas.​ ​O​ ​mito​ ​proclama​ ​a​ ​aparição​ ​de​ ​uma​ ​nova​
​“situação”​ ​cósmica​ ​ou​ ​de​ ​um​ ​acontecimento​ ​primordial.​ ​Portanto,​ ​é​ ​sempre​ ​a​
​narração​​de​​uma​​“criação”:​​conta-se​​como​​qualquer​​coisa​​efetuada,​​começou​​a​​ser​​.​
​É​ ​por​ ​isso​ ​que​ ​o​ ​mito​ ​é​ ​solidário​ ​da​ ​ontologia:​ ​só​ ​fala​ ​das​ ​realidades​​,​ ​do​ ​que​
​aconteceu​​realmente​​, do que se manifestou plenamente​​(Eliade, 2000, p. 84-5).​

​Observando​​as​​palavras​​do​​autor,​​podemos​​confirmar​​que​​Tristão​​e​​Isolda​​podem​

​configurar​​como​​mito​​se​​os​​entendermos​​como​​heróis,​​à​​propósito​​da​​essência​​da​​narrativa.​



​115​

​Sendo​ ​estes​ ​confirmados​ ​como​ ​heróis,​ ​podemos​ ​acrescentar​ ​a​ ​presença​ ​de​ ​um​

​acontecimento​​primordial:​​o​​amor​​desmedido,​​capaz​​de​​ultrapassar​​regras​​e​​valores​​sociais​​e​

​culminar​​na​​morte​​de​​ambos,​​prevalecendo​​mesmo​​depois​​por​​meio​​da​​união​​do​​espinheiro​

​verde saído do túmulo de Tristão em direção ao de Isolda e se entrelaçando a ele.​

​Segundo​​Denis​​de​​Rougemont​​(2003),​​o​​sentimento​​aflorado​​entre​​os​​amantes​​é​

​o​ ​do​ ​amor-paixão.​ ​Este​ ​evocaria​ ​um​ ​aniquilamento​ ​de​ ​forças,​ ​pois​ ​enquanto​ ​paixão​ ​é​

​tormenta,​ ​ela​ ​não​ ​se​ ​efetiva​ ​como​ ​permanência,​ ​se​ ​dá​ ​na​​intermitência​​e​​sempre​​de​​forma​

​intensa, diferente do amor, este mais espiritual, possível de existir durante uma vida inteira.​

​Segundo Campbell (2008):​

​Uma​ ​definição​ ​razoável​ ​para​ ​mitologia​ ​seria​ ​que​ ​ela​ ​é​ ​a​ ​religião​ ​dos​ ​outros.​ ​A​
​definição​ ​de​ ​religião​ ​também​ ​não​ ​é​ ​difícil:​ ​é​ ​mitologia​ ​mal​​compreendida.​​Essa​
​compreensão​ ​equivocada​ ​consiste​ ​geralmente​ ​em​ ​interpretar​ ​símbolos​ ​míticos​
​como​ ​se​ ​fossem​ ​referência​ ​a​ ​fatos​ ​históricos.​ ​E​ ​tal​ ​problema​ ​é​ ​particularmente​
​crucial​ ​em​ ​nossa​ ​tradição​ ​no​ ​Ocidente,​ ​onde​ ​toda​ ​ênfase​ ​tem​ ​sido​ ​posta​ ​na​
​historicidade​ ​dos​ ​eventos​ ​que​​supostamente​​serviram​​de​​base​​para​​a​​fundação​​de​
​nossas​ ​igrejas.​ ​Acham-se​ ​os​ ​mesmos​ ​temas​ ​mitológicos​ ​básicos​ ​em​ ​todas​ ​as​
​religiões​ ​do​ ​mundo,​ ​da​ ​mais​​primitiva​​à​​mais​​refinada,​​das​​planícies​​da​​América​
​do Norte às florestas europeias e aos atóis polinésios (Campbell, 2008, p. 49).​

​O​ ​autor​ ​destaca​ ​os​ ​símbolos​ ​míticos​ ​não​ ​como​ ​fatos​​históricos​​e​​explica​​que​​a​

​base​​para​​o​​equívoco​​sobre​​mitologia​​se​​dá​​exatamente​​na​​crença​​das​​pessoas​​boa​​parte​​das​

​vezes​ ​de​ ​relacionar​ ​a​ ​mitologia​ ​com​ ​a​ ​historicidade.​ ​A​ ​isso​ ​soma-se​ ​um​ ​outro​ ​problema:​

​esses​ ​“eventos​ ​míticos”,​ ​chamemos​ ​assim,​ ​considerados​ ​equivocadamente​ ​históricos,​

​servem de base para a fundação das igrejas.​

​Em​ ​outras​ ​palavras,​ ​de​ ​um​ ​modo​ ​geral,​ ​as​ ​religiões​ ​exploram​ ​o​ ​mito​

​compulsoriamente​ ​de​ ​forma​ ​equivocada​ ​ao​ ​atribuir-lhe​ ​valor​ ​histórico.​ ​De​ ​certa​ ​forma,​

​menosprezam​ ​a​ ​importância​ ​da​ ​mitologia,​ ​pois​ ​tais​ ​narrativas​ ​só​ ​são​ ​consideradas​

​importantes diante do vislumbre religioso porque são vistas como acontecimentos históricos.​

​Campbell​​(2008),​​explicando​​sobre​​a​​espécie​​humana,​​chama​​atenção​​para​​o​​fato​

​de nascermos cedo demais e para as implicações desse fato, pois:​

​Nascemos​ ​incapazes​ ​de​ ​tomar​ ​conta​ ​de​​nós​​mesmos​​por​​um​​período​​de​​cerca​​de​
​quinze​ ​anos.​ ​A​​puberdade​​não​​vem​​senão​​depois​​dos​​12​​ou​​mais,​​e​​a​​maturidade​
​física​​não​​até​​o​​começo​​da​​casa​​dos​​20.​ ​Durante​​a​​maior​​parte​​dessa​​longa​​fase​​da​
​vida,​ ​o​​indivíduo​​encontra-se​​numa​​situação​​de​​dependência​​psicológica.​​Quando​
​crianças,​​somos​​educados​​de​​modo​​a​​que​​qualquer​​estímulo,​​qualquer​​experiência,​
​nos​​leve​​simplesmente​​a​​reagir​​dizendo:​​“Quem​​vai​​me​​ajudar?”​​(Campbell,​​2008,​
​p. 38).​



​116​

​Para​​o​​autor,​​por​​nascermos​​completamente​​dependentes,​​precisamos​​nos​​apegar​

​a​​algo.​​Durante​​muito​​tempo​​nos​​apoiamos​​em​​nossos​​pais,​​mas​​ao​​longo​​de​​nossa​​existência​

​há muitas outras dependências as quais recorremos. Ainda segundo Campbell (2008):​

​Há​ ​muito,​ ​muito​ ​tempo,​ ​uma​ ​ideia​ ​me​ ​veio​ ​à​ ​cabeça:​ ​o​ ​outro​​animal​​que​​nasce​
​muito​​cedo​​é​​o​​marsupial​​–​​o​​filhote​​de​​canguru,​​de​​wallaby​​.​​Ele​​não​​é​​placentário,​
​não​ ​pode​ ​ficar​ ​no​​útero​​da​​mãe​​tempo​​suficiente​​para​​crescer.​​Assim,​​nascido​​de​
​uma​ ​gestação​ ​de​ ​cerca​ ​de​ ​18​ ​dias,​ ​arrasta-se​ ​até​ ​a​ ​barriga​ ​da​​mãe​​e​​entra​​numa​
​pequena​​bolsa.​​Agarra-se​​a​​um​​mamilo​​e​​permanece​​na​​bolsa​​até​​que​​consiga​​sair​​e​
​andar.​​Fica​​num​​segundo​​útero​​–​​útero​​com​​paisagem.​​Entendo​​a​​mitologia​​como​
​um​​órgão​​equivalente​​para​​o​​homem.​​Precisamos​​dela​​como​​o​​marsupial​​precisa​​da​
​bolsa​ ​para​ ​superar​ ​a​ ​fase​ ​de​ ​filhote​ ​incapaz​ ​e​ ​se​ ​desenvolver​ ​(...).​ ​A​ ​fim​ ​de​
​contribuir​ ​para​ ​o​​desenvolvimento​​pessoal,​​a​​mitologia​​não​​precisa​​fazer​​sentido,​
​não​​precisa​​ser​​racional,​​não​​precisa​​ser​​verdadeira:​​precisa​​ser​​confortável,​​como​​a​
​bolsa​​do​​marsupial.​​Suas​​emoções​​crescem​​lá​​dentro​​até​​você​​se​​sentir​​seguro​​para​
​sair.​ ​E,​ ​quando​ ​essa​ ​bolsa​ ​se​​desfaz,​​o​​que​​é​​comum​​acontecer​​no​​nosso​​mundo,​
​não​ ​temos​ ​um​ ​segundo​ ​útero.​ ​A​ ​atitude​ ​racional​​diria:​​“Ora,​​esses​​mitos​​antigos​
​são​ ​uma​ ​bobagem!”,​ ​o​ ​que​ ​acaba​ ​por​ ​estraçalhar​ ​a​ ​bolsa.​ ​Então,​ ​com​ ​o​ ​que​
​ficamos?​​Ficamos​​com​​um​​monte​​de​​nascimentos​​fracassados,​​sem​​a​​formatura​​do​
​segundo​​útero.​​Foram​​expelidos​​cedo​​demais,​​nus​​e​​agitados,​​e​​tiveram​​de​​se​​virar​
​sozinhos (Campbell, 2008, p. 46).​

​O​​cerne​​da​​questão​​é​​o​​fato​​de​​sermos​​completamente​​dependentes​​boa​​parte​​da​

​vida.​ ​Essa​ ​relação​ ​de​ ​dependência​ ​está​ ​nos​ ​recônditos​ ​do​ ​nosso​ ​ser​ ​e​ ​nos​ ​espreita​

​permanentemente,​​desse​​modo​​nossas​​crenças​​e,​​entre​​elas,​​a​​na​​mitologia​​religiosa,​​muitas​

​vezes​​presente​​pela​​determinação​​Igreja,​​é​​o​​suporte​​no​​qual​​estamos​​apoiados.​​Ocorre​​que,​

​por​​necessidade​​de​​racionalidade​​ou​​apego​​à​​carência​​de​​historicidade,​​a​​humanidade​​acaba​

​por​ ​menosprezar​ ​o​ ​mito​ ​e​ ​seus​ ​ensinamentos​ ​modelares.​ ​Isso​ ​ocorre​ ​porque,​ ​segundo​

​Campbell:​

​Não​ ​existe​ ​mais​ ​um​ ​horizonte​ ​cultural​ ​no​​qual​​todos​​acreditam​​na​​mesma​​coisa.​
​Em​​outras​​palavras,​​cada​​um​​de​​nós​​é​​lançado​​na​​floresta​​da​​aventura,​​sem​​lei​​(...)​
​O​ ​fundamental​ ​na​ ​ciência​ ​é​ ​que​​não​​existem​​fatos,​​só​​teorias.​​Você​​não​ ​acredita​
​nessas​​coisas,​​são​​hipóteses​​de​​trabalho​​que​​podem​​mudar​​quando​​expostas​​a​​mais​
​informações.​​Fomos​​ensinados​​a​​não​​fechar​​questão,​​e​​sim​​a​​continuar​​abertos.​​A​
​psique​​consegue​​lidar​​com​​isso?​​Houve​​uma​​época​​na​​civilização​​ocidental​​em​​que​
​os​​vários​​mitos​​da​​cultura​​estavam​​assim,​​em​​conflito.​​Durante​​os​​últimos​​anos​​do​
​Império​ ​Romano,​ ​a​ ​religião​ ​do​ ​Oriente​ ​Próximo,​ ​o​ ​cristianismo,​ ​foi​ ​imposta​ ​ao​
​individualismo​ ​europeu.​ ​Onde,​ ​por​ ​um​ ​lado,​ ​a​ ​tradição​ ​bíblica​ ​enfatizava​ ​a​
​necessidade​​de​​subordinar​​o​​indivíduo​​ao​​grupo​​sagrado,​​por​​outro​​lado​​a​​tradição​
​europeia​ ​dava​ ​mais​ ​valor​ ​à​ ​inspiração​ ​e​ ​à​ ​realização​ ​individual.​ ​No​ ​século​ ​XII​
​d.C.,​ ​houve​ ​na​​Europa​​um​​tremendo​​rompimento​​entre​​as​​tradições​​guerreiras.​​O​
​melhor​​exemplo,​​para​​os​​que​​gostam​​de​​literatura,​​está​​nas​​novelas​​arturianas,​​em​
​que​ ​os​ ​cavaleiros,​ ​desfilando​ ​como​​heróis​​cristãos,​​são​​na​​verdade​​deuses​​celtas;​
​deuses​ ​do​ ​romance​​de​​Tristão,​​no​​qual​​ele​​e​​Isolda​​dizem,​​como​​dissera​​Heloísa:​
​“Meu​ ​amor​ ​é​ ​minha​ ​verdade,​​e​​por​​ela​​arderei​​no​​inferno”.​​Esse​​conflito​​acabou​
​por​ ​levar​ ​ao​ ​Renascimento,​ ​à​ ​Reforma,​ ​ao​​Racionalismo,​​e​​a​​tudo​​que​​se​​seguiu​
​(Campbell, 2008, p. 47-8).​



​117​

​Desta​​feita,​​como​​atestam​​os​​acontecimentos​​arrolados​​acima,​​mesmo​​diante​​da​

​imensidão​ ​de​ ​elementos​ ​trazidos​ ​pela​ ​mitologia,​ ​os​ ​conflitos​ ​corroborados​ ​com​ ​a​ ​falta​ ​de​

​valor​​nessas​​narrativas​​fica​​evidente,​​porém​​elas​​continuam​​a​​existir​​com​​outro​​valor,​​talvez​

​esteja​ ​encerrado​ ​no​ ​valor​ ​literário​ ​e​ ​possivelmente​ ​no​ ​antropológico.​ ​Os​ ​mitos​ ​ligados​ ​à​

​religião​​ainda​​perduram,​​com​​a​​necessidade​​de​​dar​​importância​​à​​historicidade,​​no​​que​​pese​

​ao​​próprio​​teor​​da​​concepção​​religiosa,​​contudo​​deixou-se​​de​​lado​​há​​muito​​tempo​​o​​valor​​de​

​história exemplar, valor modelar, acompanhando a mitologia noutros tempos.​

​Em​ ​se​ ​tratando​ ​de​​Tristão​​e​​Isolda,​​o​​amor-paixão​​é​​mitificado​​por​​Rougemont​

​(2003),​​o​​qual​​defende​​que​​a​​teoria​​dos​​amantes​​evoca​​um​​tipo​​de​​amor​​primordial,​​tal​​qual​

​Eliade​ ​nos​ ​fala​ ​quando​ ​trata​ ​do​​conceito​​de​​mito,​​pois​​traz​​à​​tona,​​ao​​modo​​mítico,​​a​​ideia​

​desse​ ​sentimento​ ​como​ ​exemplar.​ ​Para​ ​ele,​ ​os​ ​personagens​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​elaboram​ ​um​

​modelo de amor, sendo com isso os fundadores do amor-paixão no Ocidente.​

​A​ ​nosso​ ​ver,​ ​Tristão​ ​e​​Isolda​​podem​​realmente​​ser​​considerados​​mito​​enquanto​

​relacionados​ ​ao​ ​amor-paixão​ ​evocado​ ​por​ ​eles.​ ​Isso​ ​não​ ​se​ ​dá​ ​necessariamente​ ​em​

​decorrência​ ​do​ ​filtro​ ​mágico,​ ​mas​ ​por​ ​assemelhar-se​ ​a​ ​um​ ​certo​​amor/paixão​​greco-latino,​

​que​ ​aludia,​ ​muitas​ ​vezes,​ ​à​ ​uma​ ​fatalidade​ ​irresistível,​ ​proveniente​ ​da​ ​sensualidade​ ​e​ ​do​

​desejo de felicidade, no qual pudor e respeito cediam lugar à paixão inerente​​ao ser humano.​

​Esse​ ​amor-paixão,​ ​em​ ​essência,​ ​é​ ​uma​ ​aspiração​ ​à​ ​felicidade,​ ​mas​ ​esta​ ​jamais​

​acontece​ ​plenamente,​ ​porque​ ​configura​ ​a​ ​fatalidade​ ​irresistível​ ​de​ ​um​ ​sentimento​

​arrebatador, que nos moldes de Rougemont não encontra lugar nas vivências comuns.​

​O​​primeiro​​parágrafo​​d’​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​traz​​a​​seguinte​​pergunta:​

​“Senhores,​​vos​​agrada​​ouvir​​um​​belo​​conto​​de​​amor​​e​​de​​morte?”​​seguida​​da​​resposta:​​“É​​o​

​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​a​ ​rainha.​ ​Escutai,​ ​como​ ​em​ ​grande​ ​alegria​ ​e​ ​grande​ ​pesar​ ​eles​ ​se​

​amaram, disso​​morreram em um mesmo dia, ele​​por ela,​​ela por ele” (Bédier, 1988, p. 1).​

​Já​ ​no​ ​início​ ​da​ ​narrativa,​ ​fica​ ​dada​​a​​exata​​medida​​do​​amor​​e​​a​​tragicidade​​em​

​decorrência​​da​​morte​​dos​​amantes.​​Tristão​​e​​Isolda​​não​​encontram​​lugar​​para​​seu​​sentimento,​

​porque​​o​​amor​​por​​eles​​evocado​​é​​o​​amor-paixão,​​sentimento​​no​​qual​​se​​encerra​​o​​valor​​de​

​impossibilidade.​ ​Esta​ ​ocorre​ ​não​ ​só​ ​pelas​ ​questões​ ​sociais​ ​aqui​ ​expostas,​ ​como​ ​as​

​implicações​ ​na​​história​​dos​​amantes​​(quem​​são​​Tristão​​e​​Isolda​​sem​​um​​reino?​​que​​espécie​

​de​ ​cavaleiro​ ​e​ ​dama​ ​são​ ​eles?),​ ​mas​ ​também​ ​porque​ ​não​ ​é​ ​possível​ ​ser​ ​arrebatado​ ​pela​

​paixão desmedida todo o tempo.​

​Consoante​​a​​isso​​Tristão​​e​​Isolda​​não​​são​​os​​personagens​​conformados​​com​​um​

​amor​ ​tranquilo​ ​e​ ​seguro,​ ​por​ ​exemplo​ ​quando​ ​estão​ ​na​ ​floresta​ ​e​ ​poderiam​ ​contentar-se​ ​à​



​118​

​nova​ ​vida.​ ​Ao​ ​contrário,​ ​precisam​ ​do​ ​irresistível,​ ​do​ ​improvável,​ ​do​ ​impossível​ ​para​

​realizarem-se,​​além​​da​​necessidade​​de​​continuarem​​suas​​trajetórias​​com​​seus​​papeis​​sociais.​

​Tal​ ​entendimento​ ​vem​ ​da​ ​ideia​ ​de​ ​o​ ​amor-paixão​ ​vivido​ ​por​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​contornar​ ​a​

​procura​​da​​morte,​​esta​​perceptível​​pelos​​apuros​​aos​​quais​​se​​entregam​​os​​amantes​​em​​razão​

​desse sentimento.​

​É​​no​​mundo​​das​​essências,​​do​​sagrado,​​do​​metafísico,​​do​​“mythos”​​que​​a​​paixão​

​assume​ ​seu​ ​caráter​ ​de​ ​vida​ ​eterna.​ ​Na​ ​narrativa,​ ​esta​ ​aparece​​simbolizada​​pelo​​triste​​final,​

​quando​ ​o​ ​espinheiro​ ​avança​ ​do​ ​túmulo​ ​de​ ​Tristão​ ​em​ ​direção​​ao​​de​​Isolda,​​desse​​modo,​​o​

​mito​ ​do​ ​amor-paixão​ ​atinge​ ​seu​ ​ápice​ ​no​ ​momento​ ​em​ ​que​ ​evoca​ ​a​​vida​​post​​mortem​​dos​

​amantes.​

​Segundo Oliveira (2019):​

​Em​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​o​ ​amor​ ​dos​ ​protagonistas​ ​nutre-se​ ​de​ ​obstáculos​ ​a​ ​ele​
​impostos,​ ​isto​ ​é,​ ​as​ ​dificuldades​ ​encontradas​ ​para​ ​a​ ​realização​ ​deste​ ​amor​
​impossível​ ​tornam-se​ ​a​​própria​​razão​​de​​ser.​​Na​​ausência​​de​​obstáculos​​externos,​
​Tristão​​e​​Isolda​​criam​​suas​​próprias​​dificuldades,​​mantendo​​assim,​​acesa​​a​​chama​
​de​ ​sua​ ​paixão​ ​nos​ ​sucessivos​ ​reencontros​ ​e​ ​separações.​ ​No​ ​final​​da​​narrativa​​os​
​amantes​ ​procuram​ ​a​ ​morte​ ​como​ ​única​ ​forma​ ​de​ ​redenção​ ​e​ ​vingança​ ​contra​ ​a​
​paixão​​avassaladora​​que​​acaba​​por​​se​​transformar​​em​​uma​​espécie​​de​​autoflagelo,​
​de​​penitência.​​O​​autor​​conduz​​a​​ação​​da​​narrativa​​episódica​​para​​este​​final​​trágico,​
​em​ ​que​ ​o​ ​par​ ​romântico​ ​realiza​ ​seus​ ​intentos​ ​amorosos​ ​na​ ​morte​ ​que,​
​inconscientemente,​​sempre​​desejaram​​e​​que​​representa​​para​​eles​​o​​sinal​​de​​igual​​na​
​equação da vida, espelho de Narciso (Oliveira, 2019, p. 176).​

​Para​ ​o​ ​autor​ ​supracitado,​ ​assim​ ​como​ ​para​ ​Rougemont​ ​(2003),​ ​os​ ​amantes​ ​amam​

​mais​ ​o​ ​amor​ ​e​ ​a​ ​impossibilidade​ ​de​ ​viver​ ​esse​ ​sentimento​ ​do​ ​que​ ​um​ ​ao​ ​outro.​ ​Seria​ ​na​

​irrealização​ ​e​ ​na​ ​tragicidade,​ ​culminando​ ​na​ ​morte,​ ​o​ ​encontro​ ​da​ ​verdadeira​ ​essência​​e​​o​

​destino desse amor.​

​Segundo Castel (1998):​

​Assim,​ ​a​ ​estrutura​ ​do​ ​amor​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​compreende-se​ ​a​ ​partir​ ​da​
​desterritorialização​ ​que​ ​o​ ​constitui​ ​originariamente.​ ​Os​ ​dois​ ​amantes​​despiram​​o​
​mundo.​​Desde​​então,​​seu​​amor​​está​​condenado​​a​​ser​​ele​​mesmo​​absoluto,​​pois​​não​
​possui​ ​qualquer​ ​suporte​ ​possível​ ​na​ ​vida​ ​social.​ ​Ele​ ​não​ ​regula​ ​sucessões​ ​ou​
​divisões​​de​​terras,​​não​​se​​inscreve​​entre​​as​​estratégias​​matrimoniais​​e​​sociais,​​não​
​se​​transmite​​a​​uma​​descendência.​​Nada​​o​​limita,​​o​​relativiza,​​nem​​o​​prolonga.​​Só​
​pode​​ser​​vivido​​como ​​experiência​​total​​,​ ​voltado​​sobre​​ele​​mesmo,​​porque​​não​​tem​
​nem​ ​pontos​ ​de​ ​apoio​ ​nem​ ​consequências​ ​fora​ ​do​ ​quadro​ ​no​ ​qual​ ​se​
​autocircunscreve.​​É​​o​​que​​exprime​​maravilhosamente​​o​​episódio​​do​​filtro:​​o​​"vinho​
​ervoso"​ ​simboliza​ ​o​ ​êxtase​ ​que​ ​arranca​ ​os​ ​dois​ ​protagonistas​ ​de​ ​todas​ ​as​
​pertinências​ ​anteriores​ ​para​ ​colocá-los,​ ​a​ ​sós​ ​e​ ​nus,​ ​um​ ​face​ ​ao​ ​outro.​ ​Mas​ ​é​
​preciso​​acrescentar​​que​​se​​esse​​transporte​​fora​​do​​tempo​​e​​do​​espaço​​pode​​ocorrer,​
​se​​portanto​​a​​magia​​opera,​​é​​porque​​eles​​já​​são,​​ao​​menos​​Tristão,​​já​​é​​um​​ser​​de​
​lugar​ ​nenhum.​ ​A​ ​magia​ ​do​ ​filtro​ ​aparece​ ​assim​ ​como​ ​uma​ ​fabulação​ ​cultural​
​determinada​ ​para​ ​significar​ ​a​ ​extraterritorialidade​ ​deste​ ​amor.​ ​O​ ​resultado​ ​é​​que​
​essa​​forma​​de​​amor​​evidentemente​​só​​pode​​se​​realizar​​com​​a​​morte.​​É​​irrealizável​



​119​

​sem​ ​a​ ​morte​ ​porque​ ​esse​ ​amor​ ​é​ ​completamente​ ​desprovido​ ​das​ ​ligações​​com​​a​
​vida (Castel, 1998, p. 181).​

​Segundo​​o​​autor,​​o​​amor​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​precisa​​ser​​observado​​primeiramente​

​a​ ​partir​ ​da​ ​desterritorialização,​ ​pois​ ​ele​ ​só​ ​encontra​ ​lugar​ ​fora​ ​dos​ ​seus​​ambientes​​sociais.​

​Sendo​ ​assim,​ ​ele​ ​é​ ​absoluto​ ​apenas​ ​em​ ​se​ ​tratando​ ​de​ ​si​ ​mesmo.​ ​Quando​ ​os​ ​amantes​ ​se​

​encontram​ ​despidos​ ​de​ ​suas​ ​funções​ ​sociais,​ ​vivenciam​ ​o​ ​amor​ ​em​ ​sua​ ​plenitude,​ ​como​

​ocorre​​em​​dois​​momentos:​​na​​brevidade​​do​​momento​​em​​que​​estão​​em​​alto​​mar,​​logo​​após​​a​

​ingestão​ ​do​ ​filtro​ ​mágico​ ​e​ ​depois​ ​de​ ​terem​ ​sido​ ​descobertos​ ​na​ ​floresta,​ ​onde​ ​passam​ ​a​

​viver.​

​Depois​ ​de​ ​dois​ ​anos​ ​afastados​ ​da​ ​sociedade,​ ​desterritorializados,​ ​como​ ​propõe​

​Castel​ ​(1998),​ ​decidem​ ​voltar​ ​para​ ​o​ ​mundo​ ​conhecido​ ​onde​ ​tinham​ ​lugar.​ ​Porém,​​após​​o​

​retorno​ ​à​ ​vida​ ​anterior,​ ​também​ ​não​ ​se​ ​realizam​ ​plenamente.​ ​Apenas​ ​na​ ​morte​ ​esse​ ​amor​

​volta​​a​​triunfar,​​pois​​por​​meio​​dela​​ocorre​​a​​união​​dos​​amantes,​​devido​​a​​partida​​de​​um​​em​

​função​​da​​ausência​​do​​outro​​e​​no​​momento​​no​​qual​​o​​espinheiro​​verde​​nascido​​da​​sepultura​

​de Tristão se entrelaça ao túmulo de Isolda.​

​Segundo​ ​Brugger​ ​(1904),​ ​“o​ ​amor​ ​é​ ​a​ ​força​ ​primordial​ ​de​ ​espírito​ ​dotado​ ​de​

​atividade​ ​volitiva,​ ​força​ ​animadora​ ​e​ ​criadora​ ​de​ ​valores”​ ​(p.​ ​47).​ ​Essa​ ​força​ ​primordial​

​pode​​ser​​vista​​quando​​Isolda,​​por​​duas​​vezes,​​trata​​de​​Tristão​​ferido​​com​​ervas​​e​​unguentos,​

​ajudada​ ​pela​ ​mãe,​ ​a​ ​qual​ ​repassara​ ​tal​ ​conhecimento.​ ​Isolda​ ​é​ ​levada​ ​por​ ​essa​ ​força​

​primordial​ ​a​ ​cuidar​ ​daquele​ ​que​ ​virá​ ​a​ ​ser​ ​seu​ ​amado.​ ​No​ ​entanto,​ ​só​ ​depois​ ​de​ ​beberem​

​juntos,​ ​por​ ​engano,​ ​do​ ​filtro​ ​mágico,​ ​beberagem​ ​preparada​ ​pela​ ​rainha,​ ​mãe​ ​de​ ​Isolda,​

​apaixonam-se​​perdidamente​​e​​entregam-se​​um​​ao​​outro.​​Existe​​inclusive​​uma​​versão​​menos​

​popular,​​na​​qual​​Isolda​​sabia​​que​​estava​​bebendo,​​junto​​de​​Tristão,​​a​​poção​​mágica​​de​​amor,​

​segundo afirma Castel (1998).​

​Outro​ ​elemento​ ​emblemático​ ​dessa​​força​​originária​​poderia​​ser​​o​​espinheiro​​do​

​túmulo​​de​​Tristão​​avançando​​para​​o​​de​​Isolda,​​uma​​força​​tão​​grandiosa​​capaz​​de​​simbolizar​

​o​ ​amor​ ​além​ ​da​ ​vida.​ ​Apesar​ ​do​ ​filtro​ ​mágico,​ ​na​ ​história​ ​dos​ ​amantes,​ ​ser​ ​o​ ​elemento​

​justificador​ ​do​ ​amor​ ​sem​​limites,​​vale​​questionar​​se​​esse​​amor​​já​​existia​​antes​​do​​elemento​

​mágico. Vejamos as palavras de Brugger sobre o amor:​

​Considerado​​do​​ponto​​de​​vista​​de​​sua​​essência,​​e​​em​​seu​​núcleo​​vivencial,​​é​​uma​
​atitude​​ou​​atividade​​total​​afirmativa​​(reconhecedora,​​criadora,​​em​​busca​​da​​união)​
​da​ ​alma​ ​espiritual​ ​em​ ​frente​ ​de​ ​pessoas​ ​enquanto​ ​(real​ ​ou​ ​potencialmente)​
​portadoras​​de​​valores​​espirituais,​​em​​frente​​destes​​mesmos​​valores.​​Por​​esta​​forma,​
​o​​amor​​tira​​de​​seu​​isolamento​​a​​personalidade​​individual,​​levando-a​​a​​participar​​do​
​convívio​ ​nas​ ​várias​ ​formas​ ​primordiais​ ​(...)​ ​o​ ​amor​ ​não​ ​é​ ​mero​ ​sentimento​ ​de​
​prazer (...) (Brugger, 1904, p. 47).​



​120​

​Assim,​ ​ao​ ​cuidar​​de​​Tristão​​quando​​este​​se​​encontra​​à​​beira​​da​​morte,​​Isolda​​já​

​exerce​​o​​que​​poderíamos​​considerar​​como​​união​​espiritual.​​Exatamente​​porque​​o​​amor​​não​​é​

​mero​ ​sentimento​ ​de​ ​prazer,​ ​e​ ​sim​ ​força​ ​espiritual,​ ​Isolda​ ​resolve​ ​cuidar​​daquele​​por​​quem​

​possivelmente​ ​já​ ​nutre​ ​amor.​ ​Essa​ ​é​ ​uma​ ​interpretação​ ​possível,​ ​pois​​depois​​de​​conquistar​

​Isolda,​ ​como​ ​consequência​ ​de​ ​ter​ ​matado​ ​o​ ​dragão​ ​e​ ​vencer​ ​o​ ​senescal​ ​covarde,​ ​Tristão​

​explica​​para​​ela​​tê-la​​conquistado​​para​​o​​rei​​Marc,​​seu​​tio,​​recebendo​​com​​isso​​total​​desprezo​

​da​ ​moça.​ ​Isolda​ ​sente-se​ ​preterida,​ ​pois​ ​acreditava​ ​ter​ ​sido​ ​conquistada​​em​​casamento​​por​

​ser​​amada​​pelo​​cavaleiro.​​Tristão,​​por​​sua​​vez,​​prometera​​ao​​rei​​levar​​a​​dona​​dos​​cabelos​​de​

​ouro​​para​​tornar-se​​sua​​rainha,​​sem​​imaginar​​ser​​aquela​​a​​princesa​​que​​havia​​cuidado​​de​​seus​

​ferimentos mais de uma vez.​

​Diante​ ​desses​ ​desencontros​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​confinados​ ​em​ ​sensações​

​contraditórias,​ ​bebem​ ​do​ ​filtro​ ​mágico​ ​e​ ​entregam-se​ ​à​ ​paixão​ ​desmensurada.​ ​Segundo​

​Ferraz (1960), já nas versões de Tomas e Gottfried von Strassbourg pode-se observar:​

​Transmutando-se​ ​em​ ​aspiração​ ​máxima​ ​da​ ​existência​ ​humana,​ ​o​ ​amor​ ​passa​ ​a​
​significar​ ​a​ ​mais​ ​completa​ ​e​ ​perfeita​ ​afinidade​ ​física​​e​​psíquica​​entre​​dois​​seres,​
​enquanto​ ​o​ ​filtro​ ​é​ ​reduzido​ ​a​ ​simples​ ​imagem​ ​poética​​do​​momento​​psicológico​
​exato​ ​em​ ​que​ ​sobem​ ​à​ ​tona​ ​os​ ​sentimentos​ ​profundos​ ​submersos​ ​até​ ​então​ ​no​
​íntimo de Tristão e Isolda (Ferraz, 1960, p. 44-45).​

​Para​ ​a​ ​autora,​ ​o​ ​filtro​ ​mágico​ ​de​ ​amor​ ​é​ ​apenas​ ​uma​ ​representação​​poética​​do​

​sentimento​ ​já​ ​avizinhado​ ​em​ ​Tristão​​e​​Isolda.​​Essa​​compreensão​​corrobora​​com​​a​​hipótese​

​de já haver amor entre eles mesmo antes de tomarem juntos a poção do amor.​

​No​ ​dizer​ ​de​ ​Simon​ ​May,​ ​“todos​ ​precisam​ ​de​ ​amor;​ ​muitos​ ​o​ ​encontram,​ ​mas​

​poucos​​o​​vivem”​​(2012,​​p.​​21).​​Temos​​aí​​o​​cerne​​da​​história​​dos​​amantes​​das​​Cornualhas,​​os​

​quais,​ ​deparando-se​ ​com​ ​o​ ​amor​ ​e​ ​diante​​da​​necessidade​​de​​vivenciá-lo,​​não​​se​​contentam​

​com​​a​​sua​​impossibilidade,​​passando​​então​​a​​transgredirem​​valores​​morais​​e​​determinações​

​sociais até encontrarem tragicamente a morte, seu último refúgio.​

​Platão​ ​nos​ ​fala​ ​do​ ​amor​ ​como​ ​completude​ ​e​​possibilidade​​de​​se​​reconhecer​​no​

​outro. Leiamos as palavras do filósofo:​

​Simplesmente​​pensaria​​ter​​ouvido​​o​​que​​há​​muito​​estava​​desejando,​​sim,​​unir-se​​e​
​confundir-se​ ​com​ ​o​ ​amado​​e​​de​​dois​​ficarem​​um​​só.​​O​​motivo​​disso​​é​​que​​nossa​
​antiga​​natureza​​era​​assim​​e​​nós​​éramos​​um​​todo;​​e​​portanto​​ao​​desejo​​e​​procura​​do​
​todo​​que​​se​​dá​​o​​nome​​de​​amor.​​(...)​​estou​​dizendo​​a​​respeito​​de​​todos,​​homens​​e​
​mulheres,​ ​que​ ​é​ ​assim​ ​que​ ​nossa​ ​raça​ ​se​ ​tornaria​ ​feliz,​ ​se​ ​plenamente​
​realizássemos​​o​​amor,​​e​​o​​seu​​próprio​​amado​​cada​​um​​encontrasse,​​tornado​​à​​sua​
​primitiva natureza (Platão, 1972, p. 31).​

​Tristão​​e​​Isolda​​encontram​​um​​no​​outro​​a​​morada​​para​​esse​​sentimento,​​depois​

​de​ ​tomarem​ ​juntos​ ​o​ ​filtro​ ​mágico.​ ​Esta​ ​é​ ​a​ ​justificativa​ ​para​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​um​ ​amor​



​121​

​impossível​​diante​​das​​obrigações​​sociais​​apresentadas​​aos​​personagens​​e​​da​​impossibilidade​

​de​​assumir​​a​​paixão​​e​​entregarem-se​​em​​matrimônio.​​Tristão,​​como​​cavaleiro​​honrado​​que​​se​

​acredita​​34​​,​ ​resolve​ ​cumprir​ ​seu​ ​papel​ ​diante​ ​da​ ​sociedade​ ​e​​entrega​​Isolda​​ao​​rei​​Marc.​​Do​

​mesmo modo, para cumprir seu papel social, a moça aceita a situação imposta por Tristão.​

​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​são​ ​personagens​ ​remanescentes​ ​de​ ​épocas​ ​várias​ ​e​ ​trazem​

​consigo​​resíduos​​culturais​​e​​históricos,​​incluindo​​seu​​modus​​vivendi​​e​​seu​​amor-paixão.​​Mais​

​ainda,​​remontam​​à​​criação​​do​​mito​​do​​amor​​no​​Ocidente​​e​​nos​​fazem​​compreender​​o​​quanto​

​desse​ ​modelo​ ​amoroso​ ​ainda​ ​perdurar​ ​na​ ​atualidade.​ ​A​ ​propósito​ ​da​ ​Teoria​ ​da​

​Residualidade,​ ​é​ ​exatamente​ ​a​ ​permanência​​desse​​modelo​​que​​nos​​faz​​reafirmar​​a​​força​​de​

​elementos do passado capazes de atuar em outro ou outros tempos.​

​Quando​ ​falamos​ ​do​ ​amor​ ​em​ ​variados​ ​modelos,​ ​ou​ ​quando​ ​elencamos​

​características​​das​​culturas​​celta​​e​​medieval,​​tocamos​​sempre​​nos​​elementos​​do​​passado​​que​

​residualmente​ ​vão​ ​se​ ​apresentando​ ​ao​ ​longo​ ​dos​ ​tempos.​ ​Ao​ ​apontarmos​ ​tais​ ​elementos​

​como​ ​definidores​ ​-,​ ​inclusive​ ​na​ ​versão​ ​d’​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Bédier,​​vista​

​como​ ​obra​ ​cuja​ ​feitura​ ​se​ ​dá​ ​de​ ​forma​ ​residual​ ​por​ ​tomar​ ​não​ ​só​ ​fragmentos​ ​de​ ​outras​

​versões​ ​da​ ​narrativa​ ​mas​ ​todos​ ​os​ ​outros​ ​contextos​ ​culturais,​ ​mentalidades,​ ​imaginários​ ​-,​

​dimensionamos​​em​​alguma​​medida​​a​​necessidade​​da​​Teoria​​da​​Residualidade.​​É​​importante​

​a​ ​compreensão​ ​desses​ ​elementos​ ​durante​ ​uma​ ​análise,​ ​seja​ ​diante​ ​de​​uma​​obra​​literária​​de​

​1900, como é o caso d’​​O Romance de Tristão e Isolda​​,​​seja numa obra escrita na atualidade.​

​Foi​ ​exatamente​ ​a​ ​necessidade​ ​de​ ​entender​ ​os​ ​elementos​ ​envolvidos​ ​num​

​determinado​​recorte​​cultural​​que​​nos​​fez​​optar​​pela​​investigação​​acerca​​do​​papel​​da​​mulher​

​tanto​ ​na​ ​cultura​ ​celta​ ​quanto​ ​na​ ​Idade​ ​Média.​ ​Pensar​ ​nas​ ​figuras​ ​estereotipadas​ ​dessas​

​mulheres​ ​nos​ ​levou​ ​às​ ​imagens​ ​de​ ​dama​ ​e​ ​bruxa.​ ​A​ ​dama,​ ​comumente​ ​cantada​ ​pelos​

​trovadores​ ​e​ ​cavaleiros​ ​medievais,​ ​para​ ​a​ ​qual​ ​era​ ​direcionado​ ​o​ ​amor​ ​cortês,​ ​e​ ​a​ ​bruxa,​

​figura​​que​​a​​igreja​​demonizou​​e​​puniu​​feroz​​e​​covardemente,​​apesar​​de​​enaltecida​​na​​cultura​

​celta.​ ​Isolda​ ​é​ ​a​ ​síntesse​ ​dessas​​mulheres​​numa​​única​​personagem​​e​​esta​​será​​a​​abordagem​

​do capítulo a seguir.​

​34​ ​Aqui a ideia é demonstrar que o próprio Tristão se vê como cavaleiro honrado.​



​122​

​5​​A​​SENDA​​DOS​​IMAGINÁRIOS​​MEDIEVAL​​E​​CELTA​​NAS​​REPRESENTAÇÕES​

​FEMININAS​

​As​ ​feiticeiras​ ​aparecem​ ​como​ ​bodes​ ​expiatórios​ ​da​ ​modernidade.​ ​De​ ​que​ ​são​
​acusadas,​​afinal?​​De​​muitas​​coisas,​​misturadas.​​Em​​primeiro​​lugar,​​elas​​ofendem​​a​
​razão​​e​​a​​medicina​​moderna,​​por​​suas​​práticas​​mágicas.​​Têm​​a​​pretensão​​de​​curar​
​os​ ​corpos,​ ​não​ ​somente​ ​com​ ​ervas,​ ​mas​ ​com​ ​elixires​ ​elaborados​ ​por​​elas​​e​​com​
​fórmulas​ ​esotéricas.​ ​Elas​ ​manifestam​ ​uma​ ​sexualidade​​desenfreada​​(...)​​Praticam​
​uma​​sexualidade​​subversiva.​​(...)​​Elas​​encarnam​​a​​desordem​​dos​​sentidos​​(Perrot,​
​2019, p. 89-90).​

​A​ ​epígrafe​ ​de​ ​abertura​ ​deste​ ​capítulo​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​pensar​ ​na​ ​forma​ ​como​ ​eram​

​vistas​ ​as​ ​mulheres​ ​que​ ​subverteram​ ​a​ ​ordem​ ​e​ ​os​ ​valores​ ​impostos​ ​pela​ ​Igreja​ ​e​ ​pela​

​sociedade​ ​medieval.​ ​Elas​ ​eram​ ​consideradas​ ​más​ ​e​ ​deveriam​ ​ser​ ​punidas​ ​devido​ ​à​ ​forma​

​pela​ ​qual​ ​agiam,​ ​contudo​ ​nem​ ​sempre​ ​foram​ ​vistas​ ​desse​ ​modo.​ ​Apesar​ ​de​ ​no​ ​medievo​ ​a​

​mulher​ ​ser​ ​considerada​ ​bruxa​ ​ou​ ​feiticeira​ ​e​ ​sofrer​ ​perseguições,​ ​ela​ ​bebe​ ​na​ ​fonte​ ​da​

​ancestralidade​ ​e​ ​do​ ​amor​ ​à​ ​terra​ ​e​ ​às​ ​ervas,​ ​traços​ ​oriundos​ ​da​ ​mulher​ ​celta,​ ​por​ ​sua​​vez,​

​respeitada e valorizada naquela sociedade, como veremos a seguir.​

​5.1 O percurso da mulher celta​

​Quando​​a​​deusa​​era​​mulher,​​mulheres​​e​​homens​​caminhavam​​sobre​​a​​terra​​de​​mãos​
​dadas,​​cada​​qual​​cumprindo​​sua​​função,​​assim​​como​​ocorre​​na​​Natureza.​​Mulheres​
​e​​homens​​praticavam​​o​​intercâmbio​​entre​​os​​seres​​humanos​​e​​as​​forças​​divinas,​​isto​
​é,​ ​existiram​ ​druidisas​ ​e​ ​druidas,​ ​sacerdotisas​ ​e​ ​sacerdotes​ ​celtas.​ ​Às​ ​druidisas​ ​e​
​druidas​ ​cabiam​ ​determinadas​ ​funções​ ​além​ ​das​ ​celebrações​​anuais​​do​​calendário​
​céltico,​ ​como​ ​julgamentos,​ ​distribuição​ ​da​ ​lei,​ ​guarda​ ​e​ ​difusão​ ​da​​tradição​​oral​
​dos​ ​povos​ ​celtas,​ ​função​ ​essa​ ​também​ ​cumprida​ ​pelos​ ​bardos.​ ​No​ ​entanto,​
​qualquer​​celta​​poderia​​se​​dirigir​​à​​Deusa,​​que​​eu​​chamo​​“Grande​​Mãe”,​​e​​ao​​Deus​
​ou​ ​Pai​ ​Tribal,​ ​que​ ​eu​ ​chamo​ ​“Grande​ ​Espírito”​ ​sem​ ​a​ ​necessidade​ ​de​
​intermediários,​ ​afinal,​ ​todos​ ​eram​ ​filhos​ ​dos​ ​deuses​ ​e​ ​eram​ ​iguais​ ​perante​ ​seus​
​olhos (Black, 2022, p. 27-8).​

​A​​epígrafe​​de​​abertura​​nos​​leva​​a​​refletir​​sobre​​a​​concepção​​dos​​celtas​​a​​respeito​

​da​ ​importância​ ​dada​ ​às​ ​mulheres​ ​nesta​ ​sociedade.​ ​Podemos​ ​perceber​ ​que​ ​há,​ ​pelo​ ​menos,​

​certa​ ​igualdade​ ​quanto​ ​aos​ ​papéis​ ​ocupados​ ​por​ ​homens​ ​e​ ​mulheres,​ ​tendo​ ​em​ ​vista​ ​a​

​paridade entre ambos os gêneros no que tange às ocupações sociais.​

​Temos​​defendido​​desde​​o​​início​​que​​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Bédier,​

​sendo​ ​recriado​​a​​partir​​dos​​vários​​fragmentos​​das​​versões​​acessadas​​pelo​​autor​​ao​​longo​​de​

​seus​ ​estudos,​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​retomar​ ​vários​ ​períodos​ ​históricos,​ ​estes​ ​pertencentes​ ​às​ ​culturas​



​123​

​celta​ ​e​ ​medieval.​ ​O​ ​fato​ ​é​ ​que​ ​se​ ​deu​ ​a​ ​cristianização​ ​dos​ ​elementos​ ​oriundos​ ​da​ ​cultura​

​celta, processo pelo qual passaram muitos dos componentes desta civilização.​

​Podemos​ ​compreender​ ​a​ ​consonância​ ​entre​ ​os​ ​elementos​ ​celtas​ ​e​ ​medievais​

​porque a cultura perdura ao longo do tempo ou dos tempos. Segundo Pontes (2006):​

​Parece-me​ ​que​ ​o​ ​falar​ ​de​ ​cultura,​ ​arte​ ​e​ ​linguagem​ ​nos​ ​compele​ ​a​ ​dissertarmos​
​sobre​ ​um​ ​só​ ​tema,​ ​cultura,​ ​pois​ ​a​ ​melhor​ ​teoria​ ​do​ ​conhecimento,​ ​a​ ​mais​
​procedente​ ​entre​ ​várias,​ ​firma​ ​toda​ ​a​ ​possibilidade​​do​​conhecer​​em​​torno​​de​​três​
​elementos​ ​fundamentais​ ​que​ ​têm​ ​valência​ ​própria​ ​e​ ​não​ ​se​ ​confundem​ ​entre​ ​si.​
​Estes​​três​​elementos​​são​​o​​homem,​​a​​natureza​​e​​a​​cultura.​​Para​​que​​o​​conhecimento​
​se​​produza​​há​​de​​contar-se,​​necessariamente,​​com​​estes​​três​​elementos.​​O​​homem​​é​
​o​​sujeito​​do​​conhecimento.​​A​​natureza​​é​​a​​realidade​​objetiva​​(physis)​​posta​​fora​​da​
​subjetividade​ ​do​ ​homem.​ ​E​ ​a​ ​cultura​ ​é​ ​sempre​ ​um​ ​produto​ ​da​ ​intervenção​ ​do​
​homem​ ​na​ ​natureza,​ ​sob​ ​a​ ​forma​ ​de​ ​uma​ ​relação​ ​do​ ​indivíduo​ ​com​ ​o​​que​​lhe​​é​
​circunstante (Pontes, 2006, p. 1).​

​Desse​ ​modo,​ ​o​ ​autor​ ​nos​ ​faz​ ​refletir​ ​a​ ​respeito​ ​da​ ​cultura​ ​como​ ​circunstancial​

​àqueles​ ​que​ ​a​ ​vivenciam,​ ​ou​ ​seja,​ ​de​ ​acordo​ ​com​ ​as​​subjetividades​​individuais,​​porém​​em​

​confluência com o tempo. De acordo com o autor:​

​O​ ​termo​ ​cultura​ ​tem​ ​muitas​ ​acepções​ ​e​ ​a​ ​Antropologia​ ​ressalta​ ​a​ ​de​ ​cultura​
​material​ ​e​ ​a​ ​de​ ​cultura​ ​espiritual,​ ​sendo​ ​que​ ​a​ ​primeira​ ​expressão​ ​designa​ ​o​
​conjunto​ ​de​ ​criações​ ​tangíveis​ ​de​ ​determinada​ ​sociedade​ ​ou​ ​povo;​ ​a​ ​segunda​
​refere-se​​ao​​conjunto​​de​​idéias​​e​​valores​​intangíveis,​​mas​​que​​plasmam​​e​​matrizam​
​a​ ​identidade​ ​dos​​indivíduos,​​sociedades​​e​​povos.​​Outra​​acepção​​de​​cultura​​é​​a​​de​
​“desenvolvimento​ ​total​ ​e​ ​harmonioso​ ​da​ ​personalidade”,​ ​como​ ​ressalta​ ​Terry​
​Eagleton,​ ​o​ ​dos​ ​homens​ ​cultos​ ​e​ ​eruditos,​ ​mas​ ​este​ ​desenvolvimento​ ​–​ ​é​ ​bom​
​lembrar​ ​–​ ​não​ ​se​ ​obtém​ ​fora​ ​do​ ​convívio​ ​social.​ ​Cultura​​é​​termo​​por​​excelência​
​contrário​ ​a​ ​isolacionismo,​ ​pois​ ​só​ ​pode​ ​ser​ ​obtida​ ​e​ ​produzida​ ​na​ ​comunhão​
​comunitária,​ ​de​ ​onde​ ​todas​ ​as​ ​idéias​ ​e​ ​todos​ ​os​ ​valores​ ​dos​ ​indivíduos​ ​são​
​hauridos.​​Eis​​por​​que​​–​​é​​oportuno​​frisar​​–​​as​​pessoas​​quase​​sempre​​são​​levadas​​a​
​pensar​ ​que​ ​pensam​ ​o​ ​que​ ​pensam,​ ​quando​ ​sabemos​ ​ser​ ​o​ ​pensamento​ ​dos​
​indivíduos​​e​​também​​suas​​condutas,​​recebidos​​num​​processo​​de​​endoculturação​​de​
​que​ ​nem​ ​se​ ​dão​ ​conta.​ ​No​ ​fim​​de​​tudo,​​os​​indivíduos​​pensam​​e​​se​​conduzem​​de​
​acordo​​com​​determinado​​sistema​​de​​idéias​​e​​de​​valores,​​e​​ainda​​de​​um​​determinado​
​padrão​ ​de​ ​comportamento​ ​coletivo​ ​que​ ​se​ ​impõe​ ​e​ ​eles​ ​nem​ ​percebem​ ​(Pontes,​
​2006, p. 2).​

​Assim,​ ​podemos​ ​compreender​ ​a​ ​cultura​ ​como​ ​aquilo​ ​que​ ​se​ ​estabelece​ ​num​

​determinado​ ​tempo,​ ​a​ ​propósito​ ​de​ ​suas​ ​relações​ ​factuais​ ​e​ ​humanísticas,​ ​de​ ​modo​ ​a​ ​se​

​estruturarem coletivamente e se perpetuarem de acordo com os elementos a ela relacionados.​

​É​​necessário​​também​​termos​​ciência​​de​​que​​a​​cultura​​perdura​​e​​remanesce​​de​​um​

​tempo​ ​em​ ​outro​ ​ou​ ​em​ ​outros,​ ​por​ ​isso​ ​nos​ ​interessa​ ​compreender​ ​a​ ​estrutura​ ​na​ ​qual​ ​se​

​estabelece a cultura celta e como esta vai reaparecendo nas sociedades subsequentes.​

​Muito​ ​do​ ​que​ ​se​ ​sabe​ ​da​ ​cultura​ ​celta​​está​​fundamentado​​em​​acontecimentos​​e​

​personagens​ ​oriundos​ ​das​ ​ilhas​ ​britânicas,​ ​em​ ​especial​ ​da​ ​Irlanda.​ ​No​ ​decurso​ ​da​ ​Idade​



​124​

​Média,​ ​os​ ​monges​ ​irlandeses​ ​teriam​ ​compilado​ ​e​ ​preservado​ ​inúmeros​ ​mitos​ ​celtas,​ ​desse​

​modo entendemos a cristianização nessas narrativas como uma circunstância evidente.​

​A​ ​cristianização​ ​foi​ ​o​ ​processo​ ​responsável​ ​pelo​ ​apagamento​ ​de​ ​muitos​ ​dos​

​elementos​​celtas,​​principalmente​​em​​relação​​à​​mulher,​​pois​​nesta​​sociedade​​ela​​era​​figura​​de​

​destaque e importância. Segundo Barros (2001), os celtas​

​ocuparam​ ​o​ ​Ocidente​​numa​​primeira​​migração​​por​​volta​​de​​1400​​a.C.,​​a​​segunda​
​migração​ ​está​ ​atestada​ ​por​ ​volta​ ​de​ ​500​ ​a.C.​ ​As​ ​narrativas​ ​celtas​ ​e,​
​fundamentalmente,​​o​​Direito​​celta​​nos​​mostram​​que,​​embora​​muitas​​sociedades​​já​
​se​​constituíssem​​como​​patriarcais​​e,​​até​​mesmo,​​os​​semipatriarcados​​mediterrâneos​
​já​ ​se​ ​tivessem​ ​voltado​​à​​adoração​​priápica​​do​​falo,​​na​​época​​da​​invasão​​da​​Gália​
​pelos​​romanos,​​no​​século​​I​​a.C.,​​as​​mulheres​​celtas​​continuavam​​a​​ser​​vistas​​como​
​mágicas,​ ​não​ ​só​ ​representando​ ​a​ ​Soberania​ ​para​ ​o​ ​homem,​ ​mas​ ​também​
​encarnando a Grande Deusa (Barros, 2001, p. 49).​

​O​​pensamento​​da​​autora​​nos​​leva​​a​​compreender​​os​​elementos​​celtas:​​para​​eles,​​a​

​mulher​ ​era​ ​vista​ ​em​ ​condições​ ​de​ ​igualdade​ ​diante​ ​do​ ​homem,​ ​em​ ​alguns​ ​casos​ ​até​ ​de​

​superioridade.​​No​​entanto,​​estudá-los​​não​​é​​tarefa​​fácil,​​mas​​segundo​​Black​​(2022),​​existem​

​três​ ​fontes​ ​contemporâneas​ ​principais​ ​nas​ ​quais​ ​podemos​ ​obter​ ​informações,​ ​a​ ​saber:​ ​os​

​autores clássicos, os estudos linguísticos e a Arqueologia. A autora afiança:​

​Os​ ​autores​ ​clássicos​ ​foram,​ ​em​ ​sua​ ​maioria,​ ​escritores​ ​gregos​ ​que​ ​eram​
​historiadores,​ ​filósofos,​ ​poetas​​e​​geógrafos,​​e​​alguns​​escritores​​romanos,​​além​​do​
​próprio Júlio César. A maioria dos autores clássicos manteve contato direto com os​
​povos​ ​celtas​ ​da​ ​Europa​ ​na​ ​Antiguidade,​ ​por​ ​eles​ ​denominados​ ​“bárbaros”,​
​registrando​ ​seus​​costumes,​​aparência,​​organização​​política​​e​​social​​etc.​​(...)​​Outra​
​fonte​​de​​informações​​são​​as​​sagas​​celtas​​passadas​​oralmente​​de​​geração​​a​​geração​
​durante​ ​milênios,​ ​transcritas​ ​pelos​ ​clérigos​ ​entre​ ​os​ ​séculos​ ​nono​ ​e​ ​décimo​
​segundo.​ ​Quanto​ ​às​ ​sagas​ ​e​ ​histórias​ ​da​ ​Mitologia​ ​Celta​ ​em​ ​geral,​ ​infelizmente​
​foram​ ​distorcidas,​ ​recebendo​ ​conotação​ ​e​ ​elementos​ ​católicos,​ ​alterando-lhes​ ​o​
​conteúdo,​​as​​características​​das​​personagens​​e​​o​​desfecho.​​Por​​esse​​motivo,​​mesmo​
​os​ ​estudiosos​ ​que​ ​utilizam​ ​estas​ ​fontes​ ​literárias​​em​​seus​​trabalhos​​o​​fazem​​com​
​muita precaução (Black, 2022, p. 24-5).​

​Desse​ ​modo,​ ​muitos​ ​componentes​ ​da​ ​cultura​ ​celta​ ​presentes​ ​nessas​ ​narrativas​

​foram​ ​tomando​ ​novas​ ​formas​ ​em​ ​virtude​ ​da​ ​cristianização​ ​e​ ​também​ ​devido​ ​ao​ ​fato​ ​de​

​serem​ ​pretensos​ ​alvos​ ​a​ ​serem​ ​conquistados.​ ​Assim,​ ​o​ ​que​ ​conhecemos​ ​dos​ ​celtas​ ​traz​ ​a​

​marca daqueles que nos contaram sobre eles.​

​Outro​ ​questionamento​ ​importante​ ​entre​ ​os​​estudiosos​​é​​se​​os​​celtas​​teriam​​sido​

​“um​ ​povo​ ​no​ ​sentido​ ​etnológico​ ​da​ ​palavra​ ​ou​ ​se​ ​eram​ ​povos​ ​etnológica​ ​e​ ​culturalmente​

​distintos​​entre​​si,​​que​​apenas​​falavam​​os​​idiomas​​classificados​​como​​célticos”​​(Black,​​2022,​

​p. 25).​

​Ainda segundo a autora:​



​125​

​Não​ ​há​ ​dúvidas​ ​de​ ​que​ ​durante​ ​quatro​ ​séculos,​ ​mais​ ​ou​ ​menos​ ​entre​ ​500​ ​e​​100​
​a.C.,​ ​os​ ​celtas​ ​foram​ ​um​ ​povo​ ​reconhecível​ ​pela​ ​maneira​ ​de​ ​viver,​ ​pela​ ​sua​
​organização​​política​​e​​pela​​aparência​​física,​​pois​​com​​base​​nos​​relatos​​dos​​autores​
​clássicos​​o​​termo​​“celtas”​​teria​​sido​​aplicado​​no​​sentido​​etnológico​​para​​definir​​um​
​povo,​​sem​​a​​intenção​​de​​identificar​​povos​​distintos​​que​​falavam​​dialetos​​célticos.​​A​
​concepção​​de​​que​​os​​celtas​​são​​“povos​​faladores​​das​​línguas​​célticas”​​é​​meramente​
​acadêmica (Black, 2022, p. 24-5).​

​A​ ​autora​ ​explica​ ​contudo​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​opiniões​ ​divergentes,​ ​as​ ​quais​

​consideram​ ​a​ ​linguagem​ ​dos​ ​celtas​ ​uma​ ​única​ ​família​ ​linguística,​ ​ou​ ​seja,​ ​detentora​ ​de​

​características​ ​que​ ​as​ ​tornam​ ​semelhantes​ ​sem​ ​necessariamente​ ​representar​ ​o​

​estabelecimento​ ​de​ ​uma​ ​grande​ ​e​ ​única​ ​nação,​ ​ideia​ ​corriqueiramente​ ​disseminada​

​principalmente​​entre​​os​​séculos​​XVIII​​e​​XIX.​​Segundo​​ela,​​“não​​há​​qualquer​​evidência​​que​

​demonstre​ ​que​ ​os​ ​povos​ ​falantes​ ​de​ ​línguas​ ​reconhecidas​ ​como​ ​célticas​ ​mantinham​ ​laços​

​culturais e etnológicos entre si” (Black, 2022, p. 25).​

​Como​ ​já​ ​apontamos,​ ​a​ ​visão​ ​sobre​ ​a​ ​mulher​ ​na​ ​cultura​ ​celta​ ​é​ ​um​ ​importante​

​ponto​​a​​ser​​observado​​neste​​texto,​​não​​somente​​porque​​faremos​​a​​comparação​​entre​​esta​​e​​a​

​mulher​​do​​medievo,​​mas​​também​​em​​decorrência​​de​​tal​​concepção​​divergir​​assaz​​de​​outros​

​momentos​ ​da​ ​história​ ​da​ ​humanidade.​ ​Se​ ​os​ ​celtas​ ​nos​ ​impressionam​ ​pela​ ​rica​ ​mitologia,​

​domínio​ ​das​ ​ciências​ ​e​ ​por​ ​sua​ ​arte,​ ​há​ ​ainda​ ​algo​ ​a​ ​ser​​elencado:​​a​​posição​​das​​mulheres​

​naquela sociedade.​

​Segundo Black (2022):​

​A​ ​cristianização​ ​dos​ ​povos​ ​celtas​ ​teve​ ​início​ ​por​ ​volta​ ​de​ ​250-300​ ​d.C.​ ​no​
​continente​​e​​um​​pouco​​mais​​tarde,​​os​​missionários​​católicos​​atingiram​​a​​Irlanda​​e​​a​
​Grã-Bretanha.​​Até​​então,​​a​​mulher​​gozava​​de​​certa​​liberdade,​​possuía​​direitos,​​era​
​respeitada​ ​e​ ​tinha​​seu​​lugar​​nas​​sociedades​​celtas.​​Por​​outro​​lado,​​nas​​sociedades​
​grega​​e​​romana​​não​​havia​​espaço​​para​​a​​mulher​​na​​vida​​profissional,​​muito​​menos​
​política.​​As​​mulheres​​da​​aristocracia​​grega​​e​​romana,​​em​​geral,​​gozavam​​de​​certo​
​respeito​ ​e​ ​algumas​ ​concessões,​ ​na​ ​qualidade​ ​de​ ​mulheres​ ​casadas​ ​e​ ​mães​ ​de​
​família.​ ​Consequentemente,​ ​possuíam​ ​certo​ ​status​ ​quando​ ​comparadas​ ​com​ ​as​
​mulheres​ ​das​ ​camadas​ ​sociais​ ​mais​ ​baixas,​ ​porém​ ​tinham​ ​pouco​ ​espaço​ ​e​
​praticamente​​nenhuma​​liberdade.​​Quanto​​às​​mulheres​​celtas,​​os​​autores​​clássicos​​e​
​as​ ​sagas​ ​celtas​ ​mostram​ ​a​ ​existência​ ​não​ ​só​ ​de​ ​mulheres​ ​guerreiras,​ ​mas​ ​de​
​profetisas,​ ​druidisas,​ ​bardas,​ ​médicas​ ​e​ ​satiristas.​ ​Entretanto,​ ​é​ ​possível​ ​que​ ​em​
​uma​ ​mesma​ ​sociedade,​ ​o​ ​status​ ​social​ ​das​ ​mulheres​ ​determinasse​ ​diferenças​ ​na​
​permissividade​ ​de​ ​certos​ ​comportamentos,​ ​e​ ​isso​ ​se​ ​aplicava​ ​às​ ​sociedades​ ​do​
​mundo​ ​antigo​ ​de​ ​modo​ ​geral.​ ​Rainhas​ ​e​ ​mulheres​ ​da​​aristocracia​​aparentemente​
​gozavam​​de​​um​​pouco​​mais​​de​​liberdade​​do​​que​​a​​mulher​​comum,​​porém​​a​​mulher​
​celta​ ​comum​ ​também​ ​era​ ​detentora​ ​de​ ​direitos​ ​e​ ​do​ ​respeito​ ​da​ ​sociedade​ ​celta​
​(Black, 2022, p. 71-72).​

​Podemos​ ​observar​ ​portanto​ ​que​ ​as​ ​mulheres​ ​celtas​ ​usufruíram​ ​de​ ​um​ ​lugar​

​diferente​ ​do​ ​ocupado​ ​pelas​ ​mulheres​ ​das​ ​sociedades​ ​coexistentes​ ​no​ ​mesmo​ ​período​​e​​em​

​períodos​ ​subsequentes.​ ​A​ ​mulher​ ​celta​ ​desfrutava​ ​de​ ​respeito​ ​e​ ​liberdade​ ​de​ ​modo​ ​mais​

​amplo que a grega e romana, por exemplo. Dessa foma,​



​126​

​Os​​conceitos​​celtas​​de​​vergonha​​e​​honra​​eram​​bem​​diferentes​​daqueles​​dos​​gregos​
​e​ ​romanos,​ ​o​​que​​torna​​clara​​a​​má​​interpretação​​por​​parte​​da​​maioria​​dos​​autores​
​clássicos​​ao​​mostrarem​​a​​independência​​e​​liberdade​​da​​mulher​​celta​​como​​se​​fosse​
​promiscuidade.​​Nas​​narrativas​​celtas,​​consta​​que​​a​​rainha​​Medb​​teria​​oferecido​​a​​si​
​própria​ ​e​ ​à​ ​sua​ ​filha,​ ​Finnabhair,​ ​para​ ​manterem​ ​relações​ ​sexuais​ ​em​ ​troca​ ​de​
​suporte​​político​​e​​militar​​por​​parte​​de​​outro​​soberano.​​Obviamente​​não​​se​​trata​​de​
​promiscuidade,​ ​restando​ ​claro​ ​que​ ​as​ ​rainhas​ ​e​ ​princesas​ ​poderiam​ ​dispor​
​livremente​​de​​favores​​sexuais​​como​​um​​ato​​diplomático.​​Em​​outra​​narrativa,​​Medb​
​teria​​passado​​a​​noite​​com​​o​​herói-guerreiro​​Cú​​Chulainn​​como​​forma​​de​​amizade​​e​
​para fortalecer uma aliança política (Black, 2022, p. 72-73).​

​Assim,​​a​​mulher​​celta,​​sobretudo​​a​​mais​​favorecida​​socialmente,​​possuía​​grande​

​liberdade​​e​​poder​​sobre​​o​​próprio​​corpo.​​No​​caso​​acima​​mencionado,​​mãe​​e​​filha​​usam​​seus​

​corpos​​como​​moeda​​de​​troca​​política,​​apesar​​de​​não​​ser​​possível​​dimensionar​​em​​que​​medida​

​a predisposição delas para o ato representa liberdade.​

​É​ ​inegável​ ​que​ ​elas​ ​agiam​ ​por​ ​conta​​própria,​​diferente​​de​​Isolda,​​por​​exemplo.​

​N’​​O​ ​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​,​ ​Bédier​ ​mostra​ ​a​ ​personagem​ ​feminina​ ​sendo​​oferecida​

​pelo​ ​rei,​ ​seu​ ​pai,​ ​em​ ​casamento,​ ​ao​ ​matador​ ​do​ ​dragão​ ​que​ ​amedronta​ ​seu​ ​reino,​ ​ou​ ​seja,​

​usada​​como​​moeda​​de​​troca.​​Porém,​​os​​contextos​​das​​duas​​histórias​​são​​divergentes,​​pois​​na​

​lenda dos amantes é o pai que faz tal oferta, mas a moça não parece satisfeita com isso.​

​É​ ​preciso​ ​que​ ​entendamos​ ​a​ ​visão​ ​dos​ ​povos​ ​sobre​ ​o​ ​feminino​ ​no​ ​decurso​ ​da​

​história da humanidade. Se remontarmos a cronologia do período, observamos:​

​O​​primeiro​​elemento​​cultuado​​pelo​​homem​​foi​​a​​terra:​​e​​a​​terra​​foi​​gerada​​por​​ela​
​mesma.​ ​Era​ ​ela​ ​que​ ​produzia​ ​os​ ​frutos,​ ​os​ ​animais,​ ​o​ ​próprio​ ​homem.​ ​A​ ​vida​
​surgia​ ​de​ ​sua​ ​carne​ ​rasgada​ ​-​ ​grutas​ ​e​ ​fendas;​ ​de​ ​suas​ ​manifestações​ ​de​ ​força​ ​-​
​rochas,​ ​montanhas,​ ​florestas,​ ​árvores,​ ​desertos;​ ​de​ ​suas​ ​profundezas​ ​líquidas​ ​-​
​mares,​​rios,​​poços,​​nascentes;​​trazida​​por​​animais​​aquáticos​​e​​introduzida​​no​​ventre​
​feminino​ ​após​ ​o​ ​contato​ ​da​ ​mulher​ ​com​ ​estes​ ​elementos​ ​ou​ ​animais.​ ​A​ ​terra​ ​e​
​todas​ ​as​ ​suas​ ​epifanias​ ​foram​​vistas​​como​​uma​​fonte​​inesgotável​​de​​gerar​​frutos,​
​ligadas​ ​a​ ​forças​ ​ou​ ​substâncias​ ​cósmicas​ ​imensas.​ ​A​ ​terra​ ​era​ ​o​ ​lugar​ ​todo​​,​ ​no​
​sentido​​religioso​​primitivo.​​(...)​​Como​ ​Tellus​​Mater​​,​ ​Terra​​Mãe,​​foi​​considerada​​a​
​divindade​​da​​fertilidade.​​E​​se​​a​​vida​​significava​​um​​desligar-se​​do​​ventre​​da​​terra,​​a​
​morte​ ​era​ ​apenas​ ​um​ ​regressus​ ​ad​ ​uterum​ ​(regresso​​ao​​útero)​​para​​que​​um​​novo​
​nascimento​​pudesse​​acontecer.​​A​​evolução​​vai​​transformar​​a​​Terra​​Mãe​​na​​Deusa​
​Mãe​ ​e​ ​todo​ ​simbolismo​ ​com​ ​o​ ​qual​ ​a​ ​terra​ ​foi​ ​investida​ ​não​ ​desaparece,​ ​ao​
​contrário,​ ​incorpora-se​ ​à​ ​Deusa.​​No​​período​​Paleolítico,​​que​​os​​estudiosos​​datam​
​por​​volta​​de​​100000​​a​​10000​​a.C.,​​cultuava-se​​a​​fertilidade​​e​​a​​fecundidade,​​e​​não​
​foi​​difícil​​estabelecer​​a​​analogia​​entre​​a​​terra​​e​​a​​mulher.​​Ambas​​foram​​vistas​​como​
​um​ ​ventre​ ​capaz​ ​de​ ​gerar​ ​a​ ​vida.​ ​E​ ​se​ ​possuíam​ ​este​ ​poder,​ ​eram​ ​também​
​responsáveis​ ​pela​ ​acolhida​ ​de​ ​seu​ ​fruto​ ​sem​ ​vida​ ​e​ ​seu​ ​futuro​ ​renascimento.​ ​A​
​função​ ​reprodutora​ ​da​ ​mulher,​ ​completamente​ ​desvinculada​​da​​sexualidade,​​pelo​
​desconhecimento​​total​​do​​homem​​de​​seu​​papel​​na​​fecundação,​​era​​vista​​como​​um​
​mistério,​​causando​​ao​​mesmo​​tempo​​encanto​​e​​medo.​​A​​procriação​​feminina,​​esse​
​poder​​exclusivo​​e​​sem​​medida​​da​​mulher​​de​​criar​​vida,​​transformou-se​​em​​respeito​
​ao​ ​feminino,​ ​estendendo-se​ ​seu​ ​poder​ ​sobre​ ​a​ ​terra,​ ​os​ ​animais​ ​e​​os​​vegetais.​​A​
​mulher​ ​era​ ​vista​ ​como​ ​a​ ​Senhora​ ​da​ ​Vida​ ​em​ ​todas​ ​suas​ ​vertentes.​ ​Fecunda,​
​divinizada,​ ​ela​ ​era​ ​capaz​ ​não​ ​só​ ​de​ ​conservar​ ​esse​ ​poder​ ​para​ ​si​ ​própria,​ ​mas​
​também de transmiti-lo a todos os segmentos da natureza (Barros, 2001, p. 17-8).​



​127​

​A​ ​autora​ ​nos​ ​faz​ ​mergulhar​ ​no​ ​panorama​ ​do​ ​feminino​ ​desde​ ​tempos​ ​remotos,​

​para​ ​buscarmos​ ​a​ ​compreensão​ ​acerca​ ​de​ ​sua​ ​importância.​ ​O​ ​que​ ​temos​ ​é​ ​uma​ ​relação​

​profunda​ ​entre​ ​o​ ​feminino,​ ​a​ ​criação​ ​e​ ​a​ ​vida,​ ​dando​ ​à​ ​mulher​ ​um​ ​papel​ ​de​ ​extrema​

​importância​ ​e​ ​superioridade.​ ​Sendo​ ​assim,​ ​questionamos​ ​em​ ​que​​momento​​a​​mulher​​deixa​

​de ter relevância para ser transformada num ser inferior e maléfico diante da História.​

​Segundo Barros (2001),​

​A​ ​mulher​ ​era​ ​vista​ ​como​ ​a​ ​Senhora​ ​da​ ​Vida​ ​em​ ​todas​ ​suas​ ​vertentes.​ ​Fecunda,​
​divinizada,​ ​ela​ ​era​ ​capaz​ ​não​ ​só​ ​de​ ​conservar​ ​esse​ ​poder​ ​para​ ​si​ ​própria,​ ​mas​
​também​​de​​transmiti-lo​​a​​todos​​os​​outros​​segmentos​​da​​natureza.​​Como​​Terra​​Mãe,​
​dona​​da​​vida​​e​​da​​morte,​​rapidamente​​se​​transformou​​em​​responsável​​pelos​​mortos.​
​E​​assim​​como,​​desde​​as​​origens,​​coube​​à​​mulher​​o​​plantio​​do​​grão​​e​​a​​crença​​em​
​seu​ ​poder​ ​vivificador,​ ​coube-lhe​ ​também​ ​o​ ​sepultamento​ ​dos​ ​mortos.​ ​Mulher,​
​Vida,​ ​Morte​ ​-​ ​três​ ​princípios​ ​enigmáticos.​ ​A​ ​mulher​ ​dá​ ​a​ ​vida​ ​ao​ ​homem​ ​e​ ​é​
​também​ ​através​ ​dela​ ​que​ ​ele​ ​é​ ​capaz​ ​de​ ​ascender​ ​ao​ ​mundo​ ​dos​ ​mortos​ ​e​
​ressuscitar.​ ​(...)​ ​Terra,​ ​Mãe,​ ​Mulher,​ ​Senhora​ ​da​ ​Vida,​ ​Condutora​ ​da​ ​Morte,​
​Vivificadora,​ ​este​ ​poder​ ​exorbitante,​ ​que​ ​o​ ​homem​ ​detecta​ ​na​ ​mulher​​e​​que​​não​
​consegue explicar, torna-se fascinante e amedrontador (Barros, 2001, p. 18-19).​

​A​ ​mulher,​ ​compreendida​ ​como​ ​um​ ​ser​ ​superior​ ​no​​paleolítico,​​era​​respeitada​​e​

​admirada,​ ​mas​ ​também​ ​invejada​ ​e​ ​temida​ ​pelo​ ​homem,​ ​justificativa,​ ​talvez,​ ​para​ ​que​ ​a​

​História​​começasse​​a​​mudar​​seu​​olhar​​sobre​​o​​feminino.​​Dando​​sequência​​ao​​que​​nos​​diz​​a​

​autora, o Paleolítico foi​

​Um​ ​período​ ​rico​ ​em​ ​estatuetas​ ​femininas​ ​em​​homenagem​​à​​fecundidade.​​Se​​nos​
​primórdios​ ​encontramos​ ​apenas​ ​representações​ ​parciais​ ​da​ ​mulher​ ​-​ ​quadris,​
​nádegas,​​coxas,​​vulvas,​​seios​​-,​​logo​​vão​​aparecer​​representações​​totais.​​Os​​signos​
​da​ ​maternidade​ ​serão​ ​grosseiramente​ ​acentuados.​ ​São​ ​as​ ​famosas​ ​Vênus​
​esteatopígias,​ ​que​ ​povoaram​​a​​imaginação​​da​​humanidade​​e​​que​​apareceram,​​nos​
​quatro​ ​cantos​ ​do​ ​mundo,​ ​com​ ​as​ ​mesmas​ ​características:​ ​seios​ ​caídos,​ ​quadris​
​largos,​​ventre​​pronunciado.​​No​​fim​​do​​Paleolítico,​​essas​​Vênus​​(...)​​aparecem​​com​
​formas​ ​mais​ ​esbeltas.​ ​(...)​ ​O​ ​culto​ ​da​ ​mulher,​ ​que​ ​começou​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​sua​
​associação​ ​com​ ​a​ ​Terra​ ​Mãe,​ ​vai,​ ​desde​ ​o​ ​Paleolítico,​ ​desenvolver-se​
​prodigiosamente.​​Ela​​será​​a​ ​Magna​​Mater​​,​ ​a​ ​Genitrix​​,​ ​Deusa​​Mãe,​​Grande​​Deusa​
​Mãe,​ ​Senhora​ ​dos​ ​animais​ ​selvagens,​ ​Deusa​ ​Soberana​ ​das​ ​Montanhas,​ ​das​
​Árvores…​ ​Todo​ ​este​ ​poder​ ​sobre​ ​a​ ​natureza​ ​lhe​ ​atribuirá​​também​​as​​funções​​de​
​guerreira​​e​​caçadora.​​Poderosas,​​ela​​jamais​​aparece​​como​​um​​ser​​frágil​​ou​​delicado​
​(Barros, 2001, p. 19-20).​

​O​ ​que​ ​a​ ​autora​ ​nos​ ​traz​ ​é​ ​uma​ ​visão​ ​de​ ​que​ ​o​ ​feminino​ ​no​ ​Paleolítico​ ​era​

​concebido​ ​como​ ​pilar,​ ​pois​ ​a​ ​mulher,​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo​ ​sagrada​ ​e​ ​útil,​ ​era,​ ​sem​ ​dúvida,​

​considerada o elemento essencial daquele período.​

​Na​ ​sequência,​ ​a​ ​estudiosa​ ​continua​ ​a​ ​se​ ​debruçar​ ​sobre​ ​os​ ​tempos​ ​históricos,​

​dessa​ ​maneira​ ​nos​ ​mostra​ ​que​ ​no​ ​Mesolítico​ ​e​ ​Neolítico​ ​a​ ​preponderância​ ​do​ ​feminino​

​continuou​ ​a​ ​ganhar​ ​força​ ​e​ ​se​ ​“enraizou​ ​profundamente​ ​no​ ​imaginário​ ​universal”​​(Barros,​

​2001, p. 23). Desse modo,​



​128​

​A​ ​mulher-mãe​ ​sempre​ ​se​ ​apresentou​ ​ao​ ​olhar​​masculino​​como​​um​​amálgama​​de​
​sedução​ ​e​ ​pureza,​ ​em​ ​que​ ​o​ ​mistério,​ ​que​ ​envolvia​ ​a​ ​vida,​ ​e​ ​o​ ​perigo,​ ​que​
​provocava​​a​​morte,​​eram​​amenizados​​pela​​crença​​no​​poder​​de​​cura​​e​​salvação,​​que​
​se​ ​evidenciava​ ​com​ ​o​ ​renascimento​​que​​ela​​era​​capaz​​de​​produzir.​​Logo,​​envolta​
​em​​luzes​​e​​trevas,​​esteve​​associada​​ao​​mundo​​uraniano,​​celeste,​​luminoso,​​símbolo​
​solar,​ ​de​ ​onde​ ​emergia​ ​seu​ ​caráter​ ​benevolente​​de​​mãe​​generosa​​proporcionando​
​vida​ ​e​ ​prazer.​ ​Entretanto,​ ​ela​ ​também​ ​reinou​ ​no​ ​mundo​ ​ctônico,​ ​subterrâneo,​
​símbolo​ ​lunar,​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​qual​ ​sobressaía​ ​seu​ ​caráter​ ​demoníaco​ ​de​ ​mãe​ ​cruel,​
​dispensadora​ ​da​ ​morte.​ ​E​ ​uma​ ​outra​ ​dualidade​ ​também​ ​caracterizava​ ​a​ ​Deusa​ ​e​
​essa​ ​se​ ​conectava​ ​à​ ​magia​ ​do​ ​sangue.​ ​Sangue​ ​da​ ​vida,​ ​que​ ​englobava​ ​a​
​menstruação,​ ​a​ ​defloração​ ​e​ ​o​​parto;​​sangue​​da​​morte,​​que​​se​​evidenciava​​com​​a​
​menopausa,​ ​provocadora​ ​da​ ​esterilidade.​ ​(...)​ ​O​ ​homem​ ​do​ ​Neolítico,​
​verdadeiramente,​​adorou​​e​​cultuou​​a​​mulher,​​como​​uma​​imagem​​da​​Deusa​​(Barros,​
​2001, p. 24).​

​Quando​ ​o​ ​homem​ ​deixou​ ​o​ ​nomadismo​ ​para​ ​ser​ ​sedentário,​ ​lançando​ ​mão​ ​do​

​plantio,​ ​a​ ​civilização​ ​do​ ​Neolítico​ ​passou​ ​por​ ​um​ ​momento​ ​de​ ​profunda​ ​transformação.​

​Segundo Barros (2001), devido ao advento da charrua que​

​Fere​​a​​terra​​e​​nela​​introduz​​a​​semente,​​a​​agricultura​​passou​​das​​mãos​​femininas​​às​
​masculinas​​e​​os​​homens,​​de​​alguma​​forma,​​vivenciaram​​a​​criação​​da​​vida.​​Mas​​foi​
​a​ ​domesticação​ ​dos​ ​animais​ ​que​ ​possibilitou​ ​ao​ ​homem​ ​observar​ ​que​ ​as​​fêmeas​
​eram​ ​incapazes​ ​de​ ​procriar​ ​sozinhas,​ ​enquanto​ ​que​ ​ao​ ​lado​ ​dos​ ​machos​ ​o​
​fenômeno​​sempre​​ocorria.​​Se​​a​​fêmea​​animal​​não​​gerava​​sozinha,​​ela,​​assim​​como​
​a​ ​fêmea​ ​humana​ ​e​ ​a​ ​terra,​ ​funcionam​ ​como​ ​receptáculo​ ​do​ ​grão​ ​que​ ​nela​ ​era​
​introduzido (Barros, 2001, p. 25).​

​Segundo​ ​a​ ​autora,​ ​muitos​ ​acreditam​ ​ser​ ​esse​ ​o​ ​motivo​​do​​homem​​ter​​mudado​

​sua​​atitude​​de​​devoção​​em​​relação​​à​​mulher,​​já​​que​​o​​feminino​​foi​​cultuado​​sobretudo​​devido​

​ao mistério em torno do seu poder de criação. Mas para ela:​

​Diante​ ​dos​ ​órgãos​ ​e​ ​atributos​ ​que​ ​a​ ​natureza​ ​confere​ ​às​ ​mulheres​ ​e,​
​principalmente,​ ​diante​ ​do​ ​mistério​ ​da​ ​maternidade,​ ​do​ ​parto,​ ​do​ ​sangue​ ​e​ ​da​
​amamentação,​​vistos​​como​​uma​​exorbitância​​de​​poder,​​ficava​​difícil​​para​​o​​homem​
​quantificar​​a​​extensão​​de​​sua​​contribuição​​na​​concepção.​​Logo,​​acreditar​​que​​ele​​a​
​visse​ ​como​ ​essencial,​ ​vital,​ ​seria​ ​não​ ​só​ ​simplificar​ ​o​ ​que​ ​para​ ​ele​ ​adquiria​
​conotações​ ​mágico-religiosas​ ​intensas,​ ​mas​ ​também​ ​atribuir-lhe​ ​conhecimentos​
​que​​absolutamente​​não​​se​​encontravam​​a​​seu​​alcance.​​Que​​associações​​poderia​​ele​
​fazer​​entre​​a​​seiva​​sem​​sem​​forma​​e​​sem​​vida,​​que​​ele​​produzia​​e​​que​​lançava​​na​
​companheira,​​e​​a​​criança​​formada​​e​​enformada​​de​​acordo​​com​​sua​​própria​​imagem,​
​ser humano em miniatura (Barros, 2001, p. 25).​

​Barros​ ​(2001)​ ​deixa​ ​o​ ​benefício​ ​da​ ​dúvida,​ ​em​ ​virtude​ ​de​ ​não​ ​haver​ ​naquele​

​tempo conhecimento compatível que explicasse esses questionamentos, e acrescenta:​

​A​​Deusa​​Mãe​​reinou​​sem​​companheiro​​durante​​muitos​​milênios​​mas,​​aos​​poucos,​
​ela​ ​foi​ ​sendo​ ​associada,​ ​principalmente​ ​por​​seu​​papel​​de​​mãe,​​a​​um​​jovem​​deus,​
​um​​filho,​​que​​assumiu​​o​​papel​​de​​Filho​​Amante.​​Nada​​nos​​autoriza​​ainda​​a​​ver​​aí​​a​
​passagem​​das​​ginecocracias​​ao​​patriarcado.​​A​​paternidade​​continuava​​a​​ser​​pouco​
​conhecida​​e​​difundida.​​O​​Filho​​Amante,​​de​​agora​​em​​diante,​​vai​​participar​​da​​vida​
​da​​deusa​​e​​será​​representado​​sempre​​a​​seu​​lado,​​entretanto,​​não​​ofusca​​o​​brilho​​da​
​mãe, ao contrário, não passa de assujeitado a ela (Barros, 2001, p. 26).​



​129​

​A​ ​autora​ ​assegura​ ​que​ ​na​ ​época​ ​a​ ​mulher​ ​continuou​ ​a​ ​ser​ ​considerada​ ​o​

​elemento​​mais​​importante​​daquele​​período​​e​​vista​​com​​superioridade​​diante​​do​​homem.​​Para​

​ela,​​é​​mister​​salientar​​outro​​componente​​pertinente​​àquela​​visão​​de​​mundo:​​o​​ato​​de​​nomear.​

​“É​ ​quando​ ​a​ ​Grande​ ​Deusa​ ​adquire​ ​um​​nome​​que​​ela​​vai​​se​​transformar​​na​​Grande​​Deusa​

​Mãe.​ ​Nas​ ​antigas​ ​civilizações,​ ​nomear​​35​ ​alguém​ ​era​ ​um​ ​ato​ ​investido​ ​de​ ​magia”​ ​(Barros,​

​2001, p. 26).​

​Posteriormente​ ​no​ ​período​ ​entre​ ​4000​ ​e​ ​50​ ​a.C.,​ ​a​ ​Idade​ ​dos​ ​Metais,​ ​há​ ​uma​

​nova visão acerca da mulher e do homem. Foi então que:​

​O​ ​papel​ ​do​ ​macho​ ​na​ ​fecundação​ ​ficou​ ​mais​ ​evidente,​ ​provocando​ ​uma​ ​certa​
​oscilação​ ​entre​ ​o​ ​elemento​ ​feminino​ ​e​​o​​masculino.​​A​​Grande​​Deusa,​​como​​dito​
​anteriormente,​​que​​aparecia​​acompanhada​​de​​um​​jovem​​deus,​​mas​​que​​se​​mantinha​
​sempre​​superior​​a​​ele,​​vai​​agora​​ser​​mostrada​​com​​um​​esposo​​e/ou​​filho​​destinado​
​ao​ ​papel​ ​essencial​ ​de​ ​procriador.​ ​Foi​ ​esse​ ​papel​ ​essencial​​,​ ​que​​o​​homem​​à​​força​
​quis​​se​​atribuir,​​que​​provocou​​o​​deslocamento​​dos​​símbolos​​e​​atributos​​femininos​​e​
​lunar,​​transmutou-se​​em​​falo​​e,​​em​​seu​​novo​​aspecto,​​passou​​a​​ser​​esposo​​de​​todas​
​as​ ​mulheres.​ ​A​ ​mitologia​ ​e​ ​a​ ​crença​ ​primitivas​ ​vão,​ ​então,​ ​por​ ​deslizamento​ ​de​
​sentido,​​atribuir​​à​​serpente-falo​​a​​possibilidade​​de​​engravidar​​as​​mulheres.​​A​​Lua​
​também​ ​não​ ​escapou​ ​a​ ​essa​​transformação​​e​​passou​​a​​ser​​o​​“macho”​​fertilizante,​
​que​​conferia​​à​​mulher​​o​​poder​​de​​reproduzir.​​A​​antiga​​crença​​na​​fertilidade​​da​​Lua​
​e​​na​​ligação​​que​​os​​homens​​estabeleciam​​entre​​as​​suas​​fases​​e​​o​​corpo​​da​​mulher​
​dará​​lugar​​a​​uma​​nova​​personificação.​​No​​início,​​a​​lua​​foi​​transformada​​em​​macho,​
​depois​​assumiu​​o​​status​​de​​deus.​​Surgiu​​o​​Deus​​Lua,​​que​​fecundava​​as​​mulheres.​​A​
​Lua-serpente​​foi​​a​​prova​​viva​​dessa​​oscilação,​​dessa​​transição​​entre​​o​​feminino​​e​​o​
​masculino.​ ​Apareceu​ ​como​ ​o​ ​andrógino,​ ​que​ ​reunia​ ​apenas​ ​em​ ​si​ ​o​ ​caráter​
​feminino​​e​​o​​masculino,​​representando,​​dessa​​forma,​​tanto​​a​​Deusa​​quanto​​o​​Deus.​
​Mais​​tarde,​​a​​coroa​​lunar​​será​​devolvida​​à​​mulher.​​O​​Deus​​será​​identificado​​ao​​Sol.​
​A​​Grande​​Deusa,​​que​​englobava​​características​​solares​​e​​lunares,​​ficará​​relegada​​à​
​categoria​​lunar​​em​​seu​​aspecto​​negativo​​de​​astro​​frio,​​estéril,​​sem​​luz​​própria.​​Tudo​
​contribuiu​ ​para​ ​que​ ​se​ ​veja​ ​a​ ​partir​ ​daí​ ​um​ ​declínio​ ​do​ ​poder​ ​feminino​ ​e​ ​uma​
​ascensão do que se denominou patriarcado (Barros, 2001, p. 26).​

​Embora​ ​nesse​ ​período​ ​tenha​​havido​​um​​rebaixamento​​do​​feminino​​em​​relação​

​ao​​masculino,​​havia​​ainda​​muito​​da​​mentalidade​​acerca​​da​​mulher​​ser​​a​​criadora​​da​​vida,​​em​

​decorrência​ ​disso,​ ​superior​ ​ao​ ​homem.​ ​Houve​ ​nesse​ ​período​ ​a​ ​luta​ ​das​ ​mulheres​ ​contra​ ​a​

​imposição​ ​da​ ​superioridade​ ​masculina​ ​e​ ​sobretudo​ ​o​ ​apego​ ​à​ ​crença​ ​primitiva​ ​da​ ​Deusa​

​Mãe,​ ​compreensão​ ​que​ ​perdurou​ ​por​ ​milênios.​ ​Então,​ ​podemos​ ​dizer​ ​que​ ​a​ ​Idade​ ​dos​

​Metais,​

​35​ ​Os​​egípcios​​acreditavam​​no​​poder​​criador​​do​​nome,​​que​​para​​eles​​era​​coisa​​viva.​​Escrever​​ou​​pronunciar​​o​
​nome​ ​fazia​ ​viver​ ​ou​ ​reviver.​ ​Para​ ​os​ ​celtas,​ ​o​ ​ato​ ​de​ ​nomear​ ​também​ ​se​ ​revestia​ ​de​ ​características​
​mágico-simbólicas​​e,​​normalmente,​​era​​o​​druida​​quem​​nomeava,​​a​​partir​​de​​uma​​singularidade​​no​​momento​​do​
​nascimento,​ ​ou​ ​de​ ​um​ ​acontecimento​ ​extraordinário​ ​no​ ​curso​ ​da​ ​vida.​ ​No​ ​judaísmo,​ ​também​ ​encontramos​
​restrições​​ao​​uso​​do​​nome​​divino.​​Mas​​esse​​poder​​do​​nome,​​que​​detectamos​​entre​​os​​egípcios,​​os​​celtas​​ou​​os​
​judeus,​​não​​pertenceu​​somente​​a​​estes​​povos.​​Ele​​pertenceu​​à​​mentalidade​​primitiva.​​Acreditava-se​​que​​nomear​
​era​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo​ ​dar​ ​existência,​ ​identidade​ ​e​ ​exercer​ ​poder​ ​sobre​ ​o​ ​outro.​ ​Foi​ ​dessa​ ​forma​ ​que​ ​Adão,​
​nomeando​ ​os​ ​animais,​ ​tornou-se​​superior​​a​​eles,​​assim​​como,​​ao​​nomear​​Eva,​​possibilitou​​que​​se​​acreditasse​
​que o homem exercia um poder sobre a mulher, ela lhe sendo submissa (Barros, 2001, p. 26).​



​130​

​foi​​apontada​​-​​e​​assim​​nos​​aparece​​-​​como​​o​​momento​​em​​que​​o​​domínio​​do​​macho​
​se​​exacerba​​e​​é​​aceito.​​É​​o​​momento​​em​​que​​o​​panteão​​greco-romano​​se​​impõe,​​o​
​judaísmo​​é​​constituído​​e​​desaparecem,​​quase​​que​​totalmente,​​os​​semipatriarcados.​
​Zeus,​ ​Júpiter​ ​e​ ​Jeová​ ​surgem​​como​​os​​pais​​da​​humanidade,​​os​​pais​​divinos,​​cujo​
​representante​​terrestre​​é​​o​​pai​​de​​família,​​ancorado​​nas​​leis​​divinas​​e​​naquelas,​​não​
​menos divinas, que o Direito romano instituiu (Barros, 2001, p. 51).​

​Podemos,​ ​por​ ​conseguinte,​ ​dizer​ ​que​ ​a​ ​mulher​ ​foi​ ​soberana​ ​absoluta​ ​por​

​milênios​​até​​haver​​a​​transmutação​​da​​Deusa​​em​​Deus,​​atendendo​​à​​concepção​​de​​sociedade​

​que não mais aceitava a superioridade feminina em detrimento da masculina.​

​Desse​​modo,​​uma​​observação​​se​​impõe​​diante​​da​​visão​​sobre​​a​​mulher​​ao​​longo​

​da​​história:​​houve​​uma​​mudança​​brusca​​de​​perspectiva​​no​​que​​tange​​à​​sua​​liberdade.​​O​​fato​​é​

​que, segundo Haywood (2022), no mundo celta:​

​As​ ​mulheres​ ​gozavam​ ​de​ ​maior​ ​estatuto​ ​que​ ​no​ ​mundo​ ​mediterrânico​ ​e​ ​na​
​Grã-Bretanha​ ​havia​ ​mesmo​ ​mulheres​ ​governantes.​ ​Escritores​ ​gregos​ ​e​ ​romanos,​
​cujas​​mulheres​​passavam​​a​​maior​​parte​​da​​vida​​confinadas​​às​​suas​​casas,​​pensavam​
​que​​a​​relativa​​liberdade​​que​​os​​Celtas​​permitiam​​às​​suas​​mulheres​​era​​um​​sinal​​da​
​sua​ ​barbárie.​ ​No​ ​entanto,​ ​a​ ​sociedade​ ​celta​ ​era​ ​dominada​ ​pelos​ ​homens​ ​e​ ​não​
​existe​ ​uma​ ​evidência​ ​convincente​ ​da​ ​instituição​ ​matriarcal,​ ​nem​ ​uma​ ​linhagem​
​matriarcal,​​como​​é​​muitas​​vezes​​afirmado​​por​​historiadoras​​feministas​​(Haywood,​
​2022, p. 43-4).​

​Podemos​​compreender​​que​​há,​​segundo​​o​​autor,​​um​​estatuto​​de​​privilégio​​para​​as​

​mulheres,​​se​​levarmos​​em​​consideração​​outras​​sociedades​​do​​mesmo​​período.​​Elas​​possuíam​

​um​​grau​​de​​liberdade​​incomum,​​comparado​​a​​outras​​culturas,​​e​​embora​​esse​​traço​​não​​possa​

​apontar​​para​​a​​existência​​de​​um​​matriarcado,​​visto​​que​​os​​homens,​​de​​modo​​geral,​​ocupavam​

​lugar de destaque também entre os celtas, há, pelo menos, uma relação matrilinear. Vejamos:​

​As​ ​sociedades​ ​celtas,​ ​em​ ​geral,​ ​eram​ ​matrilineares.​ ​(...)​ ​Não​ ​se​ ​pode​ ​falar​ ​em​
​sociedade​ ​matriarcal​ ​que​ ​teria​ ​precedido​ ​a​ ​patriarcal,​ ​pois​ ​o​ ​próprio​ ​termo​
​“matriarcal”​​é​​incoerente​​se​​considerarmos​​que​​se​​referiria​​a​​uma​​versão​​feminina​
​do​ ​sistema​ ​falocêntrico,​ ​cuja​ ​base​ ​são​ ​a​ ​opressão​ ​e​ ​a​ ​dominação​ ​do​ ​outro,​
​especialmente​​dos​​mais​​frágeis,​​organizando​​a​​sociedade​​de​​maneira​​autoritária,​​de​
​cima​ ​para​ ​baixo,​ ​na​ ​qual​ ​os​ ​chefes​ ​determinam​ ​o​ ​comportamento​ ​e​ ​o​ ​modo​ ​de​
​pensar​ ​do​ ​restante​ ​do​ ​grupo.​ ​Em​ ​contrapartida,​ ​nas​ ​sociedades​ ​matrifocais​ ​ou​
​matrilineares,​ ​cabia​ ​ao​ ​homem​ ​a​ ​força​​bruta,​​a​​caça,​​a​​proteção​​do​​grupo,​​mas​​o​
​foco​ ​central​ ​era​​a​​figura​​feminina,​​representando​​a​​geração​​da​​vida,​​a​​nutrição,​​o​
​amor.​​A​​deusa​​era​​chamada​​de​ ​Mãe​​,​ ​palavra​​esta​​que​​por​​si​​só​​implica​​equilíbrio​
​entre​ ​o​ ​masculino​ ​e​ ​o​ ​feminino,​ ​remetendo​ ​à​ ​harmonia​ ​da​ ​natureza.​ ​(...)​ ​Nas​
​sociedades​ ​antigas​ ​cuja​ ​regra​ ​era​ ​a​ ​descendência​ ​matrilinear,​ ​a​ ​mulher​ ​era​
​respeitada​ ​e​ ​ocupava​ ​posição​ ​elevada,​ ​sendo​ ​mais​ ​valorizada​ ​do​ ​que​ ​nas​
​sociedades​​patriarcais.​​Entretanto,​​não​​se​​deve​​confundir​​a​​ascendência​​matrilinear​
​com​​o​​exercício​​da​​liderança,​​pois​​os​​antropólogos​​observaram​​que,​​nas​​sociedades​
​matrilineares,​​as​​mulheres​​também​​poderiam​​ser​​líderes,​​mas​​não​​necessariamente.​
​Na​​verdade,​​o​​mais​​comum​​nestas​​sociedades​​era​​que​​os​​homens​​fossem​​os​​líderes,​
​sem​ ​que​​isso​​representasse​​a​​subjugação​​e​​a​​desvalorização​​das​​mulheres​​(Black,​
​2022, p. 67-8).​



​131​

​Desse​ ​modo,​ ​a​ ​sociedade​ ​celta,​​prioritariamente​​matrilinear,​​traz​​em​​seu​​bojo​​a​

​importância​​e​​o​​respeito​​pelo​​feminino,​​distinguindo-se,​​assim,​​de​​outras​​culturas​​nas​​quais​​a​

​mulher comumente era vista como inferior. Podemos salientar que:​

​A​​noção​​de​​Soberania​​celta​​talvez​​seja​​a​​grande​​responsável​​por​​essa​​permanência​
​do​ ​culto​ ​ao​ ​princípio​ ​feminino.​ ​A​ ​Soberania,​ ​entre​ ​esses​ ​povos,​ ​sempre​ ​foi​ ​de​
​essência​​feminina​​e​​funcionava​​como​​uma​​alegoria​​da​​terra​​da​​Irlanda.​​Eterna,​​ela​
​era​​personificada​​por​​uma​​mulher​​jovem,​​bela,​​virgem,​​luminosa,​​ao​​mesmo​​tempo​
​única​ ​e​ ​múltipla.​ ​Rainha​ ​da​ ​Irlanda​ ​ou​ ​de​ ​uma​ ​província,​ ​cabia​ ​ao​ ​homem​
​conquistá-la​ ​para​ ​adquirir​ ​o​ ​poder​ ​espiritual.​ ​Dessa​ ​forma,​ ​o​ ​rei,​ ​cujo​ ​poder​​era​
​apenas​ ​temporal,​ ​estava​ ​sempre​ ​subordinado​ ​à​ ​Deusa,​ ​à​ ​mulher,​ ​que​ ​por​ ​sua​
​essência​ ​mágico-religiosa​ ​era​ ​a​ ​Iniciada​ ​e​ ​a​ ​Iniciadora.​ ​Ela​ ​era​ ​superior​ ​a​ ​tudo,​
​porque​​representava​​a​​totalidade​​da​​autoridade​​espiritual​​e​​da​​temporal,​​que​​lhe​​era​
​subordinada.​​Atualmente,​​podemos​​afirmar​​que​​os​​celtas​​inseriam-se​​numa​​cultura​
​de​​ginecocracia,​​em​​que​​a​​mulher​​era​​vista​​como​​a​​Mulher,​​fonte​​de​​Vida​​e​​Amor.​
​Sendo​​assim,​​as​​mulheres​​entre​​os​​celtas​​participavam,​​com​​direitos​​iguais​​aos​​dos​
​homens,​ ​da​ ​vida​ ​política,​ ​social,​ ​guerreira​ ​e​ ​religiosa.​ ​Possuíam​ ​suas​ ​terras​ ​e​
​podiam​​cultivá-las​​ou​​criar​​o​​gado.​​Podiam​​ser​​eleitas​​reis​​,​​como​​qualquer​​homem,​
​mas​​se​​eram​​apenas​​as​​rainhas​​não​​ficavam​​excluídas​​da​​participação​​política,​​do​
​comando​ ​ou​ ​mesmo​ ​dos​ ​lucros​ ​obtidos​ ​nos​ ​saques​ ​ou​ ​multas​ ​(Barros,​ ​2001,​ ​p.​
​49-50).​

​Era no casamento que as mulheres celtas​

​se​ ​impunham​ ​como​ ​seres​ ​humanos​ ​e​ ​em​ ​total​ ​igualdade​ ​de​ ​condições​ ​com​ ​os​
​homens.​ ​A​ ​escolha​ ​do​ ​homem​ ​amado​ ​era​ ​feita​ ​pela​ ​mulher,​ ​que​ ​o​ ​envolvia​ ​em​
​charmes​​,​ ​evidenciando​​todo​​o​​poder​​que​​lhe​​era​​atribuído.​​Casada,​​trazia​​seus​​bens​
​e​​se​​estes​​fossem​​superiores​​aos​​do​​marido,​​era​​considerada​​o​​chefe​​do​​casal.​​Tudo​
​que​ ​possuía​ ​era​ ​seu,​ ​tanto​​enquanto​​casada​​quanto​​em​​caso​​de​​divórcio.​​Como​​o​
​casamento,​ ​para​ ​os​ ​celtas,​ ​não​ ​era​ ​um​ ​sacramento,​ ​nem​ ​uma​ ​união​ ​eterna,​
​funcionando​ ​apenas​ ​como​ ​um​ ​contrato​ ​provisório,​ ​podia​ ​ser​ ​desfeito​ ​quando​
​qualquer​ ​das​ ​cláusulas​ ​fosse​ ​violada,​ ​assim,​ ​o​ ​divórcio​ ​era​ ​de​ ​uma​ ​facilidade​
​desconcertante​ ​e​ ​a​ ​mulher​ ​podia​ ​exigi-lo​ ​a​ ​qualquer​ ​momento​ ​(Barros,​ ​2001,​​p.​
​50).​

​Entre​​os​​celtas,​​o​​casamento​​não​​impõe​​a​​obrigação​​de​​fidelidade​​sexual.​​Desse​

​modo,​ ​Isolda,​ ​ao​ ​ser​ ​oferecida​ ​em​ ​casamento,​ ​se​ ​considerarmos​ ​a​ ​compreensão​ ​celta,​​não​

​necessariamente seria obrigada a ter seu corpo cerceado pelo então esposo.​

​Se​ ​a​ ​ela​ ​não​​é​​dado​​o​​poder​​de​​escolha​​sobre​​sua​​própria​​vida,​​sendo​​oferecida​

​ao​ ​homem​ ​que​ ​livrasse​ ​a​ ​terra​ ​do​ ​dragão,​ ​a​ ​moça​ ​contudo​ ​não​ ​se​ ​privou​ ​de​ ​assumir​ ​seus​

​próprios​​riscos​​com​​atitudes​​autônomas​​e​​em​​seguida​​dispor​​da​​sexualidade​​com​​aquele​​que​

​a​ ​encantara​ ​mesmo​ ​antes​ ​de​ ​tomar​ ​a​ ​poção​ ​mágica​ ​da​ ​paixão.​ ​Se​ ​para​ ​compreender​ ​essa​

​atitude​ ​invocarmos​​os​​celtas,​​perceberemos​​que​​uma​​ação​​não​​invalida​​a​​outra,​​ou​​seja,​​ser​

​oferecida​ ​em​ ​casamento​ ​não​ ​castra​ ​a​ ​sexualidade​ ​e​ ​o​ ​amor​ ​por​ ​outrem.​ ​Isolda​ ​é​ ​uma​

​personagem​​que,​​apesar​​de​​aparecer​​no​​romance​​de​​Bédier​​ligada​​ao​​medievo,​​traz​​consigo​​o​

​cerne celta sobre o amor e o casamento. Vejamos a seguir o que nos diz Barros (2001);​



​132​

​Nos​​mitos​​e​​epopeias​​celtas,​​o​​amor​​aparece​​como​​o​​próprio​​destino​​do​​homem,​​é​
​a​ ​procura​ ​exemplar​ ​do​ ​guerreiro.​ ​A​ ​pessoa​ ​eleita​ ​é​ ​aquela​ ​que​ ​inspira​ ​um​
​sentimento​ ​particular,​ ​que​ ​se​ ​distancia​ ​de​ ​qualquer​ ​outro,​ ​mas​ ​que​ ​não​ ​impede​
​outras​ ​ligações.​ ​É​ ​difícil​ ​para​ ​nossa​ ​cultura​ ​ocidental​ ​atual,​ ​tão​ ​arraigada​ ​às​
​heranças​​judaico-cristãs,​​com​​suas​​noções​​de​​fidelidade,​​adultério,​​castigo​​e​​culpa,​
​entender​ ​o​ ​pensamento​ ​celta,​ ​no​ ​que​ ​diz​ ​respeito​ ​ao​ ​amor.​ ​Para​ ​os​ ​celtas,​ ​o​
​casamento​ ​não​​implicava​​fidelidade,​​não​​exigia,​​nem​​da​​mulher,​​nem​​do​​homem,​
​uma​ ​ligação​ ​única,​ ​exclusiva.​ ​Privilegiava-se​ ​o​ ​amor​ ​e​ ​este​ ​podia​ ​ter​ ​inúmeras​
​gamas​ ​e​ ​intensidades.​ ​E​ ​do​ ​momento​ ​em​ ​que​ ​fidelidade​ ​e​ ​união​ ​eterna​ ​e​
​indissolúvel​ ​não​ ​faziam​ ​parte​ ​dos​ ​sentimentos​ ​celtas,​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​adultério​ ​não​
​existia,​ ​propiciando​​outros​​sentimentos​​e​​ligações,​​como​​o​ ​casamento​​anual​ ​ou​​a​
​amizade das coxas​​(Barros, 2001, p. 50).​

​Isolda​​age​​de​​acordo​​com​​os​​princípios​​celtas,​​o​​amor​​se​​impõe​​a​​ela​​e​​a​​Tristão​

​como​ ​destino.​ ​Desobrigados​ ​da​ ​fidelidade​ ​que​ ​o​ ​casamento​ ​impunha,​ ​se​ ​tivermos​ ​como​

​parâmetro​​tal​​sociedade,​​os​​amantes​​vivenciam​​seu​​amor​​sem​​sentimentos​​de​​imoralidade​​ou​

​culpa.​​De​​fato,​​Isolda​​é​​uma​​mulher​​que​​goza​​de​​uma​​liberdade​​sexual​​bastante​​estranha​​ao​

​período medieval, indo ao encontro dos preceitos defendidos pelos celtas.​

​Ao​ ​saber​ ​que​ ​havia​ ​sido​ ​conquistada​ ​por​ ​Aguynguerran​ ​(ele​ ​teria​ ​matado​ ​o​

​dragão​ ​segundo​ ​a​ ​história​ ​que​ ​chegou​ ​contando),​ ​Isolda​ ​não​ ​se​ ​conformou​ ​em​ ​casar​ ​com​

​aquele covarde e resolveu procurar evidências na floresta. Desse modo:​

​Ao​ ​saber​ ​que​ ​seria​ ​entregue​ ​àquele​ ​covarde,​ ​Isolda,​ ​a​ ​Loura,​ ​primeiro​ ​deu​ ​uma​
​grande​​gargalhada,​​em​​seguida​​lamentou-se.​​Mas,​​no​​dia​​seguinte,​​desconfiando​​da​
​impostura,​ ​levou​ ​consigo​ ​o​ ​seu​ ​lacaio,​ ​o​ ​Louro,​ ​o​ ​fiel​ ​Perinis,​ ​e​ ​Brangien,​ ​sua​
​jovem​​serva​​e​​sua​​companheira,​​e​​os​​três​​cavalgaram​​em​​segredo​​para​​o​​covil​​do​
​monstro,​​até​​que​​Isolda​​notou​​pela​​estrada​​pegadas​​de​​forma​​singular:​​sem​​dúvida,​
​o​​cavalo​​que​​por​​ali​​passara​​não​​tinha​​recebido​​ferradura​​naquele​​país.​​Em​​seguida,​
​ela​​encontrou​​o​​monstro​​sem​​cabeça​​e​​o​​cavalo​​morto;​​não​​estava​​arreado​​segundo​
​o​ ​costume​ ​da​ ​Irlanda.​ ​Certamente,​ ​um​ ​estrangeiro​ ​havia​ ​matado​ ​o​ ​dragão;​ ​mas​
​estaria​ ​ele​ ​ainda​ ​vivo?​ ​Isolda,​ ​Perinis​ ​e​ ​Brangien​ ​procuraram-no​ ​durante​ ​muito​
​tempo;​ ​por​ ​fim,​​no​​meio​​do​​capinzal​​do​​pântano,​​Brangien​​viu​​brilhar​​o​​elmo​​do​
​bravo.​ ​Ele​ ​ainda​ ​respirava.​ ​Perinis​ ​colocou-o​ ​sobre​ ​o​ ​seu​ ​cavalo​ ​e​ ​levou-o​
​secretamente​ ​para​ ​os​ ​aposentos​​das​​mulheres.​​Lá,​​Isolda​​contou​​a​​aventura​​a​​sua​
​mãe​​e​​a​​ela​​confiou​​o​​estrangeira.​​Como​​a​​rainha​​lhe​​tirasse​​a​​armadura,​​a​​língua​
​envenenada​ ​do​ ​dragão​ ​caiu​ ​do​ ​seu​​calção.​​Então​​a​​rainha​​da​​Irlanda​​despertou​​o​
​ferido​​pela​​virtude​​de​​uma​​erva​​e​​disse-lhe:​​-​​Estrangeiro,​​sei​​que,​​na​​verdade,​​és​​tu​
​o​​matador​​do​​monstro.​​Mas​​nosso​​senescal,​​um​​traidor,​​um​​covarde,​​decepou-lhe​​a​
​cabeça​ ​e​ ​reclama​ ​minha​​filha​​Isolda,​​a​​Loura,​​como​​sua​​recompensa.​​Saberás​​tu,​
​dentro​ ​de​ ​dois​ ​dias,​ ​provar-lhe​ ​sua​ ​iniquidade​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​batalha?​ ​-​ ​Rainha​ ​-​
​disse​ ​Tristão​ ​-,​​o​​prazo​​está​​próximo.​​Mas,​​sem​​dúvida,​​podeis​​curar-me​​em​​dois​
​dias.​ ​Conquistei​ ​Isolda​ ​ao​ ​dragão;​ ​talvez​​conquiste-a​​ao​​senescal.​​Então​​a​​rainha​
​hospedou-o​ ​ricamente,​ ​e​ ​para​ ​ele​ ​manipulou​ ​remédios​​eficazes​​(Bédier,​​1988,​​p.​
​20-1).​

​Isolda​ ​estava​ ​satisfeita​ ​por​ ​não​ ​ser​ ​senescal​ ​o​ ​matador​ ​do​ ​dragão,​ ​embora​​não​

​soubesse​ ​quem​ ​era​ ​o​ ​cavaleiro​ ​estrangeiro,​ ​contudo​ ​há​ ​evidências​ ​que​ ​demonstram​ ​certo​

​interesse da princesa por Tristão. Vejamos o trecho que segue:​

​No​​dia​​seguinte,​​Isolda,​​a​​Loura,​​preparou-lhe​​um​​banho​​e​​suavemente​​ungiu​​seu​
​corpo​​com​​um​​bálsamo​​que​​sua​​mãe​​havia​​composto.​​Ela​​deteve​​seu​​olhar​​sobre​​o​



​133​

​rosto​​ferido,​​viu​​que​​era​​belo​​e​​começou​​a​​pensar:​​“Certamente,​​se​​a​​sua​​façanha​
​vale​ ​a​ ​sua​ ​beleza,​ ​meu​ ​campeão​ ​oferecerá​ ​uma​ ​rude​ ​batalha!”​ ​Mas​ ​Tristão,​
​reanimado​​pelo​​calor​​da​​água​​e​​pela​​força​​das​​drogas​​odoríferas,​​olhava​​para​​ela​​e,​
​imaginando​ ​que​ ​tinha​ ​conquistado​ ​a​ ​Rainha​​dos​​cabelos​​de​​ouro,​​pôs-se​​a​​sorrir.​
​Isolda​​notou-o​​e​​disse​​consigo​​mesma:​​“Por​​que​​este​​estrangeiro​​sorriu?​​Será​​que​
​fiz​ ​alguma​ ​coisa​ ​inconveniente?​ ​Será​ ​que​ ​esqueci​ ​algum​ ​favor​ ​que​ ​uma​ ​jovem​
​deve​ ​fazer​ ​ao​ ​seu​ ​hóspede?​ ​Sim,​ ​talvez​ ​ele​ ​tenha​ ​rido​​porque​​esqueci​​de​​limpar​
​suas​​armas​​manchadas​​pelo​​veneno.”​​Foi,​​então,​​para​​o​​lugar​​onde​​a​​armadura​​de​
​Tristão​​estava​​largada:​​“Este​​elmo​​é​​de​​aço​​bom”,​​pensou​​ela,​​“e​​nunca​​lhe​​falhará.​
​E​ ​esta​ ​loriga​ ​é​ ​forte,​ ​leve,​ ​bem​ ​digna​ ​de​ ​ser​ ​usada​ ​por​ ​um​ ​bravo.”​​Ela​​pegou​​a​
​espada​​pelo​​punho:​​“Certamente,​​esta​​é​​uma​​bela​​espada​​e​​que​​muito​​convém​​a​​um​
​valente​ ​barão.”​ ​Tirou​ ​da​ ​rica​ ​bainha​ ​a​ ​lâmina​​ensanguentada​​para​​limpá-la.​​Mas​
​viu​ ​que​ ​apresentava​ ​uma​ ​brecha​ ​larga.​ ​Observou​ ​a​ ​forma​ ​do​ ​entalhe:​ ​não​ ​seria​
​aquela​ ​a​ ​lâmina​ ​que​ ​se​ ​quebrara​ ​na​ ​cabeça​ ​do​ ​Morholt?​ ​Ela​ ​hesitou,​ ​olhou​
​novamente,​​queria​​ter​​certeza​​da​​sua​​dúvida.​​Correu​​até​​o​​quarto​​onde​​guardava​​o​
​fragmento​​de​​aço,​​retirado​​recentemente​​do​​crânio​​do​​Morholt.​​Juntou​​o​​fragmento​
​à​ ​brecha:​ ​mal​ ​se​ ​via​ ​o​ ​sinal​ ​da​ ​quebradura.​ ​Então​ ​precipitou-se​ ​para​ ​Tristão​ ​e,​
​fazendo​​girar​​a​​grande​​espada​​sobre​​a​​cabeça​​do​​ferido,​​gritou:​​-​​Tu​​és​​Tristão​​de​
​Loonnois,​ ​o​ ​assassino​ ​de​ ​do​ ​Morholt,​ ​meu​ ​querido​ ​tio.​ ​Morre​​então​​por​​tua​​vez​
​(Bédier, 1988, p. 21-22).​

​Se​ ​Isolda​ ​demonstra​ ​certo​ ​fascínio​ ​pela​ ​beleza​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​se​ ​preocupa​​de​​ter​

​causado​​diante​​do​​rapaz​​alguma​​insatisfação​​por​​conta​​de​​suas​​atitudes,​​este,​​por​​sua​​vez,​​na​

​versão​​de​​Bédier,​​ainda​​não​​demonstra​​sentimentos​​pela​​princesa.​​Isolda​​se​​vê​​num​​impasse:​

​está​ ​diante​ ​de​ ​um​ ​homem​ ​belo​ ​e​ ​corajoso,​ ​cujo​ ​potencial​ ​pode​​livrá-la​​do​​casamento​​com​

​um​ ​covarde​​e​​asqueroso,​​mas​​Tristão,​​sendo​​o​​assassino​​de​​seu​​tio,​​a​​coloca​​diante​​de​​uma​

​situação incômoda.​

​Tristão​ ​precisa​ ​usar​ ​de​ ​argúcia​ ​para​ ​sobreviver​ ​diante​ ​da​ ​revelação​ ​de​ ​ser​ ​o​

​assassino​ ​do​ ​tio​ ​de​ ​Isolda​ ​e​ ​apela​ ​para​ ​a​ ​arma​ ​que​ ​possui,​ ​seu​ ​poder​ ​de​ ​convencimento.​

​Vejamos:​

​Tristão​ ​fez​ ​um​ ​esforço​ ​para​ ​deter​ ​seu​ ​braço;​ ​inútil,​ ​seu​ ​corpo​​estava​​paralisado,​
​mas​​seu​​espírito​​continuava​​ágil.​​Foi​​com​​astúcia​​que​​falou:​​-​​Está​​bem,​​morrerei;​
​mas,​​para​​te​​poupar​​os​​arrependimentos​​tardios,​​escuta.​​Filha​​de​​rei,​​fica​​sabendo​
​que​​não​​só​​tens​​o​​poder,​​mas​​também​​o​​direito​​sobre​​a​​minha​​vida,​​já​​que​​por​​duas​
​vezes​ ​conservaste-ma​ ​e​ ​devolveste-ma.​ ​Uma​​primeira​​vez,​​não​​faz​​muito​​tempo:​
​era​​eu​​o​​trovador​​ferido​​que​​salvaste​​quando​​expulsaste​​do​​seu​​corpo​​o​​veneno​​da​
​lança​ ​envenenada​ ​de​ ​Morholt.​ ​Não​ ​te​ ​envergonhes,​ ​jovem,​ ​de​ ​ter​ ​curado​ ​essas​
​feridas:​ ​não​ ​as​ ​tinha​ ​eu​ ​recebido​ ​em​ ​combate​ ​leal?​ ​Por​ ​acaso​ ​matei​ ​o​ ​Morholt​
​traiçoeiramente?​​Não​​me​​havia​​ele​​desafiado?​​Não​​devia​​eu​​defender​​meu​​corpo?​
​Uma​​segunda​​vez,​​tendo​​ido​​me​​procurar​​no​​pântano,​​salvaste-me.​​Ah!​​Foi​​por​​ti,​
​jovem,​ ​que​ ​combati​ ​o​ ​dragão…​ ​mas​ ​deixemos​ ​de​ ​lado​ ​essas​ ​coisas:​ ​eu​ ​queria​
​apenas​ ​provar-te​ ​que,​ ​tendo​ ​por​ ​duas​ ​vezes​ ​me​ ​livrado​ ​do​​perigo​​da​​morte,​​tens​
​direito​ ​sobre​ ​a​ ​minha​ ​vida.​ ​Mata-me​ ​pois,​ ​se​ ​achas​ ​que​ ​com​ ​isso​ ​vais​ ​ganhar​
​louvor​ ​e​ ​glória.​ ​Sem​ ​dúvida,​ ​quando​ ​te​ ​deitares​ ​nos​ ​braços​ ​do​​valente​​senescal,​
​ser-te-á​ ​doce​ ​sonhar​ ​com​ ​teu​ ​hóspede​ ​ferido,​ ​que​ ​arriscara​ ​sua​ ​vida​ ​para​
​conquistar-te​ ​e​ ​te​ ​conquistara,​ ​e​ ​que​ ​terás​ ​matado​ ​indefeso​ ​neste​ ​banho.​ ​Isolda​
​gritou:​ ​-​ ​Ouço​ ​palavras​ ​maravilhosas.​ ​Por​ ​que​ ​o​ ​assassino​ ​do​ ​Morholt​ ​quis​
​conquistar-me?​ ​Ah!​ ​Sem​ ​dúvida,​​como​​o​​Morholt​​tinha​​outrora​​tentado​​arrebatar​
​em​​sua​​nau​​as​​donzelas​​das​​Cornualhas,​​por​​tua​​vez,​​em​​belas​​represálias,​​fizeste​
​esta​ ​jactância​ ​de​ ​carregar​ ​como​ ​tua​ ​serva​​aquela​​que​​o​​Morholt​​prezava​​entre​​as​
​donzelas…-​ ​Não,​ ​filha​ ​de​ ​rei,​ ​-​ ​disse​ ​Tristão.​ ​-​ ​Mas,​ ​certo​ ​dia,​​duas​​andorinhas​
​voaram​ ​até​ ​Tintagel​ ​para​ ​levar​ ​um​ ​dos​ ​teus​ ​cabelos​ ​de​ ​ouro.​ ​Acreditei​ ​que​​elas​



​134​

​vinham​​anunciar​​paz​​e​​amor.​​Por​​isso​​vim​​à​​tua​​procura,​​atravessando​​o​​mar.​​Por​
​isso​​enfrentei​​o​​monstro​​e​​seu​​veneno.​​Olha​​este​​cabelo​​costurado​​entre​​os​​fios​​de​
​ouro​​do​​meu​​casaco;​​a​​cor​​dos​​fios​​de​​ouro​​estragou-se,​​mas​​o​​ouro​​do​​cabelo​​não​
​desbotou.​​Isolda​​olhou​​para​​a​​grande​​espada​​e​​tomou​​nas​​mãos​​o​​casaco​​de​​tristão.​
​Vendo​ ​nele​ ​o​​cabelo​​de​​ouro,​​ficou​​muito​​tempo​​em​​silêncio;​​em​​seguida,​​beijou​
​seu​ ​hóspede​ ​nos​ ​lábios​ ​em​ ​sinal​ ​de​ ​paz​ ​e​ ​vestiu-o​​com​​ricas​​roupagens​​(Bédier,​
​1988, p. 22).​

​Isolda,​ ​ao​ ​saber​ ​que​ ​fora​ ​conquistada​ ​por​ ​Tristão,​ ​sente​ ​um​ ​misto​ ​de​ ​alegria​​e​

​tristeza,​ ​porém​ ​nos​ ​parece​ ​claro​ ​o​ ​interesse​ ​dela​ ​pelo​ ​cavaleiro​ ​mesmo​ ​antes​ ​de​ ​beberem​

​juntos​ ​o​ ​filtro​ ​da​ ​paixão​​36​​.​ ​Ela​ ​se​ ​alegra​​e​​demonstra​​certo​​encantamento​​quando​​sabe​​que​

​Tristão​ ​é​ ​o​ ​matador​ ​do​ ​dragão,​ ​se​ ​interessa​ ​pela​ ​beleza​ ​e​ ​coragem​ ​do​ ​rapaz​ ​e​ ​quando​ ​ele​

​explica​​a​​motivação​​que​​o​​levou​​até​​a​​Irlanda,​​por​​outro​​lado,​​sente​​tristeza​​ao​​descobrir​​ser​

​Tristão o matador de Morholt, seu tio.​

​Cabe​ ​acrescentarmos​ ​que​ ​Tristão​ ​faz​ ​uso​ ​de​ ​um​ ​elemento​ ​quase​​mágico​​e,​​em​

​algum​ ​aspecto,​ ​romântico:​ ​o​ ​fio​ ​de​ ​cabelo​ ​de​ ​Isolda​ ​levado​ ​pelas​ ​andorinhas​ ​até​ ​Tintagel​

​parece​ ​ser​ ​um​ ​artifício​ ​que​ ​a​ ​deixa​ ​indefesa​ ​diante​ ​do​ ​cavaleiro.​ ​Para​ ​escapar​ ​da​ ​morte​ ​e​

​convencer​​Isolda​​da​​nobreza​​de​​sua​​intenção,​​Tristão​​usa​​esse​​recurso​​em​​seu​​favor​​e​​de​​fato​

​consegue.​​No​​momento​​oportuno,​​Tristão​​é​​apresentado​​por​​Isolda​​ao​​rei​​como​​o​​matador​​do​

​dragão:​

​Quando​​o​​rei​​da​​Irlanda​​sentou-se​​sob​​o​​dossel,​​o​​senescal​​Aguynguerran,​​o​​Ruivo,​
​ofereceu-se​​para​​provar​​por​​testemunhas​​e​​sustentar​​por​​combate​​que​​havia​​matado​
​o​​monstro​​e​​que​​Isolda​​devia​​ser-lhe​​entregue.​​Então,​​Isolda​​inclinou-se​​diante​​de​
​seu​​pai​​e​​disse:​​-​​Rei,​​aqui​​está​​o​​homem​​que​​deseja​​denunciar​​o​​vosso​​senescal​​de​
​mentira​ ​e​ ​felonia.​ ​A​ ​este​ ​homem,​ ​pronto​ ​para​ ​provar​ ​que​ ​livrou​ ​vossa​ ​terra​ ​do​
​flagelo​​e​​que​​a​​vossa​​não​​deve​​ser​​entregue​​a​​um​​convarde,​​prometeis​​perdoar​​suas​
​faltas​ ​antigas,​ ​por​ ​maiores​ ​que​ ​tenham​ ​sido​ ​e​ ​conceder-lhe​ ​vossa​​mercê​​e​​vossa​
​paz?​ ​O​ ​rei​ ​pensou​​e​​não​​teve​​pressa​​em​​responder.​​Mas​​seus​​barões​​gritaram​​em​
​massa:​ ​-Concedei-lho,​ ​sire,​ ​conceda-lho!​ ​E​ ​o​ ​rei​​disse:​​-​​E​​eu​​concedo-lho!​​Mas​
​Isolda​ ​ajoelhou-se​ ​a​ ​seus​ ​pés:​ ​-​ ​Pai,​ ​dai-me​ ​primeiro​​o​​beijo​​de​​mercê​​e​​de​​paz,​
​como​​sinal​​de​​que​​o​​dareis​​igualmente​​a​​esse​​homem!​​Quando​​ela​​recebeu​​o​​beijo,​
​foi​ ​buscar​ ​Tristão​ ​e​ ​conduziu-o​ ​pela​ ​mão​ ​até​ ​a​ ​assembleia.​ ​Ao​ ​vê-lo,​ ​os​ ​cem​
​cavaleiros​ ​levantaram-se​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo,​ ​saudaram-no​ ​com​​os​​braços​​em​​cruz​
​sobre​​o​​peito,​​perfilam-se​​ao​​seu​​lado,​​e​​os​​irlandeses​​viram​​que​​Tristão​​era​​o​​seu​
​senhor.​ ​Mas​ ​muitos​ ​reconheceram-no,​ ​e​ ​um​​grande​​clamor​​elevou-se:​​“É​​Tristão​
​de​​Loonnois,​​é​​o​​assassino​​do​​Morholt!”​​As​​espadas​​desembainhadas​​brilharam​​e​
​vozes​ ​furiosas​ ​repetiam:​ ​“Que​ ​ele​ ​morra!”​ ​Porém​ ​Isolda​ ​gritou:​ ​-Rei,​ ​beija​ ​este​
​homem​ ​na​ ​boca,​ ​tal​ ​como​ ​prometeste!​ ​E​ ​o​ ​rei​ ​beijou-o​ ​na​ ​boca,​ ​e​ ​o​ ​clamor​
​aplacou-se.​​Então,​​Tristão​​mostrou​​a​​língua​​do​​dragão​​e​​ofereceu-se​​para​​a​​batalha​

​36​ ​Também​ ​para​ ​Campbell​ ​(2015)​ ​esse​ ​amor​ ​se​ ​foi​ ​construindo.​ ​Não​ ​foi,​ ​segundo​ ​ele,​ ​somente​ ​o​ ​filtro​ ​o​
​responsável​ ​pela​ ​efetivação​ ​desse​ ​sentimento,​ ​a​ ​poção​ ​tomada​ ​teria​ ​sido​ ​apenas​ ​uma​ ​forma​ ​de​ ​tomada​ ​de​
​consciência.​​O​​autor​​menciona,​​por​​exemplo,​​o​​momento​​em​​que​​Tristão​​fora​​cuidado​​por​​Isolda​​mãe​​e​​Isolda​
​filha:​​“Quando​​a​​ferida​​perde​​o​​mau​​cheiro,​​ela​​convida​​sua​​filha​​Isolda​​para​​ouvir​​esse​​harpista​​excepcional.​
​Isolda​​entra​​e​​ele​​toca​​ainda​​mais​​maravilhosamente​​do​​que​​jamais​​havia​​tocado​​na​​vida.​​Em​​outras​​palavras,​
​ele​​se​​apaixonou​​-​​mas​​não​​sabe​​ainda.​​Eis​​o​​mistério​​de​​toda​​a​​estória:​​ele​​não​​sabe.”​​(CAMPBELL,​​2015,​​p.​
​281).​ ​Também​ ​logo​ ​após​ ​Isolda​ ​e​ ​Tristão​ ​tomarem​ ​a​ ​poção,​ ​o​ ​autor​ ​afirma:​ ​“De​ ​repente​ ​o​ ​casal​ ​toma​
​consciência do amor que vinha aos poucos crescendo em seus corações” (CAMPBELL, 2015, p. 283).​



​135​

​com​​o​​senescal,​​que​​não​​teve​​coragem​​de​​aceitá-la​​e​​reconheceu​​seu​​crime​​(Bédier,​
​1988, p. 23-4).​

​Tendo​ ​convencido​ ​seu​ ​pai​ ​a​ ​perdoar​ ​qualquer​ ​falta​ ​do​ ​matador​ ​do​ ​dragão,​

​mesmo​ ​antes​ ​de​ ​saber​ ​qual​ ​teria​ ​sido,​ ​Isolda​ ​demonstra​ ​certo​ ​envolvimento​​e​​fascínio​​por​

​Tristão,​ ​pois​ ​ela​ ​não​ ​teria​ ​se​ ​exposto​ ​de​ ​tal​ ​forma​ ​se​ ​não​ ​nutrisse​ ​algum​ ​interesse​ ​pelo​

​cavaleiro, já que a esta altura tinha ciência do assassinato de seu tio.​

​Tristão, por sua vez, diante do rei discursa:​

​-Senhores,​ ​matei​ ​o​ ​Morholt,​ ​mas​ ​atravessei​ ​o​ ​mar​ ​para​ ​vos​ ​oferecer​ ​uma​ ​bela​
​compensação.​​Para​​resgatar​​o​​mal​​feito,​​coloquei​​meu​​corpo​​em​​perigo​​de​​morte​​e​
​livrei-vos​​do​​monstro,​​e​​foi​​assim​​que​​conquistei​​Isolda,​​a​​Loura,​​a​​Bela.​​Tendo-a​
​conquistado,​​levá-la-ei,​​pois,​​na​​minha​​nau.​​Mas,​​para​​que​​pelas​​terras​​da​​Irlanda​​e​
​das​​Cornualhas​​não​​se​​espalhe​​mais​​o​​ódio,​​mas​​sim​​o​​amor,​​sabei​​que​​o​​rei​​Marc,​
​meu​​caro​​senhor,​​irá​​desposá-la.​​Eis​​aqui​​cem​​cavaleiros​​de​​alta​​linhagem,​​prontos​
​a​​jurar​​sobre​​as​​relíquias​​dos​​santos​​que​​o​​rei​​Marc​​vos​​manda​​vir​​em​​paz​​e​​amor,​
​que​ ​seu​ ​desejo​​é​​venerar​​Isolda​​como​​sua​​cara​​mulher​​desposada,​​e​​que​​todos​​os​
​homens​​das​​Cornualhas​​servi-la-ão​​como​​sua​​senhora​​e​​sua​​rainha.​​Trouxeram​​os​
​corpos​​santos​​com​​grande​​júbilo,​​e​​os​​cem​​cavaleiros​​juraram​​que​​Tristão​​dissera​​a​
​verdade.​ ​O​ ​rei​ ​tomou​ ​Isolda​ ​pela​ ​mão​ ​e​ ​perguntou​ ​a​ ​Tristão​ ​se​ ​a​ ​conduziria​
​lealmente​​ao​​seu​​senhor.​​Diante​​dos​​cem​​cavaleiros​​e​​diante​​dos​​barões​​da​​Irlanda,​
​Tristão jurou-o (Bédier, 1988, p. 24-25).​

​O​ ​cavaleiro​​usa​​seu​​poder​​de​​persuasão​​diante​​do​​rei​​da​​Irlanda​​ao​​garantir​​que​

​Isolda​ ​seria​ ​desposada​ ​pelo​ ​rei​ ​Marc​ ​das​ ​Cornualhas​ ​e​​que​​por​​meio​​desse​​acordo​​as​​duas​

​nações​ ​selariam​ ​a​ ​desejada​ ​paz.​ ​Porém,​ ​isso​ ​decepciona​ ​Isolda​ ​de​ ​pronto,​ ​quando​ ​Tristão​

​explica a motivação que o levara até a Irlanda, como podemos observar adiante:​

​Isolda,​ ​a​ ​Loura,​ ​fremia​ ​de​ ​vergonha​ ​e​ ​de​ ​angústia.​​Tristão,​​tendo-a​​conquistado,​
​desse​​modo​​a​​desprezava;​​o​​belo​​conde​​do​​cabelo​​de​​ouro​​não​​passava​​de​​mentira,​
​e​​era​​a​​um​​outro​​que​​ele​​a​​entregava…​​Mas​​o​​rei​​colocou​​a​​mão​​direita​​de​​Isolda​
​sobre​​a​​mão​​direita​​de​​Tristão,​​e​​este​​reteve-a​​em​​sinal​​de​​que​​se​​apossava​​dela,​​em​
​nome do rei das Cornualhas (Bédier, 1988, p. 25).​

​Isolda,​​tendo​​sido​​conquistada​​por​​Tristão​​em​​favor​​de​​seu​​tio,​​aparentemente​​era​

​vista​ ​por​​ele​​apenas​​como​​aquela​​que​​se​​tornaria​​a​​esposa​​do​​rei,​​mas​ ​quando​​estavam​​em​

​alto​ ​mar,​ ​a​ ​caminho​ ​das​ ​Cornualhas,​ ​tomaram​ ​juntos​ ​o​ ​filtro​ ​mágico​ ​da​ ​paixão​​preparado​

​pela​​mãe​​de​​Isolda,​​para​​que​​ela​​o​​tomasse​​junto​​ao​​seu​​futuro​​marido​​a​​fim​​de​​garantir-lhes​

​amor​​nos​​primeiros​​anos​​de​​casamento.​​Então,​​a​​partir​​da​​inserção​​na​​narrativa​​do​​elemento​

​mágico​ ​“filtro​ ​da​ ​paixão”,​ ​Isolda​ ​demonstra​ ​uma​ ​liberdade​ ​sexual​​incomum​​em​​narrativas​

​desse​ ​tipo​ ​e​ ​concernentes​ ​a​ ​esse​ ​período,​ ​em​ ​detrimento​ ​das​ ​amarras​ ​sociais​ ​as​ ​quais​ ​a​

​mulher​​está​​imbuída.​​Uma​​reflexão​​possível​​é​​a​​de​​que​​o​​elemento​​filtro​​mágico​​nos​​parece​

​ser​​um​​artifício​​para​​tornar​​justificável​​o​​comportamento​​dos​​amantes,​​sobretudo​​o​​de​​Isolda,​

​diante da sociedade medieval na qual a narrativa se dá.​



​136​

​É​ ​mister​ ​recorrermos​ ​a​ ​essa​ ​compreensão​ ​do​ ​artifício​ ​do​ ​“filtro​ ​mágico”​ ​na​

​narrativa,​ ​pois​​como​​já​​expusemos​​anteriormente,​​faz​​referência​​ao​​amor​​cortês.​​Narrativas​

​semelhantes​ ​colocam​ ​em​ ​evidência​ ​amores​ ​que​ ​se​ ​estabeleceram​ ​no​ ​plano​ ​do​​desejo,​​mas​

​não se efetivaram carnalmente, pela obediência aos preceitos sociais, morais e cristãos.​

​Podemos​ ​inferir​ ​que​ ​a​ ​sexualidade​ ​não​ ​é​ ​tabu​ ​em​ ​nenhum​ ​momento​ ​para​ ​a​

​personagem,​ ​de​ ​todo​ ​modo​ ​é​ ​importante​ ​sempre​ ​lembrar​ ​da​ ​presença​ ​do​ ​filtro​ ​mágico.​

​Segundo Barros (2001):​

​Os​​filtros​​de​​amor​​foram​​utilizados​​nas​​antigas​​civilizações​​e​​se​​tornaram​​célebres​
​com​ ​a​ ​lenda​ ​medieval​ ​de​ ​Tristão​ ​e​​Isolda,​​onde​​Brangien,​​assumindo​​o​​papel​​da​
​deusa​​galesa​​Branwen,​​é​​a​​guardiã​​do​​cálice​​e​​da​​bebida,​​confeccionada​​de​​folhas​​e​
​flores​ ​da​ ​Irlanda,​ ​cuja​ ​cocção​ ​foi​ ​feita​ ​à​ ​luz​ ​da​ ​lua,​ ​pela​ ​rainha​ ​Isolda.​ ​Essas​
​bebidas,​​que​​estiveram​​em​​voga​​na​​Idade​​Média,​​quando​​adquiriram​​a​​categoria​​de​
​feitiços​ ​diabólicos,​ ​possuíam,​ ​entre​ ​os​ ​povos​ ​antigos,​ ​tanto​ ​ligações​ ​inferiores,​
​elementares,​ ​dionisíacas​ ​e​ ​selvagens,​​quanto​​conectavam-se​​ao​​nível​​superior​​em​
​sua​ ​forma​​transfigurante​​e​​produtora​​de​​iluminação.​​Esta​​lenda,​​embora​​seja​​uma​
​produção​ ​medieva,​ ​não​ ​perde​ ​as​ ​duas​ ​dimensões​ ​próprias​ ​às​ ​beberagens​ ​de​
​outrora.​​A​​bebida​​do​​amor​​-​​lovendrinc​​-​​é​​ao​​mesmo​​tempo​​denominada​​o​​veneno​
​-​ ​poison​ ​-​ ​e​ ​se​ ​nos​ ​primeiros​ ​três​ ​anos​ ​de​ ​seu​ ​efeito​ ​ela​ ​se​ ​configura​ ​como​
​inelutável​ ​e​ ​aparece​ ​como​ ​aquela​ ​que​ ​embriaga​ ​e​ ​cega​ ​os​ ​amantes,​
​transformando-os​ ​em​ ​alienados​ ​e​ ​fugitivos​ ​sociais,​ ​esse​ ​tempo​ ​também​
​corresponde​​a​​uma​​aprendizagem,​​que​​se​​manifesta​​nos​​mundos​​profano​​e​​sagrado,​
​permitindo-lhes​ ​interiorizar​ ​a​​paixão​​e​​transformá-la​​num​​bem​​supremo​​capaz​​de​
​aniquilar a morte (Barros, 2001, p. 36).​

​Isolda​ ​é​ ​ao​ ​mesmo​ ​tempo​ ​a​ ​mulher​ ​medieval,​ ​que​ ​precisa​ ​cumprir​ ​seu​ ​papel​

​arraigado​ ​aos​ ​princípios​ ​dessa​ ​sociedade,​ ​e​ ​a​ ​que​ ​se​ ​vê​ ​sem​​amarras​​diante​​do​​sentimento​

​pelo​​amado​​Tristão.​​Se​​por​​um​​lado​​precisa​​cumprir​​seus​​deveres​​de​​esposa​​do​​rei​​Marc​​e​​o​

​faz​ ​efetivamente,​ ​por​ ​outro​ ​se​ ​coloca​ ​sempre​ ​à​ ​disposição​ ​do​ ​desejo​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​do​ ​seu​

​próprio.​

​Isolda​​pode​​ser​​comparada​​a​​uma​​deusa​​amante,​​que​​segundo​​Barros​​(2001),​​tem​

​associação com Afrodite, deusa grega da sexualidade, sendo portanto:​

​Símbolo​ ​do​ ​poder​ ​sensual​ ​feminino,​ ​que​ ​regido​ ​sob​ ​a​ ​égide​ ​do​​amor,​​dentro​​ou​
​fora​ ​do​ ​casamento,​ ​não​ ​se​ ​impõe​ ​qualquer​ ​restrição,​ ​não​​se​​deixa​​aprisionar​​por​
​nenhuma​​lei.​​O​​princípio​​afrodisíaco​​da​​feminilidade​​primordial​​é​​o​​que​​produz​​no​
​homem​ ​a​ ​atração​ ​sexual,​ ​é​ ​o​ ​que​ ​o​ ​seduz​ ​e​ ​desperta​ ​seu​ ​desejo.​ ​Em​ ​algumas​
​tradições​ ​religiosas,​ ​encontramos​ ​equivalências​ ​entre​ ​as​ ​deusas​ ​que​ ​exercem​ ​a​
​sedução​ ​sexual​ ​e​ ​as​ ​bebidas​ ​embriagadoras​ ​que​ ​são​ ​capazes​ ​de​ ​confeccionar​ ​e​
​ofertar.​ ​Muitas​ ​vezes,​ ​uma​ ​das​ ​deusas​ ​aparece​ ​como​​portadora​​do​​cálice​​mágico​
​(Barros, 2001, p. 36).​

​O​ ​modo​ ​de​ ​agir​ ​de​ ​Isolda​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​retomar​ ​a​ ​liberdade​ ​sexual​ ​feminina​

​apresentada​ ​a​ ​nós​ ​na​ ​cultura​ ​celta​ ​a​ ​partir​ ​dos​ ​elementos​ ​que​ ​chegaram​ ​a​ ​nossos​ ​dias.​

​Também​​a​​paixão​​e​​o​​amor​​são​​componentes​​importantes​​que​​devem​​ser​​observados,​​porém​



​137​

​não​​exclui​​Isolda​​como​​uma​​mulher​​que​​abarca​​valores​​distintos​​dos​​esperados​​de​​uma​​dama​

​medieval, modelo pelo qual a personagem é apresentada no romance de Bédier.​

​Se​​temos​​no​​romance​​de​​Bédier​​uma​​Isolda​​bastante​​fascinada​​por​​Tristão,​​sendo​

​capaz​ ​de​ ​defendê-lo​ ​diante​ ​de​ ​seu​ ​pai​ ​e​ ​por​ ​quem​ ​deseja​ ​ser​ ​desposada​ ​antes​ ​mesmo​ ​do​

​efeito​ ​da​ ​poção​ ​mágica,​ ​temos​ ​na​ ​de​ ​Richard​ ​Wagner​ ​(2020)​​37​ ​uma​ ​Isolda​ ​ainda​ ​mais​

​envolvida por Tristão e também mais vingativa. Na cena II, Isolda se dirige a Brangäne:​

​Isolda:​
​(Seu​ ​olhar​ ​imediatamente​ ​recai​ ​sobre​ ​Tristão,​ ​e​ ​permanece​ ​friamente​ ​fixo​ ​nele.​
​Para si mesma, ela canta com uma voz oca)​
​Escolhido por mim, perdido para mim,​
​Esplêndido e forte, ousado e covarde!​
​Cabeça destinada à morte!​
​Coração destinado à morte!​
​(Para Brangäne, com uma risada sombria)​
​O que acha daquele servo?​
​Brangäne:​
​(Seguindo o olhar dela)​
​De quem fala?​
​Isolda:​
​O herói ali, desviando seu olhar do meu,​
​Envergonhado e espantado,​
​Com o olhar abaixado.​
​Diga-me, o que acha dele?​
​Brangäne:​
​Você quer dizer Tristão,​
​Cara senhora,​
​A maravilha de todos os reinos,​
​Supremamente aclamado acima de todos os outros,​
​O herói sem igual,​
​O escudo e guardião da reputação?​
​Isolda:​
​(Zombando dela)​
​Que timidamente foge do golpe sempre que pode,​
​Porque conquistou um cadáver​
​Como noiva para seu mestre!​
​Você acha isso sinistro, a minha história?​
​Pergunte a ele, então,​
​O homem livre,​
​Se ousa se aproximar de mim!​
​Este herói tímido esquece​
​A forma correta de se endereçar exigido pela honra​
​E a como prestar uma atenção bem-educada para sua senhora,​
​Com receio que o olhar dela caia sobre ele,​
​O herói sem igual.​
​Ó, ele sabe bem por quê!​

​37​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​é​ ​uma​ ​ópera​​em​​três​​atos,​​composta​​por​​Richard​​Wagner​​entre​​1857​​e​​1859​​e​​baseada​​no​
​romance​​de​​mesmo​​nome​​de​​Gottfried​​von​​Strassburg,​​do​​século​​XII.​​O​​autor​​se​​referia​​à​​obra​​não​​como​​uma​
​ópera,​ ​mas​ ​a​ ​chamava​ ​de​ ​um​ ​drama​ ​com​ ​enredo​ ​e​ ​ação.​ ​Amplamente​ ​reconhecida​ ​como​ ​um​ ​apogeu​ ​do​
​repertório​​operístico,​​o​​espetáculo​​teve​​enorme​​influência​​e​​serviu​​de​​inspiração​​direta​​a​​compositores​​clássicos​
​ocidentais​ ​como​ ​Richar​ ​Strauss,​ ​Gustav​ ​Mahler​ ​e​ ​Arnold​ ​Schoenberg.​ ​O​ ​estilo​ ​do​ ​libreto​ ​de​ ​Wagner​​e​​sua​
​música​ ​também​ ​foram​ ​profundamente​ ​influentes​ ​em​ ​poetas​ ​simbolistas​ ​do​ ​final​ ​do​ ​século​ ​XIX​ ​e​ ​início​ ​do​
​século XX (Wagner, 2020).​



​138​

​Para o orgulhoso, vá e diga-lhe o que sua senhora manda:​
​Pronto para me atender,​
​Ele deve vir a mim imediatamente​
​(Wagner, 2020, p. 12-13).​

​A​ ​princesa​ ​demonstra​ ​grande​ ​rancor​ ​pelo​ ​fato​ ​de​ ​Tristão​ ​tê-la​ ​conquistado​​em​

​favor​​de​​seu​​tio​​e​​procura​​de​​algum​​modo​​ter​​o​​herói​​consigo​​a​​fim​​de​​que​​ele​​possa​​mudar​

​de​ ​ideia​ ​quanto​ ​ao​ ​combinado.​ ​Isso​ ​fica​ ​bastante​ ​claro​ ​a​ ​partir​ ​dos​ ​acontecimentos​ ​que​

​seguem. Vejamos:​

​Brangäne:​
​(Abraçando Isolda com ternura)​
​Ó doce amada! Querida!​
​Linda garota! Senhora dourada!​
​Doce Isolda!​
​(Ela gradualmente puxa Isolda para o sofá)​
​Ouça-me! Venha!​
​Sente-se aqui!​
​Que loucura! Que raiva fútil!​
​Como pode estar tão confusa​
​A ponto de não ver ou ouvir com clareza?​
​O que lorde Tristão sempre lhe deveu,​
​Quão melhor ele poderia retribuir​
​Do que com a mais esplêndida das coroas​
​Assim, ele poderia servir lealmente a seu nobre tio.​
​A você, ele deu o prêmio mais desejável do mundo:​
​Sua própria herança, nobremente e de boa fé;​
​Ele a entregou a seus pés​
​Para saudá-la como rainha!​
​(Isolda vira de lado)​
​E se ele garantiu Marcos como marido para você,​
​Por que despreza a escolha?​
​Você não consegue ver seu valor?​
​De sangue nobre e disposição gentil,​
​Quem pode se comparar ao homem em poder e glória?​
​Ele, a quem um ousado herói serve tão fielmente,​
​Quem não aceitaria compartilhar sua fortuna​
​E viver ao seu lado como sua esposa?​
​Isolda:​
​(Olhando fixamente para a frente)​
​E não ser amada por ele,​
​E sempre vendo perto de mim​
​Aquele esplêndido homem!​
​Como eu poderia suportar o tormento?​
​(Wagner, 2020, p. 21-22).​

​Podemos​ ​perceber​ ​Isolda​ ​desolada,​ ​porque​ ​Tristão​ ​não​ ​corresponde​ ​ao​ ​seu​

​encantamento​ ​por​ ​ele.​ ​Ela​ ​se​ ​vê​ ​preterida​ ​e​ ​não​ ​sabe​ ​como​ ​conseguirá​ ​conviver​ ​com​ ​a​

​situação​​de​​quando​​estiver​​casada​​com​​outro,​​o​​rei​​Marcos.​​Na​​sequência​​da​​peça​​operística​

​de​​Wagner,​​Isolda,​​em​​desespero,​​pensa​​em​​dar​​a​​Tristão​​uma​​poção​​mágica,​​não​​a​​da​​paixão​

​e sim a da morte.​



​139​

​Brangäne:​
​O que está pensando, perversa garota?​
​Não ser amada por ele?​
​(Ela se aproxima, confortando e abraçando Isolda)​
​Onde está o homem que não te amaria?​
​Quem poderia ver Isolda​
​E não ser felizmente consumido por seu encanto?​
​Mas aquele que te escolheu,​
​Por mais frio que seja,​
​Ou se um feitiço o afastasse de você,​
​Eu saberia como reprimi-lo​
​O poder do amor o restringiria.​
​(Secreta e confidencialmente para Isolda)​
​Você não conhece o ofício de nossa mãe?​
​Você acha que ela, que pensa em tudo,​
​Teria me mandado com você sem meios de ajudá-la​
​Em uma terra estrangeira?​
​Isolda:​
​(Sombriamente)​
​O juízo de minha mãe é bom conselho;​
​Felizmente reconheço o valor de seu ofício.​
​Vingança pela traição!​
​Alívio para a angústia do coração!​
​Traga-me aquele baú ali!​
​Brangäne:​
​O que ele contém lhe trará auxílio.​
​(Ela pega um pequeno baú dourado, abre e mostra seu conteúdo)​
​Nele sua mãe organizou poderosas poções mágicas.​
​Para dores e feridas, aqui está o unguento;​
​Antídoto para os venenos do mal​
​(Ela tira um frasco)​
​A melhor poção guardo aqui.​
​Isolda:​
​Você está errada, eu sei disso;​
​Coloquei uma marcação clara sobre ela.​
​(Ela pega um frasco e mostra)​
​Esta é a poção que eu preciso!​
​Brangäne:​
​(Recua, horrorizada)​
​A poção da morte!​
​(Wagner, 2020, p. 22-3).​

​A​ ​princesa,​ ​tendo​ ​ordenado​ ​à​ ​dama​ ​de​ ​companhia​ ​que​ ​no​ ​momento​ ​oportuno​

​coloque​​a​​poção​​envenenada​​para​​o​​cavaleiro,​​manda​​que​​ele​​vá​​ao​​seu​​encontro.​ ​O​​objetivo​

​dela​​é​​dar​​fim​​ao​​seu​​sentimento​​de​​dor​​e​​desesperança​​vingando-se​​do​​rapaz,​​pois​​se​​ele​​não​

​a amava e ia entregá-la ao rei Marcos, esse deveria ser o seu fim.​

​A​​cena​​segue​​com​​Isolda​​ordenando​​que​​Tristão​​vá​​até​​ela​​para​​tomarem​​juntos,​

​supostamente,​​a​​poção​​da​​reconciliação,​​mas​​o​​que​​ela​​espera​​é​​a​​entrega,​​por​​Brangäne,​​da​

​poção da morte.​

​Isolda:​
​Transmita ao lorde Tristão minhas saudações​
​E diga a ele o que lhe digo:​
​Se eu devo andar ao seu lado​



​140​

​Para ficar diante do rei Marcos,​
​Não será feito com o devido respeito​
​Aos códigos e ao costume,​
​A menos que eu receba restituição antecipada​
​Por culpa ainda não esclarecida.​
​Que ele então busque minha graça.​
​(Kurwenal faz uma careta azeda. Isolda continua com mais intensidade)​
​Anote o que eu disse e transmita cada palavra!​
​Não me prepararei para acompanhá-lo até a praia,​
​Não andarei a seu lado para ficar dinate do rei Marcos;​
​Ele deve primeiro buscar o perdão e o esquecimento,​
​De acordo com os códigos e o costume,​
​Pela culpa não proferida.​
​Somente assim minha graça será concedida!​
​Kurwenal:​
​Pode ter certeza de que direi isso a ele;​
​Agora espere para saber​
​Como receberá o recado!​
​(Ele​ ​volta​ ​rapidamente​ ​até​ ​Tristão.​ ​Isolda​ ​corre​ ​para​ ​Brangäne​ ​e​ ​a​ ​abraça​
​impetuosamente.)​
​Isolda:​
​Agora, adeus, Brangäne!​
​Diga adeus ao mundo por mim,​
​Diga adeus à minha mãe e ao meu pai!​
​Brangäne:​
​O que é isso?​
​O que está pensando?​
​Pretende fugir?​
​Para onde devo segui-la?​
​Isolda:​
​(Rapidamente se recompõe)​
​Você não me ouviu?​
​Ficarei aqui e esperarei por Tristão.​
​Cumprirei fielmente minhas ordens,​
​A poção da reconciliação,​
​Prepare-a rapidamente;​
​Você sabe, aquela que te mostrei?​
​(Ela tira o frasco do baú)​
​Brangäne:​
​Qual poção?​
​Isolda:​
​Esta poção!​
​Despeje-a na taça de ouro;​
​Encha-a.​
​Brangäne:​
​(Com medo e tremendo pegando o frasco)​
​Devo acreditar no que diz?​
​Isolda:​
​Seja fiel a mim!​
​Brangäne:​
​Esta poção, mas para quem?​
​Isolda:​
​Deixe aquele que me traiu…​
​Brangäne:​
​Tristão?​
​Isolda:​
​…beber a reconciliação!​
​Brangäne:​
​Caindo aos pés de Isolda)​
​Horror!​



​141​

​Tem piedade de mim, pobre coitada!​
​Isolda:​
​(Com violência)​
​Você deveria ter pena de mim,​
​Serva sem fé!​
​Não conhece o ofício da minha mãe?​
​Você imagina que ela,​
​Que pensa em tudo,​
​Me mandaria embora com você​
​Sem meios de ajuda para uma terra estrangeira?​
​Para dores e feridas, ela deu unguento,​
​Antídoto para as poções do mal;​
​Para a dor mais aguda, para a angústia extrema,​
​Ela deu a poção da morte.​
​Que a morte agora agradeça a ela​
​(Wagner, 2020, p. 24-27).​

​Isolda,​ ​mesmo​ ​sabendo​ ​que​ ​se​ ​Tristão​ ​tomasse​ ​a​ ​poção​ ​da​ ​morte​ ​ela​ ​própria​

​também​ ​estaria​ ​condenada​ ​-,​ ​pois​ ​daquele​ ​lugar​ ​não​ ​sairia​ ​impune​ ​-,​ ​manda​ ​Brangäne​

​colocá-la​ ​na​ ​taça​ ​e​ ​dar​ ​ao​ ​cavaleiro,​ ​porém​ ​a​ ​dama​ ​de​ ​companhia,​ ​por​ ​sua​ ​conta,​ ​troca​ ​a​

​poção​ ​da​​morte​​pela​​do​​amor.​​E​​aqui​​é​​impossível​​não​​relembrar​​o​​paradigma​​das​​palavras​

​amor/morte​ ​que​​em​​Bédier​​(1988)​​também​​está​​posto,​​mesmo​​sendo​​apenas​​uma​​menção​​a​

​um tipo de poção, a do amor.​

​Relembremos​ ​quando​ ​Isolda​ ​e​ ​Tristão​ ​bebem​ ​juntos​ ​o​ ​filtro​ ​da​ ​paixão​ ​o​​autor​

​nos​ ​diz:​ ​“não,​ ​não​ ​era​ ​vinho:​ ​era​ ​a​ ​paixão,​ ​era​ ​a​ ​amarga​ ​alegria​ ​e​ ​angústia​ ​sem​ ​fim,​ ​e​ ​a​

​morte.”​ ​(Bédier,​ ​1988,​ ​p.​ ​28).​ ​Essa​ ​poção​ ​do​ ​amor,​ ​que​​ao​​final​​também​​culminará​​com​​a​

​morte,​​já​​vem​​anunciada​​mesmo​​implicitamente​​no​​texto​​de​​Bédier​​(1988)​​e​​de​​modo​​mais​

​objetivo no de Wagner (2020).​

​Campbell​ ​(2015)​ ​também​ ​revela​ ​essa​ ​dualidade​ ​entre​ ​amor​ ​e​ ​morte​ ​nos​

​lembrando que:​

​Brangaene​​não​​presta​​muita​​atenção.​​Na​​viagem​​de​​volta,​​Tristão​​e​​Isolda,​​ambos​
​com​ ​cerca​ ​de​ ​quinze​ ​anos​ ​de​ ​idade,​ ​tomam​ ​um​ ​golinho​ ​da​ ​poção​ ​pensando​ ​ser​
​vinho.​ ​(...)​ ​Quando​ ​Brangaene​ ​toma​ ​ciência​ ​do​ ​ocorrido,​ ​fica​​horrorizada.​​É​​um​
​momento​ ​maravilhoso:​ ​ela​ ​procura​ ​Tristão​ ​e​ ​diz:​ ​“Você​ ​bebeu​ ​a​ ​sua​ ​morte!”​ ​E​
​Tristão​​responde:​​“Não​​sei​​do​​que​​você​​está​​falando.​​Se​​por​​morte​​você​​quer​​dizer​
​esta​​dor​​de​​amor,​​isto​​é​​minha​​vida”.​​(...)​​E​​Tristão​​prossegue:​​“Se​​por​​esse​​amor,​
​essa​​agonia​​de​​amor,​​você​​quer​​dizer​​minha​​morte,​​isto​​é​​minha​​vida.​​Se​​por​​minha​
​morte​ ​você​ ​quer​ ​dizer​ ​a​ ​punição​ ​que​ ​receberemos​ ​quando​ ​descobertos​ ​em​
​adultério,​ ​eu​ ​aceito”.​ ​Isso​ ​é​ ​passar​ ​à​ ​força​ ​pelos​ ​pares​ ​de​ ​opostos​ ​da​ ​vida​ ​e​ ​da​
​morte,​​e​​aí​​se​​encontra​​o​​amor:​​a​​dor​​que​​rompe​​esses​​opostos.​​E​​ele​​arremata:​​“Se​
​por​ ​morte​ ​você​ ​quer​ ​dizer​ ​a​ ​morte​ ​eterna​ ​do​​inferno,​​eternamente​​eu​​aceito​​isso​
​também” (Campbell, 2015, p. 283).​

​Campbell​​(2015)​​chama​​atenção​​para​​essa​​dualidade​​entre​​amor​​e​​morte,​​ambas​

​significações​​a​​serem​​observadas​​a​​partir​​da​​fusão​​das​​duas.​​Isso​​não​​ocorre​​aleatoriamente,​

​pois​​há​​uma​​ligação​​intrínseca​​entre​​esses​​dois​​vocábulos​​na​​Idade​​Média.​​A​​mentalidade​​ali​



​142​

​estabelecida​ ​nos​ ​mostra​ ​que​ ​o​ ​amor​ ​foi​ ​visto​ ​como​ ​missão​ ​transcendente​ ​na​ ​narrativa​ ​de​

​Isolda e Tristão, como já abordamos.​

​Segundo Campbell (2015), nos anos em que Tristão e Isolda estão na floresta:​

​Eles​ ​adentram​ ​uma​ ​caverna​ ​que​ ​tem​ ​uma​ ​inscrição​ ​no​ ​portal:​ ​“Caverna​ ​dos​
​Amantes”.​​A​​caverna​​foi​​escavada​​e​​mobiliada​​no​​período​​anterior​​à​​chegada​​dos​
​cristãos:​ ​é​ ​uma​ ​caverna​ ​de​ ​mistérios​ ​celta,​ ​decorada​ ​como​ ​um​ ​santuário​
​encantador.​ ​No​ ​lugar​ ​onde​ ​seria​ ​o​ ​altar​ ​há​ ​uma​ ​cama​ ​de​ ​cristal,​ ​e​​o​​sacramento​
​dessa​ ​capela​ ​é​ ​o​ ​amor.​ ​Essa​ ​descrição​ ​aparece​ ​pela​ ​primeira​ ​vez​ ​na​ ​versão​ ​de​
​Gottfried​ ​von​ ​Strassburg.​ ​Ele​ ​inventou​ ​essa​ ​pequena​ ​capela​ ​(Campbell,​​2015,​​p.​
​284).​

​O​ ​autor​ ​nos​ ​coloca​ ​diante​ ​de​ ​um​ ​amor​ ​vivido​ ​distante​ ​da​ ​sociedade,​ ​mas​

​acrescenta​​uma​​aura​​maravilhosa,​​na​​qual​​o​​amor​​é​​visto​​como​​sacramento,​​fazendo​​questão​

​de​ ​atribui-lo​ ​à​ ​mentalidade​ ​celta.​ ​Porém,​ ​podemos​ ​observar​ ​o​ ​amor​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​indivíduo,​

​pois​​o​​sentimento​​existe​​para​​dois​​seres​​protagonizarem​​sua​​vivência,​​portanto​​a​​necessidade​

​de olhar o indivíduo nos trouxe até aqui.​

​Tristão​ ​cavaleiro​ ​é​ ​o​ ​homem​ ​que​ ​apaixona-se​ ​por​ ​Isolda​ ​e​ ​deixa​ ​de​ ​lado​ ​seu​

​dever​​para​​com​​o​​rei,​​seu​​tio.​​Isolda,​​por​​sua​​vez,​​é​​uma​​mulher​​que​​ora​​apresenta-se​​como​

​dama​ ​medieval,​ ​carregando​ ​todos​ ​os​ ​atributos​ ​pertencentes​ ​a​ ​esse​ ​imaginário,​ ​ora​ ​é​

​detentora​ ​de​ ​valores​ ​que​ ​extrapolam​ ​as​ ​características​​previamente​​determinadas​​para​​esse​

​tipo​​de​​personagem,​​o​​que​​nos​​leva​​a​​considerá-la​​como​​uma​​bruxa,​​se​​tomarmos​​como​​base​

​o entendimento celta.​

​Também​ ​vale​ ​ressaltar​ ​a​ ​personalidade​ ​da​ ​personagem​ ​extremamente​ ​densa​ ​e​

​completamente​ ​divergente​ ​das​ ​damas​ ​medievais​ ​corriqueiramente​ ​descritas​ ​noutras​

​narrativas​​desse​​teor.​​Isolda​​é​​ao​​mesmo​​tempo​​apaixonante,​​forte,​​sagaz​​e​​no​​entanto​​capaz​

​de​​atos​​e​​sentimentos​​condenáveis,​​como​​vingança​​e​​tentativa​​de​​envenenamento,​​que​​só​​não​

​se concretizam porque Brangäne não compactua com ela.​

​Mais​ ​uma​ ​vez​ ​precisamos​ ​reforçar​ ​que​ ​tal​ ​caracterização​ ​da​ ​personagem​ ​pode​

​ser​ ​observada​ ​sob​ ​dois​ ​ângulos:​ ​ela​ ​é​ ​uma​ ​mulher​ ​que​ ​faz​ ​referência​ ​ao​ ​poder​ ​e​ ​força​

​femininos,​​próprios​​das​​mulheres​​celtas,​​e​​é​​também​​a​​mulher​​condenável​​pela​​mentalidade​

​mediévica, na qual a mulher representa um ser pernicioso.​

​Ademais,​ ​outro​ ​componente​ ​a​ ​ser​ ​observado​ ​é​ ​que​ ​Isolda​ ​não​ ​é​​apenas​​“una”,​

​pois​ ​ao​ ​considerarmos​ ​que​ ​Bédier​ ​elabora​ ​seu​ ​romance​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​vários​ ​fragmentos,​

​também​ ​devemos​ ​admitir​ ​que​ ​temos,​ ​portanto,​​“várias​​Isoldas”,​​e​​somemos​​ainda​​a​​versão​

​de​ ​Wagner​ ​(2020),​ ​a​ ​qual​ ​estamos​ ​também​ ​referenciando​ ​neste​ ​trabalho.​ ​Então,​ ​apesar​​de​

​Isolda​​ser​​essa​​personagem​​com​​traços​​da​​cultura​​celta,​​é​​preciso​​lembrarmos​​mais​​uma​​vez​



​143​

​que​ ​a​ ​narrativa​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​na​​atualidade​​é​​esse​​compilado​​de​​várias​​versões​​que​​se​

​estabeleceram​ ​com​ ​força​ ​no​ ​medievo.​ ​Desta​ ​feita,​ ​é​ ​sempre​​necessário​​relacionar​​a​​obra​​à​

​sociedade​ ​medieval,​ ​que​ ​supervalorizava​ ​o​ ​casamento​ ​de​ ​preceitos​ ​cristãos​ ​e​ ​por​

​conseguinte​​cerceava​​o​​sexo​​e​​a​​sexualidade,​​porém​​é​​necessário​​sempre​​buscar​​os​​mesmos​

​elementos também na sociedade celta. Segundo Black (2022):​

​Da​​Mitologia,​​das​​sagas​​e​​da​​religião​​celtas,​​pode-se​​extrair​​que​​o​​ato​​sexual​​não​
​estava​​de​​forma​​alguma​​associado​​ao​​casamento,​​sendo​​antes​​tido​​como​​natural​​e,​
​em​ ​geral,​ ​sagrado,​ ​especialmente​ ​nas​ ​celebrações​ ​dos​ ​rituais.​ ​A​ ​questão​ ​da​
​virgindade​​guardava​​estreita​​relação​​com​​a​​capacidade​​de​​canalização​​dos​​poderes​
​divinos.​ ​Em​ ​determinados​ ​rituais​ ​celtas​ ​de​ ​fertilidade,​ ​tanto​ ​a​ ​sacerdotisa​ ​que​
​representava​ ​e​ ​encarnava​ ​a​ ​Mãe,​ ​como​ ​o​ ​sacerdote​ ​representante​ ​do​ ​deus​ ​e​​que​
​igualmente​​encarnaria​​o​​seu​​poder,​​deveriam​​ser​​virgens.​​Não​​existem​​registros​​de​
​que​​entre​​os​​celtas​​da​​Antiguidade​​houvesse​​a​​exigência​​da​​virgindade​​somente​​da​
​mulher, tampouco existiu essa regra para o casamento (Black, 2022, p. 73).​

​Se​ ​na​​cultura​​celta​​não​​havia​​a​​necessidade​​da​​virgindade​​para​​o​​casamento,​​na​

​obra​​de​​Bédier,​​Isolda​​é​​a​​princesa​​conquistada​​por​​Tristão​​para​​casar​​com​​o​​rei​​Marc​​e​​ser​

​levada​ ​virgem​ ​para​ ​o​ ​pretendente,​ ​porém,​ ​a​ ​caminho​ ​do​ ​reino​ ​das​ ​Cornualhas,​ ​Isolda​ ​e​

​Tristão​ ​bebem​ ​do​ ​filtro​ ​mágico​ ​da​ ​paixão​ ​e​ ​entregam-se​ ​carnalmente.​ ​Isolda,​ ​então,​ ​não​

​sendo​ ​mais​ ​virgem​ ​na​ ​noite​ ​de​ ​núpcias,​ ​para​​camuflar​​sua​​transgressão​​(em​​se​​tratando​​da​

​compreensão​ ​mediévica),​ ​faz​ ​da​ ​dama​ ​de​ ​companhia​ ​sua​ ​substituta​ ​na​ ​cama​ ​do​ ​rei,​​como​

​podemos observar a seguir:​

​Depois​ ​de​ ​dezoito​ ​dias,​ ​tendo​ ​convocado​ ​todos​ ​os​ ​seus​ ​barões,​ ​ele​ ​desposou​
​Isolda,​​a​​Loura.​​Mas,​​quando​​veio​​a​​noite,​​Brangien,​​a​​fim​​de​​esconder​​a​​desonra​
​da​​rainha​​e​​para​​salvá-la​​da​​morte,​​tomou​​o​​lugar​​de​​Isolda​​no​​leito​​nupcial.​​Como​
​castigo​​pela​​má​​guarda​​feita​​no​​mar​​e​​por​​amor​​à​​sua​​amiga,​​sacrificou-lhe,​​fiel,​​a​
​pureza​ ​do​ ​seu​ ​corpo;​ ​a​ ​escuridão​ ​da​ ​noite​ ​ocultou​ ​para​ ​o​ ​rei​ ​seu​ ​ludíbrio​ ​e​ ​sua​
​vergonha (Bédier, 1988, p. 31).​

​Isolda​ ​deveria​ ​casar-se​ ​virgem,​ ​do​ ​contrário​ ​ela​ ​corria​ ​risco​ ​não​ ​apenas​ ​de​​ser​

​desprezada,​ ​mas​ ​morta.​ ​Nesse​ ​ponto,​ ​há​ ​na​ ​narrativa​ ​traços​ ​dos​ ​valores​ ​patriarcais​ ​e​

​misóginos​ ​vigentes​ ​no​ ​medievo,​ ​à​ ​revelia​ ​dos​ ​valores​ ​observados​ ​na​ ​cultura​ ​celta,​ ​no​​que​

​tange à concepção do papel e do valor da mulher.​

​Vale​ ​também​ ​pensarmos​ ​a​ ​mulher​ ​ao​ ​longo​ ​do​ ​tempo​ ​sob​ ​a​ ​ótica​ ​da​ ​história​

​literária,​​da​​qual​​temos​​duas​​possibilidades​​a​​observar:​​a​​escrita​​de​​personagens​​femininas​​e​

​a​​de​​autoria​​feminina.​​Nossa​​pesquisa​​trabalha​​na​​perspectiva​​da​​personagem,​​mas​​cabe​​aqui​

​a reflexão de Lemaire (1994):​

​A​ ​história​ ​literária,​ ​da​ ​maneira​ ​como​ ​vem​ ​sendo​ ​escrita​ ​e​ ​ensinada​ ​até​ ​hoje​ ​na​
​sociedade​ ​ocidental​ ​moderna,​ ​constitui​ ​um​​fenômeno​​estranho​​e​​anacrônico.​​Um​
​fenômeno​ ​que​ ​pode​ ​ser​ ​comparado​ ​com​ ​aquele​ ​da​ ​genealogia​ ​nas​ ​sociedades​



​144​

​patriarcais​​do​​passado:​​o​​primeiro,​​a​​sucessão​​cronológica​​de​​guerreiros​​heróicos,​
​o​ ​outro,​ ​a​ ​sucessão​ ​de​ ​escritores​ ​brilhantes.​ ​Em​ ​ambos​ ​os​ ​casos,​ ​as​ ​mulheres,​
​mesmo​ ​que​ ​tenham​ ​lutado​ ​com​ ​heroísmo​ ​ou​ ​escrito​ ​brilhantemente,​ ​foram​
​eliminadas​​ou​​apresentadas​​como​​casos​​excepcionais,​​mostrando​​que,​​em​​assuntos​
​de​ ​homem,​ ​não​​há​​espaço​​para​​mulheres​​“normais”.​​Tanto​​a​​genealogia​​quanto​​a​
​história​ ​literária​ ​revelam​ ​a​ ​tendência​ ​masculina​ ​de​ ​justificar​ ​seu​ ​poder​​atual​​por​
​meio​​do​​recuo​​às​​origens​​e​​do​​mapeamento​​de​​uma​​evolução,​​factual​​ou​​hipotética,​
​até​ ​o​ ​presente.​ ​Desta​ ​forma,​ ​o​ ​poder​ ​político​ ​e​ ​cultural​ ​masculino​ ​passa​ ​a​ ​ser​
​entendido​​como​​apenas​​um​​momento​​de​​uma​​tradição​​venerável​​e​​secular.​​Ou​​seja,​
​é​​pela​​ideia​​de​​ancestralidade​​que​​são​​legitimadas​​situações​​atuais.​​Nesse​​sentido,​
​nos​​discursos​​das​​ciências​​humanas,​​as​​representações​​masculinas​​sobre​​a​​mulher,​
​como​ ​o​ ​sexo​ ​“natural,​ ​essencial​ ​e​ ​universalmente”​ ​mais​ ​fraco,​ ​podem​ ​ser​
​consideradas​ ​como​ ​uma​ ​das​ ​formas​ ​mais​ ​radicais​ ​deste​ ​tipo​ ​de​ ​legitimação​ ​de​
​poder:​ ​não​ ​se​ ​trata​ ​apenas​ ​de​ ​representações​ ​ancestrais,​​uma​​vez​​que​​elas​​nunca​
​foram diferentes (Lemaire, 1994, p. 58).​

​O​​que​​a​​estudiosa​​aponta​​é​​o​​fato​​de​​que​​qualquer​​destaque​​dado​​a​​personagens​

​ou​ ​autoras​ ​femininas​ ​ocorre​ ​no​ ​campo​ ​da​ ​excepcionalidade,​ ​visto​ ​que​ ​as​ ​personagens​

​femininas​ ​destacadas​ ​nas​ ​obras​ ​precisam​​ser​​consideradas​​heróicas​​ou,​​em​​outras​​palavras,​

​acima da média feminina, segundo a perspectiva patriarcal.​

​No​ ​caso​ ​das​ ​autorias​ ​femininas,​ ​também​ ​ocorre​ ​o​ ​mesmo​ ​movimento,​ ​pois​ ​só​

​seriam​ ​capazes​ ​de​ ​escrever​ ​e​ ​ganhar​ ​destaque​ ​as​ ​mulheres​​notáveis,​​aspecto​​esse​​que​​uma​

​sociedade androcêntrica acredita ser minoria.​

​Ainda segundo Lemaire (1994), um recorte significativo é:​

​Nas​ ​comunidades​ ​tradicionais​ ​europeias,​ ​havia​ ​duas​ ​culturas​ ​diferenciadas,​ ​que​
​tinham​ ​por​ ​base​ ​a​ ​divisão​ ​econômica​ ​de​ ​trabalho​ ​entre​ ​os​ ​sexos:​ ​a​ ​cultura​ ​dos​
​homens​ ​e​ ​a​ ​cultura​ ​das​ ​mulheres.​ ​Os​ ​universos​ ​culturais​ ​dos​ ​homens​ ​e​ ​das​
​mulheres​ ​desenvolveram-se​ ​num​ ​patamar​ ​de​ ​igualdade,​ ​mas​ ​em​ ​duas​ ​linhas​
​diversas,​ ​cada​​sexo​​possuindo​​seu​​próprio​​tipo​​de​​saber​​tradicional,​​suas​​próprias​
​formas​​de​​lidar​​com​​o​​amor,​​a​​vida,​​a​​morte,​​a​​natureza​​e​​a​​religião,​​suas​​próprias​
​canções​ ​e​ ​gêneros​ ​literários,​ ​seus​ ​próprios​ ​instrumentos​ ​musicais​ ​e​ ​até​ ​suas​
​próprias​ ​formas​ ​de​ ​dançar​ ​e​ ​cantar.​ ​As​ ​tradições​ ​das​ ​mulheres​ ​eram​ ​geralmente​
​mais​ ​ricas​ ​e​ ​diversificadas​ ​que​ ​a​ ​dos​ ​homens.​ ​Apesar​ ​das​ ​exceções,​ ​podemos​
​afirmar​ ​que,​ ​no​ ​conjunto,​ ​as​ ​tradições​ ​masculinas​ ​desenvolveram-se​ ​na​ ​linha​​da​
​narrativa​ ​épica.​ ​Suas​ ​danças​ ​eram​ ​frequentemente​ ​caracterizadas​ ​por​​um​​tipo​​de​
​performance​ ​“heróica”​ ​e​​espetacular,​​enquanto​​as​​mulheres​​criavam​​seus​​gêneros​
​na​ ​linha​ ​da​ ​narrativa​ ​lírica,​ ​adaptando​ ​as​ ​danças​​aos​​sentimentos​​que​​desejavam​
​expressar (Lemaire, 1994, p. 63).​

​Admitindo​ ​que​ ​a​ ​autoria​ ​se​ ​dava​ ​de​ ​tal​ ​modo​ ​nas​ ​comunidades​ ​tradicionais​

​europeias,​ ​também​ ​queremos​ ​inserir​ ​o​ ​pensamento​ ​de​ ​que​ ​as​ ​personagens​ ​também​

​ganhavam​​esses​​contornos,​​tanto​​que​​os​​personagens​​masculinos​​da​​Idade​​Média,​​como​​reis,​

​cavaleiros e heróis, são os que recebem o tom épico e a ênfase nas narrativas.​

​Já​​em​​relação​​às​​personagens​​femininas,​​estas​​em​​sua​​maioria​​são​​simbolizadas​

​apenas​ ​como​ ​damas​ ​à​ ​mercê​ ​dos​ ​personagens​ ​masculinos,​ ​sem​ ​grande​ ​importância​ ​nas​

​tramas,​ ​sendo​ ​geralmente​ ​apenas​ ​aquelas​ ​a​ ​quem​ ​os​ ​cavaleiros​ ​ou​ ​os​ ​reis​ ​destinavam​ ​seu​

​amor ou sua raiva.​



​145​

​Também​ ​me​ ​parece​ ​relevante​ ​ressaltar​​Woolf​​(2014),​​obra​​sobre​​a​​qual​​deveria​

​escrever a respeito da temática “mulheres e ficção”. A autora nos diz que:​

​Quando​ ​vocês​ ​me​ ​pediram​ ​para​ ​falar​ ​sobre​ ​mulheres​ ​e​ ​ficção,​ ​sentei-me​ ​às​
​margens​​de​​um​​rio​​e​​ponderei​​sobre​​o​​significado​​dessas​​palavras.​​Elas​​poderiam​
​significar​ ​simplesmente​ ​algumas​ ​menções​ ​a​ ​Fanny​ ​Burney;​ ​outras​ ​sobre​ ​Jane​
​Austen;​ ​um​ ​tributo​ ​às​ ​irmãs​ ​Brontë​ ​e​ ​um​ ​esboço​ ​de​ ​Haworth​ ​Parsonage​ ​sob​ ​a​
​neve;​​alguns​​chistes,​​se​​possível​​sobre​​a​​senhorita​​Mitford;​​uma​​alusão​​respeitosa​​a​
​George​​Eliot;​​uma​​referência​​à​​senhora​​Gaskell​​e​​pronto.​​Mas,​​à​​segunda​​vista,​​as​
​palavras​ ​não​ ​parecem​ ​tão​ ​simples.​ ​O​ ​título​ ​“As​ ​mulheres​ ​e​ ​a​ ​ficção”​ ​poderia​
​significar,​ ​e​ ​talvez​ ​vocês​ ​pensem​ ​assim,​ ​as​ ​mulheres​ ​e​ ​como​ ​elas​ ​são,​ ​ou​ ​as​
​mulheres​​e​​a​​ficção​​que​​elas​​escrevem,​​ou​​poderia​​significar​​as​​mulheres​​e​​a​​ficção​
​que​ ​é​ ​escrita​ ​sobre​ ​elas,​ ​ou​ ​poderia​ ​significar​ ​que​ ​de​ ​alguma​ ​forma​ ​as​ ​três​
​possibilidades​ ​estão​ ​inextricavelmente​ ​emaranhadas​ ​e​ ​vocês​​gostariam​​que​​eu​​as​
​considerasse​​sob​​esse​​ponto​​de​​vista.​​Quando,​​porém,​​comecei​​a​​pensar​​no​​assunto​
​dessa​​forma,​​que​​parecia​​a​​mais​​interessante,​​logo​​percebi​​que​​havia​​um​​obstáculo​
​inevitável.​ ​Eu​ ​nunca​ ​conseguiria​ ​chegar​ ​a​ ​uma​ ​conclusão.​ ​Nunca​ ​conseguiria​
​cumprir​​o​​que​​é,​​na​​minha​​opinião,​​a​​principal​​tarefa​​de​​um​​palestrante,​​a​​de​​dar​​a​
​vocês,​​após​​o​​discurso​​de​​uma​​hora,​​uma​​pepita​​de​​preciosa​​verdade​​(Woolf,​​2014,​
​p. 11).​

​A​ ​autora​ ​elenca​ ​que​ ​há​ ​várias​​formas​​de​​se​​pensar​​sobre​​a​​temática​​feminina​​e​

​sua​​relação​​com​​a​​ficção.​​Todas​​elas​​importam​​contudo​​não​​há​​uma​​conclusão​​simples,​​pois​

​na​​realidade​​são​​várias​​as​​perspectivas​​a​​serem​​analisadas.​​Ela​​conclui,​​portanto,​​que​​não​​se​

​chegará​​a​​uma​​verdade​​absoluta​​sobre​​a​​questão,​​mas​​continua​​a​​discorrer​​sobre​​o​​assunto​​e​

​afiança​ ​a​ ​necessidade​ ​de​ ​compreensão​ ​de​ ​fatos​ ​históricos,​ ​os​ ​quais​ ​podem​ ​ser​​observados​

​por meio dos registros feitos, por exemplo, no período de reinado da rainha Elizabeth 1:​

​Porque​ ​é​ ​um​ ​enigma​ ​perene​ ​a​ ​razão​ ​pela​ ​qual​​nenhuma​​mulher​​jamais​​escreveu​
​qualquer​ ​palavra​ ​de​ ​uma​ ​literatura​ ​extraordinária​ ​quando​ ​todo​ ​homem,​ ​ao​ ​que​
​parece,​​é​​capaz​​de​​uma​​canção​​ou​​de​​um​​soneto.​​Quais​​eram​​as​​condições​​em​​que​
​as​ ​mulheres​ ​viviam?,​ ​perguntei​ ​a​ ​mim​ ​mesma;​ ​a​ ​ficção,​ ​quer​ ​dizer,​ ​o​ ​trabalho​
​imaginativo,​​não​​cai​​como​​uma​​pedra​​no​​chão,​​como​​na​​ciência;​​a​​ficção​​é​​como​
​uma​ ​teia​ ​de​ ​aranha,​ ​presa​ ​por​ ​muito​ ​pouco,​ ​mas​ ​ainda​ ​assim​ ​presa​​à​​vida​​pelos​
​quatro​ ​cantos.​ ​Muitas​ ​vezes​ ​estar​ ​preso​ ​é​ ​quase​ ​imperceptível.​ ​As​ ​peças​ ​de​
​Shakespeare,​ ​por​ ​exemplo,​ ​parecem​ ​completamente​ ​suspensas​ ​quase​ ​que​ ​por​ ​si​
​sós.​ ​Mas​ ​quando​ ​a​ ​tela​ ​é​ ​puxada​ ​de​ ​lado,​ ​enganchada​ ​pela​ ​borda,​ ​rasgada​ ​na​
​metade,​ ​é​ ​que​ ​se​ ​lembra​ ​que​ ​elas​ ​não​ ​são​ ​tecidas​ ​em​ ​pleno​ ​ar​ ​por​ ​criaturas​
​incorpóreas;​ ​essas​ ​teias​ ​são​ ​o​ ​resultado​ ​do​ ​sofrimento​ ​de​ ​seres​​humanos​​e​​estão​
​inteiramente​​presas​​a​​coisas​​materiais,​​como​​saúde,​​dinheiro​​e​​a​​casa​​onde​​se​​mora.​
​Dirigi-me,​ ​portanto,​ ​para​ ​a​ ​prateleira​ ​onde​ ​ficam​ ​as​ ​histórias​ ​e​ ​peguei​ ​uma​ ​das​
​últimas,​ ​a​ ​História​ ​da​ ​Inglaterra​​,​ ​do​ ​professor​ ​Trevelyan​​38​​.​ ​Uma​ ​vez​ ​mais​ ​eu​
​procurei​ ​“mulheres”;​​encontrei​​“posição​​das”,​​e​​abri​​as​​páginas​​indicadas.​​“Bater​
​na​ ​esposa”,​ ​li,​ ​“era​ ​um​ ​direito​ ​reconhecido​ ​do​ ​homem,​ ​praticado​​sem​​embaraço​
​tanto​​por​​ricos​​quanto​​por​​pobres​​[...]​​Da​​mesma​​forma”,​​o​​historiador​​continua,​​“a​
​filha​ ​que​ ​se​ ​recusasse​ ​a​ ​casar​ ​com​ ​o​ ​cavalheiro​ ​da​ ​escolha​ ​de​ ​seus​ ​pais​ ​estaria​
​sujeita​ ​a​ ​ser​ ​presa,​ ​espancada​ ​e​ ​jogada​ ​de​ ​um​ ​lado​ ​para​ ​o​ ​outro​ ​sem​ ​que​ ​isso​
​chocasse​​a​​opinião​​pública.​​O​​casamento​​não​​era​​uma​​questão​​de​​afeição​​pessoal,​
​mas​ ​de​ ​cobiça​ ​familiar,​ ​particularmente​ ​nas​ ​altas​ ​classes​ ​cavalheirescas​ ​[...]​ ​Os​
​noivados​ ​geralmente​ ​ocorriam​ ​quando​ ​um​​ou​​os​​dois​​nubentes​​ainda​​estavam​​no​
​berço;​​e​​o​​casamento,​​quando​​mal​​tinham​​deixado​​os​​cuidados​​das​​babás.”​​Isso​​era​

​38​ ​George M. Trevelyan (1876-1962), historiador, ensaísta e educador inglês.​



​146​

​1470​​(...)​​A​​próxima​​referência​​à​​posição​​das​​mulheres​​data​​de​​uns​​duzentos​​anos​
​mais​ ​tarde.​ ​(...)​ ​“Ainda​ ​era​ ​uma​ ​exceção​ ​as​ ​mulheres​ ​das​ ​classes​ ​média​ ​e​ ​alta​
​escolherem​ ​o​ ​próprio​ ​marido,​ ​e,​ ​quando​ ​o​ ​marido​ ​tivesse​ ​sido​ ​designado,​
​tornava-se​ ​amo​ ​e​ ​senhor,​ ​pelo​ ​menos​ ​até​ ​onde​ ​a​ ​lei​ ​e​ ​os​ ​costumes​ ​o​ ​fizessem​
​assim.​ ​Mas​ ​ainda​ ​assim”,​ ​o​ ​professor​ ​Trevelyan​ ​concluía,​ ​“nem​​as​​mulheres​​em​
​Shakespeare​ ​nem​ ​as​ ​autênticas​ ​retratadas​ ​em​ ​memórias​ ​do​ ​século​ ​XVII​ ​(...)​
​pareciam​​carecer​​de​​personalidade​​e​​temperamento.”​​Certamente,​​se​​levarmos​​isso​
​em​ ​consideração,​ ​Cleópatra​ ​devia​ ​ter​ ​seu​ ​próprio​ ​jeito​ ​para​ ​as​ ​coisas;​ ​Lady​
​Macbeth,​​é​​de​​se​​supor,​​tinha​​suas​​vontades;​​Rosalinda,​​pode-se​​concluir,​​era​​uma​
​moça​​atraente.​​O​​professor​​Trevelyan​​falava​​nada​​mais​​que​​a​​verdade​​ao​​observar​
​que​ ​as​ ​mulheres​ ​em​ ​Shakespeare​ ​não​ ​pareciam​ ​carecer​ ​de​ ​personalidade​ ​e​
​temperamento.​​Quem​​não​​é​​historiador​​poderá​​ir​​além​​e​​dizer​​que​​as​​mulheres​​têm​
​brilhado​​como​​um​​farol​​em​​todos​​os​​trabalhos​​de​​todos​​os​​poetas​​desde​​o​​princípio​
​dos tempos (Woolf, 2014, p. 63-4).​

​A​ ​escritora​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​refletir​ ​sobre​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​não​ ​se​ ​tratar​ ​de​ ​uma​ ​escrita​

​feminina,​​no​​caso​​da​​obra​​sobre​​a​​qual​​nos​​debruçamos,​​isso​​já​​nos​​leva​​a​​um​​determinado​

​entendimento​ ​sobre​ ​nossa​ ​personagem​ ​de​ ​estudo.​ ​Ela​ ​é​ ​traçada​ ​por​ ​Bédier​ ​e​ ​por​ ​tantos​

​outros​​escritores,​​contudo​​se​​não​​há​​na​​narrativa​​um​​posicionamento​​feminino,​​observamos​

​que​ ​Isolda​ ​“não​ ​carece​ ​de​ ​personalidade​ ​e​ ​temperamento”,​ ​como​ ​enfatiza​ ​Woolf​ ​(2014)​ ​e​

​como​​temos​​demonstrado​​ao​​longo​​desta​​escrita.​​Ou​​seja,​​de​​algum​​modo​​as​​perspectivas​​de​

​abordagem​​entre​​“mulher​​e​​ficção”​​trazidas​​por​​Woolf​​nos​​levam​​a​​um​​ponto​​de​​confluência:​

​o​ ​feminino​ ​sob​ ​o​ ​olhar​ ​das​ ​sociedades​​ao​​longo​​da​​existência.​​Essa​​mulher​​na​​maioria​​das​

​vezes​ ​é​ ​descrita,​ ​julgada​ ​e​ ​concebida​ ​ao​ ​molde​ ​masculino​ ​e​ ​patriarcal,​ ​existindo​ ​quase​

​sempre em condições inferiores às dos homens.​

​Podemos,​ ​portanto,​ ​nos​ ​orientar​​a​​partir​​do​​posicionamento​​da​​autora​​diante​​da​

​produção​​material​​e​​simbólica,​​no​​que​​tange​​ao​​olhar​​sobre​​o​​feminino:​​a​​produção​​material​

​que​ ​chega​ ​até​ ​nós​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​documentos​ ​históricos​ ​e​ ​textos​ ​literários​​é​​em​​sua​​maioria​

​fruto​ ​do​ ​direcionamento​ ​masculino,​ ​pois​ ​quase​ ​sempre​ ​são​ ​registrados​ ​por​ ​homens.​ ​A​

​simbologia​ ​cultural​ ​presente​ ​nesses​ ​documentos​ ​ou​ ​textos​ ​revigora-se​ ​ainda​ ​hoje,​ ​ao​

​subjugar e relegar a mulher a lugares de inferioridade nos diversos espaços da sociedade.​

​Virginia​ ​Woolf​ ​viveu​ ​entre​ ​os​ ​anos​ ​de​ ​1882​ ​e​ ​1941,​ ​passando​ ​a​ ​discutir​ ​tais​

​questões​​tardiamente,​​se​​pensarmos​​na​​história​​da​​humanidade,​​e​​mesmo​​depois​​de​​82​​anos​

​de​​sua​​morte​​estas​​são​​discussões​​ainda​​atualíssimas​​e​​necessárias,​​pois​​há​​muito​​a​​ser​​dito​​e​

​mais ainda a ser feito.​

​A​​fim​​de​​contribuir​​com​​o​​debate,​​trazemos​​Isolda​​especialmente​​nas​​versões​​de​

​Bédier​ ​(1988)​ ​e​ ​de​ ​Richard​ ​Wagner​ ​(2020),​ ​que​ ​diferem​ ​diametralmente​ ​das​​outras​​tantas​

​personagens femininas retratadas em outras obras da Idade Média de mesmo teor.​

​Apesar​ ​de​ ​geralmente​ ​se​ ​falar​ ​do​ ​amor​ ​entre​ ​Isolda​ ​e​ ​Tristão​ ​como​ ​o​ ​assunto​

​preponderante​​da​​obra,​​outro​​elemento​​tão​​importante​​quanto​​o​​sentimento​​entre​​os​​amantes​



​147​

​é​ ​a​ ​compreensão​ ​de​ ​a​ ​personagem​ ​feminina​ ​da​ ​narrativa​ ​ser​ ​a​ ​condutora​​de​​boa​​parte​​dos​

​acontecimentos.​ ​Isolda​ ​tem​ ​muita​ ​profundidade​ ​e​ ​perspicácia​ ​na​ ​história,​ ​o​ ​que​ ​podemos​

​considerar um componente bastante importante nessa narrativa.​

​Se​ ​na​ ​cultura​ ​celta​ ​se​ ​admite​ ​um​ ​caráter​ ​sagrado​ ​à​ ​sexualidade​ ​e​ ​ao​ ​papel​ ​da​

​mulher,​ ​por​ ​outro​ ​lado,​ ​na​ ​Idade​ ​Média,​ ​ela​ ​era​ ​vista​ ​como​ ​nociva​ ​e​ ​inferior,​ ​além​​de​​ser​

​subjugada​ ​pelo​ ​homem,​ ​a​ ​quem​ ​devia​ ​respeito​ ​e​ ​obediência.​ ​Desse​ ​modo,​ ​sigamos​ ​na​

​tentativa​ ​de​ ​melhor​ ​retratá-la​ ​diante​ ​da​ ​sociedade​ ​mediévica,​ ​buscando​ ​em​ ​Isolda​ ​as​

​dimensões que a aproximam e a distanciam desse imaginário.​

​5.2 A travessia da mulher medieval​

​As​ ​mulheres​ ​têm​ ​na​ ​verdade​ ​muito​ ​pouco​ ​lugar​ ​na​ ​história​ ​de​ ​guerreiros,​ ​de​
​furiosos​ ​pouco​ ​a​ ​pouco​ ​acalmados.​ ​Sempre​ ​em​ ​segundo​ ​plano,​​são​​joguetes​​nas​
​mãos​ ​desses​ ​brutos.​ ​Quando,​ ​tomando​ ​de​ ​assalto​ ​a​​Nêustria,​​destruindo​​tudo,​​os​
​bandos​ ​do​ ​“feroz”​ ​Hastings​ ​puseram​ ​os​ ​militares​ ​em​ ​debandada,​ ​voltaram​ ​sua​
​sanha​ ​contra​ ​os​ ​pobres,​ ​os​ ​desarmados,​ ​contra​ ​os​ ​homens​ ​de​ ​Igreja​ ​e​ ​contra​ ​as​
​mulheres.​ ​Segundo​ ​Dudon,​ ​todas​ ​as​ ​moças​ ​foram​ ​vilmente​ ​defloradas,​ ​todas​ ​as​
​esposas​ ​raptadas.​ ​Os​ ​chefes​ ​vencedores​ ​se​ ​apoderaram​ ​das​ ​dos​​chefes​​vencidos;​
​elas formavam o mais precioso, o mais saboroso butim (Duby, 2013, p. 157).​

​A​ ​epígrafe​ ​que​ ​abre​ ​esta​ ​seção​ ​nos​ ​leva​ ​ao​ ​contexto​ ​vigente​ ​por​ ​volta​ ​do​ ​ano​

​1000,​ ​no​ ​qual​ ​a​ ​mulher​ ​é​ ​relegada​ ​a​ ​situações​ ​degradantes,​ ​em​ ​que​ ​se​ ​pese​ ​sua​ ​condição​

​inferiorizada.​ ​Isso​​ocorre​​massiva​​e​​corriqueiramente​​de​​modo​​que​​não​​é​​um​​ou​​outro​​caso​

​isolado documentado, mas constantemente levantado por historiadores.​

​Duby (2013) nos diz mais:​

​Ocorria​​por​​vezes​​que​​mulheres​​ousassem​​resistir​​às​​violências​​viris.​​Guillaume​​de​
​Jumièges​​evoca​​de​​passagem​​essas​ ​pugnatriaces​​39​ ​de​​Coutances​​sobre​​as​​quais​​se​
​contava​ ​que,​ ​a​ ​golpes​ ​de​ ​cântaro,​ ​haviam​ ​um​ ​dia​ ​abatido​ ​seus​ ​agressores​ ​mais​
​robustos,​ ​ingleses​ ​vindos​ ​pilhar​ ​a​ ​Normandia.​ ​O​ ​fantasma​ ​da​ ​guerreira​
​acrescentando​​a​​proeza​​aos​​atrativos​​de​​seu​​corpo​​obsedava​​os​​sonhos​​da​​cavalaria.​
​Wace​ ​e​ ​Benoît​ ​puseram​​então​​em​​evidência​​a​​façanha​​dessas​​mulheres​​“altivas​​e​
​selvagens”.​ ​Mas​ ​julgaram​ ​conveniente​ ​assinalar​ ​com​ ​clareza​ ​o​ ​que​ ​havia​ ​de​
​insólito​ ​em​ ​tal​ ​pugnacidade,​ ​de​ ​chocante​ ​mesmo,​ ​de​ ​subversivo.​ ​Ela​ ​rompia​ ​a​
​ordem​ ​das​ ​coisas.​ ​Essas​ ​combatentes​ ​“pareciam​ ​mulheres​ ​transviadas”.​ ​Prova​
​dessa​​licenciosidade,​​eram​​vistas​​“despenteadas”,​​sua​​cabeleira​​espalhada,​​exibida​
​como​ ​o​ ​era​ ​naquele​ ​tempo​ ​a​ ​das​ ​mulheres​ ​de​​vida​​alegre.​​Sedutora,​​a​​cabeleira,​
​com​ ​efeito,​ ​era​ ​o​ ​emblema​ ​dos​ ​poderes​ ​femininos,​ ​dessa​ ​força​ ​inquietante​ ​cuja​
​intensidade​​os​​homens​​conheciam​​e​​que​​se​​sentiam​​obrigados​​a​​subjugar.​​Na​​vida​
​bem​​ordenada,​​os​​cabelos​​das​​donzelas​​podiam​​livremente​​flutuar​​ao​​vento.​​Mas​​as​
​damas​ ​deviam​ ​velar​ ​para​ ​que​ ​nada​ ​dos​ ​seus​ ​fosse​ ​avistado.​ ​Elas​ ​os​ ​mantinham​
​dissimulados​​sob​​a​​murça,​​aprisionando​​como​​elas​​próprias​​o​​eram,​​submetidas​​ao​
​poder​ ​de​ ​um​ ​marido.​ ​Terror​​dos​​homens​​à​​ideia​​de​​as​​ver,​​soltando​​suas​​tranças,​
​tomar uma arma e brandi-la (Duby, 2013, p. 157-8).​

​39​ ​pugnatriaces​​significa combativas.​



​148​

​À​​mulher​​restava,​​então,​​duas​​possibilidades:​​lutar​​mais​​ou​​lutar​​menos​​contra​​as​

​constantes​ ​investidas​ ​masculinas.​ ​As​ ​que​ ​por​ ​fragilidade​ ​física​ ​não​ ​conseguissem​ ​deter​ ​a​

​violência​ ​dos​ ​homens​ ​eram​ ​subjugadas​ ​e​ ​defloradas​ ​e​ ​as​ ​que​ ​resistissem,​ ​por​ ​alguma​

​habilidade​ ​desenvolvida,​ ​eram​ ​denominadas​ ​transviadas,​ ​o​ ​fato​ ​é​ ​que​ ​eram​ ​sempre​ ​vistas​

​como seres inferiores.​

​Avançando​ ​um​​pouco​​no​​tempo,​​Duby​​(2013)​​nos​​diz​​que​​há​​de​​algum​​modo​​a​

​presença​ ​feminina​ ​mais​ ​contundente​ ​nas​ ​narrativas​ ​datadas​ ​da​ ​metade​ ​do​ ​século​ ​XII.​​Isso​

​ocorre​ ​devido​ ​às​ ​histórias​ ​que​ ​movimentavam​ ​as​ ​cortes,​ ​nas​ ​quais​ ​a​ ​mulher​ ​era,​ ​de​ ​certo​

​modo,​ ​enaltecida,​ ​mas​ ​ainda​ ​assim​ ​ocupava​ ​um​ ​lugar​ ​objetificado,​ ​como​ ​já​ ​tratamos​ ​ao​

​abordar o amor cortês. De acordo com o autor:​

​De​ ​fato,​ ​as​ ​mulheres​ ​se​​fazem​​muito​​mais​​presentes​​na​​metade​​do​​século​​XII​​no​
​relato​ ​dos​ ​narradores​ ​encarregados​ ​de​ ​divertir​ ​a​ ​corte​​de​​Henrique​​Plantageneta.​
​Estes​ ​sugerem,​ ​como​ ​seus​ ​predecessores,​ ​que​ ​o​ ​destino​ ​delas​ ​é​ ​serem​ ​tomadas,​
​objetos​ ​sempre​ ​do​ ​desejo​ ​masculino.​ ​Mas​ ​eles​​repetem​​que​​esse​​desejo​​deve​​ser​
​doravante​ ​dominado.​​Não​​mais​​rapto,​​a​​sedução.​​As​​mulheres​​entram​​no​​jogo​​do​
​amor.​ ​É​ ​assim​ ​que​ ​elas​ ​aparecem​ ​em​ ​três​ ​historietas​ ​incorporadas​ ​por​ ​Wace​ ​à​
​história​ ​que​ ​ele​ ​romanceava.​ ​Os​ ​escritores​ ​cuja​ ​obra​ ​explorava​ ​lhe​ ​davam​ ​um​
​retrato​ ​de​ ​Richard​ ​I​ ​apenas​ ​esboçado.​ ​Ele​ ​acrescentou​ ​alguns​ ​ornamentos,​
​tomando-os​​à​​tradição​​oral,​​transcrevendo​​o​​que​​se​​havia​​repetido​​de​​boca​​em​​boca​
​na​​casa​​a​​propósito​​desse​​remotíssimo​​ancestral.​​Ele​​adverte:​​o​​que​​eu​​digo​​vem​​de​
​longe,​​eu​​ouvi​​de​​vários,​​que​​o​​haviam​​eles​​próprios​​ouvido,​​mas​​muitas​​vezes​​por​
​displicência,​ ​por​ ​preguiça,​ ​por​ ​ignorância,​ ​muitos​ ​belos​​feitos​​estão​​por​​escrever​
​(Duby, 2013, p. 158).​

​A​ ​partir​ ​do​ ​momento​ ​em​ ​que​ ​o​ ​jogo​ ​amoroso​ ​passava​ ​a​ ​ser​ ​cenário​ ​para​ ​as​

​peripécias​​de​​um​​cavaleiro,​​a​​dama​​se​​tornava​​presente​​nas​​narrativas​​de​​forma​​contundente.​

​Ela​ ​ganhava​ ​uma​ ​importância​ ​até​ ​então​ ​invisibilizada​ ​nesse​​tipo​​de​​história.​​Um​​elemento​

​importante​​apontado​​por​​Duby​​(2013)​​é​​a​​junção​​desse​​modelo​​proposto​​pelo​​amor​​cortês​​à​

​tradição​ ​oral,​ ​donde​ ​podemos​ ​inferir​ ​vir​ ​de​ ​tempos​ ​remotos,​ ​pois​ ​“vem​ ​de​ ​longe”​ ​(Duby,​

​2013, p. 158).​

​A​ ​personagem​ ​Isolda​​é​​a​​representação​​da​​dama​​multifacetada,​​pois​​caracteriza​

​não​ ​só​ ​a​ ​mulher​​medieval,​​mas​​simboliza​​um​​outro​​feminino,​​o​​da​​sociedade​​celta.​​Ela​​é​​a​

​mulher​ ​celta​ ​que​ ​traz​ ​consigo​ ​a​ ​forte​ ​ligação​ ​com​ ​a​ ​terra​ ​e​ ​a​ ​ancestralidade,​ ​a​ ​liberdade​

​sexual,​​o​​protagonismo​​nas​​ações,​​mas​​também​​é​​a​​mulher​​medieval​​tendo​​que​​se​​adequar​​à​

​concepção da época.​

​Contudo​ ​a​ ​personagem​ ​nos​ ​faz​ ​refletir​ ​sobre​ ​questões​ ​que​ ​normalmente​ ​não​

​estão​​inseridas​​em​​nenhum​​dos​​dois​​contextos​​temporais​​mencionados,​​isso​​porque​​se​​revela​

​uma personagem genuína ao transbordar os moldes comuns a esse tipo de personagem.​



​149​

​Para​ ​pensarmos​ ​em​ ​Isolda​ ​como​ ​uma​ ​mulher​ ​inserida​ ​no​​contexto​​medieval,​​é​

​importante​​ressaltar​​alguns​​elementos​​fundamentais​​da​​sociedade​​do​​período.​​Primeiramente​

​precisamos​ ​refletir​ ​sobre​ ​o​ ​fato​ ​abordado​ ​por​ ​Le​ ​Goff​ ​(2021,​ ​p.​ ​272),​ ​de​ ​que​ ​houve​ ​uma​

​ruptura​ ​do​ ​ser​ ​como​ ​unidade,​ ​ou​ ​seja,​ ​naquela​ ​época,​ ​havia​ ​uma​ ​obrigatoriedade​ ​do​

​indivíduo​ ​estar​ ​inserido​ ​num​ ​coletivo,​​sem​​o​​qual,​​de​​acordo​​com​​a​​moral​​ali​​estabelecida,​

​incorreria​​facilmente​​no​​mal.​​Daí​​a​​forte​​presença​​das​​coletividades,​​por​​exemplo​​de​​grupos​

​de​ ​cavaleiros​ ​ditando​ ​valores​​a​​serem​​seguidos;​​das​​relações​​vassálicas​​entre​​esses​​sujeitos​

​exercendo​ ​poder​ ​ou​ ​obedecendo​ ​ordens;​ ​das​ ​associações​ ​religiosas​ ​impondo​ ​regras​ ​ou​

​definindo​​preceitos,​​pois​​todos​​correspondem​​a​​agrupamentos​​excludentes.​​Desse​​modo,​​era​

​uma​ ​prerrogativa​ ​negar​​o​​ser​​enquanto​​unidade​​para​​buscar​​a​​redenção​​dos​​pecados.​​Como​

​nos​ ​diz​ ​o​ ​estudioso:​ ​“Só​ ​há​ ​salvação​ ​no​ ​grupo​ ​e​ ​pelo​ ​grupo,​ ​o​ ​amor-próprio​ ​é​ ​pecado​ ​e​

​perdição” (Le Goff, 2021, p. 273).​

​A​ ​partir​ ​desse​ ​entendimento​ ​de​ ​negação​​da​​individualidade,​​em​​decorrência​​da​

​necessidade​​de​​inserção​​numa​​coletividade,​​há,​​por​​conseguinte,​​uma​​compreensão​​singular​

​do​ ​que​ ​vem​ ​a​ ​ser​ ​liberdade​ ​para​ ​os​ ​indivíduos​​medievais.​​Le​​Goff​​(2021)​​afirma​​que​​para​

​eles, a liberdade é:​

​A​​inserção​​na​​sociedade.​​Não​​há​​liberdade​​sem​​comunidade.​​Ela​​só​​pode​​residir​​na​
​dependência,​ ​o​ ​superior​ ​garantindo​ ​ao​ ​subordinado​ ​o​ ​respeito​ ​a​ ​seus​ ​direitos.​​O​
​homem​​livre​​é​​aquele​​que​​tem​​um​​protetor​​poderoso.​​Quando​​os​​clérigos,​​na​​época​
​da​ ​reforma​ ​gregoriana,​ ​reivindicaram​​a​​“liberdade​​da​​Igreja”,​​entendiam​​por​​isso​
​subtrair-se​​à​​dominação​​dos​​senhores​​terrestres​​para​​depender​​diretamente​​apenas​
​do mais alto senhor, Deus (Le Goff, 2021, p. 274).​

​Há​ ​a​ ​clara​ ​evidência​ ​de​ ​enaltecer​ ​e​ ​delegar​ ​poderes​ ​à​ ​Igreja​ ​e​ ​aos​ ​nobres​ ​em​

​detrimento​ ​dos​ ​outros​ ​indivíduos​ ​que​ ​deveriam​ ​apenas​ ​obedecer.​ ​Ou​ ​seja,​ ​negar​ ​o​

​isolamento​ ​é​ ​aceitar​ ​as​ ​prerrogativas​ ​dos​ ​clérigos​ ​e​ ​dos​ ​senhores​ ​feudais​ ​a​ ​fim​ ​de​ ​lhes​

​servirem.​

​Mas Le Goff aponta que:​

​O​​indivíduo,​​no​​Ocidente​​medieval,​​pertencia​​em​​primeiro​​lugar​​à​​família.​​Família​
​ampla,​ ​patriarcal​ ​ou​ ​tribal.​ ​Sob​ ​a​ ​direção​ ​de​ ​um​ ​chefe​ ​de​ ​família,​ ​ela​ ​abafa​ ​o​
​indivíduo,​​impondo-lhe​​propriedade,​​responsabilidades​​e​​ação​​coletivas.​​O​​peso​​do​
​grupo​ ​familiar​ ​é​ ​bem​​conhecido​​no​​nível​​da​​classe​​senhorial,​​em​​que​​a​​linhagem​
​impõe​ ​ao​ ​cavaleiro​ ​suas​ ​realidades,​ ​seus​ ​deveres,​ ​sua​ ​moral.​ ​A​​linhagem​​é​​uma​
​comunidade​ ​de​ ​sangue​ ​composta​ ​por​ ​“parentes”​ ​e​ ​“amigos​ ​carnais”,​
​provavelmente​​parentes​​por​​aliança.​​A​​linhagem,​​por​​outro​​lado,​​não​​é​​resíduo​​de​
​uma​​ampla​​família​​primitiva.​​É​​uma​​etapa​​de​​organização​​do​​grupo​​familiar​​frouxo​
​encontrado​​nas​​sociedades​​germânicas​​da​​alta​​Idade​​Média:​​a​​sipe​​.​​Os​​membros​​da​
​linhagem​​são​​ligados​​pela​​solidariedade​​de​​estirpe,​​que​​se​​manifesta​​sobretudo​​no​
​campo​ ​de​ ​batalha​ ​e​​no​​âmbito​​da​​honra.​​(...)​​A​​linhagem​​parece​​corresponder​​ao​
​estágio​​da​​família​​agnática,​​cujo​​fundamento​​e​​cujo​​objetivo​​são​​a​​conservação​​de​
​um​​patrimônio​​comum.​​A​​originalidade​​da​​família​​agnática​​feudal​​é​​que​​a​​função​



​150​

​militar​ ​e​ ​as​ ​relações​ ​pessoais​ ​consistentes​ ​numa​ ​fidelidade​ ​superior​ ​têm​ ​para​ ​o​
​grupo​​masculino​​da​​linhagem​​a​​mesma​​importância​​que​​seu​​papel​​econômico.​​Esse​
​complexo​ ​de​ ​de​ ​interesses​ ​e​ ​de​ ​sentimentos,​ ​por​ ​outro​ ​lado,​ ​suscita​ ​na​ ​família​
​feudal​​tensões​​de​​violência​​excepcional.​​A​​linhagem​​tem​​ainda​​mais​​vocação​​para​
​os​ ​dramas​ ​do​ ​que​ ​para​ ​a​ ​fidelidade.​ ​Rivalidade​​entre​​irmãos,​​em​​primeiro​​lugar,​
​sendo​​que​​autoridade​​não​​é​​assegurada,​​por​​princípio,​​ao​​mais​​velho,​​mas​​cabe​​ao​
​irmão​​em​​que​​os​​outros​​reconhecem​​a​​capacidade​​para​​o​​comando​​(Le​​Goff,​​2021,​
​p. 274-5).​

​Em​ ​suma,​ ​negar​ ​a​ ​individualidade​ ​na​​Idade​​Média​​era​​uma​​forma​​de​​exercer​​poder​

​nos​ ​diversos​ ​grupos​ ​nos​ ​quais​ ​os​ ​sujeitos​ ​estivessem​ ​inseridos,​ ​isso​ ​ocorria​ ​indiferente​​ao​

​pertencimento à família patriarcal ou agnática.​

​Le​ ​Goff​ ​(2021,​ ​p.276)​ ​acrescenta​ ​ainda​ ​outros​ ​elementos​ ​bastante​ ​significativos​ ​a​

​respeito​ ​da​ ​família​ ​agnática,​ ​um​ ​deles​ ​é​ ​o​ ​laço​ ​familiar​ ​singularmente​ ​importante​ ​entre​

​sobrinho e tio, especificamente irmão da mãe. Também acrescenta que:​

​Essa​ ​família,​ ​agnática​ ​mais​ ​do​ ​que​ ​patriarcal,​ ​também​ ​é​ ​encontrada​ ​na​ ​classe​
​camponesa.​​Nesse​​caso​​ela​​se​​confunde​​mais​​estreitamente​​com​​a​​exploração​​rural,​
​com​​o​​patrimônio​​econômico.​​Agrupa​​todos​​os​​que​​vivem​​numa​​mesma​​casa​​e​​se​
​dedicam​​à​​valorização​​da​​mesma​​terra.​​Essa​​família​​camponesa,​​célula​​econômica​
​e​ ​social​ ​fundamental​ ​das​ ​sociedades​ ​semelhantes​ ​à​ ​do​ ​Ocidente​ ​medieval,​ ​é​ ​no​
​entanto​ ​pouco​ ​conhecida​ ​por​ ​nós.​ ​Comunidade​ ​real,​ ​não​ ​tem​ ​expressão​ ​jurídica​
​própria (Le Goff, 2021, p. 276).​

​A​​família​​agnática​​é,​​portanto,​​uma​​extensão​​do​​modelo​​patriarcal,​​ou​​seja,​​mais​​um​

​modelo​ ​coletivo​ ​para​ ​exercer​ ​poder​ ​sobre​ ​os​ ​sujeitos​ ​daquela​ ​sociedade.​ ​Porém,​ ​outros​

​elementos devem ser observados nesse contexto, como complementa Le Goff (2021):​

​A​ ​linhagem​ ​feudal​ ​naturalmente​ ​gerava​ ​Cains.​ ​Gerava​ ​também​ ​filhos​
​desrespeitosos.​ ​A​ ​distância​ ​reduzida​ ​entre​​gerações,​​a​​brevidade​​da​​esperança​​de​
​vida,​ ​a​ ​necessidade​ ​para​ ​o​ ​senhor,​ ​chefe​ ​militar,​ ​de​ ​manifestar​ ​sua​ ​autoridade​
​quando​​está​​em​​idade​​de​​legitimar​​sua​​categoria​​de​​batalha,​​tudo​​isso​​exasperava​​a​
​paciência​ ​dos​ ​jovens​ ​feudais.​ ​Daí​ ​a​ ​revolta​ ​dos​ ​filhos​ ​contra​ ​os​ ​pais.​ ​Razões​
​econômicas​ ​e​ ​razões​ ​de​ ​prestígio​ ​conjugam-se​ ​para​ ​que​ ​o​ ​jovem​ ​senhor,​ ​na​​sua​
​maturidade,​​afaste-se​​do​​pai​​e,​​na​​aventura​​cavaleiresca,​​vá​​procurar​​mulheres,​​um​
​feudo​​ou​​o​​simples​​prazer​​das​​brigas,​​ou​​se​​faça​​cavaleiro​​errante.​​Tensões​​surgidas​
​também​ ​dos​ ​casamentos​ ​múltiplos​ ​e​ ​da​ ​presença​ ​de​​numerosos​​bastardos,​​sendo​
​que​​a​​bastardia,​​vergonhosa​​entre​​os​​pequenos,​​não​​acarreta​​nenhum​​opróbrio​​entre​
​os grandes (Le Goff, 2021, p. 275-6).​

​O​ ​autor​ ​chama​ ​atenção​ ​para​ ​as​ ​diversas​ ​situações​ ​geradoras​ ​de​ ​conflitos,​

​acarretadas​ ​pela​ ​negação​ ​ao​ ​individualismo​ ​em​ ​favor​ ​sempre​ ​do​ ​poder​ ​nas​ ​mãos​ ​dos​ ​que​

​detinham​​as​​posses,​​usando​​da​​justificativa​​da​​linhagem,​​por​​exemplo​​no​​caso​​da​​instituição​

​família.​​Numa​​sociedade​​com​​todos​​esses​​conflitos​​e​​necessidade​​de​​demarcação​​de​​poder​​é​

​difícil​​compreender​​o​​lugar​​ocupado​​pela​​mulher,​​bem​​como​​da​​criança,​​aponta​​o​​estudioso.​

​Porém, segundo ele:​



​151​

​Não​ ​há​ ​dúvida​ ​de​​que,​​nela,​​a​​mulher​​seja​​de​​condição​​inferior.​​Numa​​sociedade​
​militar​ ​e​ ​viril,​ ​cuja​ ​subsistência​ ​está​ ​sempre​ ​ameaçada​ ​e,​ ​por​ ​conseguinte,​ ​a​
​fecundidade​​é​​mais​​uma​​maldição​​(donde​​a​​interpretação​​sexual​​e​​de​​procriação​​do​
​pecado​​original)​​do​​que​​uma​​bênção,​​a​​mulher​​não​​tem​​prestígio.​​E​​tudo​​indica​​que​
​o​ ​cristianismo​ ​pouco​ ​fez​ ​para​​melhorar​​sua​​posição​​material​​e​​moral.​​No​​pecado​
​original​​é​​ela​​a​​grande​​responsável.​​E​​nas​​formas​​de​​tentação​​diabólica​​é​​ela​​a​​pior​
​encarnação​ ​do​ ​mal.​ ​Vir​ ​est​ ​caput​​mulieris​​,​ ​“o​​homem​​é​​o​​chefe​​da​​mulher”,​​São​
​Paulo​​(Ef​​5,23)​​o​​dissera​​e,​​depois​​dele,​​o​​cristianismo​​o​​crê​​e​​o​​ensina​​(Le​​Goff,​
​2021, p. 276-7).​

​Desse​ ​modo,​ ​a​ ​mulher​ ​vem​ ​a​ ​ser​ ​um​ ​elemento​ ​subjugado​ ​pela​ ​sociedade​

​patriarcal​ ​e​​também​​inserida​​na​​moral​​cristã,​​a​​qual​​considerava​​a​​mulher​​um​​ser​​inferior​​e​

​detentor​ ​do​ ​mal,​ ​porém​ ​o​ ​contexto​ ​não​ ​é​ ​simples.​ ​Vejamos​ ​como​ ​complementa​ ​Le​ ​Goff​

​(2021):​

​Quando​ ​no​ ​cristianismo​​há​​promoção​​da​​mulher​​-​​e​​reconheceu-se​​de​​bom​​grado​
​no​ ​culto​ ​à​ ​Virgem,​ ​triunfante​ ​nos​ ​séculos​ ​XII​ ​e​ ​XIII,​ ​uma​ ​guinada​ ​da​
​espiritualidade​​cristã​​sublinhando​​o​​resgate​​da​​mulher​​pecadora​​por​​Maria,​​a​​nova​
​Eva,​​mudança​​detectável​​também​​no​​culto​​a​​Madalena​​que​​se​​desenvolve​​a​​partir​
​do​​século​​XII,​​(...)​​essa​​reabilitação​​não​​é​​causa,​​mas​​resultado​​de​​uma​​melhoria​​da​
​situação​​da​​mulher​​na​​sociedade.​​O​​papel​​das​​mulheres​​nos​​movimentos​​medievais​
​heréticos​​-​​especialmente​​o​​catarismo​​-​​ou​​para-heréticos​​-​​como,​​por​​exemplo​​as​
​beguinas​​40​ ​-​ ​é​ ​sinal​ ​de​ ​sua​ ​insatisfação​ ​ao​ ​lugar​ ​que​ ​lhes​ ​é​ ​dado.​ ​No​ ​entanto,​​é​
​preciso​ ​relativizar​ ​esse​ ​menosprezo.​ ​A​ ​mulher,​ ​em​ ​primeiro​ ​lugar​ ​-​ ​à​ ​parte​ ​sua​
​função​ ​procriadora​ ​-​ ​,​ ​desempenha​ ​um​ ​papel​ ​nada​ ​desprezível​ ​já​ ​no​ ​plano​
​econômico.​ ​Na​ ​classe​ ​camponesa,​ ​no​ ​trabalho​ ​ela​ ​é​ ​quase​ ​equivalente,​ ​se​ ​não​
​igual,​ ​ao​ ​homem,​ ​não​ ​produtora,​ ​mas​ ​transformadora.​ ​(...)​ ​Na​ ​classe​​superior​​as​
​mulheres,​ ​embora​ ​tenham​ ​ocupações​ ​mais​ ​“nobres”,​ ​nem​​por​​isso​​deixam​​de​​ter​
​uma​​atividade​​econômica​​importante.​​Estão​​à​​frente​​dos​​gineceus,​​em​​que​​os​​teares​
​de​ ​luxo​ ​-​ ​tecelagem​ ​dos​ ​tecidos​ ​preciosos,​ ​bordado,​ ​tapeçaria​ ​-​​proveem​​grande​
​parte​​das​​necessidades​​de​​vestuário​​do​​senhor​​e​​de​​seu​​grupo.​​Mais​​prosaicamente,​
​elas​​são​​as​​operárias​​têxteis​​do​​grupo​​senhorial.​​Para​​designar​​os​​dois​​sexos,​​não​​só​
​o​​vocabulário​​corrente​​mas​​também​​o​​jurídico​​diz:​​“o​​lado​​da​​espada”​​e​​“o​​lado​​da​
​roca” (Le Goff, 2021, p. 277).​

​Apesar​ ​de​ ​ter​ ​um​ ​papel​ ​depreciado​ ​pela​ ​sociedade​ ​medieval,​ ​a​ ​mulher​​exercia​

​funções​​fundamentais​​nessa​​sociedade,​​como​​podemos​​inferir​​a​​partir​​da​​citação​​anterior.​​É​

​notório,​ ​porém,​ ​que​ ​são​ ​funções​ ​subalternizadas​ ​e​ ​sempre​ ​à​ ​mercê​ ​das​ ​prerrogativas​

​estabelecidas​ ​pelos​ ​homens.​ ​Podemos​ ​afirmar​ ​que​ ​a​ ​mulher​ ​medieval,​ ​ainda​ ​que​

​imprescindível,​ ​é​ ​vista​ ​como​ ​inferior​ ​e​ ​fraca.​ ​Vejamos,​ ​para​ ​tanto,​ ​o​ ​compilado​ ​de​ ​três​

​exemplos em Le Goff e Schmitt (2017):​

​40​ ​As​​beguinas​​eram​​comunidades​​de​​mulheres​​que​​exerciam​​poderosa​​força​​dentro​​da​​Igreja​​ocidental​​desde​​o​
​início​ ​do​ ​século​ ​XIII.​ ​No​ ​começo,​ ​com​ ​frequência,​ ​de​ ​origem​ ​urbana​ ​e​ ​abastada​ ​ou​ ​comparativamente​
​abastada,​ ​que​ ​dedicaram​ ​suas​ ​vidas,​ ​por​ ​vezes​ ​com​ ​grande​ ​austeridade,​ ​a​ ​fins​ ​filantrópicos:​ ​assistência​​aos​
​leprosos,​ ​doentes​ ​e​ ​pobres.​ ​O​ ​foco​​inicial​​das​​Beguinas​​foi​​Liège,​​na​​primeira​​década​​do​​século​​XIII,​​e​​esse​
​nome​​parece​​ter-lhes​​sido​​dado​​depreciativamente​​pelos​​ortodoxos,​​que​​as​​associavam​​aos​​hereges​​albigenses.​
​Propaga-se​ ​ao​ ​longo​ ​das​ ​rotas​ ​de​ ​comércio​ ​do​ ​noroeste​ ​europeu​ ​e​ ​foram​ ​excepcionalmente​ ​poderosas​ ​em​
​Colônia,​ ​onde​ ​comunidades​ ​beguinas​ ​ainda​ ​existiam​ ​no​ ​século​ ​XVIII.​​Mantinham​​estreitas​​relações​​com​​os​
​franciscanos mas nunca foram aceitas como ordem (Southern, 1997).​



​152​

​O​ ​primeiro​ ​vem​ ​de​ ​um​ ​monge​ ​do​ ​século​ ​XII,​ ​Ruperto​​de​​Deutz.​​Eva,​​enganada​
​pela​ ​serpente,​ ​deu​ ​o​ ​fruto​ ​a​ ​Adão.​ ​“Ela​ ​já​ ​não​ ​mostrava​ ​dessa​ ​forma​ ​sua​
​personalidade​ ​abusiva,​ ​arrogante​ ​e​ ​insistente?​ ​pergunta-se​ ​Ruperto.​​Dois​​séculos​
​mais​ ​tarde,​ ​Boccaccio​ ​coloca​ ​na​ ​boca​ ​de​ ​algumas​ ​mulheres​ ​desamparadas​ ​por​
​causa​ ​da​ ​peste​ ​as​ ​seguintes​ ​palavras:​ ​“Lembrem-se​ ​que​ ​somos​ ​todas​ ​mulheres,​
​nenhuma​​de​​nós​​ainda​​é​​criança​​para​​não​​saber​​como​​as​​mulheres​​se​​ajeitam​​entre​
​si​ ​e​ ​sabem​ ​se​ ​entender​ ​sem​ ​a​ ​ajuda​ ​de​ ​um​ ​homem!​ ​Nós​ ​somos​ ​volúveis,​
​contraditórias,​​desconfiadas,​​covardes​​e​​medrosas​​[...].​​Na​​verdade,​​os​​homens​​são​
​os​​chefes​​das​​mulheres​​e​​sem​​autoridade​​deles​​raramente​​algo​​que​​fazemos​​chega​​a​
​um​ ​fim​ ​louvável”.​ ​E,​ ​para​ ​terminar:​ ​“A​ ​mulher​ ​é​​fraca,​​ela​​vê​​no​​homem​​o​​que​
​pode​​lhe​​dar​​força,​​da​​mesma​​maneira​​que​​a​​lua​​recebe​​sua​​força​​do​​sol.​​É​​por​​isto​
​que​ ​ela​ ​é​ ​submissa​​ao​​homem,​​e​​deve​​estar​​sempre​​pronta​​a​​servi-lo”.​​Não​​é​​um​
​homem,​ ​mas​ ​uma​ ​contemporânea​ ​de​ ​Rupertpo,​ ​Hildegarda​ ​de​ ​Bingen,​ ​que​
​escreveu essas linhas no século XII (Le Goff e Schmitt, 2017, p. 157).​

​Os​​autores,​​ao​​elencarem​​esses​​discursos,​​nos​​dão​​uma​​compreensão​​convicta​​do​

​que​ ​se​ ​entendia​ ​sobre​ ​a​ ​mulher​ ​no​ ​medievo.​ ​A​​concepção​​desse​​período​​traz​​uma​​série​​de​

​defeitos​ ​acoplados​ ​ao​ ​feminino​​com​​características​​próprias​​a​​ele.​​Vejamos​​o​​que​​mais​​nos​

​dizem os autores:​

​Fraqueza​ ​e​ ​qualidades​ ​negativas:​ ​por​ ​natureza,​ ​a​ ​mulher​ ​só​ ​pode​ ​ocupar​ ​uma​
​posição​ ​secundária,​ ​procurar​ ​o​ ​apoio​ ​masculino.​ ​Homem​ ​e​ ​mulher​ ​não​ ​se​
​equilibram​ ​nem​ ​se​ ​completam:​ ​o​ ​homem​ ​está​ ​no​ ​alto,​ ​a​ ​mulher​ ​embaixo.​ ​E​ ​se​
​acreditarmos​​no​​monge​​e​​nas​​mulheres​​que​​emprestam​​sua​​voz​​ao​​escritor,​​assim​
​como​ ​na​ ​sábia​ ​abadessa,​ ​homens​ ​e​ ​mulheres​ ​partilhavam​ ​a​ ​mesma​ ​visão​ ​do​
​feminino (Le Goff e Schmitt, 2017, p. 157).​

​Os​ ​estudiosos​ ​arrematam​ ​em​ ​seguida​ ​não​ ​ser​​possível​​deter-se​​na​​Idade​​Média​

​sem​ ​que​ ​se​ ​observe​ ​o​ ​antifeminismo​ ​da​ ​época.​ ​Eles​ ​asseguram​ ​que​ ​a​ ​sociedade​ ​medieval​

​precisa​ ​ser​ ​obrigatoriamente​ ​pensada​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​percepção​ ​que​ ​articula​​o​​papel​​masculino​

​superior​ ​ao​ ​feminino,​ ​verificando​ ​de​ ​que​ ​forma​ ​esses​ ​valores​ ​do​ ​medievo​ ​perduram​ ​de​

​alguma forma em nosso tempo.​

​Pensando​ ​como​ ​Le​ ​Goff​ ​e​ ​Schmitt​ ​(2017),​ ​temos​ ​defendido​ ​que​ ​elementos​​do​

​passado​​permanecem​​de​​alguma​​forma​​de​​um​​tempo​​em​​outro​​ou​​em​​outros,​​desse​​modo​​são​

​resíduos,​ ​ou​ ​seja,​ ​permanecem​ ​ou​ ​remanescem,​ ​como​ ​dita​ ​a​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade.​ ​Os​

​autores nos dizem:​

​O​​medievalista​​que​​se​​questiona​​sobre​​as​​categorias​​e​​as​​relações​​sociais​​dos​​sexos,​
​não​ ​pode​ ​ignorar​ ​o​ ​antifeminismo​ ​da​ ​época.​ ​Se​ ​quiser​ ​compreender​ ​como​ ​a​
​sociedade​ ​medieval​​articulou​​o​​masculino​​com​​o​​feminino,​​deve​​considerar​​esses​
​comentários​ ​sobre​ ​a​ ​inferioridade​ ​das​ ​mulheres​ ​e​ ​sobre​ ​a​ ​natureza​ ​da​ ​mulher,​​a​
​ladainha​ ​de​ ​seus​​defeitos,​​os​​argumentos​​que​​os​​corroboram,​​os​​exemplos​​dados.​
​Tudo​​isto​​é​​repetido​​com​​tal​​insistência​​e​​tão​​fastidiosamente​​na​​Idade​​Média,​​que​
​se​ ​acaba​ ​persuadido​ ​do​ ​penoso​ ​sentimento​ ​de​​imobilidade,​​da​​perenidade​​de​​um​
​discurso.​​Nada​​mudou​​durante​​mil,​​dois​​mil​​anos?​​Deve-se​​aceitar​​a​​visão​​que​​sai​
​dali,​ ​como​ ​se​ ​fosse​ ​natural?​ ​De​ ​fato,​ ​o​ ​perigo​ ​é​ ​tratar​ ​essas​ ​ideias,​ ​essas​
​representações,​ ​como​ ​se​ ​a​ ​estabilidade​ ​e​ ​aquiescência​ ​que​​elas​​suscitam,​​até​​nas​
​mulheres,​ ​fossem​ ​verdadeiras​ ​e​ ​testemunhasse​ ​a​ ​realidade​ ​de​ ​sua​ ​prática​ ​social.​
​Durante​ ​muito​ ​tempo,​​os​​historiadores​​da​​Idade​​Média​​entraram​​nesse​​jogo.​​Mas​



​153​

​podem-se​ ​ver​ ​as​ ​coisas​ ​de​ ​outra​ ​forma​ ​e​ ​sacudir​ ​o​​entorpecimento​​fascinado​​ou​
​resignado que nasce da repetição (Le Goff e Schmitt, 2017, p. 157).​

​Para​ ​os​ ​autores,​ ​é​ ​necessário​ ​compreender​ ​que​ ​essa​ ​visão​ ​de​ ​inferioridade​ ​do​

​feminino​ ​diante​ ​do​ ​masculino​ ​foi​ ​tão​ ​desenvolvida​ ​no​ ​medievo​ ​que​ ​os​ ​estudiosos​ ​desse​

​período​​passaram​​a​​dispor​​do​​assunto​​de​​modo​​resignado,​​sem​​ao​​menos​​desenvolverem​​um​

​pensamento crítico a respeito, simplesmente aceitando tal prerrogativa.​

​Corroborando​​com​​a​​opinião​​dos​​autores,​​vale​​salientar​​Macedo​​(1999),​​quando​

​interrogado​ ​sobre​ ​seu​ ​interesse​ ​atual​ ​na​ ​Idade​ ​Média.​ ​Ele​ ​nos​ ​fala​ ​que​ ​os​ ​estudos​

​empreendidos​ ​nas​ ​últimas​ ​décadas​ ​contribuem​ ​para​ ​que​ ​o​ ​período​ ​deixe​ ​de​ ​ser​ ​marcado​

​como​​Idade​​das​​Trevas,​​ou​​seja,​​como​​um​​momento​​histórico​​no​​qual​​apenas​​a​​Igreja​​merece​

​destaque.​ ​Ele​ ​aponta​ ​que​ ​elementos​ ​como​ ​a​ ​História​ ​das​ ​Mentalidades,​ ​juntamente​ ​com​​a​

​democratização​ ​do​ ​assunto​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​obras​ ​best​ ​sellers​ ​e​ ​da​ ​filmografia,​ ​contribuíram​

​para​​a​​desmistificação​​a​​respeito​​do​​medievo.​​Contudo,​​na​​sequência,​​outro​​questionamento​

​direcionado​ ​a​ ​ele​ ​foi​ ​a​ ​respeito​ ​da​​importância​​de​​tratar​​dos​​problemas​​da​​Idade​​Média​​no​

​Brasil de nosso tempo. Vejamos o que responde o autor:​

​A​ ​questão​ ​em​ ​si​ ​não​ ​é​ ​a​ ​inserção​ ​das​ ​pessoas​ ​no​​passado,​​mas​​os​​resquícios​​do​
​passado​ ​no​ ​presente.​ ​A​ ​herança​ ​cultural​ ​da​ ​Idade​ ​Média,​ ​mesmo​ ​para​ ​nós,​
​colonizados​ ​por​ ​um​ ​povo​ ​europeu​ ​profundamente​ ​marcado​ ​pela​ ​tradição​ ​cristã,​
​não​ ​pode​ ​jamais​ ​ser​ ​negligenciada.​ ​As​ ​estruturas​ ​políticas,​​sociais​​e​​econômicas​
​atuais​ ​têm​ ​suas​ ​raízes​ ​naquele​ ​passado.​ ​Certos​ ​comportamentos,​ ​hábitos​ ​e​
​costumes​ ​só​ ​poderão​ ​ser​ ​compreendidos​ ​na​ ​sua​ ​totalidade​ ​e​ ​complexidade​
​mergulhando-os​​nas​​fontes​​de​​onde​​surgiram.​​A​​questão​​da​​condição​​feminina,​​tão​
​debatida hoje em dia, é disso um bom exemplo (Macedo, 1999, p. 8).​

​Assim,​ ​a​ ​construção​ ​de​ ​boa​ ​parte​ ​do​ ​entendimento​ ​sobre​ ​o​ ​feminino​ ​na​

​atualidade​​passa​​por​​resíduos,​​um​​todo​​hibridizado​​culturalmente​​da​​forma​​como​​foi​​tratada​

​a mulher noutros tempos, no medievo, por exemplo.​

​A​ ​personagem​ ​Isolda​​e​​a​​forma​​como​​é​​apresentada​​no​​romance​​de​​Bédier​​traz​

​um​ ​feminino​ ​que​ ​certamente​ ​segue​ ​muitos​ ​dos​ ​princípios​ ​estabelecidos​ ​para​ ​as​ ​mulheres​

​medievais,​ ​porém​ ​podemos​ ​compreender​ ​que​ ​ela​ ​ultrapassa​ ​esse​ ​conhecido​ ​papel​ ​do​

​feminino​​da​​época​​retratada,​​pois​​é​​uma​​personagem​​que​​boa​​parte​​das​​vezes​​não​​se​​submete​

​ao contexto preestabelecido para uma dama da época.​

​Contudo,​ ​devemos​ ​compreender​ ​tal​ ​papel​ ​ao​ ​longo​ ​do​ ​tempo​ ​e​ ​rememorar​ ​a​

​personagem​ ​que,​ ​apesar​ ​de​ ​extrapolar​ ​a​ ​postura​ ​de​ ​uma​ ​dama​ ​mediévica,​ ​retoma​ ​as​

​características​ ​celtas,​ ​como​ ​temos​ ​afirmado.​ ​Mais​ ​ainda,​ ​podemos​ ​inferir​ ​que​ ​voltando​ ​à​

​compreensão​ ​da​ ​mentalidade​ ​celta,​ ​da​ ​qual​ ​essa​ ​personagem​ ​dá​ ​indícios​ ​-​​como​​liberdade​

​sexual,​ ​desvinculação​ ​da​​virgindade​​ao​​casamento,​​igualdade​​de​​direitos​​diante​​do​​homem,​



​154​

​características​ ​as​ ​quais​ ​nos​ ​são​ ​tão​ ​conhecidas,​ ​caras​ ​e​ ​ainda​ ​almejadas​ ​em​ ​determinadas​

​ambientes na atualidade - é possível melhor entender Isolda.​

​Segundo​ ​Perrot​ ​(2019),​ ​ser​ ​mulher​ ​tem​ ​sido​ ​um​ ​peso​ ​ao​ ​longo​ ​da​ ​existência​

​humana:​

​De​ ​Aristóteles​ ​a​ ​Freud,​ ​o​ ​sexo​​feminino​​é​​visto​​como​​uma​​carência,​​um​​defeito,​
​uma​ ​fraqueza​ ​da​ ​natureza.​​Para​​Aristóteles,​​a​​mulher​​é​​um​​homem​​mal-acabado,​
​um​​ser​​incompleto,​​uma​​forma​​malcozida.​​Freud​​faz​​da​​“inveja​​do​​pênis”​​o​​núcleo​
​obsedante​ ​da​ ​sexualidade​ ​feminina.​ ​A​ ​mulher​ ​é​ ​um​ ​ser​ ​em​ ​concavidade,​
​esburacado,​​marcado​​para​​a​​possessão,​​para​​a​​passividade.​​Por​​sua​​anatomia.​​Mas​
​também​ ​por​ ​sua​ ​biologia.​​Seus​​humores​​-​​a​​água,​​o​​sangue​​(o​​sangue​​impuro),​​o​
​leite​​-​​não​​têm​​o​​mesmo​​poder​​criador​​que​​o​​esperma,​​elas​​são​​apenas​​nutrizes.​​Na​
​geração,​​a​​mulher​​não​​é​​mais​​que​​um​​receptáculo,​​um​​vaso​​do​​qual​​se​​pode​​apenas​
​esperar​ ​que​ ​seja​ ​calmo​ ​e​ ​quente.​ ​Só​ ​se​ ​descobrirá​ ​o​ ​mecanismo​​da​​ovulação​​no​
​século​ ​XVIII​ ​e​ ​é​ ​somente​ ​em​ ​meados​ ​do​ ​século​ ​XIX​ ​que​ ​se​ ​reconhecerá​ ​sua​
​importância.​ ​Inferior,​ ​a​ ​mulher​ ​o​ ​é,​ ​de​ ​início,​ ​por​ ​causa​ ​de​ ​seu​ ​sexo,​ ​de​ ​sua​
​genitália.​ ​A​ ​importância​ ​atribuída​ ​ao​ ​sexo​ ​não​ ​é​ ​a​ ​mesma​ ​ao​ ​longo​​das​​épocas.​
​Algumas​​a​​minimizam.​​Assim​​ocorre​​na​​Idade​​Média,​​quando​​se​​considera​​que​​os​
​sexos​​são​​variedades​​de​​um​​mesmo​​gênero.​​O​​renascimento​​(...)​​distingue​​o​​“alto”​
​e​ ​o​ ​“baixo”​ ​do​ ​corpo,​ ​exalta​ ​o​ ​alto,​ ​nobre​ ​sede​​da​​beleza,​​e​​deprecia​​o​​“baixo”,​
​animal.​ ​O​ ​século​ ​XVIII,​ ​das​ ​ciências​ ​naturais​ ​e​ ​médicas,​ ​descobre​ ​a​ ​parte​ ​de​
​“baixo”,​ ​como​ ​a​ ​do​ ​prazer​ ​e​ ​da​ ​vida.​ ​Ele​ ​“inventa”​ ​a​ ​sexualidade,​ ​com​ ​uma​
​insaciável​ ​“vontade​​de​​saber”​​o​​sexo,​​fundamento​​da​​identidade​​e​​da​​história​​dos​
​seres.​​Sexualiza​​os​​indivíduos,​​em​​especial​​as​​mulheres,​​como​​mostrou,​​seguindo​​a​
​linha de Foucault, Thomas Laqueur (Perrot, 2019, p. 63).​

​A​ ​mulher​ ​tem​ ​sido​ ​essa​ ​criatura​ ​depreciada​​ao​​longo​​da​​existência​​humana,​​da​

​Antiguidade​ ​Çlássica​ ​ao​​Período​​Medieval,​​perdurando​​até​​nossos​​dias.​​O​​papel​​da​​mulher​

​mediévica​ ​está​ ​inserido​ ​no​ ​contexto​ ​extremamente​ ​patriarcal​ ​e​ ​podemos​ ​compreendê-lo​

​sempre​ ​que​ ​visualizarmos​ ​a​ ​mulher​ ​como​ ​inferior​ ​e​ ​nociva.​ ​Essa​ ​compreensão​

​historicamente​ ​é​ ​revelada​ ​por​ ​inúmeros​ ​documentos​ ​culturalmente​ ​importantes​ ​para​ ​a​

​sociedade​​constituída​​nos​​dias​​de​​hoje,​​a​​exemplo​​dos​​textos​​religiosos,​​dos​​quais​​podemos​

​extrair as figuras das duas mulheres de Adão: Lilith e Eva.​

​Na​​cultura​​cristã,​​partindo​​da​​referência​​bíblica,​​a​​imagem​​de​​Eva​​aparece​​como​

​aquela​​nascida​​de​​uma​​costela​​retirada​​de​​Adão.​​Já​​a​​imagem​​de​​Lilith​​não​​é​​mencionada​​no​

​mesmo​​livro,​​porém​​muitos​​são​​os​​registros​​sobre​​sua​​existência.​​Englhand​​(1997)​​nos​​fala​

​sobre​​sua​​presença​​“Nas​​mitologias​​sumeriana,​​balilônica,​​assíria,​​cananéia,​​hebraica,​​árabe,​

​persa​ ​e​ ​teutônica,​ ​mas​ ​é​ ​rejeitada​ ​pela​ ​cultura​ ​e​ ​pela​ ​religião​ ​tradicional​ ​patriarcal”​

​(Englhand, 1997, p. 28). No entanto, Pires (2008) afirma:​

​O​ ​mito​ ​de​ ​Lilith,​ ​porém,​ ​pertence​ ​à​ ​tradição​​oral​​dos​​rabinos,​​que​​diz​​respeito​​à​
​Torá,​ ​na​ ​qual​ ​se​ ​encontra​ ​o​ ​livro​​do​​Gênesis.​​Esses​​textos​​hebraicos,​​sumérios​​e​
​acadianos​ ​são​ ​testemunhos​ ​de​ ​uma​ ​lenda​ ​ou​ ​mito​ ​popular​ ​que​ ​os​ ​rabis​ ​usavam​
​como​​metáfora,​​baseada​​em​​analogias,​​para​​estabelecer​​uma​​ponte​​entre​​a​​origem​
​do​ ​homem​ ​e​ ​da​ ​mulher.​ ​(...)​ ​de​ ​acordo​ ​com​ ​o​ ​Zohar,​ ​obra​ ​cabalística​​do​​século​
​XIII,​​Deus,​​no​​princípio,​​criou​​duas​​grandes​​luzes​​de​​mesma​​importância​​-​​o​​Sol​​e​



​155​

​a​​Lua.​​Esta,​​no​​entanto,​​não​​estava​​à​​vontade​​com​​o​​Sol;​​na​​verdade,​​cada​​um​​se​
​sentia​ ​incomodado​ ​pelo​ ​outro.​ ​Deus,​ ​então,​ ​ordena​ ​à​ ​Lua​ ​que​ ​procure​ ​o​ ​seu​
​caminho​ ​e​ ​torne-se​ ​inferior,​​fazendo-a​​sentir-se​​humilhada​​e​​inferiorizada.​​Desde​
​então,​​a​​Lua​​nunca​​mais​​teve​​luz​​própria,​​obtendo-a​​do​​Sol.​​A​​partir​​daí,​​quando​​a​
​luz primordial foi afastada, criou-se a casca do mal (Pires, 2008, p. 40).​

​De​ ​acordo​ ​com​ ​a​ ​tradição​​oral​​dos​​rabinos,​​em​​analogia​​à​​criação​​do​​homem​​e​

​da​ ​mulher,​ ​temos​ ​um​ ​mito​ ​que​ ​já​ ​dita​ ​a​ ​necessidade​ ​do​ ​feminino​ ​diante​ ​do​ ​masculino.​

​Conforme​ ​o​ ​mito​ ​da​ ​criação​ ​para​ ​os​ ​cristãos​ ​Eva​ ​é​ ​criada​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​costela​​de​​Adão,​​do​

​mesmo modo o feminino Lua só consegue sobreviver à luz do masculino Sol.​

​O​ ​que​ ​temos​ ​é​ ​a​ ​edificação​ ​de​ ​uma​ ​coletividade​ ​na​ ​qual​ ​ainda​ ​perdura​ ​a​

​misoginia na atualidade. Macedo (1999) nos diz que:​

​A​​mulher​​vive​​hoje​​numa​​sociedade​​bastante​​diferente​​daquela​​que​​nos​​propomos​
​estudar.​ ​Contudo,​ ​se​ ​as​ ​expressões​ ​“liberação​ ​feminina”​ ​ou​ ​“emancipação​
​feminina”​​são​​continuamente​​discutidas​​é​​porque​​a​​independência​​da​​mulher​​ainda​
​não​ ​se​ ​realizou​ ​completamente.​ ​A​ ​Idade​​Média​​não​​criou​​o​​preconceito​​contra​​o​
​sexo​ ​feminino​ ​mas​ ​indubitavelmente​ ​o​ ​alimentou​ ​e​ ​talvez​ ​até​ ​o​ ​tenha​​reforçado​
​(Macedo, 1999, p. 8).​

​Compreendemos​​que​​ainda​​há​​muito​​a​​ser​​feito​​para​​que​​nossa​​sociedade​​possa​

​se​ ​transformar​ ​na​ ​sua​ ​totalidade,​ ​no​ ​que​ ​tange​ ​à​ ​liberdade​ ​feminina​ ​e​ ​mais​ ​ainda​ ​na​

​equiparação​​com​​o​​masculino,​​no​​que​​concerne​​aos​​direitos​​e​​conquistas​​efetivas,​​conforme​

​aponta Macedo (1999).​

​Também​ ​entendemos​ ​que​ ​o​ ​medievo​ ​não​ ​é​ ​o​ ​criador​ ​da​​misoginia,​​porém​​este​

​foi​​um​​período​​extremamente​​massacrante​​para​​as​​mulheres,​​sobretudo​​para​​as​​que​​ousavam​

​contestar os preceitos estabelecidos pela Igreja e pela sociedade.​

​Tratando​ ​da​ ​personagem​ ​Isolda​ ​entre​ ​outras​ ​coisas,​ ​um​ ​dos​ ​aspectos​ ​que​ ​nos​

​interessa​​observar​​é​​o​​recorte​​do​​casamento,​​estrutura​​na​​qual​​a​​personagem​​está​​inserida​​na​

​narrativa,​​de​​modo​​que​​o​​comportamento​​da​​mulher​​segue​​regras​​sociais​​rígidas​​e​​isso​​não​​é​

​diferente​ ​no​ ​contexto​ ​do​ ​matrimônio.​ ​Sobre​ ​tais​ ​regras,​ ​observemos​ ​o​ ​que​ ​nos​ ​fala​ ​Duby​

​(1989)​ ​a​ ​respeito​ ​de​ ​como​ ​devem​ ​proceder​ ​homem​ ​e​ ​mulher​ ​no​ ​contexto​ ​do​ ​casamento,​

​contudo é sempre a mulher que deve ser subjugada:​

​Com​ ​efeito,​ ​o​ ​homem​ ​que​ ​toma​ ​mulher,​ ​qualquer​ ​que​ ​seja​ ​sua​ ​idade,​ ​deve​
​comportar-se​ ​como​ ​sênior​ ​[mais​​velho,​​senhor]​​e​​manter​​essa​​mulher​​sob​​rédeas,​
​sob​​seu​​estrito​​controle.​​Inversamente,​​quando​​o​​discurso​​glorifica​​o​​herói,​​isto​​é,​​o​
​comanditário​ ​ou​ ​então​ ​os​ ​seus​ ​ancestrais,​ ​quando​ ​ele​ ​é​​elogioso,​​seu​​autor​​evita​
​evocar​​desentendimentos,​​ele​​insiste​​na​​perfeita​​dilectio​​[afeição],​​esse​​sentimento​
​condescendente​ ​que​ ​os​ ​senhores​ ​devem​ ​dirigir​​aos​​que​​protegem​​e​​que​​o​​esposo​
​tem​​pela​​esposa,​​sempre​​bela,​​sempre​​nobre​​e​​por​​ele​​deflorada;​​se​​fica​​viúvo,​​ele​​é​
​mostrado​​(...)​​definhando​​de​​pesar,​​inconsolável.​​Assim,​​um​​véu​​é​​estendido​​diante​
​da​ ​verdade​ ​das​ ​atitudes.​ ​Serve​ ​de​ ​cortina,​​nesse​​gênero​​de​​textos,​​a​​ideologia​​da​
​qual​​eles​​são​​a​​expressão​​e​​que,​​nesse​​estágio​​da​​sociedade,​​no​​decorrer​​do​​século​
​XII,​ ​se​ ​estabelece,​ ​em​ ​certos​ ​pontos​ ​decisivos,​​em​​coincidência​​com​​a​​ideologia​



​156​

​dos​ ​clérigos.​ ​Há​ ​acordo​ ​em​ ​primeiro​ ​lugar,​ ​nesse​ ​postulado,​ ​obstinadamente​
​proclamado,​ ​de​ ​que​ ​a​ ​mulher​ ​é​ ​um​ ​ser​ ​fraco​ ​que​ ​deve​ ​necessariamente​ ​ser​
​subjugado​ ​porque​ ​é​ ​naturalmente​ ​perversa,​ ​que​ ​ela​ ​está​ ​destinada​ ​a​ ​servir​ ​o​
​homem​​no​​casamento​​e​​que​​o​​homem​​tem​​o​​poder​​legítimo​​de​​servir-se​​dela.​​Em​
​segundo​ ​lugar,​ ​vem​ ​a​​ideia,​​correlata,​​de​​que​​o​​casamento​​forma​​o​​embasamento​
​da​ ​ordem​​social,​​e​​que​​essa​​ordem​​se​​funda​​sobre​​uma​​relação​​de​​desigualdade​​e​
​de​ ​reverência​ ​que​ ​não​ ​difere​ ​do​ ​que​ ​o​ ​latim​ ​dos​ ​escolásticos​ ​chama​ ​de​ ​caritas​
​[caridade] (Duby, 1989, p. 30).​

​O​ ​autor​ ​contextualiza​​a​​ideia​​de​​inferioridade​​na​​qual​​está​​inserida​​a​​mulher​​na​

​conjuntura​ ​do​ ​casamento​ ​durante​ ​o​ ​período​ ​da​ ​Idade​ ​Média.​ ​Ele​ ​reflete​ ​não​ ​só​ ​sobre​ ​a​

​situação​ ​de​​fraqueza​​e​​perversidade,​​características​​das​​quais​​a​​mulher​​medieval​​é​​acusada,​

​mas​​aponta​​que​​tudo​​isso​​é,​​ao​​mesmo​​tempo,​​a​​compreensão​​dos​​clérigos,​​mas​​também​​da​

​sociedade como um todo.​

​O​​fato​​é​​que​​a​​mulher,​​vista​​como​​maléfica​​nesse​​contexto,​​está​​sob​​o​​poder​​do​

​homem​​e​​deve​​ser​​submissa​​a​​ele.​​Uma​​personagem​​como​​Isolda,​​apesar​​de​​ser​​submetida​​a​

​um​​casamento​​determinado​​por​​questões​​políticas​​e​​levada​​a​​cumprir​​seu​​papel​​socialmente​

​determinado​ ​pelos​ ​valores​ ​patriarcais​ ​vigentes​ ​na​​época,​​nos​​leva​​a​​questionar​​na​​trama​​os​

​fatos subsequentes ao seu casamento arranjado.​

​Isolda​ ​comete​ ​transgressões,​​em​​primeiro​​lugar,​​com​​relação​​à​​castidade​​que​​se​

​impõe​​à​​mulher​​dada​​em​​matrimônio,​​pois​​a​​personagem​​entrega-se​​a​​Tristão​​ainda​​em​​alto​

​mar,​ ​sob​ ​o​ ​efeito​ ​do​ ​filtro​ ​mágico​ ​da​​paixão,​​deixando,​​desse​​modo,​​de​​casar-se​​virgem,​​o​

​que​ ​era​ ​considerada​ ​uma​ ​violação​ ​grave​ ​no​ ​contexto​ ​do​ ​medievo.​ ​Depois,​ ​já​ ​casada,​

​continua​ ​a​ ​encontrar-se​ ​com​ ​o​ ​cavaleiro​ ​furtivamente​ ​e​ ​passa​ ​a​ ​criar​ ​situações,​ ​na​ ​busca​

​constante de manter em segredo essa relação clandestina.​

​Se​ ​o​ ​casamento​ ​é​ ​uma​ ​estrutura​ ​fundamental​ ​para​ ​observarmos​ ​a​​personagem,​

​também​​o​​é​​o​​sexo,​​pois​​esse​​elemento​​é​​um​​ponto​​de​​encontro​​entre​​Isolda​​e​​vários​​outros​

​personagens.​ ​Quando​ ​Isolda​ ​está​ ​a​ ​caminho​ ​da​ ​Cornualha​ ​na​ ​embarcação​ ​com​ ​Tristão​ ​e​

​tomam​ ​juntos​ ​a​ ​poção​ ​do​ ​amor,​ ​entregam-se​ ​um​ ​nos​ ​braços​ ​do​ ​outro.​ ​Com​ ​a​ ​chegada​ ​ao​

​reino,​​casa-se​​com​​Marc​​e​​na​​lua​​de​​mel​​manda​​sua​​dama​​de​​companhia​​tomar​​seu​​lugar​​na​

​cama​ ​com​ ​o​ ​rei.​ ​Na​ ​sequência,​ ​por​ ​medo​ ​de​​ser​​delatada,​​manda​​matar​​a​​serva,​​o​​que​​não​

​ocorre​ ​porque​ ​os​ ​guardas​ ​se​ ​apiedam​ ​da​ ​moça.​​Isolda​​continua​​a​​encontrar-se​​com​​Tristão​

​mesmo​​depois​​de​​casada,​​em​​seguida​​sofre​​com​​a​​desconfiança​​dos​​barões​​e​​é​​submetida​​a​

​um​​juramento.​​Por​​fim,​​a​​relação​​é​​descoberta​​e​​os​​amantes​​fogem​​para​​a​​floresta.​​Em​​todas​

​essas​ ​ações​ ​acima​ ​elencadas​ ​temos​ ​a​ ​figura​ ​de​ ​Isolda​ ​ligada​ ​à​ ​relação​ ​amorosa,​ ​mais​

​especificamente​ ​ao​ ​ato​ ​sexual​ ​e​ ​aos​ ​outros​ ​personagens​ ​de​ ​algum​ ​modo​ ​envolvidos​ ​na​

​trama.​



​157​

​Perrot​ ​(2019,​ ​p.​ ​63)​ ​nos​ ​diz​ ​que​ ​desde​ ​a​ ​Idade​ ​Média,​ ​passando​ ​pelo​ ​século​

​XVIII e chegando à atualidade,​

​A​ ​mulher​ ​é​ ​identificada​ ​com​ ​o​ ​seu​ ​sexo,​ ​que​ ​a​ ​absorve​ ​e​ ​a​ ​impregna​
​completamente.​ ​(...)​ ​O​ ​macho​ ​é​ ​macho​ ​apenas​ ​em​ ​certos​ ​momentos,​ ​a​ ​fêmea​ ​é​
​mulher​​ao​​longo​​da​​vida​​ou,​​pelo​​menos,​​ao​​longo​​de​​toda​​a​​sua​​juventude;​​tudo​​a​
​liga​​constantemente​​a​​seu​​sexo,​​e,​​para​​o​​bom​​cumprimento​​das​​suas​​funções,​​é-lhe​
​necessário​ ​ter​ ​uma​ ​constituição​ ​que​ ​o​ ​propicie:​ ​cuidados,​ ​repouso,​ ​vida​ ​suave​​e​
​sedentária.​​Ela​​precisa​​da​​proteção​​da​​família,​​da​​sombra​​da​​casa,​​da​​paz​​do​​lar.​​A​
​mulher​ ​se​ ​confunde​ ​com​ ​seu​ ​sexo​ ​e​ ​se​ ​reduz​ ​a​ ​ele,​ ​que​ ​marca​ ​sua​ ​função​ ​na​
​família​​e​​seu​​lugar​​na​​sociedade.​​O​​sexo​​das​​mulheres​​deve​​ser​​protegido,​​fechado​
​e​ ​possuído.​ ​Daí​ ​a​ ​importância​ ​atribuída​​ao​​hímen​​e​​à​​virgindade.​​Principalmente​
​pelo​ ​cristianismo,​ ​que​ ​faz​ ​da​​castidade​​e​​do​​celibato​​um​​estado​​superior.​​Para​​os​
​Pais​ ​da​ ​Igreja,​ ​a​ ​carne​ ​é​​fraca.​​O​​pecado​​da​​carne​​é​​o​​mais​​terrível​​dos​​pecados.​
​Ainda​​hoje,​​para​​a​​Igreja​​de​​João​​Paulo​​II​​e​​de​​Bento​​XVI,​​a​​sexualidade​​constitui​
​um​​bastião​​de​​resistência​​ao​​mundo​​moderno,​​uma​​linha​​Marginot​​da​​moral​​cristã,​
​ou mesmo do sagrado (Perrot, 2019, p. 64).​

​Essa​​visão​​da​​mulher​​atravessa​​os​​tempos​​por​​meio​​de​​resíduos​​que​​perduram​​de​

​um​​ou​​mais​​períodos​​em​​outro​​ou​​outros,​​como​​ocorre​​com​​a​​compreensão​​do​​feminino​​em​

​relação à sua sexualidade e ao modo como a sociedade a enxerga. A autora acrescenta:​

​A​ ​virgindade​ ​é​ ​um​ ​valor​ ​supremo​ ​para​ ​as​ ​mulheres​ ​e​ ​principalmente​ ​para​ ​as​
​moças.​​A​​virgem​​Maria,​​em​​oposição​​a​​Maria​​Madalena,​​é​​seu​​modelo​​e​​protetora.​
​Ela​​é,​​ao​​mesmo​​tempo,​​concebida​​sem​​pecado​​(dogma​​da​​Imaculada​​Conceição,​
​Pio​​IX,​​em​​1854)​​e​​concebe​​sem​​o​​homem​​“pela​​intervenção​​do​​Espírito​​Santo”.​​A​
​Virgem,​ ​entretanto,​ ​é​ ​mãe​ ​em​ ​toda​ ​plenitude;​ ​ela​ ​carrega​ ​seu​ ​filho​ ​no​ ​ventre,​ ​o​
​alimenta,​​o​​segue​​em​​suas​​predicações,​​o​​sustenta​​em​​sua​​paixão,​​o​​assiste​​em​​sua​
​morte:​ ​a​ ​mãe​ ​perfeita,​ ​mas​ ​somente​ ​mãe.​ ​A​ ​Virgem​ ​é​ ​rainha​ ​e​ ​mãe​ ​da​ ​Igreja​
​medieval,​ ​mediadora,​ ​protetora.​ ​(...)​ ​As​ ​virgens​ ​das​ ​catedrais​ ​e​ ​das​ ​igrejas​
​transmitem​ ​essa​ ​presença​ ​pacificadora,​ ​mas​ ​também​​obsedante,​​de​​Maria,​​rainha​
​dos​ ​conventos,​ ​patrona​ ​das​​moças.​​Filhas​​de​​Maria,​​elas​​são​​sujeitas​​à​​pureza.​​O​
​pudor​ ​é​ ​seu​ ​ornamento.​ ​A​ ​virgindade​ ​no​ ​casamento​ ​é​​seu​​capital​​mais​​precioso.​
​Elas​ ​devem​​se​​defender​​da​​sedução​​e​​do​​estupro,​​que,​​entretanto,​​é​​praticado​​por​
​bandos​ ​de​ ​jovens​ ​em​ ​busca​ ​de​ ​iniciação.​ ​Moças​ ​sozinhas​ ​à​ ​noite​ ​precisam​ ​ter​
​cuidado.​ ​Não​ ​estão​ ​mais​ ​protegidas​ ​do​ ​que​ ​as​ ​mulheres​ ​na​ ​cidade​ ​noturna​
​moderna. O corpo das mulheres está em perigo (Perrot, 2019, p. 64-5).​

​Nesse​​contexto,​​o​​que​​temos​​é​​a​​exaltação​​de​​um​​modelo​​feminino​​específico,​​o​

​qual​ ​fora​ ​moldado​ ​pela​ ​Igreja,​ ​portanto​ ​por​ ​homens,​ ​já​ ​que​ ​estes​ ​sempre​ ​lideraram​ ​o​

​cristianismo.​ ​Ou​ ​seja,​ ​se,​ ​e​ ​somente​ ​se,​ ​as​ ​mulheres​ ​seguissem​ ​esse​ ​modelo​ ​mariano​ ​de​

​pureza​​por​​eles​​estabelecido,​​seriam​​apreciadas,​​embora​​sempre​​destinadas​​à​​subserviência​​e​

​submissão,​ ​até​ ​mesmo​ ​quando​ ​eram​ ​violadas​ ​estavam​ ​sob​ ​o​ ​olhar​ ​impiedoso​ ​dessa​

​sociedade,​ ​que​ ​além​ ​de​ ​não​ ​ser​ ​um​ ​lugar​ ​seguro​ ​era​ ​um​ ​ambiente​ ​acusatório,​ ​como​ ​já​

​mencionamos.​

​Diferentemente​​do​​que​​se​​poderia​​imaginar​​a​​partir​​dos​​valores​​estabelecidos​​no​

​medievo​​com​​relação​​à​​posição​​da​​mulher​​e​​ao​​lugar​​dado​​ao​​sexo​​para​​o​​gênero​​feminino,​



​158​

​não​ ​há​ ​momentos​ ​na​ ​narrativa​ ​em​ ​que​ ​se​ ​observe,​ ​por​ ​parte​ ​de​ ​Isolda,​ ​algum​ ​pudor​ ​ou​

​arrependimento pela relação amorosa e sexual mantida com Tristão.​

​Nesse​ ​sentido,​ ​podemos​​inferir​​que​​a​​personagem​​extrapola​​os​​valores​​vigentes​

​no​​medievo.​​Ela​​simplesmente​​não​​se​​encaixa​​no​​modelo​​de​​mulher​​daquele​​contexto,​​pois​

​nos​​parece​​traçar​​seu​​próprio​​caminho,​​ora​​vivenciando​​um​​amor​​clandestino​​e​​promovendo​

​uma​ ​série​ ​de​ ​acontecimentos​ ​para​​preservar​​essa​​relação,​​ora​​decidindo​​voltar​​para​​o​​reino​

​depois de vivenciar a paixão na floresta, ou ainda indo ao encontro final com seu amado.​

​Desse​ ​modo,​ ​trataremos​ ​adiante​ ​dos​ ​imaginários​ ​de​ ​dama​ ​e​ ​bruxa​ ​a​ ​partir​ ​da​

​visão sobre a mulher no medievo e na cultura celta com vistas à personagem Isolda.​

​5.3 Muito da bruxa, um pouco da dama: Isolda nas margens de uma, limites da outra​

​Eu as invoco, pelo conjuro que pregam​
​Sabendo ou não sua origem, digam-me!​
​Ainda que soltem ventos​
​para despencar​
​Sobre igrejas, ainda que​
​atormentem ondas​
​Para atritar e destroçar frágeis navios,​
​Ainda que o milho apodreça​
​e bosques caiam,​
​Ainda que castelos despenquem​
​em seus guardas,​
​Ainda que palácios e​
​masmorras afundem​
​Suas frontes sobre​
​as próprias fundações,​
​Ainda que os ricos germes​
​naturais sucumbam,​
​Fartando assim a ânsia​
​da própria morte,​
​Respondam-me​
​(Shakespeare​​In:​​Hutton, 2021, p. 524).​

​A​ ​epígrafe​ ​de​ ​abertura​ ​desta​ ​seção​​é​​um​​trecho​​de​​The​​Witches​​of​​Macbeth​​,​​de​

​William​​Shakespeare.​​Na​​história,​​existem​​três​​bruxas​​com​​poderes​​macabros​​e​​responsáveis​

​por​ ​predizerem​ ​o​ ​futuro​ ​de​ ​Macbeth,​ ​que​ ​as​ ​invoca​ ​com​ ​o​ ​intuito​ ​de​ ​saber​ ​sobre​ ​si.​ ​Elas​

​aparecem​​e​​são​​exatamente​​como​​no​​modelo​​estereotipado​​da​​bruxa​​que​​ainda​​chega​​até​​nós​

​na​ ​atualidade:​ ​estranhas,​ ​dotadas​ ​de​ ​poderes​ ​e​ ​aparentando​ ​maldade.​ ​Por​ ​conta​ ​desse​

​imaginário​​em​​torno​​da​​figura​​da​​bruxa,​​durante​​a​​Inquisição,​​período​​em​​que​​as​​mulheres,​

​cujo​​conhecimento​​fosse​​minimamente​​relacionado​​a​​elementos​​naturais,​​eram​​capturadas​​e​

​mortas.​



​159​

​Isolda​​não​​está​​inserida​​nesse​​espaço​​temporal,​​pois​​o​​imaginário​​no​​qual​​se​​dá​​a​

​narrativa​​dos​​amantes​​das​​cornualhas​​é​​um​​período​​em​​que​​as​​mulheres​​não​​desfrutavam​​de​

​liberdade,​ ​nem​ ​de​ ​muito​ ​prestígio,​ ​em​ ​sua​ ​maioria,​ ​porém​ ​não​ ​foi​ ​um​ ​momento​ ​de​

​criminalização​ ​do​ ​feminino​ ​de​​forma​​tão​​evidente​​como​​ocorreu​​na​​Inquisição.​​Contudo,​​a​

​concepção​ ​de​ ​bruxa​ ​por​​nós​​apontada​​para​​a​​personagem​​nos​​coloca​​diante​​da​​necessidade​

​de​ ​compreensão​ ​do​ ​que​ ​esse​ ​vocábulo​ ​foi​ ​e​ ​continua​ ​sendo​ ​para​ ​a​ ​mulher​ ​ao​ ​longo​ ​da​

​história.​

​Se​​pensarmos​​na​​personagem​​de​​Bédier,​​Isolda​​não​​chegou​​a​​ser​​queimada,​​mas​

​foi​ ​condenada​ ​a​ ​essa​ ​morte,​ ​ela​ ​também​ ​não​ ​foi​ ​violada​ ​por​ ​cem​ ​leprosos,​ ​mas​ ​foi​

​condenada​ ​a​ ​esse​ ​destino,​ ​não​ ​foi​ ​ferida​ ​em​ ​brasa,​ ​mas​ ​precisou​ ​ser​ ​submetida​ ​a​ ​um​

​juramento​ ​dessa​ ​espécie.​ ​Tudo​ ​isso​ ​que​ ​quase​ ​aconteceu​ ​a​ ​Isolda​ ​foi​ ​porque​ ​ela​ ​é​ ​uma​

​personagem​​feminina​​e​​não​​estava​​cumprindo​​o​​que​​a​​sociedade​​esperava​​dela​​como​​mulher​

​e dama medieval.​

​A​ ​partir​ ​desse​​contexto,​​entendemos​​que​​precisamos​​compreender​​o​​período​​da​

​Inquisição,​​no​​que​​diz​​respeito​​a​​quem​​eram​​essas​​mulheres​​consideradas​​bruxas​​e​​por​​qual​

​motivo​ ​até​ ​hoje​ ​esse​ ​é​ ​um​ ​conceito​ ​tão​ ​contraditório.​ ​Para​ ​retomarmos​ ​a​ ​essa​ ​época,​ ​é​

​necessário​​voltarmos​​um​​pouco​​no​​tempo.​​Segundo​​Buckland​​(2019),​​as​​origens​​da​​bruxaria​

​datam​​de​​vinte​​e​​cinco​​mil​​anos​​atrás,​​quando​​o​​ser​​humano​​no​​Paleolítico​​dependia​​da​​caça​

​para sobreviver. Conforme o autor:​

​Apenas​ ​o​ ​sucesso​ ​na​ ​caçada​​garantia​​alimentos​​para​​comer,​​peles​​para​​aquecer​​e​
​abrigar,​​ossos​​para​​confeccionar​​ferramentas​​e​​armas.​​Naqueles​​dias,​​acreditava-se​
​numa​ ​multiplicidade​ ​de​ ​deuses.​ ​A​ ​natureza​ ​era​ ​impressionante.​ ​Graças​ ​à​
​reverência​​e​​ao​​respeito​​pelo​​vento​​impetuoso,​​pelo​​violento​​relâmpago,​​pela​​veloz​
​correnteza,​​o​​ser​​humano​​deu​​nome​​a​​cada​​espírito,​​fez​​de​​cada​​uma​​divindade…​
​um​​deus.​​Isso​​é​​o​​que​​chamamos​​de​​“animismo”.​​Um​​deus​​controlava​​o​​vento.​​Um​
​deus​​controlava​​o​​céu.​​Um​​deus​​controlava​​as​​águas.​​Mas,​​acima​​de​​tudo,​​um​​deus​
​controlava​​as​​caçadas,​​tão​​importantes…​​um​​Deus​​da​​caça.​​A​​maioria​​dos​​animais​
​caçados​ ​tinham​ ​chifres,​ ​por​ ​isso​ ​o​ ​ser​​humano​​primitivo​​representava​​o​​Deus​​da​
​caça​​com​​chifres.​​Essa​​foi​​a​​primeira​​vez​​que​​a​​magia​​se​​mesclou​​com​​os​​primeiros​
​passos vacilantes da religião (Buckland, 2019, p. 30).​

​O​ ​estudioso​ ​defende​ ​a​​ideia​​de​​bruxaria​​intrinsecamente​​ligada​​à​​de​​magia,​​por​

​sua​​vez​​também​​mesclada​​à​​de​​religião.​​Desse​​modo,​​o​​emaranhado​​entre​​deuses​​associados​

​a​​elementos​​da​​natureza,​​a​​necessidade​​de​​crença​​e​​o​​maravilhoso​​que​​envolvia​​todos​​esses​

​componentes se fundem de alguma maneira.​

​Quando​ ​a​ ​rainha,​ ​mãe​ ​de​ ​Isolda,​ ​prepara​ ​o​ ​filtro​ ​mágico​​da​​paixão,​​o​​faz​​“por​

​ciência​​e​​magia”​​(Bédier,​​1988,​​p.​​27),​​ou​​seja,​​conhece​​as​​ervas​​e​​seus​​usos​​e​​acredita​​que​

​elas​ ​podem​ ​interferir​ ​magicamente​ ​no​ ​sentimento​ ​que​ ​a​ ​filha​ ​teria​ ​pelo​ ​rei​ ​e​ ​ele​ ​por​ ​ela.​



​160​

​Desse​​modo,​​aqui​​não​​há​​a​​evidência​​da​​religião,​​porém​​invoca-se​​a​​magia​​e​​acrescenta-se​​a​

​ciência.​

​O autor dá continuidade a esse raciocínio:​

​A​ ​primeira​ ​forma​ ​de​ ​magia​ ​foi​ ​talvez​ ​a​ ​variedade​ ​simpática​​41​​.​ ​Coisas​ ​parecidas​
​tinham​ ​efeitos​ ​parecidos,​ ​pensava-se;​ ​semelhante​ ​atrai​ ​semelhante.​ ​Se​ ​fizessem​
​uma​ ​estatueta​ ​de​ ​bisão​ ​em​ ​argila​ ​e​ ​de​ ​tamanho​ ​natural​ ​e​ ​ela​ ​fosse​ ​“atacada”​ ​e​
​“morta”,​ ​então​ ​a​ ​caça​ ​a​ ​um​ ​bisão​ ​de​ ​verdade​ ​terminaria​ ​na​ ​morte​ ​do​​animal.​​O​
​ritual​​mágico-religioso​​surgiu​​quando​​um​​homem​​das​​cavernas​​se​​cobriu​​com​​uma​
​pele​​e​​uma​​máscara​​com​​chifres​​e​​representou​​o​​deus​​da​​caça,​​liderando​​o​​ataque.​
​Existem​​ainda​​pinturas​​rupestres​​representando​​tais​​rituais,​​assim​​como​​estatuetas​
​em​​argila​​de​​bisões​​e​​ursos​​transpassados​​por​​lanças.​​Esse​​deus​​da​​caça​​tinha​​uma​
​deusa​ ​consorte,​ ​mas​ ​qual​ ​dos​ ​dois​ ​surgiu​ ​primeiro​ ​(ou​ ​evoluíram​ ​juntos)​​não​​se​
​sabe​ ​nem​ ​é​ ​relevante.​ ​Para​ ​que​ ​houvesse​ ​animais​ ​para​ ​caçar,​ ​era​​preciso​​que​​os​
​animais​​fossem​​férteis.​​Para​​que​​a​​tribo​​sobrevivesse​​(e​​a​​taxa​​de​​mortalidade​​era​
​bem​ ​alta​ ​naqueles​​dias),​​era​​preciso​​que​​homens​​e​​mulheres​​fossem​​férteis.​​Mais​
​uma​​vez​​a​​magia​ ​simpática​ ​era​​utilizada:​​faziam-se​​estatuetas​​de​​argila​​de​​animais​
​se​ ​acasalando​ ​e​ ​realizavam-se​ ​rituais​ ​em​ ​que​ ​os​ ​membros​ ​da​ ​tribo​ ​copulavam​
​(Buckland, 2019, p. 30-1).​

​Podemos​ ​afirmar,​ ​segundo​ ​nos​ ​fala​ ​o​ ​autor,​ ​que​ ​por​ ​meio​ ​da​ ​magia​ ​simpática​

​havia​​um​​direcionamento​​daqueles​​seres​​humanos​​para​​o​​uso​​de​​modelos​​direcionado​​a​​uma​

​determinada​​crença,​​reforçando​​assim​​a​​ideia​​de​​magia​​ligada​​à​​bruxaria​​e​​a​​ideia​​de​​crença​

​direcionada​ ​à​ ​religião.​ ​São​ ​conceitos​ ​que​ ​se​ ​vão​ ​fundindo​ ​naturalmente,​ ​se​ ​observarmos​

​bem.​

​O​ ​autor​ ​nos​ ​apresenta​ ​ainda​ ​muitas​ ​incidências​ ​de​ ​magia​ ​simpática​​,​ ​como​

​podemos observar adiante:​

​Ainda​ ​existem​ ​muitas​ ​representações​ ​esculpidas​ ​e​ ​modeladas​ ​da​ ​deusa​ ​da​
​fertilidade,​​em​​geral​​conhecidas​​como​​figuras​​de​​“Vênus”.​​A​​mais​​conhecida​​entre​
​elas​​é​​a​​Vênus​​de​​Willendorf,​​mas​​outros​​exemplos​​incluem​​a​​Vênus​​de​​Laussel,​​a​
​de​​Sireuil​​e​​a​​de​​Lespugne.​​Essas​​figuras​​têm,​​todas​​elas,​​um​​ponto​​em​​comum:​​os​
​atributos​​femininos​​são​​representados​​em​​enormes​​medidas,​​para​​enfatizá-los.​​Elas​
​têm​ ​seios​ ​pesados​ ​e​ ​flácidos,​ ​grandes​ ​nádegas,​ ​ventres​ ​muitas​ ​vezes​ ​volumoso,​
​como​ ​se​ ​estivessem​ ​grávidas,​ ​além​ ​de​​uma​​genitália​​exagerada.​​Há​​uma​​falta​​de​
​identidade​ ​com​ ​relação​ ​ao​ ​resto​ ​do​ ​corpo.​ ​O​ ​rosto​ ​não​ ​é​ ​definido​ ​e​​os​​braços​​e​
​pernas,​ ​quando​ ​existem,​ ​são​ ​apenas​ ​sugeridos.​ ​Isso​​evidencia​​o​​fato​​de​​que​​seus​
​criadores​​só​​estavam​​preocupados​​com​​a​​questão​​da​​fertilidade.​​A​​mulher​​é​​quem​
​carrega​​e​​nutre​​a​​prole.​​A​​Deusa​​era​​sua​​representação,​​como​​a​​grande​​Provedora​​e​
​Nutriz; Mãe Natureza ou Mãe Terra (Buckland, 2019, p. 30-1).​

​O​ ​autor​ ​nos​ ​mostra​ ​que​ ​a​ ​representação​ ​da​ ​deusa​ ​da​ ​fertilidade​​se​​dá​​a​​fim​​de​

​enaltecer​​a​​capacidade​​feminina​​de​​reprodução,​​daí​​a​​importância​​dada​​nessas​​produções​​aos​

​seios,​ ​ventre,​ ​genitália​ ​e​ ​ancas.​ ​Tal​ ​ocorrência​ ​não​ ​se​ ​dá​ ​de​ ​forma​ ​aleatória​ ​e​ ​sim​ ​no​

​41​ ​Segundo​ ​Buckland​ ​(2019),​ ​é​ ​interessante​ ​verificar​ ​que​ ​essa​ ​forma​ ​de​ ​magia​ ​simpática​ ​sobreviveu​ ​até​ ​os​
​tempos​ ​modernos.​ ​O​ ​estudioso​ ​explica​ ​que​ ​os​ ​indígenas​​Penobscot,​​por​​exemplo,​​menos​​de​​cem​​anos​​atrás,​
​usavam​​máscaras​​de​​cervo​​e​​chifres,​​quando​​realizavam​​rituais​​para​​o​​mesmo​​propósito.​​A​​Dança​​do​​Búfalo,​
​dos indígenas Mandan, é um outro exemplo (Buckland, 2019, p. 31).​



​161​

​momento​​em​​que​​a​​agricultura​​se​​desenvolvia,​​por​​isso​​a​​deusa​​estava​​diretamente​​ligada​​à​

​fertilidade​ ​dos​ ​campos,​ ​dos​ ​animais​ ​e​​da​​própria​​tribo,​​já​​que​​estes​​eram​​elementos​​que​​se​

​conectavam, coexistindo de comum acordo. Campbell (2015) também menciona:​

​Na​​arte​​da​​Antiga​​Idade​​da​​Pedra,​​no​​período​​das​​cavernas​​do​​sul​​da​​França​​e​​norte​
​da​ ​Espanha​ ​pintadas​ ​no​ ​Paleolítico,​ ​de​ ​30.000​ ​a​ ​10.000​ ​a.C.,​ ​o​ ​feminino​ ​está​
​representado​ ​naquelas​ ​pequenas​ ​estatuetas​ ​chamadas​ ​de​ ​“Vênus”,​ ​agora​ ​bem​
​conhecidas,​ ​e​ ​que​ ​mostram​​uma​​figura​​nua.​​Seu​​corpo​​é​​sua​​magia:​​ele​​invoca​​o​
​masculino​​e​​é​​também​​o​​vaso​​de​​toda​​vida​​humana.​​A​​magia​​feminina​​é,​​portanto,​
​básica​ ​e​ ​natural.​ ​O​ ​masculino,​ ​por​ ​outro​ ​lado,​ ​é​ ​sempre​ ​representado​​em​​algum​
​papel, desempenhando uma função, fazendo algo (Campbell, 2015, p. 18).​

​O​ ​autor​ ​também​ ​nos​ ​mostra​ ​como​ ​eram​ ​vistos​ ​a​ ​mulher​ ​e​ ​o​ ​homem​ ​naquele​

​tempo​ ​e​ ​a​ ​partir​ ​dos​ ​papéis​ ​que​ ​desempenhavam,​ ​ambos​ ​eram​ ​considerados​ ​importantes.​

​Também conforme Campbell (2015):​

​A​ ​vida​ ​naqueles​ ​tempos​ ​consistia​ ​de​ ​tribos​ ​caçadoras​ ​e​ ​coletoras.​ ​As​ ​mulheres​
​colhiam​ ​raízes,​​frutas​​e​​pegavam​​pequenos​​animais.​​Os​​homens​​se​​encarregavam​
​da​ ​caça​ ​perigosa​ ​de​ ​animais​ ​maiores​ ​e​ ​defendiam​ ​suas​ ​mulheres​ ​e​ ​filhas​ ​de​
​aventureiros​​-​​pois​​as​​mulheres,​​como​​se​​sabe,​​são​​valiosas​​e​​também​​constituem​
​um​​saque​​interessante.​​O​​arco​​e​​flecha​​não​​tinha​​sido​​inventado​​ainda.​​Os​​embates​
​de​​caça​​e​​luta​​aconteciam​​no​​corpo​​a​​corpo.​​E​​os​​animais​​eram​​enormes:​​mamutes​
​peludos,​ ​rinocerontes,​ ​ursos​ ​gigantes,​ ​manadas​ ​de​ ​gado,​ ​leões.​ ​Nessas​
​circunstâncias​​-​​e​​tais​​circunstâncias​​vinham​​imperando​​há​​centenas​​de​​milhares​​de​
​anos​​-​​é​​que​​os​​corpos​​que​​habitamos​​hoje​​evoluíram​​e​​estabeleceram​​suas​​funções​
​(Campbell, 2015, p. 19).​

​O​ ​autor​ ​explica,​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​suas​ ​pesquisas,​ ​que​ ​desde​​tempos​​remotos,​​tanto​​a​

​mulher​​quanto​​o​​homem​​são​​necessários,​​pois​​a​​depender​​das​​funções​​exercidas​​por​​ambos​

​as sociedades foram se desenvolvendo. Complementando este raciocínio, ele nos fala:​

​Assim​​se​​desenvolveu​​e​​se​​manteve​​uma​​divisão​​radical​​entre​​mundos​​e​​interesses​
​de​ ​mulheres​ ​e​ ​homens.​ ​Não​ ​houve​ ​apenas​ ​uma​ ​seleção​ ​biológica​ ​em​ ​ação,​​mas​
​também​ ​uma​ ​formação​ ​social​ ​que​ ​apontava​ ​em​ ​duas​ ​direções​​sociais​​totalmente​
​diferentes (Campbell, 2015, p. 19).​

​O​ ​autor​ ​evidencia​ ​que​ ​embora​ ​o​ ​feminino​ ​e​ ​o​ ​masculino​ ​desempenhem​ ​suas​

​funções​ ​na​ ​sociedade,​ ​ficando​ ​evidente​​assim​​a​​importância​​de​​ambos,​​já​​se​​pode​​perceber​

​uma​ ​divisão​ ​social​ ​entre​ ​eles​ ​que​ ​marcará​ ​suas​ ​existências​ ​ao​ ​longo​ ​da​ ​história​ ​da​

​humanidade e isso, muitas vezes, não se dá de forma pacífica, pois:​

​Há​ ​evidências​ ​de​ ​que​ ​entre​ ​as​​duas​​magias,​​do​​lado​​feminino​​e​​do​​masculino​​da​
​vida​ ​primitiva​ ​dos​ ​caçadores​ ​e​ ​coletores,​ ​havia​ ​não​ ​apenas​ ​alguma​ ​tensão,​ ​mas​
​também,​ ​por​ ​vezes,​ ​um​ ​irromper​ ​de​ ​violência​ ​física.​ ​Nas​ ​mitologias​ ​de​ ​várias​
​sociedades​​muito​​primitivas​​(os​​pigmeus​​do​​Congo,​​os​​ona​​da​​Terra​​do​​Fogo,​​entre​
​outros)​​vemos​​lendas​​do​​seguinte​​teor:​​na​​origem​​todo​​o​​poder​​mágico​​residia​​nas​
​mulheres.​ ​Os​ ​homens​ ​então​ ​assassinaram​ ​todas​ ​elas,​ ​mantendo​ ​vivas​ ​apenas​ ​as​
​meninas​ ​mais​ ​jovens,​​que​​nunca​​aprenderam​​o​​que​​suas​​mães​​sabiam,​​sendo​​que​
​os​ ​homens​ ​se​ ​apropriaram​ ​desse​ ​conhecimento.​ ​De​ ​fato,​ ​em​ ​um​ ​dos​ ​grandes​
​abrigos​ ​de​ ​moradia​ ​do​ ​Período​ ​Paleolítico​ ​no​​sul​​da​​França​​(em​​Laussel),​​foram​



​162​

​encontradas​​muitas​​estatuetas​​femininas​​quebradas,​​o​​que​​sugere​​que​​tenham​​sido​
​destruídas​ ​de​ ​propósito.​ ​Em​ ​geral,​​sempre​​que​​existe​​uma​​lenda​​masculina​​desse​
​tipo​ ​e​ ​uma​ ​sociedade​ ​masculina​ ​de​ ​ritos​ ​secretos,​ ​as​ ​mulheres​ ​são​ ​gravemente​
​intimidadas​​por​​um​​panteão​​de​​fantasmas​​inventados​​de​​propósito​​e​​que​​aparecem​
​(mascarados)​​quando​​os​​ritos​​masculinos​​são​​desempenhados.​​Contudo​​-​​e​​esta​​é​​a​
​grande​​surpresa​​-,​​podem​​ocorrer,​​em​​ocasiões​​muito​​raras​​e​​sagradas,​​cerimônias​
​de​​ritos​​masculinos​​nas​​quais​​as​​mulheres​​têm​​participação​​plena,​​e​​então​​surge​​a​
​verdade​​sagrada​​de​​que​​as​​mulheres,​​de​​fato,​​sabem​​tudo​​sobre​​os​​ritos​​masculinos​
​e​​elas​​mesmas​​continuam​​sendo​​reconhecidas​​como​​possuidoras​​do​​poder​​maior​​e​
​mais​ ​essencial.​ ​O​ ​outro​ ​sistema​ ​de​ ​crenças​ ​é​ ​secundário,​ ​estranho​ ​à​ ​natureza,​
​próprio​ ​da​ ​ordem​​social​​e​​aceito​​pelos​​membros​​de​​ambos​​os​​sexos​​num​​jogo​​de​
​faz de conta sofisticado e socialmente útil (Campbell, 2015, p. 20).​

​Desse​ ​modo,​ ​podemos​ ​observar​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​uma​ ​tensão​ ​entre​ ​masculino​ ​e​

​feminino​ ​se​ ​fazendo​ ​presente​ ​ao​ ​longo​ ​da​ ​existência​ ​humana,​ ​evidenciando​ ​que​​o​​homem​

​entra​ ​em​ ​conflito​ ​com​ ​a​ ​mulher​ ​na​ ​tentativa​ ​de​ ​exercer​ ​sua​ ​superioridade.​ ​Segundo​

​Campbell​ ​(2015),​ ​fica​ ​claro​ ​que​ ​a​ ​mulher,​ ​além​ ​de​ ​um​ ​ser​ ​essencial​ ​pertence​ ​a​ ​um​ ​poder​

​maior,​ ​sem​ ​o​ ​qual​ ​a​ ​sociedade​ ​não​ ​existiria,​ ​embora​ ​o​ ​homem​ ​também​ ​tenha​ ​sua​

​importância. Campbell (2015) acrescenta:​

​Foi​ ​só​ ​bem​ ​mais​ ​tarde​ ​na​ ​história​ ​da​ ​vida​ ​humana​​sobre​​a​​Terra​​que​​as​​artes​​da​
​domesticação​ ​de​ ​plantas​​e​​animais​​foram​​desenvolvidas,​​e​​com​​elas​​ocorreu​​uma​
​mudança​ ​em​​que​​a​​autoridade​​passou​​do​​lado​​masculino​​para​​o​​lado​​feminino​​da​
​equação​ ​biológica.​ ​As​ ​grandes​ ​preocupações​ ​não​ ​eram​ ​mais​ ​caçar​ ​e​ ​matar,​ ​mas​
​plantar​ ​e​ ​cultivar.​ ​Uma​ ​vez​ ​que​ ​a​ ​magia​ ​da​ ​Terra​ ​e​ ​a​ ​magia​ ​das​ ​mulheres​ ​é​ ​a​
​mesma​ ​-​ ​dar​ ​vida​ ​e​ ​nutri-la​ ​-,​ ​não​ ​só​ ​o​ ​papel​ ​da​ ​Deusa​ ​se​ ​tornou​ ​central​ ​na​
​mitologia,​ ​mas​ ​o​ ​prestígio​ ​das​ ​mulheres​ ​das​ ​vilas​ ​cresceu​ ​em​ ​igual​ ​medida​
​(Campbell, 2015, p. 21).​

​Dessa​ ​maneira,​ ​o​ ​autor​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​pensar​ ​que​ ​aquele​​foi​​um​​momento​​no​​qual​

​houve​ ​naquela​ ​estrutura​ ​social​ ​o​ ​estabelecimento​ ​de​ ​certa​ ​superioridade​ ​feminina.​ ​Mas​

​Buckland (2019) explica que:​

​O​ ​ano​ ​era​ ​dividido​ ​naturalmente​ ​em​ ​dois.​ ​No​ ​verão,​ ​os​ ​alimentos​ ​podiam​ ​ser​
​cultivados,​ ​e​ ​por​ ​isso​ ​a​ ​Deusa​ ​predominava;​ ​no​ ​inverno,​ ​homens​ ​e​ ​mulheres​
​tinham​​de​​se​​voltar​​para​​a​​caça,​​portanto​​o​​que​​predominava​​era​​a​​energia​​do​​Deus.​
​As​ ​demais​ ​divindades​ ​(do​ ​vento,​ ​do​ ​trovão,​ ​do​ ​relâmpago​ ​etc.)​ ​gradativamente​
​passaram​ ​para​ ​o​ ​segundo​ ​plano,​ ​adquirindo​ ​uma​ ​importância​ ​secundária​
​(Buckland, 2019, p. 32).​

​Dessa​ ​maneira,​ ​podemos​ ​entender​ ​haver​ ​uma​ ​certa​ ​repartição​ ​de​ ​poderes​ ​e​

​também​​na​​crença​​destinada​​à​​Deusa​​ou​​ao​​Deus,​​de​​acordo​​com​​o​​período​​do​​ano​​e​​a​​partir​

​da​ ​necessidade​ ​das​ ​pessoas.​ ​Ou​ ​seja,​ ​podemos​ ​dizer​ ​que​​havia​​uma​​disposição​​de​​poderes​

​para​​ambos​​os​​gêneros,​​a​​depender​​da​​condição​​e​​da​​demanda​​a​​ser​​considerada.​​O​​estudioso​

​afirma​ ​ainda​ ​que​ ​o​​desenvolvimento​​do​​ser​​humano​​está​​diretamente​​ligado​​ao​​da​​religião,​

​pois​​essas​​crenças​​acabaram​​por​​transformar-se​​naturalmente​​numa​​religião.​​Isso​​não​​se​​deu​

​de forma homogênea, ele explica:​



​163​

​Os​ ​seres​ ​humanos​ ​se​ ​espalharam​ ​pela​ ​Europa,​ ​levando​ ​com​ ​eles​ ​seus​ ​deuses.​ ​à​
​medida​ ​que​ ​surgiam​ ​países​ ​diferentes,​ ​o​ ​Deus​ ​e​ ​a​ ​Deusa​ ​eram​ ​denominados​ ​de​
​maneira​ ​diferente​ ​(embora​ ​nem​ ​sempre​​recebessem​​nomes​​totalmente​​diferentes;​
​algumas​​vezes,​​eles​​eram​​simples​​variações).​​Mas,​​ainda​​assim,​​eram,​​na​​essência,​
​as​ ​mesmas​ ​divindades​​42​​.​ ​Nessa​ ​época,​ ​o​ ​ser​ ​humano​ ​aprendeu​ ​não​ ​apenas​ ​a​
​cultivar​ ​os​ ​alimentos,​ ​mas​ ​também​ ​a​ ​estocá-los​ ​para​ ​o​ ​inverno.​ ​Logo​ ​a​ ​caça​
​tornou-se​ ​menos​​importante.​​O​​Deus​​Cornífero​​passou​​a​​ser​​visto​​mais​​como​​um​
​deus​​da​​natureza​​em​​geral,​​um​​deus​​da​​morte​​e​​de​​tudo​​que​​existe​​depois​​dela.​​A​
​Deusa​ ​ainda​ ​regia​ ​a​ ​Fertilidade​ ​e​ ​o​ ​Renascimento,​ ​pois​ ​práticas​ ​funerárias​ ​do​
​período​​mostram​​que​​se​​passou​​a​​acreditar​​na​​vida​​após​​a​​morte​​43​​.​​Não​​é​​difícil​​ver​
​como​ ​a​ ​vida​ ​após​ ​a​ ​morte​​surgiu.​​Na​​raiz​​disso,​​estavam​​os​​sonhos​​44​ ​(Buckland,​
​2019, p. 32).​

​Desse​ ​modo,​ ​foram​ ​surgindo​ ​rituais​ ​direcionados​ ​às​ ​caçadas,​ ​à​ ​fertilidade,​ ​às​

​necessidades​ ​de​ ​cada​ ​período​ ​do​ ​ano​ ​e​ ​assim​ ​foi​ ​se​ ​desenvolvendo​ ​uma​ ​espécie​ ​de​

​sacerdócio​​45​​,​ ​pois​ ​alguns​ ​eram​ ​escolhidos​ ​porque​ ​acreditava-se​ ​serem​ ​mais​ ​capazes​ ​de​

​comandarem tais rituais.​

​Traçando​ ​todo​ ​esse​ ​histórico​ ​da​ ​humanidade,​ ​podemos​ ​perceber​ ​as​ ​antigas​

​crenças,​ ​denominadas​ ​de​ ​Antiga​ ​Religião,​ ​passando​ ​por​​uma​​evolução​​natural​​e​​gradativa,​

​pois​​vários​​elementos​​foram​​se​​amalgamando​​ao​​longo​​do​​tempo.​​Isso,​​porém,​​não​​ocorreu​

​com​ ​o​ ​cristianismo,​ ​pois​ ​não​ ​houve​ ​o​ ​tempo​ ​de​ ​evolução​ ​para​ ​que​ ​este​ ​se​ ​consolidasse.​

​Conforme nos fala Buckland (2019):​

​Com​​o​​Cristianismo,​​não​​houve​​a​​imediata​​conversão​​em​​massa​​que​​muitas​​vezes​
​se​​sugere.​​O​​Cristianismo​​era​​uma​​religião​​criada​​pelo​​homem.​​(...)​​Países​​inteiros​
​foram​ ​classificados​ ​como​ ​cristãos,​ ​quando,​ ​na​ ​verdade,​ ​apenas​​seus​​governantes​

​45​ ​Em​​algumas​​regiões​​da​​Europa,​​esses​​líderes​​rituais,​​ou​​Sacerdotes​​e​​Sacerdotisas,​​tornaram-se​​conhecidos​
​como​​os​ ​Wicca​ ​-​​os​​“sábios”.​​Na​​verdade,​​na​​Inglaterra,​​na​​época​​dos​​reis​​anglo-saxões,​​o​​rei​​nunca​​pensaria​
​em​ ​agir​ ​em​ ​relação​ ​a​ ​um​ ​assunto​ ​importante​ ​sem​ ​consultar​ ​o​ ​Witan​​,​ ​o​ ​Conselho​ ​dos​ ​Sábios.​ ​E​ ​os​ ​Wicca​
​precisavam​ ​ser​ ​realmente​ ​sábios.​ ​Eles​ ​não​ ​apenas​ ​conduziam​ ​os​ ​rituais​ ​religiosos,​ ​mas​ ​também​ ​deviam​ ​ter​
​conhecimento​​de​​ervas,​​magia​​e​​adivinhação;​​eram​​médicos,​​advogados,​​magos​​e​​sacerdotes.​​Para​​o​​povo,​​os​
​Wicca​​eram​​os​​embaixadores​​entre​​eles​​e​​os​​deuses.​​Mas,​​nos​​grandes​​festivais,​​quase​​se​​tornavam​​os​​próprios​
​deuses (Buckland, 2019, p. 34).​

​44​ ​A​​raiz​​estava​​nos​​sonhos​​porque​​acreditava-se​​que​​dormir​​era​​como​​estar​​morto​​por​​algum​​tempo.​​Quando​​o​
​homem​​dormia,​​ele​​estava,​​aos​​olhos​​de​​sua​​família​​e​​seus​​amigos,​​como​​morto.​​É​​verdade​​que,​​no​​sono,​​ele​
​ocasionalmente​​se​​movia​​e​​respirava,​​mas,​​com​​exceção​​disso,​​estava​​sem​​vida.​​Ainda​​assim,​​quando​​acordava​
​ele​​podia​​contar​​que​​tinha​​passado​​a​​noite​​caçando​​na​​floresta.​​Podia​​contar​​que​​havia​​encontrado​​e​​conversado​
​com​ ​amigos​ ​que,​ ​na​ ​verdade,​ ​estavam​ ​mortos.​ ​Os​ ​outros​ ​com​ ​quem​ ​ele​ ​falava​ ​podiam​ ​acreditar​ ​nele,​ ​pois​
​também​​tinham​​vivenciado​​esses​​mesmos​​sonhos.​​Eles​​sabiam​​que​​ele​​não​​havia​​tirado​​os​​pés​​da​​caverna,​​mas​
​também​​sabiam​​que​​ele​​não​​estava​​mentindo.​​Parecia​​que​​o​​mundo​​dos​​sonhos​​era​​um​​mundo​​material.​​Havia​
​árvores​ ​e​ ​montanhas,​ ​animais​ ​e​ ​pessoas.​​Até​​os​​mortos​​estavam​​lá,​​parecendo​​imutáveis​​muitos​​anos​​após​​a​
​morte.​​Nesse​​outro​​mundo,​​portanto,​​o​​homem​​devia​​precisar​​das​​mesmas​​coisas​​de​​que​​precisava​​nesse​​mundo​
​(Buckland, 2019, p. 33-4).​

​43​ ​Com​​relação​​a​​essa​​crença​​de​​vida​​após​​a​​morte,​​os​​gravetianos​​(22000-18000​​a.​​C.)​​foram​​inovadores​​nesse​
​aspecto.​ ​Enterravam​ ​seus​ ​mortos​ ​completamente​ ​vestidos​ ​e​ ​ornamentados​ ​e​ ​espalhavam​ ​sobre​ ​eles​ ​ocre​
​vermelho​ ​(hematita​ ​ou​ ​peróxido​ ​de​ ​ferro),​ ​para​ ​lhes​​devolver​​a​​aparência​​da​​vida.​​Membros​​de​​uma​​mesma​
​família​ ​eram​ ​muitas​ ​vezes​ ​enterrados​ ​sob​​a​​lareira​​do​​local​​onde​​moravam,​​para​​que​​ficassem​​próximos​​dos​
​familiares.​ ​Os​ ​homens​ ​eram​ ​enterrados​ ​com​ ​suas​ ​armas;​ ​às​ ​vezes,​ ​até​ ​com​ ​seu​ ​cachorro​ ​-​ ​tudo​ ​de​ ​que​ ​ele​
​pudesse precisar na vida após a morte (Buckland, 2019, p. 32-3).​

​42​ ​Esse​ ​fato​ ​é​ ​muito​ ​bem​ ​ilustrado​ ​na​ ​Bretanha,​ ​no​ ​sul​ ​da​ ​Inglaterra.​ ​O​ ​Deus​ ​Cornífero​ ​é​ ​conhecido​​como​
​Cernunnos​​(literalmente​​“o​​chifrudo”).​​No​​norte​​do​​país,​​o​​mesmo​​deus​​é​​chamado​​de​​Cerne,​​uma​​forma​​mais​
​abreviada do mesmo nome. E ainda, em outra região, o mesmo nome tornou-se Herne (Buckland, 2019, p. 32).​



​164​

​haviam​ ​adotado​ ​a​​nova​​religião,​​e​​com​​frequência​​apenas​​de​​maneira​​superficial.​
​Em​ ​toda​ ​a​ ​Europa,​ ​a​ ​Antiga​ ​Religião,​ ​em​ ​suas​ ​muitas​ ​e​ ​variadas​ ​formas,​ ​ainda​
​permaneceu pelos primeiros mil anos do Cristianismo​​46​ ​(Buckland, 2019, p. 34).​

​Ou​ ​seja,​ ​não​ ​houve​ ​num​ ​primeiro​ ​momento​ ​o​ ​tempo​ ​necessário​ ​para​ ​que​ ​o​

​cristianismo​​47​ ​se​ ​construísse​ ​naturalmente,​ ​então​ ​a​ ​forma​ ​encontrada​ ​para​ ​isso​ ​era​

​desacreditar e demonizar a Antiga Religião.​

​A​ ​forma​ ​encontrada​ ​pelos​ ​fomentadores​ ​e​ ​defensores​ ​do​ ​Cristianismo​ ​para​

​desacreditar​​a​​Antiga​​Religião​​foi​​relacioná-la​​ao​​mal,​​assim​​passou-se​​a​​construir​​um​​vasto​

​imaginário​ ​que​ ​corroborava​ ​com​ ​essa​ ​ideia.​ ​Desse​ ​modo,​ ​elementos​ ​pagãos​ ​rapidamente​

​foram​ ​relacionados​ ​à​​feitiçaria,​​por​​sua​​vez​​relacionados​​à​​figuração​​do​​mal,​​conforme​​nos​

​fala Schmitt (2017):​

​Se​​o​​cristianismo​​pouco​​a​​pouco​​imprimiu​​sua​​marca​​própria​​à​​feitiçaria,​​esta,​​sob​
​formas​ ​sem​ ​dúvidas​ ​diferentes,​ ​não​ ​era​ ​desconhecida​ ​de​ ​culturas​​anteriores.​​Em​
​Roma,​ ​enquanto​ ​a​ ​religião​ ​oficial​ ​concentrava-se​ ​cada​ ​vez​ ​mais​ ​no​ ​culto​ ​ao​
​imperador​ ​divinizado,​ ​a​ ​prática​ ​de​ ​malefícios​ ​e​ ​encantamentos​ ​(defixiones)​ ​foi​
​sendo​​progressivamente​​assimilada​​ao​​crime​​de​​lesa-majestade.​​Quando​​no​​século​
​IV,​ ​o​ ​cristianismo​ ​tornou-se​ ​religião​ ​oficial​ ​e​ ​depois​ ​única​ ​do​ ​Império,​ ​os​
​malefícios,​​a​​magia,​​a​​adivinhação​​e​​a​​necromancia​​foram​​reprimidos​​na​​condição​
​de​​manifestações​​ou​​sobrevivências​​intoleráveis​​da​​idolatria​​pagã.​​Para​​os​​pais​​da​
​Igreja​ ​e​ ​os​ ​primeiros​ ​concílios,​ ​a​ ​Bíblia​​fornecia,​​com​​base​​em​​casos​​como​​o​​da​
​pitonisa​​de​​Endor​​(I​​Samuel​​28)​​e​​de​​Simão,​​o​​Mago​​(Atos​​dos​​Apóstolos​​8,​​9-25),​
​entre​ ​outros,​ ​os​ ​argumentos​ ​necessários​ ​para​ ​rechaçar​ ​essas​ ​práticas,​ ​as​ ​magias​
​negras​​48​ ​do​ ​paganismo.​ ​Mas,​ ​sobretudo,​ ​ela​ ​oferecia​ ​uma​ ​nova​ ​interpretação​ ​do​

​48​ ​Magia​​negra​​é​​hoje​​considerado​​um​​termo​​racista.​​Poderíamos​​substituir​​por​​magia​​do​​mal​​ou​​magia​​nefasta.​
​A​​origem​​da​​dualidade​​entre​​branco​​e​​preto​​-​​também​​vista​​em​​outros​​idiomas​​-​​é​​cultural​​e​​está​​vinculada​​à​
​ascensão​ ​do​ ​Cristianismo,​ ​como​ ​aponta​ ​a​​doutora​​em​​comunicação​​e​​professora​​universitária​​Kelly​​Quirino.​
​Ela​​afirma​​que​​historicamente,​​a​​adjetivação​​do​​preto​​ou​​negro​​com​​algo​​relacionado​​às​​trevas​​vem​​do​​Velho​
​Testamento,​​no​​qual​​a​​pureza​​e​​o​​angelical​​também​​são​​vinculados​​ao​​símbolo​​branco.​​É​​diferente​​da​​Grécia​​e​
​outras​ ​civilizações​ ​antigas,​ ​nas​ ​quais​ ​bem​ ​e​ ​mal​ ​não​ ​eram​ ​apresentados​ ​de​ ​forma​ ​maniqueísta.​ ​Nestas,​ ​o​
​homem​​é​​tido​​como​​ser​​complexo​​e​​que​​carrega​​em​​si​​ambos.​​Quirino​​acrescenta​​que​​a​​perspectiva​​bíblica​​foi​
​utilizada​​para​​sustentar​​a​​colonização​​das​​Américas​​e​​justificar​​a​​escravidão​​do​​povo​​africano.​​A​​ideia​​era​​de​

​47​ ​Não​​houve​​tempo​​para​​que​​o​​Cristianismo​​assentasse​​na​​mentalidade​​das​​pessoas.​​Tanto​​é​​assim,​​que​​foram​
​adotados​ ​de​ ​maneira​ ​mais​ ​definitiva​ ​conceitos​ ​de​ ​outras​ ​religiões.​ ​A​ ​ideia​ ​da​ ​Trindade,​ ​por​ ​exemplo,​ ​foi​
​extraída​​da​​antiga​​tríade​​egípcia.​​Osíris,​​Isis​​e​​Hórus​​tornaram-se​​Deus,​​Maria​​e​​Jesus.​​O​​dia​​25​​de​​dezembro​
​como​​nascimento​​de​​Jesus​​foi​​emprestado​​do​​Mitraísmo​​-​​que​​também​​defendia​​a​​segunda​​vinda​​de​​Cristo​​e​​o​
​ato​ ​de​ ​“comer​ ​o​ ​corpo​ ​e​ ​beber​ ​o​ ​sangue​ ​de​ ​Deus”.​ ​Em​ ​muitas​ ​religiões​ ​do​ ​mundo​ ​antigo​ ​encontram-se​
​concepções imaculadas e o sacrifício do deus pela salvação do ser humano (Buckland, 2019, p. 35).​

​46​ ​Uma​ ​tentativa​ ​de​​conversão​​em​​massa​​ao​​Cristianismo​​foi​​feita​​pelo​​Papa​​Gregório,​​o​​Grande.​​Ele​​achava​
​que​​erigir​​igrejas​​nos​​lugares​​de​​templos​​pagãos,​​onde​​as​​pessoas​​já​​estavam​​acostumadas​​a​​se​​reunir,​​era​​uma​
​forma​​de​​fazer​​com​​que​​elas​​frequentassem​​as​​novas​​igrejas​​cristãs.​​Ele​​instruiu​​os​​bispos​​a​​destruir​​os​​“ídolos”​
​e​​jogar​​água​​benta​​nesses​​templos​​e​​dedicá-los​​ao​​deus​​cristão.​​Em​​grande​​medida,​​Gregório​​foi​​bem-sucedido.​
​As​​pessoas,​​no​​entanto,​​não​​eram​​tão​​ingênuas​​quanto​​ele​​pensava.​​Quando​​as​​primeiras​​igrejas​​cristãs​​foram​
​construídas,​ ​os​ ​únicos​ ​disponíveis​ ​para​ ​construí-las​ ​eram​ ​os​ ​próprios​ ​pagãos.​ ​Ao​ ​ornamentar​ ​as​ ​igrejas,​ ​os​
​pedreiros​ ​e​ ​escultores​ ​claramente​ ​incorporaram​ ​à​ ​decoração​ ​figuras​ ​de​ ​suas​ ​próprias​ ​divindades.​ ​Dessa​
​maneira,​ ​mesmo​ ​sendo​ ​obrigadas​ ​a​ ​ir​ ​às​ ​igrejas,​ ​as​ ​pessoas​ ​ainda​ ​podiam​ ​cultuar​ ​seus​ ​próprios​ ​deuses​ ​ali.​
​Muitas​​dessas​​figuras​​existem​​até​​hoje.​​A​​Deusa​​é​​geralmente​​representada​​como​​uma​​divindade​​da​​fertilidade,​
​com​ ​as​ ​pernas​ ​abertas​ ​e​ ​a​ ​genitália​ ​de​ ​tamanho​ ​maior​ ​do​ ​que​ ​o​ ​natural.​ ​Essas​ ​figuras​ ​são​ ​geralmente​
​conhecidas​ ​como​ ​Shiela-na-gigs​​.​ ​O​ ​Deus​ ​é​ ​representado​ ​com​ ​chifres​ ​e​ ​cercado​ ​de​ ​folhas;​ ​ele​ ​é​ ​conhecido​
​como​​uma​​“máscara​​de​​folhas”​​e​​como​​“Jack​​of​​the​​Green”​​ou​​“Robin​​o’​​the​​Woods.​​Essas​​figuras​​do​​antigo​
​Deus​​não​​devem​​ser​​confundidas​​com​​as​​gárgulas,​​figuras​​monstruosas​​esculpidas​​nos​​quatro​​cantos​​das​​torres​
​das igrejas, para assustar os demônios (Buckland, 2019, p. 34-5).​



​165​

​infortúnio,​​em​​substituição​​à​​invocação​​da​​influência​​maligna​​dos​​“demônios”​​do​
​paganismo​​greco-romano,​​avançando​​duas​​inovações​​de​​considerável​​importância.​
​De​​uma​​parte,​​a​​ideia​​de​​falta​​original​​e,​​prolongando-a,​​as​​do​​pecado,​​da​​liberdade​
​e​ ​da​ ​responsabilidade​ ​individual​ ​dos​ ​pecadores.​ ​Fazer​ ​o​ ​mal​ ​consistiria​ ​dali​ ​em​
​diante​​para​​os​​homens,​​e​​particularmente​​para​​os​​feiticeiros,​​um​​ato​​voluntário​​que​
​torna​ ​seu​ ​autor​ ​um​ ​cúmplice​ ​do​ ​Tentador.​ ​De​ ​outra​ ​parte,​ ​no​ ​centro​ ​do​ ​drama​
​cristão​​do​​Bem​​e​​do​​Mal,​​impôs-se​​a​​figura​​de​​Satã,​​do​​Diabo,​​espécie​​de​​soberano​
​das​ ​trevas​ ​e​ ​da​ ​ilusão,​ ​ainda​ ​que​ ​sempre​ ​submetido​ ​a​ ​Deus.​ ​Desde​ ​o​ ​século​ ​V,​
​pode-se​ ​dizer​​que​​o​​cenário​​estava​​pronto,​​mesmo​​que​​ainda​​se​​estivesse​​distante​
​da “caça às feiticeiras” (Schmitt, 2017, p. 475-6).​

​O​​cenário​​se​​desenhava​​para​​que​​qualquer​​ato​​em​​torno​​de​​elementos​​de​​magia​

​ou​​crença​​pagã​​fossem​​vistos​​como​​nefastos,​​o​​próprio​​retrato​​do​​mal.​​Os​​disseminadores​​do​

​cristianismo​​foram​​desenhando​​a​​dualidade​​bem/mal​​de​​tal​​modo​​que​​se​​autodenominavam​

​representantes do bem e caracterizavam os não cristãos como os do mal.​

​Outrossim Buckland (2019) nos fala:​

​Naqueles​ ​primeiros​ ​tempos,​ ​quando​ ​o​ ​Cristianismo​ ​estava​ ​lentamente​ ​ganhando​
​forças,​ ​a​ ​Antiga​ ​Religião​ ​-​ ​os​ ​wiccanos​ ​e​ ​outros​ ​pagãos​ ​-​ ​eram​ ​seus​ ​rivais.​ ​É​
​natural​​que​​se​​queira​​eliminar​​um​​rival,​​e​​a​​Igreja​​não​​poupou​​esforços​​para​​fazer​
​exatamente​​isso.​​Costuma-se​​dizer​​que​​os​​deuses​​de​​uma​​antiga​​religião​​se​​tornam​
​demônios​​da​​nova.​​E​​esse​​foi​​certamente​​o​​caso​​aqui.​​O​​Deus​​da​​Antiga​​Religião​
​era​​um​​deus​​cornífero.​​Portanto,​​aparentemente,​​era​​o​​demônio​​cristão.​​Aos​​olhos​
​da​ ​Igreja,​ ​os​ ​pagãos​ ​eram​ ​obviamente​ ​adoradores​ ​do​ ​Demônio!​ ​Esse​ ​tipo​ ​de​
​raciocínio​ ​é​ ​usado​ ​pela​ ​Igreja​ ​ainda​ ​hoje.​ ​Os​ ​missionários,​ ​particularmente,​
​tendiam​​a​​rotular​​todas​​as​​tribos​​primitivas​​que​​encontravam​​como​​adoradores​​do​
​Demônio,​ ​apenas​ ​porque​​as​​tribos​​cultuavam​​um​​deus​​ou​​deuses​​que​​não​​eram​​o​
​deus​ ​cristão.​ ​Não​ ​fazia​ ​diferença​ ​que​ ​as​ ​pessoas​ ​fossem​ ​boas,​ ​felizes​ ​e​ ​muitas​
​vezes​​vivessem​​melhor​​do​​ponto​​de​​vista​​moral​​e​​ético​​do​​que​​a​​vasta​​maioria​​dos​
​cristãos… elas tinham que ser convertidas (Buckland, 2019, p. 35-6).​

​Foi​ ​assim​ ​também​ ​que​ ​se​ ​iniciou​ ​a​ ​acusação​ ​contra​ ​as​ ​mulheres​ ​conhecidas​

​como​​bruxas,​​donas​​de​​conhecimentos​​sobre​​a​​natureza​​e​​consideradas​​sábias.​​Elas​​passaram​

​a​​ser​​frequentemente​​associadas​​ao​​demônio​​49​​,​​por​​serem​​figuras​​que​​os​​cristãos​​passaram​​a​

​compreender como adversárias. Buckland (2019) acrescenta:​

​À​ ​medida​ ​que​ ​o​ ​Cristianismo​ ​gradativamente​ ​se​ ​fortalecia,​ ​a​ ​Antiga​ ​Religião​
​perdia​ ​terreno.​ ​Na​ ​época​ ​da​ ​Reforma,​ ​ela​ ​só​ ​existia​ ​em​ ​regiões​​remotas​​da​​área​

​49​ ​O​​Demônio​​é​​considerado​​por​​Buckland​​(2019)​​uma​​invenção​​cristã,​​já​​que​​não​​há​​nenhuma​​menção​​a​​ele​
​antes​ ​do​ ​Novo​ ​Testamento.​ ​Na​ ​verdade,​ ​segundo​ ​ele,​ ​é​ ​interessante​ ​notar​ ​que​ ​todo​ ​o​ ​conceito​ ​de​ ​maldade​
​associado​​ao​​Demônio​​decorre​​de​​um​​erro​​de​​tradução.​​A​​palavra​​original​​hebraica​ ​Ha-satan​​,​​que​​aparece​​no​
​Velho​ ​Testamento,​ ​e​​a​​palavra​​grega​ ​diabolos​​,​ ​do​​Novo​​Testamento,​​significam​​simplesmente​​“oponente”​​ou​
​“adversário”.​​É​​preciso​​lembrar​​que​​a​​ideia​​de​​dividir​​o​​Poder​​Supremo​​em​​dois​​-​​o​​bem​​e​​o​​mal​​-​​é​​de​​uma​
​civilização​​avançada​​e​​complexa.​​Os​​deuses​​antigos,​​ao​​longo​​de​​todo​​o​​seu​​gradativo​​desenvolvimento,​​eram​
​muito​ ​“humanos”,​ ​o​ ​que​ ​significa​ ​que​ ​tinham,​ ​por​ ​natureza,​ ​um​ ​lado​ ​bom​ ​e​ ​um​ ​lado​ ​mal.​ ​Foi​ ​a​ ​ideia​ ​de​
​divindade​​construída​​apenas​​de​​bondade​​e​​amor​​que​​tornou​​necessário​​o​​surgimento​​de​​um​​antagonista.​​Essa​
​visão​ ​de​ ​um​ ​deus​ ​construído​ ​apenas​ ​de​ ​bondade​ ​foi​ ​desenvolvida​ ​por​ ​Zoroastro​ ​(Zaratustra),​ ​na​ ​Pérsia,​ ​no​
​século​ ​VII​ ​BCE.​ ​A​ ​Ideia​ ​disseminou-se​ ​posteriormente​​para​​o​​oeste​​e​​foi​​adotada​​pelo​​Mitraísmo​​e,​​depois,​
​pelo Cristianismo (Buckland, 2019, p. 36).​

​que​ ​os​ ​povos​ ​negros​ ​eram​ ​malditos​ ​e​ ​impuros.​ ​Algo​ ​que​ ​reverbera​ ​até​ ​hoje,​ ​seja​ ​no​ ​preconceito​ ​contra​ ​as​
​religiões​​de​​matriz​​africana​​ou​​na​​popularização​​dessas​​expressões​​que​​possuem​​marcadores​​raciais​​(Quirino,​
​2020).​



​166​

​rural.​ ​Nessa​ ​época,​ ​os​ ​não​ ​cristãos​ ​passaram​ ​a​ ​ser​ ​conhecidos​ ​como​ ​pagãos​ ​ou​
​gentios.​​A​​palavra​​“pagão”​​vem​​do​​latim​​pagani​​e​​significa​​simplesmente​​“pessoa​
​que​​mora​​no​​campo”.​​A​​palavra​​“gentio”​​significa​​“aquele​​que​​vive​​na​​mata”.​​Os​
​termos,​ ​portanto,​ ​eram​ ​apropriados​ ​para​ ​os​ ​não​ ​cristãos​ ​daquela​​época,​​mas​​não​
​tinham​ ​nenhuma​ ​conotação​ ​de​ ​maldade;​ ​seu​ ​uso,​ ​hoje,​ ​de​ ​forma​ ​depreciativa,​​é​
​totalmente​​incorreto.​​A​​campanha​​difamatória​​contra​​os​​não​​cristãos​​continuou​​ao​
​longo​ ​dos​ ​séculos.​ ​O​ ​que​ ​os​​wiccanos​​faziam​​era​​deturpado​​e​​usado​​contra​​eles.​
​Eles​​de​​fato​​faziam​​magia​​para​​promover​​a​​fertilidade​​e​​aumentar​​as​​colheitas,​​mas​
​a​ ​Igreja​ ​dizia​ ​que​ ​tornavam​ ​as​ ​mulheres​ ​e​ ​o​ ​gado​ ​estéreis​ ​e​ ​arruinaram​ ​as​
​colheitas!​ ​Aparentemente,​ ​ninguém​ ​parava​ ​para​ ​pensar​ ​que,​ ​se​ ​os​ ​Bruxos​​50​

​realmente​​fizessem​​isso​​tudo​​aquilo​​de​​que​​eram​​acusados,​​eles​​também​​sofreriam​
​as​ ​consequências.​ ​Afinal,​ ​eles​ ​também​ ​tinham​ ​que​ ​comer​ ​para​ ​viver​​(Buckland,​
​2019, p. 34).​

​Fazendo​​frente​​à​​Antiga​​Religião,​​os​​defensores​​do​​Cristianismo​​iam​​deturpando​

​tudo​​o​​que​​não​​fosse​​sua​​crença​​em​​detrimento​​do​​que​​vigorava​​anteriormente.​​Os​​wiccanos,​

​bruxos​ ​sábios​ ​da​ ​Antiga​ ​Religião,​ ​são​ ​ancestrais​ ​da​ ​Grã-Bretanha​​e​​quando​​falamos​​sobre​

​eles,​​estamos​​nos​​referindo​​aos​​celtas.​​Do​​mesmo​​modo,​​falarmos​​da​​Antiga​​Religião​​é​​dizer​

​que​ ​há​ ​uma​ ​correspondência​ ​direta​ ​com​ ​a​ ​cultura​ ​celta.​ ​Por​ ​essa​ ​razão,​ ​precisamos​ ​traçar​

​todo​​esse​​histórico​​que​​chega​​até​​nós​​por​​meio​​de​​correspondências​​ao​​longo​​do​​tempo​​a​​fim​

​de elaborarmos uma conceituação correta para os imaginários de dama e bruxa.​

​Na​​mitologia​​celta,​​como​​já​​dissemos​​anteriormente,​​há​​a​​presença​​marcante​​do​

​feminino,​​pois​​a​​mulher​​ocupava​​um​​espaço​​de​​grande​​importância​​nessa​​sociedade.​​Ela​​era​

​guerreira,​ ​rainha,​ ​barda,​ ​profetisa,​ ​druidisa​ ​e​ ​satirista,​ ​sendo​​assim​​esta​​mitologia​​é​​repleta​

​de​ ​figuras​ ​como​ ​bruxas,​ ​feiticeiras​ ​e​ ​fadas,​ ​normalmente​ ​ocupando​ ​papéis​ ​centrais​ ​nessas​

​narrativas, já que também nesse mundo eram figuras fundamentais.​

​Vale​​ressaltar​​que​​nessas​​narrativas​​célticas​​as​​mulheres,​​assim​​como​​as​​bruxas,​

​não​ ​eram​ ​absolutamente​ ​ou​ ​inevitavelmente​ ​más.​ ​Poderiam​ ​ser​ ​apresentadas​ ​diante​ ​de​

​características​​plurissignificantes,​​com​​forte​​vocação​​para​​o​​bem​​ou​​para​​o​​mal,​​a​​depender​

​da​ ​situação​ ​que​ ​lhes​ ​fosse​ ​imposta.​​Esse​​fato​​nega​​a​​visão​​maniqueísta​​aproximando-as​​de​

​sua​ ​humanidade.​ ​Essas​ ​mulheres​ ​possuíam​ ​poderes​ ​sobrenaturais​ ​porque​ ​eram​ ​orientadas​

​pelo​ ​conhecimento​​oriundo​​de​​sua​​ancestralidade,​​em​​consonância​​com​​sua​​ligação​​mística​

​com a terra e todos os elementos naturais que dela provém.​

​O​​Romance​​de​​Tristão​​e​​Isolda​​,​​de​​Bédier,​​como​​temos​​dito,​​é​​composto​​de​​um​

​emaranhado​ ​de​ ​elementos​ ​oriundos​ ​das​ ​culturas​ ​celta​ ​e​ ​medieval.​ ​Desta​ ​feita,​ ​podemos​

​observar​ ​a​ ​presença​ ​de​ ​elementos​ ​cristãos​ ​reiteradamente​ ​presentes​ ​na​ ​narrativa,​ ​como​ ​a​

​50​ ​Num​​antigo​​ritual​​para​​a​​fertilidade,​​os​​camponeses​​iam​​para​​os​​campos,​​sob​​a​​luz​​da​​lua​​cheia,​​e​​dançavam​
​ao​ ​redor​ ​deles,​ ​montados​ ​em​ ​forcados,​ ​mastros​ ​e​ ​vassouras,​ ​cavalgando-os​ ​como​ ​cavalos​ ​de​ ​madeira.​ ​Eles​
​deviam​ ​saltar​ ​no​ ​ar​ ​enquanto​ ​dançavam,​ ​para​ ​mostrar​ ​aos​ ​brotos​ ​a​ ​que​ ​altura​ ​deviam​ ​crescer.​ ​Uma​ ​forma​
​inofensiva​ ​de​ ​magia​ ​simpática.​ ​A​ ​Igreja,​ ​no​ ​entanto,​ ​dizia​ ​não​ ​apenas​ ​que​ ​eles​ ​estavam​ ​agindo​ ​contra​ ​as​
​colheitas,​​mas​​que​​na​​verdade​​voavam​​em​​seus​​mastros…​​claramente​​um​​ato​​demoníaco​​(Buckland,​​2019,​​p.​
​39).​



​167​

​presença​​do​​divino,​​sempre​​denotada​​pela​​fala​​do​​narrador,​​contudo​​paradoxalmente​​a​​favor​

​dos​ ​amantes,​ ​indo​ ​de​ ​encontro​ ​a​ ​um​ ​dos​ ​preceitos​ ​do​ ​cristianimo:​ ​de​ ​que​ ​o​ ​adultério​ ​é​

​condenável.​​Em​​contrapartida,​​recapitulando​​a​​concepção​​de​​propriedade​​do​​próprio​​corpo​​e​

​a​ ​não​ ​necessidade​ ​da​ ​monogamia.​​Isso​​porém​​não​​ocorre​​de​​modo​​pacífico,​​pois​​embora​​a​

​personagem feminina assuma tal postura, a ambientação do romance se dá na Idade Média.​

​Também​ ​a​ ​postura​ ​de​ ​Isolda​ ​como​ ​personagem​ ​detentora​ ​do​ ​conhecimento​ ​do​

​uso​​das​​ervas​​para​​fins​​curativos,​​bem​​como​​de​​seu​​caráter​​capaz​​de​​agir​​até​​com​​crueldade​

​quando​​manda​​matar​​sua​​dama​​de​​companhia​​são​​elementos​​que​​demonstram​​a​​presença​​das​

​narrativas​ ​celtas,​ ​como​ ​já​ ​demonstramos​ ​anteriormente,​ ​bem​ ​como​ ​dessa​ ​cultura​​de​​modo​

​mais amplo. Segundo Black (2022):​

​Há​​uma​​discussão​​acadêmica​​entre​​arqueólogos,​​historiadores​​e​​professores​​acerca​
​da​ ​veracidade​ ​das​ ​informações​ ​que​ ​constam​​dos​​mitos​​célticos.​​Para​​alguns,​​não​
​passam​ ​de​ ​folclore​ ​ou​ ​lendas​ ​e​ ​não​ ​devem​ ​receber​ ​maior​ ​importância​ ​além​ ​da​
​cultural.​​Todavia,​​para​​outros​​estudiosos,​​os​​mitos​​preservaram​​histórias​​reais​​que​
​ocorreram​ ​há​ ​milênios​ ​e​ ​que,​ ​passadas​ ​de​ ​geração​ ​a​ ​geração,​ ​ganharam​
​componentes​ ​fantásticos​ ​e​ ​irreais.​ ​Mesmo​ ​assim,​ ​tais​ ​histórias​ ​não​ ​podem​ ​ser​
​descartadas,​ ​devendo​ ​antes​ ​ser​ ​analisadas​ ​cuidadosamente,​ ​procurando-se​ ​deixar​
​de​ ​lado​ ​os​ ​atributos​ ​fantasiosos​ ​sem​ ​desprezar​ ​as​ ​valiosas​ ​informações​ ​de​
​ocorrências​ ​históricas​ ​entre​ ​os​ ​povos​ ​celtas​ ​antigos.​ ​Em​ ​adoção​ ​a​ ​este​ ​segundo​
​entendimento​​sobre​​os​​mitos​​célticos,​​se​​há​​tantos​​relatos​​sobre​​bruxas​​e​​feiticeiras​
​celtas,​​deve​​existir​​um​​fundo​​de​​verdade,​​isto​​é,​​provavelmente​​no​​mundo​​céltico​
​da​​Antiguidade,​​bruxas​​e​​feiticeiras​​foram​​mulheres​​de​​carne​​e​​osso​​que​​possuíam​
​dons​ ​espirituais​ ​especiais​ ​e​ ​os​ ​usaram​ ​para​ ​o​ ​bem​​e​​para​​o​​mal​​(Black,​​2022,​​p.​
​23).​

​A​​autora​​nos​​leva​​a​​considerar​​por​​conseguinte​​que​​a​​figura​​da​​bruxa​​é​​a​​um​​só​

​tempo​ ​mítica​ ​e​ ​também​ ​relacionada​ ​ao​ ​real,​ ​visto​ ​ser​ ​recorrente​ ​em​ ​diversas​ ​narrativas,​

​como sugerem os mais diversos estudos a respeito da sociedade celta.​

​Segundo​ ​ela,​ ​a​ ​questão​ ​pode​ ​ser​ ​considerada​ ​sob​ ​dois​ ​ângulos.​ ​De​ ​um​ ​lado,​

​temos​ ​a​ ​figura​ ​da​ ​bruxa​ ​sob​ ​o​ ​viés​​mítico,​​do​​qual​​depreendemos​​ser​​uma​​imagem​​apenas​

​ficcional​ ​ou​ ​oposta​ ​ao​ ​real​ ​por​ ​tratar-se​ ​de​ ​uma​ ​visão​ ​fantástica​ ​dessa​ ​personagem​

​possuidora​​de​​grandes​​poderes​​e​​regida​​por​​ações​​ora​​compreensíveis,​​ora​​questionáveis.​​Por​

​outro​ ​lado,​ ​em​​contrapartida,​​temos​​de​​considerar​​outra​​perspectiva,​​a​​prática​​da​​magia​​era​

​cotidiana​ ​e​ ​natural​ ​para​ ​os​ ​celtas,​ ​portanto,​ ​nessa​ ​abordagem,​ ​toda​ ​a​ ​sociedade​ ​celta​​seria​

​composta por bruxas ou bruxos.​

​Se​ ​pensarmos​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​que​ ​nos​ ​diz​ ​a​ ​autora​ ​supracitada,​ ​podemos​ ​defender​

​que​ ​Isolda​ ​é​ ​essa​ ​personagem​ ​que​ ​pode​ ​ser​ ​compreendida​ ​a​ ​partir​ ​dos​ ​dois​ ​ângulos​

​abordados​​por​​ela.​​A​​personagem​​tanto​​aproveita​​seu​​conhecimento​​do​​cotidiado​​sobre​​o​​uso​

​das​ ​ervas,​ ​fruto​ ​de​​sua​​ancestralidade,​​como​​também​​é​​aquela​​que​​de​​algum​​modo​​evoca​​a​

​magia,​​como​​ocorre,​​por​​exemplo,​​no​​episódio​​em​​que​​se​​submete​​a​​um​​juramento​​no​​qual​



​168​

​deve​​pegar​​no​​ferro​​em​​brasa​​e​​caso​​se​​queimasse​​era​​porque​​não​​estava​​falando​​a​​verdade.​

​É​ ​óbvio​ ​que​ ​a​ ​narrativa​ ​faz​ ​uso​ ​do​ ​maravilhoso,​ ​pois​ ​Isolda,​ ​de​ ​qualquer​ ​modo,​ ​ficaria​

​ferida,​​caso​​a​​narrativa​​não​​se​​utilizasse​​de​​tal​​elemento.​​Contudo,​​podemos​​observar​​que​​há​

​um​ ​estratagema​ ​bem​ ​elaborado​ ​por​​Isolda,​​pois​​ela​​faz​​um​​juramento​​ambíguo,​​de​​modo​​a​

​poder-se considerar que falava a verdade e sair ilesa da situação.​

​Já​ ​falamos​ ​sobre​ ​as​ ​acepções​ ​medieval​ ​e​ ​moderna​ ​a​ ​respeito​ ​do​ ​vocábulo​

​“bruxa”.​​Nos​​interessa​​tratar​​de​​ambas​​as​​significações,​​pois​​elas​​se​​completam​​no​​curso​​da​

​história​​e​​nos​​ajudam​​a​​ressignificar​​a​​personagem​​compreendida​​a​​partir​​de​​tais​​contextos.​

​Lembremos​ ​que​ ​no​ ​medievo​ ​as​ ​bruxas​ ​eram​ ​figuras​ ​para​ ​as​ ​quais​ ​a​ ​Igreja​ ​Católica​

​direcionava​ ​uma​ ​série​ ​de​ ​características​ ​nefastas,​ ​ligadas​ ​necessariamente​ ​ao​ ​mal,​ ​mais​

​especificamente​ ​ao​ ​diabo​ ​relatado​ ​pelo​ ​cristianismo.​ ​As​ ​acusações​ ​variavam​ ​entre​

​adoradoras​ ​do​ ​diabo,​ ​assassinas​​de​​bebês​​e​​crianças,​​conjuradoras​​de​​maldições​​dotadas​​de​

​magia​​e​​praticantes​​do​​canibalismo.​​Seguindo​​essa​​concepção​​medieval,​​vejamos​​o​​que​​nos​

​diz Kieckhefer in Loyn (1997):​

​No​​final​​da​​Idade​​Média​​havia​​na​​Europa​​a​​crença​​generalizada​​em​​conciliábulos​
​de​​bruxas​​canibais​​e​​adoradoras​​do​​Diabo​​que​​praticavam​​o​​mal​​por​​meio​​de​​artes​
​mágicas.​ ​A​ ​intensidade​ ​crescente​ ​da​ ​perseguição​ ​a​ ​supostas​ ​bruxas​ ​culminaria,​
​finalmente,​ ​nas​ ​grandes​ ​caçadas​ ​em​ ​que,​ ​nos​ ​séculos​ ​XVI​ ​e​ ​XVII,​ ​milhares​ ​de​
​pessoas​​encontraram​​a​​morte.​​Não​​obstante,​​houve​​áreas,​​como​​na​​Inglaterra,​​onde​
​o​ ​estereótipo​ ​da​ ​bruxa​ ​progrediu​ ​pouco,​ ​tanto​ ​em​ ​círculos​ ​educados​ ​quanto​ ​na​
​consciência​ ​popular.​ ​Além​ ​disso,​ ​mesmo​ ​onde​ ​o​ ​estereótipo​ ​se​ ​convertera​ ​em​
​ortodoxia​​estabelecida,​​nunca​​deixou​​de​​haver​​gente​​importante​​que​​o​​rejeitou.​​A​
​bruxaria​ ​continuou​ ​significando​ ​coisas​ ​diferentes​​para​​pessoas​​diferentes​​durante​
​toda​ ​a​ ​Idade​ ​Média.​ ​Nos​ ​tempos​ ​clássicos,​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​magia​ ​(ou​ ​seja,​ ​causar​ ​a​
​ocorrência​ ​de​ ​eventos​ ​através​ ​de​ ​meios​ ​externos​ ​mas​ ​não-naturais)​ ​estava​ ​bem​
​estabelecida,​​e​​acreditava-se​​que​​a​​magia​​podia​​ser​​usada​​tanto​​para​​fins​​benéficos​
​quanto​ ​maléficos.​ ​Desde​ ​o​ ​começo,​ ​a​ ​Igreja​ ​cristã​ ​atacou​ ​toda​ ​a​ ​magia​ ​como​
​maléfica,​ ​herética​ ​e​ ​inspirada​ ​diabolicamente.​ ​Entretanto,​ ​na​ ​era​ ​de​ ​seu​ ​avanço​
​triunfante,​ ​a​ ​Igreja​ ​não​ ​temeu​​a​​magia​​e​​acabou​​por​​entendê-la​​como​​uma​​ilusão​
​engendrada​ ​pelo​ ​demônio​ ​para​ ​ludibriar​ ​o​ ​homem​ ​(Kieckhefer,​ ​1997​ ​In:​ ​Loyn,​
​1997, p. 59-60).​

​O​ ​fato​ ​é​ ​que​ ​a​ ​bruxa​ ​era​ ​uma​ ​figura​ ​sobre​ ​a​ ​qual​ ​se​ ​despejavam​ ​acusações​

​ligadas​​ao​​mal​​evidente.​​Todo​​esse​​imaginário​​e​​o​​peso​​da​​história,​​cuja​​compreensão​​sobre​

​o​ ​feminino​ ​enuncia​ ​vasta​ ​misoginia,​​não​​poderia​​deixar​​de​​continuar​​a​​evidenciar​​ainda​​na​

​atualidade o peso nefasto estabelecido no passado sobre tal figura.​

​Embora​ ​a​ ​concepção​ ​moderna​ ​a​ ​respeito​​do​​vocábulo​​“bruxa”​​amenize​​a​​carga​

​negativa,​ ​pois​ ​enfatiza​ ​a​ ​ligação​ ​com​ ​a​ ​natureza​ ​e​ ​o​ ​dom​ ​espiritual,​ ​carrega​ ​ainda​ ​como​

​resíduo​​o​​peso​​do​​passado​​acusador.​​Observa-se​​que​​ainda​​hoje​​há​​negatividade​​relacionada​

​a​ ​ela,​ ​tendo​ ​em​ ​vista,​ ​inclusive,​ ​que​ ​em​ ​boa​ ​parte​ ​das​ ​narrativas​ ​nas​ ​quais​ ​aparecem​ ​são​

​vistas como representantes do mal.​



​169​

​No​ ​romance​ ​de​ ​Bédier​ ​talvez​ ​possamos​ ​observar​​a​​bruxaria​​sob​​esse​​viés​​mais​

​moderno,​ ​pois​ ​fica​ ​amplamente​ ​exposto​ ​na​ ​narrativa​ ​que​ ​Isolda​ ​era​ ​detentora​ ​desse​

​conhecimento​ ​telúrico,​ ​ancestral​ ​e​ ​espiritual.​ ​Contudo,​ ​como​ ​personagem​ ​feminina​ ​que​ ​é,​

​acusações​ ​que​ ​a​ ​definem​ ​como​ ​mentirosa​ ​e​ ​mal​ ​caráter​ ​também​ ​estão​ ​presentes,​ ​como​ ​já​

​demonstramos​ ​anteriormente.​ ​Sendo​ ​assim,​ ​não​ ​é​ ​somete​ ​essa​ ​concepção​ ​moderna​ ​de​

​“bruxa” circunda a personagem.​

​Elementos​ ​como​ ​bruxaria,​ ​feitiço​ ​e​ ​magia​ ​são​ ​nas​ ​narrativas​ ​ficcionais​ ​ou​

​históricas,​ ​componentes​ ​interligados​ ​ao​ ​vocábulo​ ​“bruxa”,​ ​desse​ ​modo​ ​nos​ ​interessa​

​investigar​​seus​​conceitos.​​Segundo​​Russell​​e​​Alexander​​(2019),​​a​​feitiçaria​​e​​sua​​ocorrência​

​podem ser assim definidas:​

​A​ ​feitiçaria​ ​ocorre​ ​em​ ​quase​ ​todas​ ​as​ ​sociedades​ ​do​ ​mundo.​ ​É​ ​também​ ​o​ ​mais​
​antigo​ ​e​ ​o​ ​mais​ ​profundo​ ​elemento​ ​no​​conceito​​histórico​​da​​bruxaria​​europeia,​​a​
​qual​​se​​formou​​a​​partir​​da​​religião​​pagã,​​do​​folclore,​​da​​heresia​​cristã​​e​​da​​teologia.​
​Tal​ ​como​ ​acontece​ ​com​ ​todas​ ​as​ ​formas​ ​de​ ​magia,​ ​a​ ​feitiçaria​ ​baseia-se​ ​na​
​pressuposição​ ​de​ ​que​ ​o​ ​cosmo​ ​é​ ​um​ ​todo​ ​e​ ​de​ ​que,​ ​portanto,​ ​existem​ ​ligações​
​ocultas​ ​entre​ ​todos​ ​os​ ​fenômenos​ ​naturais.​ ​O​ ​feiticeiro​ ​tenta,​ ​por​ ​meio​ ​do​ ​seu​
​conhecimento​ ​e​ ​poder,​ ​controlar​​ou,​​pelo​​menos,​​influenciar​​essas​​ligações​​a​​fim​
​de​ ​produzir​ ​os​ ​resultados​ ​práticos​ ​que​ ​deseja.​ ​Intimamente​ ​relacionada​ ​com​ ​a​
​feitiçaria​ ​está​ ​a​ ​adivinhação,​ ​a​ ​determinação​ ​de​ ​fatos​ ​ou​ ​predição​ ​de​ ​eventos​
​futuros​ ​na​ ​base​ ​dos​ ​vínculos​​secretos​​entre​​seres​​humanos,​​por​​um​​lado,​​e​​ervas,​
​pedras,​ ​astros,​ ​o​ ​fígado​ ​de​ ​um​ ​cordeiro​ ​ou​ ​as​ ​pegadas​ ​de​ ​um​ ​chacal,​​por​​outro.​
​Embora​ ​a​ ​adivinhação​ ​esteja​ ​próxima​ ​da​ ​feitiçaria,​ ​distingo​ ​as​ ​duas​ ​com​ ​o​
​propósito​​de​​descrever​​as​​origens​​da​​bruxaria​​europeia.​​Na​​Europa,​​os​​adivinhos​​e​
​áugures​ ​enveredar​ ​por​ ​uma​ ​tradição​ ​que​ ​os​ ​situou​ ​muito​ ​perto​ ​da​ ​alta​ ​magia,​
​enquanto a bruxaria adotou um rumo diferente (Russell e Alexander, 2019, p. 25).​

​Eles acrescentam que:​

​Os​​processos​​de​​pensamento​​da​​feitiçaria​​não​​são​​analíticos,​​mas​​intuitivos.​​Podem​
​derivar,​ ​por​ ​exemplo,​ ​das​ ​observações​ ​individuais​ ​de​ ​incidentes​ ​cruciais.​ ​Um​
​incidente​ ​crucial​​é​​uma​​experiência​​com​​grande​​carga​​emocional.​​Num​​estado​​de​
​ira,​​uma​​pessoa​​deseja​​que​​seu​​pai​​morra​​e​​golpeia​​uma​​almofada​​em​​imitação​​de​
​um​ ​golpe​ ​desferido​ ​contra​ ​ele.​ ​No​ ​dia​ ​seguinte,​ ​essa​ ​pessoa​ ​sabe​ ​que​ ​seu​ ​pai​
​morreu​​de​​súbito.​​Mesmo​​numa​​sociedade​​materialista,​​qualquer​​pessoa​​sentir-se-á​
​provavelmente​ ​culpada​ ​e,​ ​se​ ​admitir​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​um​ ​universo​ ​de​ ​conexões​
​ocultas,​ ​a​ ​culpa​ ​será​​por​​certo​​mais​​intensa,​​pois​​poderá​​acreditar​​que​​a​​sua​​ação​
​causou​​realmente​​a​​morte.​​Eventos​​cruciais​​que​​uma​​metodologia​​empírica​​ignora​
​porque​ ​não​ ​podem​ ​ser​ ​repetidos​ ​exatamente​ ​nas​ ​mesmas​ ​condições​ ​e​
​empiricamente​ ​verificados​ ​podem​ ​ser​ ​considerados​ ​significativos​ ​numa​ ​visão​
​mágica​​do​​mundo.​​As​​crenças​​da​​feitiçaria​​também​​podem​​decorrer​​do​​pensamento​
​inconsciente​ ​expresso​ ​em​ ​sonhos​ ​e​ ​visões.​ ​Em​ ​sonhos,​ ​um​ ​ser​ ​ou​ ​uma​ ​pessoa​
​transforma-se​ ​e​​funde-se​​numa​​outra,​​e​​muitos​​outros​​eventos​​estranhos​​ocorrem.​
​Nas​ ​sociedades​ ​onde​ ​os​ ​sonhos​ ​são​​levados​​a​​sério​​e​​as​​distinções​​entre​​sonho​​e​
​realidade​ ​física​ ​são​ ​vagas,​ ​os​ ​sonhos​ ​e​ ​as​ ​visões​ ​têm​ ​um​ ​grande​ ​poder​ ​de​
​persuasão.​​Na​​maioria​​das​​sociedades,​​conjuntos​​detalhados​​de​​crenças​​no​​tocante​
​à​​feitiçaria​​são​​transmitidos​​por​​tradições​​e​​tornam-se​​parte​​dos​​sistemas​​sociais​​e​
​psicológicos​​dos​​indivíduos.​​Esses​​indivíduos​​passarão​​então​​a​​aceitar​​com​​muito​
​mais​​facilidade​​os​​incidentes​​cruciais​​e​​os​​sonhos​​como​​confirmação​​das​​tradições.​
​Vínculos​ ​ocultos​ ​para​ ​o​ ​observador​ ​empírico​ ​ou​ ​analítico​ ​podem​ ​parecer​
​perfeitamente óbvios para o pensador intuitivo (Russell e Alexander, 2019, p. 27).​



​170​

​Desse​ ​modo,​ ​a​ ​feitiçaria​ ​deve​ ​ser​ ​observada​ ​sob​ ​várias​ ​dimensões,​​pois​​é​​uma​

​temática que se ajusta ao modo de ver da sociedade na qual está inserida.​

​No​ ​romance​ ​de​ ​Bédier,​ ​como​ ​temos​ ​a​ ​presença​ ​das​ ​culturas​ ​celta​ ​e​ ​medieval​

​coexistindo,​ ​podemos​ ​observar​ ​que​​ora​​a​​relação​​com​​o​​mágico/maravilhoso​​é​​considerada​

​positiva​​quando,​​por​​exemplo,​​o​​rei​​consulta​​a​​premonição​​do​​anão​​Frocin​​com​​o​​objetivo​​de​

​saber​ ​se​ ​estava​ ​sendo​ ​traído,​ ​ora​ ​é​ ​considerada​ ​negativa​ ​quando,​ ​exemplificativamente,​

​Tristão​ ​retorna​​são​​ao​​reino​​depois​​de​​ter​​sido​​colocado​​num​​barco​​sem​​velas​​ferido,​​quase​

​morto, pois passa a ser acusado de bruxaria pelos barões da corte.​

​Voltando a Russell e Alexander (2019) ainda, segundo eles:​

​Com​ ​frequência,​ ​a​ ​feitiçaria​ ​tem​ ​uma​ ​função​​integral​​na​​sociedade.​​Em​​algumas​
​sociedades,​ ​está​ ​intimamente​ ​relacionada​ ​com​ ​a​ ​religião,​ ​um​ ​sacerdote​ ​ou​
​sacerdotisa​​numa​​religião​​pública​​pode​​realizar​​atos​​rituais​​para​​produzir​​a​​chuva,​
​amadurecer​​a​​seara,​​obter​​a​​paz​​ou​​assegurar​​o​​êxito​​na​​caça​​ou​​a​​vitória​​na​​guerra.​
​Na​ ​medida​ ​em​ ​que​ ​esses​ ​atos​ ​forem​ ​públicos​ ​e​ ​realizados​ ​com​ ​intuito​ ​social,​ ​a​
​feitiçaria​ ​pode​ ​ser​ ​uma​ ​dama​ ​de​ ​companhia​ ​da​ ​religião.​ ​Mas​ ​quando​​os​​atos​​do​
​feiticeiro​ ​são​ ​realizados​ ​privadamente​ ​em​ ​benefício​ ​não​ ​da​ ​sociedade​ ​mas​ ​de​
​indivíduos,​ ​são​ ​considerados​ ​antissociais​ ​e​ ​não​ ​formam​ ​parte​ ​da​ ​religião.​ ​Em​
​alguns​​cultos,​​o​​vodu,​​por​​exemplo,​​ou​​a​​macumba​​no​​Brasil,​​as​​distinções​​não​​são​
​claras,​ ​mas​ ​usualmente​ ​as​ ​sociedades​ ​distinguem​ ​legalmente​ ​entre​ ​feitiçaria​
​pública,​​religiosa,​​e​​feitiçaria​​privada,​​aprovando​​a​​primeira​​e​​colocando​​a​​segunda​
​fora da lei (Russell e Alexander, 2019, p. 27-8).​

​Os​​autores​​discorrem​​sobre​​a​​feitiçaria​​e​​elencam​​que,​​a​​depender​​da​​sociedade,​

​podem​​ser​​observadas​​variações​​entre​​os​​elementos​​que​​circundam​​a​​bruxaria.​​Segundo​​eles,​

​por​ ​exemplo,​ ​existem​ ​distinções​ ​entre​ ​feitiçaria,​ ​magia​ ​e​​bruxaria,​​assim​​definidas​​a​​partir​

​das​ ​investigações​ ​antropológicas​ ​de​ ​E.​ ​E.​​Evans-Pritchard,​​estudioso​​dos​​azande​​do​​Sudão​

​meridional:​

​Os​ ​azande​ ​distinguiam​ ​três​ ​variedades​ ​de​ ​magia.​ ​A​ ​primeira​ ​era​ ​a​ ​magia​ ​boa,​
​benevolente,​​a​​qual​​incluía​​a​​consulta​​de​​oráculos​​e​​adivinhos,​​o​​uso​​de​​amuletos​
​para​ ​proteção​ ​contra​ ​feitiços,​ ​ritos​ ​para​ ​obter​ ​a​ ​fertilidade​ ​das​ ​colheitas,​ ​e​ ​até​
​bagbuduma​​,​ ​a​​magia​​homicida,​​desde​​que​​limitada​​à​​vingança​​por​​alguém​​a​​quem​
​mataram​ ​um​ ​parente.​ ​A​ ​boa​ ​magia​ ​era​ ​usada​ ​para​ ​se​ ​fazer​ ​justiça,​​tal​​como​​era​
​entendida​ ​pela​ ​sociedade​ ​azande,​ ​e​ ​bagbuduma​ ​tornava-se​ ​ineficaz​ ​quando​
​empregada​​para​​fins​​injustos.​​A​​feitiçaria,​​por​​outro​​lado,​​era​​injusta.​​Feitiçaria​​era​
​o​​uso​​da​​magia,​​em​​especial​​a​​magia​​que​​usa​​objetos​​materiais,​​para​​infligir​​danos​
​àqueles​ ​a​ ​quem​ ​se​ ​odiava​ ​sem​ ​razões​ ​justas.​ ​A​ ​feitiçaria​ ​era​ ​uma​ ​forma​ ​de​
​agressão​ ​injusta​ ​decorrente​ ​de​ ​ciúme,​ ​inveja,​ ​cobiça,​ ​avidez​ ​ou​ ​outros​ ​desejos​
​humanos​​desprezíveis.​​A​​feitiçaria​​utilizava​​a​​magia​​numa​​forma​​antissocial​​e​​era​
​condenada​ ​pela​ ​sociedade​ ​azande.​ ​Evans-Pritchard​ ​chamou​ ​“bruxaria”​ ​à​​terceira​
​variedade​​de​​magia.​​Essa​​“bruxaria”​​era​​um​​poder​​interior​​herdado​​por​​um​​homem​
​de​​seu​​pai​​e​​por​​uma​​mulher​​de​​sua​​mãe.​​A​​origem​​desse​​poder,​​ou​​mangu,​​existia​
​fisicamente​​dentro​​do​​estômago​​do​​“bruxo”​​ou​​da​​“bruxa”,​​ou​​estava​​preso​​ao​​seu​
​fígado​ ​como​ ​um​ ​inchaço​ ​oval​ ​e​ ​escuro​ ​no​​qual​​poderiam​​ser​​encontrados​​vários​
​objetos​ ​pequenos,​ ​ou​ ​então​ ​como​ ​uma​ ​bola​ ​redonda​ ​e​ ​peluda​ ​com​ ​dentes.​ ​Os​
​bruxos​​[ou,​​mais​​propriamente,​​os​​feiticeiros]​​azande​​celebravam​​reuniões​​em​​que​
​se​ ​banqueteavam​ ​e​ ​praticavam​ ​juntos​ ​a​ ​magia​ ​maléfica​ ​(Russell​ ​e​ ​Alexander,​
​2019, p. 29-30).​



​171​

​Já​​para​​os​​bechuana​​de​​Botsuana,​​há​​uma​​distinção​​entre​​os​​feiticeiros​​diurnos​​e​

​noturnos assim estabelecidos:​

​Os​​feiticeiros​​diurnos,​​que​​praticavam​​a​​feitiçaria​​de​​forma​​irregular​​e​​apenas​​em​
​ocasiões​ ​específicas,​ ​usualmente​ ​contra​ ​pagamento,​​e​​os​​mais​​aterradores​​bruxos​
​noturnos,​ ​que​ ​se​ ​fazem​ ​acompanhar​ ​de​ ​seus​ ​familiares​ ​na​ ​forma​ ​de​ ​animais​
​(usualmente​​corujas).​​Os​​bruxos​​noturnos​​são​​universalmente​​malignos​​e​​praticam​
​seus​ ​bruxedos​ ​e​ ​feitiços​ ​a​ ​torto​​e​​a​​direito.​​De​​um​​modo​​geral,​​pensa-se​​que​​são​
​predominantemente​​mulheres​​velhas.​​Os​​basuto,​​uma​​tribo​​banto​​da​​África​​do​​Sul,​
​também​ ​distinguiam​ ​entre​ ​dois​ ​grupos​ ​de​ ​feiticeiros,​ ​um​ ​dos​ ​quais​ ​consistia​
​principalmente​ ​em​ ​mulheres​ ​que​ ​voavam​ ​de​ ​noite,​ ​montadas​ ​“em​ ​galhos​​ou​​em​
​moscas,​​reuniam-se​​em​​assembleias​​e​​dançavam​​completamente​​nuas”.​​Em​​outras​
​sociedades,​ ​os​ ​feiticeiros​ ​são​ ​acusados​ ​de​ ​canibalismo,​ ​incesto,​ ​ninfomania​ ​e​
​outras atividades ofensivas para a sociedade (Russell e Alexander, 2019, p. 30-1).​

​Os​ ​autores​ ​nos​ ​levam​ ​a​ ​considerar​ ​não​ ​só​ ​a​ ​existência​ ​de​ ​feiticeiros​ ​para​ ​os​

​bechuana​ ​de​​Botsuana,​​mas​​também​​a​​distingui-los​​de​​acordo​​com​​sua​​incidência.​​O​​fato​​é​

​que​ ​esses​ ​são​ ​elementos​ ​importantes​ ​a​ ​serem​ ​observados​ ​segundo​ ​a​ ​necessidade​ ​de​

​compreensão desse imaginário.​

​Outra​ ​questão​ ​importante​ ​observada​ ​por​ ​Russel​ ​e​ ​Alexander​ ​(2019)​ ​é​ ​a​

​incidência​​do​​conhecimento​​sobre​​a​​feitiçaria​​compreendida​​como​​negativa.​​Essa​​tendência​

​é a mais corriqueira e ainda perdura atualmente na maior parte do mundo. Segundo eles:​

​A​​variação​​em​​feitiçaria​​entre​​diferentes​​sociedades​​é​​natural.​​O​​que​​surpreende​​é​​a​
​semelhança.​ ​A​ ​semelhança​ ​entre​ ​muitas​ ​crenças​ ​africanas​ ​em​ ​bruxas​ ​e​ ​as​ ​da​
​Europa​ ​histórica​ ​é​ ​pronunciada.​ ​As​ ​“bruxarias”​ ​africana​ ​e​ ​europeia​ ​incluem​ ​as​
​seguintes​ ​características:​ ​é​ ​geralmente​ ​praticada​ ​por​ ​mulheres,​ ​quase​ ​sempre​
​idosas.​ ​As​ ​bruxas​ ​reúnem-se​ ​em​ ​assembleias​ ​noturnas,​ ​deixando​ ​para​ ​trás​ ​seus​
​corpos​​ou​​mudando​​de​​formato​​a​​fim​​de​​poderem​​voar​​para​​os​​lugares​​de​​reunião.​
​A​​bruxa​​suga​​o​​sangue​​das​​vítimas​​ou​​devora-lhes​​os​​órgãos,​​fazendo​​com​​que​​elas​
​definhem​ ​até​ ​morrer.​​As​​bruxas​​comem​​crianças​​ou​​causam-lhes,​​de​​algum​​outro​
​modo,​ ​a​ ​morte,​ ​levando​ ​às​ ​vezes​ ​sua​ ​carne​ ​para​ ​a​ ​assembleia.​ ​Cavalgam​ ​em​
​vassouras​ ​ou​ ​outros​ ​objetos,​ ​voam​ ​nuas,​ ​usam​ ​unguentos​ ​para​ ​mudar​ ​de​ ​forma,​
​executam​​danças​​de​​roda,​​possuem​​espíritos​​familiares​​e​​praticam​​orgias.​​É​​claro,​
​presume-se​ ​que​ ​nenhum​ ​grupo​ ​de​ ​feiticeiros​​é​​capaz​​de​​fazer​​todas​​essas​​coisas,​
​mas​​todas​​essas​​crenças​​podem​​ser​​encontradas​​tanto​​na​​Europa​​quanto​​na​​África.​
​No​ ​total,​ ​pelo​ ​menos​ ​50​ ​diferentes​ ​motivos​ ​da​ ​bruxaria​ ​europeia​ ​podem​ ​ser​
​encontrados em outras sociedades (Russell e Alexander, 2019, p. 31).​

​Apesar​ ​da​ ​variedade​ ​de​ ​ações​ ​atribuídas​ ​às​ ​bruxas,​ ​tanto​ ​no​ ​que​ ​concerne​ ​às​

​incidências​ ​nas​ ​narrativas​ ​africanas​ ​quanto​​nas​​de​​origem​​europeia,​​há​​um​​ponto​​comum​​a​

​ser considerado: elas foram desenhadas como más, capazes de feitos horrendos.​

​Mais​ ​uma​ ​vez​ ​precisamos​ ​esclarecer​ ​que​ ​a​ ​História​ ​e​ ​as​ ​estórias​ ​têm​ ​sido​

​contadas​ ​com​ ​o​ ​peso​ ​do​ ​patriarcalismo​ ​e​ ​do​ ​cristianismo​ ​misógino,​ ​oriundos​ ​dos​ ​tempos​

​mais tortuosos para a mulher.​

​A​​“caça​​às​​bruxas”​​e​​a​​Inquisição​​ocorreram​​principalmente​​entre​​os​​séculos​​XV​

​XVII,​ ​embora​ ​a​ ​concepção​ ​da​ ​mulher​ ​como​ ​ser​ ​nefasto​ ​e​​como​​propagadora​​do​​mal,​​bem​



​172​

​como​ ​mais​ ​propícia​ ​às​ ​tentações​ ​da​ ​carne,​ ​já​ ​viesse​ ​sendo​ ​elaborada​ ​durante​ ​os​ ​séculos​

​anteriores. Macedo (1999) nos fala que:​

​Este​ ​período​ ​desperta​ ​atenção​ ​por​ ​revelar,​ ​com​ ​imensa​ ​transparência,​ ​todo​ ​o​
​espírito​​de​​uma​​época,​​a​​intransigência​​na​​eliminação​​de​​um​​grupo​​arbitrariamente​
​considerado​ ​indesejável​ ​e​ ​pernicioso,​ ​a​ ​prepotência​​na​​eleição​​das​​normas​​ideais​
​para​​a​​sanidade​​espiritual​​da​​sociedade,​​os​​excessos​​cometidos​​em​​nome​​da​​moral​
​e dos bons costumes cristãos (Macedo, 1999, p. 64).​

​Nesse​​período,​​foram​​cometidos​​todos​​os​​tipos​​de​​excessos​​contra​​as​​mulheres​​e​

​direcionar​ ​a​ ​fúria​ ​contra​ ​a​ ​figura​ ​da​ ​bruxa​ ​era​ ​uma​ ​das​ ​formas​ ​de​ ​concretizar​ ​esse​

​direcionamento. Vejamos como complementa o autor:​

​A​ ​“caça​ ​às​ ​bruxas”​ ​ocorreu​ ​num​ ​período​ ​cronologicamente​ ​posterior​ ​à​ ​Idade​
​Média.​​Os​​elementos​​psicológicos​​motivadores​​do​​processo​​germinaram,​​contudo,​
​antes​​do​​século​​XV.​​As​​vítimas​​da​​caça,​​as​​bruxas,​​há​​muitos​​séculos​​subsistiram​
​na​ ​imaginação​ ​das​ ​pessoas​ ​comuns.​ ​Por​ ​que​ ​somente​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​século​ ​XIV,​
​mulheres​ ​acusadas​ ​de​ ​bruxarias​ ​foram​ ​inquiridas,​​reprimidas​​e​​perseguidas​​pelas​
​instituições​ ​eclesiásticas?​ ​As​ ​transformações​ ​na​ ​imagem​ ​e​ ​conceituação​ ​das​
​magas,​ ​curandeiras,​ ​adivinhas,​ ​etc.​ ​acompanham​ ​a​ ​evolução​ ​das​ ​sociedades​
​europeias​ ​e​ ​dependem​ ​dos​ ​fatores​​crença-descrença​​nos​​poderes​​a​​ele​​atribuídos,​
​de​ ​acordo​ ​com​ ​as​ ​diferentes​ ​épocas.​ ​A​ ​crença​ ​nos​ ​poderes​ ​mágicos​ ​e​ ​nos​
​praticantes​ ​da​ ​magia​ ​remonta​ ​à​ ​Antiguidade.​ ​Os​ ​textos​ ​revelam​ ​a​ ​presença​ ​de​
​magas​ ​ou​ ​magos,​ ​tanto​ ​nas​ ​civilizações​ ​antigas​ ​do​ ​Oriente​ ​Próximo,​ ​quanto​ ​no​
​mundo​​greco-romano​​e​​no​​mundo​​germânico.​​Os​​cronistas,​​os​​pensadores​​cristãos​
​e​ ​os​ ​textos​ ​legislativos​ ​da​ ​Alta​ ​Idade​ ​Média​ ​europeia​ ​atestam​ ​a​ ​crença​ ​das​
​populações​ ​em​ ​charlatães,​ ​pitonisas,​ ​em​ ​filtros​ ​mágicos​ ​e​ ​malefícios​ ​de​ ​toda​
​espécie.​ ​A​ ​crença​ ​e​ ​o​ ​medo​ ​da​ ​feiticeira,​ ​dos​ ​seus​ ​vôos​ ​noturnos,​ ​das​ ​suas​
​metamorfoses​ ​em​ ​animais​ ​e​ ​dos​ ​males​ ​que​ ​causava​ ​às​ ​colheitas​ ​e​ ​às​ ​crianças​
​recém-nascidas​ ​impregnava​ ​a​​imaginação​​popular.​​Os​​religiosos​​não​​acreditavam​
​nela.​ ​Procuravam​ ​acabar​ ​com​ ​a​ ​crença.​ ​Ironizavam​ ​os​ ​casos​ ​de​ ​feitiçaria,​
​esvaziando-os​​de​​sentido​​e​​descaracterizando​​a​​imagem​​assustadora​​compartilhada​
​pelos​ ​que​ ​temiam.​ ​Inseriam​ ​a​ ​feiticeira​ ​no​ ​complexo​ ​de​ ​sobrevivências​ ​pagãs,​
​falsas​ ​e​ ​nocivas,​ ​eram​ ​vistos​ ​como​ ​vítimas​ ​do​ ​demônio,​ ​entregues​​à​​perdição,​​e​
​como tais eram severamente punidos (Macedo, 1999, p. 64-5).​

​Até​ ​que​ ​se​ ​chegasse​ ​ao​ ​momento​ ​em​ ​que​ ​efetivamente​ ​se​ ​instituiu​ ​a​ ​“caça​ ​às​

​bruxas”,​ ​foi-se​ ​construindo​ ​uma​ ​imagem​ ​negativa​ ​da​ ​mulher​ ​e​ ​das​ ​crenças​ ​pagãs​ ​de​ ​tal​

​modo​​que​​os​​não​​cristãos​​já​​eram​​vistos​​como​​nocivos​​e​​discípulos​​do​​Diabo.​​Porém,​​como​

​nos fala Macedo (1999):​

​A​ ​partir​ ​do​ ​século​ ​XIII​ ​o​ ​ponto​ ​de​ ​vista​ ​das​ ​autoridades​ ​sobre​ ​certos​ ​grupos​
​indesejáveis,​ ​até​ ​então​ ​tolerados,​ ​modificou-se.​ ​A​ ​crise​ ​política​ ​que​​envolveu​​as​
​lideranças​​da​​Igreja​​nos​​séculos​​XIV​​e​​XV,​​a​​crise​​moral​​revelada​​pela​​proliferação​
​de​ ​inúmeras​​heresias,​​finalmente,​​as​​crises​​sociais​​e​​econômicas​​constantes​​nesse​
​período​​trouxeram​​consigo​​uma​​nova​​visão​​do​​mundo,​​de​​Deus,​​do​​demônio​​e​​dos​
​males​​praticados​​em​​seu​​nome.​​Profundas​​mutações​​ocorreram​​na​​mentalidade​​dos​
​ocidentais.​ ​Grupos​ ​minoritários,​ ​judeus,​ ​muçulmanos,​ ​leprosos,​ ​homossexuais,​
​serviram​ ​de​ ​bode​ ​expiatório,​ ​sendo​ ​então​ ​vítimas​ ​da​ ​perseguição​ ​constante​​e​​de​
​marginalização​​mais​​acentuada.​​O​​diabo,​​até​​então​​inofensivo​​ante​​a​​onipotência​​e​
​a​ ​onipresença​ ​divina,​ ​ganhou​ ​importância​ ​na​ ​imaginação​ ​das​ ​pessoas,​ ​inclusive​
​dos​​clérigos.​​O​​medo​​do​​demônio​​gerou​​o​​medo​​das​​feiticeiras.​​O​​medo​​de​​ambos​



​173​

​gerou​​a​​perseguição​​e​​o​​extermínio​​do​​inimigo​​visível:​​as​​bruxas​​(Macedo,​​1999,​
​p. 65).​

​A​ ​partir​ ​dessa​ ​transformação​ ​na​ ​mentalidade​ ​daquela​ ​sociedade,​ ​passou-se​ ​a​

​reelaborar​​formas​​de​​compreensão​​e​​de​​combate​​ao​​que​​a​​Igreja​​preconizou​​como​​o​​mal.​​As​

​bruxas​ ​eram,​ ​então,​ ​as​ ​principais​ ​agentes​ ​desse​ ​mal​ ​definido​ ​pelos​ ​religiosos​ ​cristãos.​ ​O​

​autor acrescenta ainda:​

​A​​difusão​​desses​​novos​​valores​​morais​​trouxe​​uma​​mudança​​radical​​na​​concepção​
​da​​feitiçaria.​​Na​​consciência​​das​​autoridades​​floresceu​​a​​ideia​​de​​que​​havia​​pessoas​
​sujeitas​ ​a​ ​uma​ ​“desnaturalização”​ ​voluntária,​ ​prontas​ ​a​​deixar​​o​​serviço​​de​​Deus​
​para​​adorar​​o​​diabo.​​A​​ligação​​das​​atividades​​mágicas,​​característica​​da​​feiticeira,​
​com​ ​o​ ​culto​ ​demoníaco​ ​e​ ​a​ ​depravação​ ​sexual​ ​alterou​ ​sua​ ​imagem​ ​anterior,​
​transformando-a​​progressivamente​​na​​bruxa.​​O​​fenômeno​​da​​bruxaria,​​ao​​contrário​
​da​​feitiçaria,​​é​​grupal.​​Temia-se​​não​​apenas​​a​​bruxa,​​mas​​a​​reunião​​delas:​​o​​sabat​
​(Macedo, 1999, p. 64).​

​A​​partir​​da​​mudança​​na​​mentalidade​​daquela​​sociedade​​passou-se​​a​​compreender​

​as​ ​bruxas​ ​e​ ​tudo​ ​que​ ​as​ ​rodeava​ ​como​ ​encarnação​ ​do​ ​diabo​ ​na​ ​terra.​ ​Elas​ ​passaram​ ​a​ ​ser​

​consideradas perigosas e por isso perseguidas, torturadas e mortas.​

​Byington​​(2015)​​também​​realiza​​um​​vasto​​estudo​​sobre​​o​​período​​da​​Inquisição​

​lançando seu olhar para o​​Malleus Maleficarum, O Martelo​​das Feiticeiras​​e nos fala:​

​Salta​​aos​​olhos​​do​​bom​​senso​​que​​o​​Malleus​​é​​um​​compêndio​​que​​só​​pode​​ter​​sido​
​produzido​ ​por​ ​mentes​ ​gravemente​ ​enfermas.​ ​Trata-se,​ ​porém,​ ​de​ ​uma​ ​patologia​
​cultural​ ​que​ ​seria​ ​mutilante​​reduzir​​à​​problemática​​individual.​​O​​conteúdo​​lógico​
​do​ ​seu​ ​texto,​ ​cuja​ ​psicopatologia​ ​oscila​ ​entre​ ​o​ ​dinamismo​
​psicótico-paranoide-delirante​ ​e​ ​o​​dinamismo​​psicopático-perverso,​​apresenta​​uma​
​forma​​de​​pensar,​​um​​verdadeiro​​fio​​de​​Ariadne​​guiado​​pelo​​raciocínio​​psicológico​
​no​ ​labirinto​ ​da​ ​sua​​loucura.​​Para​​se​​compreender​​o​​enraizamento​​dessa​​patologia​
​no​ ​self​ ​cultural​ ​do​ ​Ocidente​ ​é​ ​preciso​​compreender​​a​​relação​​do​​mito​​cristão​​e​​a​
​história​ ​do​ ​Cristianismo​ ​com​​desenvolvimento​​psicológico​​da​​personalidade​​e​​da​
​cultura (Byington, 2015, p. 32-3).​

​O​ ​autor​ ​pondera​ ​que​ ​as​ ​atrocidades​ ​defendidas​ ​no​ ​Martelo​ ​das​ ​Feiticeiras​

​demonstram​ ​o​ ​quanto​ ​aquela​ ​sociedade​ ​estava​ ​adoecida,​ ​por​ ​ser​ ​capaz​ ​não​​só​​de​​criar​​um​

​documento como aquele, mas de achar seguidores leais para segui-lo e referendá-lo.​

​Como​​já​​apontamos​​anteriormente,​​há​​um​​equívoco​​bastante​​relevante​​cometido​

​pelos​​propagadores​​e​​defensores​​do​​cristianismo.​​Ou​​seja,​​houve​​a​​tentativa​​de​​se​​criar​​uma​

​figura​​antagônica​​ao​​Deus​​cristão​​a​​fim​​de​​destruir​​e​​transformar​​a​​Antiga​​Religião​​na​​face​

​única​ ​do​ ​mal,​ ​em​ ​contraponto​ ​ao​ ​cristianismo,​ ​face​ ​única​ ​do​ ​bem.​ ​Conforme​ ​Byington​

​(2015):​

​Parece-me​​um​​grave​​erro​​confundir​​Satã​​do​​Antigo​​Testamento​​com​​o​​Demônio​​do​
​Cristianismo.​​Seja​​como​​anjo​​rebelde,​​seja​​como​​emissário​​de​​Deus​​para​​tentar​​Jó,​
​Satã​​é​​uma​​figura​​bem​​delimitada​​face​​à​​divindade.​​Se​​o​​Cristianismo​​houvesse​​se​



​174​

​repatriarcalizado​ ​abertamente​ ​e​ ​Cristo​ ​fosse​ ​adorado​ ​como​ ​um​ ​deus​ ​guerreiro,​
​como​ ​quis​ ​Constantino,​​os​​arquétipos​​da​​Alteridade​​teriam​​sido​​substituídos​​pelo​
​arquétipo​​do​​pai​​e​​não​​teria​​se​​formado​​a​​patologia​​que​​se​​formou.​​A​​imagem​​do​
​Diabo​​e​​das​​bruxas​​foi​​se​​transformando​​na​​Idade​​Média​​e​​aumentando​​seu​​poder,​
​como​​em​​vasos​​comunicantes,​​paralelamente​​ao​​fato​​de​​características​​pujantes​​do​
​símbolo​ ​de​ ​Cristo​ ​e​ ​da​ ​Igreja​ ​serem​ ​mal​ ​elaboradas​ ​e​​passarem​​a​​fazer​​parte​​da​
​sombra​ ​cultural.​ ​O​ ​Demônio​ ​não​ ​é​ ​meramente​ ​Satã​ ​porque​ ​não​ ​é​ ​apenas​ ​um​
​opositor​ ​de​ ​Cristo,​ ​um​ ​simples​ ​Anticristo.​ ​O​​Demônio​​e​​as​​bruxas​​são​​a​​sombra​
​patológica​​oriunda​​das​​distorções​​da​​mensagem​​de​​Cristo,​​na​​medida​​em​​que​​suas​
​características​​mal​​elaboradas​​e​​dissociadas​​foram​​sendo​​reprimidas,​​distorcidas​​e​
​cercadas​ ​por​ ​defesas.​​Os​​símbolos​​do​​Diabo​​e​​da​​bruxa,​​como​​qualquer​​símbolo,​
​apesar​​de​​arquetípicos,​​são​​únicos​​em​​cada​​cultura​​e,​​no​​Cristianismo,​​não​​podem​
​ser​ ​compreendidos​ ​independentemente​ ​das​ ​características​ ​deformadas​ ​dos​
​símbolos​​de​​Cristo​​e​​da​​Igreja.​​É​​isso​​o​​que​​nos​​explica​​como​​a​​Inquisição​​foi​​aos​
​poucos atribuindo ao Demônio poderes cada vez maiores (Byington, 2015, p. 37).​

​Conforme​ ​nos​ ​fala​ ​o​ ​autor,​ ​as​ ​imagens​ ​do​ ​diabo​ ​e​ ​das​ ​bruxas​ ​foram​ ​sendo​

​moldadas​​mediante​​as​​distorções​​criadas​​pela​​forma​​como​​foi​​disseminado​​o​​cristianismo​​e​

​seus​​preceitos.​​Acrescentemos​​a​​isso​​o​​masculino,​​considerado​​superior​​para​​tal​​religião,​​e​​a​

​exigência​ ​de​ ​se​ ​ter​ ​um​ ​personagem​ ​para​ ​ser​ ​inferiorizado​ ​e​ ​dominado,​ ​por​ ​conseguinte​ ​o​

​feminino.​

​Byington (2015) nos fala que:​

​O​ ​Malleus​ ​engrandece​​tanto​​o​​Demônio​​e​​as​​bruxas​​que​​declara​​textualmente​​ter​
​sido​​ele​​criado​​especialmente​​por​​Deus​​para​​exercer​​o​​pecado​​através​​delas.​​(...)​​A​
​castração​ ​simbólica​ ​do​ ​Messias​ ​e​ ​a​ ​repressão​ ​da​ ​Igreja​ ​vão​ ​ocorrer​ ​de​ ​várias​
​maneiras:​ ​na​ ​sua​ ​adoração​ ​exclusivamente​ ​como​ ​menino​ ​no​​colo​​de​​sua​​mãe​​ou​
​como​ ​morto​ ​no​ ​além​ ​à​ ​espera​ ​do​ ​Juízo​ ​Final,​ ​na​ ​negação​ ​da​ ​importância​ ​e​ ​do​
​significado​ ​da​ ​figura​ ​de​ ​Maria​ ​Madalena,​ ​inclusive​ ​na​ ​subavaliação​ ​da​ ​sua​
​iniciação​ ​como​ ​apóstola,​ ​a​ ​única​ ​com​ ​capacidade​ ​espiritual​ ​para​ ​reconhecer​
​imediatamente​ ​a​ ​Ressurreição;​ ​na​ ​redução​ ​incestuosa​ ​do​ ​feminino​ ​no​ ​mito​ ​à​
​função​​maternal;​​na​​negação​​da​​importância​​central​​do​​corpo​​no​​qual​​se​​expressa​​a​
​Paixão;​ ​na​ ​codificação​ ​progressiva​ ​da​ ​confissão​ ​e​ ​do​ ​pecado​ ​como​ ​penitência​
​patriarcais​​estereotipadas,​​o​​que​​contribuiu​​muito​​para​​asfixiar​​o​​conhecimento​​da​
​psique​​e​​da​​vida​​pela​​introspecção​​e​​pela​​meditação​​;​​na​​hierarquização​​patriarcal​
​da​ ​Igreja,​ ​nos​ ​votos​ ​patriarcais​ ​de​ ​pobreza,​ ​obediência​ ​e​ ​castidade​ ​para​ ​seus​
​sacerdotes,​ ​na​ ​inferiorização​ ​patriarcal​ ​da​ ​mulher​ ​na​​vida​​institucional​​da​​Igreja,​
​principalmente​ ​na​ ​sua​ ​impossibilidade​ ​de​ ​ministrar​ ​os​ ​Sacramentos​ ​e​ ​ocupar​
​cargos​ ​em​​igualdade​​de​​condições​​com​​os​​homens,​​na​​paralisia​​da​​transformação​
​sociopolítica​ ​por​ ​concessões​ ​elitistas​ ​para​​assegurar​​a​​obtenção​​e​​manutenção​​do​
​poder​​exercido​​dentro​​do​​dinamismo​​patriarcal​​e​​não​​no​​dinamismo​​de​​alteridade​
​como​​propunha​​o​​mito.​​Não​​se​​trata​​de​​criticar​​ou​​invalidar​​características​​centrais​
​no​ ​mito​ ​como​ ​a​ ​mãe​ ​virgem,​ ​a​ ​infância​ ​milagrosa,​ ​a​ ​morte​ ​sacrificial​ ​e​ ​a​
​ressurreição​ ​que​ ​são​ ​inerentes​ ​ao​ ​mito​ ​do​ ​herói.​ ​Trata-se​ ​de​ ​demonstrar​ ​que​ ​o​
​poder​​transformador​​do​​herói​​foi​​cerceado​​pela​​exaltação​​idealizada,​​defensiva,​​de​
​certas​ ​partes​​do​​mito​​em​​detrimento​​de​​outras,​​como​​frequentemente​​acontece​​na​
​formação​​da​​sombra​​dos​​quadros​​neuróticos​​e​​psicóticos​​na​​psique​​tanto​​individual​
​quanto coletiva (Byington, 2015, p. 37-8).​

​Assim,​ ​essa​ ​formulação​ ​do​ ​cristianismo​ ​foi​ ​corroborando​ ​para​ ​a​​inferiorização​

​da​ ​mulher,​ ​em​ ​detrimento​ ​da​ ​superioridade​ ​dirigida​ ​a​ ​Cristo.​ ​Nessa​ ​construção,​ ​foram​ ​se​

​somando​ ​elementos​ ​capazes​ ​de​ ​enaltecer​ ​a​ ​figura​ ​masculina​ ​e​ ​enfraquecer,​ ​diminuir​ ​e​ ​até​



​175​

​invalidar​​a​​feminina.​​Foi​​nesse​​contexto​​que​​se​​consolidou​​o​​pensamento​​misógino,​​criador​

​da figura feminina da bruxa como ser do mal a ser repreendido, reparado e ou exterminado.​

​A​​fim​​de​​dar​​esteio​​à​​criação​​da​​figura​​da​​bruxa,​​o​​cristianismo​​começou​​a​​traçar​

​um​ ​perfil​ ​feminino​ ​maléfico​ ​para​ ​o​ ​imaginário​​por​​ele​​criado.​​O​​Malleus​​Maleficarum​​é​​o​

​documento que demonstra o embasamento usado para fortalecer a nefasta teoria.​

​Byington (2015) também nos fala que:​

​Toda​​essa​​energia​​criativa​​retirada​​do​​símbolo​​de​​Cristo​​e​​da​​Igreja​​foi​​transferida​
​para​ ​o​ ​símbolo​ ​do​ ​demônio​ ​e​ ​das​ ​bruxas,​ ​cada​ ​vez​ ​mais​ ​atacadas​ ​em​ ​nome​ ​do​
​próprio​ ​Cristo​ ​e​ ​da​ ​Igreja.​​Configurou-se,​​assim,​​um​​quadro​​dissociativo​​grave​​e​
​crescente​ ​em​ ​função​ ​da​ ​própria​​pujança​​do​​mito.​​Deformado​​e​​cerceado,​​por​​um​
​lado,​ ​o​ ​mito​ ​formou​ ​a​ ​Inquisição​​e​​sua​​demonologia.​​Por​​outro,​​foi​​conseguindo​
​criativamente​​integrar​​o​​padrão​​de​​alteridade​​na​​consciência​​individual​​e​​coletiva,​
​caminhando​ ​para​ ​o​ ​Renascimento​ ​e​ ​através​ ​deste​ ​para​​o​​humanismo​​científico​​e​
​sociodemocrático moderno (Byington, 2015, p. 38).​

​O​ ​autor​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​confirmar​ ​que​ ​símbolos​ ​como​ ​o​ ​demônio​ ​e​ ​as​ ​bruxas​ ​são​

​usados​ ​para​ ​reafirmar​ ​a​ ​simbologia​ ​do​ ​Cristo​ ​herói​ ​e​ ​da​ ​Igreja,​ ​elos​ ​com​ ​o​ ​divino.​ ​Essa​

​perpetuação​​dos​​símbolos​​foi​​trabalhada​​na​​consciência​​individual​​e​​coletiva​​a​​fim​​de​​fazer​

​tal crença se perpetuar na mentalidade daquela época.​

​Como​​já​​dissemos,​​aquele​​foi​​um​​período​​propício​​ao​​estímulo​​do​​ódio​​contra​​a​

​mulher,​​pois​​havia​​uma​​desvalorização​​do​​feminino​​e​​o​​apoio​​da​​Igreja​​na​​estrutura​​perversa​

​baseada no patriarcalismo e misoginia.​

​Byington​ ​(2015)​ ​afirma​ ​que​ ​os​ ​redatores​ ​do​ ​Malleus​ ​Maleficarum​ ​sofriam​ ​de​

​uma completa distorção da realidade, dissociação patológica da mente. Pois,​

​fica​ ​evidente​ ​na​ ​mistura​ ​de​ ​um​ ​sentido​ ​humanitário​ ​de​ ​justiça​ ​e​ ​proteção​ ​das​
​vítimas​ ​com​ ​outro​ ​de​ ​extraordinária​ ​falsidade,​ ​covardia​ ​e​ ​crueldade,​ ​da​ ​mesma​
​forma​ ​com​ ​que​ ​aberrações​ ​sexuais​ ​eram​ ​cometidas​ ​em​ ​meio​ ​a​ ​uma​ ​acentuada​
​hipocrisia​ ​puritana:​ ​o​ ​texto​ ​recomenda​ ​expressamente​ ​a​ ​depilação​ ​e​ ​a​ ​busca​ ​de​
​objetos​ ​nas​ ​partes​ ​íntimas​​do​​corpo​​e​​faz​​questão​​de​​demonstrar​​grande​​pureza​​e​
​inocência​​ao​​afirmar​​que​​o​​nome​​dos​​órgãos​​sexuais​​não​​deve​​ser​​mencionado.​​Da​
​mesma​​forma​​que​​a​​psicose​​paranóide​​reforça​​o​​poder​​das​​forças​​perseguidoras​​na​
​proporção​ ​em​ ​que​ ​a​ ​doença​ ​mental​ ​progride,​ ​a​ ​Inquisição​ ​foi​ ​incrementando​ ​e​
​codificando​ ​os​ ​poderes​ ​do​ ​Diabo​ ​e​ ​das​ ​bruxas,​ ​a​ ​ponto​ ​de​ ​estes​ ​poderem​ ​ser​
​responsabilizados​ ​por​ ​uma​ ​capacidade​ ​de​ ​exercer​ ​qualquer​ ​malefício​ ​humano​ ​e​
​sobre-humano,​ ​inclusive​ ​com​ ​produção​ ​de​ ​tempestades.​ ​Esse​ ​poder​ ​crescente​
​atribuído​ ​ao​ ​Demônio​ ​era​ ​acompanhado​ ​do​ ​reconhecimento​ ​cada​ ​vez​ ​maior​ ​de​
​casos​​de​​bruxaria,​​configurando​​um​​ataque​​crescente​​à​​mulher​​como​​sua​​consorte​
​(Byington, 2015, p. 39-40).​

​Os​ ​autores​ ​do​​Malleus​​,​​a​​Igreja​​e​​a​​sociedade​​daquele​​período​​comungavam​​de​

​valores​​que​​a​​rigor​​depreciavam​​a​​mulher,​​equiparavam-na​​ao​​mal​​e​​ao​​demônio​​e​​caso​​elas​

​ousassem​ ​agir​ ​contra​ ​as​ ​determinações​ ​ou​ ​valores​ ​impostos​ ​pela​​Igreja​​eram​​denominadas​

​bruxas, sendo perseguidas, torturadas e mortas.​



​176​

​Macedo​ ​(1999)​ ​também​ ​nos​ ​fala​ ​desse​ ​imaginário​ ​da​ ​bruxa​ ​construído​ ​pela​

​Igreja​ ​e​ ​pelos​ ​redatores​ ​do​ ​Malleus​ ​Maleficarum​​.​ ​Nessa​ ​visão​ ​deturpada​ ​criada​ ​pelo​

​cristianismo:​

​A​ ​bruxa​ ​era​ ​vista​ ​como​ ​adoradora​ ​do​ ​demônio.​ ​(...)​ ​Agora​ ​a​ ​era​ ​a​ ​serva​ ​em​
​potencial,​ ​a​ ​responsável​ ​por​ ​atos​ ​sexuais​ ​abomináveis,​ ​pela​ ​impotência​ ​dos​
​homens,​ ​por​ ​malefícios​ ​de​ ​toda​ ​espécie.​ ​A​ ​imagem​ ​grotesca​ ​do​ ​sabat​ ​é​
​representada​ ​por​ ​uma​ ​orgia.​ ​O​ ​combate​ ​feroz,​ ​iniciado​​pela​​Inquisição​​contra​​as​
​“maléficas”,​ ​reprimia​ ​a​ ​sexualidade​ ​feminina.​ ​Muitas​ ​mulheres,​ ​acusadas​ ​de​
​comportamentos​ ​anormais,​ ​arderam​ ​na​ ​fogueira.​ ​Os​ ​primeiros​ ​casos​ ​de​
​perseguição​ ​ocorreram​ ​em​ ​Languedoc​ ​e​ ​as​ ​vítimas​ ​eram​ ​adeptas​ ​do​ ​catarismo.​
​Heresia,​ ​bruxaria,​ ​loucura,​ ​todos​ ​os​ ​comportamentos​ ​estranhos​ ​despertavam​
​suspeita.​ ​(...)​ ​O​ ​Malleus​ ​Maleficarum​​,​ ​um​ ​dos​ ​primeiros​ ​manuais​ ​de​ ​caça​ ​às​
​bruxas,​ ​aparecido​ ​em​ ​1486,​ ​no​ ​limite​ ​cronológico​ ​que​ ​separa​ ​a​ ​Idade​ ​Média​​da​
​Idade​ ​Moderna,​ ​foi​ ​o​ ​resultado​ ​intelectual​ ​de​ ​uma​ ​longa​ ​atividade​ ​contra​ ​as​
​práticas​ ​demoníacas​ ​e​ ​mágicas.​ ​Nos​ ​primeiros​ ​capítulos,​ ​os​ ​autores​ ​insistem​ ​na​
​necessidade​ ​de​ ​se​ ​acreditar​ ​na​ ​ação​ ​das​​“maléficas”​​e​​na​​sua​​colaboração​​com​​o​
​demônio.​ ​Falam​​dos​​íncubos​​e​​súcubos,​​demônios​​noturnos​​incitadores​​do​​desejo​
​carnal​​e​​criadores​​de​​seres​​dados​ ​à​​bruxaria.​​Segundo​​eles,​​pela​​ação​​das​​“maléficas”,​
​as​ ​bruxas,​ ​o​ ​diabo​​inspira​​o​​ódio​​ou​​o​​amor,​​proíbe​​a​​procriação​​ou​​o​​ato​​carnal.​
​Depois,​ ​os​ ​autores​ ​demonstram​ ​o​ ​poder​ ​das​ ​bruxas​ ​e​ ​a​ ​maneira​ ​de​ ​combater​ ​e​
​destruir​​as​​suas​​numerosas​​obras​​nefastas.​​No​​meio​​do​​combate,​​da​​condenação​​e​
​do​ ​expurgo,​ ​os​ ​“sinais”​ ​denunciadores​ ​da​ ​bruxa,​ ​variados,​ ​múltiplos,​ ​fáceis​ ​de​
​serem​ ​detectados,​​colocavam​​qualquer​​pessoa​​suspeita​​na​​mira​​dos​​defensores​​da​
​ordem.​​As​​mulheres​​com​​gostos​​ou​​atividades​​estranhas​​facilmente​​escapavam​​da​
​perseguição.​​Como​​dissemos,​​o​​auge​​da​​repressão​​ocorreu​​depois​​do​​século​​XV.​​O​
​processo​​de​​extermínio,​​contudo,​​já​​estava​​em​​andamento​​séculos​​antes​​(Macedo,​
​1999, p. 66-7).​

​Desse​ ​modo,​ ​podemos​ ​perceber​ ​que​ ​foi​ ​se​ ​criando​ ​não​ ​só​ ​uma​ ​condenação​

​moral​ ​da​ ​mulher​ ​não​ ​cristã,​ ​mas​ ​sobremaneira​ ​foi​ ​se​​instaurando​​um​​teor​​de​​maledicência​

​em​ ​torno​ ​dela,​ ​ou​ ​seja,​ ​se​ ​o​ ​comportamento​ ​feminino​ ​destoasse​ ​daquele​ ​que​ ​a​ ​Igreja​

​compreendia​ ​como​ ​modelo​ ​a​ ​ser​ ​seguido,​ ​criava-se​ ​uma​ ​forma​ ​de​ ​criminalizar,​ ​reprimir,​

​punir e exterminar a mulher.​

​Byington​ ​(2015)​ ​chama​​ainda​​atenção​​para​​o​​fato​​de​​esse​​momento​​de​​extrema​

​repressão​ ​feminina​ ​ser​ ​também​ ​um​ ​momento​ ​de​ ​exaltação​ ​ao​ ​culto​ ​mariano.​ ​O​ ​que​ ​pode​

​parecer​ ​um​ ​contrassenso​ ​é​ ​na​ ​realidade​ ​a​ ​reafirmação​ ​de​ ​tentativa​ ​de​ ​controle​ ​do​ ​corpo​

​feminino,​​pois​​o​​modelo​​propagado​​pela​​Igreja​​é​​inalcançável​​e​​castrador.​​Ele​​estabelece​​que​

​a​ ​mulher​ ​deve​ ​ser​ ​vista​ ​a​ ​partir​ ​do​ ​papel​ ​de​ ​mãe,​ ​sem​ ​contudo​ ​exercer​ ​seu​ ​poder​ ​de​

​feminilidade, reafirmando a subserviência ao homem e à Igreja patriarcal. Ele nos fala:​

​O​ ​culto​ ​da​ ​função​​materna​​idealizada​​foi​​acompanhado​​da​​repressão​​do​​papel​​da​
​feminilidade​ ​adulta​ ​no​​mito,​​assinalada​​pela​​supressão​​do​​significado​​do​​símbolo​
​de​ ​Maria​ ​Madalena​ ​na​ ​Paixão.​ ​A​ ​idealização​ ​de​ ​Maria​ ​como​​supermãe​​que​​não​
​deixa​ ​seu​ ​filho​ ​crescer​ ​foi​ ​projetada​ ​no​ ​poder​ ​filicida​ ​crescente​​das​​bruxas.​​esta​
​repressão​​da​​potência​​do​​Messias​​e​​de​​sua​ ​anima​ ​foi​​canalizada​​no​​ódio​​à​​mulher​
​transformada​ ​em​ ​bruxa​ ​e​ ​companheira​ ​do​ ​Diabo,​ ​que​ ​o​ ​Malleus​ ​frisa​
​repetidamente​ ​ser​ ​impotente​ ​sem​ ​ela.​ ​Paralelamente,​ ​as​​freiras,​​como​​esposas​​de​
​Cristo,​ ​eram​ ​excluídas​ ​do​ ​poder​ ​institucional​ ​e​ ​sacramental.​ ​O​ ​aumento​ ​da​



​177​

​importância​ ​do​ ​Demônio​ ​e​ ​de​ ​suas​ ​amantes​ ​bruxas​ ​fabricado​ ​pela​ ​Inquisição​
​acompanha,​ ​então,​ ​a​ ​diminuição​ ​do​ ​poder​ ​transformador​ ​do​ ​Messias​ ​e​ ​de​ ​suas​
​sacerdotisas​ ​freiras.​​Essa​​dissociação​​tem​​como​​denominador​​comum​​a​​repressão​
​do​​dinamismo​​matriarcal​​e​​de​​alteridade,​​cujo​​aspecto​​feminino​​era​​depositado​​na​
​mulher​ ​e​​que​​fundamentava,​​ao​​mesmo​​tempo,​​a​​idealização​​defensiva​​da​​função​
​materna​ ​e​ ​repressão​ ​institucional​ ​das​ ​freiras,​ ​a​ ​repressão​ ​cultural​ ​da​ ​mulher​ ​e​ ​o​
​ódio​​às​​bruxas.​​Ou​​seja,​​a​​mulher​​mãe​​era​​supervalorizada​​na​​Igreja​​às​​expensas​​do​
​valor​​da​​mulher​​pessoa.​​A​​bruxa​​passava​​então​​a​​carregar​​a​​projeção​​da​​sombra​​da​
​mãe​ ​terrível​ ​filicida​ ​e​ ​da​​mulher​​adulta​​reprimida,​​cuja​​sexualidade​​adquiria,​​por​
​isso, fantásticos poderes de sedução (Byington, 2015, p. 40).​

​É​ ​assim​ ​que​ ​podemos,​ ​então,​ ​visualizar​ ​a​ ​mulher​ ​nesse​ ​período:​ ​aquela​ ​que​ ​é​

​valorizada​ ​sob​ ​o​ ​prisma​ ​da​ ​maternidade​ ​e​ ​da​ ​obediência​ ​aos​ ​valores​​impostos​​pela​​Igreja,​

​dissociando-se​​de​​sua​​feminilidade​​e​​individualismo.​​Caso​​contrário,​​essa​​mulher​​carregaria​

​consigo​ ​a​ ​projeção​ ​do​ ​mal,​ ​sendo​ ​rapidamente​ ​considerada​ ​como​ ​detentora​ ​da​

​perniciosidade, e para ser enquadrada no imaginário de bruxa era quase certo.​

​Segundo​ ​Lima​ ​e​ ​Martins​ ​(2016)​ ​a​ ​imagem​ ​da​ ​mulher​ ​passou​ ​a​ ​ser,​ ​de​ ​forma​

​permanente,​ ​associada​ ​ao​ ​Mal,​ ​representado​ ​pelo​ ​Diabo,​ ​e,​ ​por​ ​consequência,​ ​ligada​ ​ao​

​pecado​​que​​acompanha​​a​​humanidade.​​Eva,​​a​​primeira​​mulher​​criada​​por​​Deus,​​foi,​​ao​​longo​

​de​ ​boa​ ​parte​ ​da​ ​história​ ​e​ ​do​ ​pensamento​ ​cristão​ ​medieval,​ ​símbolo​ ​da​ ​degradação​ ​do​

​homem,​ ​do​ ​corpo​ ​e​ ​dos​ ​desejos​ ​terrenos.​ ​Dessa​​forma,​​o​​corpo​​humano​​passou​​a​​ser​​visto​

​como​ ​algo​ ​frágil,​ ​vulnerável​ ​e​ ​facilmente​ ​seduzido​ ​pelas​ ​armadilhas​ ​do​ ​Diabo.​ ​O​ ​mundo,​

​portanto,​ ​seria​ ​o​ ​espaço​ ​habitado​ ​pelo​ ​homem,​ ​repleto​ ​de​ ​tentações​ ​e​ ​influências​

​demoníacas,​ ​onde,​ ​através​ ​de​ ​seu​ ​livre-arbítrio,​ ​cada​ ​pessoa​ ​faria​ ​suas​ ​escolhas​ ​e​

​determinaria seu caminho, optando por seguir a trilha do Bem ou do Mal.​

​Dessa​ ​maneira,​ ​os​ ​autores​ ​também​ ​apontam​ ​o​ ​modo​ ​como​ ​a​ ​mulher​ ​era​

​visualizada​ ​no​ ​medievo,​ ​indicando​ ​Eva​ ​como​ ​aquela​ ​que​ ​desvia​ ​o​ ​homem​ ​do​​caminho​​da​

​retidão.​

​Federici​ ​(2020)​ ​aponta​ ​um​ ​outro​ ​elemento​ ​a​ ​ser​ ​observado​ ​a​ ​respeito​ ​desse​

​período. Ela nos diz que:​

​A​​caça​​às​​bruxas​​aparece​​raramente​​na​​história​​do​​proletariado.​​Até​​hoje,​​continua​
​sendo​ ​um​ ​dos​ ​fenômenos​ ​menos​ ​estudados​ ​na​ ​história​ ​da​ ​Europa​ ​ou,​ ​talvez,​​da​
​história​ ​mundial,​ ​se​ ​considerarmos​ ​que​ ​a​ ​acusação​ ​de​ ​adoração​ ​ao​ ​demônio​ ​foi​
​levada​​ao​​Novo​​Mundo​​pelos​​missionários​​e​​conquistadores​​como​​uma​​ferramenta​
​para​​a​​subjugação​​das​​populações​​locais.​​O​​fato​​de​​que​​a​​maior​​parte​​das​​vítimas​
​na​ ​Europa​ ​tenham​ ​sido​ ​mulheres​ ​camponesas​ ​talvez​ ​possa​ ​explicar​ ​o​​motivo​​da​
​indiferença​ ​dos​ ​historiadores​ ​com​ ​relação​ ​a​ ​tal​ ​genocídio;​ ​uma​ ​indiferença​ ​que​
​beira​ ​a​ ​cumplicidade,​ ​já​ ​que​ ​a​ ​eliminação​ ​das​ ​bruxas​ ​das​ ​páginas​ ​da​ ​história​
​contribui​ ​para​ ​banalizar​ ​sua​ ​eliminação​ ​física​ ​na​ ​fogueira,​​sugerindo​​que​​foi​​um​
​fenômeno​ ​com​ ​um​ ​significado​ ​menor,​ ​quando​ ​não​ ​uma​ ​questão​ ​de​ ​folclore.​
​Inclusive,​​os​​estudiosos​​da​​caça​​às​​bruxas​​(no​​passado​​eram​​quase​​exclusivamente​
​homens)​​foram​​frequentemente​​dignos​​herdeiros​​dos​​demonólogos​​do​​século​​XVI.​
​Ainda​ ​que​ ​explorassem​ ​o​ ​extermínio​ ​das​ ​bruxas,​ ​muitos​​insistiam​​em​​retratá-las​
​como​ ​tolas​ ​miseráveis​ ​que​ ​sofriam​ ​com​ ​alucinações.​ ​Desta​ ​maneira,​ ​sua​



​178​

​perseguição​​poderia​​ser​​explicada​​como​​um​​processo​​de​​“terapia​​social”​​que​​serviu​
​para​​reforçar​​a​​coesão​​amistosa​​(Midelfort,​​1972,​​p.3),​​ou​​poderia​​ser​​descrita​​em​
​termos​ ​médicos​ ​como​ ​um​ ​“pânico”,​ ​uma​ ​“loucura”,​ ​uma​ ​“epidemia”,​ ​todas​
​caracterizações​ ​que​ ​tiram​ ​a​ ​culpa​ ​dos​ ​caçadores​ ​das​ ​bruxas​ ​e​ ​despolitizam​ ​seus​
​crimes (Federici, 2017, p. 290).​

​A​ ​autora​ ​chama​ ​atenção​ ​para​ ​elementos​ ​muito​ ​pertinentes,​ ​como​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​as​

​mulheres​​sem​​posses​​serem​​as​​maiores​​vítimas​​da​​“caça​​às​​bruxas”​​e​​de​​serem​​vistas​​como​

​tolas,​ ​alucinadas.​ ​Além​ ​do​ ​mais,​ ​quem​ ​tem​ ​contado​ ​a​ ​história​ ​até​ ​hoje​ ​não​ ​tem​ ​se​

​posicionado​ ​verdadeiramente​ ​em​ ​favor​ ​das​ ​mulheres,​ ​corroborando​ ​de​ ​fato​ ​o​ ​verdadeiro​

​quadro histórico de que elas foram vitimadas por uma sociedade predisposta a eliminá-las.​

​Ela também nos fala que:​

​Foi​ ​somente​ ​com​ ​o​​advento​​do​​movimento​​feminista​​que​​o​​fenômeno​​da​​caça​​às​
​bruxas​​emergiu​​da​​clandestinidade​​a​​que​​foi​​confinado,​​graças​​à​​identificação​​das​
​feministas​ ​com​ ​as​ ​bruxas,​ ​que​ ​logo​ ​foram​ ​adotadas​ ​como​ ​símbolo​ ​da​ ​revolta​
​feminina.​ ​As​ ​feministas​ ​reconheceram​ ​rapidamente​ ​que​ ​centenas​ ​de​ ​milhares​​de​
​mulheres​​não​​poderiam​​ter​​sido​​massacradas​​e​​submetidas​​às​​torturas​​mais​​cruéis​
​se​​não​​tivessem​​proposto​​um​​desafio​​à​​estrutura​​de​​poder.​​Também​​se​​deram​​conta​
​de​​que​​essa​​guerra​​contra​​as​​mulheres,​​que​​se​​manteve​​durante​​um​​período​​de​​pelo​
​menos​ ​dois​ ​séculos,​ ​constituiu​ ​um​ ​ponto​ ​decisivo​ ​na​ ​história​ ​das​ ​mulheres​ ​na​
​Europa,​ ​o​ ​“pecado​ ​original”​ ​no​ ​processo​ ​de​ ​degradação​ ​social​ ​que​ ​as​ ​mulheres​
​sofreram​ ​com​ ​a​ ​chegada​ ​do​ ​capitalismo,​ ​o​ ​que​ ​o​ ​conforma,​ ​portanto,​ ​como​ ​um​
​fenômeno​​ao​​qual​​devemos​​retornar​​de​​forma​​reiterada​​se​​quisermos​​compreender​
​a​​misoginia​​que​​ainda​​caracteriza​​a​​prática​​institucional​​e​​as​​relações​​entre​​homens​
​e mulheres (Federici, 2017, p. 291-2).​

​Residualmente​​até​​o​​momento​​atual,​​as​​mulheres​​continuam​​sendo​​julgadas​​com​

​teor​ ​misógino​ ​por​ ​grande​ ​parcela​ ​da​ ​sociedade.​ ​Isso​ ​ocorre​​porque​​desde​​a​​Idade​​Média​​o​

​feminino​ ​é​ ​alvo​ ​de​ ​crítica​ ​e​​de​​sanção​​quando​​se​​coloca​​como​​desafiador,​​questionador​​ou​

​mesmo quando se apresenta destoante do esperado pela sociedade.​

​A​​autora​​menciona​​o​​“pecado​​original”​​como​​ponto​​crucial​​para​​a​​degradação​​da​

​mulher,​​pois​​a​​Igreja​​tensiona​​justificar​​sua​​misoginia​​por​​meio​​da​​mitologia​​bíblica​​cristã​​da​

​criação,​ ​na​ ​qual​ ​Eva​ ​influencia​ ​Adão​ ​a​ ​provar​​o​​fruto​​proibido.​​A​​mulher,​​nessa​​narrativa,​

​ganhando contorno sexual, passa a ser fonte de pecado para a Igreja.​

​Outro​ ​elemento​ ​importante​ ​citado​ ​pela​ ​autora​​é​​o​​fato​​de​​essa​​misoginia​​aliada​

​ao​​advento​​do​​capitalismo​​colocar,​​de​​forma​​sistemática​​e​​repetitiva,​​a​​mulher​​num​​lugar​​de​

​subalternidade ideológica e social.​

​A autora complementa:​

​Ao​ ​contrário​ ​das​ ​feministas,​ ​os​ ​historiadores​ ​marxistas,​ ​salvo​ ​raras​ ​exceções​ ​-​
​inclusive​ ​quando​ ​se​ ​dedicaram​ ​ao​ ​estudo​ ​da​ ​“transição​ ​do​ ​capitalismo”​ ​-,​
​relegaram​​a​​caça​​às​​bruxas​​ao​​esquecimento,​​como​​se​​carecesse​​de​​relevância​​para​
​a​ ​história​ ​da​ ​luta​ ​de​​classes.​​As​​dimensões​​do​​massacre​​deveriam,​​entretanto,​​ter​
​levantado​ ​algumas​ ​suspeitas:​ ​em​​menos​​de​​dois​​séculos,​​centenas​​de​​milhares​​de​
​mulheres​​foram​​queimadas,​​enforcadas​​e​​torturadas.​​Deveria​​parecer​​significativo​



​179​

​o​ ​fato​ ​de​ ​a​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​ter​ ​sido​​contemporânea​​ao​​processo​​de​​colonização​​e​
​extermínio​​das​​populações​​do​​Novo​​Mundo,​​aos​​cercamentos​​ingleses,​​ao​​começo​
​do​ ​tráfico​ ​dos​ ​escravos,​​à​​promulgação​​das​​Leis​​Sangrentas​​contra​​vagabundos​​e​
​mendigos,​ ​e​ ​de​ ​ter​ ​chegado​​a​​seu​​ponto​​culminante​​no​​interregno​​entre​​o​​fim​​do​
​feudalismo​​e​​“guinada”​​capitalista,​​quando​​os​​camponeses​​na​​Europa​​alcançaram​​o​
​ponto​​máximo​​do​​seu​​poder,​​ao​​mesmo​​tempo​​que​​sofreram​​a​​maior​​derrota​​da​​sua​
​história.​ ​Até​ ​agora,​ ​no​ ​entanto,​ ​este​ ​aspecto​ ​da​ ​acumulação​ ​primitiva​ ​tem​
​permanecido como um verdadeiro mistério (Federici, 2017, p. 292-3).​

​Desse​​modo,​​podemos​​inferir​​que​​a​​caça​​às​​bruxas​​foi​​um​​advento​​de​​massacre​

​de​ ​mulheres​ ​ocorrido​ ​em​ ​grandes​ ​proporções,​ ​no​ ​entanto​ ​muitos​ ​estudiosos​ ​historiadores,​

​marxistas inclusive, não levantam questões que parecem significativas.​

​Segundo Federici (2017):​

​O​ ​que​ ​ainda​ ​não​ ​foi​ ​reconhecido​ ​é​ ​que​ ​a​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​constituiu​ ​um​ ​dos​
​acontecimentos​​mais​​importantes​​do​​desenvolvimento​​da​​sociedade​​capitalista​​e​​da​
​formação​ ​do​ ​proletariado​ ​moderno.​ ​Isso​ ​porque​ ​o​ ​desencadeamento​ ​de​ ​uma​
​campanha​ ​de​ ​terror​ ​contra​ ​as​ ​mulheres,​ ​não​ ​igualada​ ​por​ ​nenhuma​ ​outra​
​perseguição,​ ​debilitou​ ​a​​capacidade​​de​​resistência​​do​​campesinato​​europeu​​frente​
​ao​ ​ataque​ ​lançado​ ​pela​​aristocracia​​latifundiária​​e​​pelo​​Estado,​​em​​uma​​época​​na​
​qual​ ​a​ ​comunidade​ ​camponesa​ ​já​ ​começava​ ​a​ ​se​ ​desintegrar​ ​sob​ ​o​ ​impacto​
​combinado​ ​da​ ​privatização​ ​da​ ​terra,​ ​do​ ​aumento​ ​dos​ ​impostos​ ​e​ ​da​​extensão​​do​
​controle​ ​estatal​ ​sobre​ ​todos​ ​os​ ​aspectos​ ​da​ ​vida​ ​social.​ ​A​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​
​aprofundou​ ​a​ ​divisão​ ​entre​ ​mulheres​​e​​homens,​​inculcou​​nos​​homens​​o​​medo​​do​
​poder​ ​das​ ​mulheres​ ​e​​destruiu​​um​​universo​​de​​práticas,​​crenças​​e​​sujeitos​​sociais​
​cuja​ ​existência​ ​era​ ​incompatível​ ​com​ ​a​ ​disciplina​ ​do​ ​trabalho​ ​capitalista,​
​redefinindo​​assim​​os​​principais​​elementos​​da​​reprodução​​social.​​Neste​​sentido,​​de​
​um​ ​modo​ ​similar​ ​ao​ ​ataque​ ​contemporâneo​ ​à​ ​“cultura​ ​popular”​ ​e​ ​ao​ ​“Grande​
​Internamento”​ ​de​ ​pobres​ ​e​ ​vagabundos​ ​em​ ​hospícios​ ​e​ ​workhouses​ ​[casas​ ​de​
​trabalho],​​a​​caça​​às​​bruxas​​foi​​um​​elemento​​essencial​​da​​acumulação​​primitiva​​e​​da​
​“transição” ao capitalismo (Federici, 2017, p. 294).​

​A​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​surgiu​​num​​momento​​em​​que​​culminou​​a​​campanha​​de​​terror​

​contra​​as​​mulheres,​​desenvolvida​​durante​​os​​séculos​​anteriores,​​de​​modo​​que​​se​​promovia​​a​

​divisão​​entre​​os​​gêneros​​feminino​​e​​masculino​​de​​acordo​​com​​os​​papéis​​sociais​​compatíveis​

​com o modelo capitalista.​

​Federici​ ​(2017,​ ​p.​ ​293)​ ​aponta​ ​que​ ​é​ ​relevante​ ​o​ ​fato​ ​de​ ​que​ ​a​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​

​aparecem​​num​​momento​​em​​que​​há​​desapropriação​​em​​massa​​do​​campesinato​​europeu​​e​​de​

​suas​​terras​​comunais,​​bem​​como​​era​​um​​período​​de​​inflação​​dos​​preços,​​devido​​à​​chegada​​do​

​ouro​ ​e​ ​da​ ​prata​ ​americanos​ ​à​ ​Europa,​ ​além​ ​disso​ ​também​ ​surgia​ ​a​ ​medicina​ ​profissional.​

​Todos​ ​esses​ ​são​ ​elementos​ ​propulsores​ ​da​ ​misoginia​ ​que​ ​abarcava​ ​aquele​ ​período​ ​e​​vinha​

​sendo construída séculos antes. Segundo Federici (2017):​

​É​ ​bem​ ​consagrado​ ​que​ ​a​ ​“supersticiosa”​ ​Idade​ ​Média​ ​não​ ​perseguiu​ ​nenhuma​
​bruxa​ ​-​ ​o​ ​próprio​ ​conceito​ ​de​ ​“bruxaria”​ ​não​ ​tomou​ ​forma​ ​até​ ​a​ ​Baixa​ ​Idade​
​Média,​ ​e​ ​nunca​ ​houve​ ​julgamentos​ ​e​ ​execuções​ ​massivas​ ​durante​ ​a​ ​“Idade​ ​das​
​Trevas”,​ ​apesar​ ​de​ ​a​ ​magia​ ​ter​ ​impregnado​ ​a​ ​vida​ ​cotidiana​ ​e,​ ​desde​ ​o​ ​Império​
​Romano​ ​tardio,​ ​ter​ ​sido​ ​temida​ ​pela​ ​classe​ ​dominante​ ​como​ ​ferramenta​ ​de​
​insubordinação​ ​entre​ ​os​​escravos.​​Nos​​séculos​​VII​​e​​VIII,​​o​​crime​​de​ ​maleficium​



​180​

​foi​​introduzido​​nos​​códigos​​dos​​novos​​reinos​​teutônicos,​​tal​​como​​aconteceu​​com​​o​
​código​​romano.​​Esta​​era​​a​​época​​da​​conquista​​árabe,​​que,​​aparentemente,​​agitou​​os​
​corações​ ​dos​ ​escravos​ ​na​ ​Europa​ ​ante​​a​​expectativa​​de​​liberdade,​​animando-os​​a​
​tomar​​as​​armas​​contra​​seus​​donos.​​Dessa​​forma,​​essa​​inovação​​legal​​pode​​ter​​sido​
​uma​​reação​​ao​​medo​​gerado​​entre​​as​​elites​​pelo​​avanço​​dos​​“sarracenos”,​​que,​​de​
​acordo​ ​com​ ​o​ ​que​ ​se​ ​acreditava,​ ​eram​ ​grandes​ ​especialistas​ ​nas​ ​artes​ ​mágicas.​
​Porém,​ ​naquela​ ​época,​ ​só​ ​eram​ ​castigadas​ ​por​ ​maleficium​ ​aquelas​ ​práticas​ ​que​
​infligiram​ ​danos​ ​às​ ​pessoas​ ​e​ ​às​ ​coisas,​ ​e​ ​a​ ​Igreja​ ​só​ ​usou​ ​esta​ ​expressão​ ​para​
​criticar​ ​os​ ​que​ ​acreditavam​ ​nos​ ​atos​ ​de​ ​magia.​ ​A​ ​situação​ ​mudou​ ​por​ ​volta​ ​da​
​metade​​do​​século​​XV.​​Nesta​​época​​de​​revoltas​​populares,​​epidemias​​e​​crise​​feudal​
​incipiente,​​tiveram​​lugar​​os​​primeiros​​julgamentos​​de​​bruxas​​(no​​sul​​da​​França,​​na​
​Alemanha,​ ​na​ ​Suíça​ ​e​ ​na​ ​Itália),​ ​as​ ​primeiras​ ​descrições​ ​do​ ​sabá​​51​ ​e​ ​o​
​desenvolvimento​ ​da​ ​doutrina​ ​sobre​ ​a​ ​bruxaria,​ ​na​ ​qual​ ​a​ ​feitiçaria​ ​foi​ ​declarada​
​como​ ​uma​ ​forma​ ​de​ ​heresia​ ​e​ ​como​ ​o​ ​crime​ ​máximo​ ​contra​ ​Deus,​ ​contra​ ​a​
​Natureza​​e​​contra​​o​​Estado.​​Entre​​1435​​e​​1487,​​foram​​escritos​​vinte​​e​​oito​​tratados​
​sobre​​bruxaria,​​culminando,​​às​​vésperas​​da​​viagem​​de​​Colombo,​​na​​publicação,​​em​
​1486,​​do​​tristemente​​célebre​ ​Malleus​​Maleficarum​ ​[O​​martírio​​das​​bruxas]​​52​​,​​que,​
​de​ ​acordo​ ​com​ ​uma​ ​nova​ ​bula​ ​papal​ ​sobre​ ​a​ ​questão,​ ​a​ ​Summis​ ​Desiderantes​
​(1484)​ ​[Desejando​ ​com​ ​supremo​​ardor]​​de​​Inocêncio​​VIII,​​afirmava​​que​​a​​Igreja​
​considerava​​a​​bruxaria​​como​​uma​​nova​​ameaça.​​Entretanto,​​o​​clima​​intelectual​​que​
​predominou​​durante​​o​​Renascimento,​​especialmente​​na​​Itália,​​seguiu​​caracterizado​
​pelo​ ​ceticismo​ ​perante​ ​tudo​ ​que​ ​fosse​ ​ligado​ ​ao​ ​sobrenatural​ ​(Federici,​​2017,​​p.​
​295-7).​

​A​ ​autora​ ​nos​​leva​​a​​olhar​​a​​questão​​da​​caça​​às​​bruxas​​para​​além​​dos​​elementos​

​apontados​​até​​agora,​​pois​​há​​um​​transbordamento​​do​​patriarcalismo​​e​​do​​cristianismo,​​já​​que​

​o​ ​advento​ ​do​​capitalismo​​se​​impõe​​como​​fundamental​​para​​a​​retirada​​de​​direitos,​​incluindo​

​sobremaneira​ ​mulheres​ ​campesinas.​ ​Ocorre​ ​que​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​eclode​ ​num​

​momento​ ​em​ ​que​ ​questões​ ​sociais,​ ​como​ ​revoltas​ ​populares,​ ​crise​ ​feudal​ ​e​ ​epidemias​

​apareciam com impacto naquela sociedade. Ela complementa:​

​Os​ ​intelectuais​ ​italianos,​ ​de​ ​Ludovico​ ​Ariosto​ ​até​ ​Giordano​ ​Bruno​ ​e​ ​Nicolau​
​Maquiavel,​ ​olharam​ ​com​​ironia​​para​​as​​histórias​​clericais​​sobre​​os​​atos​​do​​diabo,​
​enfatizando,​​por​​outro​​lado​​(especialmente​​no​​caso​​de​​Bruno),​​o​​poder​​nefasto​​do​
​ouro​​e​​do​​dinheiro.​​Non​​incanti​​ma​​contanti​​(“não​​encantos,​​mas​​sim​​moedas”)​​é​​o​
​lema​​de​​um​​personagem​​de​​uma​​das​​comédias​​de​​Bruno,​​que​​resume​​a​​perspectiva​
​da​ ​elite​ ​intelectual​ ​e​ ​dos​ ​círculos​ ​aristocráticos​ ​da​ ​época​ ​(Parinetto,​ ​1998,​
​pp.29-99).​ ​Foi​​depois​​de​​meados​​do​​século​​XVI,​​nas​​mesmas​​décadas​​em​​que​​os​
​conquistadores​​espanhóis​​subjugaram​​as​​populações​​americanas,​​que​​começou​​a​​a​
​aumentar​​a​​quantidade​​de​​mulheres​​julgadas​​como​​bruxas.​​Além​​disso,​​a​​iniciativa​
​da​​perseguição​​passou​​da​​Inquisição​​às​​cortes​​seculares.​​A​​caça​​às​​bruxas​​alcançou​
​seu​ ​ápice​ ​entre​ ​1580​ ​e​ ​1630,​ ​ou​ ​seja,​​numa​​época​​em​​que​​as​​relações​​feudais​​já​
​estavam​ ​dando​​lugar​​às​​instituições​​econômicas​​e​​políticas​​típicas​​do​​capitalismo​
​mercantil.​ ​Foi​ ​neste​ ​longo​ ​Século​ ​de​ ​Ferro​ ​que,​ ​praticamente​ ​por​ ​meio​ ​de​ ​um​
​acordo​​tácito​​entre​​países​​que​​a​​princípio​​estavam​​em​​guerra,​​se​​multiplicaram​​as​
​fogueiras,​​ao​​passo​​que​​o​​Estado​​começou​​a​​denunciar​​a​​existência​​de​​bruxas​​e​​a​
​tomar a iniciativa de persegui-las (Federici, 2017, p. 297).​

​52​ ​Esta é uma outra tradução possível para o título​​Malleus Maleficarum​​.​

​51​ ​Segundo​ ​Federici​​(2017),​​o​​sabá​​apareceu​​pela​​primeira​​vez​​na​​literatura​​medieval​​por​​volta​​da​​metade​​do​
​século​ ​XV.​ ​Rossel​ ​Hope​ ​Robbins​ ​(1959,​ ​p.​ ​415)​ ​escreveu​ ​que​ ​“Johannes​ ​Nieder​ ​(1435),​ ​um​ ​dos​ ​primeiros​
​demonólogos,​ ​desconhecia​ ​o​ ​sabá,​ ​mas​​o​​panfleto​​francês​​anônimo​ ​Errores​​Gazariarum​ ​(1459)​​contém​​uma​
​descrição​​detalhada​​da​​‘sinagoga’.​​Por​​volta​​de​​1458,​​Nicholas​​Jacquier​​usou​​a​​palavra​​sabbat,​​apesar​​do​​seu​
​relato​​ser​​pouco​​preciso;​​sabbat​​apareceu​​também​​em​​um​​informe​​sobre​​a​​perseguição​​às​​bruxas​​em​​Lyon​​em​
​1460 - já no século XVI, o sabbat era um componente conhecido da bruxaria (Federici, 2017, p. 296).​



​181​

​Desse​​modo,​​podemos​​observar,​​segundo​​a​​compreensão​​de​​Federici​​(2017),​​que​

​a​​caça​​às​​bruxas​​ganha​​fôlego​​no​​mesmo​​momento​​em​​que​​as​​relações​​feudais​​davam​​lugar​

​aos​ ​componentes​ ​típicos​ ​do​ ​capitalismo.​ ​Ela​ ​aponta​ ​que​ ​o​ ​Estado​ ​passou​ ​a​ ​denunciar​ ​e​ ​a​

​perseguir mulheres acusadas por ele de bruxaria.​

​É​ ​pertinente​ ​esclarecer​ ​que​ ​a​ ​compreensão​ ​da​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​defendida​ ​por​

​Federici​ ​(2017)​ ​não​ ​invalida​ ​os​ ​outros​ ​elementos​ ​até​ ​aqui​ ​apontados​ ​nem​ ​o​​embasamento​

​teórico​​dos​​outros​​estudiosos​​já​​mencionados.​​Compreendemos​​serem​​peças​​somadas​​umas​

​às​ ​outras,​ ​culminando​ ​no​ ​crime​ ​que​ ​vitimou​ ​milhares​ ​de​ ​mulheres​ ​mediante​ ​as​ ​acusações​

​que as levaram à morte.​

​A​ ​misoginia,​ ​o​ ​cristianismo​​e​​o​​patriarcalismo,​​unidos,​​foram​​ingredientes​​que,​

​somados​​às​​relações​​sociais​​de​​poder,​​funcionaram​​como​​molas​​propulsoras​​que​​culminaram​

​na perseguição desenfreada contra as mulheres acusadas de bruxaria.​

​Segundo​ ​Federici​ ​(2017),​ ​a​ ​Constitutio​ ​Criminalis​ ​Carolina​ ​(Código​ ​Lagal​

​Imperial),​ ​de​ ​1532,​ ​foi​ ​uma​ ​lei​ ​promulgada​ ​pelo​ ​rei​ ​católico​​Carlos​​V,​​na​​qual​​estabelecia​

​que​​a​​bruxaria​​seria​​penalizada​​com​​a​​morte.​​Já​​na​​Inglaterra,​​mesmo​​com​​o​​protestantismo,​

​também​​houve​​a​​legalização​​da​​perseguição​​a​​essas​​mulheres​​por​​meio​​da​​aprovação​​de​​três​

​Atos​​do​​Parlamento​​e​​no​​último​​introduziu-se​​a​​pena​​de​​morte.​​Depois​​de​​1550,​​países​​como​

​Escócia,​ ​Suíça,​ ​França​ ​e​ ​Países​ ​Baixos​ ​Espanhóis​ ​também​ ​aprovaram​ ​leis​ ​que​

​criminalizavam​​o​​que​​entendiam​​por​​bruxaria,​​bem​​como​​incitavam​​a​​população​​a​​denunciar​

​suspeitas.​

​Desse​ ​modo,​ ​podemos​ ​perceber​ ​que​ ​a​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​foi​ ​um​ ​movimento​ ​que​

​veio​ ​das​ ​instituições​ ​que​ ​detinham​ ​o​ ​poder,​​principalmente​​os​​governantes​​e​​a​​Igreja.​​Para​

​tanto,​ ​tiveram​ ​apoio​ ​de​ ​intelectuais​ ​renomados​ ​da​ ​época,​ ​o​ ​que​ ​funcionava​ ​como​

​contribuição​ ​importante​ ​para​ ​dar​ ​corpo​ ​à​ ​concepção​ ​de​ ​bruxaria​ ​por​ ​eles​ ​definida.​ ​A​

​população​​em​​geral,​​por​​sua​​vez,​​era​​incitada​​a​​acreditar​​na​​criminalização​​das​​mulheres​​e​​a​

​denunciá-las.​

​Federici (2017) explica:​

​Não​​pode​​haver​​dúvida,​​então,​​de​​que​​a​​caça​​às​​bruxas​​foi​​uma​​iniciativa​​política​
​de​​grande​​importância.​​Reforçar​​este​​ponto​​não​​significa​​minimizar​​o​​papel​​que​​a​
​Igreja​ ​Católica​ ​teve​ ​na​ ​perseguição.​ ​A​ ​Igreja​ ​Católica​ ​forneceu​ ​o​ ​arcabouço​
​metafísico​ ​e​ ​ideológico​ ​para​ ​a​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​e​ ​estimulou​ ​sua​ ​perseguição,​ ​da​
​mesma​​forma​​que​​anteriormente​​havia​​estimulado​​a​​perseguição​​aos​​hereges.​​Sem​
​a​ ​Inquisição,​ ​sem​ ​as​ ​numerosas​ ​bulas​ ​papais​ ​que​ ​exortavam​ ​as​ ​autoridades​
​seculares​ ​a​ ​procurar​ ​e​ ​castigar​ ​as​ ​“bruxas”​ ​e,​ ​sobretudo,​ ​sem​ ​os​ ​séculos​ ​de​
​campanhas​​misóginas​​da​​Igreja​​contra​​as​​mulheres,​​a​​caça​​às​​bruxas​​não​​teria​​sido​
​possível.​ ​Mas,​ ​ao​ ​contrário​​do​​que​​sugere​​o​​estereótipo,​​a​​caça​​às​​bruxas​​não​​foi​
​somente​ ​um​ ​produto​ ​do​ ​fanatismo​ ​papal​ ​ou​ ​das​ ​maquinações​ ​da​ ​Inquisição​



​182​

​Romana.​​No​​seu​​apogeu,​​as​​cortes​​seculares​​conduziram​​a​​maior​​parte​​dos​​juízos,​
​enquanto​​nas​​regiões​​onde​​a​​Inquisição​​operava​​(Itália​​e​​Espanha)​​a​​quantidade​​de​
​execuções​ ​permaneceu​ ​comparativamente​ ​mais​ ​baixa.​ ​Depois​ ​da​ ​Reforma​
​Protestante,​ ​que​ ​debilitou​ ​o​ ​poder​ ​da​ ​Igreja​ ​Católica,​ ​a​ ​Inquisição​ ​começou​
​inclusive​​a​​conter​​o​​fervor​​das​​autoridades​​contra​​as​​bruxas​​ao​​mesmo​​tempo​​que​
​intensificava​​a​​perseguição​​aos​​judeus.​​Além​​disso,​​a​​Inquisição​​sempre​​dependeu​
​da​ ​cooperação​ ​do​ ​Estado​ ​para​ ​levar​ ​adiante​ ​as​ ​execuções,​ ​já​ ​que​ ​o​ ​clero​​queria​
​evitar​ ​a​ ​vergonha​ ​do​ ​derramamento​ ​de​ ​sangue.​ ​A​ ​colaboração​​entre​​a​​Igreja​​e​​o​
​Estado​​foi​​ainda​​maior​​nas​​regiões​​em​​que​​a​​Reforma​​levou​​o​​Estado​​a​​se​​tornar​​a​
​Igreja​​(como​​na​​Inglaterra)​​ou​​a​​Igreja​​a​​se​​tornar​​Estado​​(como​​em​​Genebra​​e,​​em​
​menor​​grau,​​na​​Escócia).​​Nesses​​casos,​​um​​ramo​​do​​poder​​legislava​​e​​executava,​​e​
​a​ ​ideologia​ ​religiosa​ ​revelava​ ​abertamente​ ​suas​ ​conotações​ ​políticas​ ​(Federici,​
​2017, p. 301-2).​

​A​ ​autora​ ​enfatiza​ ​que​ ​as​ ​Igrejas,​ ​tanto​ ​a​ ​Católica​ ​quanto​ ​a​ ​Protestante,​ ​não​

​devem​ ​ser​ ​eximidas​ ​da​ ​culpa​ ​que​ ​lhes​ ​cabe,​ ​pois​ ​foram​ ​peças​ ​fundamentais​ ​para​ ​a​

​concepção​ ​de​ ​criminalização​ ​das​ ​mulheres.​ ​A​ ​Igreja​ ​Católica,​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​sua​ ​estrutura​

​patriarcal​ ​e​ ​misógina,​ ​foi​ ​fundamentando​ ​o​ ​massacre​ ​contra​ ​as​ ​mulheres​ ​séculos​​antes​​até​

​culminar​​na​​caça​​às​​bruxas.​​Porém,​​é​​importante​​pontuar​​que​​a​​legalização​​da​​criminalização​

​das​ ​mulheres​ ​foi​ ​realizada​ ​pelo​ ​Estado,​ ​enquanto​ ​detentor​ ​do​ ​poder​ ​de​ ​governança,​​e​​isso​

​não​​pode​​deixar​​de​​ser​​visto​​como​​um​​elemento​​extremamente​​pertinente​​para​​o​​extermínio​

​dessas mulheres acusadas de bruxaria. A autora complementa ainda:​

​A​ ​natureza​ ​política​ ​da​​caça​​às​​bruxas​​também​​fica​​demonstrada​​pelo​​fato​​de​​que​
​tanto​​as​​nações​​católicas​​quanto​​as​​protestantes,​​em​​guerra​​entre​​si​​quanto​​a​​todas​
​as​ ​outras​ ​temáticas,​ ​se​ ​uniram​ ​e​ ​compartilharam​ ​argumentos​ ​para​ ​perseguir​ ​as​
​bruxas.​​Assim,​​não​​é​​um​​exagero​​dizer​​que​​a​​caça​​às​​bruxas​​foi​​o​​primeiro​​terreno​
​de​ ​unidade​ ​na​ ​política​ ​dos​ ​nos​ ​Estados-nação​ ​europeus,​ ​o​ ​primeiro​ ​exemplo​ ​de​
​unificação​ ​europeia​ ​depois​ ​do​ ​cisma​ ​provocado​ ​pela​ ​Reforma.​ ​Isso​ ​porque,​
​atravessando​ ​todas​ ​as​ ​fronteiras,​ ​a​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​se​ ​disseminou​ ​da​​França​​e​​da​
​Itália para Alemanha, Suíça, Inglaterra, Escócia e Suécia (Federici, 2017, p. 303).​

​A​ ​complexidade​ ​que​ ​se​ ​impõe​​é​​compreendermos​​que​​a​​caça​​às​​bruxas,​​apesar​

​de​​ter​​se​​nutrido​​dos​​preceitos​​misóginos​​e​​patriarcais​​da​​Igreja,​​foi​​legalizada​​e​​incentivada​

​pelo Estado.​

​Federici (2017) conclui, portanto:​

​Se​ ​considerarmos​ ​o​ ​contexto​ ​histórico​ ​no​ ​qual​ ​se​ ​produziu​ ​a​ ​caça​ ​às​ ​bruxas,​ ​o​
​gênero​ ​e​ ​a​ ​classe​ ​das​ ​acusadas,​ ​bem​ ​como​ ​os​ ​efeitos​ ​da​ ​perseguição,​ ​podemos​
​concluir​ ​que​ ​a​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​na​ ​Europa​ ​foi​ ​um​ ​ataque​ ​à​ ​resistência​ ​que​ ​as​
​mulheres​ ​apresentaram​​contra​​a​​difusão​​das​​relações​​capitalistas​​e​​contra​​o​​poder​
​que​​obtiveram​​em​​virtude​​de​​sua​​sexualidade,​​de​​seu​​controle​​sobre​​a​​reprodução​​e​
​de​​sua​​capacidade​​de​​cura.​​A​​caça​​às​​bruxas​​foi​​também​​instrumento​​de​​construção​
​de​​uma​​nova​​ordem​​patriarcal​​em​​que​​os​​corpos​​das​​mulheres,​​seu​​trabalho​​e​​seus​
​poderes​ ​sexuais​ ​e​ ​reprodutivos​ ​foram​ ​colocados​ ​sob​ ​o​ ​controle​ ​do​ ​Estado​ ​e​
​transformados​ ​em​ ​recursos​ ​econômicos.​ ​O​ ​que​ ​quer​ ​dizer​ ​que​ ​os​ ​caçadores​ ​de​
​bruxas​​estavam​​menos​​interessados​​no​​castigo​​de​​qualquer​​transgressão​​específica​
​do​​que​​na​​eliminação​​de​​formas​​generalizadas​​de​​comportamento​​feminino​​-​​que​​já​
​não​​toleravam​​e​​que​​tinham​​que​​se​​tornar​​abomináveis​​aos​​olhos​​da​​população.​​O​
​fato​ ​de​ ​que​ ​as​ ​acusações​ ​nos​ ​julgamentos​ ​referiam-se​ ​frequentemente​ ​a​



​183​

​acontecimentos​ ​ocorridos​ ​havia​ ​várias​ ​décadas;​ ​de​ ​que​ ​a​ ​bruxaria​ ​tivesse​ ​sido​
​transformada​ ​em​ ​um​ ​crimen​ ​exceptum​​,​ ​ou​ ​seja,​ ​um​ ​crime​ ​que​ ​deveria​ ​ser​
​investigado​ ​por​ ​meios​ ​especiais,​ ​incluindo​ ​a​ ​tortura;​ ​e​ ​de​ ​que​ ​eram​ ​puníveis​
​inclusive​​na​​ausência​​de​​qualquer​​dano​​comprovado​​a​​pessoas​​e​​coisas​​são​​fatores​
​que​ ​indicam​ ​que​ ​o​ ​alvo​ ​da​ ​caça​ ​às​ ​bruxas​ ​-​​como​​ocorre​​frequentemente​​com​​a​
​repressão​ ​política​ ​em​ ​épocas​ ​de​ ​intensa​ ​mudança​ ​e​ ​conflito​ ​social​ ​-​ ​não​ ​eram​
​crimes​​socialmente​​reconhecidos,​​mas​​práticas​​anteriormente​​aceitas​​de​​grupos​​de​
​indivíduos​​que​​tinham​​que​​ser​​erradicados​​da​​comunidade​​por​​meio​​do​​terror​​e​​da​
​criminalização (Federici, 2017, p. 305-6).​

​A​ ​crescente​ ​compreensão​ ​feminina​ ​de​ ​que​ ​o​ ​homem​ ​não​ ​era​ ​superior​​e​​nem​​a​

​Igreja​​e​​o​​Estado​​eram​​donos​​de​​seus​​corpos,​​além​​de​​que​​na​​procriação​​ela​​não​​era​​apenas​

​um​ ​receptáculo,​ ​possivelmente​ ​foram​ ​elementos​ ​amplificadores​ ​de​ ​comportamentos​

​femininos​​que​​as​​colocaram​​na​​mira,​​culminando​​na​​caça​​às​​bruxas​​e​​levando​​a​​um​​número​

​exorbitante de execuções.​

​Voltando​ ​a​ ​Isolda,​ ​podemos​ ​inferir​ ​que​ ​se​ ​a​ ​narrativa​ ​de​ ​Bédier​ ​estivesse​

​ambientada​ ​no​ ​período​ ​da​ ​Inquisição,​ ​muito​ ​mais​ ​sanções​ ​pesariam​ ​sobre​ ​ela.​ ​Se​ ​no​

​romance​​de​​Bédier​​a​​personagem​​foi​​condenada​​à​​fogueira,​​depois​​de​​ser​​deflorada​​por​​cem​

​leprosos,​ ​ao​ ​ser​ ​submetida​ ​a​ ​um​ ​juramento,​​no​​qual​​pegaria​​num​​ferro​​em​​brasa,​​podemos​

​dizer​ ​que​ ​também​ ​os​ ​súditos​ ​se​ ​colocariam​ ​contra​ ​a​ ​rainha​ ​(o​ ​que​​não​​ocorre​​no​​romance​

​Bédier),​ ​pois​ ​a​ ​mentalidade​ ​vigente​ ​no​ ​período​ ​da​ ​Inquisição​ ​era​ ​a​ ​de​ ​que,​ ​sendo​ ​Isolda​

​acusada de bruxaria, isso se dava porque era má e nefasta a sua existência.​

​Se​ ​pensarmos​ ​na​ ​compreensão​ ​da​ ​bruxaria​ ​e​ ​desse​ ​imaginário​ ​na​ ​atualidade​

​podemos​ ​observá-la​ ​sob​ ​dois​ ​pilares:​ ​o​ ​primeiro​ ​é​ ​ainda​ ​estereotipado,​ ​no​ ​qual​ ​temos​ ​a​

​imagem​​da​​bruxa​​feia​​e​​má,​​presente​​não​​só​​na​​literatura​​mas​​também​​no​​cinema,​​teatro​​e​​no​

​imaginário​ ​popular,​ ​de​ ​um​ ​modo​ ​geral.​ ​O​ ​segundo​ ​demonstra​ ​que​ ​ela​ ​vem​​sendo​​também​

​moldada​​de​​outra​​forma,​​bastante​​diferente​​daquela​​do​​período​​de​​caça​​às​​bruxas.​​Essa​​outra​

​visão​ ​atual​ ​parece​ ​trazer​ ​consigo​ ​um​ ​pouco​ ​da​ ​aura​ ​da​ ​cultura​ ​celta​ ​e​ ​se​ ​desliga​ ​da​

​compreensão ligada ao mal.​

​É​​partindo​​desse​​ponto​​de​​vista,​​em​​que​​temos​​mulheres​​cotidianamente​​ligadas​

​à​ ​sua​ ​ancestralidade​ ​e​ ​ao​ ​conhecimento​ ​proveniente​ ​do​ ​mundo​ ​natural​ ​e​ ​telúrico,​ ​que​

​podemos​​afirmar​​que​​Isolda​​é​​uma​​personagem​​propícia​​a​​ser​​considerada​​como​​bruxa.​​Ela​​é​

​fortemente​ ​influenciada​ ​pelo​ ​conhecimento​ ​herdado​ ​de​ ​sua​ ​mãe,​ ​tem​ ​ligação​ ​com​ ​a​ ​terra,​

​prepara​ ​fórmulas​ ​e​ ​claramente​ ​tem​ ​o​ ​dom​ ​natural​ ​da​ ​cura,​​já​​que​​a​​alcança​​sempre​​que​​se​

​propõe a isso.​

​A​​bela​​dos​​cabelos​​dourados​​também​​é​​a​​imagem​​da​​bruxa​​que​​se​​estabeleceu​​no​

​imaginário​​proveniente​​da​​mitologia​​celta,​​no​​que​​diz​​respeito​​à​​sua​​relação​​com​​aspectos​​do​

​mal,​ ​pois​ ​é​​ela​​capaz​​de​​agir​​com​​mentiras​​e​​astúcia​​para​​livrar-se​​de​​possíveis​​punições,​​e​



​184​

​até​​com​​boa​​dose​​de​​barbárie,​​como​​já​​mencionamos​​no​​episódio​​em​​que​​manda​​matar​​sua​

​própria​ ​dama​ ​de​ ​companhia,​ ​por​ ​acreditar​ ​ser​ ​traída​ ​pela​ ​amiga.​ ​Desse​ ​modo,​ ​fazendo​

​referência​​à​​imagem​​amplamente​​difundida​​no​​período​​da​​caça​​às​​bruxas,​​ela​​também​​é​​essa​

​bruxa capaz de atos tenebrosos.​

​Isolda​ ​é​ ​essa​ ​personagem​ ​densa,​ ​porque​ ​traz​ ​consigo​ ​não​ ​só​ ​sua​ ​boa​ ​dose​ ​de​

​humanidade​ ​e​ ​passividade​ ​de​ ​cometer​ ​atos​ ​falhos,​ ​mas​ ​também​ ​porque​ ​o​ ​imaginário​ ​da​

​bruxa​​a​​circunda​​por​​toda​​a​​narrativa.​​Se​​por​​um​​lado​​Isolda​​é​​aquela​​protegida​​de​​Deus​​e​​do​

​narrador,​ ​como​ ​já​ ​referido​ ​por​ ​nós,​ ​ela​ ​é​ ​também​ ​aquela​ ​apontada​ ​como​ ​traidora​ ​pelos​

​barões​​do​​reino​​e​​pelo​​próprio​​Marc.​​Do​​mesmo​​modo,​​ela​​é​​a​​que​​minuciosamente​​planeja​

​modos​​de​​salvação​​para​​ela​​e​​para​​seu​​amado​​Tristão.​​Isolda​​aparece​​como​​protagonista​​em​

​diversos​ ​momentos​ ​da​ ​narrativa,​ ​pois​ ​conduz​ ​praticamente​ ​todas​ ​as​ ​ações​ ​das​ ​quais​

​participa, a partir da inserção do elemento “filtro mágico”.​

​Se​ ​Isolda​ ​não​ ​é​ ​perseguida​ ​pelos​ ​atos​ ​de​ ​bruxaria,​ ​o​ ​que​ ​podemos​ ​justificar​

​inclusive​ ​pelo​ ​momento​ ​histórico​ ​no​​qual​​é​​ambientada​​a​​narrativa,​​como​​já​​apontamos,​​já​

​que​ ​ainda​ ​é​ ​Idade​ ​Média,​ ​anterior​ ​portanto​ ​ao​ ​período​ ​da​ ​caça​ ​às​ ​bruxas,​ ​o​ ​mesmo​ ​não​

​podemos dizer sobre a compreensão de que o corpo feminino é posse do masculino.​

​Isolda​​fora​​conquistada​​em​​casamento​​por​​Tristão​​mediante​​um​​combate​​mesmo​

​sendo​​uma​​princesa,​​uma​​dama.​​Desse​​modo,​​já​​que​​pertencia​​a​​uma​​classe​​social​​abastada,​

​poderíamos​​inferir​​que​​a​​ela​​pudesse​​caber​​o​​poder​​de​​escolha​​sobre​​o​​próprio​​corpo.​​Mesmo​

​não​ ​pertencendo​ ​às​ ​camadas​ ​mais​ ​baixas,​​a​​mulher​​não​​dispunha​​de​​poder​​sobre​​o​​próprio​

​corpo, o que não quer dizer que para as mulheres campesinas a situação não fosse ainda pior.​

​Isolda​ ​havia​ ​sido​ ​conquistada​ ​em​ ​combate​ ​por​ ​Tristão​ ​em​ ​favor​ ​de​ ​seu​ ​tio,​

​comprovando​ ​que​ ​o​ ​corpo​ ​feminino​ ​estava​ ​em​ ​disputa,​ ​pior​​ainda,​​poderia​​ser​​oferecido​​a​

​terceiros​​mediante​​justificativa​​considerada​​plausível.​​O​​argumento​​dado​​por​​Tristão​​foi​​o​​de​

​que​ ​os​ ​reinos​ ​da​ ​Irlanda​ ​e​ ​da​ ​Cornualha​ ​passariam​ ​a​ ​ser​ ​parceiros,​ ​dando​​fim,​​portanto,​​à​

​querela​ ​antiga​ ​entre​ ​eles.​ ​Isolda,​ ​desse​ ​modo,​ ​representa​ ​o​ ​corpo​ ​feminino​ ​sendo​​ofertado​

​como moeda de troca em favor de ganhos comerciais.​

​A​ ​princesa​ ​partiu​ ​junto​ ​de​ ​sua​ ​dama​ ​de​ ​companhia​ ​e​ ​de​ ​Tristão​ ​rumo​ ​à​

​Cornualha,​ ​onde​ ​se​ ​uniria​ ​ao​ ​rei​ ​Marc​ ​em​ ​casamento,​ ​mas​ ​na​ ​viagem​ ​Isolda​ ​e​ ​Tristão​

​beberam​ ​juntos​ ​o​ ​filtro​ ​mágico​ ​da​ ​paixão,​ ​preparado​​pela​​mãe​​de​​Isolda,​​a​​fim​​de​​garantir​

​um casamento feliz com o rei.​

​A​ ​partir​ ​desse​ ​momento,​ ​mesmo​ ​Isolda​ ​pertencendo​ ​socialmente​ ​ao​ ​rei,​ ​ela​

​aparece​ ​como​ ​portadora​ ​verdadeira​ ​de​​seu​​corpo​​e​​de​​sua​​alma.​​Ela​​passa​​a​​criar​​situações​



​185​

​que​ ​possibilitem​ ​seus​ ​encontros​ ​com​ ​o​ ​amado​ ​e​ ​a​ ​encontrar​ ​motivações​ ​para​​agir​​daquela​

​forma,​​pois​​compreende​​ser​​aquela​​a​​única​​maneira​​de​​viver.​​Ela​​age​​sendo​​dona​​de​​si​​e​​do​

​que sente.​

​Isolda,​​assim​​como​​aquelas​​mulheres​​acusadas​​de​​bruxaria​​no​​período​​da​​caça​​às​

​bruxas,​ ​sabe​ ​de​ ​seu​ ​poder​​como​​mulher​​e​​dá​​vazão​​ao​​prazer​​sem​​negligenciar​​o​​desejo.​​É​

​aquela​​que​​detém​​conhecimentos​​ancestrais​​de​​cura​​e​​compreende​​seu​​papel​​social​​diferente​

​do que a estrutura na qual está inserida espera dela.​

​Outro​​ponto​​a​​se​​pensar​​quando​​tratamos​​da​​mulher​​é​​a​​questão​​da​​fertilidade​​e​

​capacidade​ ​de​ ​dar​ ​a​ ​vida​ ​a​ ​outro​ ​ser.​ ​Dessa​ ​maneira,​ ​podemos​ ​nos​ ​questionar​ ​sobre​ ​a​

​fertilidade​ ​de​ ​Isolda,​ ​pois​ ​não​ ​se​ ​cogita​ ​a​ ​possibilidade​ ​de​ ​gravidez​ ​da​​rainha​​em​​nenhum​

​momento​ ​do​ ​romance.​ ​Mesmo​ ​quando​ ​ela​ ​e​ ​Tristão​ ​passam​ ​a​ ​viver​ ​na​ ​floresta​ ​como​ ​um​

​casal,​ ​efetivamente,​ ​não​ ​há​ ​a​ ​menção​ ​a​ ​um​ ​filho.​ ​Poder-se-ia​ ​imaginar​ ​que​ ​sendo​ ​um​

​romance​ ​ambientado​ ​no​ ​medievo,​ ​este​ ​seria​ ​um​ ​ponto​ ​muito​ ​sensível,​ ​pois​ ​trata-se​​de​​um​

​amor​ ​adúltero​ ​e​ ​a​ ​Igreja​ ​e​ ​a​ ​sociedade​ ​da​ ​época​ ​não​ ​veriam​ ​pacificamente​ ​tal​ ​narrativa.​

​Contudo,​ ​não​ ​nos​​esqueçamos​​que​​a​​narrativa​​dos​​amantes​​possui​​versões​​muito​​anteriores​

​ao​ ​medievo​ ​e​ ​em​ ​nenhuma​ ​das​​versões​​que​​perdurou​​historicamente​​há​​referência​​a​​Isolda​

​ficando​ ​grávida​​ou​​tendo​​um​​filho.​​O​​que​​nos​​leva​​a​​duas​​hipóteses:​​a​​primeira​​de​​que​​não​

​havia​ ​espaço​ ​para​ ​mais​ ​ninguém​ ​nesse​ ​amor​ ​irresistível​ ​entre​ ​Isolda​ ​e​ ​Tristão,​ ​pois​ ​o​

​sentimento​​entre​​eles​​se​​bastava​​e​​se​​encerrava​​em​​si​​mesmo;​​e​​a​​segunda​​seria​​a​​de​​que​​eles​

​tinham​ ​ciência​ ​de​ ​que​ ​esse​ ​amor​ ​nunca​ ​seria​ ​aceito​ ​socialmente,​ ​por​ ​isso​ ​não​ ​poderiam​

​constituir uma família. De todo modo, são pontos pertinentes para pensarmos.​

​Sendo​​assim,​​podemos​​entender​​a​​personagem​​feminina​​com​​atitudes​​para​​além​

​do​ ​que​ ​se​ ​esperava​ ​de​​uma​​dama​​pertencente​​à​​nobreza​​na​​Idade​​Média.​​Uma​​personagem​

​como​​ela​​normalmente​​se​​contentaria​​com​​um​​bom​​casamento​​que​​lhe​​conferisse​​prestígio​​e​

​uma​ ​vida​ ​confortável.​ ​Isolda,​ ​no​ ​entanto,​ ​não​ ​quer​ ​apenas​ ​viver​ ​uma​ ​vida​ ​tranquila​ ​e​ ​um​

​bom​​casamento,​​tampouco​​espera​​ser​​mãe;​​deseja​​uma​​paixão​​que​​a​​leve​​ao​​prazer​​e​​a​​faça​

​sentir-se​​verdadeiramente​​viva,​​pois​​a​​sensação​​que​​a​​invade​​quando​​não​​está​​com​​Tristão​​é​

​a de que está definhando até a morte.​

​Num​​determinado​​momento​​em​​que​​os​​barões​​do​​reino​​de​​Marc​​acusam​​Tristão​

​e​​Isolda​​de​​manterem​​uma​​relação​​adúltera,​​o​​rei​​ordena​​a​​Tristão​​que​​vá​​embora​​do​​palácio​

​a​​fim​​de​​resguardar​​a​​imagem​​do​​sobrinho​​e​​da​​esposa.​​Tristão,​​sofrendo​​com​​a​​distância​​da​

​amada,​ ​não​ ​consegue​ ​ir​ ​para​ ​muito​ ​longe​ ​e​ ​hospeda-se​ ​na​ ​casa​ ​de​ ​um​ ​burguês,​ ​ainda​ ​em​



​186​

​Tintagel,​ ​e​ ​lá​ ​ele​ ​definhava​ ​torturado​ ​pela​ ​febre.​ ​Também​ ​Isolda,​ ​por​ ​trás​ ​das​ ​torres​ ​do​

​palácio, enfraquecia. Nas palavras de Bédier (1988):​

​Isolda,​​a​​Loura,​​definhava​​também,​​ainda​​mais​​infeliz,​​pois​​entre​​aqueles​​estranhos​
​que​​a​​espionavam,​​era​​preciso​​todo​​dia​​fingir​​alegria​​e​​riso;​​e​​à​​noite,​​estendida​​ao​
​lado​ ​do​ ​rei​ ​Marc,​ ​precisava​ ​dominar,​ ​imóvel,​ ​a​ ​agitação​ ​de​ ​seus​ ​membros​ ​e​ ​os​
​estremecimentos​​da​​febre.​​Queria​​fugir​​para​​Tristão.​​Parecia-lhe​​que​​se​​levantava​​e​
​que​ ​corria​ ​até​ ​a​ ​porta;​ ​mas,​ ​na​ ​soleira​ ​escura,​ ​os​ ​traidores​ ​haviam​ ​estendido​
​grandes​​alfanges:​​ao​​passar,​​as​​lâminas​​afiadas​​e​​perversas​​cortavam​​seus​​joelhos​
​delicados.​ ​parecia-lhe​ ​que​ ​caía​ ​e​ ​que,​ ​de​ ​seus​ ​joelhos​ ​retalhados,​ ​surgiam​ ​duas​
​fontes vermelhas (Bédier, 1988, p. 39).​

​Isolda​ ​sofria​ ​com​ ​a​ ​ausência​ ​do​ ​amado​ ​e​ ​num​ ​momento​ ​de​ ​febre​ ​delirante​ ​se​

​imagina​​indo​​ao​​encontro​​dele​​e​​sendo​​descoberta.​​A​​rainha​​precisava​​parecer​​bem​​diante​​de​

​todo​ ​o​ ​reino,​ ​mas​ ​sofria​ ​intensamente.​ ​Nesse​ ​momento​ ​de​ ​dor​ ​extrema​ ​dos​ ​amantes,​

​observamos​ ​uma​ ​outra​ ​personagem​ ​feminina​ ​agindo​ ​em​ ​favor​ ​deles:​ ​Brangien,​ ​a​​dama​​de​

​companhia de Isolda, que insinua um ardil para os apaixonados:​

​Não,​​senhores,​​nunca​​ouvireis​​falar​​de​​mais​​belo​​ardil​​de​​amor.​​Por​​trás​​do​​castelo​
​de​ ​Tintagel,​ ​estendia-se​ ​um​ ​pomar,​ ​vasto​ ​e​ ​cercado​ ​de​ ​fortes​ ​paliçadas.​ ​Belas​
​árvores​ ​lá​ ​cresciam​ ​em​ ​grande​ ​número,​ ​carregadas​ ​de​ ​frutos,​ ​de​ ​pássaros​ ​e​ ​de​
​esgalhos​​odoríferos.​​No​​local​​mais​​distante​​do​​castelo,​​muito​​perto​​das​​estacas​​da​
​paliçada,​ ​erguia-se​ ​um​ ​pinheiro,​ ​alto​ ​e​ ​reto,​ ​cujo​ ​tronco​ ​robusto​ ​sustentava​​uma​
​larga​ ​ramagem.​ ​A​ ​seu​ ​é,​ ​havia​ ​uma​​fonte​​natural​​-​​a​​água​​espalhava-se​​primeiro​
​em​ ​um​ ​grande​​lençol,​​claro​​e​​calmo,​​cercada​​por​​uma​​escadaria​​de​​mármore;​​em​
​seguida,​ ​imprensada​ ​entre​ ​duas​ ​margens​ ​apertadas,​ ​ela​ ​corria​ ​pelo​ ​pomar​ ​e,​
​penetrando​ ​no​ ​interior​ ​do​ ​castelo,​ ​atravessava​ ​os​ ​aposentos​ ​das​ ​mulheres.​ ​Ora,​
​cada​ ​noite,​ ​Tristão,​​a​​conselho​​de​​Brangien,​​cortava​​com​​arte​​pedaços​​de​​casca​​e​
​de​​ramagens​​miúdas.​​Transpunha​​as​​estacas​​pontudas​​e,​​chegando​​sob​​o​​pinheiro,​
​jogava​ ​na​ ​fonte​ ​os​ ​cavacos.​ ​Leves​ ​como​ ​a​ ​espuma,​ ​eles​ ​boiavam​ ​e​ ​com​ ​ela​
​corriam,​ ​e,​ ​nos​ ​aposentos​ ​das​ ​mulheres,​ ​Isolda​ ​espiava​ ​a​ ​sua​ ​vinda.​ ​Então,​ ​nas​
​noites​​em​​que​​Brangien​​conseguia​​afastar​​o​​rei​​Marc​​e​​os​​traidores,​​ela​​vinha​​até​​o​
​seu amigo (Bédier, 1988, p. 40).​

​Brangien,​ ​portanto,​ ​elabora​ ​um​ ​plano​ ​e​ ​vigia​ ​o​ ​rei​ ​e​ ​os​ ​barões​ ​para​ ​que​ ​os​

​amantes​ ​possam​ ​se​ ​encontrar.​ ​Como​ ​já​​dissemos,​​a​​dama​​de​​companhia​​já​​havia​​tomado​​o​

​lugar​​de​​Isolda​​na​​noite​​de​​núpcias​​com​​o​​rei.​​A​​fim​​de​​que​​a​​transgressão​​de​​sua​​amiga​​não​

​fosse​ ​descoberta,​ ​ela​ ​própria​ ​entregara-se​ ​virgem​ ​ao​ ​rei.​ ​Brangien​ ​também​ ​é​ ​uma​

​personagem​ ​feminina​ ​que​ ​cumpre​ ​importante​ ​papel​ ​na​ ​narrativa,​ ​pois​ ​não​ ​só​ ​é​ ​dama​ ​de​

​companhia​​de​​Isolda,​​mas​​também​​é​​cúmplice​​e​​se​​coloca​​repetidas​​vezes​​em​​perigo​​diante​

​das​ ​situações​ ​que​ ​Isolda​ ​deveria​ ​enfrentar.​ ​Diante​ ​da​ ​ajuda​ ​de​ ​Brangien,​ ​Isolda​ ​passa​ ​a​

​manter seus encontros com Tristão, como podemos observar adiante:​

​Ela​ ​vinha,​ ​ágil​ ​e​ ​temerosa,​ ​no​ ​entanto,​ ​à​ ​espreita​ ​de​ ​que​ ​a​ ​cada​ ​passo​ ​seu​ ​os​
​traidores​​estivessem​​emboscados​​atrás​​das​​árvores.​​Mas,​​logo​​que​​Tristão​​a​​via,​​de​
​braços​ ​abertos,​ ​se​ ​precipitava​ ​para​ ​ela.​ ​Então​ ​a​ ​noite​ ​protegia-os,​ ​bem​ ​como​ ​a​
​sombra​​amiga​​do​​grande​​pinheiro.​​-​​Tristão​​-​​disse​​a​​rainha​​-,​​a​​gente​​do​​mar​​não​
​garante​ ​que​​este​​castelo​​de​​Tintagel​​é​​encantado​​e​​que,​​por​​sortilégio,​​duas​​vezes​



​187​

​por​​ano,​​no​​inverno​​e​​no​​verão,​​ele​​se​​perde​​e​​desaparece​​aos​​olhos?​​Ele​​agora​​se​
​perdeu.​​Não​​é​​aqui​​que​​estão​​os​​pomares​​maravilhosos​​de​​que​​falam​​as​​trovas​​de​
​harpa:​ ​uma​​muralha​​de​​ar​​encerra-o​​por​​todos​​os​​lados;​​árvores​​floridas,​​um​​solo​
​perfumado;​ ​o​ ​herói​ ​aí​ ​vive​ ​sem​ ​envelhecer​ ​entre​ ​os​ ​braços​ ​de​ ​sua​ ​amiga​ ​e​
​nenhuma​ ​força​ ​inimiga​ ​pode​ ​romper​ ​a​ ​muralha​ ​de​ ​ar?​ ​(…)​ ​Isolda​ ​recobrou​ ​a​
​alegria​ ​e​ ​a​ ​suspeita​ ​de​ ​Marc​ ​dissipou-se.​ ​Os​ ​traidores,​ ​ao​ ​contrário,​​perceberam​
​que​​Tristão​​tornara​​a​​ver​​a​​rainha.​​Mas​​Brangien​​montava​​guarda​​tão​​eficiente​​que​
​eles espionavam em vão (Bédier, 1988, p. 40-1).​

​Isolda​ ​conta,​ ​assim,​ ​com​ ​a​ ​cumplicidade​ ​da​ ​amiga​ ​e​ ​consegue​ ​manter​ ​seus​

​encontros​ ​com​ ​o​​amado,​​importando-se​​apenas​​em​​não​​ser​​vista​​e​​em​​permanecer​​feliz​​por​

​conseguir​ ​encontrá-lo,​ ​alimentando​ ​seu​ ​desejo​ ​e​ ​sua​ ​paixão.​​Noutro​​encontro​​com​​Tristão,​

​Isolda​ ​consegue​ ​perceber​ ​a​ ​presença​ ​de​ ​Marc​ ​na​ ​floresta​ ​e​ ​cria​ ​junto​ ​a​ ​seu​ ​amado​ ​um​

​diálogo que inocenta tanto a si mesma quanto a Tristão. Vejamos a seguir:​

​Ela​ ​parou,​ ​vasculhou​ ​com​ ​os​ ​olhos​ ​os​ ​matos​ ​grossos.​ ​De​ ​repente,​ ​sob​ ​o​ ​luar,​
​percebeu,​​por​​sua​​vez,​​a​​sombra​​do​​rei​​na​​fonte.​​Logo​​ela​​demonstrou​​a​​sagacidade​
​das​ ​mulheres,​ ​pois​ ​não​ ​levantou​ ​os​ ​olhos​ ​para​ ​as​ ​ramagens​ ​da​ ​árvore:​ ​-​​Senhor​
​Deus!​ ​-​ ​disse​ ​ela​ ​com​ ​voz​ ​baixa​ ​-​ ​fazei​ ​pelo​ ​menos​ ​com​ ​que​ ​eu​ ​possa​ ​falar​
​primeiro!​ ​Ela​ ​aproximou-se​ ​um​ ​pouco​ ​mais.​ ​Escutai​ ​como​ ​ela​ ​se​ ​antecipou​ ​e​
​avisou​​seu​​amigo:​​-​​Sire​​Tristão,​​que​​audácia!​​Atrair-me​​a​​um​​lugar​​desses​​a​​esta​
​hora!​​Quantas​​vezes​​já​​me​​mandaste​​chamar,​​para​​me​​suplicar,​​dizíeis.​​Suplicar​​o​
​quê?​ ​Que​ ​quereis​ ​de​ ​mim?​​Acabei​​vindo?​​Acabei​​vindo,​​pois​​não​​pude​​esquecer​
​que,​ ​se​ ​sou​ ​rainha,​ ​devo-o​ ​a​ ​vós.​ ​Pois​ ​aqui​ ​estou​ ​eu:​ ​que​ ​quereis?​ ​-​ ​Rainha,​
​implorar-vos​​mercê,​​a​​fim​​de​​que​​aplaqueis​​a​​ira​​do​​rei!​​Ela​​tremia​​e​​chorava.​​Mas​
​Tristão​​louvava​​o​​Senhor​​Deus,​​que​​mostrava​​o​​perigo​​à​​sua​​amiga.​​-Sim,​​rainha,​
​muitas​ ​vezes​ ​mandei-vos​ ​chamar​ ​e​ ​sempre​ ​em​ ​vão.​ ​Nunca,​ ​desde​ ​que​ ​o​ ​rei​ ​me​
​expulsou,​ ​vos​ ​dignastes​ ​a​ ​atender​ ​ao​ ​meu​ ​apelo.​ ​Mas​ ​compadecei-vos​ ​do​
​desgraçado​ ​que​ ​aqui​ ​está;​ ​o​ ​rei​ ​odeia-me.​ ​Eu​ ​ignoro​ ​a​ ​razão,​ ​mas​ ​vós​ ​talvez​ ​o​
​saibais.​ ​E​ ​quem,​ ​então,​ ​poderia​ ​aplacar​ ​sua​ ​cólera​ ​a​ ​não​ ​ser​ ​vós,​ ​somente​ ​vós,​
​franca​​e​​bondosa​​rainha​​Isolda,​​em​​quem​​o​​coração​​dele​​confia?​​-​​Na​​verdade,​​sire​
​Tristão,​ ​ignorais​ ​ainda​ ​que​ ​ele​ ​nos​ ​tem​ ​sob​ ​suspeita?​ ​E​ ​de​ ​que​ ​traição!​ ​Seria​
​preciso,​​para​​aumentar​​a​​minha​​vergonha,​​que​​fosse​​eu​​quem​​vos​​explicasse?​​Meu​
​senhor​​crê​​que​​eu​​vos​​ame​​com​​amor​​criminoso.​​No​​entanto,​​Deus​​o​​sabe​​e,​​se​​eu​
​minto,​ ​que​ ​ele​ ​maldiga​​meu​​corpo!​​Jamais​​dei​​meu​​amor​​a​​homem​​algum,​​a​​não​
​ser​​àquele​​que​​foi​​o​​primeiro​​a​​me​​possuir,​​virgem​​entre​​seus​​braços.​​E​​vós​​quereis,​
​Tristão,​​que​​eu​​implore​​ao​​rei​​o​​vosso​​perdão?​​Mas​​se​​ele​​soubesse​​apenas​​que​​eu​
​vim​​aqui,​​debaixo​​deste​​pinheiro,​​amanhã​​mandaria​​jogar​​minhas​​cinzas​​aos​​ventos​
​(Bédier, 1988, p. 42-43).​

​Isolda​ ​e​ ​Tristão,​ ​desse​ ​modo,​ ​travam​ ​um​ ​diálogo​ ​que​ ​os​ ​inocenta,​ ​já​​que​​o​​rei​

​não​​imaginava​​que​​os​​amantes​​perceberiam​​sua​​presença.​​Quando​​Isolda​​faz​​o​​juramento​​de​

​amar​​apenas​​àquele​​a​​quem​​se​​entregara​​virgem,​​Marc​​tem​​como​​certo​​que​​a​​esposa​​o​​amava​

​verdadeiramente, pois segundo acreditava ela estava falando dele. Isolda continua:​

​-​ ​Sire​ ​Tristão,​ ​que​ ​quereis​ ​dizer?​ ​Não,​ ​o​ ​rei​ ​meu​​senhor​​não​​imaginou​​por​​si​​só​
​essa​​vilania.​​Mas​​os​​traidores​​desta​​terra​​fizeram-no​​acreditar​​nessa​​mentira,​​pois​​é​
​fácil​​enganar​​os​​corações​​leais.​​“Eles​​se​​amam”,​​disseram-lhe,​​os​​traidores​​fizeram​
​com​​que​​ele​​nos​​considerasse​​como​​criminosos.​​Sim,​​vós​​me​​amáveis,​​Tristão.​​Por​
​que​ ​negá-lo?​ ​Não​ ​sou​ ​eu​ ​afinal​ ​a​ ​esposa​ ​de​ ​vosso​ ​tio​ ​e​ ​por​​duas​​vezes​​não​​vos​
​salvei​​da​​morte?​​Sim,​​eu​​vos​​amava​​em​​troca:​​não​​sois​​da​​linhagem​​do​​rei,​​e​​não​
​ouvi​​tantas​​vezes​​minha​​mãe​​repetir​​que​​uma​​mulher​​ama​​seu​​senhor​​tanto​​quanto​
​ama​ ​os​ ​parentes​ ​do​ ​seu​ ​senhor?​ ​É​ ​por​ ​amor​ ​ao​ ​rei​ ​que​ ​eu​ ​vos​ ​amava,​ ​Tristão;​



​188​

​mesmo​​agora,​​se​​ele​​vos​​receber​​com​​benevolência,​​eu​​ficarei​​feliz​​com​​isso.​​Mas​
​meu​​corpo​​treme,​​tenho​​grande​​pavor,​​vou-me​​embora,​​já​​fiquei​​demasiado​​tempo​
​(Bédier, 1988, p. 43-4).​

​Dessa​ ​maneira,​ ​agindo​ ​como​ ​se​ ​não​ ​soubesse​ ​da​ ​presença​ ​de​ ​Marc​ ​sob​ ​as​

​árvores,​ ​Isolda​ ​constrói​ ​um​ ​discurso​ ​com​ ​argumentos​ ​capazes​ ​de​ ​convencê-lo,​ ​pois​ ​evoca​

​situações​ ​vividas​ ​pelos​ ​amantes,​ ​misturando​ ​desta​ ​feita​ ​mentiras​ ​e​ ​verdades,​ ​donde​ ​o​ ​rei,​

​contudo, só extrai as verdades diante da fala encantatória da esposa.​

​Isolda​ ​é​ ​aquela​ ​que​ ​é​ ​capaz​​de​​inúmeros​​estratagemas​​para​​conseguir​​sair​​ilesa​

​das​​situações,​​pois​​a​​sua​​compreensão​​era​​a​​de​​que​​vivenciar​​o​​amor​​com​​Tristão​​importava​

​mais do que viver sem amor. Na sequência, Tristão ainda suplica:​

​-​ ​Rainha,​ ​em​ ​nome​ ​do​ ​salvador,​ ​vinde​ ​socorrer-me,​ ​por​ ​caridade!​ ​Os​ ​covardes​
​queriam​ ​afastar​ ​o​ ​rei​ ​de​ ​todos​ ​aqueles​ ​que​ ​o​ ​amam.​ ​Eles​ ​conseguiram​ ​e​ ​agora​
​zombam​​dele.​​Que​​seja​​assim!​​Ir-me-ei​​embora​​deste​​país​​então,​​para​​bem​​longe,​
​desgraçado,​​como​​para​​aqui​​vim​​outrora:​​mas,​​pelo​​menos,​​obtendo​​do​​rei​​que,​​em​
​reconhecimento​ ​pelos​ ​meus​ ​serviços​ ​passados,​ ​para​ ​que​ ​eu​ ​possa​ ​cavalgar​ ​sem​
​pejo​​para​​longe​​daqui,​​ele​​me​​proporcione​​meios​​suficientes​​para​​eu​​pagar​​minhas​
​despesas, para desembaraçar meu cavalo e minhas armas (Bédier, 1988, p. 44).​

​Tristão,​​também​​com​​o​​intuito​​de​​convencer​​o​​tio​​de​​que​​estava​​sendo​​vítima​​da​

​maledicência​ ​dos​ ​barões,​ ​faz​ ​um​ ​discurso​ ​em​ ​que​ ​dirige​ ​à​ ​Isolda​ ​o​ ​pedido​ ​para​ ​que​ ​ela​

​interceda​ ​por​ ​ele​ ​a​ ​fim​ ​de​ ​garantir-lhe​ ​meios​ ​de​ ​sobrevivência.​ ​A​ ​rainha​ ​responde​ ​da​

​seguinte maneira:​

​-​​Não,​​Tristão,​​não​​devíeis​​haver-me​​dirigido​​tal​​pedido.​​Estou​​sozinha​​nesta​​terra,​
​sozinha​ ​neste​​palácio​​onde​​ninguém​​me​​ama,​​sem​​apoio​​de​​ninguém,​​à​​mercê​​do​
​rei.​​Se​​eu​​lhe​​disser​​uma​​única​​palavra​​em​​vosso​​favor,​​não​​vedes​​que​​me​​arrisco​​à​
​morte​ ​vergonhosa?​ ​Amigo,​ ​que​ ​Deus​ ​vos​ ​proteja!​ ​É​ ​um​ ​grande​ ​erro​ ​o​ ​rei​
​odiar-vos!​ ​Mas,​ ​em​ ​qualquer​ ​terra​ ​onde​​fordes,​​o​​Senhor​​Deus​​será​​para​​vós​​um​
​amigo​ ​verdadeiro.​ ​Ela​ ​partiu​ ​e​ ​fugiu​ ​para​ ​o​ ​seu​​quarto,​​onde​​Brangien​​tomou-a,​
​trêmula, entre seus braços (Bédier, 1988, p. 44).​

​Isolda​​termina​​seu​​discurso​​declarando​​estar​​indefesa​​numa​​terra​​distante​​da​​sua,​

​sem​​família​​e​​sem​​alguém​​que​​pudesse​​interceder​​por​​ela.​​Além​​disso,​​ainda​​evoca​​a​​figura​

​divina​ ​como​ ​protetora​ ​de​ ​Tristão,​ ​apelando,​ ​desse​ ​modo,​ ​mais​ ​uma​ ​vez,​ ​para​ ​a​ ​inocência​

​dele.​

​Marc,​​diante​​de​​tal​​ardil​​e​​de​​tão​​elaborado​​discurso,​​acaba​​por​​crer​​na​​inocência​

​da​ ​esposa​ ​e​ ​do​ ​sobrinho,​ ​passando​ ​a​ ​acreditar​ ​que​ ​os​ ​dois​ ​foram​ ​alvo​ ​da​ ​inveja​ ​e​ ​da​

​maledicência​ ​dos​ ​barões​ ​do​ ​reino​ ​de​ ​Tintagel.​ ​Diante​ ​disso,​ ​Marc​ ​permite​ ​o​ ​retorno​ ​de​

​Tristão ao castelo, que volta a dormir nos aposentos do rei entre os íntimos e fiéis.​

​Os​ ​amantes,​ ​contudo,​ ​não​ ​conseguem​ ​manter-se​ ​separados​ ​e​ ​os​ ​barões,​

​pressentindo​ ​isso,​ ​ordenam​​ao​​anão​​Frocin​​que​​elabore​​uma​​estratégia​​para​​surpreendê-los.​



​189​

​O​ ​plano​ ​dos​ ​barões​ ​e​ ​do​ ​anão​ ​consistia​ ​em​ ​mandar​ ​Tristão​ ​para​ ​longe​ ​do​ ​castelo​ ​ao​

​amanhecer​ ​a​ ​fim​ ​de​ ​o​ ​cavaleiro​ ​entregar​ ​uma​ ​correspondência​ ​ao​ ​rei​ ​Arthur.​ ​Segundo​

​acreditavam,​ ​Tristão​ ​não​ ​viajaria​ ​sem​ ​que​ ​se​ ​despedisse​ ​de​ ​sua​ ​amada,​ ​então​ ​Frocin​

​espalhou​​polvilho​​no​​chão​​correspondente​​à​​distância​​da​​cama​​de​​Tristão​​para​​a​​de​​Isolda​​e​

​do​ ​rei.​ ​E​ ​estavam​ ​certos,​ ​pois​ ​o​ ​cavaleiro​ ​precisava​ ​falar​ ​com​ ​sua​ ​amada​ ​antes​ ​de​ ​partir,​

​porém,​ ​ao​ ​ouvir​ ​a​ ​conversa​ ​entre​ ​o​ ​anão​ ​e​ ​os​ ​barões,​ ​deu​ ​um​ ​grande​ ​salto​ ​sem​ ​pisar​ ​no​

​polvilho.​ ​Tristão,​ ​no​ ​entanto,​ ​estava​ ​ferido​ ​devido​ ​a​ ​uma​ ​caçada​ ​do​ ​dia​ ​anterior,​ ​dessa​

​maneira, no ato do pulo, o sangue da ferida acabou escorrendo pelos lençóis e pelo chão.​

​Diante​ ​de​ ​tal​ ​imprudência,​ ​os​ ​amantes​ ​foram​ ​acusados​ ​novamente​ ​e​​dessa​​vez​

​não​ ​obtiveram​ ​o​ ​perdão​ ​do​ ​rei,​​que​​não​​conseguiu​​mais​​acreditar​​neles​​e​​nem​​defendê-los.​

​Com isso as ações seguem:​

​-​​Tristão​​-​​disse​​o​​rei​​-,​​não​​valeria​​agora​​nenhum​​desmentido.​​Morrerás​​amanhã.​
​Ele​ ​gritou:​ ​-​ ​Conceda-me​ ​mercê,​ ​senhor,​ ​piedade​ ​para​ ​nós.​ ​-​​Senhor,​​vinga-te!​​-​
​responderam​ ​os​ ​traidores.​ ​-​ ​Belo​ ​tio,​ ​não​ ​é​ ​por​ ​mim​ ​que​ ​vos​ ​imploro.​ ​Que​ ​me​
​importa​ ​morrer?​ ​Certamente,​ ​não​ ​fosse​ ​o​ ​medo​ ​de​ ​vos​ ​encolerizar,​ ​eu​ ​venderia​
​caro​​essa​​afronta​​aos​​covardes​​que,​​sem​​a​​vossa​​salvaguarda,​​não​​teriam​​a​​ousadia​
​de​ ​tocar​ ​meu​ ​corpo​ ​com​ ​suas​ ​mãos;​ ​mas,​ ​por​ ​respeito​ ​e​ ​por​ ​amor​ ​a​ ​vós,​
​entrego-me​​à​​vossa​​mercê:​​fazei​​de​​mim​​o​​que​​quiserdes.​​Eis-me​​aqui,​​senhor,​​mas​
​tende​​piedade​​da​​rainha!​​E​​Tristão​​inclinou-se​​e​​humilhou-se​​a​​seus​​pés.​​-​​Piedade​
​para​​a​​rainha,​​pois,​​se​​existir​​um​​homem​​em​​tua​​casa​​bastante​​audaz​​para​​sustentar​
​essa​ ​mentira​​de​​que​​a​​amei​​com​​amor​​culpável,​​encontrar-me-á​​de​​pé​​diante​​dele​
​em​​campo​​fechado.​​Sire,​​misericórdia​​para​​ela,​​em​​nome​​do​​Senhor​​Deus!​​Mas​​os​
​barões amarraram-no com cordas, a ele e à rainha (Bédier, 1988, p. 50).​

​Tristão​​e​​Isolda​​estavam​​condenados​​e​​por​​mais​​que​​o​​cavaleiro​​implorasse​​o​​tio​

​não recuava mais da decisão de que eles deveriam ser mortos. Mas,​

​Pela​ ​cidade,​ ​na​ ​noite​ ​escura,​ ​corria​ ​a​ ​notícia:​ ​Tristão​ ​e​ ​a​ ​rainha​ ​tinham​ ​sido​
​apanhados​ ​e​ ​o​ ​rei​ ​queria​ ​matá-los.​ ​Burgueses​ ​ricos​ ​e​ ​gente​ ​do​ ​povo,​ ​todos​
​choravam.​ ​Infelicidade!​ ​Nós​ ​bem​ ​que​ ​devemos​ ​chorar!​ ​Tristão,​ ​valente​ ​barão,​
​morrereis​ ​então​ ​por​ ​tão​ ​feia​ ​traição?​ ​E​ ​vós,​ ​rainha​ ​leal,​ ​rainha​​honrada,​​em​​que​
​terra​ ​nascerá​ ​jamais​ ​filha​ ​de​ ​rei​ ​tão​ ​bela,​ ​tão​ ​querida?​ ​Então​ ​foi​ ​essa,​ ​anão​
​corcunda,​​a​​obra​​das​​tuas​​mandingas?​​Que​​não​​veja​​nunca​​a​​face​​de​​Deus,​​aquele​
​que,​​tendo​​te​​encontrado,​​não​​enfie​​sua​​lança​​no​​teu​​corpo!​​Tristão,​​belo​​e​​querido​
​amigo,​ ​quando​ ​o​ ​Morholt,​ ​vindo​ ​para​ ​arrebatar​ ​nossos​ ​filhos,​ ​pisou​ ​nesta​ ​terra,​
​nenhum​ ​dos​ ​nossos​ ​barões​ ​ousou​ ​enfrentá-lo,​ ​e​ ​todos​ ​ficaram​ ​calados​ ​como​ ​se​
​fossem​ ​mudos.​ ​Mas​ ​vós,​ ​Tristão,​ ​vós​ ​travastes​ ​luta​ ​contra​ ​ele​ ​por​ ​todos​ ​nós,​
​homens​​das​​Cornualhas,​​e​​matastes​​o​​Morholt;​​e​​ele​​vos​​fez​​grande​​dano​​com​​uma​
​lança​ ​e​ ​vós​ ​quase​ ​morretes​ ​por​ ​nós.​ ​Hoje,​ ​lembrando​ ​dessas​​coisas,​​deveríamos​
​nós​​consentir​​vossa​​morte?​​As​​lamentações,​​os​​clamores​​alastraram-se​​pela​​cidade,​
​todos​ ​corriam​ ​ao​ ​palácio.​ ​Mas​ ​a​ ​ira​ ​do​ ​rei​ ​era​ ​tal,​ ​que​​não​​havia​​um​​barão,​​por​
​mais​ ​forte​ ​e​ ​valoroso,​ ​que​ ​ousasse​ ​arriscar​ ​uma​ ​palavra​ ​para​ ​acalmá-lo​​(Bédier,​
​1988, p. 53).​

​O​ ​rei​ ​estava​ ​irredutível​ ​e​ ​mandou​​cavar​​um​​fosso​​na​​terra​​a​​fim​​de​​montar​​ali​

​uma​​fogueira​​para​​que​​Tristão​​pagasse​​a​​traição​​com​​a​​própria​​vida.​​Isolda​​também​​esperava​

​por seu triste destino e o povo lamentava a sorte da rainha e do cavaleiro. Contudo:​



​190​

​Quando​​chegou​​ao​​rei​​a​​notícia​​de​​que​​Tristão​​fugira​​pela​​vidraça,​​ele​​ficou​​pálido​
​de​​ódio​​e​​ordenou​​a​​seus​​homens​​que​​lhe​​trouxessem​​Isolda.​​Arrastaram-na.​​Fora​
​da​ ​sala,​ ​à​ ​soleira,​ ​ela​ ​apareceu.​ ​Estendeu​ ​suas​ ​mãos​ ​delicadas​ ​de​ ​onde​ ​corria​ ​o​
​sangue.​​Um​​clamor​​elevou-se​​pela​​rua:​​“Ó​​Deus,​​piedade​​por​​ela!​​Rainha​​sincera,​
​rainha​ ​honrada,​ ​que​ ​luto​ ​lançaram​ ​nesta​ ​terra​ ​aqueles​ ​que​ ​vos​ ​entregaram!​
​Maldição​ ​sobre​ ​eles!”​ ​A​ ​rainha​ ​foi​ ​arrastada​ ​até​ ​a​ ​fogueira​ ​de​ ​espinheiros​ ​que​
​ardia.​ ​(...)​ ​Isolda​ ​mantinha-se​ ​de​ ​pé​ ​diante​ ​da​ ​labareda.​ ​A​ ​multidão,​ ​em​ ​volta,​
​gritava,​​maldizia​​o​​rei,​​maldizia​​os​​traidores.​​As​​lágrimas​​desciam​​pelo​​seu​​rosto.​
​Ela​​estava​​vestida​​com​​um​​estreito​​casacão​​cinzento,​​onde​​corria​​uma​​rendinha​​de​
​ouro​​fino​​-​​um​​fio​​de​​ouro​​estava​​entrançado​​em​​seus​​cabelos​​que​​caíam​​até​​seus​
​pés.​​Quem​​pudesse​​vê-la​​tão​​bela​​sem​​se​​deixar​​tomar​​de​​compaixão​​por​​ela​​teria​
​um​​coração​​de​​traidor.​​Deus!​​Como​​seus​​braços​​estavam​​apertados​​naquelas​​cordas​
​(Bédier, 1988, p. 57-8).​

​Nesse​ ​episódio,​ ​Isolda​ ​estava​ ​condenada​ ​a​ ​morrer​ ​nas​ ​chamas,​ ​como​ ​já​

​mencionamos,​ ​do​ ​mesmo​ ​modo​ ​também​ ​eram​​condenadas​​as​​mulheres​​no​​período​​de​​caça​

​às​ ​bruxas,​ ​e​ ​da​ ​mesma​ ​forma​ ​teria​ ​morrido​ ​Tristão,​ ​caso​ ​não​​tivesse​​conseguido​​fugir.​​Os​

​acontecimentos​ ​que​ ​seguem​ ​levam​​o​​rei​​a​​condenar​​a​​rainha​​a​​um​​destino​​ainda​​pior,​​ele​​a​

​entrega​​a​​cem​​leprosos​​deformados​​para​​que​​façam​​com​​ela​​o​​que​​quiserem.​​Mas,​​outra​​vez,​

​a​ ​sorte​ ​está​ ​do​ ​lado​ ​dos​ ​amantes,​ ​pois​ ​Tristão​ ​consegue​ ​salvar​ ​a​ ​amada​ ​do​ ​triste​ ​destino,​

​depois​ ​de​ ​lutar​ ​contra​ ​tais​ ​homens​ ​com​ ​a​ ​ajuda​ ​do​ ​amigo​ ​Gorvenal.​ ​Daí​ ​em​ ​diante,​ ​os​

​amantes​​entram​​na​​floresta​​de​​Morois​​e​​passam​​a​​viver​​seu​​amor.​​Eles,​​contudo,​​por​​estarem​

​distantes​ ​de​ ​seus​ ​papéis​ ​sociais,​ ​anulam-se​ ​como​ ​indivíduos,​ ​em​ ​prol​ ​de​ ​viverem​ ​como​

​casal.​ ​É​ ​evidente​ ​que​ ​não​ ​escolheram​ ​tal​ ​vida,​ ​já​ ​que​ ​chegaram​ ​à​ ​floresta​ ​para​ ​fugir​ ​da​

​morte. Assim:​

​Foi-se​ ​o​ ​verão,​ ​veio​ ​o​ ​inverno.​ ​Os​ ​amantes​ ​viviam​ ​escondidos​ ​no​ ​oco​ ​de​ ​um​
​rochedo.​​E,​​no​​chão​​endurecido​​pelo​​frio,​​os​​pedaços​​de​​gelo​​eriçavam​​seu​​leito​​de​
​folhas​​mortas.​​Pela​​força​​do​​seu​​amor,​​nem​​um​​nem​​outro​​sentiu​​sua​​desgraça.​​Mas​
​quando​​voltou​​o​​tempo​​luminoso​​construíram​​sob​​as​​grandes​​árvores​​sua​​cabana​​de​
​ramos verdejantes (Bédier, 1988, p. 64).​

​Passaram​ ​a​ ​viver​ ​na​ ​floresta​ ​de​ ​modo​ ​simples​ ​e​ ​no​ ​início​ ​ainda​ ​havia​ ​uma​

​perseguição​​aos​​amantes,​​até​​que​​Gorvenal​​percebeu​​a​​presença​​de​​Guenelon,​​um​​dos​​barões​

​que​ ​denunciaram​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda,​ ​e​ ​o​ ​matou,​ ​depois​ ​estendeu​ ​sua​ ​cabeça​ ​decepada​​numa​

​árvore​ ​como​ ​aviso​ ​para​ ​os​ ​que​ ​ousassem​ ​continuar​ ​no​ ​encalço​ ​dos​ ​amantes.​ ​Depois,​​num​

​outro​​momento,​​um​​monteiro​​viu​​o​​cavaleiro​​e​​a​​rainha​​deitados​​na​​cabana​​e​​foi​​direto​​ao​​rei​

​para​​contar​​o​​que​​presenciara.​​Os​​dois​​combinaram​​de​​ir​​até​​o​​esconderijo​​dos​​amantes,​​mas​

​Marc​

​penetrou​ ​sozinho,​ ​sob​ ​a​ ​cabana,​ ​a​ ​espada​ ​desembainhada​​e​​ergueu-a…​​Ah!​​Que​
​lástima​ ​se​ ​vibrasse​ ​esse​ ​golpe!​ ​Mas​ ​notou​ ​que​​suas​​bocas​​não​​se​​tocavam​​e​​que​
​uma​ ​espada​ ​nua​ ​separava​ ​seus​ ​corpos:​ ​-​ ​Deus!​ ​-​ ​disse​ ​ele​ ​consigo​ ​mesmo.​​Que​
​vejo​​aqui?​​Será​​preciso​​que​​os​​mate?​​Há​​tanto​​tempo​​que​​vivem​​nesta​​floresta,​​se​
​eles​​se​​amassem​​com​​amor​​louco,​​teriam​​colocado​​essa​​espada​​entre​​eles?​​E​​não​​se​
​sabe​​que​​uma​​lâmina​​nua​​que​​separa​​dois​​corpos​​é​​garantia​​e​​guarda​​de​​castidade?​



​191​

​Se​​eles​​se​​amassem​​com​​amor​​louco,​​repousariam​​com​​tanta​​pureza?​​Não,​​não​​os​
​matarei.​​Seria​​grande​​pecado​​feri-los.​​E​​se​​eu​​acordasse​​este​​dorminhoco​​e​​um​​de​
​nós​ ​fosse​ ​morto​ ​disso​ ​falariam​ ​por​ ​muito​ ​tempo​​para​​vergonha​​nossa.​​Mas​​farei​
​com​​que,​​ao​​despertarem,​​saibam​​que​​os​​encontrei​​dormindo​​e​​que​​não​​quis​​a​​sua​
​morte, e que Deus teve compaixão deles (Bédier, 1988, p. 68).​

​Na​ ​sequência​ ​dos​ ​acontecimentos,​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​parecem​ ​perceber​ ​que​ ​não​

​conseguirão​​mais​​viver​​desse​​modo​​na​​floresta.​​Ambos​​compadecem-se​​um​​do​​outro,​​estão​

​magros,​​sem​​luxos,​​e​​sem​​o​​respeito​​de​​todos,​​então​​Tristão​​resolve​​ir​​ao​​palácio​​e​​deixa​​um​

​breve na janela do rei com a seguinte mensagem:​

​Tristão​ ​manda​ ​primeiro​ ​saudação​ ​e​ ​amor​ ​ao​ ​rei​ ​e​ ​a​ ​toda​ ​a​ ​sua​ ​baronia.​ ​“Rei”,​
​acrescenta​​ele,​​“quando​​matei​​o​​dragão​​e​​conquistei​​a​​filha​​do​​rei​​da​​Irlanda,​​foi​​a​
​mim​​que​​ela​​foi​​entregue;​​eu​​poderia​​ter​​ficado​​com​​ela,​​mas​​absolutamente​​não​​o​
​quis:​ ​trouxe-a​ ​para​​vossa​​terra​​e​​vo-la​​entreguei.​​Entretanto,​​mal​​a​​tomaste​​como​
​esposa,​ ​traidores​ ​enganaram-vos​ ​com​ ​suas​ ​mentiras.​ ​Em​ ​vossa​ ​cólera,​ ​belo​ ​tio,​
​meu​​senhor,​​quisestes​​mandar-nos​​para​​a​​fogueira​​sem​​julgamento.​​Mas​​Deus​​teve​
​compaixão:​​nós​​lho​​suplicamos,​​ele​​salvou​​a​​rainha,​​se​​fez​​justiça;​​eu​​também,​​ao​
​atirar-me​ ​de​ ​um​ ​alto​ ​rochedo,​​escapei​​pelo​​poder​​de​​Deus.​​Que​​foi​​que​​fiz​​então​
​que​ ​possa​ ​ser​ ​censurado?​ ​A​ ​rainha​ ​estava​ ​entregue​ ​aos​ ​doentes,​ ​eu​ ​vim​ ​em​​seu​
​socorro,​ ​resgatei-a,​ ​levei-a:​ ​podia​ ​eu​ ​então​ ​faltar​ ​nessa​ ​contingência​ ​àquela​ ​que​
​quase​ ​morrera,​ ​inocente,​ ​por​ ​minha​ ​causa?​ ​Fugi​ ​com​ ​ela​ ​pelas​ ​matas:​​podia​​eu,​
​pois,​ ​para​ ​vo-la​ ​entregar,​ ​sair​ ​da​ ​floresta​ ​e​ ​descer​ ​para​ ​a​ ​planície?​ ​Não​ ​havíeis​
​ordenado​​que​​nos​​pegassem​​mortos​​ou​​vivos?​​Mas,​​hoje​​como​​antes,​​estou​​pronto,​
​belo​​sire,​​a​​dar​​meu​​penhor​​e​​a​​provar​​por​​batalha,​​ao​​primeiro​​que​​aparecer,​​que​
​jamais​ ​a​ ​rainha​ ​teve​ ​por​ ​mim,​ ​nem​ ​eu​ ​por​ ​ela,​ ​amor​ ​que​ ​vos​ ​fosse​ ​ultrajante.​
​Ordenai​ ​o​ ​combate:​ ​não​ ​recuso​ ​nenhum​ ​adversário​ ​e,​ ​se​ ​não​ ​puder​ ​provar​ ​meu​
​direito,​​mandai-me​​para​​a​​fogueira​​diante​​de​​vossos​​homens.​​Mas,​​se​​eu​​vencer​​e​
​se​​for​​do​​vosso​​agrado​​reaver​​Isolda​​de​​rosto​​puro,​​nenhum​​de​​vossos​​barões​​vos​
​servirá​​melhor​​do​​que​​eu;​​se,​​ao​​contrário,​​não​​quiserdes​​meu​​serviço,​​atravessarei​
​os​ ​mares​ ​e​ ​irei​ ​oferecer-me​ ​ao​ ​rei​ ​da​ ​Gavóia​ ​ou​ ​ao​ ​rei​​da​​Frísia,​​e​​não​​ouvireis​
​mais​​falar​​de​​mim.​​Sire,​​aconselhai-vos​​e,​​se​​não​​consentidos​​em​​nenhum​​acordo,​
​eu​​levarei​​Isolda​​de​​volta​​para​​a​​Irlanda,​​onde​​a​​peguei;​​ela​​será​​rainha​​em​​seu​​país​
​(Bédier, 1988, p. 77-8).​

​Lido​ ​o​ ​breve​ ​enviado​ ​por​​Tristão​​diante​​dos​​barões,​​o​​rei​​interrogou​​se​​alguém​

​combateria​​com​​o​​cavaleiro,​​mas​​todos​​esquivaram-se​​e​​aconselharam​​que​​o​​deixasse​​ir​​para​

​longe,​ ​conforme​ ​havia​ ​proposto​ ​Tristão,​ ​além​ ​de​ ​aceitar​ ​de​ ​volta​ ​a​ ​rainha.​ ​Então​ ​o​ ​rei​

​mandou um breve a Tristão contando sua decisão.​

​Chegada​ ​a​ ​hora​ ​da​ ​despedida,​ ​Isolda​ ​pede​ ​que​ ​Tristão​ ​deixe​ ​com​ ​ela​ ​seu​ ​cão​

​Husdent​ ​como​ ​companhia,​ ​de​ ​forma​ ​a​ ​ter​ ​o​​amado​​próximo​​a​​ela.​​Em​​troca​​disso,​​entrega​

​seu​​anel​​jaspe​​verde​​e​​promete​​que​​se​​algum​​dia​​algum​​mensageiro​​for​​enviado​​com​​aquele​

​anel ela irá ao encontro do amado. Desse modo,​

​À​​notícia​​do​​acordo,​​grandes​​e​​pequenos,​​homens,​​mulheres​​e​​crianças​​acorreram​
​em​ ​massa​ ​para​ ​fora​ ​da​​cidade​​ao​​encontro​​de​​Isolda;​​e,​​apesar​​da​​grande​​tristeza​
​pelo​​exílio​​de​​Tristão,​​eles​​faziam​​festa​​à​​sua​​rainha​​reencontrada.​​Ao​​badalar​​dos​
​sinos,​ ​pelas​ ​ruas​ ​bem​ ​atapetadas,​ ​encortinadas​ ​de​ ​seda,​ ​o​ ​rei,​ ​os​ ​condes​ ​e​ ​os​
​príncipes​​fizeram-lhe​​cortejo.​​As​​portas​​do​​palácio​​abriram-se​​a​​todos​​os​​presentes.​
​Ricos​ ​e​ ​pobres​ ​puderam​ ​sentar-se​ ​e​ ​comer,​ ​e,​ ​para​ ​comemorar​ ​esse​ ​dia,​ ​Marc,​



​192​

​tendo​​alforriado​​cem​​dos​​seus​​escravos,​​deu​​a​​espada​​e​​a​​loriga​​a​​vinte​​cavalheiros​
​de segunda ordem que ele armou com sua própria mão (Bédier, 1988, p. 82-3).​

​A​​alegria​​tomou​​conta​​da​​cidade​​e​​Marc​​e​​Isolda​​voltaram​​a​​viver​​juntos.​​Tristão,​

​por​ ​sua​ ​vez,​ ​ficou​ ​hospedado​ ​secretamente​ ​em​ ​Tintagel,​ ​pois​ ​temia​ ​pela​ ​segurança​​de​​sua​

​amada.​ ​Ocorre​ ​que​ ​os​ ​barões​ ​não​​desistiram​​de​​continuar​​a​​incriminar​​Isolda​​e​​resolveram​

​propor​ ​ao​ ​rei​ ​que​ ​esta​ ​fosse​ ​submetida​ ​a​ ​um​ ​julgamento​ ​por​ ​ferro​ ​em​ ​brasa.​ ​O​ ​rei,​

​encolerizado,​ ​expulsa​ ​os​ ​barões,​ ​porém​ ​quando​ ​Isolda​ ​ficou​ ​sabendo​ ​do​ ​ocorrido​ ​resolve​

​propor​ ​ao​ ​rei​ ​que​ ​os​ ​barões​ ​voltassem,​ ​pois​ ​desejava​ ​provar​ ​sua​ ​inocência.​ ​Ela​ ​pediu​ ​um​

​prazo​ ​de​ ​dez​ ​dias​ ​para​ ​se​ ​submeter​ ​a​ ​tal​ ​julgamento,​ ​pois​ ​o​ ​rei​ ​Arthur​ ​e​ ​seus​ ​cavaleiros​

​deveriam​ ​estar​ ​como​ ​testemunha​ ​de​ ​tal​ ​ato.​ ​Na​​verdade,​​a​​rainha​​estava​​com​​o​​plano​​todo​

​arquitetado, mandando o lacaio Perinis transmitir a seguinte mensagem ao amado:​

​-​ ​Sire,​ ​minha​ ​senhora​ ​manda-vos​ ​dizer​ ​que​ ​no​ ​dia​ ​aprazado,​ ​sob​ ​uma​ ​roupa​ ​de​
​peregrino,​ ​tão​ ​habilmente​ ​disfarçado​ ​que​ ​ninguém​ ​possa​ ​reconhecer-vos,​ ​sem​
​armas,​ ​estejais​ ​na​ ​Charneca​ ​Branca:​ ​ela​ ​precisará,​ ​para​ ​chegar​ ​ao​ ​local​ ​do​
​julgamento,​ ​atravessar​ ​o​ ​rio​ ​de​ ​barca;​ ​na​ ​margem​ ​oposta,​ ​lá​ ​onde​ ​estiverem​ ​os​
​cavaleiros​ ​do​ ​rei​ ​Arthur,​ ​esperá-la-ei.​ ​Sem​ ​dúvida,​ ​então,​ ​podereis​ ​prestar-lhe​
​ajuda.​ ​Minha​ ​senhora​ ​teme​ ​o​ ​dia​ ​do​ ​julgamento:​ ​no​ ​entanto,​ ​confia​​na​​graça​​de​
​Deus, que já soube arrancá-la das mãos dos leprosos (Bédier, 1988, p. 88).​

​Então,​​no​​dia​​marcado,​​Isolda,​​Marc​​e​​os​​barões​​das​​Cornualhas​​cavalgaram​​até​

​o local combinado.​

​chegaram​ ​em​​bela​​comitiva​​diante​​do​​rio​​e,​​dispostos​​ao​​longo​​da​​outra​​margem,​
​os​ ​cavaleiros​​do​​rei​​Arthur​​saudaram-nos​​com​​seus​​estandartes​​brilhantes.​​Diante​
​deles,​ ​sentado​ ​no​ ​barranco,​ ​um​ ​peregrino​ ​miserável,​ ​envolvido​ ​na​ ​sua​ ​capa,​ ​de​
​onde​​pendiam​​conchas,​​estendia​​sua​​gamela​​de​​madeira​​e​​pedia​​esmola​​com​​uma​
​voz​ ​aguda​ ​e​ ​dolente.​ ​Pela​ ​força​ ​dos​ ​remos,​ ​as​ ​barcas​ ​das​ ​Cornualhas​
​aproximavam-se.​ ​Quando​ ​estavam​ ​prestes​ ​a​ ​acostar,​ ​Isolda​ ​perguntou​ ​aos​
​cavaleiros​​que​​a​​rodeavam:​​-​​Senhores,​​como​​poderia​​eu​​chegar​​a​​terra​​firme​​sem​
​sujar​​meus​​longos​​vestidos​​nessa​​lama?​​Seria​​preciso​​que​​um​​barqueiro​​viesse​​me​
​ajudar.​ ​Um​​dos​​cavaleiros​​chamou​​de​​longe​​o​​peregrino:​​-​​Amigo,​​arregaça​​a​​tua​
​capa,​​desce​​até​​a​​água​​e​​carrega​​a​​rainha,​​se,​​no​​entanto,​​não​​temeres,​​arrebentado​
​como​ ​te​ ​vejo,​ ​vergar​ ​a​ ​meio​ ​caminho.​​O​​homem​​pegou​​a​​rainha​​nos​​braços.​​Ela​
​disse-lhe​​em​​voz​​baixa:​​“Amigo!”​​Em​​seguida,​​ainda​​em​​voz​​baixa:​​“Deixa-te​​cair​
​na​ ​areia.”​ ​Chegando​ ​à​ ​margem,​ ​ele​​embicou​​e​​caiu,​​segurando​​a​​rainha​​apertada​
​entre​ ​seus​ ​braços.​ ​Escudeiros​ ​e​ ​barqueiros,​ ​segurando​ ​os​ ​remos​ ​e​ ​as​ ​figas,​
​acossavam​ ​o​ ​joão-ninguém.​ ​-​ ​Deixai-o​ ​-​ ​disse​ ​a​​rainha​​-​​Sem​​dúvida​​uma​​longa​
​peregrinação​​enfraqueceu-o.​​E,​​desprendendo​​uma​​fivela​​de​​ouro​​fino,​​atirou-a​​ao​
​peregrino.​​Diante​​da​​tenda​​de​​Arthur,​​uma​​rica​​alcatifa​​da​​Nicéia​​estava​​estendida​
​sobre​ ​a​ ​relva​ ​verde,​ ​e​ ​as​ ​relíquias​ ​dos​ ​santos,​ ​retiradas​ ​dos​ ​escrínios​ ​e​ ​dos​
​relicários,​​já​​estavam​​nela​​dispostas.​​(...)​​A​​rainha,​​tendo​​suplicado​​a​​Deus,​​retirou​
​as​​jóias​​do​​pescoço​​e​​com​​suas​​mãos​​deu-as​​aos​​pobres​​mendigos.​​Ela​​desprendeu​
​seu​​manto​​de​​púrpura​​e​​seu​​escapulário​​fino,​​e​​deu-os;​​deu​​seu​​chintz​​e​​seu​​casaco​
​e​ ​seus​ ​sapatos​ ​enriquecidos​ ​de​​pedrarias.​​Conservou​​somente​​sobre​​o​​corpo​​uma​
​túnica​ ​sem​ ​mangas​ ​e,​ ​com​ ​os​ ​braços​​e​​os​​pés​​descalços,​​colocou-se​​à​​frente​​dos​
​dois​​reis.​​Em​​volta,​​os​​barões​​contemplavam-na​​em​​silêncio​​e​​choravam.​​Perto​​das​
​relíquias​ ​ardia​ ​um​ ​braseiro.​ ​Trêmula,​ ​ela​ ​estendeu​ ​a​ ​mão​ ​direita​ ​na​ ​direção​ ​das​
​ossadas​ ​dos​ ​santos​​e​​disse:​​-​​Rei​​de​​Logres​​e​​vós,​​rei​​das​​Cornualhas,​​e​​vós,​​sire​
​Gauvain,​​sire​​Ké​​e​​sire​​Girflet,​​e​​vós​​todos​​que​​sois​​minhas​​testemunhas,​​por​​estes​



​193​

​corpos​​santos​​que​​estão​​neste​​mundo,​​eu​​juro​​que​​jamais​​homem​​algum​​nascido​​de​
​mulher​ ​me​ ​teve​ ​em​ ​seus​ ​braços​ ​a​ ​não​ ​ser​ ​o​ ​rei​ ​Marc,​ ​meu​ ​senhor,​ ​e​ ​o​ ​pobre​
​peregrino​ ​que,​ ​ainda​ ​há​ ​pouco,​ ​se​ ​deixou​ ​cair​ ​aos​ ​vossos​ ​olhos.​ ​Rei​ ​Marc,​ ​este​
​juramento​ ​é​ ​adequado?​ ​-​ ​Sim,​ ​rainha,​ ​e​ ​que​ ​Deus​ ​manifeste​ ​seu​ ​verdadeiro​
​julgamento!​ ​-​ ​Amém!​ ​-​ ​disse​ ​Isolda.​ ​Ela​ ​aproximou-se​ ​do​ ​braseiro,​ ​pálida​ ​e​
​cambaleando.​ ​Todos​ ​mantinham-se​ ​calados;​ ​o​ ​ferro​ ​estava​ ​em​ ​brasa.​ ​Então​
​mergulhou​ ​seus​ ​braços​ ​nus​ ​na​ ​brasa,​ ​agarrou​ ​a​ ​barra​ ​de​ ​ferro,​ ​caminhou​ ​nove​
​passos​​segurando-a​​e​​depois,​​tendo-a​​rejeitado,​​estendeu​​seus​​braços​​em​​cruz,​​com​
​as​ ​palmas​ ​das​ ​mãos​ ​abertas.​​E​​cada​​um​​viu​​que​​sua​​carne​​estava​​mais​​sã​​do​​que​
​ameixa​ ​tirada​ ​do​ ​pé​ ​de​ ​ameixeira.​ ​Então​ ​de​​todos​​os​​peitos​​um​​grande​​brado​​de​
​louvação elevou-se para Deus (Bédier, 1988, p. 89-90).​

​O​​julgamento​​ocorreu​​como​​Isolda​​havia​​planejado.​​O​​peregrino​​era​​Tristão,​​que​

​tendo​​caído​​da​​forma​​como​​ela​​propôs,​​nunca​​seria​​alvo​​de​​desconfiança,​​já​​que​​aparentava​

​o​ ​oposto​ ​do​ ​cavaleiro,​ ​pois​ ​estava​ ​maltrapilho​ ​e​ ​sem​ ​forças.​ ​Ao​ ​realizar​ ​tal​ ​juramento​ ​a​

​rainha​​de​​fato​​não​​mentiu,​​pois​​os​​únicos​​homens​​que​​a​​tiveram​​em​​seus​​braços​​foram​​Marc​

​e​ ​o​ ​peregrino,​ ​que​ ​era​ ​Tristão,​ ​ademais​ ​todos​ ​agora​ ​estavam​ ​convencidos​ ​da​​inocência​​da​

​rainha.​

​Mais​ ​uma​ ​vez​ ​podemos​ ​perceber​ ​que​​o​​narrador​​e​​o​​divino​​se​​colocam​​a​​favor​

​dos​ ​amantes​ ​na​ ​narrativa.​ ​Como​ ​Isolda​ ​saiu​ ​ilesa​ ​desse​ ​juramento?​ ​Se​ ​foi​ ​mentindo​ ​ou​

​falando​​a​​verdade,​​somente​​por​​meio​​do​​elemento​​maravilhoso​​usado​​nos​​contos​​de​​origem​

​celta alguém poderia não sair machucada de tal contenda.​

​Isolda,​ ​como​ ​já​ ​havíamos​ ​mencionado​ ​noutro​ ​momento,​ ​astuciosamente​

​arquitetou​​tal​​plano.​​Seu​​intuito​​era​​ficar​​livre​​de​​vez​​das​​acusações​​de​​adultério​​e​​continuar​

​sendo​ ​rainha,​ ​já​ ​que​ ​ela​ ​e​ ​Tristão​ ​não​ ​conseguiram​ ​viver​ ​na​ ​floresta​ ​como​ ​indivíduos​

​comuns.​

​Tristão​ ​sentia​ ​necessidade​ ​de​ ​voltar​ ​a​ ​ser​ ​útil​ ​como​ ​cavaleiro​ ​e​ ​também​ ​se​

​entristecia​​por​​ver​​sua​​amada​​maltratada​​pela​​vida​​que​​estavam​​levando.​​Isolda,​​por​​sua​​vez,​

​sentia​ ​uma​ ​tristeza​​profunda​​ao​​ver​​seu​​amado​​deslocado​​e​​sofria​​por​​não​​poder​​mais​​ser​​a​

​rainha.​​O​​amor​​dos​​dois​​os​​fazia​​compreender​​que​​não​​mereciam​​aquela​​vida​​a​​qual​​estavam​

​destinados​ ​a​ ​viver,​ ​por​ ​outro​ ​lado​ ​não​ ​sabiam​ ​como​ ​conseguiriam​ ​ficar​ ​separados,​ ​pois​ ​o​

​amor​ ​os​ ​fazia​​perder-se​​como​​indivíduos,​​porém,​​juntos​​não​​podiam​​ser​​rainha​​e​​cavaleiro,​

​pois eram apenas um casal loucamente apaixonado.​

​Nosso​ ​entendimento​ ​é​ ​o​ ​de​ ​que​ ​Isolda,​ ​arquitetando​ ​o​ ​plano,​ ​volta​ ​a​ ​ter​ ​sua​

​autonomia​ ​enquanto​ ​indivíduo,​ ​embora​ ​não​ ​fosse​​fácil​​ser​​independente,​​pois​​sofria​​com​​a​

​ausência​ ​do​ ​amado.​ ​A​ ​complexidade​ ​da​ ​personagem​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​pensar​ ​no​ ​quanto​ ​de​ ​si​

​mesma​ ​estava​ ​presente​ ​em​ ​seu​ ​íntimo​ ​quando​ ​estava​ ​junto​ ​de​ ​Tristão.​ ​Isolda​ ​era​ ​dama,​

​rainha​​e​​bruxa,​​mas​​na​​presença​​de​​Tristão​​era​​uma​​mulher​​apaixonada​​detentora​​do​​próprio​

​desejo​ ​e​ ​do​ ​próprio​​corpo,​​enquanto​​se​​entendia​​como​​aquela​​que​​podia​​agir​​diante​​do​​que​



​194​

​sentia.​ ​Por​ ​outro​ ​lado,​ ​paradoxalmente,​ ​entregando-se​​ao​​desejo​​e​​à​​paixão,​​deixava​​de​​ser​

​tudo​ ​que​ ​podia​ ​diante​ ​da​ ​sociedade,​ ​pois​ ​entregar-se​ ​ao​ ​amor​​impossível​​era​​abrir​​mão​​de​

​todos os outros papéis que desempenhava.​

​Desse​​modo,​​Isolda​​revela-se​​diante​​de​​nós​​como​​uma​​personagem​​que​​exalta​​a​

​cultura​​celta,​​pois​​sua​​ancestralidade​​nos​​leva​​a​​compreendê-la​​como​​uma​​mulher​​que​​busca​

​desfrutar​ ​de​ ​grande​ ​liberdade​ ​com​ ​o​ ​próprio​ ​corpo​ ​e​ ​do​ ​conhecimento​ ​telúrico​ ​que​ ​a​ ​faz​

​conhecedora​ ​da​ ​cura​ ​por​ ​meio​ ​do​ ​uso​ ​das​ ​ervas,​ ​mas​ ​ela​ ​também​ ​é​​essa​​mulher​​medieval​

​inserida​ ​nas​ ​cortes,​ ​é​ ​essa​ ​dama​ ​que​ ​precisa​ ​cumprir​ ​um​ ​papel​ ​social​ ​diante​ ​de​ ​suas​

​obrigações como rainha, diante do rei e dos súditos.​

​Assim,​ ​Isolda​ ​é​ ​uma​ ​personagem​ ​que​ ​nos​ ​leva​ ​a​ ​considerar​ ​a​ ​força,​ ​a​

​complexidade,​​a​​riqueza​​e​​o​​contraditório​​que​​é​​ser​​humano.​​Sabendo​​de​​tudo​​o​​que​​sabemos​

​e​​entendendo​​a​​construção​​dessa​​personagem​​a​​partir​​das​​variadas​​versões​​das​​quais​​Bédier​

​(1988)​​dispôs,​​compreendendo​​sua​​raiz​​celta​​diante​​de​​um​​contexto​​medieval​​e​​visualizando​

​o​ ​momento​ ​histórico​ ​de​ ​tamanha​ ​importância,​ ​temos​ ​que​ ​nos​ ​render​ ​ao​ ​que​ ​há​ ​de​ ​mais​

​contundente​ ​nessa​​personagem,​​o​​pertencimento​​ao​​que​​há​​de​​mais​​incisivo​​em​​sua​​aura:​​o​

​feminino que a habita.​



​195​

​6 PRINCÍPIO DO FIM, VISÕES DO PORVIR​

​Neste​ ​trabalho,​ ​buscamos​ ​realizar​ ​um​ ​estudo​ ​em​ ​torno​ ​da​ ​obra​ ​O​​Romance​​de​

​Tristão​​e​​Isolda​​e,​​para​​tanto,​​traçamos​​como​​base​​teórica​​principal​​a​​Teoria​​da​​Residualidade,​

​sistematizada​ ​por​ ​Roberto​ ​Pontes.​ ​Como​ ​temos​ ​dito​ ​ao​ ​longo​ ​do​ ​texto,​ ​tal​ ​teoria​ ​não​ ​se​

​enclausura​ ​em​ ​si​ ​mesma,​ ​pelo​ ​contrário,​ ​outros​ ​elementos​ ​se​ ​somam​ ​e​ ​acrescem​ ​valor​ ​aos​

​conceitos abordados pela mesma.​

​A​ ​personagem​ ​Isolda​ ​foi​ ​escolhida​ ​como​ ​principal​ ​enfoque​ ​na​ ​obra,​ ​pois​

​compreendemos​ ​que​ ​esta​ ​exerce​ ​um​ ​papel​ ​de​ ​fundamental​ ​importância​ ​na​ ​narrativa​ ​dos​

​amantes​ ​das​ ​Cornualhas.​ ​Vislumbramos,​ ​assim,​ ​os​ ​imaginários​ ​de​ ​dama​ ​e​ ​bruxa​ ​como​

​próprios da personagem e, desse modo, buscamos compreendê-los na narrativa.​

​Nessa​ ​busca,​​foi​​preciso​​delimitar​​a​​existência​​da​​personagem​​diante​​do​​tempo,​

​por​​meio​​das​​mentalidades​​celta​​e​​medieval.​​Também​​necessitamos​​compreendê-la​​diante​​do​

​cenário​ ​construído​ ​sobre​ ​a​ ​história,​ ​a​ ​partir​​dos​​conceitos​​de​​lenda​​e​​mito,​​depois​​buscamos​

​colocá-la​ ​diante​ ​de​ ​seu​ ​amado,​ ​evocando​ ​os​ ​possíveis​ ​modelos​ ​de​ ​amor​ ​dessa​ ​relação.​ ​Por​

​fim,​ ​analisamos​ ​a​ ​forma​ ​como​ ​originalmente​ ​foram​ ​vistas​​as​​mulheres​​na​​cultura​​celta​​e​​no​

​medievo,​ ​com​ ​vistas​ ​aos​ ​imaginários​ ​de​ ​bruxa​ ​e​ ​dama​ ​os​ ​quais,​ ​no​ ​romance​ ​de​ ​Bédier,​

​compreendemos serem bastante próximos da personagem Isolda.​

​Entendemos​ ​que​ ​dar​ ​ênfase​ ​à​​personagem​​feminina​​da​​obra​​por​​nós​​estudada​​é​

​uma​ ​forma​ ​de​ ​exercermos​ ​nosso​​papel​​numa​​sociedade​​que​​permanece​​machista​​e​​misógina​

​até​ ​hoje.​ ​Este​​não​​é​​um​​trabalho​​sobre​​feminismo,​​mas​​esperamos​​que​​seja​​feminista,​​pois​​a​

​partir​ ​de​ ​Isolda​ ​buscamos​ ​demonstrar​ ​a​ ​relação​ ​da​ ​mulher​ ​com​ ​a​ ​natureza,​ ​sua​ ​construção​

​histórica,​ ​suas​ ​relações​ ​com​ ​o​ ​masculino​ ​e​ ​a​ ​sociedade,​ ​seu​ ​poder​ ​de​​transformar​​a​​própria​

​realidade e sua autoridade com o próprio corpo e desejo.​

​Como​​nos​​diz​​Perrot​​(2019),​​“o​​corpo​​das​​mulheres​​está​​em​​perigo”​​(p.​​64).​​Nos​

​parece​​que​​o​​corpo​​da​​mulher​​sempre​​esteve​​em​​perigo​​e​​gostaríamos​​que​​isso​​fizesse​​parte​​do​

​passado,​ ​mas​ ​os​ ​dados​ ​estatísticos​ ​nos​ ​mostram​ ​o​ ​feminicídio​ ​em​ ​níveis​ ​alarmantes,​

​demonstrando​ ​ser​ ​este​ ​um​ ​fato​ ​atual,​ ​posto​ ​que​ ​em​ ​2022,​ ​no​ ​Brasil,​ ​houve​ ​recorde​ ​desses​

​crimes.​ ​Segundo​ ​o​ ​Núcleo​ ​de​ ​Estudos​ ​da​ ​Violência​ ​da​ ​Universidade​ ​de​ ​São​ ​Paulo​

​(NEV-USP),​​com​​base​​nos​​dados​​oficiais​​dos​​26​​estados​​e​​do​​Distrito​​Federal,​​o​​país​​teve​​um​

​aumento​ ​de​ ​5%​ ​nos​ ​casos​ ​de​ ​feminicídio​ ​em​ ​2022,​ ​em​ ​comparação​​com​​2021.​​São​​1,4​​mil​

​mulheres​​mortas​​apenas​​pelo​​fato​​de​​serem​​mulheres​​—​​uma​​a​​cada​​6​​horas,​​em​​média.​​Esse​



​196​

​número​​é​​o​​maior​​registrado​​no​​país​​desde​​que​​a​​lei​​de​​feminicídio​​entrou​​em​​vigor​​no​​ano​​de​

​2015.​

​Isolda​ ​nos​ ​mostra​ ​que​ ​o​ ​corpo​ ​feminino​ ​esteve​ ​em​ ​lugar​ ​de​ ​obediência​ ​e​ ​de​

​perigo,​ ​por​ ​meio​ ​das​ ​questões​ ​e​ ​determinações​ ​sociais​​imputadas​​à​​mulher​​na​​Idade​​Média.​

​Ela​ ​foi​ ​dada​ ​em​ ​casamento,​ ​pois,​ ​como​ ​mulher,​ ​não​ ​podia​ ​se​ ​negar​ ​às​ ​imposições​ ​do​ ​pai.​

​Após​ ​estar​ ​casada​ ​com​ ​um​​e​​apaixonada​​por​​outro,​​mantendo​​assim​​uma​​relação​​adúltera,​​é​

​alvo​ ​do​ ​esposo​ ​e​ ​da​ ​sociedade​ ​na​ ​qual​ ​estava​​inserida.​​Ela​​é​​condenada​​pelo​​rei​​à​​morte​​na​

​fogueira,​ ​mas​ ​achando​ ​que​ ​esse​ ​era​ ​um​ ​castigo​ ​pequeno,​ ​ele​ ​resolve​ ​condená-la​ ​a​ ​ser​

​deflorada​ ​por​ ​cem​ ​leprosos,​ ​o​ ​que​ ​só​ ​não​ ​ocorre​ ​porque​ ​Tristão​ ​consegue​ ​salvá-la​​do​​triste​

​destino.​

​Isolda,​ ​como​ ​podemos​ ​observar,​ ​sendo​ ​mulher,​ ​não​ ​tinha​ ​propriedade​ ​sobre​ ​o​

​próprio​​corpo,​​contudo​​ela​​continuava​​a​​buscar​​na​​paixão​​que​​sentia​​por​​Tristão​​a​​posse​​de​​seu​

​corpo​ ​e​ ​de​ ​sua​​felicidade.​​Ela​​nos​​faz​​pensar​​no​​quanto​​o​​feminino​​já​​precisou​​se​​refazer​​ao​

​longo da história da humanidade.​

​Compreendemos​​que​​a​​história​​das​​mulheres​​quase​​sempre​​tem​​sido​​contada​​por​

​homens,​​omitindo-se​​assim,​​muitas​​vezes,​​a​​atuação​​feminina,​​deturpando-a​​ou​​anulando-a.​​O​

​Romance​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​​,​ ​de​​Bédier,​​é​​só​​mais​​uma​​versão​​da​​narrativa​​dos​​amantes,​​na​

​qual​ ​o​ ​peso​ ​da​ ​História​ ​já​ ​aparece​ ​no​ ​título:​ ​o​ ​cavaleiro​ ​é​ ​sobreposto​ ​à​ ​dama.​ ​Contudo,​

​defendemos​ ​que​ ​o​ ​autor​ ​reserva​ ​à​ ​Isolda​ ​um​ ​protagonismo​ ​quase​ ​nunca​ ​observado​ ​em​

​histórias​​como​​essa,​​o​​que​​nos​​leva​​a​​concluir​​uma​​subversão​​dessa​​ordem​​comum,​​ou​​seja,​​a​

​narrativa poderia muito bem ser intitulada​​O Romance de Isolda e Tristão​​.​

​A​ ​personagem​ ​feminina​ ​do​ ​romance​ ​nos​ ​levou​ ​a​ ​discutir​ ​sobre​ ​os​ ​aspectos​

​importantes​ ​da​ ​cultura​ ​celta​ ​e​ ​medieval,​ ​os​ ​quais​ ​indicam​ ​o​ ​histórico​ ​pelo​ ​qual​ ​passou​ ​a​

​narrativa,​ ​mas​ ​sempre​ ​conjugando​ ​o​ ​lugar​ ​que​ ​a​ ​sociedade​ ​foi​ ​projetando​ ​para​ ​a​ ​mulher.​

​Nessa​​concepção,​​conseguimos​​observar​​o​​lugar​​ocupado​​pela​​mulher​​nas​​relações​​amorosas​

​quando​ ​tratamos​ ​desse​ ​sentimento​ ​sob​ ​várias​ ​perspectivas​ ​ao​ ​longo​ ​dos​ ​tempos,​ ​o​ ​que​ ​nos​

​ajudou​ ​a​ ​dimensionar​ ​a​ ​importância​ ​de​ ​abordar​ ​de​ ​modo​ ​mais​ ​profundo​ ​a​ ​forma​ ​como​ ​a​

​mulher medieval e a celta foram caracterizadas e se portaram em seu tempo.​

​Isolda​ ​trouxe​ ​consigo​ ​as​ ​nuances​ ​da​ ​essência​ ​celta,​ ​movidas​ ​por​ ​sua​

​ancestralidade​ ​por​ ​meio​ ​do​ ​conhecimento​ ​das​ ​ervas,​​pela​​forma​​de​​atuar​​enquanto​​mulher​​e​

​amante,​​pelo​​desapego​​aos​​valores​​medievais,​​embora​​sua​​história​​esteja​​ambientada​​na​​Idade​

​Média​ ​e​ ​ela​ ​descrita​ ​como​ ​uma​ ​dama​ ​daquele​ ​período​ ​e​ ​precisando​ ​se​ ​adequar​ ​aos​​valores​

​sociais impostos pela sociedade vigente da época.​



​197​

​Diante​ ​de​ ​todo​ ​o​ ​percurso​ ​metodológico​​e​​teórico​​que​​trilhamos,​​cabe​​ressaltar​

​que​ ​este​ ​trabalho​ ​não​ ​se​ ​encerra​ ​apenas​ ​na​ ​análise​ ​da​ ​personagem​​Isolda​​e​​dos​​imaginários​

​que​​ela​​carrega.​​Na​​verdade,​​ele​​se​​abre​​para​​múltiplas​​possibilidades​​de​​reflexão​​sobre​​como​

​os​ ​discursos​ ​literários​ ​são​ ​capazes​ ​de​ ​atravessar​ ​séculos,​ ​carregando​ ​consigo​ ​não​ ​apenas​

​vestígios​​culturais,​​mas​​também​​marcas​​das​​estruturas​​sociais​​que,​​de​​certa​​forma,​​continuam​

​reverberando no mundo contemporâneo.​

​O​ ​estudo​ ​aqui​ ​realizado​ ​sobre​ ​Isolda​ ​não​ ​se​ ​resume​ ​a​ ​um​ ​resgate​

​histórico-literário,​ ​mas​ ​também​ ​propõe​ ​uma​ ​leitura​​crítica​​sobre​​os​​modos​​como​​o​​feminino​

​foi, e ainda é, construído social e simbolicamente.​

​A​ ​figura​ ​da​ ​mulher​ ​que​ ​transgride​ ​—​ ​seja​ ​pela​ ​busca​ ​da​ ​autonomia​ ​sobre​ ​o​

​próprio​ ​corpo,​ ​seja​ ​pelo​ ​enfrentamento​ ​das​ ​regras​ ​sociais​ ​—​ ​ainda​ ​é​ ​alvo​ ​de​ ​julgamentos,​

​punições​​simbólicas​​e​​concretas.​​A​​narrativa​​de​​Isolda​​reflete,​​portanto,​​uma​​longa​​tradição​​de​

​controle​​sobre​​os​​corpos​​e​​os​​desejos​​femininos,​​algo​​que​​se​​repete,​​com​​roupagens​​diferentes,​

​em​ ​nossos​​dias.​​A​​exemplo​​disso,​​a​​cultura​​do​​controle​​sobre​​o​​corpo​​feminino​​se​​manifesta​

​hoje​ ​em​ ​discursos​ ​sobre​ ​moralidade,​ ​em​ ​legislações​ ​que​ ​cerceiam​ ​direitos​ ​reprodutivos​ ​e,​

​infelizmente, ainda na violência de gênero que insiste em atravessar nossas sociedades.​

​Desse​ ​modo,​ ​torna-se​ ​visível​ ​que​ ​o​ ​mergulho​ ​nos​ ​imaginários​ ​do​​passado,​​por​

​meio​ ​da​ ​literatura,​ ​é​​também​​uma​​maneira​​de​​compreender​​os​​dispositivos​​que​​estruturam​​o​

​presente.​ ​Como​ ​afirma​ ​Chartier​ ​(2002),​ ​toda​​leitura​​do​​passado​​é​​também​​uma​​interrogação​

​sobre​ ​o​ ​presente.​ ​Nesse​ ​sentido,​ ​a​ ​análise​ ​proposta​ ​aqui​ ​não​ ​se​ ​limita​ ​a​ ​um​ ​olhar​ ​voltado​

​apenas​ ​à​ ​Idade​ ​Média,​ ​mas​ ​se​ ​constitui​ ​como​ ​uma​ ​reflexão​ ​crítica​ ​sobre​ ​os​ ​processos​

​históricos​ ​que​ ​moldam​ ​as​ ​relações​ ​de​ ​gênero,​ ​os​ ​papéis​ ​sociais​ ​atribuídos​ ​às​ ​mulheres​ ​e​ ​a​

​forma​ ​como​ ​esses​ ​papéis​ ​são​ ​tensionados,​ ​ressignificados​ ​ou,​ ​por​ ​vezes,​ ​reforçados​ ​no​

​decorrer dos tempos.​

​Buscamos​​traçar​​os​​elementos​​que​​de​​algum​​modo​​dialogavam​​com​​a​​narrativa,​

​como​ ​as​ ​concepções​ ​de​ ​mito​ ​e​ ​lenda;​ ​as​ ​culturas​ ​celta​ ​e​ ​medieval;​ ​o​ ​amor​ ​cortês,​ ​o​ ​amor​

​romântico​​e​​o​​amor-paixão;​​a​​mulher​​celta​​e​​a​​medieval,​​para​​adentrarmos​​aos​​imaginários​​da​

​bruxa​ ​e​ ​da​ ​dama.​ ​Nessa​ ​contenda,​ ​a​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade​ ​nos​ ​guiou​ ​como​ ​mapa,​

​levando-nos​ ​a​ ​todos​​esses​​caminhos​​percorridos,​​pois​​foi​​a​​partir​​dela​​que​​fomos​​capazes​​de​

​perceber​ ​o​ ​quê​​e​​o​​quanto​​de​​um​​tempo​​em​​outro​​se​​pode​​observar​​a​​partir​​da​​leitura​​de​​um​

​texto literário, como no caso do romance por nós utilizado.​

​Assim,​ ​podemos​ ​dar​ ​destaque​ ​às​ ​conclusões​ ​às​ ​quais​ ​chegamos​ ​a​ ​partir​ ​da​

​compreensão​ ​de​ ​que​ ​a​ ​história​ ​de​ ​Tristão​ ​e​ ​Isolda​ ​vem​ ​sendo​​contada​​através​​dos​​tempos​​e​



​198​

​ultrapassa​​modelos,​​crenças,​​padrões​​e​​entendimentos,​​por​​se​​tratar​​dessa​​narrativa​​que​​mescla​

​origens​​variadas,​​bem​​como​​imaginários​​diversos.​​Isso​​porque​​sua​​construção​​se​​deu,​​como​​já​

​apontamos,​​oriunda​​de​​diversas​​versões​​as​​quais​​Bédier​​utilizou​​para​​dar​​vida​​ao​​romance​​que​

​ora nos detemos.​

​Também​ ​conseguimos​ ​resgatar​ ​concepções​ ​sobre​ ​a​ ​narrativa​ ​capazes​ ​de​

​confrontá-la​ ​diante​ ​dos​ ​conceitos​ ​de​ ​lenda​ ​e​ ​mito,​ ​nos​ ​fazendo​ ​compreendê-la​ ​a​ ​partir​ ​de​

​ambos​​os​​conceitos:​​é​​sim​​uma​​narrativa​​lendária​​presente​​em​​variados​​momentos​​da​​história,​

​como​ ​apontamos,​ ​mas​ ​também​ ​pode​ ​ser​ ​vislumbrada​ ​como​ ​mítica,​ ​já​ ​que​ ​se​ ​propõe​ ​que​ ​a​

​narrativa​​dos​​amantes​​é​​a​​que​​primordialmente​​aborda​​o​​sentimento​​do​​amor-paixão,​​podendo​

​ser assim considerada o mito do amor-paixão, como nos fala Rougemont (2003).​

​Desse​ ​modo,​ ​buscamos​ ​compreender​ ​a​ ​narrativa​ ​dos​ ​amantes​ ​a​ ​começar​ ​da​

​presença​​das​​culturas​​celta​​e​​medieval,​​pois​​vislumbramos​​que​​a​​abundância​​de​​elementos​​de​

​ambas as culturas exerciam importância no romance.​

​Adentrando​ ​aos​ ​imaginários​ ​celta​ ​e​ ​medieval,​​fomos​​dando​​conta​​de​​uma​​série​

​de​ ​outros​ ​elementos​ ​que​​também​​mereciam​​destaque,​​como​​a​​abordagem​​do​​amor​​na​​obra​​a​

​partir​ ​da​ ​compreensão​ ​dos​ ​momentos​ ​históricos​ ​recuperados​ ​pela​ ​narrativa.​ ​Assim,​

​ponderamos​ ​a​ ​presença​ ​do​​amor​​cortês,​​no​​qual​​o​​cavaleiro​​direciona​​seu​​amor​​a​​uma​​dama​

​casada​ ​e​ ​inacessível,​ ​mas​ ​também​ ​do​ ​amor-paixão,​ ​no​ ​qual​ ​também​ ​se​ ​encerra​ ​um​ ​valor​

​trágico de impossibilidade de ser vivenciado plenamente.​

​Depois​ ​nosso​ ​olhar​ ​voltou-se​ ​especificamente​ ​para​ ​a​ ​mulher​ ​celta​ ​e​ ​medieval,​

​com​​vistas​​a​​compreendermos​​o​​feminino​​ao​​longo​​da​​história​​e​​assim​​conseguirmos​​entender​

​o lugar ocupado por Isolda na narrativa.​

​Foi​​assim​​que​​Isolda​​pôde​​ser​​vislumbrada:​​como​​dama​​e​​bruxa​​—​​dama​​diante​

​da​ ​concepção​ ​medieval​ ​na​ ​qual​ ​estava​ ​inserida,​ ​uma​ ​mulher​ ​da​ ​corte,​ ​uma​ ​princesa,​ ​que​

​transforma-se​​em​​rainha​​e​​precisa​​cumprir​​seu​​papel​​diante​​da​​sociedade​​vigente,​​mas​​também​

​uma​​bruxa,​​que​​busca​​na​​ancestralidade​​o​​conhecimento​​das​​ervas​​e​​demonstra​​a​​propriedade​

​do​ ​próprio​ ​corpo,​ ​quando​ ​resolve​ ​seguir​ ​os​ ​instintos​ ​e​ ​entrega-se​ ​à​ ​paixão​ ​desmedida.​

​Contudo,​ ​essa​ ​mulher​ ​que​ ​pode​ ​ser​ ​considerada​ ​bruxa​ ​está​ ​apenas​ ​sendo​ ​guiada​ ​pelos​

​preceitos da cultura celta que não têm como princípio a monogamia.​

​Por​​fim,​​buscamos,​​com​​a​​delimitação​​dos​​papéis​​de​​dama​​e​​bruxa​​exercidos​​por​

​Isolda,​ ​compreender​ ​a​ ​sua​ ​unidade,​ ​formada​​por​​um​​número​​incalculável​​de​​elementos​​com​

​os quais dialoga, por ser fruto de variadas origens, como apontamos nessa investigação.​



​199​

​Compreendemos​ ​ser​ ​importante​ ​analisar​ ​um​ ​elemento​ ​não​ ​apenas​ ​por​ ​meio​

​daquilo​ ​que​ ​vemos,​ ​mas​ ​trazendo​ ​a​ ​sua​ ​história,​ ​que​ ​é​ ​formada​ ​por​ ​muitos​ ​outros​ ​traços,​

​perceptíveis​ ​somente​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​um​ ​estudo​ ​mais​ ​profundo,​ ​como​ ​nos​ ​propõe​ ​a​ ​Teoria​ ​da​

​Residualidade.​

​Todos​ ​esses​ ​componentes​ ​foram​ ​abordados​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​compreensão​ ​de​ ​que​

​elementos​ ​do​ ​passado​ ​vão​ ​reaparecendo​ ​vivos​ ​e​ ​atuantes​ ​no​ ​presente,​ ​pois​ ​esta​ ​é​ ​uma​

​construção​ ​cíclica,​ ​ou​ ​seja,​ ​o​ ​passado​ ​reaparece​ ​no​ ​presente,​ ​depois​ ​torna-se​ ​passado​ ​e​

​reaparece​ ​atuante​ ​num​ ​outro​ ​presente.​ ​Essa​ ​construção,​ ​vislumbrada​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​Teoria​ ​da​

​Residualidade,​ ​foi​ ​a​ ​espinha​ ​dorsal​ ​deste​ ​trabalho​ ​—​ ​ora​ ​encerrado,​ ​pois​ ​um​ ​ponto​ ​final​

​precisa​ ​ser​ ​dado​ ​—,​ ​mas​ ​nunca​ ​acabado,​ ​porque​ ​este​ ​é​ ​o​ ​caminho​ ​trilhado​ ​pela​ ​pesquisa:​

​elaboração, construção, defesa, contrapontos, reformulação e reconstrução.​

​Além​ ​disso,​ ​a​ ​aplicação​ ​da​ ​Teoria​ ​da​ ​Residualidade​ ​demonstrou-se​

​particularmente​ ​frutífera​ ​na​ ​análise​ ​da​ ​obra,​ ​permitindo​ ​visualizar​ ​com​ ​clareza​ ​como​

​resquícios​ ​de​ ​culturas,​ ​valores​ ​e​ ​imaginários​​permanecem​​vivos,​​embora​​transformados,​​nas​

​diferentes​ ​temporalidades.​ ​Essa​ ​perspectiva​ ​abre​ ​espaço​​para​​que​​outros​​estudos​​possam​​ser​

​realizados,​ ​seja​ ​a​ ​partir​ ​de​ ​outras​ ​personagens​ ​femininas​ ​na​ ​literatura​ ​medieval,​ ​seja​

​explorando​ ​outros​ ​ciclos​ ​narrativos​ ​—​ ​como​ ​o​ ​ciclo​ ​arturiano​ ​ou​ ​as​ ​canções​ ​de​ ​gesta​ ​—​

​sempre sob a ótica das permanências, dos deslocamentos e das ressignificações culturais.​

​Outro​ ​ponto​ ​relevante​ ​que​ ​emerge​ ​deste​ ​estudo​​é​​a​​possibilidade​​de​​ampliar​​as​

​análises​​para​​outros​​campos​​além​​da​​literatura,​​como​​o​​cinema,​​as​​séries,​​os​​jogos​​eletrônicos​

​e​​demais​​produtos​​culturais​​contemporâneos,​​nos​​quais,​​muitas​​vezes,​​as​​figuras​​da​​dama​​e​​da​

​bruxa​ ​—​ ​ou​ ​seus​ ​equivalentes​ ​simbólicos​ ​—​ ​continuam​ ​a​ ​ser​ ​reproduzidas,​ ​contestadas​ ​ou​

​reinventadas.​​Assim,​​os​​caminhos​​abertos​​pela​​pesquisa​​não​​se​​encerram​​no​​texto​​escrito,​​mas​

​se​ ​estendem​ ​para​ ​os​ ​diversos​ ​modos​ ​de​ ​produção​​cultural​​que​​continuam​​a​​dialogar​​com​​os​

​imaginários do passado.​

​Por​ ​fim,​ ​entendemos​ ​que​ ​este​ ​trabalho​ ​não​ ​oferece​​respostas​​definitivas​​—​​até​

​porque​​a​​natureza​​das​​humanidades​​não​​é,​​e​​jamais​​será,​​a​​de​​oferecer​​respostas​​fechadas​​—,​

​mas,​ ​sim,​ ​levanta​ ​perguntas,​ ​provoca​ ​inquietações​ ​e​ ​convida​ ​ao​ ​pensamento​ ​crítico.​ ​As​

​questões​ ​que​ ​giram​ ​em​ ​torno​ ​do​ ​feminino,​ ​da​ ​construção​ ​dos​ ​imaginários,​ ​da​ ​relação​ ​entre​

​mito,​ ​lenda​ ​e​ ​história,​ ​da​ ​permanência​ ​dos​ ​resíduos​ ​culturais,​ ​são​ ​temas​ ​que​ ​se​ ​mantêm​

​abertos, pulsantes e, sobretudo, urgentes.​

​Encerramos​​este​​percurso​​conscientes​​de​​que​​toda​​pesquisa​​é,​​ao​​mesmo​​tempo,​

​chegada​ ​e​ ​ponto​ ​de​ ​partida.​ ​A​ ​história​ ​de​ ​Isolda,​ ​que​ ​atravessa​ ​séculos,​ ​que​ ​se​ ​reinventa​ ​a​



​200​

​cada​​nova​​leitura,​​a​​cada​​novo​​olhar,​​também​​nos​​ensina​​que​​o​​conhecimento,​​assim​​como​​o​

​amor​ ​que​ ​moveu​ ​os​ ​protagonistas​ ​de​ ​nossa​ ​análise,​ ​é​ ​uma​ ​busca​ ​incessante,​ ​permeada​ ​de​

​riscos,​ ​desafios,​ ​descobertas​ ​e,​ ​acima​ ​de​ ​tudo,​ ​de​ ​desejo:​ ​desejo​ ​de​ ​compreender,​ ​de​

​transformar, de ressignificar.​

​Que​ ​este​ ​trabalho,​ ​portanto,​ ​possa​ ​ser​ ​semente​ ​para​ ​outros​ ​olhares,​ ​outros​

​estudos,​​outras​​narrativas.​​Porque,​​assim​​como​​o​​amor​​de​​Isolda​​e​​Tristão,​​a​​busca​​pelo​​saber​

​também é uma travessia que não conhece o fim.​



​201​

​REFERÊNCIAS​

​ABRANTES, F.​​Tristão e Isolda​​: lenda medieval celta de amor. São Paulo: Martin Claret,​
​2021.​

​ANÔNIMO.​​Tristán e Isolda y El Cantar de Los Nibelungos​​. Buenos Aires: Longseller,​
​2003.​

​ANÔNIMO.​​A Morte do Rei Artur​​: romance do século XIII. São Paulo: Martins Fontes,​
​1992.​

​BARROS, M. N. A. de.​​Tristão e Isolda​​- O Mito da Paixão. São Paulo: Mercuryo, 1996.​

​BARROS, M. N. A. de.​​As Deusas, as Bruxas e a Igreja​​: séculos de perseguição. Rio de​
​Janeiro: Rosa dos Tempos, 2001.​

​BARTHÉLEMY, D.​​A Cavalaria​​: da Germânia antiga à França do século XII. Campinas:​
​UNICAMP, 2010.​

​BÉDIER, J.​​O Romance de Tristão e Isolda​​. São Paulo: Martins Fontes, 1988.​

​BÉROUL.​​O Romance de Tristão​​. São Paulo: Editora 34, 2020.​

​BLACK, L. M.​​Bruxas Celtas​​. São Paulo: Ogma Books, 2022.​

​BLANC, C.​​O Grande Livro da Mitologia Celta e Nórdica​​. Barueri: Camelot, 2021.​

​BLOCH, M.​​Apologia da História​​: ou o ofício do historiador. Rio de Janeiro: Zahar, 2001.​

​BOCCALATO, M. M.​​A Invenção do Erotismo​​: Tristão e​​Isolda e as trovas corteses. São​
​Paulo: EDUC Experimento, 1996.​

​BOSI, A.​​História Concisa da Literatura Brasileira​​.​​São Paulo: Cultrix, 1994.​

​BRANDÃO, J. L. Introdução.​​In​​: BÉROUL.​​O Romance de Tristão​​. São Paulo: Editora 34,​
​2020.​

​BRASIL​​. Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006​​. Cria​​mecanismos para coibir a violência​
​doméstica e familiar contra a mulher, nos termos do § 8o do art. 226 da Constituição​
​Federal; e dá outras providências. Brasília, DF: Casa Civil, 2006. Disponível em:​
​https://www.saopaulo.sp.leg.br/mulheres/legislacao/lei-do-feminicidio/​​.​​Acesso em: 08 out.​
​2023.​

​BRUGGER, W.​​Dicionário de Filosofia​​. São Paulo: EPU​​- Editora Pedagógica e​
​Universitária Ltda, 1977.​

​BUCKLAND, R.​ ​Livro Completo de Bruxaria​​: tradição,​​rituais, crenças, história e​
​prática. São Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2019.​

https://www.saopaulo.sp.leg.br/mulheres/legislacao/lei-do-feminicidio/


​202​

​BYINGTON, C. A. B. O martelo das feiticeiras - Malleus Maleficarum à luz de uma teoria​
​simbólica da história.​​In​​: KRAMER, H; SPRENGER, J.​​Malleus Maleficarum​​- O Martelo​
​das Feiticeiras. Rio de Janeiro: Best Bolso, 2015.​

​CAPELÃO, A.​​Tratado do Amor Cortês​​. São Paulo: Martins​​Fontes, 2019.​

​CASAS, C.​​Tristão e Isoldna​​. Rio de Janeiro: Ediouro, 2003.​

​CASTEL, R. Rupturas irremediáveis: sobre Tristão e Isolda.​​Lua Nova - CEDEC​​, São​
​Paulo, v. 43, p. 171-221, 1998. Disponível em:​
​https://www.scielo.br/j/ln/a/JQf6Scz6B3qjHSKf3Cz4qnL/?lang=pt​​. Acesso em: 03 nov.​
​2023.​

​CAMPBELL, J.​​Mito e Transformação​​. São Paulo: Editora Ágora, 2008.​

​CAMPBELL, J.​​Deusas​​: os mistérios do divino feminino.​​São Paulo: Palas Athena, 2015.​

​CHARTIER, R.​​A história cultural: entre práticas e representações​​.​​Rio de Janeiro:​
​Bertrand Brasil, 1990.​

​CLOSS, H.​​Tristão e Isolda​​: uma versão encantadora da mais emocionante lenda de amor​
​medieval. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1990.​

​DUBY, G.​ ​Imagens da mulher​​. São Paulo: Afrontamento, 1992.​

​DUBY, G.​​Heloísa, Isolda e outras damas do século XII​​. São Paulo: Companhia das​
​Letras, 1995.​

​DUBY, G.​​Heloísa, Isolda e outras damas do século XII​​. São Paulo: Companhia das​
​Letras, 2013.​

​FEDERICI, S.​​Calibã e a Bruxa​​: mulheres, corpo e acumulação​​primitiva. São Paulo:​
​Elefante, 2017.​

​FEDERICI, S.​​Mulheres e Caça às Bruxas​​. São Paulo:​​Boitempo, 2021.​

​FERRAZ, S. B.​​Filtros Mágicos​​. São Paulo: Imprensa​​Oficial do Estado de São Paulo,​
​1960.​

​FRANCO JÚNIOR, H.​​A Eva Barbada​​: ensaios de mitologia​​medieval.  São Paulo:​
​EDUSP, 2010.​

​FRANCO JÚNIOR, H.​​A Idade Média​​: nascimento do ocidente.​​São Paulo: Brasiliense,​
​2006.​

​FRANCO JÚNIOR, H.​​Os Três Dedos de Adão​​. São Paulo:​​EDUSP, 2010.​

​FIGUEIREDO, M. A. B.​​Tristão e Isolda​​. Rio de Janeiro:​​Editora Francisco Alves, 1997.​

https://www.scielo.br/j/ln/a/JQf6Scz6B3qjHSKf3Cz4qnL/?lang=pt


​203​

​FLORI, J.​ ​A Cavalaria​​: a origem dos nobres guerreiros da Idade Média. São Paulo:​
​Madras, 2005.​

​FURTADO, A. L.​​In​​: SQUIRE, C.​​Mitos e Lendas Celtas​​.​​Rio de Janeiro: Nova Era, 2003.​

​GRIMM, J. e W.​​In​​: TATAR, M.​​Contos de fadas​​. Rio​​de Janeiro: Zahar, 2013.​
​HATOUM, M. Milton Hatoum e a arte da paciência.​​In​​: VIEL, R.​​Sobre a Ficção​​. São​
​Paulo: Companhia das Letras, 2020.​

​HAURÉLIO, M.​​Tristão e Isolda em Cordel​​. São Paulo: Editora SESI, 2018.​

​HAYWOOD, J.​ ​Os Celtas​​: da Idade do Bronze aos nossos dias. Coimbra: Edições​
​Almedina, 2022.​

​HUIZINGA, J​​. O Outono da Idade Média​​. São Paulo: Penguin - Companhia das Letras,​
​2021.​

​HUTTON, R.​​Grimório das Bruxas​​. Rio de Janeiro: Darkside books, 2021.​

​IMBACH, R.; OLIVA, A.​​A Filosofia de Tomás de Aquino​​. São Paulo: Edições Loyola,​
​2021.​

​ISARNOS, B.; AMARO, E. Aspectos histórico-mitológicos.​​In​​: MOREIRA, M.​​Alma​
​Celta​​.  Rio de Janeiro: Casa da palavra, 2014.​

​JACOBS, J.​​Duendes, Gigantes e Outros Seres Fantásticos​​: contos da cultura celta. São​
​Paulo: Martin Claret, 2013a.​

​JACOBS, J.​​Heróis Muito Espertos​​: contos da cultura celta. São Paulo: Martin Claret,​
​2013b.​

​JACOBS, J.​​Princesas e Damas Encantadas​​: contos da​​cultura celta. São Paulo: Martin​
​Claret, 2013c.​

​JACOBS, J.​​Mais Contos de Fadas Celtas​​. São Paulo:​​Landy, 2002.​

​JOHNSON, R. A.​​We​​: a chave da psicologia do amor romântico.​​São Paulo: Mercuryo,​
​1987.​

​KRAMER, H.; SPRENGER, J.​​Malleus Maleficarum​​- O Martelo​​das Feiticeiras. Rio de​
​Janeiro: Best Bolso, 2015.​

​KUBO, V. A.​​A Melancolia Erótica no Lamento de Prócris da Ópera Gli Amore di Apollo e​
​Dafne (1640) de Giovanni Francesco Busenello e Francesco Cavalli.​​Revista Música​
​Hodie​​, Goiânia, v. 12, n. 2, 2012. 302 p. Disponível​​em:​
​https://revistas.ufg.br/musica/article/download/22541/13400?inline=1​​.​​Acesso em 23 jan.​
​2023.​

https://revistas.ufg.br/musica/article/download/22541/13400?inline=1


​204​

​LEITÃO, M. N. da S.​​Construção de Identidade na Produção Residual de Raquel​
​Naveira​​. 2018. 278 p. Tese (Doutorado em Letras) -​​Centro de Humanidades, Programa de​
​Pós-Graduação em Letras, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2018.​

​LE GOFF, J.​​A Civilização do Ocidente Medieval​​. Petrópolis:​​Editora Vozes, 2016.​

​LE GOFF, J.​ ​Heróis e Maravilhas da Idade Média​​. Petrópolis: Editora Vozes, 2020a.​

​LE GOFF, J.​​O Deus da Idade Média​​: conversas com Jean-Luc Pouthier. Rio de Janeiro:​
​Civilização Brasileira, 2020b.​

​LE GOFF, J.; SCHMITT, J-C.​​Dicionário Analítico do Ocidente Medieval​​: volumes 1 e 2.​
​São paulo: Editora Unesp, 2017.​

​LEMAIRE, R. Repensando a História Literária.​​In​​: HOLANDA, H. B. de (org.).​
​Tendências e Impasses​​. O feminismo como crítica da​​cultura. Rio de Janeiro: Elo, 1999.​

​LIMA, F. W. R.​​et al​​.​​Matizes de Sempre-Viva​​: residualidade,​​literatura e cultura. Macapá:​
​UNIFAP, 2020.​

​LIMA, F.W.R.; MARTINS, E. D.​​A mulher, o diabo e o pecado em Gil Vicente e seus​
​aspectos residuais na obra de Suassuna.​​Fortaleza,​​v. 33, n. 14, p. , jul. 2016. Disponível​
​em​​https://revistas.uece.br/index.php/embornal/issue/view/244​​.​​Acesso em: 15 jan. 2024.​

​LOBATO, J. P.​​Antropologia do Amor​​: do Oriente ao Ocidente. Belo Horizonte: Autêntica,​
​2012.​

​LOYN, H. R.​​Dicionário da Idade Média​​. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997.​

​MACEDO, J. R.​​A Mulher na Idade Média​​. São Paulo:​​Editora Contexto, 1999.​

​MARTINS, E. D. Cantiga de amor à moda de amigo: o cortês e o sensual em breve canto.​
​In​​: LIMA, F. W. R; PEREIRA, M. P. T​​. et al​​(orgs.).​​Matizes de Sempre-Viva​​:​
​residualidade, literatura e cultura. Macapá: UNIFAP, 2020.​

​MARTINS, E. D.​​Do Fragmento à Unidade​​: a lição de​​gnose almadiana. Fortaleza:​
​Edições UFC, 2012.​

​MARTINS, E. D.​​Cristalização da Idade Média na literatura​​brasileira.​​João pessoa, v.​
​17, n. 2, p. 34-39, 2015. Disponível em:​
​https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/27285​​.​​Acesso em: 12 jan. 2024.​

​MAY, S.​​Amor uma história​​. Rio de Janeiro: Zahar,​​2012.​

​MONGELLI, L. M. Histórias de armas, de amores e de sonhos.​​In​​: PYLE, H.​​Três Grandes​
​Cavaleiros da Távola Redonda​​. Rio de Janeiro: Zahar,​​2018.​

​MONGELLI, L. M. A história de Arthur além da História.​​In​​: PYLE, H.​​Rei Arthur e os​
​Cavaleiros da Távola Redonda​​. Rio de Janeiro: Zahar,​​2013.​

https://revistas.uece.br/index.php/embornal/issue/view/244
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/27285


​205​

​MOREIRA, A. L.​​Eu em mim.​​In​​: CORTEZÃO, M.; CACAU, P.​​I Tomo das Bruxas​​: do​
​ventre à vida. Juiz de Fora: Editora Siano, 2022.​

​MOREIRA, A. L. Em terras medievais: o ciclo de Tristão e Isolda.​​In​​: PONTES, R.​​et al​
​(orgs.).​​Todas as Idades são Contemporâneas​​. Macapá:​​Editora UNIFAP, 2019. p. 23-36.​

​MOREIRA, A. L.​​Tristão e Isolda​​: em torno do que remanesce. 2010. 126 f. Dissertação​
​(Mestrado em Letras) Departamento de Literatura, Programa de Pós-Graduação em Letras,​
​Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2010.​

​MOREIRA, M.​​Alma Celta​​.  Rio de Janeiro: Casa da palavra,​​2014.​

​MOREIRA, R. A.​​Escritos Residuais​​: textos baseados na Teoria da Residualidade, de​
​Roberto Pontes. Fortaleza: Imprece, 2022.​

​NASCIMENTO, C. A.​​O que é filosofia medieval​​. São​​Paulo: Brasiliense, 1992.​

​NEIVA, L.​​A Aveleira e a Madressilva​​: a paixão de Tristão e Isolda. São Paulo: Globo,​
​2014.​

​NOGUEIRA, R.​​Por que Amamos​​: o que os mitos e a filosofia têm a dizer sobre o amor.​
​Rio de Janeiro: Harper Collins, 2021.​

​OBERG, E.; STRASSBURG, G.​​Tristán e Isolda​​. Madrid: Ediciones Siruela, 2001.​

​OLIVEIRA, L. L.​​Tristão e Isolda​​: descrição e análise de uma cortesia amorosa​
​cavalheiresca provençal. São Paulo, v. 9, n. 1, p. 159-179, jan. 2019.  Disponível em:​
​www.italo.com.br/portal/cepep/revista eletrônica.html​​.​​Acesso em: 12 fev. 2023.​

​OLIVIERI, F. L.​​Os Druidas​​. São Paulo: Perspectiva,​​2014.​

​ORTEGA Y GASSET, J.​​Estudos Sobre o Amor​​. Campinas:​​Vide Editorial, 2019.​

​OVÍDIO.​​Metamorfoses.​​Porto Alegre: Concreta, 2016.​

​PARIS, G. Prefácio.​​In​​: BÉDIER, J.​​O Romance de Tristão​​e Isolda​​. São Paulo: Martins​
​Fontes, 1988.​

​PEREIRA, M. P. T.​​Resíduos Culturais e Literários​​do Medievo Europeu Cristalizados​
​na Identidade do Herói Sertanejo​​. 2010. 144 f. Dissertação​​(Mestrado em Letras)​
​Departamento de Literatura, Programa de Pós-Graduação em Letras, Universidade Federal​
​do Ceará, Fortaleza, 2010​​.​

​PERROT, M.​​Minha História das Mulheres​​. 2. ed. São​​Paulo: Contexto, 2019.​

​PIRES, V. F.​​Lilith e Eva​​: Imagens arquetípicas da​​mulher na atualidade. São Paulo:​
​Summus, 2008.​

​PLATÃO.​​Diálogos​​: O Banquete – Fédon – Sofista – Político.​​Tradução: José Cavalcante de​
​Souza. São Paulo: Editora Globo, 1972.​

http://www.italo.com.br/portal/cepep/revista%20eletr%C3%B4nica.html


​206​

​PONTES, R. “Pródromos conceituais da Teoria da Residualidade”.​​In​​: LIMA, F. W. R;​
​PEREIRA, M. P. T.​ ​et al​​(orgs.).​​Matizes de Sempre-Viva​​:​​residualidade, literatura e​
​cultura. Macapá: UNIFAP, 2020.​

​PONTES, R.​​et al​​.​​Todas as Idades são Contemporâneas​​.​​Macapá: UNIFAP, 2019.​
​PONTES, R. “A propósito dos conceitos fundamentais da Teoria da Residualidade”.​​In​​:​
​PONTES.; MARTINS.; CERQUEIRA.; NASCIMENTO. (orgs.). Residualidade e​
​intertemporalidade. Curitiba: CRV, 2017. p. 13-18.​

​PONTES, R.; MARTINS, E. D.​​Residualidade ao Alcance de Todos​​. Fortaleza: Expressão​
​Gráfica, 2015.​

​PONTES, R.​​O Jogo de Duplos na Poesia de Sá-Carneiro​​.​​Fortaleza: Edições UFC, 2012.​

​PONTES, R.​​Entrevista sobre a Teoria da Residualidade,​​com Roberto Pontes​​.​
​Entrevista concedida à Rubenita Moreira em 05 jun. 2006. Fortaleza: (digitado), 2006a.​

​PONTES, R.​​Lindes Disciplinares da Teoria da Residualidade​​. Fortaleza: (digitado),​
​2006b.​

​PYLE, H.​​Rei Arthur e os Cavaleiros da Távola Redonda.​​Rio de Janeiro: Zahar, 2013.​

​PYLE, H.​​Três Grandes Cavaleiros da Távola Redonda​​. Rio de Janeiro: Zahar, 2018.​

​QUIRINO, K. Substituir expressões cotidianas que usam a cor preta de forma pejorativa​
​ajuda a combater o racismo.​​Cidadania​​, São Paulo,​​18 ago. 2020. Disponível em:​
​institutoclaro.org.br. Acesso em: 06 out. 2023.​

​ROUGEMONT, D.​​História do Amor no Ocidente​​. São Paulo:​​Ediouro, 2003.​

​RUSSEL, J. B.; ALEXANDER, B.​​História da Bruxaria​​.​​São Paulo, Aleph, 2019.​

​SCRUTON, R.​​Coração Devotado à Morte​​: o sexo e o sagrado​​em Tristão e Isolda de​
​Wagner. São Paulo: É Realizações Editora, 2010.​

​SINGER, I​​. La Naturaleza del Amor 2​​: cortesano y romântico.​​Delegación Coyoacán,​
​México: Siglo Veintiuno Editores, 1992.​

​SOUTHERN, R. N. A Igreja Medieval.​​In​​: LOYN, H. R.​​Dicionário da Idade Média​​.​​Rio​
​de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997, p. 45.​

​SPINA, S.​​A Cultura Literária Medieval​​. Cotia: Ateliê​​Editorial, 2007.​

​SQUIRE, C.​​Mitos e Lendas Celtas​​. Rio de Janeiro:​​Nova Era, 2003.​

​STENDHAL.​​Do Amor​​. Porto Alegre: L&PM, 2007.​

​TATAR, M.​​Contos de Fadas​​. Rio de Janeiro: Zahar,​​2013.​



​207​

​TATSCH, F. G. Objetos e suas narrativas visuais: algumas considerações sobre o mito de​
​Píramo e Tisbe nos cofres de amor do tardo-medievo. MODOS.​​Revista de História da​
​Arte​​. Campinas, v. 2, n. 2, p. 193-212, mai. 2018.​​Disponível em:​
​http://www.publionline.iar.unicamp.br/index.php/mod/article/view/1028˃;DOI:https://doi.or​
​g/10.24978/mod.v2i2.1028. Acesso em 23 jan. 2023.​

​TOLKIEN, J. R. R. English and Welsh.​​In​​:​​The Monsters and the Critics and Other​
​Essays​​.​​London: Harper Collins, 2006.​

​TORRES, J. W. C.​​Além da Cruz e da Espada​​: acerca​​dos resíduos clássicos d’A Demanda​
​do Santo Graal. Fortaleza: Imprensa Universitária, 2016.​

​TORRES, J. W. C. A crítica brasileira em torno da lírica de João de Deus ou acerca dos​
​resíduos mediévicos de Campo de Flores.​​In​​: PONTES,​​R.; MARTINS, E. D.;​​et al​​(orgs.).​
​Residualidade ao Alcance de Todos​​. Fortaleza: Expressão​​Gráfica Editora, 2015.​

​TORRES, J. W. C.; PONTES, R. Resíduos clássicos no Rito Iniciático do Cavaleiro​
​Medieval.​​In​​: MONGELLI, L. M. (org.).​​De cavaleiros​​e cavalarias​​. Por terras de Europa e​
​Américas. São Paulo: Humanitas, p. 233-246, 2012.​

​VAINFAS, R.​​Casamento, Amor e Desejo no Ocidente Cristão​​. São Paulo: Editora Ática,​
​1992.​

​VELASCO, C.; GRANDIN, F.;​​PINHONI​​, M.; FARIAS.​​Brasil bate recorde de feminicídios​
​em 2022, com uma mulher morta a cada 6 horas.​​G1.globo.com​​,​​Rio de Janeiro​​, 08 mar.​
​2023. Monitor da Violência. Disponível em:​
​https://g1.globo.com/monitor-da-violencia/noticia/2023/03/08/brasil-bate-recorde-de-femini​
​cidios-em-2022-com-uma-mulher-morta-a-cada-6-horas.ghtml. Acesso em: 08 out. 2023.​

​VIEL, R.​​Sobre a Ficção​​: conversas com romancistas.​​São Paulo: Companhia das Letras,​
​2020.​

​WAGNER, R.​​Tristão e Isolda​​: a ópera. Belo Horizonte:​​Barbudânia, 2020.​

​WILLIAMS, R.​​Marxismo e Literatura​​. Tradução: Waltemir​​Dutra. Rio Janeiro: Zahar​
​Editora, 1979.​

​WILSON, H.​​Deuses Romanos e de Outras Mitologias​​.​​São Paulo: Hunter Books, 2016.​

​WOOD, J.​​O Livro Celta da Vida e da Morte​​: deuses,​​heróis, druidas, fadas, terras​
​misteriosas e sabedoria dos povos celtas. São Paulo: Editora Pensamento, 2011.​

​WOOLF, V.​​Um Teto Todo Seu​​. São Paulo: Tordesilhas,​​2014.​

https://g1.globo.com/autores/marina-pinhoni/
https://g1.globo.com/monitor-da-violencia/noticia/2023/03/08/brasil-bate-recorde-de-feminicidios-em-2022-com-uma-mulher-morta-a-cada-6-horas.ghtml
https://g1.globo.com/monitor-da-violencia/noticia/2023/03/08/brasil-bate-recorde-de-feminicidios-em-2022-com-uma-mulher-morta-a-cada-6-horas.ghtml

	Versão final biblio Aline Leitão Moreira.docx - Documentos Google
	9d34995b1be61271b4e2adaa910e6cc8b789760fb61086bb1f46376c004fdfab.pdf
	Versão final biblio Aline Leitão Moreira.docx - Documentos Google

