UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARA
CENTRO DE HUMANIDADES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS

BARBARA COSTA RIBEIRO

O INFERNO DE DANTE COMO UM ROMANCE

FORTALEZA
2024



BARBARA COSTA RIBEIRO

O INFERNO DE DANTE COMO UM ROMANCE

Tese de Doutorado apresentada ao
Programa de Pds-Graduacdo em Letras
da Universidade Federal do Ceara, como
requisito para a obtencdo do titulo de
Doutora em  Letras. Area de

concentracdo: Literatura Comparada.

Orientador: Professor Doutor Yuri

Brunello.

FORTALEZA

2024



Dados Internacionais de Catalogacido na Publicacdo
Universidade Federal do Ceara
Sistema de Bibliotecas
Gerada automaticamente pelo médulo Catalog. mediante os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

3671 Ribeiro. Barbara Costa.
O Inferno de Dante como um romance / Barbara Costa Ribeiro. — 2024.
351f

Tese (doutorado) — Universidade Federal do Ceara, Centro de Humanidades, Programa de Pdés-Graduacio
em Letras, Fortaleza, 2024.
Orientacdo: Prof. Dr. Yuri Brunello.

1. Alighieri. 2. Divina Comédia. 3. Narratologia. I. Titulo.
CDD 400




BARBARA COSTA RIBEIRO

O INFERNO DE DANTE COMO UM ROMANCE

Tese de Doutorado apresentada ao

Programa de Pds-Graduacdo em Letras

da Universidade Federal do Ceara, como

requisito para a obtencdo do titulo de

Doutora em Letras. Area

concentracdo: Literatura Comparada.

Orientador: Professor Doutor Yuri

Brunello.

Aprovada em: 20/04/2024.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Doutor Yuri Brunello (Orientador)
Universidade Federal do Ceara — UFC

Prof. Doutora Elena Lombardi

University of Oxford

Prof. Doutor Nicol0 Crisafi

University of Cambridge

Prof. Doutor Orlando Luiz de Aradjo
Universidade Federal do Ceara — UFC

Prof. Doutora Priscila Pesce Lopes de Oliveira

Universidade de Fortaleza — Unifor



Dedico esta tese ao meu avd, Raimundo
Azevedo Costa, € a minha avo, Maria de
Nazaré Ramos Costa (in memoriam),
cujas maos tornaram meus sonhos

possiveis.



AGRADECIMENTOS

Agradeco, primeiramente, a Deus, por tudo o que vivi, e em especial pelas
experiéncias que conduziram a concretizacao desta tese. Como se diz sempre em minha
casa: “Obrigada, Jesus!”.

Agradeco a Coordenacgdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior
(CAPES), pela concessdo da bolsa que permitiu o desenvolvimento desta pesquisa de
Doutorado. Também agradeco a agéncia pela bolsa de financiamento para a realizacao
de uma parte de minha pesquisa na Universidade de Oxford, gracas ao Programa de
Doutorado Sanduiche no Exterior (PDSE) — estagio que jamais teria sido possivel sem
tal auxilio (e que transformou minha vida e minha pesquisa).

Agradeco a minha familia, por seu amor e seu apoio ilimitados. Em
especial, a0 meu avd, Raimundo Azevedo Costa, e a minha avo, Maria de Nazaré, que
partiu enquanto eu cursava o Doutorado; a minha mée, Suelem; & minha irmé&, Laura; ao
tio Beto e a tia Sol; e a todos os outros tios e tias, primos e primas, que me
acompanharam e me fortaleceram, de diversos modos, ao longo da jornada. Pela
constancia e pelo carinho, agradeco ainda aos meus amigos de Macapa e aos de
Fortaleza, com os quais partilhei, na Gltima década, risos e lagrimas.

Agradeco a Coordenacdo do Programa de PoOs-Graduacdo em Letras da
Universidade Federal do Ceard (PPGLetras), por sua contribuicdo inestimavel a
manutencdo de nossos estudos. Em especial, pelo trabalho dos secretarios Victor Matos
e Diego Ribeiro. Agradeco ainda aos docentes do Programa, os quais, nos anos de
Mestrado e Doutorado, ensinaram-me com alegria e estimularam minha curiosidade.
Particularmente, agradeco ao meu orientador de Doutorado, Professor Doutor Yuri
Brunello, pelo apoio irrestrito e por sua generosidade, dividindo comigo suas ideias e
seu entusiasmo. Agradeco também aos membros das bancas de qualificacdo e de defesa,
cuja interlocucdo possibilitou que esta tese se transformasse em um texto real.

Agradeco, enfim, aos amigos que fiz em Oxford, especialmente Nicolo e
Vittoria, que, com gentileza, inspiraram-me novas formas de pensar. Agradeco ainda a
Valli e Des, que abriram as portas de sua casa, integrando-me a sua familia ao longo de
um doce semestre. E agradeco, sobretudo, a Professora Elena Lombardi, por descortinar
um mundo que jamais imaginei acessar. A ela e a sua familia dedico afeto, gratidao e

admiragé@o que ndo cabem em palavras.



RESUMO

Esta pesquisa, primeiramente, fornece uma revisao bibliografica da critica que, ao longo
das ultimas décadas, ocupou-se do comentario acerca da estrutura da Comédia de Dante.
Essa revisdo cria a base a proposta da tese: a possibilidade de uma leitura romanesca da
Comedia, especificamente do Inferno, considerando-se aspectos de sua estrutura e
usando-se de ferramentas narratoldgicas para colocar em pratica tal leitura. Serdo
examinadas, assim, as relagdes entre tempo e espaco dentro do texto, entendendo esses
elementos como tragos fundamentais ao carater narrativo, e como definidores da
Comédia enquanto possivel romance, ja que essa obra se constroi como uma jornada
estruturada dentro dos limites de uma geografia e em um determinado intervalo de
tempo, com a importante presenca de um sujeito no centro desse narrar. A partir da
consideracdo dos elementos espaciais e temporais, bem como das personagens e do
narrador, a interagirem com a paisagem e com 0 percurso, busca-se determinar como
esses aspectos se combinam e oferecem a plausibilidade de uma leitura romanesca do
Inferno, com uma nocédo particular de género “romance”. Espera-se alcangar, como
resultado, uma abordagem do Inferno, na Comédia, sob perspectiva ainda pouco

explorada na critica de Dante, sobretudo no Brasil.

Palavras-chave: Alighieri; Comédia; romance; narratologia.



ABSTRACT

This research begins with a bibliographical review of the criticism surrounding Dante’s
Divine Comedy and its narrative structure. This review lays the groundwork for the
thesis proposal, which explores the potential for a novelistic interpretation of Inferno
using narratological tools to analyze it. Central to this exploration is the relationship
between time and space within the text. These elements are viewed as fundamental
components of the narrative and contribute to defining the Divine Comedy as a potential
novel, considering that the work unfolds as a journey within a geographical framework
and a specific timeframe, with a significant emphasis on the protagonist’s presence. By
scrutinizing the interplay between spatial and temporal elements and how characters
interact with the landscape, this study aims to demonstrate the viability of a novelistic
interpretation of the Inferno. This approach promises to offer a fresh perspective on
Dante’s work, particularly within the realm of Dante criticism in Brazil, where such an

angle remains largely unexplored.

Keywords: Alighieri; Divine Comedy; novel; narratology.



SUMARIO

L APRESENTACAO ..ottt enas sttt 8
2 REVISAO BIBLIOGRAFICA: A COMEDIA E SUAESTRUTURA.................. 30
3 O QUE PODE SER UM ROMANCE?.......cooii et 80
3.1 ROMANCE COMO CONVETSAD ...cuveuieiieeiaieesieeieaseesteesteeseesseesseaseesseessesneesseessesseessesses 91
3.2 Possibilidades romanescas m Dante..........ccoceereieniiinenieeieese s 105
4 NARRATIVA: DESEJO EM MOVIMENTO ......cciiiiiiiiieieeseseese e 123
4.1 A moldura do INTEINO. ..o 152
5 ENTRADAS E SAIDAS NO INFERNO......c.cooiiieeeeeeeeee et 183
5.1 Analise dos cantos de passagem: travessia €M CENA ..........cccvevverieerreerreseeseennens 255
CONSIDERACGOES FINAIS......cooiveiieeeeeseeeetes s sss s ssnesseseanens 330

REFERENCIAS ..o e et e e r e et e e s et e s et e e e s e e e e et e e anann 339



1 APRESENTACAO

Nesta apresentacdo, farei consideracGes gerais sobre 0s conceitos que
norteiam a pesquisa, partindo, em seguida, para a revisdo bibliografica (no capitulo
segundo) e para a analise de passagens da Comédia nos capitulos subsequentes. No
cerne desta analise, a parte examinada da Comédia sera o Inferno, em que se concentra
0 interesse maior da presente tese.

O itinerario, a partir daqui, assim se estabelece: neste primeiro capitulo,
dedico-me a uma apresentacdo da ideia fundadora da tese, apontando, também, alguns
modos como a obra de Dante pode se vincular a um carater romanesco moderno —
utilizo esta apresentacdo, portanto, como uma experimentacdo introdutoria quanto
aquilo que seria o “romance” de Dante.

Em seguida, mergulho em definitivo na revisdo critica que retoma os textos
pertinentes a proposta (isto é, a de ler a Comédia com foco em sua estrutura narrativa),
examinando-a como um tépico de estudos entre os dantistas, considerando-se autores
que tenham tratado da Comédia por meio de um olhar especifico lancado para a sua
estrutura — “estrutura” ¢ um termo que aproximo ao aspecto “narrativo”, uma vez que a
estrutura de uma obra (romanesca, por exemplo) ordena os episddios e determina a
organizacdo formal da aventura.

Pretendo, com a revisdo bibliografica no segundo capitulo, conceder uma
perspectiva abrangente e ao mesmo tempo ordenadora quanto a algumas difusas
consideragBes estruturais sobre a Comédia, feitas por diversas vozes teoricas;
consideracGes que me parecem fragmentadas, espalhadas ao longo da linha temporal
dos estudos dantescos, e que, portanto, busco organizar de acordo com 0s objetivos
desta pesquisa em curso. Destarte, com a revisdo critica, minha intencdo é entrelacar
fragmentos criticos em uma espécie de constelacdo de vozes e insights sobre a narrativa
em Dante — mostrando, assim, a viabilidade tedrica dessa leitura romanesca, adotando o
romance como manifestagdo particular de narrativa em Dante.

No capitulo 3, “O que pode ser um romance?”, ocupo-me de oferecer, com
0 amparo de outros criticos, definicbes de género romanesco, as quais acabam se
tocando em certos pontos comuns: um exemplo € a defesa do romance como uma forma
maleavel, relativamente nova na histéria dos géneros; bem como a ideia de que 0s
tracos definidores do romance escapam a catalogacdo rigida devido a sua pluralidade

tematica, o que acabaria se refletindo, também, na atitude libertaria de sua forma.



Nesse mesmo terceiro capitulo, ofereco uma definigdo particular para o que
eu entendo ser o romance de Dante, a fim de sustentar, em seguida, o que considero
como o carater romanesco — especificamente — da Comédia. Essa definicdo de romance,
que aqui proporei, € amparada principalmente pelas anotacdes finais de Roland Barthes
— a partir de suas ultimas obras e estudos!, quando se desnuda o desejo particular de
Barthes pela escrita de um romance. Justamente por isso, esses textos “finais” trazem
reflexdes sobre a forma literaria em questdo, o romance, atrelando-a de maneira peculiar
ao amor, ao luto, ao desejo de escrever — afetos que parecem possibilitar uma
categorizacdo mais criativa, a qual escaparia a catalogacdo definitiva e infrutifera
(porque tenderia ao infinito) de tragos distintivos de uma obra romanesca.

Roland Barthes, a época de seus ultimos escritos, em especial aqueles que
orbitam ao redor do curso A preparacdo do romance, reflete sobre o que a sua obra
deveria conter e como deveria ser a sua forma. A luz de reflexdes tecidas junto ao
exame de obras como Em busca do tempo perdido e a propria Comédia, ele produz
entdo um rol de anotacdes e sugestbes sobre a forma romanesca, definindo-a como
aquela que atenderia de modo mais exemplar as obsessGes de um sujeito escritor,
especificamente quanto a tentativa de expressar o desejo, 0 amor, a sua experiéncia
subjetiva decisiva, aquela que dividiria a vida “ao meio” e traria, finalmente, uma obra a
luz — levando o sujeito a escrita da obra de sua vida.

Teco, assim, as consideracdes sobre a existéncia de um romance, visto em
Dante, com o apoio do pensamento de Barthes, também levando em consideracdo que a
propria ideia barthesiana de romance nasce sob influéncia da for¢a contida na frase “o
meio do caminho da nossa vida” — reflexdo esta que se debruca sobre o ponto
culminante da trajetéria de um sujeito, precisamente o que se desenrola no inicio da
Comédia. Esse “meio do caminho” seria o momento definidor, que sobreviria a um
sujeito, determinando a escrita da obra de sua vida, utilizando-se de uma forma literaria
que Barthes entdo identifica como sendo, idealmente, a do romance. O impulso inicial,

rumo a tal obra, é determinado pelo que se pode nomear, de antemdo, o “Querer-

1 Claudia Amigo Pino (2011) denomina obras “amorosas” as ultimas publicagdes de Roland Barthes,
aquelas em que Barthes, a partir da década de 70 — e ap6s a morte de sua mée (a excecdo de Fragmentos
de um discurso amoroso, de 1977, cuja preparacdo se deu antes do falecimento de Henriette naquele
mesmo ano) —, discute 0 Amor atrelado a no¢do de Bem Supremo (encarnado em um objeto amado), e
entende o romance como uma forma literaria que acolhe o amor, muito préximo a uma nog¢do de desejo:
desejo tanto pela escrita de uma obra, quanto pela expressdo de um afeto.



10

Escrever”? — sentimento longamente experimentado pelo autor em potencial, antes
mesmo de existir a obra enquanto objeto; aqui, podemos chamar essa espécie de
“impulso” adiante, em busca de uma historia, como “Desejo pela narrativa”, conceito
que comeca a estruturar e definir também a minha proposicdo sobre o que considero
“romanesco” na obra de Dante, sempre a luz de apontamentos barthesianos.

Querer-Escrever, ou ainda Desejo pela narrativa: assim pretendo chamar o
conjunto de impulsos, anseios, centelhas — perceptiveis no proprio tecido narrativo —
que condicionam um sujeito a producdo de uma obra, especificamente de um romance;
“sujeito”, por sua vez, ¢ entendido como a propria voz enunciadora que diz “eu”, na
obra, em especial quando fica claro que a escrita da obra é também matéria da narrativa
(como no caso da Comédia). O sujeito que aqui interessa, portanto, € uma instancia
textual que nasce junto com a propria enunciacdo da narrativa.

De modo breve, defino melhor a ideia: 0 que move a narrativa, na Comédia,
é um passo adiante, uma incitacdo do proprio desejo ao start da jornada, que entdo se
inicia e se compoe como o corpo desse “romance dantesco”. Quer dizer, o romance de
Dante, visto na Comédia, é a historia de um movimento rumo ao seu proprio desejo de
escrita, registro desse ir-em-frente.

Lido com a nogéo de desejo como 0 que impulsiona 0 movimento, como o
que da forca ao projeto narrativo — desejo que, na Comédia (e em especial no Inferno),
pode ser contemplado a partir do proprio movimentar-se do sujeito, quando o peregrino
¢ impelido adiante por uma série de exortacdes e estimulos. Aqui, “projeto” ¢ uma
palavra irmanada a “movimento”, concebida no sentido de “langar-se”, para a jornada,
fazendo com que o impulso adiante construa a historia, do mesmo modo como um
projétil é disparado, criando a sua trajetéria. Também é possivel entender a no¢do de
“projeto” como algo ligado ao Desejo porque projetar uma obra é desejé-la, sonha-la
longamente — algo estruturante do romance, essa forma que se estende como projeto de
um escritor.

Dante (o sujeito da ficcdo na Comédia) vai criando, assim, com seu corpo e
outros meios de transporte, um projetar-se adiante: nasce um conturbado progresso
espiralado; e, depois, nasce a trajetoria contada posteriormente como narrativa, pela

figura de Dante narrador, que ja entdo ndo deseja somente prosseguir na jornada (agora

2 Barthes enuncia j& de inicio o que tomo aqui como uma categoria especial, ao tocar, logo de partida, a
obra de Proust: “[...] La Recherche est le récit d un désir d’écrire [...]” (BARTHES, 2002, p. 459). Faco
notar a expressao “desir d’écrire”.



11

finalizada), mas também deseja produzir a “contacdo” dessa jornada (o que faria do
sujeito, no segundo plano narrativo, aquele que ocupa a funcdo de um storyteller).

Vale dizer ainda que esse desejo em relacdo a jornada, o qual possibilita a
prépria existéncia de uma narrativa — por meio da peregrinacdo de Dante, entre
caminhadas, corridas, palmilhadas, voos, descidas, subidas, movimentos de olhos etc. —,
manifesta-se até mesmo enquanto sua outra face, a do ndo-desejo pela jornada.

Esse ndo-desejo, também uma forma de recuar para entdo seguir adiante
com o projeto, é expresso, na Comedia, pelos momentos de medo, de hesitacdo, de
duvida do peregrino, com suas queixas, interrupgdes, lamentos. Desse modo, o “ndo-
desejo” ¢ também uma forca criadora do romance proposto, porque tensiona a narrativa
e produz os atrasos do caminho, cria dobras e anacronias que, ao impactarem o tecido
da diegese, contribuem para a estruturacdo da trama e fazem da recusa inicial a jornada
também uma poténcia do movimento romanesco.

As anacronias, em sentido genettiano, sdo as diferentes formas de
“discordancia” entre a ordem da historia e a da narrativa. “Ordem” ¢ uma das
subcategorias do “tempo” no estudo do discurso narrativo (no total, essas subcategorias
temporais sdo “ordem”, “duracdo” e “frequéncia”). Genette (2017) opera ainda uma
diferenciagdo anterior, entre “historia” e “narrativa”. Para o autor, “historia” equivaleria
a um significado; a “narrativa” equivaleria ao significante ou ao enunciado; e uma
terceira instancia, a “narragdo”, equivaleria ao ato narrativo em si (2017, p. 85)°, o qual,
por vezes, chamarei aqui de “enunciagdo” (a forma de se contar o enunciado).

Em relagdo & Comédia, a estrutura do texto se materializa conforme a
personagem Dante avanca sobre uma topografia, ao longo de determinado intervalo de
tempo, em especial no Inferno e no Purgatério. A producdo desse movimento, portanto,
é inextricavelmente a producdo de seu processo narrativo. O movimento, conforme
entendo essa categoria, é aquilo que coloca a narrativa em marcha e que se vé ja a partir
do proémio da Comédia, no canto | do Inferno; essa nocdo de movimento reflete uma
acao pautada na variacdo do espaco percorrido ao longo de um determinado intervalo

cronolodgico e, ao mesmo tempo, reflete também uma nocéo fisica que pode ser expressa

3 No original, em francés, 0s termos “historia”, “narrativa” e “narra¢do” equivalem a “histoire”, “récit” e
“narration”: “Je propose, sans insister sur les raisons d'ailleurs évidentes du choix des termes, de nommer
histoire le signifié ou contenu narratif (méme si ce contenu se trouve étre, en ’occurrence, d’une faible
intensité dramatique ou teneur événementielle), récit proprement dit le signifiant, énoncé, discours ou
texte narratif lui-méme, et narration 1’acte narratif producteur et, par extension, I’ensemble de la situation
réelle ou fictive dans laquelle il prend place” (GENETTE, 1972, p. 72).



12

a partir da interpretacdo da palavra “momento”.

“Momento” vem do latim momentum, que significa “movimento, mudanga,
pequena porgdo, curto espago de tempo, instante”*. Friso a relacio especial dessa
definicdo de “momento” com “movimento” e “mudanga”. O momentum pode ser
compreendido como impeto, aquilo que coloca em movimento um corpo; como o
instante em que a mudanga se opera e 0 corpo abandona 0 seu repouso. Mas o
momentum também pode ser a prépria continuacdo do movimento, a manutencdo do
vigor ou da forga.

Esse momentum como impulso inicial, quando pensamos na Comédia, se
estabelece ali por meio de alguns indices: episodios de divida ou de temor, contato
hesitante com o movimento narrativo prestes a comecar, naquele impulso em frente.
Abordarei essas no¢des de maneira mais refletida adiante, quando aproximarei a ideia
de narrativa as nogGes emaranhadas de movimento e de desejo — um desejo por ir
adiante, mas também o ndo-desejo de seguir.

O peregrino, ao se movimentar, produz, com Seu percurso, um antes e um
depois em relacdo tanto ao ponto de partida quanto ao ponto de chegada da Comédia. A
materialidade dessa cronologia e desses espacos sO aparece, justamente, pela forma com
que o sujeito dantesco enuncia o discurso narrativo no “agora”, dividindo passado e
presente. Tempo e espaco sao, assim, categorias da narrativa dantesca, e a narrativa aqui
se define como o0 movimento implicado na peregrinacdo de Dante. E precisamente essa
ideia de movimento que embasa a proposta de uma narrativa romanesca.

No capitulo 4, “Narrativa: desejo em movimento”, abordo mais detidamente
a ideia de um “mover-se” como algo que promove a existéncia da narrativa romanesca
na Comédia, compreendendo que a narrativa se constitui como uma jornada — e, quando
terminada a jornada, nasce a histdria dessa jornada. Entendo, assim, 0 género romanesco
também como a propria viagem e a manipulacdo das categorias narrativas ao longo
dessa viagem, de modo que 0 movimento dantesco inaugura uma concepgao de romance
como um narrar da travessia. As ideias de movimento e de narrativa, de caminhada e de
desejo serdo desenvolvidas, dentre outros autores, com o auxilio dos apontamentos de
Elena Lombardi (2007).

No capitulo subsequente, “Entradas e saidas no Inferno”, aprofundo a

4 Defini¢do do verbete “momento” de acordo com o Dicionario Etimolégico Nova Fronteira da Lingua
Portuguesa, Editora Nova Fronteira (1982).



13

andlise de passagens da Comédia em que as categorias narrativas, a principio “tempo” ¢
“espaco”, se manifestam de modo especial, dando luz a um dispositivo especifico dentro
da obra, e essa interacdo leva em consideracdo também o movimento do sujeito
dantesco, em sua condi¢cdo de peregrino, narrador e autor, isto é, o grande “sujeito da
narrativa’™.

Esse sujeito da narrativa é tanto aquele que produz a enunciacdo da jornada,
na dimensdo extradiegética — fora da viagem, entdo ultrapassada —, quanto o peregrino
que se submete a jornada na diegese. Sendo um passageiro na historia que conta, € em
alguns trechos especificos de “passagens” (no interior de cantos do Inferno) que
podemos observar algo de muito particular acontecendo com esse sujeito e a travessia.
Nesses momentos, identificados como “cantos de passagem”, minha intencdo ¢ observar
como essas transicdes entre um espaco e outro, numa determinada quantidade de tempo
dentro do relato — que se transforma em um tempo medido pela extensdo das palavras
que ocupam o papel e pelas referéncias ao passado ou ao futuro —, s@o exploradas
narrativamente, dividindo-as em tipologias que propiciam observar melhor alguns
dispositivos desse storytelling dantesco.

Justificando-se a escolha dessas categorias iniciais, tempo e espago, como
ponto de partida da analise narratologica da Comédia, “tempo” me parece ser uma das
categorias fundamentais para se entender o romance e as posi¢des do narrador. A
questdo do “espacgo”, outra categoria indispensavel a existéncia de narrativas, parece-me
fundamental a analise devido ao modo como Dante se move na jornada — por uma
geografia especifica, cuja topografia condiciona as proprias aventuras, as dificuldades e
as reavaliacOes de rota. A jornada do narrador e sua caracterizacdo sdo elementos
profundamente determinados pela relacdo do sujeito (peregrino-poeta) com o tempo e 0
espaco. A partir dessa categoria maior, a do narrador, observaremos as relacdes
narrativas entre espaco, tempo e sujeito da narrativa.

Percebo que a intencdo de se analisar a Comedia — e, especificamente, 0
Inferno — como um romance pode resultar em, pelo menos, duas perguntas imediatas. A
primeira seria: “Por que a Comédia?”. Essa pergunta surge ao se considerar, por

exemplo, outra obra de Dante, Vida nova — obra que, além tematizar uma historia de

5 Aqui, com “sujeito da narrativa”, quero designar especificamente a pessoa de Dante, mas uma pessoa
ficcional, nessa dimensdo textual em que “Dante” existe como um signo complexo: na obra, esse sujeito ¢
um ente entre o empirismo de sua biografia e as diferentes posi¢cdes que o peregrino e o narrador ocupam
nas camadas do texto. Essas camadas podem ser vistas como passado, presente e futuro do enunciado (a
histéria) ou mesmo da enunciagdo (ato de contar a histdria).



14

amor (topos tipicamente romanesco), carrega um trago muito mais caracteristico da
forma romanesca como a concebemos hoje, a sua estrutura em prosa. A segunda
pergunta talvez seja uma questdo ainda mais basilar: “O que ¢ um romance?”®.

A ordem desses questionamentos pode variar, bem como os termos de sua
formulacdo. Mas, de todo modo, percebo que a propria Comédia poderia responder
aquela pergunta sobre si mesma — por que a Comédia? Longe de adotar um pensamento
tautologico, creio que a propria estrutura da Comedia forneca as condicdes de sua
interpretacdo romanesca (como espero demonstrar mais a frente). Afinal, a Comedia é
um objeto literario maltiplo, exibindo inimeros tragos de um carater inovador — e 0 que
seria um texto “inovador” sendo aquele que langa, constantemente, um convite a novas
leituras?

A segunda pergunta, “o que ¢ um romance?”, requer, imediatamente, uma
elaboracdo um pouco mais extensa, porque a pergunta ¢ mais “primdria” (mas nao ¢
simples) e a propria definicdo de “romanesco” ¢ indispensavel, enquanto ferramenta,
para a andlise da Comédia aqui estabelecida. Como definir um objeto tdo maleavel
guanto esse género? Como ja mencionado, a concepc¢do de Roland Barthes é uma peca-
chave para se entender o tipo de romance que enxergo na obra de Dante.

Roland Barthes, em “Durante muito tempo, fui dormir cedo”’ (1988), busca
definir o romance e postula que o seu romance sonhado ndo seria, de modo algum, uma
forma arrogante, mas, ao contrario, consistiria em uma escritura que atendesse a um par
de missdes amorosas. Barthes opde, assim, a no¢do de forma tiranica a de forma
amorosa, uma que acolhesse o afeto: essa forma seria 0 romance.

Igualmente, ao pensar sobre a forma romanesca em relacdo a obra de Dante,
ndo desejo assumir um discurso contundente e perfurante, mas abrir possibilidades ao
pensamento e a leitura. Ao mesmo tempo, é meu desejo afirmar, de alguma maneira,
aquilo que o romance é.

Quando nos deparamos com defini¢cdes sobre o género romanesco, em meio
as leituras teodricas mais essenciais, 0 aspecto que parece se destacar com alguma

insisténcia € o da impossibilidade dessa definicdo. Ressaltarei alguns desses

6 Pergunta que tentarei responder, por meio de uma breve excursdo historiografica sobre o género, no
capitulo 3, enfrentando também a questdo da Vida nova de Dante como uma obra ndo abordada nesta tese
enguanto romance, apesar de suas possiveis filiagbes ao género prosaico.

7 ““Longtemps, je me suis couché de bonne heure” (2002) € o titulo original do texto de Barthes, uma
citacdo direta a Proust em No caminho de Swann (2006) — primeiro volume de Em busca do tempo
perdido. Esse ensaio de Barthes foi, originalmente, uma conferéncia no Collége de France (proferida em
outubro de 1978), mais tarde recolhida no tomo V de Oeuvres completes (2002).



15

apontamentos no capitulo dedicado a definicdo do género romanesco — capitulo 3 —,
com base em textos tedricos que, em algum nivel, concordam quanto & vertiginosa
imprevisibilidade do género.

Por outro lado, quero pensar o romance ndo a partir de uma série de tracos
diversos em obras as quais identificamos comumente como pertencentes ao género
“romance”, mas quero defini-lo a partir de como ele poderia ser, quando olhamos para a
Comédia.

E nesse sentido que a ajuda dos apontamentos de Barthes se mostra
fundamental. Aquilo que pode-ser é algo que vem do sonho, do desejo, de uma intui¢éo
ou um projeto, ndo necessariamente concretizado, mas preenchido por sua propria
poténcia. Para pensar o romance como a “forma desejada”, ¢ preciso amparar-Se No
pensamento de alguém que encarnou, em sua prépria escrita tedrica (refiro-me a
Barthes), a figura daquele que, ao mesmo tempo, ndo so teorizava, mas queria escrever
— colocou-se textualmente como esse sujeito aspirante a ficcéo.

Pensando, entdo, sobre seu género de desejo, Barthes propde, no ensaio
“Durante muito tempo, fui dormir cedo” (1988), duas concepgdes sobre o romance que
aqui interessam. A primeira seria a de que o romance néo fala sobre algo, mas faz algo.
Insinua-se ai um paradigma de “estrutura¢do” do amor — 0 romance é a forma que da
corpo ao desejo, ao afeto. Ao mesmo tempo, ha uma segunda concepcao, a de que 0
romance pode ser a “Forma Nova”, aquela que ocorre ao sujeito que Quer-Escrever, em
um momento decisivo, justamente quando ele se encontra “no meio do caminho da
vida”.

Barthes, ao explorar as relacdes entre Proust, Dante e o desejo de ser um
escritor romancista, aponta para o fato de que, para quem escreve, para quem escolheu
escrever, ndo pode haver “nova vida” (aquele momento epifanico, que molda a historia
de alguém e o seu proprio desejo de contar algo) que nao seja a descoberta de uma nova
pratica de escrita. Assim, 0 evento inicial que permite a alguém escrever é também a
ideia de encontrar uma nova maneira de fazé-lo.

De certo modo, cada romance é sempre diferente do outro porque o género
se apresenta como a vida nova da voz que conta a histéria (pensando no autor), apés o
encontro com essa nova forma, “ao meio do caminho” da vida.

Esse momento crucial em relacdo ao desejo pela escrita é destacado por
Barthes quando este considera, precisamente, o enunciador da Comédia, aquele que

explica em que momento da vida se encontrava quando deparou-se com o advento da



16

aventura ali relatada: Dante. Isso demonstra que a “nova vida” e a chegada ao “meio do
caminho” se manifestam ndo apenas como experiéncias empiricas e sensiveis, mas
também como aspectos concretizados em um texto literario — uma vez que Barthes, para
fazer o ponto do seu argumento, vai destacando momentos e trechos que, afinal, partem
da ficcdo das obras com as quais ele lida.

Barthes explora essa no¢do de “meio do caminho” e sua relagdo com o
romance em, pelo menos, dois textos fundamentais — o ensaio, ja citado, “‘Durante
muito tempo, fui dormir cedo’” (1988), e também nas aulas que compordo o curso A
preparacdo do romance (2005). As duas obras serdo abordadas aqui oportunamente, na
tentativa de demonstrar como as categorias de Barthes dialogam profundamente com a
obra estruturada pela Comédia.

O caminhar, performado por Dante na Comédia, produziria uma evidéncia
repentina — algo que Barthes toma como uma metafora sobre 0 momento em que 0
sujeito decide que “é hora de escrever o meu romance”. O meio da vida é também a
percepcdo de que ndo hd mais como viver outras vidas, portanto, € necessario que o
sujeito — o “eu” — passe, enfim, a “vida nova” (BARTHES, 1988, p. 291).

N& em vdo o romance que Barthes desejou escrever iria se chamar,
possivelmente, “Vida nova”. Para além da vinculagdo com um trecho extraido de
Guerra e paz, o titulo mantém relacbes intertextuais evidentes com Dante. E
interessante notar ainda que a ideia de “vida nova”, explorada por Barthes, diz respeito a
um ultimo momento da vida, em que um alguém se lanca para o futuro com a
concretizagdo de um projeto literario. Assim, a no¢do de “vida nova” proposta por
Barthes parece se vincular muito mais @ Comédia (como a obra que concretiza a jornada
de uma nova vida) do que ao libello dos textos juvenis de Dante, em que o narrador
anuncia a vida nova, mas coloca, ao fim do livro, essa vida nova como algo inacabado e
ainda por se descobrir enquanto forma literaria.

O proprio Dante, na Comédia, é um sujeito potencialmente relacionado a
ideia de romance construida por Barthes, porque se comporta como aquele que Quer-
Escrever. Ele é o escritor por vir, em Devir; aquele que escrevera e, a0 mesmo tempo,
aquele que ja esta escrevendo, na dimensdo extradiegética. Sua persona se desdobra
justamente porque a obra deixa ver mais de um plano narrativo, mais que um tempo so.
De todas as formas, o sujeito da Comédia encena o desejo pela escritura em trés
dimensdes: enquanto narrador, enquanto personagem e enquanto autor.

A presenca do “eu” dantesco, na obra, se abre também para uma reflexao



17

guanto a modernidade desse gesto, o de se colocar em um texto que bebe de uma
tradicdo para a qual a identificacdo pessoal ¢ algo estranho, além de esse “eu” se
desdobrar em instancias narrativas que, antes de oferecerem um retrato “real” ou “de
autoridade” da pessoa que assina a obra, oferecem muito mais um jogo de espelhos e de
mentiras irmanado a ficgdo mais moderna. Pensar o romanesco em Dante, assim, é
pensar também a sua modernidade — neste caso, de maneira propositalmente anacronica,
um novo conceito de “modernidade” deve ser cunhado, um que ande lado a lado com o
“Dante romanesco” aqui delineado.

A principio, penso ser dificil considerar que algo na literatura ocidental,
apos Dante, ndo tenha, de algum modo, sido “assombrado” por sua presenga, até os dias
de hoje — em especial as coisas que se relacionam a uma ideia de jornada perigosa e de
descidas subterrdneas ao encontro com uma morte possivel ou com a salvagdo
definitiva. Na poesia brasileira, Dante atravessou com especial relevancia o século XIX,
chegou ao século XX, legou marcas a literatura de autores variados, como Castro Alves,
Cruz e Sousa, Dante Milano, Manuel Bandeira, Carlos Drummond de Andrade,
Henriqueta Lisboa... Dentre alguns dos romancistas, deixou marcas na obra e nos
didlogos literérios de grandes nomes, como Machado de Assis, Jodo Guimardes Rosa,
Osman Lins. No caso brasileiro, Dante parece ser um nome especial para se pensar a
modernidade de um tempo e de uma identidade literaria.

Por esse viés, parece até mesmo dificil, de maneira mais ampla, nédo
considerar que a proépria leitura que fazemos do mundo, hoje, e de suas relacbes
cosmoldgicas com a nossa presenca — nds, que nos movemos sobre a topografia deste
mundo —, ndo tenha uma influéncia profunda de Dante e sua heranca deixada na
Comédia, com a cosmogonia que ele construiu em texto. O texto, diga-se de passagem,
ndo necessariamente descreve a verdade do que ha no mundo do Além, mas sim
descobre para 0 mundo algo sobre a soliddo, a fragilidade, os riscos da jornada humana.
Para além da literatura, os fatos da vida, as histdrias, as noticias, as produgdes filmicas,
0 mundo do entretenimento, tudo parece ainda ecoar, no tempo presente, a presenca
dantesca ou a sua heranga simbolica, numa espécie de lema: “viver ¢ perigoso”. Mas
existe nesse perigo uma possibilidade criativa feliz.

Os simbolos de descida e de subida, mais do que uma associacdo ao Bem e
ao Mal, parecem nos sugerir a jornada pelo Inferno e Purgatorio até o Paraiso. Quando
assistimos A caverna dos sonhos esquecidos (2011), de Werner Herzog, por exemplo,

ou lemos, nos noticiarios, sobre o resgate dos meninos na Tailandia, que sobreviveram



18

apos dias presos dentro do interior profundo de uma caverna, em 2018, é dificil ndo
pensar no adentramento de um mundo infero sombrio, no medo desse encontro com o
passado, no risco que a caverna traz, no percurso da aventura que leva, bem ao meio da
vida, a um lugar escabroso, a descoberta da origem de um novo mundo. Como néo
pensar na catabase dantesca em todos esses contextos — ainda que a ideia seja anterior a
Dante, dentre os classicos, mas projetada sobre 0 nosso presente pela forca da narrativa
de Dante? Se os olhos de hoje ainda reconhecem imagens dantescas como imagens
perenes e presentes, isto € um sinal inequivoco de que Dante ainda estd aqui, e, para
além do que acabo de descrever, € ainda um sinal de que a sua escrita da forma a nossas
maneiras de conceber narrativas modernas, moldando também o modo como lemos as
narrativas que nos cercam até fora de obras literarias.

Fago questdo de aplicar o termo “moderno”, aqui, como caracteristica
daquilo que “acontece agora”, bem como o adjetivo de um evento que antecipa algo.
Nesse sentido, 0 moderno vincula-se ao género romanesco (“the novel”, a novidade),
género este que vem se apresentando como algo constantemente em devir. Defendo
inclusive a ideia de que Dante escreveu uma obra narrativa moderna porque sua obra
ndo apenas faz uma ponte entre momentos historicos diferentes, mas porque sua
Comédia oferece a possibilidade de se pensar as poténcias que viriam depois com 0
romance moderno.

Como se vera, na revisdo bibliografica, outros autores apontam e afirmam
essa posicdo peculiar de Dante, entre 0 mundo da épica e o mundo moderno,
antecipando-o, de certo modo, e construindo a ponte para a definigdo do romance como
hoje o percebemos. Em termos criticos, um passo novo, realizado aqui, seria o de
sistematizar alguma bibliografia consistente sobre essa estrutura narrativa da Comédia e
oferecer uma contribuicdo a leitura romanesca em Dante. Para tanto, a analise
narratolégica de certas passagens sera operada, além de Barthes, com a ajuda de Gérard
Genette, considerando-se termos e nog¢des aplicados pelo autor em ensaios publicados
na obra Figuras Il (2017), originalmente de 1969, em especial quando o autor toma a
obra de Proust como exemplo dos recursos analisados. Os conceitos de Genette com 0s
quais lidaremos de maneira especial dizem respeito a sua catalogacdo quanto as
“anacronias” e aos ‘“niveis narrativos”, a fim de melhor analisarmos as implicagdes
temporais da Comedia e as diferentes posicOes focais e espaciais do narrador e do
protagonista.

Além de sua importancia no universo genettiano, Proust é também uma das



19

figuras indispensaveis dentre os apontamentos de Barthes nos anos finais, quando este
pensa a forma romanesca também atravessada pela Comédia. Continuando a sombra de
Proust, encontramos ainda, na obra de Julia Hartley, Reading Dante and Proust by
analogy (2019), apontamentos fundamentais sobre o aspecto narrativo da Comédia,
quando a autora se dispde a discutir, por meio do cotejo entre a Comédia e Em busca do
tempo perdido, aquilo que faz ressaltar a possibilidade da identificacdo de uma trama
narrativa complexa em Dante. A visdo da autora é justamente a de que 0 uso da primeira
pessoa, tanto na obra de Dante quanto na de Proust, pode se caracterizar como “shifting
and multivalent, able to refer within the space of a single sentence to a protagonist and
to narrator, and at times referring to both simultaneously” (HARTLEY, 2019, p. 12).
Essa € uma primeira pista do tipo de arranjo romanesco em curso na Comédia.

Aqui, assim como o pensamento sobre uma nocao de romance a revelia dos
conceitos mais “oficiais”, a no¢dao de “modernidade” é também desenvolvida de modo
particular a partir de alguns apontamentos de Shoshana Felman (2020), quando a autora
pensa a loucura e a literatura, partindo de Rimbaud e de sua afirmacdo categdrica: “¢
preciso ser absolutamente moderno”. Felman reflete sobre o fato de essa frase nao ser,
na verdade, nem simples, nem clara. A autora argumenta sobre como esse “moderno”,
em Rimbaud, se esvazia de um sentido particular historico, mas passa a alguma espécie
de generalizacéo, torna-se uma possivel qualidade daquele que “é¢” alguma coisa.

Dessa forma, “moderno” poderia ser definido como uma caracteristica
profundamente atrelada a categorias temporais, mas ndo necessariamente como algo
intrinseco a terminologia historica; “moderno”, enfim, seria o que pertence ao tempo
daquele que fala (FELMAN, 2020, p. 80), que se manifesta como um sujeito em um
texto. O moderno é uma fun¢do do tempo e acena para o tempo presente daquele que
enuncia o termo, toda vez que é mencionado.

A definicao de algo “moderno” depende, portanto, de uma “voz elocutoria™:
“quem diz moderno diz eu” (FELMAN, 2020, p. 81). A ideia ¢ muito interessante para
pensarmos, aqui, o texto da Comédia como um texto moderno por exceléncia, como
algo atrelado a modernidade. Isto se considerarmos, com Felman (2020), o0 moderno na
acepcao da autora, como “um signo vazio, disponivel para um locutor que, a cada vez, o
assume e se apropria dele no momento mesmo do seu discurso”, de maneira que a
modernidade se constituiria como uma questdo de elocucdo, reenviando uma
informagdo “ndo a realidade espaco-temporal objetiva, mas a realidade do discurso, a
instancia da enunciacao” (FELMAN, 2020, p. 82). A Modernidade, assim, de acordo



20

com Shoshana Felman (2020, p. 82), assemelhar-se-ia linguisticamente a categoria
gramatical da primeira pessoa.

Felman esta igualando o pronome “eu” ao adjetivo “moderno”. O moderno
se afastaria, consequentemente, do seu sentido historico-cronologico para designar, por
outra via, alguma coisa temporal que estivesse, a0 mesmo tempo, relacionada ao sujeito
e ao presente desse sujeito que se enuncia, dizendo “eu sou” — como a frase no romance
de Sylvia Plath: “I took a deep breath and listened to the old brag of my heart. I am, I
am, [ am” (PLATH, 2005, p. 243).

Esse modo de considerar a enunciacdo de um discurso do eu como
manifestacdo da atualidade, da presentificacdo do discurso, é efetivo também para se
pensar a propria questdo da “linguagem moderna” na literatura, refletindo ainda com
Felman. Assim, a “modernidade” pode ser despida de uma necessaria vinculagdo
historica — carga que imobiliza o conceito e que impossibilita 0 seu movimento para um
lado e outro sem grandes consequéncias terminoldgicas e epocais.

Desobrigando a palavra “moderno” de um servico historico de catalogacao
de época, o termo pode passar a designar, mais simplesmente, a condi¢do de enunciagédo
de um discurso no tempo, naquele momento em que uma voz se ergue para se afirmar a
si mesma. SO diz eu quem diz a sua modernidade; s6é ¢ moderno aquele que diz “eu”,
declarando-se.

Se 0 moderno, nesta visdo, s6 pode ter a ver com o0 processo de enunciagao
do eu em seu presente, isso permite também aproximar o romance — género “moderno”
— a Dante, por meio do estabelecimento da forma romanesca como o género que acolhe
0 presente subjetivo de uma enunciacdo. Dante, afinal, € aquele que se coloca, em seu
texto, como uma voz moderna: ele diz “eu”. Ele é moderno, portanto, por comunicar
algo sobre sua prépria atualidade e sua identidade no ato discursivo da obra, na
dimensdo do narrador.

Com esse modo de pensar, € preciso, necessariamente, que haja uma certa
extracdo, uma perda de sentido do termo corrente, para se conservar uma nogao de
“modernidade” mais aberta ao contemporaneo e mais proxima, inclusive, de sua origem
etimologica. Operamos assim com uma espécie de retorno a raiz do termo, para resgate
de uma forma um tanto apagada, adormecida. E pela perda de sentido, nessa necessaria
extracdo que comega pela propria mudanca de compreensdo da palavra “moderno”, que
0 sujeito se inscreve no enunciado. A escrita moderna, inspirada por aquilo que o

proprio termo “moderno” acaba de mostrar, passa entdo a ser concebida como um



21

processo de troca de sentido, processo de despossessdo e de expropriagdo, de
deslocamento constante, em que o “eu” se move e vai assumindo diferentes posicdes
discursivas.

A perda desse sentido epistemologico dos termos, em relacdo a Dante e ao
seu contexto, abre caminhos para se enxergar Dante (0 sujeito na obra) como um
homem vivendo em um mundo de categorias muito particulares. A particularidade de
sua criacao verbal permitiria até que ndo fixassemos muitas dessas categorias, passando
entdo a possibilidade de fender e remodelar as tradi¢cdes da forma literaria junto com
Dante. A maneira “moderna” como o sujeito dantesco cinde a tradi¢do, no tecido da
obra, para inserir ali a subjetividade do seu discurso e escancarar o presente do seu
tempo na enunciagdo, pode ser associada a uma anacronia positiva, portanto, que pauta
a compreensao da Comédia nesta tese. Considero a modernidade ultima de Dante aquela
voz que, no texto, se faz ouvir. Ele partilha essa voz ndo somente com o “eu” do
protagonista e do narrador, mas também com as outras personagens que, por meio de
seu discurso, encontram também um espacgo de expressdo propria e subjetiva no tecido
narrativo.

E Elisa Brilli quem ressalta o que para mim soa como um aspecto também
moderno em Dante, além de profundamente barthesiano, aspecto por sua vez advindo de
pesquisas sobre os estudos biogréficos especializados em Dante. Brilli, em “Dante’s
biographies and historical studies: an overture” (2018), aponta que “the intertwining
between autobiography and authorship” (BRILLI, 2018, p. 141) é algo digno de nota no
projeto literario dantesco, algo especialmente tramado por seu autor como uma ideia de
projeto, de manipulacédo de categorias.

Brilli (2018), refletindo ainda acerca das dificuldades dos estudos
biograficos entre dantistas, sobretudo por conta desse projeto literario que ficcionaliza
constantemente seu préprio autor, aponta também para o fato de que, mesmo hoje, com
a abundancia de biografias, ainda ¢ muito dificil definir exatamente quem é Dante,
justamente porque parece haver “more gaps and doubts about Dante’s life than
certainties” (2018, p. 134).

Quando ao estudo de suas fontes biograficas, vale dizer, “more than the fifty
percent of the sources for Dante’s life are constituted by Dante’s ‘autobiographical’
statements — and the quotations marks are utterly necessary here due to the status of
autobiography in pre-modern cultures” (BRILLI, 2018, p. 137). Isso leva-nos a concluir

que mesmo as biografias de Dante tém de lidar com o incontornavel da ficcionalizagédo



22

de seu eu por meio do discurso. Mas, se uma tal escassez de dados fiéis a vida pode
parecer uma zona de perigo para os estudos biogréficos de Dante e da génese de seus
textos, talvez, para um estudo estrutural de sua narrativa na Comédia, a questdo da
persona dantesca tdo manipulada e elaborada discursivamente abra margem para um
pensamento mais criativo acerca das possibilidades de interpretacdo desse eu e de suas
manifestacOes textuais. Quando se esbarra na questdo da biografia e da identidade do
autor — como a Comédia faz a todo instante —, esse “eu” dantesco, tdo robusto, no centro
do palco e das agdes, aparece com uma “face mentirosa”, de ficcdo, uma vez que, na
verdade, a presenca do autor ali € muito mais uma lacuna, um espago vazio (quando se
contempla o aspecto biografico que se entranha na obra).

A lacuna identitaria que o excesso de dados ficcionais sobre Dante produz
opera como um convite ao estudo do “eu moderno”, um eu como construcao textual;
“eu” como aquele que identifica a si proprio, e sobre quem é possivel a producao de um
discurso pessoal autorreferente. Sobre esses jogos textuais, que revestem a face dantesca
com um mistério poderoso, Brilli (2018) acrescenta ainda que, “while no other author
prior to Dante and just a few after him delivered a work so imbued with history, he took
extraordinary care to make himself, as a historical individual, invisible within his
textual world” (2018, p. 139). Assim sendo, se, muitas vezes, os dados histéricos foram
sobrepujados e remontados pelos dados ficcionais, é essa mesma ficgdo que, usando-se
da lacuna identitaria, constroi um sujeito para habitar uma estrutura narrativa, ambos
examinaveis — e suas relacbes é o que busco apreender e entender por meio de
instrumentos narratoldgicos.

Insistindo ainda na questdo da misteriosa pessoa dividida de Dante, que se
reparte em, pelo menos, dois outros sujeitos na Comédia, é esse mesmo jogo de
espelhos que permite que identifiquemos o nome “Dante”, inserido no tecido textual,
como mais um elemento dessa estrutura narrativa, ndo necessariamente como um
elemento de sua identificagdo empirica dentro da obra. Mais uma vez, isso atesta as
inimeras possibilidades de analise narrativa da Comédia, e em especial de narrativa
romanesca, neste caso, principalmente pelo trabalho com o dado biogréfico
transformado em elemento de autoficcdo (antes mesmo do tempo histérico de

aparecimento desse tipo de literatura)®.

8 A titulo de exemplo sobre a vinculagdo entre o “eu” moderno de Dante e suas ramificagdes até a
produgao literaria atual, especificamente no que diz respeito a presenga desse “eu” na ficgdo romanesca
contemporanea, menciono: logo ao comecgo de The story of “me”: contemporary American autofiction



23

A alcunha “Dante” vem citada uma uUnica vez no texto da Comédia, em
Purgatorio XXX (verso 55); nome que é, a0 mesmo tempo, o da personagem, o do
narrador e o do autor, e, naquele ponto do texto, é pronunciado por outra personagem,
conscientemente colocando, assim, 0 nome empirico do autor como parte do jogo de
mentiras e verdades da fic¢cdo — o que demonstra uma consciéncia quanto a manipulagao
dessas pessoas textuais, com algumas dessas identidades saindo das circunvizinhangas
do texto e povoando o seu interior.

Quando se passa a adotar uma concepgdo “moderna” de leitura (ndo
necessariamente cronoldgica) para uma compreensdo da obra de Dante, instrumentos e
ferramentas novos devem surgir para dar conta de averiguar o funcionamento desses
dispositivos textuais encarados como fendmenos préprios do texto de ficcdo. A
Comédia, sendo um dispositivo narrativo que, em seu tempo, ja se comportava como
uma espécie de novelty, demanda também que novas formas de se olhar para ela sejam
aplicadas. Nesse sentido de “novidade” dantesca, ainda nas palavras de Brilli (2018),
Dante pode ser definido como “the successful inventor of a brand new otherworld, a
never-used-before meter, a melting-pot genre and language and, incidentally, the first
series of vivid biographic cameos in vernacular literature” (p. 142). Creio ainda que essa
postura do autor, ao fabricar sua propria “ficgdo” de si, deva inspirar, também, uma
pesquisa que traga a tona a criatividade do texto, esmiucando qualquer matéria travada
pela tradicdo da critica e vasculhando aquilo que, justamente, torna o texto
desorientador — por fugir a categorias que moldavam os géneros da época.

E meu argumento, portanto, que a questdo romanesca, vinculada a um
carater “moderno” em Dante, deva ser encarada tanto como possibilidade de leitura
pessoal quanto de critica literdria. A “modernidade” de Dante integra sua obra a
possibilidade de uma interpretacdo romanesca. E ainda outro dado de sua construcdo,
que atesta exatamente essa modernidade, para além do uso da primeira pessoa, é aquilo
que Pier Paolo Pasolini identifica como o dispositivo do Discurso Indireto Livre na
Comédia.

De sua parte, Pasolini atribui grande importancia a esse elemento estrutural
da narrativa da Comedia. Para ele, o Discurso Indireto Livre seria um dispositivo capaz

de inserir, no interior da obra, uma espécie de consciéncia socioldgica, pois os variados

(2018), Marjorie Worthington aponta como a utilizacdo de uma personagem em uma obra de ficgcdo que
divide o prdéprio nome com o nome do autor da obra ja se tornou lugar-comum na literatura pés-moderna,
“a postmodern trope”, tendéncia que, nos Estados Unidos, comega no fim dos anos 1960.



24

falares adotados na Comédia refletem diferentes classes sociais ali representadas,
colocadas em relagdo umas com as outras, erguendo assim a estrutura multivocal de
caracterizacdo das personagens do texto.

Para Pasolini, Dante teria antecipado a estrutura tipica do romance moderno,
por ter inventado aquilo que depois seria definidor da prosa contemporanea: o Discurso
Indireto Livre. Essa categoria, de acordo ainda com Pasolini, manifesta-se néo tanto
como uma confusdo das vozes (entre uma personagem e o narrador observador), mas
sim ao modo como a dic¢do do narrador dantesco absorve estilos e falas tipicos de
diversas camadas populares, marcando a identidade subjetiva dessas personagens por
meio de indices linguisticos, 0s quais impregnam a voz do préprio narrador; a0 mesmo
tempo, esse narrador dantesco se mantém como um ser externo a pessoalidade daquelas
vozes que ele reproduz, respeitando, assim, os limites das identidades alheias no texto.

Esse argumento de Pasolini (1982b) pode ser encontrado no artigo “A
vontade de ser poeta de Dante” (“La volonta di Dante a essere poeta”®), quando o autor
defende que o discurso indireto livre é usado como mecanismo narrativo estruturante na
Comédia e que Dante, por isso, seria uma espécie de narrador moderno avant la lettre.
O discurso indireto livre em Dante ainda estaria relacionado ao aspecto socioldgico, de
acordo com a ideia pasoliniana, porque o Dante narrador (propositalmente
intercambiavel com a figura de “autor”) se mostra um prosador ou romancista que
respeita condicdes socioldgicas de suas personagens, deixando marcas identitarias
aparecerem em sua linguagem de enunciador quando relata a historia alheia.

O texto “La volonta di Dante a essere poeta”, em que esses apontamentos
comecam a se firmar, € uma resposta a um ensaio anterior de Cesare Garboli —
publicado em 1965, na revista Paragone, e intitulado “Come leggere Dante”.
Abordando o contexto dessa grande discussdo, aponto uma pequena cronologia das
ideias de Pasolini em relagéo ao Discurso Indireto Livre e Dante logo a seguir

Pasolini ocupa-se, em seu primeiro artigo, em responder a certa veeméncia
de Garboli, quando este ultimo diz que Dante é, essencialmente, um prosador. Para
Pasolini, a posicdo de Dante € algo um pouco mais complexo do que a escolha entre o
dispositivo lirico ou o dispositivo prosaico. Algumas colocacbes de Garboli, no ensaio,
ddo o tom do que provoca a resposta de Pasolini. Diz Garboli: “E impossibile, per

quanti sforzi si facciamo, immaginare un Dante poeta, un Dante qualsiasi, al di fuori

9 Publicado, primeiramente, na revista italiana Paragone (ano XV, n. 190, em dezembro de 1965).



25

della sua vocazione di narratore d’oltretomba” (GARBOLIL p. 34, 1965). Ademais, em
sua contundéncia, Garboli caracteriza ainda o poema como “scandalosa fisionomia
‘antipoetica’ [...] in quanto ‘romanzo-etico-teologico-politico’” (GARBOLI, 1965, p. 9).

A posicdo teorica de Pasolini, assim, busca uma saida mais criativa e menos
enfatica para a compreensdo dos ambiguos dispositivos narrativos em Dante. A nogéo
de Discurso Indireto Livre ndo é muito bem acolhida naquele momento, ao ser aplicada
a Dante no ensaio pasoliniano. “La mala mimesis”, em seguida, expande as nogoes de
Pasolini outrora desenvolvidas no primeiro ensaio, e agora ele insiste em seu argumento
expandindo-o. Assim, em “A ma mimésis” (“La mala mimesis”)°, Pasolini (1982a)
explora novamente a ideia sobre Discurso Indireto Livre como dispositivo narrativo
definidor da obra de Dante, buscando entdo oferecer mais nexos, contornos e robustez a
seu argumento inicial.

O discurso direto, defende Pasolini, quando aplicado na Comédia, é sempre
um discurso indireto livre em potencial, diz o autor em “A ma mimésis”. Ele defende
outra vez, entdo, a no¢do de Discurso Indireto Livre na Comédia dizendo que este ndo
pode deixar de ter um fundamento sociologico, resultando na construcdo de
individualidades de sujeitos, e que seria impossivel reabilitar um discurso particular de
uma persona sem individualizar sua condicdo social (PASOLINI, 19823, p. 91), como
Dante faz.

Em Dante, portanto, os discursos diretos quase sempre se tratam de
discursos livres potenciais porque, dentro da rememoracédo de Dante, “as palavras que
os integram sdo as palavras tipicas das personagens evocadas” (PASOLINI, 1982a, p.
91). Com esse argumento, de certo modo, Pasolini antecipa aspectos do pensamento de
Bakhtin relacionados a polifonia e ao dialogismo. Ha como vincular ainda as ideias de
Pasolini a seguinte no¢do resumida de “plurilinguismo”, oferecida também por
Bakhtin®!:

o0 plurilingualismo introduzido no romance (quaisquer que sejam as formas

de sua introdugao) é o discurso de outrem na linguagem de outrem, que serve
para refratar a expressdo das intengdes do autor. A palavra desse discurso é

10 Este, por sua vez, é uma resposta de Pasolini a ensaio anterior, de Cesare Segre, publicado também na
revista Paragone, em dezembro de 1965, junto com aquele primeiro texto de Pasolini (em didlogo com
Garboli). Mais sobre o contexto das publicagdes — acerca de Dante, por parte de Pasolini — pode ser
encontrado no artigo “«La spaventosa unita del linguaggio di Dante». Plurilinguismo e monolinguismo
nella Commedia secondo Pasolini”, de Simone Invernizzi (2017).

11 Trata-se do subcapitulo “O plurilinguismo no romance” (2017, p. 107-133), no texto “O discurso do
romance”, se¢do do livro Questdes de literatura e de estética: a teoria do romance (2017), o qual voltara
a surgir como referéncia relevante para este trabalho.



26

uma palavra bivocal especial. Ela serve simultaneamente a dois locutores e
exprime ao mesmo tempo duas intencBes diferentes: a intengdo direta do
personagem que fala e a intencéo refrangida do autor (BAKHTIN, 2014, p.
127).

O romance, definido em termos de sua “bivocalidade”, assemelha-se
bastante a nocao que Pasolini desenvolve a partir da Comédia em relacdo a figura do
narrador — espécie de prosador dentro do discurso lirico, que conserva, por meio dessa
“prosa”, de tom médio, a propria fala particular das demais personagens com suas
particularidades linguisticas. Para Pasolini, o discurso indireto livre é o dispositivo que
permite a outrem conservar a sua voz dentro da narracdo de um primeiro sujeito (neste
caso, o Dante narrador).

Desse modo, para Pasolini, Dante se mostra como um grande autor
metamorfico, que absorve um “ronronar” de vozes e impressdes, inquietagdes e
reclamacdes de suas personagens, e essa opcao linguistica € o primeiro sintoma do que
Pasolini identifica como consciéncia social. Tal consciéncia parte de uma necessidade
estrutural de intercomunicacdo entre narrador e personagens. Destarte, a voz do
enunciador e a voz das personagens se contaminam em dialogos da Comédia, deixando
que sejam vistos os tracos distintivos dessas falas. Dante, de acordo com Pasolini, é um
prosador, ou mesmo um romancista, porque registra em seu texto as vozes individuais
das personagens, com caracteristicas préprias que as diferenciam da prépria identidade
do narrador, ainda que ele mesmo contenha todas as falas dentro de seu préprio relato.

Dante seria, por essa visdo, também o primeiro autor responsavel por uma
autoria impessoal na historia da literatura. Ou seja, ndo é Dante e ndo sdo personagens
historicas e contemporaneas suas que ali constam, mas uma rede de vozes que nasce
dessa interacdo entre os elementos. Em “A vontade de ser poeta de Dante”, Pasolini
(1982b) complementa esse pensamento: “O alargamento linguistico de Dante, devido ao
deslocamento do seu ponto de vista para cima — o universalismo teol6gico medieval —
ndo é apenas um alargamento do horizonte lexical e expressivo: mas, a0 mesmo tempo,
também social” (1982b, p. 81).

A percepcdo de Pasolini é a de que a Comedia apresentar-se-ia como uma
mescla de romance e poesia (PASOLINI, 1982b, p. 84), e Dante &, no texto, um reflexo
dessa mescla. Ele se define como a voz do escritor, mas também a do protagonista.
Enquanto escritor, ele representa um mundo metafisico — seus indices apontam para
fora, para além da dimenséo textual, para 0 mundo —, com todas as suas implicacfes

teoldgicas, sociais e culturais; mas, enquanto protagonista, é simplesmente aquele que



27

visita e atravessa um mundo de mortos.

Com esses apontamentos de Pasolini, € possivel destacar a abordagem que
Dante faz, como autor, de suas personagens: sua forma de estruturar esses dialogos é
algo que precede e antecipa 0 romance moderno. Tal compreensdo se torna ainda mais
relevante quando se considera que Pasolini percebe a poténcia da narratividade dantesca
ao intuir antes do tempo o que depois chegaria na Italia como o conceito de
“dialogismo” e o de “polifonia”, com Bakhtin.

Pela visdo de Pasolini, ndo ha como diferenciar poesia e prosa em Dante,
por sua obra ser um fluxo, uma espécie de discurso plurilinguista que também torna a
forma algo mdaltiplo. Nesse sentido, é interessante observar como a indistin¢do decisiva
entre prosa e poesia ndo € um impeditivo para se observar o recurso da narrativa
moderna na trama, bem como o fato de que a forma lirica dos versos nao
necessariamente exclui uma leitura romanesca.

De certo modo, na tensdo entre a obrigacgdo ritmica da rima e o sentido dos
fatos narrados, o resultado da obra de Dante adapta a forma lirica para uma légica
prosaica, ao projetar, no discurso do texto, os tracos da oralidade. Dante opera esse
processo com a assimilacdo do volgare na estrutura da poesia, o que abre a forma
poética a impregnacao dos tracos populares da prosa.

Penso entdo que a possibilidade de um romance dantesco na Comeédia ja
possa ser divisada por uma série de tracos que se espalham ao longo da estrutura da
obra, como as relagcbes entre vozes do narrador e das personagens, as diferentes
posicdes do peregrino e do narrador, a propria aventura de uma travessia em meio a uma
geografia cheia de percalcos que demandam peripécias e artificios de superacao, dentre
outros indices narrativos que relacionam continuamente entre si 0s aspectos do tempo e
do espaco.

Outro ponto digno de nota, pensando a possibilidade de um romance
dantesco, € esse aspecto das diferentes posicdes do narrador e do peregrino ao qual
acabo de aludir. Diante dessa dimensdo extradiegética, aquela de onde fala o narrador
escrevendo seu texto, percebe-se que a estrutura da Comédia opera uma espécie de
“multiplicacdo” desse sujeito representado por “Dante”, como comenta a pesquisadora
Julia Hartley em Reading Dante and Proust by analogy (2019), recuperando a divisao ja
tradicional entre essas personagens sob 0 nome de Dante:

Through extradiegetic comments in which the narrative voice addresses
either God, the Muses, or the reader, the Commedia also tells the story of its



28

own writing [...]. This has led Dante criticism to identify two Dantes: Dante
at the time of action, referred to as the “Pilgrim”, and Dante at the time of
narrative, who is the implied author of the poem, and is referred to as the
“Poet” (HARTLEY, 2019, p. 9).

A escolha de Hartley, contudo, é a de observar como esse sujeito ndo se
divide tdo precisamente entre essas duas pessoas tao apartadas; Hartley encara “Dante’s
‘I’ as the rethorical means by which to tie together a multifaceted subject” (2019, p. 11).
Esse sujeito multifacetado, sem divisdo estrita, misturado, a meu ver é um dos
elementos indispensaveis a andlise da narrativa da Comédia como algo que abraca a
subjetividade prépria do romance moderno, transformando essa subjetividade em um
elemento complexo do texto.

Diante desse cendrio tedrico introdutério, entre apontamentos de Felman,
Pasolini e Hartley, o que estou chamando de “romance”, aqui, pode ser ja identificado
como uma estrutura narrativa moderna (que se utiliza de um “eu” muito relevante para
0S constructos narrativos desse texto), texto amparado por uma arquitetura narrativa que
¢ reflexo do desejo pela escrita e da nogdo de romance enquanto projeto. Tanto o “eu”
quanto o seu desejo por escrever se refletem como categorias relevantes e se
manifestam ao longo da dupla jornada de travessia da Comédia: digo “dupla” porque ha
a jornada do peregrino, na dimensdo intradiegética, e também a jornada posterior, a da
propria “confeccdo” do texto, na dimensao extradiegética.

A jornada de Dante, que estrutura o texto em suas duas dimensdes (essa
jornada é tanto o objetivo da aventura na intradiegese, quanto a matéria da enunciacao
na extradiegese), permite que aproximemos o conceito de “jornada” ao de “movimento”
— seja em qual dimensdo Dante estiver. Afinal, é necessario atravessar — passar de um
ponto a outro, da selva oscura ao Inferno, por exemplo, e do projeto de escrita a
concretizacdo da obra quando terminada a jornada. Podemos, portanto, pensar em
romance também nos termos desse movimento, uma vez que o caminho tracado pelo
peregrino é 0 que produz a matéria da enunciacao, a qual s6 existe porque Dante se
move.

O movimento, como outra defini¢do basilar do romance dantesco, a meu
Ver, permite que enxerguemos a sua jornada como uma estrutura — palavra preciosa
para a identificacdo do romance, j& que a presenca de estrutura denota também a
arquitetura narrativa e o arranjo dos eventos que ddo um corpo substancial ao relato.
Esse movimento é o movimento de um desejo, acima de tudo: o desejo é o que projeta o

peregrino para a frente, que o desloca; €, também, aquilo que o leva a projetar uma



29

obra, desejada ao longo do percurso, para depois fazé-la nascer na dimensédo da escrita —
no nivel extradiegético.

Adiante, enfim, pretendo mostrar a existéncia de um debate histérico sobre a
possibilidade de se ler a Comedia como um romance, ou ler a sua estrutura (narrativa)
como algo tdo relevante quanto seus tragos liricos. Essa revisdo bibliografica busca
tracar panorama sobre a discussdo estrutural, a0 mesmo tempo em que pode ser

entendida, aqui, como uma espécie de “mapa” da questdo romanesca em Dante.



30

2 REVISAO BIBLIOGRAFICA: A COMEDIA E SUA ESTRUTURA

Quero aqui demonstrar que existe um debate prévio a esta tese, entre a
critica, sobre a possibilidade de a Comédia se comportar como um romance. Ou, de
maneira mais ampla, indico que existe um frutifero debate em curso, hd algumas
décadas, sobre os aspectos estruturais desse texto — aspectos que, consequentemente,
aproximam a Comédia de uma compreensdo mais profunda de seu carater narrativo.
Esse aspecto narrativo, muitas vezes, foi chamado de ‘“estrutura”; mas, sobre essa
estrutura, poucas vezes se aplicou, de modo sistematico, ferramentas de andlise
essencialmente estruturais (que s6 comecariam a se desenvolver de maneira mais
madura junto ao campo da Narratologia, mas este ainda € pouco presente da tradicao
critica dantesca). A Narratologia surge como um braco, uma ferramenta metodolégica
do Estruturalismo, formando-se — ou melhor, tendo seus limites designados de modo
mais preciso — a partir dos apontamentos inaugurais de Todorov em A gramética do
Decameron (1982), obra originalmente publicada em 19692,

Ali, Todorov (1982), ao buscar as “leis” que governariam, no ambito geral,
a composicdo de histdrias, pontua o seguinte sobre seu intuito com a sistematizagdo
dessas regras: “Nosso objetivo esta constituido pelas agdes tais como as organiza um
certo discurso chamado narrativa” (p. 10). Ele afirma isso para passar a tragar, entdo, a
sua hipotese metodoldgica: o reconhecimento de que a narrativa é regida por certas
relacbes entre as acOes, focando-se no que identifica como uma “sintaxe” entre as
proposices narrativas. Com isso, 0 autor quer demonstrar, por meio da analise
descritiva e a partir das tramas de Boccaccio, a existéncia ou possibilidade de existéncia
de uma gramatica universal do storytelling.

A Comédia, em sua condicdo de grande racconto, permite um tipo de
operacdo similar a proposta de Todorov, sendo possivel buscar certas leis e relacdes que
demonstram como ela funciona ou se movimenta — dai a aplicacdo de alguns recursos
narratoldgicos na andlise desta tese (sobretudo conceitos explorados por Genette e por
Barthes).

De modo geral, confiro maior relevancia as categorias narratologicas de

“tempo” e “espaco”, na analise, por entendé-las enquanto determinantes do movimento

12 Muito embora, diga-se de passagem, a questdo narrativa, ou narratoldgica, ndo seja nova — antes
mesmo de surgir como a elaborou Todorov, Platdo, na Republica, ja a mencionava, comegando a pensar,
também, o tépico dos géneros poéticos nessa obra.



31

da trama; com a ideia de “movimento”, defino a compreensdo do que seja a narrativa
romanesca em Dante. Esse movimento serd o fio condutor da andlise das estruturas
temporais e espaciais ao longo da travessia realizada especificamente no Inferno.

Tentativas de se identificar e descrever um Dante narrativo foram colocadas
em pratica anteriormente na histéria da critica. Buscando demonstra-las, é valido
recolher algumas informagoes a partir do ensaio de David Robey, intitulado “Literary
theory and critical practice in Italy: formalist, structuralist and semiotic approaches to
the Divine Comedy” (1985). O artigo em questdo oferece o panorama da trajetoria do
Estruturalismo na Italia aplicado a interpretagdo da obra de Dante. A critica comparativa
de Robey &, assim, um texto sintese de tudo o que fora feito na Italia, nesse sentido, até
aquele momento — mais precisamente, 1985, data de publicacao do artigo.

A década de 1970 é importante para a penetracdo do Estruturalismo na
critica da Italia; esta foi uma importacdo que se deu concomitantemente a chegada do
Formalismo — o que faz com que Robey considere a tudo isso como um s6 movimento
critico, no contexto italiano. Essa concomitancia de pensamentos tedricos gerou também
uma penetracdo tardia da critica estrutural entre os dantistas italianos, dado o
embacamento de limites metodoldgicos entre as duas teorias, ao chegarem ali.

Outros fatores concorreram, também, para o que pode ser visto como uma
impermeabilizacdo da critica dantesca quanto ao novo paradigma estrutural. Um fator
decisivo que motivou essa resisténcia foi a forte influéncia do idealismo da escola de
Benedetto Croce, que se constituia como visao bastante solidificada no meio académico,
quanto a interpretacdo da Comédia.

A critica de Benedetto Croce, com base em ideias como as de La poesia di
Dante (1921), é pautada no julgamento do valor estético — e, com o predominio da visao
crociana dentre a critica dantesca, viu-se também um dominio de seus principios
idealizadores no estudo da Comédia no século XX. Assim, com um conceito de poesia
que se dava como fendmeno mental, expresso por um autor, por meio de uma
manifestagdo fortemente atrelada a identificagdo de um “génio” criador, a analise de
Croce desprezava o que ndo fosse de atestado valor “poético”. Tal valor poético poderia
ser encontrado pelos criticos naqueles momentos de elevacdo da obra lirica enquanto
composicdo de poesia; consequentemente, essa tendéncia acabou sufocando o
reconhecimento do também produtivo “valor” da estrutura, tratando-se entdo a estrutura
como aquilo que era um excedente, um “rejeito”, e que desempenharia uma func¢do

subalterna ao simplesmente unir as partes importantes, sem contribuir necessariamente



32

para 0s momentos de sua elevacdo lirica.

Claudio Magris (2009), em ensaio refletindo sobre o romance e o seu papel
no mundo moderno, chega até mesmo a comentar especificamente sobre as implicacfes
de Croce a partir de seu desprezo pelo aspecto narrativo: “Certamente, Croce gostou de
alguns romances e soube interpreta-los, mas o romance permaneceu, fundamentalmente,
estranho a sua estética e a sua critica” (MAGRIS, 2009, p. 1013). A posi¢ao estético-
politica de Croce em relacdo ao estudo do romance, assim, acabou por se refletir de
maneira definidora no modo como a critica dantesca entendeu a obra do poeta.

E também Magris (2009) quem aponta, pensando a origem do romance € 0s

impactos da intelectualidade crociana na compreensdo dessa forma literaria:

0 romance nasce e cresce quando se desfaz a civilizagdo agraria e a ordem
feudal, espelho de estruturas perenes — ou ao menos de longuissima duracdo
— do ser, que sdo e permanecem as categorias essenciais da fantasia e do
gosto de Croce [...]. No plano politico, Croce exalta a burguesia, que
destruiu o classicismo agrério e criou e amou o romance, mas no plano
estético ele permanece completamente estranho e insensivel & “moderna
prosa do mundo” (MAGRIS, 2009, p. 1016).

Esse espirito poético — ainda de acordo com a visdo crociana, que dominou
a critica italiana — seria identificavel por meio de uma interpretacdo idealizante,
reproduzida como uma espécie de epifania na mente do critico. De acordo com Robey,
“Croce held that the good critic reproduced in his own mind the intuition originally in
the mind of the author, the written or spoken text serving merely as the stimulus to this
process of reproduction” (ROBEY, 1985, p. 74). Bastaria, entdo, para essa transmissao
“mistica” do fator poético apenas uma adequada preparagdo filologica por parte do
critico.

Assim, o que Croce identificou como as partes materiais do texto da
Comédia, a sua concretude — sua estrutura —, era encarado como um rejeito necessario
para se chegar a esséncia da poesia, superior a essa materialidade inicial. A missdo do
critico seria, em alguma medida, desprezar essa parte do material verbal, no momento
da interpretacdo, para buscar, entre as partes estruturais, 0s tracos superiores em que se
identificasse o real valor poético da obra.

A consequéncia dessa visdo idealista por exceléncia — Croce era um
herdeiro da filosofia hegeliana — foi uma critica que, durante certo tempo, prestou pouca
atencdo aos objetos ou mecanismos verbais pelos quais o efeito poético era concretizado
na estrutura da obra (ROBEY, 1985, p. 75). Tal dominio da visao crociana perdurou até

a década de 1960, aproximadamente.



33

Robey (1985) faz notar ainda que, mesmo com a dificuldade em se conceber
uma visao voltada para a questdo da estrutura, a mengdo a “estrutura” das obras, nas
analises de ideologia crociana, ndo estava ausente no discurso da época:

questions of form and structure are not, of course, exclusively the province of
structuralism. It is true that for Croce, as we have seen, such matters were of
no interest at all; he does use the term struttura in connection with the Divine
Comedy, but in a very special sense: it stands for the poetically inert passages

of the poem which only serve to string together the moments of lyrical
inspiration [...] (ROBEY, 1985, p. 75).

Como se percebe, mesmo que a identificada “estrutura” fosse considerada
algo inerte, de pouco valor hermenéutico, ainda assim o seu reconhecimento estava ali
presente. O que quero dizer é que o reconhecimento da estrutura arquitetdnica do
racconto na Comédia ndo poderia ser ignorado nem mesmo pela critica que partia do
principio de que aquele elemento, embora presente, ndo tinha valor poético. A situacdo
da critica italiana comeca a adquirir novos tracos a partir de um determinado ponto do
século XX, como aponta também Robey (1985):

From the post-war years onwards a major influence on the study of the
Comedy has been the work of Auerbach and Spitzer, both of whom made
important contributions to Dante scholarship in the 1940s and 1950s [...].

An approach of this sort characterized a number of studies on the Comedy

from the 1940s onwards, and continues to characterize a great deal of Dante
criticism in the present day (ROBEY, 1985, p. 75-76).

Creio que esses apontamentos de Robey (1985) ressaltem, de certo modo, a
nao exclusividade da identificacio de uma “estrutura” aos estudos estruturalistas;
todavia, 0 autor assinala ainda que as questdes concernentes a essa estrutura ndo eram as
de interesse para a critica predominante. Além disso, percebe-se que, mesmo com a
chegada de uma critica mais sensivel as dindmicas da estrutura da Comédia, essa critica
era ainda pautada em fortes ideais atrelados a no¢do de valor estético.

A partir do pos-guerra, o paradigma de influéncia predominante passa a ser
disputado por nomes como os de Auerbach e de Spitzer. Esses nomes — junto aos de
Luigi Malagoli, Mario Fubini e Benvenutto Terracini, por exemplo — sdo o0s
responsaveis pela mudanga na critica de Dante, a partir da década de 1940, o que
continuaria a reverberar nos estudos italianos até os anos 1980. Esse approach novo a
obra dantesca diz respeito a uma critica que, como as de Erich Auerbach e Leo

Spitzer'®, mesclava os interesses tedricos idealistas — herdados de Croce —, ainda muito

13 De acordo com Robey (1985) e como os cita em seu artigo, os trabalhos de referéncia desses autores



34

fortes na interpretacdo da Comedia, & analise prética da obra, que se aproximava da
observagao da estrutura.

Nesse contexto, na década de 1940, mesmo com as renovacles
metodologicas nos estudos dantescos, ainda assim ha defasagem das analises estruturais
nos estudos de Dante. Publicado ao fim da década de 1940, Literatura Europeia e ldade
Média Latina, por exemplo, de Ernst Curtius, apontava no contexto alemd uma
prevaléncia de certa metalinguagem valorativa, uma vez que 0s comentadores da
Comédia “raramente analisam os seus principios estruturais”, ocupados em fazer
“comentarios explicativos” e “apreciagdes estéticas”, quando seria justamente a analise
estrutural, segundo Curtius, 0 que permitiria “apreciar a concep¢ao artistica de Dante”
(CURTIUS, 1979, p. 385).

Os trabalhos de Luigi Malagoli, Mario Fubini e Benvenuto Terracini, na
Itdlia, operaram uma mudanca mais forte na critica, mas, em relacdo a critica anterior,
diferiam muito mais na questdo do método do que propriamente na questdo do principio
norteador da analise. O que significa dizer, portanto, que esses também mantiveram
como aspecto importante, e mesmo fundamental, a questdo da producdo de um juizo
estético com base no valor lirico (ROBEY, 1985, p. 76).

Resta perguntar, afinal, o que uma abordagem mais estrutural poderia
garantir aos estudos dantescos, sobretudo se essa abordagem da Comédia ndo tivesse
enfrentado tdo forte oposicdo baseada nos dogmas da tradicdo critica. Com o que pode
ser uma resposta a essa consideracdo, Robey (1985) apela a um argumento interessante:
“[...] formalism, structuralism and semiotics challenge the traditional treatment of the
Comedy, and hold out the possibility of remedying its deficiencies through a more
extensive consideration of the poem’s specifically literary properties” (ROBEY, 1985,
p. 73). Ao fim do artigo, o critico complementa a ideia, fazendo notar as contribui¢bes
dos estudos estruturais apontando aquilo que se pode alcangar com o empreendimento
de uma analise dos mecanismos da Comeédia: “a much better sense of the specific
properties of the Comedy and particularly of the density and originality of its language —
a much better sense, for instance, than the Crocean stylisticians were ever able to
provide” (ROBEY, 1985, p. 98-99).

sdo: “E. Auerbarch, Mimesis (Princeton, NJ, 1971), pp. 174-202; Literary Language and Its Public in
Late Latin Antiquity and in the Middle Ages (London, 1965), pp. 181-234 (first published in German in
1946 and 1958 respectively). L. Spitzer, ‘Speech and Language in Inferno XIII’, Modern Language
Notes, 59 (1944), 83-8; ‘The Addresses to the Reader in the Comedy’, Italica, 32 (1955), 143-65”
(ROBEY, 1985, p. 110).



35

Ressalto outra vez que o ponto de partida crociano ndo deve ser, de modo
algum, descartado em relagdo a trajetéria estruturalista de andlise da Comédia.
Tomando-se a contribuicdo de Croce como ponto inicial para a analise da estrutura
dantesca, o autor, ao distinguir os aspectos “poesia” e “estrutura”, de certa forma
também faz com que passe a ser relevante o reconhecimento da presenga de uma
estrutura.

H& cem anos, portanto, uma visdao hegeménica dentre a critica italiana
serviu ndo apenas para ressaltar o valor lirico da obra de Dante, mas também para trazer
a tona em relacdo a essa obra o que pode ser identificado como arquetipico da estrutura
narrativa.

Apbs a Il Guerra Mundial, com o boom do Estruturalismo no pensamento
académico, o idealismo de Croce acaba cedendo, via teoria marxista, 0 seu lugar a uma
maior consideracdo das estruturas, em geral, para as analises literarias — o que da
margem & sistematizacdo da Narratologia, por Todorov, ao final da década de 60. Com
Gramscil4, na Italia, os marxistas operam uma retomada da narrativa e da estrutura
dantescas, o que é possivel gracas a uma posicdo de embate em relacdo a tradicdo critica
de entdo. Para as pesquisas estruturalistas, alcanga-se uma situagdo mais “confortavel”,
entre as décadas de 1960 a 1980.

Considerando a mudanca gradual vivida pela critica no cenario dantiano, no
ano de 1965, o nome de D’Arco Silvio Avalle se destaca, na Itadlia, como um dos
primeiros tedricos a fornecer contribuicbes substanciais a critica estruturalista,
ressaltando-se a analise que ele opera de um poema de Montale, “Gli orecchini”,
mencionado ainda por Robey em sua recuperacdo de fortuna critica (ROBEY, 1985, p.
79). Outros nomes, além de D’Arco Silvio Avalle, surgem entre pontos de convergéncia
e divergéncia, todos eles de grande contribui¢do a guinada estruturalista, tais quais 0s
franceses Roland Barthes, Philippe Sollers, Jacques Geminasca, bem como Umberto
Eco, Angelo Jacomuzzi, Giorgio Barberi Squarotti, Ignazio Baldelli, Gian Luigi
Beccaria, Edoardo Sanguineti e Gianfranco Contini. Quanto a Contini, Robey (1985)

sublinha algumas importantes contribui¢des do critico ao estudo da Comédia:

14 Em relag@o a Croce, sua defini¢ao de poesia é a de “[...] pura beleza, que se expressa na fusido de
sentimento e imagem: imagens abstratas, atemporais, completamente distintas e expurgadas de qualquer
elemento reflexivo-racional, definido por Croce como ‘estrutural’ e, por isso, ndo poético” (BRUNELLO,
2018, p. 4). O comentario se da em contraste com a abordagem de Gramsci, ao interpretar o canto X do
Inferno, em visdo anticrociana, focando-se na “tarefa estruturante” da propria forma e refletindo sobre as
produgcdes literarias em contato com seu aspecto cultural (BRUNELLO, 2018).



36

the notion of the radically innovative character of the Comedy’s language and
style, its ‘uncontainable experimentality’, a quality which Contini associated
with the idea of plurilinguismo, Dante’s exceptional mixture of different
kinds of language and different levels of style [...], a wide variety of
rhythmical and syntactic repetitions in the poem’s language, verbal structures
which are not directly related to subject-matter, but which reproduced
themselves at intervals regardless of what is being said; such structures
indicate, according to Contini, the ‘intensity of purely formal values’ in
Dante’s way of writing, a ‘preponderance’, in structuralism terms, ‘of the
signifier over the signified (ROBEY, 1985, p. 91).

Com Contini, o estudo da Comédia abriu-se a seu material linguistico, a
dimensdo das palavras e as implicacBes dessas observacdes no tecido narrativo. Para
além disso, ¢ interessante notar que os estudos sobre o “plurilinguismo” dantesco
comecam justamente a partir dos anos 50-60, alavancados pelos apontamentos de
Contini, seguindo até hoje como uma das vias de estudo mais exploradas em relacéo a
Comedia.

Robey (1985) nédo deixa de indicar o que para ele séo as muitas limitagdes
da andlise estrutural, por outro lado (0 que se dava até a época de escrita do artigo, na
década de 1980). O critico ressalta a frugalidade de estudos, na Italia, que tenham
aplicado organizada e sistematicamente os principios estruturais praticos a analise.

Passo agora ao exame mais minucioso de alguns textos que amparam a
leitura da narrativa da Comédia como algo que privilegia a estrutura de composicdo do
texto. Dialogo entdo com Il realismo di Dante (1966), de Edoardo Sanguineti; Modelli
semiologici nella Commedia di Dante (1975), de D’Arco Silvio Avalle; The secular
scripture: a study of the structure of romance®® (1976), de Northrop Frye; e Tempo e
azione nell’«Orlando Furioso»'® (2016), de Marco Praloran. Depois, lido com ensaios
de dois compéndios — The Cambridge companion (2019) e Bibliologia e critica
dantesca (1997) —, focados em apontar aspectos estruturais tanto de Vida nova quanto
da Comédia. Por fim, ap6s a excursdo a esses tedricos e as duas coletaneas
mencionadas, as trés Ultimas vozes abordadas nesta revisao bibliografica serdo Lukacs,
Freccero e Bakhtin.

Os textos de Sanguineti e de Avalle configuram-se como 0s primeiros a
apontarem uma sistematica leitura da narrativa da Comédia. As obras se aproximam

entre si também quanto a data de publicacdo — indicativas do pensamento nascido ao

15 O objetivo desta obra de Frye ndo é comentar especificamente a obra de Dante, mas ele a usa como
modelo de diversos topoi romanescos identificados no estudo.

16 Essa obra serd mencionada como um modelo do tipo de leitura narratoldgica ou estruturalista que pode
ser empregada mesmo em relagdo a uma obra em versos.



37

longo da década de 1970.

A obra de Frye, afastando-se do contexto italiano, aproxima-se do estudo da
narrativa e do romance em suas formas populares originarias. Nao ha, em Frye (1976), a
especificidade do tratamento da Comédia, contudo, o texto dantesco é uma constante no
corpus de analise das narrativas cotejadas por Frye no livro em questdo.

Por sua vez, o livro de Praloran, Tempo e azione nell '« Orlando Furioso»
(2011), confere ao poema de Ariosto um tratamento muito similar ao que, em certo
sentido, pretendo dedicar a Dante, na intencdo de se interpretar um texto lirico a luz de
ferramentas narratologicas. A obra acrescenta-se a revisdo bibliogréfica de maneira
também metodoldgica, no sentido de apontar caminhos, em termos de analise narrativa,
para Se percorrer ao se examinar um poema de tradi¢do épica com desmembramentos
gue desdguam na narrativa moderna.

Poderiamos dizer que Ariosto aproxima a lingua da poesia a lingua da prosa,
compondo um objeto literdrio de face dupla, que encara ambos os lados da tradigdo
vinculada a arte de narrar. O gesto que une poesia e prosa € alcancado por uma espécie
de “discurso médio”, nem cOmico, nem tragico, que, ainda antes da modernidade,
antecipa um dos recursos tidos essencialmente como modernos na literatura — o do
discurso indireto livre.

Nesse sentido, vale relembrar os apontamentos de Pasolini. Praloran
identifica em Ariosto uma das primeiras manifestacdes do dispositivo narrativo que
Pasolini atribuira a Dante como invencdo deste Gltimo. Pela analise de Praloran, Ariosto
é também um dos nomes que desenvolve essa espécie de embrido do discurso indireto
livre antes da modernidade!’. Esse discurso, tragcado por meio da diccio média — aquela
que é atravessada por aspectos verbais de cunho socioldgico, com falas de personagens
de tracos tipicamente dialetais e linguisticamente distinguiveis —, é também uma feicédo
do mecanismo que Pasolini identifica na composicdo da Comédia de Dante, como ja
apontado.

Para além de tais obras de Sanguinetti, Avalle, Frye e Praloran, cito ainda

17 J4 estd na epopeia o reconhecimento de dois tipos de discurso, o direto e o indireto: “A epopeia [...]
sempre apresenta, para os antigos tedricos, uma mescla de narrativa e discursos diretos, o que, de fato, se
vé€ nas epopeias gregas e latinas que chegaram até n6s” (VASCONCELLOS, 2014, p. 15). Alguns criticos
apontam ainda o fato de que a Eneida langaria mao de um “estilo subjetivo” em que a objetividade do
narrador virgiliano, as vezes, se vé impregnada de pessoalidade, absorvendo sentimentos, visfes e
julgamentos de personagens, o que colocaria o autor latino também no rol dos que “anteciparam” o
Discurso Indireto Livre (VASCONCELLOS, 2014, p. 104). Mesmo assim, uma possivel inovacdo de
Dante, de acordo com Pasolini, ainda teria sido a individualizagdo extrema das vozes dentro de seu
discurso de narrador, misturando-se a sua propria individuacéo autoral.



38

outras obras e artigos esparsos, que orbitam ao redor dessa critica principal. Ademais, a
segunda etapa dessa revisdo bibliogréfica é formada pelo comentario acerca de dois
compéndios contemporaneos importantes na critica dantesca, publicados em contexto
recente, e que ddo conta de averiguar a situacdo dos estudos da narrativa em Dante no
momento atual — uma obra se debruga sobre a Vida nova e a outra coletanea sobre
possibilidades narratol6gicas na Comédia. Tratam-se de Bibliologia e critica dantesca
(volume segundo, com organizacdo de Vicenzo de Gregorio), de 1997; e The
Cambridge companion to Dante’s Commedia (editado por Zygmunt G. Baranski e
Simon Gilson), de 2019. Em relagdo a essas obras, lido aqui com alguns textos em
especifico.

De Bibliologia e critica dantesca (1997), tomo “Notizie sulla Vita Nuova”,
de Mario Pazzaglia, junto a “Per una lettura romanzesca della Vita Nuova”, de
Michelangelo Picone, que contribuem para um olhar & obra de Dante anterior a
Comédia. The Cambridge companion (2019), volume mais recente, € dedicado
exclusivamente & Comédia.

The Cambridge companion (2019) traz um bloco inicial de ensaios muito
pertinentes ao tragcarem um panorama da narratologia dantesca atual e de suas
possibilidades de analise. Esse conjunto inicial de textos é formado especificamente por
“Narrative structure” (2019), de Lino Pertile; “Dante Alighieri, Dante-poet, Dante-
character” (2019), de Giuseppe Ledda; “Characterization”, de Laurence E. Hooper; e
“Moral structure” (2019), de George Corbett. A minha discussdo do momento,
comentarei especificamente o titulo de Lino Pertile — texto que atua como uma visdo
panoramica sobre a estrutura integral da Comédia.

Partindo, agora, a analise das contribui¢cbes mencionadas, a obra de Edoardo
Sanguineti, Il realismo di Dante, explicita a proposta de leitura estrutural de alguns
cantos da Comédia, apontando tragos inventivos de Dante: “L’atualita di Dante puo
verificarsi, ai giorni nostri, in proporzione diretta al suo eventuale realismo”
(SANGUINETI, 1966, p. 4). O autor vai colocar grande énfase sobre 0 modo como
Dante constréi um realismo romanesco, através de seu mimetismo presente na Comédia.
Na década de 1960, portanto, Sanguineti propunha-se, na contraméo da heranca de
Croce, a lancar um olhar sobre a estrutura de Dante e buscar o seu “realismo”, categoria
vinculada as formas romanescas de narrativa.

O autor chega a declarar: “Se Dante ha da essere realista, com tutto il

naturale contorno ideologico e narrativo [...], per dichiare adesso la cosa nel modo piu



39

provocante possibile, dovremmo poterlo leggere come se fosse Balzac”
(SANGUINETI, 1966, p. 20). Na mesma passagem em que clama pela possibilidade de
se poder vislumbrar a Comédia como um romance balzaquiano, designa também o seu
proprio ensaio como um “scandaloso esperimento”, o que expde, hoje, para nos, o grau
exato de arrojamento da leitura a que se propunha Sanguineti naquele momento. N&o
deve ser ignorada a importante comparacéo entre 0 nome de Dante ao tipo de obra que
um Balzac, romancista, produziu.

Sanguineti alia as no¢des de realismo, estrutura e linguagem, propondo-se a
“refrescar” a propria nocao de “realismo”. Diz ainda, acerca de seu método nos ensaios:
“La forza realistica di una scrittura non si pu6¢ misurare che misurando tale scrittura, e
cio¢ um orizzonte di linguaggio” (SANGUINETI, 1966, p. 5). Sua empreitada, portanto,
vai ao encontro da estrutura que se manifestaria por meio da linguagem. Nao ha como,
na visdo de Sanguineti, produzir poesia sem dizer palavras — e, portanto, dizer coisas. E
com essa régua que sua critica se propde a “ativar” a visdo sobre o realismo em Dante:
“[...] dire parola, in poesia, ¢ dire cose. La quantita di realta, pertanto, che la Commedia
abbraccia, €, in senso assoluto, e a verifica linguistica data per eseguita, tale da poter
soddisfare ogni piu difficile e ardimentosa richiesta” (SANGUINETI, 1966, p. 7).
Visualizando possibilidades de descrever esse realismo mimético, de definir o signo
dantesco como algo esponjoso, que absorve a substancia das coisas que as palavras
querem representar, Sanguineti parece entender o caminho que a Comédia traca rumo a
uma concretude romanesca.

A linguagem da Comédia se adere a busca por representar as coisas e
concretiza a sua existéncia na narrativa, o que se diferencia da atitude de uma inspiracédo
lirica, de emocdo abstrata, da poesia. Até mesmo se retomarmos a questdo do Discurso
Indireto Livre, visualizada por Pasolini, temos ai uma possibilidade de perceber que
uma categoria tanto linguistica quanto literaria, a do discurso, é usada para concretizar o
mundo romanesco por meio de palavras. Sanguinetti ainda aproxima os fatores
“narrativa” e “sociedade”, e ndo deixa também de ver o realismo que atribui a Dante
como algo préximo a constru¢do de um romance teoldgico e politico:

[...] la Divina Commedia € precisamente questo, um romanzo teologico-
politico, il quale esige, proprio per essere compresso nel suo valore di poesia,
non uma lettura lirica, ma una lettura narrativa. E soltanto cosi, come

romanzo, la Divina Commedia € restituibile al suo autentico significato
espressivo e ideologico, al suo senso profetico (SANGUINETI, 1996, p. 18).

Em sua analise, a0 mesmo tempo em que Sanguineti ressalta o carater



40

romanesco da obra, quer também contrapor-se a uma critica romantica e burguesa, a
qual associa a tradicdo crociana. Sua metodologia, para detectar as formas de realismo
dantesco, se estabelece por meio da anlise de dois episddios da Comédia: o de Ulisses
e o de Francesca.

Defendendo entdo a Comédia como uma espécie de “romance historico”, o
autor cita Auerbach, que intitularia tanto Ulisses quanto Francesca como “figuras”, e
opta, por sua vez, pela categoria de “exemplum”. A troca dos termos parece respeitar um
panorama historico da literatura medieval; mas, para aléem disso, o enquadramento das
personagens como exempla confere maior significancia ao gesto de identifica-las
enguanto elementos textuais.

Sanguineti (1996, p. 26) expbe o exemplum como um género do qual
procede, laicizando-se, “la novela mediolatina e volgare, sino al Boccaccio medesimo, e
anzi con il Boccaccio in prima fila [...], a conferma piena della narrativita intrinseca al
dettato dantesco”. Sendo Ulisses e Francesca exempla, essas personagens, entao,
encarnam luxuaria e fraude, e o proximo passo de Sanguineti, olhando para essas duas
personagens da Comédia, ¢ apontar que “il personaggio essenziale del roman bourgeois
[...], Peroe problematico, 1’ha inventato 1’Alighieri” (SANGUINETI, 1966, p. 26). E
imensa uma atribuicdo tal a poesia dantesca — a invencao do herdi problemético, do
romance burgués.

Sanguineti ndo busca precisamente o elogio a esse elemento burgués da
narrativa, mas sim a aproximacao entre diferentes tipos de realismos romanescos na
construgédo de personagens. Ainda sem se desvencilhar de Ulisses e de Francesca, e do
trato realista da obra, o autor compara o Dante da Comeédia a Ulisses: “[...] Ulisse, il
doppo, in negativo, di Dante medesimo: quel doppio naufragante alle rive del paradiso
terrestre, da cui Dante, pervenuto per altra via, aspra e forte, contempla le acque di um
oceano [...]” (SANGUINETI, 1966, p. 27-28). E apenas por abrir mio da visdo
mitologica romantico-burguesa, contra a qual se coloca, que o critico pode ver Ulisses
como um herdi burgués em ruina, e ndo como o triunfo da inteligéncia humana.

Seguindo a mesma todnica, ha a visdo que recai sobre Francesca, a qual,
também, veste-se de realismo: “[...] E riconoscera del pari, in Francesca, uma Bovary
del Duecento, che sogna i baci di Lancillotto, e fruisce, in tragica riduzione, degli
abbracciamenti del cognato, cercando di procurarsi, a colpi di anafora, ’alibi dello
stilnovismo piu ortodosso: «amor ch’al com gentil ratto s’apprende»” (SANGUINETI,

1966, p. 28). Segundo o autor, Francesca demonstra como se da o erotismo medieval,



41

“dalla sorgente cortese alla foce borghese” (SANGUINETI, 1966, p. 28), inclusive no
sentido de “destruir” o fator “angelical” do amor de uma dama.

Dante faz histdria, um certo tipo de historia, com a linguagem e o registro
poético — e é interessante perceber que a forca dessa obra ndo pode ser reduzida,
simplesmente, a seus tracos liricos, nem simplesmente ao registro dos fatos da cronica
historica. O seu grau de ‘“historicismo”, ou mesmo de “realismo”, ndo ¢ concebido
como um fato extraliterario, mas sim como um fato de linguagem. Os fatos de sua
linguagem ndo sdo como setas que apontam para fora, metafisicamente, mas para
dentro. ExpGe-se, assim, uma historicidade estilistica, uma densidade da palavra, € o
que se pode concluir dos apontamentos de Edoardo Sanguineti (1966).

De passagem, faco notar que, nos anos compreendidos entre 1970 e 1980,
hd ainda outras contribuicbes importantes para a leitura da estrutura narrativa da
Comédia, ainda que a maioria dos textos dedique-se a analise de alguns episodios e
passagens isolados. De dentro deste universo, pode ser mencionado René Girard, no
texto “The mimetic desire of Paolo and Francesca”, publicado em To double business
bound: essays on literature, mimesis, and anthropology (1978). No ensaio, Girard
identifica alguns parametros pelos quais o episodio de Francesca foi lido ao longo do
tempo, leitura em muito influenciada por uma visdo construida pelo Romantismo:
“Romanticism turns The Divine Comedy into a new novel of chivalry” (p. 3), diz o
critico. A aproximag¢do do episoddio de Francesca a estrutura da “novela de cavalaria”
termina por fazer saltar aos olhos do leitor as possibilidades narrativas do episodio.

Girard explora algumas dessas possibilidades, fazendo com que se perceba
ainda outros paradigmas narrativos extraiveis do texto. Um desses paradigmas é a ideia
de conversao, que Girard define como algo de grande influéncia sobre a mentalidade de
outros grandes romancistas — gesto que acaba aproximando a Comédia de Dante a
criacdo romanesca desses autores. O “Dantean archetype” (1978, p. 6), o modelo
dantiano de ‘“‘conversdo”, estaria presente em autores como Flaubert, Stendhal,
Cervantes, Dostoiévski, Proust, ainda que esses autores apresentem motivagdes
filosoficas e estéticas diversas das de Dante.

Um tal arquétipo, que reine obras aparentemente dispares, pode ser descrito
como uma espécie de bindbmio que envolve degradacdo-purificacdo, a que a mao do
autor submete a vida de seus her6is; no processo da narrativa, a moda de Dante,
mergulha-se entdo um herdi em meio a uma realidade infernal e, nesse gesto,

degradacao e purificagdo geram uma espécie de “conversao” de um destino.



42

Girard (1978) afirma ndo ser sua intencdo cristianizar certos novelistas (p.
5), mas sim demonstrar a propria jornada narrativa de her6is com o reconhecimento de
sua degradacdo. Girard (1978) também aproxima os romancistas a escrita de Dante ao
comentar o aspecto ‘“consciente de si”, que surge em certas obras importantes da
literatura moderna, e que acaba por se tornar fator bastante relevante para a
compreensdo da Comédia enquanto uma obra fundadora da voz ocidental da narrativa
moderna: “Cervantes and Dante discover within the world of literature a whole territory
of awareness that includes Shakespeare’s ‘play within a play’ and Gide’s mise en
abyme”, aponta Girard (1978, p. 3).

Avancando rumo a década de 1980, temos Il romanzo teologico: sondaggi
sulla ‘Commedia’ di Dante, de Vittorio Russo (1984). A obra configura-se como uma
coletanea de quatro estudos gerais e trés outras leituras de cantos especificos (a saber,
Inf. XXII, Purg. XXIII e Par. XIX), e seu titulo sinaliza para um termo retirado de
Croce, ao chamar a Comédia de romance teoldgico. Nas palavras de Peter Armour
(1986), ao comentar a obra de Russo, entdo recentemente langada, o titulo do livro era
uma tentativa de adotar um senso diverso daquele outrora pretendido por Croce, ao
rebaixar o que seria a “estrutura” da Comédia. Mas, para Armour, ao contrario do que
fora pretendido, o resultado do texto de Russo talvez tenha conservado ainda algo de
muito parecido com as ideias de Croce:

the phrase, ‘theological novel’, which for Croce expressed a conception of
the poem’s structure as opposed to its ‘poesia’, is here to be interpreted, more
or less, as ‘ideological narrative (or fabula)’, an even less precise formula on
which to base an attempt to identify the relationship between the poem’s

ethical, political, and theological messages, its structural inventiveness, and
its style (ARMOUR, 1986, p. 217).

As criticas a Russo se dirigem ainda ao tratamento sobre o conceito de
“figura”, pautado por Auerbach, sem que Russo explore, de fato, os modelos dispostos a

sua analise, na segunda parte do livro, dedicada as leituras especificas:

[...] he does not grasp or exploit the fundamental figural model which is
there proposed. This is a pity, because one does not have to accept all the
conclusions of Auerbach [...], to perceive that the theory of Dante’s ‘figural
realism’, in the strict sense of the word ‘figural’ and viewed in the context of
the Epistle to Can Grande, might be and extremely promising starting-point
for a study of the Commedia as fabula, as narrative, or even as novel
(ARMOUR, 1986, p. 217).

E vélido ainda mencionar que o texto de Russo se agrega a uma tradi¢ao
interpretativa de Dante, que pode ser enxergada em textos como os de Bakhtin e de



43

Lukacs, que veem em Dante uma ponte entre 0 mundo classico e 0 mundo moderno,
entre o género épico e 0 género romanesco. O argumento principal da primeira parte do
livro de Russo (1984) é o de que o poema dantesco ocupa uma posi¢do importante,
historica, na transicdo da épica para o que se pode identificar como o género narrativo
da Modernidade.

Quanto as leituras de Bakhtin e de Lukéacs, ao colocarem o poema de Dante
na confluéncia entre dois diferentes modelos de pensamento filoséfico e narrativo,
voltarei a analise desses postulados ao fim do capitulo, de modo a introduzir, ao mesmo
tempo, a discussdo sobre o género romanesco, junto com suas possibilidades de
vinculagdo a Dante.

Chego, enfim, ao exame mais detido das importantes contribuic6es tedricas
de Avalle (1975) em Modelli semiologici nella Commedia di Dante. Para introduzir
esse estudo, é pertinente retomar alguns outros apontamentos de David Robey (1985),
tomando como base aquilo que Robey considera um aspecto “em falta” no livro de
Avalle (em relacdo a propria promessa de entregar uma plena leitura da Comédia
baseada em modelos semioldgicos). David Robey (1985) avalia que a obra do critico
italiano em questao se ocupa sobremaneira com o conceito de “fun¢do”, sem conseguir,
com rigor, explorar os “modelos semiologicos” e sem materializar efetivamente um
estudo da estrutura, embora seja Avalle, na Italia, um dos pioneiros na ampliacdo da
critica literaria estrutural:

the insistence on function was a characteristic feature of Italian structuralism
in the 1960; for Avalle, indeed, the terms ‘funzionale’ and ‘strutturale’ are
virtually interchangeable. The function approach meant a focus on how
structures work, what they contribute to the whole in terms of meaning and
effect. For most Italian structuralists this was a question of specific features

in individual works, not, as in Jakobson’s poetic theory, of universal
propoerties of poetic language. (ROBEY, 1985, p. 80).

As reservas de Robey (1985) dizem respeito a uma apropriacdo tedrica
ligeiramente equivocada em relacdo a uma nocdo global de “fun¢do”, a partir dos
apontamentos de Propp e seus pares. Robey (1985) aponta aquilo que considera uma

falha na critica de Avalle, considerando a sua proposta e o seu resultado:

there is in fact something of a gap between the general conceptual framework
Avalle proposes and his detailed arguments on the subject of the Comedy's
literary code. The conceptual framework is that of a narrative ‘grammar’
made up of ‘motifs’ and ‘functions’; the status of the functions, Avalle
suggests, is parallel to that phonemes in natural language, groups of functions
conveying narrative meaning in the form of motifs, in the same way as
groups of phonemes carry meaning in the form of words. This linguistic



44

analogy, characteristic of ‘classical’ French structuralism, might lead us to
expect an analysis of a highly abstract, universalizing kind, in the style of
Lévi-Strausss; but Avalle's study simply points to a series of more or less
formal analogies between the episodes of Paolo and Francesca and of Ulysses
in Inferno, and earlier medieval narrative texts, respectively parts of the
Arthurian cycle and two Alexander romances [...]. The practical analysis it
produces remains substantially within the limits of the traditional literary-
historical study of the poem (ROBEY, 1985, p. 96).

De fato, como apontam os trechos de Robey, o livro de Avalle (1975)
dedica-se grandemente ao resgate de conceitos como o da categoria “func¢do”, sem
necessariamente expor seu pleno funcionamento na narrativa dantesca, culminando
entdo no apontamento de modelos literarios de cunho histérico. Entretanto, ainda que
Avalle (1975) néo entregue plenamente uma tipologia de signos culturais de aplicagédo
literaria, a sua perspectiva semioldgica identifica fatores muito pertinentes a abordagem
narratoldgica da Comédia. Avalle (1975) inicia sua obra discorrendo sobre a nocao de
sistema e, sob perspectiva formalista, fala acerca dos “materiais” ¢ das combinag¢des em
que eles se organizam a fim de formar as obras:

i materiali preesistono alla elaborazione delle singole opere e comprendono
elementi disparati, appartenenti sia al piano “contenuto” sia al piano della
“forma” [...].

Questi materiali comprendono non solo parole, suoni, combinazioni varie di
elementi verbale, ecc., ma anche personaggi, motivi letterari, immagini, temi

poetici, o anche idee filosofiche, contenuti ideologici e cosi via (AVALLE,
1975, p. 12-13).

Em Modelli semiologici nella Commedia di Dante (1975), a analise da obra
dantesca demora, efetivamente, a surgir no horizonte. Parece necessario, antes,
sistematizar todos os conceitos e categorias de analise, a fim de também apresentar ao
leitor o arcabouco tedrico do Formalismo. Segue o autor, portanto, a delimitar seus
conceitos tedricos: “Il macrossegno narrativo ¢ un segno complesso articolato in un
certo numero di ‘parti componente’ o ‘unita narrativa’ (qui aventi funzione di
‘significante’) attraverso le quali si esplicita un ‘motivo’ (con valore di ‘significato’)”
(AVALLE, 1975, p. 20). Ele apresenta entdo como tipicos 0s casos em que se

(131

comportam como “motivos” as sequéncias “ ‘hybris-némesis’ (oggi ‘delitto e castigo’)”
e “‘contes d’adultéres’ medievali, ambedue, fra 1'altro, basati sul tema della ‘follia’, che
e quanto dire, nel lessico del medioevo, della infrazione di un divieto (o tabu), oppure
ancora dell’‘eta dell'oro”” (AVALLE, 1975, p. 20). Sdo esses mesmos alguns dos
motivos que Avalle (1975) levantara em sua anélise da Comédia.

Considerando uma tradicdo folclorica, o autor se apoia ainda em

apontamentos de Frye para examinar os signos culturais de aplicagdo literaria. Avalle



45

descreve as contribuigdes de Frye como um tipo de “antropologia letteraria”,
interessada no modo pelo qual “la letteratura viene informata da categorie preletterarie
quali il rituale, il mito, il folk tale” (AVALLE, 1975, p. 21). Encontramo-nos entao no
reduto dos signos culturais, que estabelecem um certo padrdo de producéo em literatura.
A passagem do mitico ao literdrio € um processo de transformacdo de categorias de
pensamento (AVALLE, 1975, p. 21), o que nos coloca diante de valores que se
transformam em sistemas narrativos. A nocao de sistema pode ser lida na mesma chave
de “pattern” ou “macrosegno”. Assim, os sistemas narrativos (enquanto
“significantes”), quando se referem a “motivos” especificos (“significados”), fazem
parte de um sistema geral dos ““signos culturais” de aplicacao literaria (AVALLE, 1975,
p. 27).

O autor chega, enfim, a Dante, refletindo sobre a estrutura do objeto
artistico como o fator fundamental e especificante da literatura, e passa a analise de
episddios da Comédia e de certos “motivos™ ali presentes. Dedica-se a discorrer entdo
sobre a ultima viagem de Ulisses (AVALLE, 1975, p. 33-63); sobre o “herdi
desaparecido”, que ¢ o proprio Ulisses (AVALLE, 1975, p. 65-75); sobre a “era de
ouro” em Dante (p. 77-96); e, por fim, sobre o motivo designado “de fole amor” (p. 96-
121). Em Avalle, vé-se, a andlise substitui a questdo das “fontes” por “motivos” — e
assim se privilegia o exame da construcdo estrutural dos macrossignos da obra.

O método de Avalle (1975) consiste em 1) obter, do enredo da historia, as
partes componentes fundamentais; 2) com base no material histérico recolhido, a partir
das partes componentes individuais, estabelecer quais sdo as narrativas que apresentam
o0 percentual mais alto de partes componentes em comum, por exemplo, com a narrativa
de Ulisses e, em relacdo as outras historias, as partes em comum com outras fontes e
motivos similares entre si; 3) analisar comparativamente estruturas, ou enredos, e
reconstruir o sistema ou esquema compositivo ao qual esses enredos estdo vinculados;
e, enfim, como ultimo passo, 4) entender o processo pelo qual Dante elabora a sua
“invencdo” estruturada ao longo da Comédia. Entretanto, sua metodologia é “engolida”
pela prépria identificacdo de temas literarios historicos ap6s a exposicdo da
metalinguagem teorica.

Faz-se pertinente agora notar que a recolha operada por Avalle (1975), em
relacdo a certos motivos dantescos, ¢ muito similar a catalogacdo dos “signos culturais”
operada por Frye em The secular scripture: a study of the structure of romance (1976).

Partindo para essa outra obra — que n&o trata, especificamente, da Comedia, mas traz



46

chaves para a sua compreensdo a partir de signos culturais —, é proveitoso perceber
como se da a selecdo de Frye em relagdo aos motivos constantes do género
romanesco®®, atribuindo ao romance uma mesma heranca partilhada entre outras tramas
narrativas, sejam em prosa ou em verso. Essa obra de Frye (1976) se divide em seis
capitulos, cujos insights podem contribuir para a visualiza¢ao da condi¢do de “romance”
projetada sobre a Comédia.
No primeiro capitulo do livro, “The word and world of man” (FRYE, 1976,
p. 1-32), a discussdo envolve dois conceitos, a partir de Schiller, que se definem como
“naive poetry” e “sentimental poetry”. Embasando-se neles, Frye propde o uso dos
termos “naive romance” e “sentimental romance”. Discorre ele sobre esses dois polos
da seguinte maneira: “By naive romance I mean the kind of story that is found in
collections of folk tales and marchen, like Grimm’s Fairy Tales. By sentimental
romance | mean a more extended and literary development of the formulas of naive
romance” (FRYE, 1976, p. 3). A maior parte da prosa narrativa existente na cultura
ocidental, portanto, se encaixaria na segunda categoria apontada por Frye, referente ao
“sentimetal romance™:
sentimental romance begins, for my purposes, in the late Classical period.
There is Greek romance in Heliodorus, Achilles Tatius, Longus, Xenophon

of Ephesus, and others. There is a Latin romance in Apuleius and (probably)
the Apollonius story, used twice by Shakespeare (FRYE, 1976, p. 3).

A persisténcia do elemento romanesco comum em certas obras, como as
citadas, desde o periodo classico até a Modernidade, € um indicativo de que existem
convencdes proprias do romance, e que essas convencdes apresentam poucas mudancas
ao longo dos séculos; a propria conservacao de marcas caracteristicas testemunha acerca
da paradoxal estabilidade de um género metamorfico (FRYE, 1976, p. 4).

O autor faz notar uma tradi¢cdo continua do romance (“storytelling”), que
acabou por se definir, essencialmente, como género em prosa — mas que corporifica um

fendbmeno muito mais amplo, quando observamos as origens, na cultura, desse

18 Ao longo de sua tipificacdo de certas estruturas narrativas, Frye ndo esta falando precisamente de
novel, mas de romance. O romance ndo seria a forma romanesca em prosa, mas uma pratica literaria
narrativa associada a um conjunto de ideias que se reproduzem ao longo do tempo como uma marca
identitaria. Dentro do pensamento de Frye (1976), parece acertado dizer que novel seria uma das formas
que a atitude de narrar, @ maneira de um romance, assumiu ao longo da histéria. Uma estrutura narrativa
tipica do romance é o que por vezes aparece no género que, em inglés, chama-se novel. Essa distin¢ao
sutil pode ser ainda mais irreconhecivel para falantes de linguas latinas, como o portugués, considerando-
se que utilizamos a palavra “romance” para uma vasta profusdo de objetos e manifestagdes associados ao
universo da literatura, ao da historia da lingua e ao dos afetos.



47

movimento romanesco. Essa relacdo originaria se vincula fortemente ao fato de que
toda sociedade humana possui alguma forma de cultura verbal, dentro da qual as
ficgdes, as “estorias”, ocupam um lugar proeminente (FRYE, 1976, p. 6). Algumas
dessas ficcdes acabam por se revestir de uma espécie de “poder” ou um saber especial: a
experiéncia mitica (“mythical”), em que as historias sdo consideradas de verdadeira
importancia e legitimidade; e aquelas relegadas a uma ideia de “jogo”, de “brincadeira”,
sendo elas as fabulosas/fabulares (“fabulous”, ligadas ao “folktale”). A partir dessa
distingdo, Frye (1976) assinala:
in European literature, down to the last couple of centuries, the myths of the
Bible have formed a special category, as a body of stories with a distinctive
authority. Poets who attach themselves to this central mythical area, like
Dante or Milton, have been thought of as processing a special kind of
seriousness confered on them by their subject matter. Such poems were

recognized, in their own day, to be what we should now call imaginative
productions, but their content was assumed to be real (FRYE, 1976, p. 7).

Ao evocar, no trecho, narrativas como as da Biblia, ou mesmo obra como a
Comedia, que se aproximam do valor mitoldgico atribuido a textos “legitimos”, o autor
acena para uma consideravel carga cultural de autoridade que se projeta sobre essas
obras cujos leitores acreditam que elas portem uma verdade “oracular”. Mas Frye
(1976) nao deixa de assinalar a condi¢@o ainda fabulosa e “imaginativa” das obras que,
mesmo com forte tendéncia sacralizante, conservam em si o fator ficcional primordial
dos romances. Dessa forma, mesmo que acreditdssemos em uma verdade profética da
Comédia ou da autoridade conferida a seu narrador, ainda assim o fator ficcional ndo
estaria apartado da producdo do discurso narrativo presente na Comédia, afinal, de
acordo com Frye, “the difference between the mythical and the fabulous is a difference
in authority and social function, not in structure” (FRYE, 1976, p. 8).

Estabelecida a condicdo de possibilidade analitica, para toda obra de ficcédo
produzida por uma determinada cultura, o préximo passo de Frye (1976) é indicar que,
basicamente, o aparecimento do género romance é central na experiéncia da literatura
como um todo (FRYE, 1976, p. 30-31). Ele aponta ainda como um dos elementos
primordiais de um romance é a presenca de uma historia de amor (FRYE, 1976, p. 24).
Eis ai, portanto, mais uma possibilidade de reconhecimento da Comédia, pelas lentes de
Frye, como filiada ao arquétipo romanesco — afinal, a busca de Dante, na Comédia, é
também uma busca amorosa, seja por Deus mesmo, ou pela figura divina plasmada na
imagem de Beatriz, ou ainda por uma obra escrita que encarnasse todo o0 seu desejo por

reconhecimento autoral.



48

A configuracdo da estrutura de uma quest é também fundamental para a
experiéncia romanesca, considerando-se a trajetdria do género pela via das cancbes de
gesta (poemas épicos que raiaram no limiar do século XII) e das novelas ou romances
de cavalaria (do mesmo século XII, mas posteriores, em certo sentido, as cancfes de
gesta®®). Essa mesma centralidade da quest na conformacio das categorias narrativas
romanescas € também assinalada por Avalle (1975) e serdo vislumbradas ainda nos
apontamentos de Praloran (2016).

Nos capitulos subsequentes, o autor comentara sobre os temas de “descida”
e “subida”, caros a esta tese. Tomando emprestados os termos de Frye (1976), pode-se
falar em Dante quando se menciona uma descida ao “night world”, que poderia ser
facilmente identificado com a passagem pelo Inferno. Esse trajeto em espiral depois
conduzira a personagem, verticalmente e de ponta-cabega, ao “idyllic world”. Ha, na
Comédia, a produgcdo de um movimento vaivém. Os seus estados de medo, por
exemplo, produzem situages ciclicas de propulsdo e retengdo da jornada. Pensando em
termos de polarizacdo, é a oscilacdo entre dois movimentos, de acordo com Frye, que
estabelece a economia dos pecados no Inferno: “In the ethical scheme of Dante’s
Inferno, there are two modes of sin, forza and froda, violence and fraud, and every sin is
committed under one or other of these aspects” (FRYE, 1976, p. 65). A lei do
contrapeso, que determina as puni¢fes infernais, também poderia se integrar a essa
I6gica polarizada, apontada como algo tipicamente estrutural do espirito romanesco.

Frye (1976, p. 124) faz notar ainda que o aspecto da “sorte”, em narrativas
de descida ao submundo, é muito presente no romance e frequentemente ligado a
ocorréncia de elementos como dados e cartas, pois representam a fatalidade e o acaso —
com implicacdes negativas para o herdi. Um exemplo disso pode ser visto na historia de
Alice e de sua descida em busca do coelho branco e do relogio de bolso — h4, ali, o fator
“playful”, tipico das historias infantis; mas, de maneira mais sombria, ha também a
confusdo da identidade e as arbitrariedades do destino, sinalizadas pela presenca
constante dos elementos traigoeiros, como cartas e dados. As descidas ao submundo
seriam marcadas por esses signos de ambiguidade, de azar e de um certo desprazer,
caminho pontilhado por uma série de armadilhas, estrutura também facilmente

encontrada no Inferno da Comédia, em que a passagem entre circulos, cada vez mais

19 As novelas de cavalaria se perpetuaram, em prosa, e foram sobrevivendo até a Modernidade, de modo
que a sua feicdo formal ainda pode ser vista, mesmo que parodisticamente, em obras como a de
Cervantes.



49

abaixo, € marcada pelo pavor e pela ameaca a vida do protagonista, agravando-se
também representactes do azar?.
Nos capitulos “The bottomless dream: themes of descent” (p. 95-126) e
“Quis Hic Locus? Themes of ascent” (p. 127-158), Frye elabora, de modo mais detido,
as premissas de subida e de descida em narrativas, considerando as estruturas
arquetipicas desses dois tipos de movimento. Para 0s motivos descendentes, pressupde-
se uma descida ao mundo da escuridao, ligada a perda e a busca da identidade, aspectos
relacionados ao eu e suas mudancas de ideia, tomadas de consciéncia, perdas de
memoria e alteracbes de estado (FRYE, 1976, p. 97). As descidas estdo atadas as
imagens de morte e, quase sempre, a producdo de um “duplo eu”. Nos niveis mais
baixos dessas descidas, € comum que o herdi encontre a sua imagem duplicada — sinal
de uma perda identitaria:
at lower levels the Narcissus or twin image darkens into a sinister
doppelganger figure, the hero’s shadow and the potent of his own death or
isolation. In ordinary life there are two central data of experience that we
cannot see without external assistance: our own faces and our own existence

in time. To see the first we have to had a mirror, and to see the second we
have to look at the dial of a clock (FRYE, 1976, p. 117).

Em meio a andlise das trajetorias descendentes, Frye (1976) aprofunda o
tema do reldgio, em sua vinculacdo com o tempo e o destino, atrelando-o também a
noc¢do de identidade. Espelho e relogio, via imagem de Narciso, enfrentam transposicoes
sinistras no ‘“night world”, o mundo descendente. Espelho e relogio também
representam a reproducdo de uma imagem que envelhece no espelho, o tempo que se
perde, contado minuto a minuto, ou a dura¢do de uma aventura narrada; a questdo do
tempo, portanto, é outro elemento estruturante das historias romanescas, em especial nas
tramas de descida ou catabase. Essas perdas enfrentadas pelo her6i evocam tanto uma
nogdo de “crise” — momento que demanda uma deciséo, por vezes equivocada —, quanto
0 préprio conceito tragico de hamartia. Tal imagem narcisica pode ser compreendida
também como o préprio mise en abyme da estrutura de determinadas histdrias. Ou seja,
a imagem especular, de uma queda perante o “avesso” da identidade, ¢ também a
multiplicacdo da estrutura de uma obra literaria dentro de si mesma. O tipo de
duplicacdo que encontramos em diversos cantos e episddios “irmanados” dentro da

Comédia, por exemplo, como a propria questdo do duplo dantesco enquanto navegador

20 No Inferno, a tentativa de entrada na cidade de Dite, por exemplo, é marcada por signos agourentos em
relacdo ao prosseguimento da jornada.



50

do poema e que se opde ao navegador Ulisses.

Frye conclui seus apontamentos sobre 0 mundo descendente do romance
com tais consideragdes: “‘Once upon a time’: the formula invokes, out of a world where
nothing remains, something older than history, younger than the present moment,
always willing and able to descend again once more” (FRYE, 1976, p. 126). O “era uma
vez” torna-se, nessa reflexdo, a metéfora das histérias que contamos e recontamos, na
esperanga, enfim, de alcancar o triunfo sobre a memdria acusadora, a presenca
demoniaca e o resgate de nossa identidade, dramas enfrentados nas narrativas de
catbase.

No capitulo quinto da obra de Frye (1976), ha a sondagem de alguns temas
desta vez relacionados a ascensdo. No ponto de ascensdo das narrativas, Frye (1976)
indica o fato de que se apresentam mudancas gerais nas tramas, que vdo do tom tragico
e irbnico ao cémico e satirico (p. 130). Assim, o ato de se alcar estd vinculado a um
movimento de elevacdo que produz, por sua vez, 0 sorriso, a risada, a alegria. Supera-se
a sensacdo aflitiva da morte e do esgotamento da esperanca. A possibilidade de uma
nova vida, entdo, se anuncia?.

Esses apontamentos de Frye (1976) langam luz sobre questdes de interesse a
esta pesquisa, sobretudo quanto a leitura de temas que perpassam as narrativas
independentemente da forma que os romances adotem ao longo do tempo. Uma
contribuicdo a leitura narrativa da Comédia pode ser extraida também de outro estudo
(como o de Frye, ndo relacionado diretamente a Comédia, mas ainda assim dedicado a
se pensar formas gerais de narrativa): trata-se do trabalho de Marco Praloran, Tempo e
azione nell’«Orlando Furioso» (2016). O livro contribui para a construcdo de uma
perspectiva metodoldgica em relacdo a investigacdo da narrativa em um texto poético.
A obra, focando-se na andlise do tecido narrativo no poema épico de Ludovico Ariosto,
do século XVI, estabelece um modus operandi interessante, analiticamente, ao lidar
com a estrutura narrativa em versos.

Praloran (2016) propGe um estudo dos varios tipos de estruturas presentes
em Orlando Furioso, partindo do movimento do enredo — uma espécie de
“macroestrutura” — e chegando a analise de estruturas mais “diminutas”, que se referem

aos aspectos da discursividade do poema (ou seja, detalhes de seu tratamento

21 Frye comenta ainda outros muitos aspectos ligados aos temas de ascensdo do romance. Como, porém,
minha andlise nesta tese se restringird a descida ao Inferno e sua narrativa, interrompo o percurso pelos
apontamentos de Frye com os temas relacionados a catabase.



51

composicional e as relagdes dessas escolhas linguisticas e estilisticas com o ‘“grande
movimento dell intreccio”).

Ao longo de suas investigacOGes, Praloran (2016) estabelece relacGes
intertextuais com uma série de narrativas da tradicdo cavaleiresca, sem que 0 Seu
trabalho se trate de uma busca por fontes, mas de uma identificacdo de certos modelos,
que atuariam na composicdo estrutural do poema. Na analise, a questdo que mais se
destaca é o estudo da categoria tempo. O autor estabelece leituras sobre as estruturas
temporais em varios niveis do texto narrativo, e essas estruturas de tempo se
manifestam no poema de Ariosto também como uma questdo espacial. Assim, suas
consideracBes partem do principio de que seja impossivel contemplar o enredo sem
enxergar o que o autor chama de “rappresentazione sperimentale [...] dei valori spazio-
temporali” (PRALORAN, 2016, p. 1).

De modo mais especifico, o autor analisa a questdo do tempo narrativo a
partir da nogdo de ““stacco” — intervalos ou interrupg¢des, no poema, que marcam o fim
de cada episodio, assinalando 0 momento em que um ntcleo de acio é interrompido?2.
Esses ‘“abandonos” do relato, por meio da voz narrativa, se ddo justamente em
momentos cruciais da agdo, de modo que a narracdo intercala entdo episddios
sucessivos, nos pontos de maior inchago ou expectativa, até que uma cadeia de paradas
constréi um tempo estruturalmente muito prolongado.

Um dos fatores mais comuns que determina 0 momento escolhido para o
ponto de stacco — ja que se trata de uma narrativa tipicamente cavaleiresca — pode ser
definido como aquele “momento della catena narrativa ricchissimo di implicazioni
emozionali perché esso cade o sul limitare o all’interno della zona caratteristica del
racconto arturiano: la prova” (PRALORAN, 2016, p. 8). A partir da identificagdo desses
pontos cruciais, em que se dao as suspensdes e o distanciamento entre o ponto de parada
e o da retomada daquele nucleo, o autor sistematiza uma forma de “graduare gli stacchi
dell’entrelacement” (PRALORAN, 2016, p. 8), resumindo-0S a quatro tipos
prevalentes: a) stacco do tipo em que um cavaleiro encontra-se em viagem; b) stacco
em meio a fase de uma prova; ¢) um evento no campo perceptivo do hero6i; e d) a prova
suspensa no exato momento de seu realizar-se (PRALORAN, 2016, p. 8).

Os episodios, entdo, intercalados em meio a suas pausas, ou aglutinados de

22 Essa mesma logica de analise sera 1til, futuramente, quando desenvolvo na tese a nogdo de “catalise”
no texto de Dante.



52

maneira que o episodio inicial da cadeia leva a outras acdes que serdo igualmente
retomadas posteriormente, fazem com que o aspecto do tempo em que se desenrolam
tanto a acdo quando a narracdo da acao seja definido por um entrelacamento de vozes —
polifonia que se cria pela varia¢do dos focos narrativos a cada stacco.

O ponto tedrico que se apresenta, a partir dai, € o seguinte: a questao
temporal na narrativa — gasto de tempo ndo necessariamente diegético, mas obviamente
relacionado a enunciacdo — acaba determinando, em termos praticos, a extensao da obra,
de acordo com o vaivém do foco narrativo em relacdo as personagens e as suas vozes,
de modo que, ao fim, a enunciagdo acaba criando para a economia da narrativa o que
parece ser um “problema”, junto com o inchago de sua extensdo: o fato de que “¢ piu
difficile avere un controllo globale del racconto quante piu ‘voci’ ci sono in gioco”
(PRALORAN, 2016, p. 14). As vozes de personagens seriam estruturas narrativas que
complexificam o tecido da diegese.

Com a analise de Praloran (2016), em termos de tempo da enunciacéo,
parece que se exibem dois movimentos distintos: o que poderia ser definido como a
“acdo” e a “versificagdo”. Seguindo o raciocinio de Praloran (2016), com essas duas
linhas funcionando entrelacadamente, cria-se uma espécie de impossibilidade de se
reconstruir ou mesmo fazer coincidir, na narrativa, o tempo ao longo do qual a historia
se desenrolou e 0 tempo que se gasta com o proprio narrar dessa histéria (PRALORAN,
2016, p. 19).

Esse “problema” temporal — que se manifesta espacialmente, se estamos
considerando a extensdo do poema — €, contudo, muito produtivo em termos de efeitos e
apelos emotivos da narrativa. Ndo se trata, portanto, de uma fratura ou um
comprometimento severo da obra, mas sim de um recurso narrativo que se manifesta
intrinsecamente em sua estrutura como elemento integrado a essa arquitetura.

Um exemplo do que faz a técnica narrativa de Ariosto é quando, em
determinado ponto da historia, “sono cinque le aperture emozionali sospese, cinque
storie che agiscono ‘fuori-campo’” (PRALORAN, 2016, p. 34-35), enquanto o narrador
se prepara para apresentar a matéria de combate (algo tipico do épico). Entdo, Ariosto
permite cinco suspensdes de ndcleos narrativos até a apresentacdo de uma cena de acéo,
de maneira que o poema faz com que o leitor sinta-se também como as personagens —
estacadas, suspensas, angustiadas em meio a suas aventuras: “Come i personaggi alla
ricerca di un oggetto si ingannano e vagano senza speranza, cosi il lettore viene

continuamente sviato dai sempre nuovi rapporti temporali che il racconto crea ed egli



53

stesso si smarrisce” (PRALORAN, 2016, p. 40).

Conforme véo se sucedendo os episodios narrados, intercalando-se em meio
a suas pausas e retomadas, que ndo necessariamente respeitam o ordenamento do tempo
I6gico, o leitor descobre também uma ordem inaudita sob a qual se estabelece
temporalmente o poema: “guardandosi indietro si scopre che I’ordine e la disposizione
degli avvenimenti non sono pill cosi come li avevamo avvertiti. E un gioco di
meravigliosa modernita che produce effetti nuovi nel corso del suo sviluppo, lungo
I’asse del tempo della lettura” (PRALORAN, 2016, p. 46).

Desse modo, diante da leitura do Orlando Furioso, de acordo com Praloran
(2016), é necessario descobrir aquele ponto da narrativa mais avancado e 0 mais
recuado em relacdo ao proprio tempo total do racconto. Cria-se uma espécie de teia e,
nesse sentido, comparativamente, pode-se pensar a narrativa da Comédia como um
texto que, temporalmente, segue uma linha clara, limitada e definida (sete dias de
trajeto), mas, no interior desse primeiro plano narrativo, sobrepGem-se histdrias de
terceiros, emolduram-se narrativas dentro da primeira historia, reminiscéncias e
segredos dissolvem a marcha do tempo e impactam a temporalidade do enunciado e
também da enunciacdo do narrador, que se interrompe por tantas vezes. Interpola-se o
curso central da trama com os relatos de personagens, e também com as proprias
queixas e interjei¢bes do enunciador, num tempo futuro em relacdo ao da jornada.

H&, na Comédia, o aqui-e-agora do ato da escrita, futuro do peregrino; esse
futuro é o momento em que Dante, autor empirico, transforma-se em personagem da
obra, “fingindo” entdo escrever o poema ¢ tornando-se, portanto, instancia ficcional (dai
podermos depreender a existéncia de trés sujeitos que se chamam ‘“Dante”, sendo o
narrador, o protagonista e o Dante no limiar entre a empiria e a ficgcdo).

Esse momento da escrita — presente do narrador — se entrelaca a aventura
narrada, no ato da enunciacdo, interrompendo-a por vezes. Entdo a jornada tem um
tempo bem determinado, mas a duragdo do processo de enuncia¢ao dessa jornada ndo se
pode medir, a ndo ser pela quantidade de versos ou pela extensdo da historia nas
paginas. A aventura, enquanto viagem, dura uma semana, e 0 comego de sua enunciagdo

da-se algum tempo depois da propria travessia, que comeca no ano de 130023, O

23 Eduardo Sterzi, em Por que ler Dante (2008), oferece ao leitor brasileiro algumas datas de referéncia,
que sistematizam a questdo do tempo histérico e do diegético em relagdo a Comédia. Por exemplo, consta
ali uma cronologia provavel da vida de Dante, com base em Petrocchi e Hollander, que vai de 1265 a
1321. Em 1304, tem-se a data possivel do inicio da redagdo da Comédia, que sé se intensificaria a partir



54

“espaco” que esse tempo da aventura ¢ o da enunciacdo tomam equivale, enfim, a
extensdo de cem “capitulos” (os cantos). A forma padronizada dos versos apresenta o
espaco, portanto, também como um reflexo da dimensdo temporal. Mas, para além
disso, no interior dessa arquitetura aparentemente rigida da métrica, formada pela
cadéncia da terza rima, o tempo é constantemente reelaborado, sobretudo em relagéo a
duracdo de cada episddio (em cada circulo do Inferno, por exemplo).

Pode-se enxergar, sob a superficie textual, uma “linha” temporal que
estrutura o tempo da aventura em termos cronoldgicos, com datas de referéncia. Mas, ao
mesmo tempo, esse tempo, transformado no ato de narrar, ndo é retilineo e nem segue
rumo a conclusdo ou ao “final feliz”. O narrar da aventura é, na verdade, um olhar
indietro. Portanto, pode-se reconhecer na Comédia a sua qualidade de “racconto
analettico”, assim como Praloran categoriza Orlando Furioso. Esse carater advém da
manifestacdo da histéria como uma grande analepse?®.

Em Dante, isso é visto gracas ao registro de uma jornada que se escreve
primeiramente na memdria, pois, durante a travessia, 0 peregrino ainda nao esta
escrevendo o texto. O relato escrito nascera futuramente, como processo de
reminiscéncia. Assim, quando o narrador comeca a contar a historia, essa aventura é ja
um retorno ao passado, uma lembranca: analepse, portanto.

O relato de Dante volta seu olhar para tras, para poder ser escrito, mas, ao
mesmo tempo, recusa narrar em detalhes os episodios passados, como 0s anteriores a
selva oscura. No Inferno, isso se vé, por exemplo, em “lo non so ben ridir com’i’
v'intrai,/tant era pien di sonno a quel punto/che la verace via abbandonai” (Inf. 1, 10-
12). O “ndo saber dizer bem” como foi parar ali pode ser uma questdo ligada a
consciéncia turbada ou mesmo a dificuldade de entender os motivos de sua errancia, por

um desafio emocional e psicolédgico; porém, também pode vincular-se a prépria rasura

de 1306 (STERZI, 2008, p. 46). A histdria relatada na Comédia, por sua vez, € notada como uma trama
que se inicia em algum dia de 1300: “[...] num dia de 1300 (possivelmente 8 de abril, Sexta-Feira Santa),
[Dante] se encontra perdido numa ‘selva escura’. (A escolha do ano ndo € arbitraria [...]: 1300 € o ano do
jubileu, em que se oferece a possibilidade de remissdo plenaria dos pecados.)” (STERZI, 2008, p. 110-
111).

24 Segundo sistematizacdo de Gérard Genette (2017), a “analepse”, nas narrativas, ¢ um tipo de anacronia
(remodelacdo do tempo), que pode ser compreendida como um flashback feito pelo narrador. Na
Comédia, analepses e prolepses (antecipacdo de fatos que serdo narrados mais a frente, na futura
geografia do percurso) sdo comuns. Algo interessante de se notar é o fato de que as prolepses de Dante
podem dizer respeito tanto ao futuro do peregrino dentro da diegese, quanto ao futuro extradiegético —
sinalizando, assim, o presente do narrador, momento de escrita da obra. Por outro lado, as analepses que
contam episodios da vida do peregrino antes da selva poderiam, comparativamente, ser consideradas
raras.



55

de um passado empirico.

A perda da identidade, assim, se identifica pelo signo da catabase (como
apontou Frye), mas também pelo proprio processo de anacronias. Isto é, por uma certa
relutancia do poema em demonstrar, de maneira frontal, quem era o sujeito antes da
travessia pelo mundo dos mortos. Os dados dessa identidade aparecem sempre como
pistas esquivas. Assim, nota-se que o protagonista e o narrador buscam definir suas
identidades pelo préprio texto agora em curso, algo que pertenceria a uma dimensao
ficcional mais do que a empiria. Percebe-se, também, que a questdo dessa identidade
probleméatica volta a esbarrar na dimensdo temporal do racconto, por conta da
resisténcia em se produzirem analepses que relatem detalhes sobre a vida do importante
protagonista antes de ele se encontrar na selva oscura.

De acordo com o exposto e ainda em didlogo com o texto de Praloran
(2016), € possivel identificar uma seméantica das acbes e uma relagdo entre as escolhas
verbais e narrativas que constroem a identidade peregrino/narrador. Tais escolhas
colocam o “eu” da Comédia no centro de complexos dispositivos linguisticos. Na
Comédia, “gli avvenimenti narrati riguardano la stessa persona grammaticale (‘io’) che
racconta, esso sono ancora pienamente nella sfera della sua soggettivita” (PRALORAN,
2016, p. 144). A obra privilegia essa subjetividade, com a escrita em primeira pessoa, 0
que faz do texto uma “narrazione omodiegetica”, enquanto Orlando Furioso, por
exemplo, ¢ “invece un’opera eterodiegetica, narrata cio¢ in terza persona”
(PRALORAN, 2016, p. 144).

Tais aspectos levam a refletir sobre o modo como o narrador
homodiegético?® da Comédia — aquele que narra a sua propria historia — consegue
manipular o tempo da narrativa entre uma alternancia de presente da enunciacdo e
passado do enunciado, ja que ele acaba por habitar as duas dimensdes cronoldgicas ao
mesmo tempo, pela escrita e pela memoria. O tempo verbal no presente é um aspecto
muito importante dessa voz narrativa que chama o leitor para si, que atrai o publico para
0 seu agora, desenrolando-se enquanto sujeito sob o olhar imediato desse “publico”.
Dante acaba colocando uma parte da construgéo subjetiva de seu ser ficcional sobre o
ato de leitura do texto, afinal, € com o leitor que esse “eu” dialoga na extradiegese.

A licdo analitica que se retira da obra de Praloran (2016) impacta a presente

25 Os termos ‘“heterodiegético” e “homodiegético”, aplicados aos tipos de narrador, serdo melhor
explorados adiante, com o auxilio da terminologia oferecida por Genette (2017).



56

metodologia porque fornece a esta tese subsidios para uma analise similar, ou seja, com
atencdo para os aspectos do tempo e do espaco enquanto categorias da estrutura
narrativa de uma composic¢ao em versos. Tendo, portanto, constatado o modo como se
pode manejar narratologicamente um poema como o0 de Dante, parto entdo para a
consideracao dos dois ultimos volumes de que trato nesta revisdo bibliogréafica.

Do primeiro volume de textos, destaco, a principio, dois artigos que
integram essa Bibliologia dantesca (1997), os quais tratam de Vida nova. Esses artigos
interessam porque operam uma interpretacdo baseada em aspectos narrativos e também
romanescos de Vida nova, e ao mesmo tempo colocam a tese em contato com a
possibilidade de que Vida nova seja também um romance dantesco.

Em “Notizie sulla Vita nuova” (1997), Mario Pazzaglia comenta que fortes
componentes estruturantes desse texto de Dante sdo a ideia de memoria e a ideia de
redencdo. Ao se falar sobre redencgdo, no projeto literario de Dante, deve-se considerar
que “la prospettiva salvifica non solo ¢ fondamentale nel libro, ma ne costituisce la
struttura [...]” (PAZZAGLIA, 1997, p. 14). O autor propde que as escolhas filosoficas,
ideologicas, espirituais, éticas de Dante reverberam consequentemente sobre a estrutura
de seus escritos em Vida nova.

Essa consideracdo permite que se pense sobre a nocdo de salvacdo como
fator também estruturante da Comédia. De modo geral, Dante expressa a sua relacdo
com a poesia configurada como uma busca por salvacdo. Essa relacdo entre Deus e
poesia, para o poeta, parece vir mediada pela figura beatifica de Beatriz, como o que se
pode perceber nos episddios relatados em Vida nova. A busca amorosa por Beatriz,
imagem da beatitude e do vinculo mais estreito com Deus, é também uma busca do
poeta por si mesmo, por Beatriz fundida nele proprio, e por Deus que se espelha nessa
fusdo, de acordo com Pazzaglia (1997):

Beatrice, col suo destino di eternita, ma sopratutto con la sua perfezione
creaturale diviene il vero «doppio» del poeta, nel senso che raffigura come
conseguibile un ideale di dignitd humana, di perfezione, di purificazione che

conseguono al ritrovamento, atraverso amore e poesia, della propria verita
interiore (PAZZAGLIA, 1997, p. 23).

A obra construida por Dante, projeto entre narrativo e filoséfico que comeca
a se moldar em Vida nova, mostra-se ndo apenas a vontade de reconstrucdo da presenca
de Beatriz, mas também a vontade de fundar, além de uma nova poética, uma ética. Na
Vida nova, especificamente, isso se desenrola a partir da tentativa de Dante de operar

uma vitoria escritural sobre a auséncia, enquanto almeja vislumbrar sua esperanca na



57

figura de Beatriz nos céus.

Dante estd, gradualmente, despedindo-se de um protocolo anterior de amor
em poesia para encontrar uma nova expressdo desse amor, que se vai tornando uma
demanda poeticamente ética. Paradoxalmente, em Vida nova, a construcdo desse
discurso, pautado na esperanca de um futuro, é fruto da propria nocdo de desesperanca

que a auséncia causa:

[...] € proprio la morte di Beatrice I’evento che condiziona questa speranza,
che impone la stesura dell’opera come un riconoscere e un riconoscersi di sé,
del proprio amore, della poesia in una nobilita creaturale che supera il senso
patetico della precarieta nella coscienza d’una dignita totale del sentimento,
dell’essere e dello scrivere, nella risoluta volonta d’una conquista futura. La
fondazione d’una propria storia scopre cosi il valore autentico di tutto il
passato, lo apre a una promessa (PAZZAGLIA, 1997, p. 18-19).

O desejo por uma conquista futura consagra entdo a esperanca, vinculada a
memoria, como guia do projeto estético de Dante: “[...] esperienza sensibile € memoria,
anche e in primo luogo letteraria, definiscono le coordinate sulle quali si organizza la
narrazione” (PAZZAGLIA, 1997, p. 16). O projeto dantesco se escreve como um
grande racconto do anseio pelo encontro, e ainda que esse anseio pareca nascer de
pretextos biogréaficos, estes sdo incorporados ao projeto narrativo e mergulhados em
performance ficcional. O seu projeto literario acaba parecendo biografico, mas o seu
funcionamento se explica pela légica ficcional, a qual transforma a verdade de uma vida
na busca por uma forma de narra-la.

Tanto € narrativo o projeto de Dante, que Vida nova divide o protagonismo
ndo apenas entre o poeta comentador e Beatriz, mas também entre 0s poemas
comentados, que acabam se tornando os protagonistas desse seu “romance”, termo
literalmente usado por Pazzaglia (1997, p. 1). Assim, o papel central da lirica, em Vida
nova, parece ser o de, mais do que expor — a moda de uma antologia comentada por seu
autor — a obra de Dante, executar uma ac¢do, como um agente da narrativa, surgindo
assim uma “storia”: “[...] Le liriche assumono il carattere d’una testimonianza che ¢,
nel contempo, rivelazione: segnano appunto le tappe del configurarsi dell’io, cio¢ della
persona epico-lirica del poeta in una storia” (PAZZAGLIA, 1997, p. 19).

A lirica assume esse papel de protagonismo, mas a propria prosa ndo pode
ser vista como subsidiaria. Esses comentarios sdo o tecido narrativo que coloca em agéo
0 aspecto lirico. Nas rimas e nos trechos em prosa, ecoaria uma vontade profunda pela

propria palavra, por seu poder de construcdo e recomposi¢do, alternando-se entre 0s



58

registros como uma possibilidade de alcancar uma experiéncia total — no sentido de
compor a histéria de uma vida, a histéria de um amor, e de como esse amor formou um

poeta:

nella Vita nuova Dante configura costantemente il formularsi di questo
verbum dell’animo come «volonta di dire» che nasce da progressive
intuizioni-rivelazioni e si traduce nelle «parole rimate», protagoniste, come
s’¢ detto, del libro, in quanto effigiano un cammino o romanzo di formazione

della coscienza, attraverso la comprensione della vera essenza d’amore
(PAZZAGLIA, 1997, p. 22-23).

Nesse sentido, como aponta Pazzaglia (1997) no trecho, Vida nova poderia
ser compreendido como uma espécie de “romanzo di formazione”. Esse principio liga-
se, ainda, aos apontamentos de Michelangelo Picone (1997a), em “Per una lettura
romanzesca della Vita nuova”, na mesma coletanea. Picone salienta muito precisamente
0 protocolo romanesco em Vida nova:

piu che i «versi d’amore» sono dunque decisive per la composizione ¢ la
definizione culturale della Vita nuova le «prose di romanzi»: cioé la prosa
autoesegetica che, interpretando le poesie, racconta la storia finita non solo
dell’amore dell’io per Beatrice, ma anche della formazione Iletteraria

dell’actor che attraverso la sua maturazione amorosa raggiunge la
dimensione di auctor (PICONE, 19974, p. 25).

O critico sustenta, assim, a nocdo de que a obra ndo € apenas um
cancioneiro, mas também um “romance do eu” — a autobiografia romanceada do jovem
poeta (PICONE, 19973, p. 26).

O aspecto romanesco de Vida nova poderia ser visto ainda em dois pontos
da Vida nova, segundo Picone (1997a), que assinala um primeiro momento no inicio da
obra e outro logo ao fim — cenas dispostas nos dois polos da narracdo, que apontariam,
portanto, para uma espécie de totalidade romanesca. O primeiro momento € aquele em
que Beatriz surge, no sonho inicial, nos bracos do Amor. O segundo é Beatriz revestida
de gléria, no Paraiso. Diz Picone (1997a) que esses tais momentos “riprendono due
tematiche romanzesche”, com “il motivo del cuore mangiato: motivo emblematico e
riassuntivo dell’intera leggenda tristaniana, e quindi del romanzo di fol'amor”, e, além
deste, também a visdo final, em que se elabora “il tema della quéte, della conclusione
positiva della peregrinatio amorosa, quale troviamo realizzata nei romanzi di Chrétien
de Troyes ispirati all’ideologia della fin ’‘amor (PICONE, 19973, p. 26).

O critico aponta também que uma longa tradi¢cdo romanesca esta atrelada ao
“pasto amoroso”, ao coracao devorado, que relaciona a narrativa de Dante a do romance

de Tristdo. Na cena em questdo, o “eu” v&, em sonho, aparecer diante de si Amor, que



59

“si tratta del dio d’Amore della tradizione lirico-allegorica, della mitica figura del
signore che domina il mondo cortese ed ¢ padrone assoluto del cuore degli amanti”
(PICONE, 1997a, p. 28). Picone retoma entdo a ideia de que o coracdo dado por
alimento ao amante € um topos da tradicdo romanesca amorosa, mais do que
pertencente a tradi¢do lirica (PICONE, 19974, p. 30), associando, assim, a filiacdo da
obra de Dante novamente a esteira do género romanesco.

De tal modo, sdo percebidos os lacos que unem o aspecto narrativo da obra
dantesca e a tradicdo romanesca a partir das novelas de cavalaria medievais. Ademais,
seria possivel retomar a propria questdo do romance de formacdo, anteriormente ja
mencionada — com os apontamentos de Pazzaglia (1997) —, agora de acordo ainda com a

reflexdo de Picone (1997a):

la Vita nuova diventa in tal modo un Bildungsroman: un romanzo che
racconta 1’avventura gnoseologica dell’io, la storia del viaggio che la mente
deve compiere per risolvere il problema posto da «amore». Il poeta della Vita
nuova si veste pertanto dei panni del cavaliere arturiano, lanciato in una
avventura conoscitiva che gia altri cavalieri (altri poeti) avevano tentato, ma
che solo lui riesce [...] a superare in modo definitivo (PICONE, 19974, p. 33).

Os romances e alguns de seus arquétipos sdo convocados a comparagdo com
a obra de Dante, assim, pela multiplicidade das préprias formas romanescas ecoadas nos
textos dantescos. Neste caso especifico da comparacdo entre Vida nova e tais
arquétipos, mesmo ndo se tratando da Comédia, ainda podemos considera-la e perceber,
em mais de uma obra, a construcdo de um carater narrativo forte que vai se adensando
ao longo desses trabalhos literarios.

Esse adensamento da presenca narrativa como fator importante — que se
constréi ao longo dos escritos de Dante, mas também, gradualmente, vai penetrando a
critica dantesca — pode ainda ser visualizado com o auxilio de The Cambridge
companion to Dante’s Commedia (2019), colecdo de textos dedicados ao aspecto
narrativo de Dante em chave contemporanea.

O primeiro capitulo, em especifico, oferece uma visdo geral da estrutura da
Comeédia, e com ele dialogo a partir de agora; acrescento ainda que, de acordo com 0s
proprios editores do livro, uma tal analise narratologica do poema — como a que se
procura fazer na coletanea — ndo foi ainda profundamente explorada pelos dantistas. Os
capitulos iniciais do livro dedicam-se a responder a essa tarefa, direcionando-se a certas
omissdes tedricas em termos de narratologia e oferecendo novas contribuicBes sobre

estrutura narrativa e as relagdes entre o poeta e 0 protagonista como personagens.



60

No texto inicial do volume, ‘“Narrative structure” (2019, p. 4-27), Lino
Pertile descreve, em linhas gerais, o que seria a Comédia de Dante: “The purpose of the
journey is to rescue the poet-character and bring him to moral perfection; the poet will
then recount his journey with the aim of transforming the lives of his readers and of the
entire world” (PERTILE, 2019, p. 4). O autor marca, destarte, a Comédia como
jornada, e assinala como parte de sua estruturagdo o recontar dessa jornada ao leitor.
Consequentemente, “one of the striking features of the Commedia is that, from its very
beginning (Inf. I, 4), it not only tells a story, but it also makes the recounting of it part of
the story itself” (PERTILE, 2019, p. 4).

Ademais, Pertile (2019) trata analiticamente Virgilio e Beatriz enquanto
personagens da obra de Dante, com funcdes bem evidentes em relacdo ao poeta: tanto
Beatriz quanto Virgilio sdo figuras histdricas, mas também actantes ficcionais no
sentido de que existem no poema para uma fungdo estrutural: “[...] to interact with
Dante-carachter, conferring on him the emotional and intellectual depth that makes his
adventure plausible and compelling” (PERTILE, 2019, p. 6).

A “forma” do poema, para Pertile (2019), ¢ “romanesca”, mas, segundo ele,
ndo se pode operar uma divisdo fixa entre o que se configuraria “poesia” e “estrutura”
(PERTILE, 2019, p. 7). Tanto os aspectos liricos quanto os romanescos, segundo 0
autor, trabalham em favor de uma economia de coesao da obra.

Se apanharmos, por exemplo, a versificacdo do poema, ela atua em prol das
iniciativas de se contar a historia. A quantidade de versos gastos para dizer qualquer
coisa é indicativo de algo para além da necessidade métrica (PERTILE, 2019, p. 9),
como segue apontando Pertile, ao citar a passagem de Purgatorio XXXIII:

Dante employs six precious lines (136-41) to inform us that, had he more
space available, he would tell us more about the sweetness of the waters of
Elinogé, but since all the sheets prepared for the second canticle are now full,
‘the bridle of art’ (lo fren de [’art; 141) does not let him go farther. This is
obviously a pretext. The poet could as easily have used those six lines to sing

of the water [...]. Dante’s narrative choices are determined by his desire to
achieve a specific poetic effect [...] (PERTILE, 2019, p. 9).

O que vemos, com isso, é que a versificacdo esti subordinada também a
estrutura de efeito do storytelling. Ademais, o autor menciona ainda a correspondéncia
entre versos finais dos trés canticos: “The last lines of each canticle ends with the word
‘stars’ (stelle)” (PERTILE, 2019, p. 10). Esses indices falam a respeito de uma estrutura
gue ndo se forma espontaneamente, ou por acaso, como resultado secundario de uma

operacdo lirica. Tendo sido escrito em, pelo menos, quinze anos ao longo da maturidade



61

do poeta, vé-se na Comédia que o conceito de “structure is a direct, poetic expression of
the poet’s tormented mind and heart [...]” (PERTILE, 2019, p. 27). Essa preocupagdo
delirante com cada aspecto da obra e inclusive com a sua transmisséo se reflete em sua
estrutura, que se apresenta, de certo modo, fragmentada, mas ndo desprovida de uma
orientacdo narrativa que a organiza. Em outras palavras,
the Commedia is one of the most fragmented and at the same time most
unified of the great poems of the Western tradition. Fragmented in that so
much of it is composed of the compelling stories of real as well as

mythological and imaginary characters; unified in that the powerful

macrostructure of Dante’s journey is capable of absorbing and making sense
(PERTILE, 2019, p. 26).

Pertile (2019) n&o deixa de mencionar 0 importante aspecto da
caracterizacdo das personagens. Esse elenco é um dos fatores que contribui diretamente
para a existéncia de um relato a ser narrado. Sem personagens, ndo haveria as histérias
que se contam dentro da macro-historia. Mais tarde, argumenta Pertile (2019), o leitor
percebe que todas aquelas vidas contribuem também para o sentido final da jornada: “In
Paradiso (XVII, 124-42) we discover that these stories are told so that we may learn
from them” (PERTILE, 2019, p. 25). No percurso infernal, o ato de contar tais historias
€ uma maneira de voltar no tempo.

O recurso funciona tanto para personagens, que podem reviver, em uma
perspectiva de reparacdo, o que as conduziu a seu destino, quanto para o proprio sistema
narrativo, que estabelece nexos entre 0 mundo dos vivos (deixado para tras também por
Dante) e 0 mundo dos mortos. As historias dessas personagens sao assumidas por Dante
(o autor) ndo enquanto verdade, mas enquanto invencdo permitida pelas lacunas da
ficcao, de modo que “Dante’s journey fills the gaps left open by history, chronicle, and
even legend” (PERTILE, 2019, p. 25).

Pensando ainda nas possibilidades de leitura romanesca apontadas pela
critica, direta ou indiretamente, ao longo do tempo, 0s pensamentos de Lukacs, Freccero
e Bakhtin integram o estudo do aspecto estrutural ou narrativo de Dante a um cenario
historico e filosofico, vinculando a sua forma lirico-narrativa a propria concepg¢ao de um
mundo romanesco. Esses trés altimos tedricos, aqui, surgem como uma forma de se
revisarem questdes do romance e seus nexos com a Comédia. Freccero vai retomar
algumas ideias importantes de Lukacs, sobre a posi¢do de Dante em relagdo a épica e ao
romance, podendo-se conectar a critica dantesca ao mundo da teoria do romance.

Lukacs e Bakhtin vdo considerar certos dispositivos romanescos em



62

oposic¢do a estruturas épicas, considerando, nessa diferenciacdo, também os paradigmas
estruturais da Comédia. “Estrutura”, vale lembrar, vai além da distingdo entre um
modelo lirico e um modelo prosaico, ndo é necessariamente baseada em versos ou outra
forma de composicdo. Mais profundamente, pensar o género épico ou 0 género
romanesco, a luz desses dois autores, é refletir sobre modelos culturais de pensamento
que conformaram as maneiras de se contar histérias. H&, aqui, um aspecto epocal, mas
se sobressaem aspectos filosoficos atravessados por questdes culturais.

Na obra Theory of the Novel, Lukacs (1971) desenvolve consideracfes sobre
as raizes do género romanesco e as suas relagdes com Dante como algo sedimentado em
um chdo historico e filoséfico. A discussdo diz respeito ao surgimento de formas
literdrias na mentalidade de certas culturas, e o argumento de Lukacs é o de que a
Comédia ocupa um lugar especial na transicdo da épica ao romance (1971, p. 68).

Para Lukacs, o objeto da épica € a vida, enquanto o romance se afasta da
imanéncia da vida e faz com que viver se torne uma questdo LUKACS, 1971, p. 47). O
homem que vive na era do romance, portanto, ndo tem mais um sentido de existéncia
pré-definido, e o préprio sentido da vida se torna a questdo do romance.

Lukacs define o tempo da épica, que vai opor ao do romance: “The souls
goes out to seek adventure; it lives through adventures, but it does not know the real
torment of seeking and the real danger of finding [...]. Such an age is the age of the
epic” (1971, p. 30). Por oposicdo, “the novel” (o romance) ¢ a épica de um tempo em
que a totalidade da vida se transforma: “The novel is the epic of an age in which the
extensive totality of life is no longer directly given, in which the immanence of meaning
in life has become a problem” (1971, p. 56).

Na mente grega, Lukécs identifica uma espécie de pré-disposicdo a
reproducdo de formas fixas e paradigmas permanentes em suas manifestacoes literarias,
como a épica. As condi¢cdes para 0 surgimento de uma obra como 0S romances
modernos se dao justamente na fratura desse mundo grego, em que as coisas eram pré-
definidas. Historicamente, o0 mundo passa por uma perda da imanéncia historico-
empirica, perda do sentido aprioristico do mundo, o que conduz entdo a ascensao do
romance e a uma nova forma de encarar um mundo cujas respostas ndo estdo mais
dadas antes das perguntas: “[...] the epic had to disappear and yield its place to an
entirely new form: the novel” (LUKACS, 1971, p. 41).

Assim, Lukécs define o romance a partir da erosdo do modo de pensar do

homem épico, o que erode a propria épica enquanto forma. Sua definicdo romanesca



63

envolve uma mudancga de compreensdo quanto a totalidade da vida e o papel do sujeito.
Seguindo essa reflexdo, um conceito de romance baseado apenas na sua forma, ou na
disputa entre prosa e verso, seria dispensavel: “It would be superficial — a matter of a
mere artistic technicality — to look for the only and decisive genre-defining criterion in
the question of wheter a work is written in verse or prose” (LUKACS, 1971, p 56). O
verso, portanto, ndo seria, por exemplo, um constituinte decisivo para se definir nem
mesmo épica ou tragédia, defende o critico (LUKACS, 1971, p. 56).

Para Lukacs, definir romance nao é uma questao de forma, vé-se, no sentido
métrico, mas de identificacdo da perda de um certo modo de pensamento ou de
concepcao de mundo. Dante surge nesse contexto mental das culturas, nessa reparticéo,
no momento de passagem de um paradigma cultural a outro. Assim, para Lukacs, Dante
€ 0 Unico autor em quem se pode encontrar a juncao entre a imanéncia propria da légica
épica — aquela que oferece a vida como algo em si, pré-definido e determinado — e a
busca pelo sentido da vida, que acaba se refletindo como a busca pelo sentido do “eu” —
busca que conforma a questdo romanesca.

Em Dante, de acordo com Lukéacs (1971), essa juncdo de paradigmas de
pensamento se dd da seguinte maneira: “[...] the immanence of the meaning of life is
present and existent in Dante’s world, but only in the Beyond: it is the perfect
immanence of the transcendent” (LUKACS, 1971 p. 51), o que se manifesta de modo
magistral no Paraiso de Dante, ja que, ali, “Dante’s insight transforms the individual
into a component of the whole [...]” (1971, p. 60), e as vozes das personagens no ultimo
cantico saem de si e se integram a um “todo”, como se a propria questdo pessoal de cada
vida transformasse a si mesma no componente que integra o sentido global da vida e a
existéncia de Deus.

Esse cardter de “todo”, porém, de imanéncia do saber e do sentido, parte
sempre de uma percepcdo pessoal, tanto de Dante, enquanto peregrino e narrador,
quanto das vozes que ele encontra pelo caminho, que partilham suas historias pessoais.
Assim, “in Dante there is still the perfect immanent distancelessness and completeness
of the true epic but his figures are already individuals, [...] placing themselves in
opposition to a reality that is becoming closed to them, individuals who, through this
opposition, become real personalities (LUKACS, 1971, p. 68). A Comédia de Dante
seria entdo uma mescla de paradigmas entre dois momentos cruciais na historia das
formas literarias por demonstrar a juncdo dessas duas formas de conceber o mundo.

Chega-se, assim, a um importante resumo dos conceitos de Lukéacs para a



64

teorizacdo sobre a obra de Dante: “The epic gives form to a totality of life that is
rounded from within; the novel seeks, by giving form, to uncover and construet the
conceded totality of life” (LUKACS, 1971, p. 60). Dante, entdo, ¢ um sujeito que esta
“em busca” de algo: logo, a forma do seu objeto, da sua obra, seria uma manifestacdo da
relagdo entre o sujeito e aquilo que ele, de modo pessoal, procura. Eis, portanto, a
estrutura dual do mundo construido por Dante: “[...] the break between life and
meaning is surpassed and cancelled by the coincidence of life and meaning in a present,
actually experienced transcendence” (LUKACS, 1971, p. 68).

No entanto, ao mesmo tempo, Dante rompe com a estrutura épica em que 0
herdi nunca € um individuo, e sua jornada é também um destino pessoal, ao contrario da
atitude épica de apresentar o destino de uma comunidade (LUKACS, 1971, p. 66).
Dante seria, na transi¢do de um modo de pensar a outro, “the only great example in
which we see the architectural clearly conquering the organic, and therefore he
represents a historico-philosophical transition from the pure epic to the novel”
(LUKACS, 1971, p. 68).

Pode-se resumir a ideia de Luk&cs considerando o romance como uma
forma literaria que busca dar contornos ao mundo, cujo sentido intrinseco se esvaziou,
mundo que lanca inquietacGes em direcdo ao sujeito da obra, o qual substitui o heréi da
épica. Esse mundo, portanto, a que o romance concede uma forma, é o mundo do
préprio sujeito.

Dante une as questdes do sujeito a busca pela imanéncia da vida, que
transcende a existéncia desse sujeito. Ao mesmo tempo, 0 sujeito importa, ao contrario
da épica, em sua individualidade, tensamente buscando integrar-se ao todo, ao mundo
prenhe de sentido, dado a ele pela propria trajetdria ao encontro de Deus na Comédia.
Dante consegue compor, fora da ldgica essencialmente épica, um mundo cuja
completude € possivel, de certa forma, quando um ser se entrega a propria questao
ulterior de sua subjetividade.

Em relacdo ao romance, nesse mesmo mundo dividido entre formas
narrativas que dao lugar, gradualmente, ao romance, ideias similares as de Lukéacs
aparecem exploradas nos escritos de Bakhtin, na abordagem historico-filosofica da
evolucéo de formas narrativas.

Em relacdo aos escritos de Bakhtin (aqueles que manifestam um interesse

por Dante), refiro-me a uma secdo especifica do livro publicado (no Brasil) sob titulo



65

Questdes de literatura e de estética: a teoria do romance (2014), pela editora Hucitec?.
No livro, a secdo “Formas de tempo e de cronotopo no romance (ensaios de poética
historica)” (2014, p. 71-212) desenvolve algumas no¢des sobre a forma romanesca ao
longo de sua evolucdo por entre outros géneros narrativos e reflete de maneira
especifica sobre a obra de Dante no subcapitulo V, “O romance de cavalaria”.
Em “O romance de cavalaria”, contido na secdo citada — sobre as formas de
tempo no romance —, Bakhtin passa a tragar comparativos entre o romance grego®’ e o
romance de cavalaria, comparando-os justamente em relacdo ao tratamento que
concedem as questdes narrativas ligadas a temporalidade. De acordo com a andlise de
Bakhtin, no romance de cavalaria, uma série de singularidades, como o estabelecimento
de um tempo fantastico, em mundo inso6lito cheio de aventuras, distanciava a novela do
romance grego, aproximando-a ao epos, mas, a0 mesmo tempo, lancando também as
bases para o surgimento de um mundo ainda ndo ocorrido no contexto épico. Diz, a esse
respeito, Bakhtin:
todas essas singularidades do romance de aventuras de cavalaria diferenciam-
no radicalmente do romance grego, aproximando-o do epos. O primeiro
romance de cavalaria em versos tem suas bases nos limites entre 0 epos e 0
romance, 0 que determina seu lugar especial na histéria do romance. Com as
particularidades indicadas, determina-se também o cronotopo® original desse

romance — um mundo maravilhoso num tempo de aventuras (BAKTHIN,
2014, p. 270).

O tempo que o romance de cavalaria inaugura, deformando-o, é muito

diverso do tempo que se encontrava nos romances gregos, ainda que os dois tipos de

26 No Brasil, a Editora 34 publicou também traducbes dos escritos de Bakhtin relacionados a
investigacdo da forma romanesca, com a colecéo Teoria do romance.

27 Na Antiguidade, havia certa modalidade de romance, embora ainda diferente de como o concebemos a
partir da Modernidade. A prépria nog¢do de género poético, & época antiga, é ampla e diversa daquilo que
tomamos hoje como base para nossos paradigmas formais (por exemplo, a divisdo, em literatura, entre
textos em verso e prosa, em muito ainda determinante para a compreensdo do que é narrativo e do que é
lirico). E sabido que o termo que designa o género “romance”, dentro das linguas neolatinas, ndo surgiria
antes do século XII, no proprio contexto de estabelecimento das linguas romanicas. Mas a “aparéncia” do
género que hoje identificamos como “romanesco” ja poderia ser encontrada no mundo grego antigo,
embora lhe faltasse a nomenclatura que hoje Ihe atribuimos. O romance grego opunha-se a outros tipos de
texto que se vinculavam com a “verdade”, como os textos historiograficos e os sagrados. Desse modo, na
Antiguidade Classica, o que se pode hoje chamar de “romance antigo” era associado a uma no¢ao oposta
a da “verdade”; eram composi¢cdes ficcionais ligadas a nogdo de divertimento, por sua falta de
compromisso “ético” com a realidade. Essa discussao sobre as formas romanescas na Antiguidade, a que
aludo de modo muito breve, pode ser encontrada em Jacyntho Lins Brand&o (2005).

28 Descricdo do cronotopo (desenvolvido por Bakhtin) pode ser consultada no Dicionario de termos
literarios (2004, p. 111): “Corresponde a jungdo tempo-espago, ‘expressa a indissolivel conexao entre o
espaco e o tempo (tempo como a quarta dimensdo do espaco) [...]. [O tempo] comprime-se, torna-se
artisticamente visivel; o espaco intensifica-se e penetra no movimento do tempo, do enredo e da

EED)

historia’”.



66

obras narrativas fossem essencialmente ficcionais e aventurosas. E o aspecto do tempo,
portanto, e dos mecanismos narrativos que dilatam esse tempo, aquilo que vai
diferenciar o romance grego e o romance de cavalaria, como segue explicando Bakhtin:
no romance grego, nos limites de cada aventura, [0 tempo] era tecnicamente
plausivel, um dia era igual a um dia, uma hora a uma hora. Mas aqui, [no
romance de cavalaria] o proprio tempo tornou-se, em certa medida,
maravilhoso. Surge um hiperbolismo fabuloso do tempo, as horas se

prolongam, os dias se reduzem a instantes, o proprio tempo pode ser
encantado [...] (BAKHTIN, 2014, p. 271).

Um tal jogo, que deforma o tempo, passa pela forma de narrar a aventura, e
acaba também deformando o espago: “[...] a esta violagdo das correlagdes e
perspectivas temporais e elementares, corresponde, no cronotopo do mundo
maravilhoso, 0 mesmo jogo subjetivo com o espaco, a mesma violacdo das relacdes e
perspectivas” (BAKHTIN, 2014, p. 271). E interessante observar que a desintegra¢io
do cronotopo desse mundo maravilhoso, na novela de cavalaria, comega com o
surgimento do romance de cavalaria tardio, em prosa, de acordo com 0 que observa
Bakhtin (2014, p. 271), fazendo notar ainda uma espécie de pulverizacdo do sentido de
totalidade do tempo e do espaco nesse contexto.

Com a tematica da distorcdo do tempo e do espaco, nas formas romanescas
primitivas, chegamos ao modo de opera¢do dantesco. Bakhtin passa a falar sobre Dante
a partir da moldura fornecida pelos romances de cavalaria e em especial com o seu jogo
de deformacéo do tempo e do espaco, vistos também na Comédia. E a partir de Dante
que se extrai a influéncia vertical sobre a literatura, com um mundo espago-temporal
submetido a uma interpretacdo simbdlica — ao lado de algumas outras obras de carater
especial, que surgem ao fim da Idade Média, construidas sob a forma de “visdes”, como
O romance da rosa e A visdo de Pedro o Lavrador, além da Divina Comédia
(BAKHTIN, 2014, p. 272).

Sobre essa questdo do tempo e de sua reformulacdo a partir da obra
dantesca, que pode ser entendida como uma jornada que lida com o tempo do “sonho”,
ou da “visao”, aponta Bakhtin: “Ora, em Dante, o tempo real da visdo e a sua
coincidéncia com um momento determinado do tempo biografico (tempo da vida
humana) e historico assume um carater puramente simbolico [...]” (BAKHTIN, 2014, p.
272). Mas Dante fornece um outro tipo de deformacéo do tempo, muito mais vinculado

a compreensao estrutural da obra:

¢ Dante que realiza literalmente esse esticamento vertical do mundo



67

(histérico na sua esséncia) com uma continuidade e forcas geniais. Ele
constréi um quadro extraordinariamente plastico de um mundo que vive
intensamente e que se move para cima e para baixo, na vertical: 0s nove
circulos do inferno embaixo da terra, em cima deles os sete circulos do
purgatorio, os dez céus (BAKHTIN, 2014, p. 272-273).

A logica temporal desse mundo vertical é fazer com que tudo se torne
simultaneo, segundo Bakhtin (2014, p. 273). Habilitar a simultaneidade, por sua vez,
substitui as separacfes entre os tempos historicos, transforma tudo em uma espécie de
metéfora para um sentido ultimo, acessada pela via literaria.

Ademais, algumas historias dentro da histéria, na Comeédia, sdo como
“ramificacdes horizontais” do relato vertical, porque “intumescidas pelo tempo,
oriundas da vertical temporal do mundo dantesco” (BAKHTIN, 2014, p. 273), ¢ a
tensdo do mundo dantesco consiste, assim, na luta do tempo histérico com o ideal
temporal do Além. Dante teria exibido, com esses paradigmas, a “fronteira entre duas
épocas”, dois tempos (BAKHTIN, 2014, p. 274), em um jogo com tensdes temporais
dentro da narrativa. Essa posi¢do entre dois modos de pensamento é, de certo modo,
também aquilo que Luké&cs identifica como caracteristico de Dante: a posi¢do entre a
épica e o romance, entre dois paradigmas da literatura.

Bakhtin diria ainda, aproximando Dante a Dostoiévski?®, que o cronotopo de
Dante nunca mais voltou a se repetir com tamanho rigor, a ndo ser por tentativas de se
construir um sentido atemporal (atemporalidade que pode ser aproximada a no¢do de
“Absoluto”, extraida da verticalizagdo que Dante promove):

[...] pela vertical de um sentido atemporal tentou-Se negar a forca essencial e
interpretativa do ‘antes’ e do ‘depois’, ou seja, as divisdes e relagdes
temporais (desse ponto de vista, tudo o que é essencial pode ser simultaneo);
procurou-se revelar o mundo sob o éangulo da simultaneidade e da
coexisténcia estritas [...]. Depois de Dante, a tentativa mais profunda e

coerente nesse género foi feita por Dostoiévski (BAKHTIN, 2014, p. 274,
grifo meu).

N&o me parece, assim, um gesto pequeno a aproximagcdo feita entre Dante e
Dostoiévski, quando o termo “depois”, acima destacado, se torna muito produtivo — ele
parece sugerir uma espécie de linha temporal de heranga romanesca que comeca em
Dante.

Em “Epos e romance (sobre a metodologia do estudo do romance)”, Bakhtin

(2014) oferece também uma teorizacéo do género romanesco a partir da maleabilidade e

29 Parece-me bastante significativo que autores preocupados com a questdo estrutural em Dante por
vezes comparem a Comédia a obras de romancistas. Esse aspecto diz tudo por si mesmo.



68

da “instabilidade” de seus tragos. As consideragdes constatam que o romance ¢ um
género solitario na historia da literatura e, de certo modo, ainda em formagc&o. E curioso
pensar sobre 0 romanesco como algo ainda por se fazer, na década de 1940 do século
XX, periodo de publicacdo do ensaio de Bakhtin, quando o romance moderno, em seu
viés histdrico, parece um género tdo atrelado a ascensdo burguesa, pelo menos dois
séculos antes®® — género cuja “novidade” era aplicada a disseminagdo daquele estilo de
vida, que se alimentava também da cultura livresca e afirmava valores estéticos, morais
e intelectuais de uma classe.

Se 0 romance expande o proprio contexto moderno que Ihe da condigdes de
existéncia — e se alastra para o antes e para o depois de seu ponto de culminancia entre
os séculos XVI e XVIII —, como é possivel ainda perguntar-nos o que € 0 romance?
Nesse sentido, lan Watt lanca uma questdo definidora — de certo modo ainda sem
resposta —, ao inicio de A ascensdo do romance: estudos sobre Defoe, Richardson e
Fielding (2010):

O romance é uma forma literaria nova? Supondo que sim, como em geral se
supde, e que se iniciou com Defoe, Richardson e Fielding, em que o romance
difere da prosa de ficcdo do passado, da Grécia, por exemplo, ou da Idade
Média, ou da Franca do século XVII? E h& algum motivo para essas

diferencas terem aparecido em determinada época e em determinado local?
(WATT, 2010, p. 9, grifo meu).

Ndo pretendo me ater as questbes historicas, relativas a periodizacéo,
subentendidas na pergunta langada por Watt. Nesta tese, 0 aspecto temporal que mais
interessa, como método, sdo as anacronias (inclusive aquelas propostas como recurso
narrativo pela propria obra dantesca). Em se falando de anacronia enquanto método de
analise, a compreensdo sobre o que proponho ser “moderno” (relembrando os
paradigmas de Shoshana Felman) em relacéo a Dante se abre a uma concepgéo temporal
diversa daquela que costumamos atrelar a questdo das épocas e séculos. Mesmo assim, é
valido observar os pontos de atrito dentro das provocac@es historicas suscitadas por lan
Watt. O cerne do problema, parece-me, é que ninguém sabe ao certo dizer o que é a
Idade Moderna em relacédo a sua forma literaria mais definidora, porque os aspectos de

que bebe o romance parecem surgir sempre um pouco antes daquele ponto que

30 Ao mesmo tempo, se considerarmos o antigo poema épico de Gilgamesh como a primeira epopeia,
escrita por volta de 2000 a.C., e a Comédia, no fim da ldade Média, marcando uma transi¢éo entre a
forma da epopeia e a nova forma moderna romanesca (adotando-se a visdo de Luk&cs), € de se considerar
a longevidade prépria de um género narrativo — o que confirmaria, de fato, o romance como uma forma
ainda recém-nascida, mesmo nos dias de hoje.



69

assumimos como 0 seu nascedouro.

A modernidade romanesca poderia muito bem ter comegado, sim, com
Cervantes. Ou, se adotarmos uma ferramenta como o fluxo de consciéncia ou o proprio
aprimoramento do discurso indireto livre, poder-se-ia tomar Virgnia Woolf como seu
ponto maximo, ou mesmo Dante, que depois legaria certos arquétipos ideais para a
formacéo narrativa de Boccaccio, por exemplo, que pode também ser tomado como um
prosador moderno. Mas o que quero destacar, na pergunta inicial de lan Watt, ndo € a
questdo do fim ou do comeco do romance, e sim outra pergunta que pode assim ser
reformulada: “O romance ainda ¢ uma forma literaria nova?”. Poderia $é-lo,
principalmente se a considerarmos em relagéo a Dante, se Dante for o primeiro autor de
uma forma ent&o nova?

Na década de 1940, no século anterior ao presente, ainda Bakhtin parece
oferecer observagdes pertinentes sobre o carater de “novelty” (novidade e, a0 mesmo
tempo, bricabraque, bugiganga, aquilo com o que ndo nos cansamos de brincar) do
romance. Sobre qual seria a idade do romance, em 1941, ele afirmava: “O estudo dos
outros géneros é analogo ao estudo das linguas mortas; o do romance é como o estudo
das linguas vivas, principalmente as jovens” (BAKHTIN, 2014, p. 397). Para ele, o
romance, em uma espécie de isolamento linguistico, ocupa, em sua soliddo, uma
posicao especial:

0 romance néo é simplesmente mais um género ao lado de outros. Trata-se do
Unico género que ainda estd evoluindo no meio dos géneros ja ha muito
formados e parcialmente mortos. Ele é o Gnico nascido e alimentado pela era
moderna da histéria mundial [...], enquanto que os grandes géneros sdo
recebidos por ela como um legado, dentro de uma forma pronta, e s6 fazem
se adaptar [...]. Ele luta por sua supremacia na literatura, e 14, onde ele

domina, os outros géneros velhos se desagregam [...] (BAKHTIN, 2014, p.
398).

O reino do romance seria 0 da desagregacdo de outros géneros e,
assim, faz-se proprio do romanesco um tipo de “isolamento” que se explica por uma
espécie de grande voracidade: um romance € uma obra que “devora” outros géneros,
absorve-os. Inclusive, a “romancizacdo” de outros gé€neros, para Bakhtin, faz com que
esses géneros se tornem mais livres — 0 que seria traco proprio do romance, que
contaminaria as formas préximas em contato, com uma linguagem que se renova ao ser
mergulhada em um “plurilinguismo extraliterario” (BAKHTIN, 2014, p. 400). Os textos
em geral se tornam romanescos, nha visdo do autor, quando penetrados por arquétipos

estruturais que os transformam em uma espécie de parddia, quando se abrem ao riso, a



70

ironia, as atitudes ndo necessariamente reverentes quanto as outras formas.

Justamente por essa grande festividade, essa espécie de constante
parodizacdo e absorcdo de seus opostos e seus vizinhos, é que 0 romance conserva a sua
“infancia”, e também se mostra tao dificil de ser efetivamente teorizado e mapeado.
Bakhtin ent&o ndo se propde a tracar uma definicdo do romance, ou compor um canone,
mas ofereceu algumas visdes, muito similares as de Lukacs, afirmando que h& uma
cisdo cultural emblemaética entre o tempo da épica e 0 do romance.

Um dos pontos mais definidores, na transicdo da épica ao romance, é 0
tratamento com o tempo — a compreensdo sobre o tempo historico, fora da obra, mas
também o contato da obra com o presente daquele que a escreve, e também com a
individuacdo de suas personagens. Ou seja, esse contato com um presente, tempo
possivel também ao leitor, € um contato com aquele que, no texto, diz “eu”, ¢ algo
romanesco, nao contido ainda na épica, uma vez que, na €pica, ndo ha o sujeito do “eu”,
0 que exclui o presente de uma voz que enuncia a si propria. Nesse viés, aponta Bakhtin
(2014) que “a epopeia jamais foi um poema sobre o presente [...]. O aedo e o ouvinte,
imanentes ao género épico, situam-se na mesma época [...], mas 0 mundo representativo
dos personagens situa-se em um nivel de valores e tempo totalmente diferente e
inacessivel” (BAKHITN, 2014, p. 406).

O romance acolhe, destarte, a atualidade de sua producao como se acolhesse
uma espécie de riso, causado por sua extrema proximidade com aguele que o enxerga. O
romance é uma espécie de riso ou de careta rasgada por sobre a forma estabelecida. O
episodio de Ulisses na Comédia, inclusive, pode ser interpretado como um adeus a épica
— a Comédia seria a marca de um sorriso irbnico em relacdo a jornada do her6i grego.
Aquele penitente, ali, € a representacdo do mundo épico em seu esplendor e também
subsequente depauperamento. Ulisses foi esmagado pela lei da nova forma. Sua jornada
ultima é fracassada, enquanto Dante segue adiante, com a jornada que, constantemente
comparada a uma imagem especular da viagem de Ulisses, é realizada agora no tempo
presente daquele que pode enunciar a si mesmo. “E justamente o riso que destroi a
distancia épica”, defende Bakhtin (2014, p. 413). Um objeto ndo pode ser comico a
distancia, por isso o romance consegue parodiar as formas passadas, porque as arrasta
de volta a atualidade do presente e os subverte.

Diante desse panorama cultural, mas também filoséfico, é possivel que essa
zona de fronteira entre épica e romance explique parte do que estd em curso na

Comeédia. De fato, muitas dessas categorias sao performadas pela escrita de Dante no



71

contexto da Comédia, em especial a situagdo cambiante da autoria, em que um
enunciador fala a partir de um tempo presente, de uma atualidade que se reafirma gragas
a possibilidade de o “eu” se declarar dentro da trama.

Esse aspecto coloca a obra de Dante muito préxima a nogdo moderna de
autor, ainda que ele lide, em seu contexto, de modo metamdrfico com questdes proprias
da autoria medieval. Nesse sentido, as reflexdes de Albert Russel Ascoli (2008) séo
fundamentais para se compreender a performance do autor dantesco como uma espécie
de autoria “protomoderna”. Em Dante and the making of modern author (2008), Ascoli
aponta que, em nosso tempo, henhum outro autor parece ter mais autoridade, atribuida a
si mesmo, do que Dante na Comédia (ASCOLI, 2008, p. 3). A palavra “autoridade” ¢é
profundamente ligada a propria nocdo de “autoria”. Nesse sentido, o vinculo entre a
nog¢do de “autor”, hoje, e os usos correntes no contexto de Dante ¢ bem explicado por
Ascoli:

in modern times, an author is a writer of texts in general and a writer of
literary works in particular [...]. In the Middle Ages an ‘author’ (Latin auctor
and autor; Italian autore) was not any old writer of literature, but was

instead, and against the modern definition, a person who possessed auctoritas
(ASCOLLI, 2008, p. 6).

A época medieval, os textos pertencentes a “autores” compunham um
apanhado reduzido, quase todo de textos classicos, de elevado capital cultural, por meio
dos quais se acreditava poder acessar alguma espécie de verdade, além de funcionarem
como molde para a imitagdo. As verdades que um texto escrito carregava repousavam
na certeza de que aquele autor acessara a transcendéncia e que sua obra comunicava
algo que estava para além mutabilidade dos tempos (ASCOLI, 2008, p. 7). Existia,
portanto, uma autoridade literaria percebida pela ideia de que um texto de um autor
conservava em si a verdade transcendente. Ascoli, nesse contexto, faz recordar que
Dante ndo possuia nenhum dos atributos assim descritos, que pudessem transformar
“his own ambitions and visions into auctoritas” (ASCOLI, 2008, p. 9).

Para entender a reconfiguracdo operada por Dante em relagdo a questdo da
autoridade e da autoria, Ascoli (2008) ressalta 0 momento em que, no Inferno, Dante se
dirige pela primeira vez a Virgilio, conhecendo sua identidade: “Tu se’ lo mio maestro e
’l mio autore” (Inf. I, 85). Entdo Ascoli busca responder o que exatamente o poeta
pretende ao colocar uma tal frase nos labios de Dante peregrino:

the phrase appears to confirm the generalized modern perception of the
Middle Ages as a hierarchial and authoritarian culture, one in which the



72

“individual” was rigorously subordinated to narrow religious, political, and
intellectual canons, although it might seem curious [...] that the authority

figure to whom Dante subjects himself is a pagan, rather than a Christian [...]
(ASCOLLI, 2008, p. 14).

A frase do peregrino e a nogdo de “autor” ali contida, projetada sobre

Virgilio, estabelecem esse vinculo hierarquico entre os dois poetas, mas também podem

ser tomadas em uma segunda acepcdo, conectada a uma definicdo mais moderna de

autoria que ndo designa necessariamente “autoridade”, mas o nome de quem assina um
texto escrito:

if ‘author’ is taken in its basic modern definition, the phrase means that Dante

is simply calling himself a devoteed reader of Virgil. From this point, and

noting the argumentative sequence that leads from “teacher” to “author”, we

might go on to hypothesize that by virtue of this reading Dante has somehow,

metaphorically, become Virgil’s authorial creation, his work. In reading

Virgil, he has been taught by Virgil (“tu sei lo mio maestro”), and that

teaching has made him what he has now become (“e’l mio autore’)
(ASCOLLI, 2008, p. 14).

A concomitancia desses dois sentidos dentro da mesma palavra cria uma
espécie de paradoxo, pois Virgilio é, entdo, aquele que “autoriza” Dante em sua escrita,
por meio da leitura que este ultimo tem da obra de seu mestre, mas também faz com que
Virgilio se torne a criacdo do autor Dante. Virgilio se desfaz, assim, das vestes de
“autoridade” e se torna um personagem da Dante (ASCOLI, 2008, p. 14-15). Contudo,
Virgilio ainda faz de Dante um autor, concede-lhe algo que somente poderia ser
alcancado se alguma espécie de autoridade ainda repousasse sobre o nome de Virgilio.

Virgilio, como autor e autoridade, permanece, também enquanto
personagem, como aquele que autoriza Dante — autoriza-o, de certo modo, a criar um
personagem chamado “Virgilio”, algo concedido por meio da autoridade de uma leitura.
Temos ai duas instancias: a de autor, como o concebemos modernamente, e a de
autoridade, mais proxima a uma das definicbes medievais.

O mundo medieval de Dante conheceu algumas definicdes etimoldgicas
diferentes para a palavra “auctor”, segundo Ascoli (2008, p. 15), e Dante acaba por
fazer com que as definicGes possiveis a essa palavra colidissem e se mesclassem no
verso que se reflete em uma sé figura — a de Virgilio: “In the push of one medieval and
Dantean meaning of autore against another, a new meaning, or meanings, begins to
emerge, which anticipates, without being identical to, those current today” (ASCOLI,
2008, p. 18). Um tanto imprevisivelmente, Dante acaba “esbarrando” no sentido

moderno de criagdo autoral. Em um senso fundamental, afirma Ascoli (2008, p. 20-21),



73

é o0 desejo transgressivo de Dante de se apropriar do atributo autoral para si mesmo que
0 leva a uma metamorfose moderna daquilo que compreendemos ainda hoje como ser-
autor.

Perseguindo um ideal cultural de seu tempo, na busca pela autoridade,
Dante acaba antecipando uma outra espécie de compreensdo autoral, até mesmo
distanciando-se daquele objetivo que primeiro o movera — a autoridade em sentido
medieval. Surge, assim, uma nova posi¢ao de “autor”, que pode ser conectada a diversas
perspectivas de autoria modernas, exploradas por Ascoli (2008) ao citar nomes como
Roland Barthes, Michel Foucault e Hannah Arendt, que contribuiram para a
compreensdo do que, ainda na atualidade, compreendemos como autor.

Dante absorve e manifesta, antes do tempo, a modernidade dessas posicdes
de autoria proprias do contemporaneo. “E exatamente esta nova posi¢do do autor”, nos
diz Bakhtin (2014), comentando a manifestacdo da autoria dentro das categorias
romanescas, “[...] na zona de contato com o mundo representado, que torna possivel a
sua aparicdo no campo de representacdo da imagem do autor. Esta nova situacao do
autor é um dos mais importantes resultados para a superacdo da distancia (hierarquica)
épica” (BAKHTIN, 2014, p. 417).

Se 0 romance parece inaugurar uma problematica formal nova, a avaliacdo
permanente sobre suas categorias e sobre as condicdes subjetivas de seus herois e
personagens, e se 0 passado épico é deixado de lado e o presente se afirma como o
tempo da escrita — langando constantemente perguntas sobre um futuro incerto — no
romance, € a Comédia de Dante que explora de modo inovador todas essas relagdes,
concretizando-as na obra, em especial as questdes que concernem a categorias como
autoria, posi¢cdes do narrador, espaco, passado, presente e futuro do texto. Como nos
lembra Crisafi (2022), por exemplo, o futuro, na Comédia, apesar de sua trajetdria
ascendente rumo a um objetivo elevado com sentido de fim, € um futuro vulneréavel — e
a vulnerabilidade do sujeito, em sua passagem pelo tempo, é algo que o romance acolhe
como um elemento central.

O romance é a forma que abriga a ddvida sobre o destino e a incerteza em
relacio ao tempo. E a forma que toma o tempo em toda a sua instabilidade do presente.
Na Comédia, esse presente instavel, cheio de inquietude, ndo é sO ou propriamente
aquele que € enunciado na jornada, mas sim 0 momento ou o plano em que o narrador, 0
Dante-poeta, produz a sua escrita. O futuro do peregrino, portanto, pode ser visto como

0 presente instavel (do narrador) que o romance acolhe, com todas as suas duvidas e



74

indefinigdes — futuro que se mostra no momento em que a voz de Dante-narrador rasga
o tecido literario para se dirigir aos olhos do presente, os olhos do leitor, que o 1é em sua
prépria atualidade.

Como fica evidente pela leitura de Crisafi (2022), em Dante’s masterplot
and alternative narratives in the Commedia, 0 tempo € um dos signos mais especiais
dentro do carater narrativo da Comédia, e existiriam, pelo menos, trés futuros diferentes,
no interior do texto: o futuro intradiegético — colocado em cena sempre que 0 peregrino
reflete sobre a jornada a frente; um futuro que se transforma numa espécie de presente,
sendo o futuro do peregrino, mas o presente da voz de Dante-narrador, dirigindo-se ao
leitor, emitindo reflexdes sobre o processo de escrita em si e sobre as dificuldades da
jornada rememorada; e o futuro de um livro potencialmente ndo acabado, isto €, a
prépria Comédia. Ndo € de espantar que o tempo seja um elemento tdo produtivo na
concepgdo da Comédia, portanto, comegando pelo fato de que a duplicacdo da persona
dantesca reproduz pelo menos algumas linhas temporais diversas, como se demonstra
no texto de Crisafi (2022).

Seja como tempo narrativo (diegético) ou como tempo empirico
(apresentando o risco de ndo execucdo da obra desejada), o tempo, parece-me, demarca
também, com esses jogos, a possibilidade de um carater romanesco da Comédia. De
acordo ainda com Crisafi (2022), essas incertezas relacionadas a condicdes precarias de
producdo e transmissdo do relato se refletem e se desdobram nas préprias camadas
ficcionais do texto, em especial nas de tempo relacionadas ao futuro, apontando que o
autor da Comédia é também “author of at least two unfinished treatises, a sonnet with
two beginnings, and an interrupted canzone, writing in exile and circulating his writing
in batches — should it surprise us that he represents his poem as vulnerable to the
future?” (CRISAFI, 2022, p. 139).

Essa vulnerabilidade do texto, especialmente quanto ao futuro, mostra-se
nos momentos em que é possivel distinguir muito claramente os dois tipos de jornada
que causam terror a Dante: a jornada do préprio peregrino, que é a narrativa em si, ja
passada; e a jornada da prépria escrita, 0 caminho até a concepgdo final de sua obra. Se
pensarmos que o ponto final do texto aconteceu de modo quase concomitante com o fim
da propria vida de Dante (0 autor empirico), é de se entender 0 modo como esse texto
acompanhou a instabilidade das condi¢cdes de producdo daquele que o escreveu,
transformando essa instabilidade em signos textuais.

Em meio a esse panorama, que toca, a0 mesmo tempo, mundo empirico e



75

estrutura da obra, apontamentos de John Freccero também nos ajudam a ampliar uma
visdo sobre Dante em um contexto literario, filoséfico e histdrico.

Com John Freccero, alcanga-se uma compreensao estrutural do poema de
Dante entrelacada a elementos teoldgicos e temporais, bem como ligada a estruturacéo
da composicdo lirica e daquilo que se interpreta a partir dessa forma lirica, chegando-se,
por meio dela, a uma implicagdo narrativa. Os textos de interesse de Freccero, para essa
discussao entre a forma lirica e as suas implicacdes filosofico-estruturais, sdo os artigos
“Dante’s Ulysses: from epic to novel” e “The significance of terza rima”, ambos no
livro Dante: the poetics of conversion (1986).

Em “Dante’s Ulysses: from epic to the novel” (1986), Freccero afirma, em
dialogo com Lukacs, que Dante foi um autor entre dois mundos e duas mentalidades, no
que concerne as formas narrativas: “Dante wrote the last epic and the first novel [...]”, e
com isso Dante reduz as diferencas entre dois modos de pensamento, constri uma
espécie de ponte: “[...] in the matter of literary genre, as well as in the history of
western culture, he bridges the gap between the Middle Ages and the Modern world”
(1986, p. 138). Essa ponte se deve em grande parte a mudanca na maneira como 0
tempo passa a ser encarado, a partir do novo paradigma que Dante estabelece,
atendendo a uma mudanga ainda anterior — o préprio advento da figura de Cristo e sua
consequente remodelacdo da compreensdo sobre o tempo humano e seu destino final.

Na Antiguidade, diz Freccero, “time moved in a eternal circle, with
repetition as its only rationale” (FRECCEROa, 1986, p. 136). Em face do destino
inexoravel, a gléria terrena era vista pelo homem como forma de permanéncia. Na visao
de Agostinho, o tempo ciclico do mundo Antigo foi transformado em uma experiéncia
linear. O Redentor, para Agostinho, transformou em linha reta, rumo a eternidade, a
cadeia de eventos antes circular (FRECCERO, 1986a, p. 136), como era propria da
experiéncia épica classica. O tempo entdo passou a caminhar para 0 que parece Ser a sua
consumagao, “which in retrospect gave to all of history a meaning to the flight of the
arrow” (FRECCERO, 19864, p. 136).

A vinda de Cristo, de acordo com as reflexdes de Freccero (1986a), teria
impactado ndo s6 a Historia, mas também a trajetdria pessoal das almas — e,
consequentemente, nossa compreensdo sobre as narrativas em geral. Com a morte de
Cristo, todas as vidas passaram a um sentido em retrospecto: agora ja ndo se tratava
apenas de cumprir o ciclo da vida, mas a morte representava uma passagem ao

Absoluto. Essa marca de redencéo e de completude se estende também para a Historia,



76

expande o sentido da crenca religiosa, pois Cristo constr6i com sua narrativa uma
espécie de visdo linear do tempo.

Em contraste, pode-se olhar para o que foi a épica contrapondo-a a nova
percepcdo de tempo que o advento de Cristo inaugura na Historia. Na experiéncia da
leitura, em relaco & antiga atitude épica, agora importa muito mais conhecer o como do
que 0 porqué. A pergunta sobre o porqué, que estabelece na narrativa um progresso
rumo a resposta ou a concluséo (a qual iluminard todos os fatos em retrospecto), é
inaugurada como uma superacdo da épica, como a chegada de um tempo
paradigmaticamente cristdo. E a forma moderna de narrativa, segundo Freccero, que
acolhe essas tais perguntas, as quais fazem com que as narrativas se movam “em
frente”. Entdo, a experiéncia de leitura das narrativas passa a ser a seguinte: “assuming
that there is a goal, will it be reached or not?” (FRECCERO, 1986a, p. 137). E esta a
indagacdo que o leitor moderno se faz, e essa seria a pergunta fundamental de um
romance, questdo baseada na temporalidade linear como sua esséncia, distanciando-se
da logica circular do mundo épico, de motivagdes absolutas e definidas previamente.

Conhecer entdo os desfechos passa a ser central para a compreensdo do
proposito de uma narrativa, no mundo moderno, e o desfecho de obras literarias traz
consigo alguma resposta sobre a experiéncia temporal da vida e das proprias narrativas:
“[...] the question cannot be answered until the story is fully told. It becomes
desperately important to know the outcome because the rules of the game are no longer
fixed simply by the character of the protagonist” (FRECCERO, 1986a, p. 137).

Exemplo de um uso desse tipo de arquétipo cristdo estd no modo como
Dante confere um sentido “linear” e inusitado a épica de Ulisses: “The Homeric story is
glossed from a linear, Christian viewpoint, from the perspective of death. It is for this
reason that Dante’s Ulysses ends as a shipwreck rather than at home with Penelope”
(FRECCERO, 19864, p. 138). Esse naufragio de Ulisses pode ser lido ndo somente
como um adeus ao tempo da Antiguidade, mas também como uma espécie de adeus a
suas formas literarias tipicas. Dante, assim, colocaria em pratica uma nova forma de
contar histdrias, baseada huma espécie de narrativa tipificada pela historia de Cristo.

A ousadia de Dante ainda se destaca pela transformacdo da figura heroica de
Ulisses em uma imagem do desastre, o que pode ser lido como uma troca de
dispositivos narrativos e de mudanca da categoria classica a romanesca, em que 0 modo
de pensar antigo ¢ sobreposto pelo advento da logica cristd: “The transformation of

Ulysses’ circular journey into linear disaster is a Christian critique of epic categories, a



77

critique of earthly heroism from beyond the grave” (FRECCERO, 19864, p. 139).

O adeus a épica é ainda intensificado pela presenca de Virgilio no texto
dantesco e pelo intercambio de linguagem entre as duas figuras classicas, com Dante a
parte, no episddio do encontro com Ulisses. Sobre esse momento, também aponta
Freccero (1986): “the language that Virgil and Ulysses share is a common style, the
high style of ancient epic, whose qualities are unapreciated in the vulgar company of
hell, where the language is the sermo humilis of Christian comedia” (FRECCERO,
19864, p. 142). A linguagem dos poetas classicos ¢ a da tradicdo, mas a de Dante é a da
novidade — e 0 modo novo como 0 mundo passa a ser encarado tem a ver, também, com
as praticas cristds. Com a linguagem cristd aproximada a linguagem de Dante, a
linguagem média torna-se uma conexao com a nova maneira de se conceber o tempo e
com a modernidade da escritura, aquela modernidade que permite uma mudanca no
discurso literario, para acolher outras vozes e falares, proximas a vida, ndo constantes na
épica (com o seu tempo mitologico).

A jornada de Dante se mostra novelistica, aspecto testemunhado pelo
tempo, pela linguagem, pelo dispositivo linear que parece orientar a disposi¢do dos
episodios ou nortear algum senso de que o desfecho, no Paraiso, traré as suas respostas.
Seria esta uma obra, portanto, de muitos tragos romanescos, sobretudo pela orientacdo
rumo a esse desfecho linear: “The problematic, tentative view of the pilgrim is a
novelistic striving toward a kind of finality which can be described as a linear goal”
(1986, p. 150). Mas, ao mesmo tempo, Freccero (1986) também aponta que o final da
trama, em certo sentido, ¢ um “new beginning, for it marks the birth of the poet, who
has been with us from the start. There is a circularity to the adventure as well: the voice
of the poet which ends as it begans (FRECCERO, 19864, p. 150).

Como se pode ver, a obra de Dante lida com uma tensdo recorrente,
desempenhando ainda a performance de uma circularidade temporal, a circularidade
que devolve a voz a um estado inicial quando chega o fim da trama — esse € um traco,
por sinal, préprio das narrativas autobiogréficas. Portanto, acolhendo tal circularidade
dentro de um paradigma que se mostra mais e mais romanesco, pode-se sustentar que o
aspecto linear da logica crista é retorcido pelo texto de Dante. N&o de volta a épica, mas
em direcdo a autobiografia. Enfim, a distin¢do entre o tempo circular e o tempo humano
ali é apresentada como uma categoria instavel ou metamorfica: em relacdo a uma
“distinction between the circular and the linear forms of human time and of narrative

structure”, diz o autor, “Dante’s poem could be characterized by neither figure because



78

it partook of both” (FRECCERO, 1986a, p. 150).

Por fim, algumas consideracdes de Freccero em “The significance of terza
rima” (1986b) sao também importantes para esta revisdo bibliografica, pois apontam
nexos entre Dante e a forma romanesca a partir da analise da terza rima. Afirma o autor
que a prépria métrica dantesca pode ser lida em termos de categorias narrativas. O
ensaio fornece instrumentos para se discutir a questdo da forma, em Dante, com uma
perspectiva que une a no¢do de progressdo lirica e a nogdo de jornada narrativa.

Freccero descreve, a principio, a terzina dantesca como “characterized by a
foward entrelacement and it could as a metric pattern go on forever and must be
arbitrarily ended” (FRECCERO, 1986b, p. 261). O texto, com o seu padrio de rimas,
consiste em um esquema de versos de arbitrarios comeco e final, e um movimento
central autdbnomo e infinito, cujo progresso é também um gesto de recapitulacdo
(FRECCERO, 1986b, p. 261).

Aqui, as categorias de tempo e espaco se abracam em um padrdo
essencialmente narrativo — 0 do movimento. A terza rima implica profundamente uma
no¢ao de movimento, movimento que pode ser definido como “[...] forward motion,
closed off with a recapitulation that gives to the motion its beginning and end”
(FRECCERO, 1986b, p. 262). O padréo da rima, na Comédia, ¢ visto como “a recall to
the past and a promise of the future that seem to meet in the now of the central rhyme”
(FRECCERO, 1986b, p. 262). Tudo isso se torna mais significante quando se olha para
a contraparte tematica do texto: a destinacdo do enredo é também a chegada a um ponto
inicial, pois o estado final do peregrino coincide com o estado inicial do narrador, que
fala no comeco do canto | do Inferno a partir da dimensao do presente da enunciagéo.

O movimento adiante como um movimento de recapitulacdo — exatamente
como o processo de construcdo da terza rima — é a propria espiral, aponta Freccero
ainda (1986b, p. 263), e a espiral se reflete na agdo da jornada do peregrino, fundindo
questdes de tema e de forma. Ademais, o movimento espiralado “can also serve as the
spatial representation of narrative logic, particularly autobiography” (FRECCERO,
1986b, p. 263). A logica em espiral pode ser aproximada a légica da autobiografia
porque o0s dois movimentos apontam para uma ambigua exigéncia: o “eu”, na
autobiografia, diz “eu sou eu, mas nem sempre fui assim”, de modo que o sujeito do
comeco coincide com o sujeito do fim, mas sdo, a0 mesmo tempo, separados pelo
espaco da jornada relatada em uma autobiografia. Quanto ao movimento da terza rima,

especificamente na narrativa dantesca, ela emula essa espiral, pois diferencia e



79

aproxima as vozes desse “eu” dantesco em relagdo ao comeco e ao fim da peregrinagao.

O final de uma tal histéria implica em seu proprio comeco, entdo o desfecho
da narrativa autobiografica € um olhar em retrospecto para o seu inicio. Tal alternancia
é a propria forma da terza rima, que se reflete também na experiéncia de leitura. Pode-
se dizer que o leitor quer ir em frente, junto com os versos, seguindo a sua constante
progressao. Mas, para prosseguir, € necessario recuperar a cadéncia da rima anterior.
Retirar uma rima prejudicaria 0 poema inteiro, pois a rima de uma terzina sO se
completa com o que disser a proxima. Esse efeito ritmico também € romanesco — diz
respeito a0 movimento da narrativa que se projeta até mesmo na estrutura da forma
lirica.

Para Freccero, a terza rima é a manifestacdo de uma espécie de narrativa
autobiografica, refletida no seu movimento de constante retomada de um estado
anterior. Por meio das 23 vezes em que Dante se dirige ao seu leitor, fica claro o
estabelecimento temporal de uma ilusdo autobiografica (FRECCERO, 1986b, p. 265), e,
a partir disso, pode-se tracar uma vinculacao entre os aspectos liricos da Comedia e seus
aspectos diegéticos. Freccero entdo concede grande importancia ao storytelling da
Comédia, mesmo quando se trata de seu aspecto lirico formal. O vinculo com o aspecto
romanesco se da justamente pela observacdo de que a poética de “conversdao” ali
presente, estruturada também em sua forma métrica, “implies a destruction of a previous
form and the creation of a new form” (FRECCERO, 1986b, p. 266). A terza rima,
assim, abrir-se-ia a possibilidade de se pensar uma forma narrativa nova, que estaria a
nascer no interior do encadeamento dos versos. Essa forma nova eu quero chamar aqui
de romance.

Com essas ideias em mente, junto a tudo aquilo que foi recuperado ao longo
desta revisdo bibliografica — relacionada as possibilidades de leitura estrutural da obra
de Dante —, podemos entédo partir a reflexdo sobre o proprio género romanesco, tecendo
consideracbes a luz da prépria matéria narrativa de Dante, com o auxilio de
apontamentos tedricos de Roland Barthes na fase final de seus escritos, apds uma breve
recuperagdo da cronologia do género literario “romance” e de suas manifestacdes na

historia.



80

3 O QUE PODE SER UM ROMANCE?

Perceber a obra de Dante como uma narrativa € um gesto simples, baseado
em evidéncias textuais — como os seus verbos e o relato de uma viagem que ali se
empreende. Afirmar essa mesma Comédia como um romance, por outro lado, & um
gesto mais complexo do que o primeiro.

A dificuldade dessa empreitada existe porque a Comédia relata uma historia,
desenvolve uma narrativa, mas mantém o seu formato versificado, a sua tradicdo
poemaética, a sua ambicdo épica (que é uma forma metrificada). E, se estamos nesse
topico épico, ha também a forca de uma tradicdo epopeica que pressiona o texto e 0
contexto de Dante, e que parece obriga-lo a se afirmar como aquilo que ele, a principio,
aparenta ser: um poema de inspiracdes épicas, por isSo mesmo um texto narrativo, mas
versificado.

A declarada influéncia da épica latina de Virgilio sobre a obra de Dante, o
qual transforma elementos épicos de seu mestre em certos topoi recorrentes dentro do
texto — cito, de passagem, um elemento como a catabase —, contribui para a estruturacéo
da Comédia, tornando, a0 mesmo tempo, muito facil afirma-la como uma obra que
orbita o universo da narrativa de tradigdo epica.

Identificar a Comédia de Dante como uma obra de disposicao narrativa nao
garante que ela seja, automaticamente, um romance. E necessario definir esse
“romance” aqui proposto, pois a propria palavra, que nomeia 0 género moderno, parece
escapar a uma formulacdo objetiva bem delimitada — é preciso tracar limites para o uso
desse termo enquanto categoria genérica para a tese presente, portanto.

A nocdo de género literario diz respeito a uma atitude: colocar o leitor em
relacdo a uma obra de uma determinada maneira ou disposi¢do. A identificacdo de um
género cria uma certa expectativa de leitura. Assim, questdes referentes a géneros
literdrios, ao se examinar um texto, ndo sdo um aspecto que possa ser desprezado —
algum exercicio terminoldgico é necessario para definir os pardmetros de uma analise
formal. Barthes chega a apontar, por exemplo, como a catalogacao de géneros e partes é
central para a experiéncia epistemoldgica em nosso mundo, dizendo, no inicio da
segunda parte do curso A preparacdo do romance (2005b), que “a pior perturbagdo
social ¢ a de ndo poder classificar” (BARTHES, 2005b, p. 4). De certo modo,
precisamos de categorias para comegar a pensar e questionar suas relagoes.

E também no argumento de seu curso citado, quando reflete sobre a



81

necessidade de uma classificacdo das proprias formas literarias, que Roland Barthes
(2005b) declara a centralidade do romance em seu proprio projeto pedagogico (e
pessoal): “Eu me interrogo, diante de vocés, com vocés, acerca das condi¢des de
preparacdo de uma Obra literaria, chamada, por comodidade, Romance” (BARTHES,
2005b, p. 4). Essa “comodidade” do nome “Romance” talvez seja ai apontada por
Barthes justamente porque o romance se empresta com facilidade as narrativas
modernas, como um invélucro ou uma categoria maleavel, portanto apropriada ao tipo
de pensamento novo que Barthes passa a adotar para definir a Obra literaria no curso.

Estipular um género identifica também uma certa inclinacdo, uma
motivacao ou predisposicdo do texto, ainda que esse género acolha a ironia de seu gesto
contréario. Nesse sentido, entre poesia e prosa, épico e romanesco, drama e comédia, e
outros bindmios possiveis, equilibra-se a Comédia de Dante no limite genérico
indecidivel, que, por isso mesmo, se abre as novas interpretacoes.

Ricoeur (1995) aponta ainda que chamar algo de “romance” nio equivaleria,
necessariamente, a chamar de narrativa, e 0 mesmo pode ser dito inversamente: chamar
algo de narrativa ndo implica, necessariamente, a identificacdo de um romance. O
romance diz respeito a um gesto outro de catalogacdo, que, segundo creio, ndo se
restringe & nomenclatura do género historico enquanto forma. Formular essa nocéo de
romance € necessario em termos mais precisos, para encontra-lo, de algum modo, na
Comédia. Isto é o que farei agora, na intencdo de fundamentar o que compreendo como
0 romance dantesco. Para tanto, julgo necessario dar um passo atras e compor alguma
espécie de arqueologia (parcial, evidentemente) da forma romanesca, da compreensdo
sobre 0 que seja um romance, fornecendo algumas possibilidades histéricas de resposta
a pergunta sobre a sua defini¢do. O que, entdo, € um romance, em sentido geral? Seria
possivel apontar uma raiz a qual pertenca esse género tdo disforme, tdo sem origens?

Uma das dindmicas com as quais costumamos operar, para entender as
formas textuais genéricas na contemporaneidade, é dispor os géneros entre dois polos e
distribui-los de acordo com esses dois grupos: poesia e prosa. Talvez fagamos isso,
sobretudo enquanto leitores, porque prosa e poesia envolvem uma certa relagdo nossa
com o tempo de leitura, com o tipo de investimento pessoal na atividade. Cada um
desses formatos, ou dessas formatacGes do texto na pagina, exige, do leitor, uma
experiéncia diferente de leitura, uma relagdo diversa com o texto, o que pode também
ter a ver com o0s aspectos do aceleramento, da instantaneidade e da pressa

contemporaneos. Um texto em prosa, normalmente mais longo, leva seu tempo para ser



82

percorrido. O texto de um poema tende a ser curto, permite uma experiéncia
fragmentaria de leitura, enquanto os versos, buscando a conciséo, exigem menos espago
na pagina. Evidentemente, essas categorias comecam a afundar quando consideramos a
enorme presenca de poemas escritos ndo em verso, mas em prosa na
contemporaneidade®”.

De todo modo, a distingdo poesia e prosa quase sempre € Util,
primariamente, para a catalogacdo de nossos géneros modernos, para a organizacao
desses géneros em nossa mente. Dessa oposi¢do, surgem recomposicdes posteriores,
fusdes, atritos... Todavia, mesmo a possibilidade de descrever um texto como “prosa
poética”, por exemplo, fundindo os dois paradigmas em um sé, ainda demonstra que os
dois polos de nossa operacao existem e estdo ali, bem demarcados, dentro dessa fusédo
terminologica.

Entendemos os textos em prosa como aqueles que, diante de sua extenséo e
de seu carater “tagarela”, escrevem-se de uma margem até a outra do papel. Costuma-se
ainda definir os géneros narrativos hoje, em sua maioria, como pertencentes ao formato
prosaico. Justamente porque “contar histérias” parece requerer uma grande porcentagem
da pagina, ocupando o espago de uma margem a outra, para Se narrarem as aventuras, as
tramas amorosas, os mergulhos psicoldgicos na interioridade de personagens, e assim
por diante. Mas a situacdo se complexifica quando trocamos os elementos dos polos
daquela distincdo inicial, prosa e poesia, considerando também outras mudancas
historicas como moldadoras de géneros literarios.

E necessario considerar, por exemplo, que existe um tipo de “romance
medieval”, para além da existéncia de um romance grego anterior, € que nao sao
precisamente o que Dante faz na sua Comédia, no século XIV. Ademais, teria Dante
consciéncia do género prosaico romanesco que ascendia em seu contexto, mas que
ainda ndo era precisamente a forma de que ele langca méo para compor seu texto?

Se vislumbramos obras como O romance de Tristdo, de acordo com o0 que
relembra Jacyntho Lins Branddo (2020), introduzindo a traducdo dessa obra para o
portugués, estamos diante de um romance alocado na transicdo da poesia para a prosa
na historia das formas literarias ocidentais. A obra em questdo é do século XII, escrita

em versos e diretamente em ‘“romance” — 0 romance era uma forma vulgar de

31 Para uma discussdo mais ampla e arejada sobre 0s poemas em prosa ha contemporaneidade, e sobre a
feitura de poemas em geral, indico o livro de Mary Oliver, A poetry handbook (1994).



83

linguagem, uma face do que viria a ser reconhecido mais tarde como o idioma francés®2.
Gradualmente, “romance” vai passar a designar também outras linguas vulgares.

Vé&o surgindo, nesse contexto, as obras que compdem os ciclos de historias
do Rei Artur, os “romances” — que tém maior relagdo, quanto a esse nome, com a
linguagem com que séo escritos do que propriamente com a distribuicdo de versos ou a
escolha pela prosa. Os romances medievais tém os ciclos como seu critério de
organizacdo, e sdo esses ciclos mais uma pratica de difusdo do que precisamente uma
forma literaria, de modo que a nossa compreensao contemporanea sobre “prosa”,
“romance” ou “género” ndo explicam plenamente o que era essa maneira de se
relacionar com tais narrativas. O romance ai € como um nome que segmenta um grande
universo de obras escritas em lingua vulgar, ciclicamente replicadas e lidas, a principio
em verso, cujo Unico critério de organizacdo era a existéncia delas dentro desses ciclos.
Todo esse panorama é, assim, retomado por Brand&o (2020).

O romance pode ser visto, desde ja, como um género de génese instavel e
mesmo de nomenclatura ambivalente. Seu nome néo € proprio, mas emprestado de uma
série de processos historicos vinculados ao préprio desenvolvimento das linguas
neolatinas modernas. Como ressaltam Bournneuf e Ouellet (1976), “o dicionario fala
historicamente do «romance» como da «lingua comum, popular» por oposi¢cdo do
latim” (1976, p. 6), palavra que, no século XII, “designou simultaneamente um escrito
em verso e a lingua na qual ele era redigido [...]. O termo «romanz» (lingua vulgar) deu
origem ao verbo «romancear», que significava, primeiramente, «traduzir do latim para
francés»” (1976, p. 6).

Dizem ainda os dois autores, em perspectiva historica, que “a mesma
palavra «romance» dilatou-se para designar sucessivamente qualquer obra em lingua
vulgar [...], qualquer obra de ficcdo sem bases histdricas, a matéria literaria por oposi¢ao
a matéria oral e, nos fins da Idade Média, a palavra englobava até as cangdes de gesta”
(BOURNNEUF E OUELLET, 1976, p. 6-7).

Data do século XII, ainda segundo os autores, o primeiro grande

32 Acho interessante fazer notar que o pensamento sobre uma lingua da poesia, uma mais proxima do
falar vulgar, estd no cerne da poética de Dante, 0 que também nos permite pensar na feitura de novos
géneros poéticos a partir do desejo de registro vulgar. Penso nisso com base em apontamentos como os de
Décio Pignatari, na apresentacdo de sua traducgdo ao libello de Dante, em que comenta: “O proprio Dante
conta, aqui, que o dolce stil nuovo, 0 movimento poético que ajudou a criar, nasceu da necessidade de
elevar a um status nobre a lingua vulgar, falada pelo povo, pois as mulheres ja ndo entendiam o latim: da
lingua vulgar nascia a nova linguagem do amor, dando continuidade, na Italia, a tradicdo criada na
Provenca pelos trovadores da langue d’oc, a lingua do sim dessa regido, em oposicao a langue d’oil, a
lingua do sim da regido do norte do rio Loire” (PIGNATARI, 2006, p. 10).



84

“florescimento romanesco” (1976, p. 7), com obras como Perceval, Le chevalier de la
charrette (Chrétien de Troyes) e Le roman de Tristam (Béroul), que eram longas
narrativas em versos passadas a prosa nos séculos XV e XVI — e sdo justamente esses
“romances de cavalaria” que vao desaguar, por exemplo, no gérmen de D. Quixote
(BOURNNEUF E OUELLET, 1976, p. 7).
Nesse diadlogo entre a origem da palavra e a origem do género “romance”,
Ernst Curtius (1979) também fornece uma retomada do género romanesco a partir de
sua identificacdo linguistica e da coincidéncia com o estabelecimento de novas linguas
no contexto medieval. Para explicar essa relagéo, vale a longa citagéo a seguir:
“Romanico” ¢ o nome que a propria Idade Média incipiente aplicou as
linguas populares neolatinas, alids em contraposi¢do a erudita, o latim. As
palavras derivadas de romanicus e do advérbio romanice nunca sdo usadas
(em francés, provencal, espanhol, italiano e reto-romano) para designar povos
(para isso h& outros vocdbulos), mas como nomes daquelas linguas — logo, no
mesmo sentido do italiano volgare. Essas derivacdes sdo o francés antigo
romanz, o espanhol romance, o italiano romanzo. Séo formadas pela camada
social latina erudita e designam todas as linguas roménicas [...].
Enromancier, romancgar, romanzare significa: traduzir livros na lingua
popular ou escrevé-los nela. Esses livros podiam chamar-se depois romanz,
roman, romance, romanzo — tudo derivado de romanice. Em francés antigo
indica o “romance cortesdo em versos” e pelo sentido: livro popular. [...]. O

equivalente italiano do francés antigo roman é o galicismo romanzo [...].
Nesse sentido emprega Dante (Purg. 26, 118) (CURTIUS, 1979, p. 33).

Como se vé, em francés, italiano e espanhol tem-se um equivalente a
“romance”, o que, primeiramente, designa uma “lingua popular” e, mais tarde, uma obra
que fosse escrita nessa lingua. Algum tempo se passa até que o termo indique um
género literario.

Quando chega esse momento, aponta Curtius (1979) que, desde o século
XV, “aparece romance como designacdo do género poético, que ainda hoje assim se
chama e desde o século XVI foi colecionado em romanceros. O romance espanhol é
designado pelo italianismo novela (como em inglés)” (CURTIUS, 1979, p. 34). Esse
género vai sofrer uma passagem gradual do verso a prosa, e a existéncia de narrativas
em verso e algo bastante definidor do contexto medieval. Dentre as manifestagdes
poéticas medievais que privilegiam a narrativa, ainda em versos, antes do
estabelecimento preferencial da prosa, a cangdo de gesta é uma das formas de narrativa
que se destaca:

a cancdo de gesta foi pioneira na formacdo de uma estética narrativa em
versos. Originario das hagiografias, esse género obteve sucesso em grande

parte pela difusdo da Cancéo de Rolando, uma das primeiras grandes obras a
ser composta em lingua vernéacula, contribuindo para que o francés, sua



85

lingua de origem, consolidasse uma tradicéo literaria na vanguarda das outras
linguas europeias (MUNARI, 2019, p. 219).

Especificamente quanto a tradicdo romanesca latina que vai desaguar na
realidade brasileira, Azevedo (1997) aponta ainda 0 romance como um tipo de poema
narrativo de origem medieval, concordando com os demais teéricos e expondo a

dimensdo do romance, enquanto poesia, entre as letras brasileiras:

Também denominado rimance [...], ele se caracteriza “pela simplicidade da
expressdo com que o poeta discorre sobre um assunto terno e tocante, com
que desenvolve uma narragdo que deve ser singela”. No Brasil, além de
Alphonsus de Guimaraes, cultivaram esse tipo de poema Gregério de Matos,
Juvenal Galeno, José Albano, Emiliano Perneta, Guilherme de Almeida [...],

Cecilia Meireles (com o Romanceiro da Inconfidéncia), e outros [...]
(AZEVEDO, 1997, p. 185-186).

Ampliando-se outra vez o alcance do romance, para além do que mais tarde
seriam as letras brasileiras, diz Auerbach (2020) que, apos o século XIII, “na sociedade
culta, a narracdo constituia um jogo elegante [...]. Essa nova moldura foi criada por
Boccaccio. A obra de Dante havia estabelecido para sempre a expresséo da propria alma
como tarefa essencial do escritor” (AUERBACH, 2020, p. 23). O autor parece apontar
para um certo engendramento literario da questdo subjetiva a partir da obra de Dante, o
que mais tarde seria transmitido como estilema e como estrutura da narrativa moderna —
quer dizer, 0 romance e 0s contos se preocupariam justamente em contar a historia da
expressao de sujeitos.

E Magris (2009) quem discorre, por sua vez, sobre o fato de que ndo ha
como imaginar o mundo moderno sem a chegada e o estabelecimento do romance como
forma narrativa dominante. Para o autor, “o romance € o mundo moderno” (p. 1016),
ainda que o género possa, por sua denominacdo, estar vinculado a outras expressoes

literarias ao longo da histéria:

Decerto, o termo “romance” remonta a época medieval, e ha os romances
gregos, mas se poderia dizer que estes, quando merecem ou justificam o
nome, ja trazem — em formas embriondrias e com todas as caracteristicas
culturais, sociais e estilisticas de suas épocas — aquelas caracteristicas de
modernizacdo, para bem e para mal, e de ambivaléncia que definem o
verdadeiro romance: sua relagdo com a dissolugdo da épica, a ambivalente
simbiose de crise epigonal e inovagdo técnica, residuos do universo épico
remodelados e recompostos em novas estruturas, declinio de antigos valores
e arrojada construgdo da realidade; mistura de estratégias narrativas
populares, serial e feuilletons que fascinavam o puablico antigo, como mais
tarde o burgués, polifénica contaminacdo de géneros — e especialmente de
registros e temas — altos e baixos (MAGRIS, 2009, p. 1016).

Magris (2009), com seu comentario, € mais corajoso que outros criticos da



86

histéria do romance, no sentido de enunciar, em uma espécie de lista, aquilo que o
romance é ou pode vir a ser — atitude até surpreendente, tendo em vista que a maioria
dos criticos pode nos levar a crer que uma definicdo do romance é impossivel, porque
sua definicdo incluiria tantas caracteristicas e obras diferentes, que a listagem delas
poderia seguir ad infinitum.

A mudanca de nossa relacdo com a literatura e com a leitura pode em muito
ter alterado as formas narrativas de preferéncia das sociedades contemporaneas, 0 que
se percebe quando se observa o contexto medieval em contato com o moderno. Tendo o
Ocidente passado, a partir do cenério burgués, a uma literatura menos oralizada (embora
essas formas ainda existam, mesmo hoje, sob o império da letra escrita), ja Dante parece
se ajustar no caldeirdo medieval das formas literarias entre a atitude prosaica e a lirica.
Nesse contexto, as formas literarias rimadas e metrificadas iam modificando-se,
integrando-se a um universo de leituras intimas e privadas, silenciosas. A forma do
romance moderno parece se acomodar melhor a necessidade de uma forma narrativa
longa que se torna privada. Vemos o romance, enquanto palavra e enquanto género
literario, percorrer esse caminho historicamente, um caminho por vezes tortuoso, mas,
ao mesmo tempo, condizente com o carater instavel das estruturas de sua definig&o.

Lukacs (1971) apontava a importancia da perspectiva subjetiva para a
composicdo de um romance. Na obra romanesca, se estabeleceria uma relacdo entre
elementos formais abstratos e a ética do sujeito criador. Para Lukacs (1971), como
vimos, pensar sobre a forma romanesca seria pensar o préprio modo como o sujeito que
cria a obra concede forma ao mundo criado, um mundo proprio desse sujeito. Lukacs
aponta, assim, que o romance relata “the adventure of interiority; the content of the
novel is the story of the soul that goes to find itself, that seeks adventures in order to be
proved and tested by them, and, by proving itself, to find its own essence” (1971, p. 89).

Na visdo do autor, a seguranca interna do mundo e do sujeito épicos
excluiriam a aventura nesse sentido essencial, enquanto o romance traria para o0 centro
de sua formagdo estrutural justamente essa visdo interna de um sujeito que quer a
aventura também impulsionado pela inseguranca em relagdo ao mundo em que habita,
mundo que se decompds e que, portanto, leva o romancista a tentar recria-lo por meio
da linguagem romanesca.

Em oposicdo a esse modo como Lukacs encara o género literério,
colocando, de um lado, o romance e, do outro, a producéo épica, Fusillo (2002) comenta

como uma tal visdo acaba alojando o romance em condicdo historica de subalternidade



87

em relacdo a formas anteriores; essas formas anteriores consequentemente seriam
compreendidas como formas literdrias superiores, simplesmente por conta dessa
comparacdo que sugere uma especie de hierarquia cronoldgica. Fusillo (2002) comenta
que essa visdo de romance ¢ fundada a partir da definicdo de “moderna epopeia
burguesa”, que vem de Lukacs. E este um mito critico que vé na épica a forma
originaria por exceléncia, e esse mito tem em Lukécs, possivelmente, 0 seu propagador
principal (FUSILLO, 2002, p. 5).

Com a perspectiva da critica que escolhe tal mito como principal explicacdo
para a formagéo socioldgica do romance, o romance é encarado como forma secundéria
por exceléncia, “condannata [...] all’anelito verso una totalita perduta. [...] Questo mito
ctitico é stato svilupppato soprattutto dal giovane Lukéacs nella Teoria del romanzo: [...]
in cui si condensa tutta la nostalgia romantica per la grecita come eta felice” (FUSILLO,
2002, p. 5). Ademais, imagem critica especular de Lukacs, segundo o autor, é Bakhtin,
para quem, também numa vertente de interpretagdo mitica, a épica é o polo negativo que
implica “staticita, chiusura nel passato assoluto, cristallizzazzione nel canone; mentre il
romanzo ¢ il polo positivo che implica plurivocita, dialogicita, dinamismo [...]”
(FUSILLO, 2002, p. 7). Por outro lado, ao contrario de Lukécs (e também de Hegel), o
modelo de Bakhtin contempla o romance em perspectiva meta-histérica, ndo como uma
forma ligada a “civilta borguese”, mas sim como algo que acolhe variadas formas
marginais e subterraneas da narracdo antiga e da medieval (FUSILLO, 2002, p. 7).

Para Fusillo (2002), tudo isso espelha uma certa obsessdo do pensamento
ocidental: a do problema da origem, que, inevitavelmente, se reflete como uma busca
incessante pela origem do romance, dando cada vez mais, e para sempre, um passo atras
no passado, de modo que a demanda pelo reconhecimento da forma romanesca se torna
praticamente um rapto dessa forma dentre as possibilidades de géneros literarios.
Segundo Fusillo (2002), a oposicdo entre épica e romance reside na base dessa busca
obsessiva pela origem e retorna para o pensamento critico como uma constante serie de
outros binarismos fundantes da identidade ocidental, nos quais 0s termos primeiros
conservam quase sempre um certo carater de superioridade (2002, p. 7).

Por vezes, os modos de comportamento dessas duas formas — épica e
romance — se confundem, sobretudo quando a obsessdo ocidental pelo mito da origem
gera uma tendéncia a retrodatagdo constante da origem do romance (FUSILLLO, 2002,
p. 8). Adotando uma perspectiva que tenta romper com esse binarismo da busca

originéria, Fusillo destaca que tanto épica quanto romance séo dois diferentes modos de



88

representacdo literaria, com seu ponto em comum sendo o fato de que “appartengono
pero alla stessa grande tipologia espressiva, al regime narrativo, contrapposto al regime
drammatico ¢ a quello lirico” (FUSILLO, 2002, p. 7-8), ponto em comum que ndo
excluiria a condicdo das duas grandes formas literarias como manifestacdes
autossuficientes.

Se a épica é extremamente codificada e candnica, o romance, por outro lado,
se conforma como algo fluido e aberto, 0 que o torna favoravel as hibridizacdes
(FUSILLO, 2002, p. 8). Esse ponto seria crucial para a definicdo do romance: suas
hibridizagdes. Essa visdo de Fusillo concorda com aquilo que apontam Bournneuf e
Ouellet (1976) sobre o romance: “o romance tende a absorver outras artes e outros
géneros literarios, como a satira, no Candido de Voltaire, a epopeia napolednica do
povo russo em Guerra e paz, e até o cinema e o romance americano” (BOURNNEUF;
OUELLET, 1976, p. 25-26).

Um género normalmente é definido por um certo atrito ou encontro entre
paradigmas tanto de forma quanto de contetdo. Em relagdo ao romance, parece que a
dificuldade e a confusdo em sua defini¢cdo nascem quando se esta diante dessa extrema
maleabilidade tanto da forma quanto dos temas. A maneira como o romance é analisado
muda de acordo com a perspectiva que adotamos. Ele pode, muitas vezes, ser visto
como um género burgués “obediente” as convengdes, uma forma domada pelas praticas
de leitura e de lazer de uma certa sociedade. Por outro lado, pode também ser
considerado como manifestacdo da persistente oposicdo entre épica e prosa moderna ou
antiguidade e modernidade, por exemplo. E esses sdo apenas alguns modos de se olhar
para o género.

A dualidade na origem do romance, entre 0 romanesco e 0 épico, a0 mesmo
tempo em que condiciona certas visGes sobre a forma romanesca, também sugere um
aspecto interessante sobre esse género: a ideia de que o romance nao é elitizavel, a de
que ele é diferente da épica, com sua aura sagrada, por vezes algo censurado,
marginalizado; é um género menor, inclusive perigoso®, na visdo de Fusillo (2002, p.
13).

Pensando especificamente na Comédia, embora ali haja diversos topoi

épicos, como a propria descida ao mundo infero na catabase inicial do texto, talvez a

33 Pelo modo, por exemplo, como um protagonista pode despertar no publico uma identificacao
excessiva com esse herdi, numa espécie de risco social e moral que é inclusive ausente em relagéo a épica
(FUSILLO, 2002, p. 13).



89

“lingua menor” com que a Comédia € escrita ja sirva como ponto original para se olhar
o tipo de narrativa em curso ali como algo mais proximo das formas romanescas do que
da épica.

H& ainda o aspecto temporal a ser considerado, o qual, enquanto forte
categoria narrativa, pode ser uma das habilidades mais definidoras do romance: a
manipulacdo desse tempo. Praloran (2002), por exemplo, sugere que o tempo seria a
questdo fundamental colocada pelo romance (que aproximo a sua definicdo de

racconto):

Il tema del tempo € una questione fondamental nello studio del racconto. Lo &
ingenuamente, perché il tempo ¢ elemento chiave dell’istanza narrativa visto
che la successione di eventi caratterizza ogni racconto; lo é anche
teoricamente, perché fin dalle origini della riflessione sulla narrativita, la
Poetica di Aristotele, questo tema ja& assunto un ruolo decisivo
(PRALORAN, 2002, p. 225).

Retomado por Praloran (2002), Aristotéles vai dizer que ndo basta que 0s
eventos de uma histéria ocorram “«uno dopo all’altro» ma «uno a causa dell’altro»”
(PRALORAN, 2002, p. 225), o0 que concede ao romance a percep¢do de gque seu aspecto
temporal é algo que define a narrativa desde os seus primeiros estudos, fazendo da arte
do racconto como encadeamento dos fatos algo que o romance vai privilegiar de modo
mais ressaltado, com a “selezione degli avvenimenti in una prospettiva finalistica”,
(PRALORAN, 2002, p. 225).

Essa percepcdo do tempo como uma coisa fundadora do romance e
determinante para o seu funcionamento persiste nos dias de hoje, também diante das
formas mais ousadas do romance, a partir da modernidade. Nesse sentido, Praloran
afirma que “anche nelle sperimentazioni piu radical della narrativa moderna ¢ difficile
sfuggire a una concezione orientata in senso logico della rappresentazione-riproduzione
del tempo” (PRALORAN, 2002, p. 225). Para o autor, representar e narrar, assim,
significariam necessariamente manipular o tempo (PRALORAN, 2002, p. 226).

O romance manipula declaradamente o tempo e também exple outras
artimanhas, como a ironia com que tematiza, muitas vezes, sua propria composi¢do
formal: “do Roman comique de Scarron a Jacques le fataliste, de Tristram Shandy de
Sterne ao Faux-monnayeurs, desenvolveu-se uma contra-corrente «ironica» [...]. O
romancista pde a claro os seus proprios processos, 0s seus artificios, desfaz ao mesmo
tempo que constr6éi” (BOURNNEUF; OUELLET, 1976, p. 8). Assim, o proprio género

se manifesta como o comportamento da palavra que o designa: “flutuante e em perpétua



90

expansdo” (BOURNNEUF; OUELLET, 1976, p. 9).

Uma vez mais, atesta-se essa deformidade quase grotesca do romance, pois
parece que o romance pode ser definido sempre de acordo com aquele que o observa,
ecoando o tempo daquele que se debruga sobre o género: “Criticos e tedricos deram-
nos, desde ha quatro séculos, multiplas defini¢cGes dele, mas elas quase sé nos informam
sobre a concepcao que do género se tinha na sua época” (BOURNNEUF; OUELLET,
1976, p. 27-28). Em alguns momentos, por exemplo, a tendéncia do romance foi até
mesmo, sobretudo pela visao dos criticos, o anincio de seu proprio fim. De acordo com
Bournneuf e Ouellet (1976), os historiadores da literatura anunciam o fim do romance
h& mais de cem anos (1976, p. 12-13), mas, a0 mesmo tempo, “a extrema maleabilidade
permitiu-lhe sair triunfante de todas as crises. Esses mesmos tracos tornam aventurosa
toda a tentativa de definir o género” (BOURBBEUF; OUELLET, 1976, p. 27).

Marthe Robert (2007) ¢é a pensadora, dentro de meu recorte, responsavel por
levar ainda mais adiante o raciocinio da forma romanesca, para além dos aspectos de
seu contato vizinho com a épica, por exemplo, a semelhanca daquilo que apontou
Fusillo (2002). A autora diz: “embora comumente visto como herdeiro das grandes
formas épicas do passado, o romance, no sentido em que o entendemos hoje, é um
género relativamente recente” (2007, p. 11). Para uns, esse género teria nascido com
Quixote. Para outros, com Robinson Crusoé. De qualquer forma, o seu carater de
“novidade” se manifesta em sua instabilidade de comportamento e na dificuldade de se
apontar o seu momento de maturidade ou mesmo de nascimento, 0 que torna curioso o
fato de que alguns discutem até mesmo a morte do romance.

Diante de tamanha imprecisdo de suas formas, o romance, justamente em
sua tipica maleabilidade, faz do campo literario uma espécie de seara de onde colhe
todas as formas e temas para manipuld-los dentro de sua composi¢ao: “O romance
absorve do alheio e faz do dominio literario a sua colonia”, afirma Marthe Robert (2007,
p. 12), o que, para a autora, talvez explique a sua massificacdo, apesar do rebaixamento
pelos letrados (2007, p. 12)3*. Marthe Robert reforca o aspecto do romance de se
comportar como uma espécie de forma em rebelido, que talvez ironize até mesmo a

propria nocao de género:

da literatura, o romance faz rigorosamente o que quer: nada o impede de

34 Rebaixamento que, para mim, parece se identificar bastante com o gesto recorrente de se colocar o
romance em divida com as formas do passado classico.



91

utilizar para seus proprios fins a descri¢cdo, a narracdo, o drama, 0 ensaio, 0
comentario, 0 mondlogo, o discurso, nem de ser a seu bel-prazer, sucessiva
ou simultaneamente, fabula, historia, apdlogo, idilio, cronica, conto, epopeia;
nenhuma prescricdo, nenhuma proibigdo vem limita-lo na escolha de um
tema, um cenario, um tempo, um espago; nada em absoluto o obriga a
observar o Unico interdito ao qual se submete em geral, 0 que determina sua
vocacao prosaica: [afinal,] ele pode, se julgar necessario, conter poemas ou
simplesmente ser “poético” (ROBERT, 2007, p. 14).

O romance gera, assim, uma inconveniéncia tedrica gritante. Concluo, junto
com Marthe Robert (2007), que “ele ndo tem regras nem freios, sendo aberto a todos os
possiveis, de certa forma indefinido de todos os lados” (p. 14). Se mudamos a
perspectiva pela qual olhamos o romance, permanece a sua indefinicao.

Interpreto essa lacuna permanente, na verdade, mais do que uma
inconveniéncia tedrica, mas como um convite. O romance convida a uma quebra da
inteligéncia teleoldgica; ele me parece ser a forma que coloca a literatura e 0 exercicio
da escrita como uma provocacao, que se estende até mesmo quanto aos instrumentos
que podemos usar para ler e interpretar romances.

Acolho essa pergunta como uma das estruturas da tese: como definir uma
obra que ndo pode, de acordo com a cronologia, ser vista como romanesca, a0 mesmo
tempo em que enxergo o romance ali, quando o prdprio romance se esquiva a uma
defini¢do precisa? E a “maleabilidade” do romance que me permite toma-lo, torcé-lo,
ver até onde a sua forma conduz a reflexdo sobre ele e sobre a obra de Dante.

Ao mesmo tempo, se um género é um sistema de regras, quais sdo as regras
do romance? No caso especifico desta tese, mais do que perseguir um mito de origem, o
que pergunto é: se ha tantos tragos que colocam a Comédia na génese do romance, ou
em um ponto cronoldgico entre a épica e 0 romance, 0 que, exatamente, na Comédia,
poderia defini-la como uma obra romanesca?

A importancia dessa definicdo reside, possivelmente, em trazer para o
primeiro plano da anélise do texto a sua matéria narrativa especial, concedendo-lhe um
nome proprio. Mas, se sua definigdo romanesca ndo reside em critério necessariamente
cronoldgico, que tipo de romance estaria em curso na Comédia? A partir daqui, para
responder a essa pergunta, acredito que os apontamentos de Roland Barthes iluminem o
texto de Dante de modo novo, concedendo, com frescor, possibilidades de analise a

estrutura da Comédia ainda pouco trilhadas nos proprios estudos dantescos.

3.1 Romance como conversao



92

Barthes enxerga, na obra de Dante, um “convite” ao romance — relacdo que
se pode muito bem testemunhar em textos como ‘“Durante muito tempo, fui dormir
cedo” e, mais tarde, nas aulas que formam A preparacdo do romance, um curso inteiro
ao redor do desejo de escrita encapsulado pela forma romanesca. Parece se delinear ali a
ideia de uma forma romanesca como espécie de “conversao”, e a conversao no sentido
de tomar uma outra via, converter-se a uma vida nova por meio do texto.

Oliveira e Pino (2018) apontam que a escrita de Barthes dialoga
profundamente com uma dinamica de “perturbacao dos géneros” (p. 178); portanto, sua
ideia de “terceira forma” — que estd vinculada a nocao de uma “vida nova” via texto — se
inspira na pratica dessa “perturbacdo”. A terceira forma ¢ uma espécie de obsessdo
literdria de Barthes pela oportunidade de dizer um Amor por meio da literatura. Mas
qual literatura? A terceira forma seria uma espécie de género em que se permite narrar
esse tipo de afeto vislumbrado por Barthes.

Nos anos finais de sua vida, Roland Barthes parecia buscar essa “terceira
forma” via romance. Ele tornou conhecido o seu desejo de escrever uma obra
categorizada como romance. O trabalho intitular-se-ia, a principio, Vita nova, e a
composicao desse romance desejado se anuncia em textos como “Durante muito tempo
fui dormir cedo” e ao longo do curso sobre A preparacdo do Romance (além de
algumas outras de suas obras finais).

Como se vé na conferéncia “Durante muito tempo fui dormir cedo”, a busca
pela “terceira forma” nasce de uma leitura amorosa de textos como os de Proust, depois
Tolsto6i, que conduzem Barthes ao seu projeto de romance como o comeco de algo
novo, diferente do que até entdo se fizera. A partir dai, identifica-se a ideia de
“conversdo” que Barthes aloja como uma forca motriz desse desejo de escrever.

A confeccdo de um romance como Barthes o concebe estaria muito ligada a
passagem por esse momento singular de uma vida e pelo reconhecimento (pela leitura
de outras obras) de uma espéecie de chamado, como aponta no segundo volume de A
preparacdo do romance (2005b). Diante da leitura, a alegria produtora de uma escrita é
uma espécie de acontecimento que, naquele instante, produz “uma jubilacdo, um éxtase,
uma mutacdo, uma iluminacdo, o que chamei muitas vezes de satori, um abalo, uma

299

‘conversdao’” (BARTHES, 2005b, p. 12). A primeira conversao, entdo, ¢ aquela que, por
meio da leitura desejosa, transforma um leitor em potencial escritor.
Ao mesmo tempo, um desejo pela escrita nunca pode ser plenamente

conhecido; é impossivel medir toda a extensdo do Desejo. Justamente o que se



93

manifesta como a presenca desse tipo de desejo € a concretizacdo de uma obra, ou a
tentativa dessa obra, ligada ao momento da vida propicio para que essa escrita aconteca:
“Néo posso dizer que o Desejo é a origem do Escrever, pois ndo me é dado conhecer
inteiramente meu desejo e esgotar sua determinacao”, diz Barthes (2005b, p. 11) em seu
curso, amadurecendo a ideia de um desejo pela escrita. “Um desejo sempre pode ser o
substituto de outro, e ndo compete a mim, sujeito cego, mergulhado no imaginério,
explicar meu Desejo até seu dado original” (BARTHES, 2005b, p. 11). O que Barthes
sabe sobre esse sujeito que deseja escrever, porém, é que esse desejo tem um ponto de
partida localizavel, relacionado aos sentimentos de jubilo e de prazer que a leitura de
certas obras provoca (BARTHES, 2005b, p. 11).

Roland Barthes foi o responsavel por entender a forma poética de Dante, na
Comédia, como modelo de uma espécie de desejo de se produzir um romance,
enxergando ali o aspecto romanesco da escrita dantesca; e isto sem vincular este
“romanesco” a transicdo histérica ou genérica entre épica e romance, mas simplesmente
alocando Dante como um nome semelhante ao de Marcel Proust, gracas as suas formas
de narrar a vontade de escrever uma obra.

Para definir um romance, a cada vez, é sempre necessaria uma nova sintese,
S80 necessarios novos instrumentos que O proprio romance exige, uma nova
combinacdo de alguns pressupostos que inevitavelmente terminam quebrados — de certo
modo, € isso 0 que Barthes vislumbra em relacdo ao romance enquanto forma, uma
fluidez amorosa de seu comportamento cambiante, e 0 enxerga no gesto de Dante ao
iniciar, curiosamente, ndo a Vida nova, mas a Comédia. Barthes chama de “vida nova” o
momento em que se busca contar algo dentro de um romance, vendo esse momento
como 0 mesmo tipo de experiéncia que esta nos passos iniciais da Comédia: o evento
que acontece “no meio do caminho de nossa vida”.

O romance que aqui proponho pode ser visto como uma espécie de tomada
de atitude, ou de impulso, em relagdo ao “Desejo de escrever” — concordando, entéo,
com o que diz Barthes. Esse “impulso” responde a uma espécie de “compulsao” pela
escrita, que toma forma por meio de uma necessaria chegada de um novo género (o
romance), jd que o romance, na visdo de Barthes, inaugura as suas proprias regras,
reformula noc¢des de género, e pode assim ser encarado como uma forma sempre nova, a
cada execucdo. O Desejo de Escrever, ligado diretamente ao romance, € como uma
forca que da forma ao que se tornard, entdo, a obra escrita.

Para pensar esse romance dantesco, apoio-me nas primeiras palavras de



94

Barthes que, enfim, se mostrava como um potencial romancista, bebendo da fonte da
Comédia. Para expor melhor essa relacdo entre Dante e Barthes, come¢o com o
comentario sobre o ensaio “Durante muito tempo, fui dormir cedo” (1988).

Repousa sob esse ensaio 0 pessoal desejo de Barthes de escrever uma obra e
pensar essa obra. “E o intimo que quer falar em mim, fazer ouvir o seu grito” (1988, p.
289), diz Barthes, apresentando-se, ambiguamente, tanto como um “eu” vacante, com
qguem qualquer um pudesse se identificar, quanto como o proprio Roland Barthes,
aquele que quer relatar em texto uma “vida nova”. Barthes aqui se define como “aquele
que quer escrever” (1988, p. 292), e seu método ¢ colocar-se em contato candente com
romances. Uma das referéncias romanescas de Barthes, aqui, serd Dante, a partir da
segunda metade do ensaio.

A principio, Barthes se posiciona também como leitor, identificando que o
desejo de escrever nasce justamente dessa relacdo de convivéncia com obras
romanescas. Querer-Escrever levaria o leitor a se identificar com o préprio autor do
texto lido (BARTHES, 1988, p. 284), a0 mesmo tempo em que € o texto que faz vibrar,
retroalimentando-o, esse desejo de escrever no leitor. Marcel Proust, entdo, seria o
“lugar privilegiado” desse tipo de relacdo observada entre a leitura amorosa e a vontade
de produzir uma obra, de acordo com Barthes (1988):

Proust é o lugar privilegiado dessa identificacdo particular, na medida em que
a Busca é a narrativa de um desejo de escrever: ndo me identifico com o
autor prestigioso de uma obra fundamental, mas com o operério, ora
atormentado, ora exaltado, de qualquer maneira modesto, que quis

empreender uma tarefa a qual conferiu, desde a origem do seu projeto, um
carater absoluto (BARTHES, 1988, p. 284).

Barthes fala de um leitor que ocupa o lugar privilegiado de uma filiagéo,
como aquele que se sente invocado e tomado pela obra, e que se lanca a essa obra
consciente de sua primeira condicdo de leitor. Essas categorias de identificacdo parecem
adequadas a performance inicial de Dante-personagem, diante de Virgilio, no comego
do Inferno: “‘O de li altri poeti onore e lume/vagliami ’1 lungo studio e ’l grande
amore/che m’ha fatto cercar lo tuo volume.// Tu se’ lo mio maestro € ’1 mio autore;/tu
se’ solo colui da cu’ io tolsi/lo bello stilo che m’ha fatto onore” (Inf. I, v. 82-87), diz
Dante ao seu mestre, indicando a leitura amorosa de sua referéncia que entdo tomava
corpo ali, diante de seus olhos.

Barthes, tomando emprestada a figura do guia, vai encarar também o

comeco da aventura de escrita de uma obra como embrenhar-se em uma selva,



95

deixando-se conduzir por uma espécie de iniciador (que, no caso de Barthes, na

conferéncia em questdo, é Proust). Barthes comeca, assim, em outra parte de seu ensaio,

a apontar a vinculagdo entre Dante e o desejo de escrita:
Dante (mais uma vez um inicio célebre, mais uma vez uma referéncia
esmagadora) comeca assim a sua obra: Nel mezzo del cammin di nostra
vita... [...]. Porque o “meio da nossa vida” ndo é, evidentemente, um ponto
aritmético; como é que, no momento em que estou falando, poderia conhecer
a duracdo total de minha existéncia [...]? E um ponto semantico, e instante,
talvez tardio, em que sobrevém na minha vida um novo sentido, o desejo de
uma mutagdo: mudar de vida, romper e inaugurar, submeter-me a uma
iniciagdo, tal como Dante embrenhando-se na selva oscura, deixando-se

conduzir por um grande iniciador, Virgilio (e para mim, pelo menos durante
o0 tempo desta conferéncia, o iniciador é Proust) (BARTHES, 1988, p. 289).

Voltemos entdo ao iniciador de Barthes (Proust), ainda pensando sobre o
“meio da vida” que € visto por Barthes, a partir de Dante, como uma espécie de “desejo
de uma mutag@o”, anseio por mudar, romper e inaugurar uma vida que se transformaria
em obra. Esse meio da vida, comeco da obra, é também o periodo crucial de uma
hesitagdo, que Barthes enxerga a partir de seu modelo proustiano: “Proust esta, de fato,
no cruzamento de duas vias, de dois géneros, dividido entre dois ‘lados’, que ndo sabe
ainda poderem juntar-se [...], o lado do Ensaio (da Critica) ¢ o lado do Romance”
(BARTHES, 1988, p. 284). Provinda de uma duvida e da hesitacéo, a forma inicial dos
escritos de Proust ainda € “mista, incerta, hesitante, a0 mesmo tempo romanesca €
intelectual” (p. 285). Depois, Proust encontrara aquilo que ¢ a “terceira forma”.

O “meio da vida”, esse momento necessario de mutacdo, entre uma posi¢ao
e outra desse sujeito leitor — que em breve se tornaré escritor —, é também a necessidade
de abandonar a posi¢do “ao meio” e encontrar a terceira forma, a nova forma que
concedera corpo a esse desejo de escrever.

Admirador de autores que praticavam uma certa “indecisdo de géneros”,
conforme define Barthes (1988, p. 285), tais quais Novalis e Baudelaire, Proust vai
encontrar a sua forma numa espécie de mistura entre poesia e romance, na busca por
uma forma “que recolhesse o sofrimento, pois acabara de perder a mae” (BARTHES,
1988, p. 285). Ndo se sabe como Proust, enfim, saiu de seu estado de hesitacdo, mas
sabemos qual forma ele enfim escolheu: a da Busca. “Romance? Ensaio?”, pergunta-se
Barthes (1988), e responde: “Nenhum dos dois e os dois a0 mesmo tempo: o que
chamarei uma terceira forma” (BARTHES, 1988, p. 285) — isto é, o romance do “meio
da vida”.

A “terceira forma” de Proust, “provinda do sono”, produz uma espécie de



96

“desorganizacdo do tempo (da crono-logia)”, o que Barthes identifica como um
principio moderno (BARTHES, 1988, p. 287). Ele diz ainda que essa desorganizagdo
ndo é apenas do tempo, mas também da biografia — “na obra, numerosos elementos da
vida pessoal sdo conservados, de maneira identificavel, mas esses elementos estdo de
certo modo desviados” (1988, p. 287). Barthes estd aproximando a ideia de
desorganizacdo ao fator determinante do romance enquanto terceira forma: o romance
desorganiza expectativas, rompe com certas noclGes genéricas. Um processo de
“desorganizacdo” similar acontece com a Comédia, ainda pensando o tragco biografico
que Proust desestabiliza.

Para 0 comeco de sua jornada na busca de uma forma narrativa, 0 sujeito
dantesco ¢, como Proust, também tomado pelo sono: “lIo non so ben ridir com’ i’
v’intrai,/tant’ era pien di sonno a quel punto/che la verace via abbandonai” (Inf. I, v. 10-
12). Na obra de Proust, pela via do sono, a carapaga do tempo se rompe (BARTHES,
1988, p. 286) e, nesse processo, assim como acontece o estilhacamento da biografia de
um Dante empirico na Comédia, Proust igualmente fragmenta e desorganiza a forma
biografica dentro da sua forma romanesca (BARTHES, 1988, p. 287).

Exemplo dessa manipulacdo do dado biografico proustiano, que serve
também para entender processos narrativos na Comédia de Dante, pode ser encarado
por meio daquilo que Barthes batiza de primeiro “desvio” biografico da Busca, o da

pessoa enunciadora:

a obra proustiana pde em cena — ou em escritura — um “eu” (o narrador); mas
esse “eu”, se assim se pode dizer, ja ndo é mais exatamente um “eu” (sujeito
e objeto da autobiografia tradicional): “eu” ndo € aquele que se lembra, se
confia, se confessa; ¢ aquele que enuncia [...]. O resultado dessa dialética ¢
[perguntar-se] se o narrador da Busca é Proust (no sentido civil do
patronimico): é simplesmente outro Proust (BARTHES, 1988, p. 288).

Comparando essa noc¢do de desvio em relacdo a obra de Dante, a questéo se
torna interessante em outro nivel, pois sabemos que ndo ha como se desfazer do Dante
civil/biografico, mas essa identidade quase sempre permanece muito mais uma lacuna
do que uma certeza, sendo preenchida na maior parte do tempo por dados da prépria
ficcdo, como atesta Elisa Brilli, ao constatar que a maior parte do que se sabe sobre
Dante provém de “literary self-portraits” (2018, p. 135). Isso se mostra uma dificuldade
particular para os biografos, quando se considera a outra porcentagem das fontes

atreladas a uma inescapavel ficcionalizacéo da vida do autor:

This problem is further complicated by the other sources biographers have to



97

handle, a varied melting pot of testimonies extracted from chronicles, pre-
modern Dante lives, and commentaries on the Commedia. Even the four
pages of Inglese’s “Cronologia minima” (Inglese 2015: 13-17), which is in
theory drafted exclusively on the basis of the documentary evidence, include
one chronological entry justified on a non-documentary basis: Dante’s birth
(BRILLI, 2018, p. 137-138).

A ideia da autora, pensando sobre a biografia dantesca, ndo é a de
questionar a paternidade de todos os textos de Dante ou todos os dados de sua vida,
apurados ao longo de séculos de bibliografia genética. Sua provocacao, no texto citado,
é justamente no sentido de que a identidade do autor empirico da Comédia é
inextricavelmente entrelacada as ficcBes de sua obra. Por sinal, ainda hoje, sabe-se
menos sobre ele, em bases documentais, do que se poderia apurar, por exemplo, sobre a
pessoa de Marcel Proust. Ndo ha, assim, como se desfazer da questdo da pessoa autoral
“intrometida” no texto da Comédia, pois ali nasce um hibrido entre identidade real e
identidade ficcional.

Numa abordagem mais historica dos géneros que poderiam categorizar a
Comédia, o tipo de inovacdo concebida por Dante tem a ver com a criacdo de uma
espécie de terceira forma mas dentro do contexto especifico em que ele se inseria, como
faz notar Julia Haterly (2019), comentando certa “obsessao transgressora” de Dante com
seu proprio “eu’”: “Dante was well aware that his tendency to speak of himself could be
considered transgressive, and this is made clear in his abandoned philosophical treatise
the Convivio” (2019, p. 21). Quando passa entdo a redagdo da Comedia, Dante estd
bebendo da sopa de um caldeirdo que envolvia tanto a noc¢do do stilnovo, de um
“personal context as persuasiviness” (HARTLEY, 2019, p. 22) na poesia, quanto a
forma dos razos, em que se poderia encontrar “explanations of the circumstances in
which individual songs were composed” (HARTLEY, 2019, p. 22). Esse encontro de
arquétipos genéricos parece definir o que se vé em Vida nova. As experimentagdes com
o ‘“eu” literario se intensificam e, entdo, a afirmacdo desse “eu” enquanto categoria
narrativa passa a ser absoluta na Comédia.

Assim, dentre outras influéncias, como a das formas narrativas de seu
mundo, nasce a “terceira forma” de Dante: “Dante’s innovation in this context was to
transfer the emerging biographizing tendencies of lyric poetry into the genre of the
allegorical dream vision and to present himself as a divinely inspired poet”
(HARTLEY, 2019, p. 22).

Elena Lombardi (2010) também aponta uma espécie de “terceira forma”,

que se reflete na busca de Dante por uma proposital recomposicao da linguagem, visivel



98

por meio da deterioragdo linguistica que a autora detecta ao longo do Inferno. Ao opor
duas culturas dominantes na formacdo de seu texto, a épica e a biblica, “Dante is
considering here another plane: the linguistic plane, where he is trying to position
himself as a ‘minority author’, with respect to two works both written in Latin, the
dominant language of the Middle Ages” (2010, p. 134). Ha ai um duplo movimento,
entre autoria e autoridade: a0 mesmo tempo em que se coloca como um autor menor,
Dante teria criado, pela via do texto, uma autoridade para si proprio, que recai tanto
sobre a escolha de uma lingua especifica para compor sua terceira forma guanto sobre
essa identidade dantesca de protagonista e narrador, isto é, um individuo que fala com
uma voz cuja autoridade foi definida por uma missao celestial, uma identidade poética
construida na dimensao textual e que também contribui para a constru¢cdo de um
protagonista extremamente individualizado (HARTLEY, 2019, p. 27).

Minha énfase, aqui, ndo é tanto sobre a dimenséo divina da missdo em curso
na Comédia, mas no modo como a construgdo dessa “autoridade” passa por uma
escolha autoral que diz respeito a extrema individuacdo do autor/narrador/protagonista;
ao mesmo tempo, essa individuacdo é também quase que exclusivamente construida no
texto e, por conseguinte, na dimensao literaria. E algo ficcional. O homem que atende
pela identidade de Dante é composto também pelos vazios de sua vida documental.
Friso a questdo dessa esquiva identidade dantesca por acreditar que isso potencialize o
aspecto narrativo construido acerca desse sujeito, que é mdltiplo, na Comédia. Ele é
maltiplo tanto por atender aos papéis de personagem e de narrador, quanto por seu
préprio autor empirico parecer, também, uma construgdo ficcional.

Um segundo desvio aplicado a obra de Proust também se aplica a Dante, o
que se descreve assim, ainda nas palavras de Barthes (1988): na Busca, “ha certamente
‘narrativa’ (nd3o ¢ um ensaio), mas essa narrativa ndo ¢ a de uma vida que o narrador
tomasse no nascimento e conduzisse de ano em ano até 0 momento em que toma da
pena para narra-la. O que Proust conta [...] ndo ¢ sua vida, é seu desejo de escrever”
(BARTHES, 1988, p. 288). Esse segundo desvio também me parece presente em Dante
— afinal, a obra que a Comédia apresenta é também a histdria de como escrever aquela
jornada.

Com esses dois desvios biogréaficos, vislumbrados por Barthes (1988), o
autor lanca em seguida uma pergunta sobre o proprio romance, sobre a origem e o
tempo desse desejo de escrever: “Por que hoje?” (1988, p. 290) — num parégrafo de

linha tnica, essa frase se destaca. O “hoje”, momento imperativo da escrita, pode ser



99

entendido como o “meio da vida” — que uniria tanto uma nocdo de idade,
envelhecimento, quanto a propria posi¢do de um sujeito entre 0 tempo que ja passou € 0
tempo que ainda resta.

A posicdo do romancista, assim, parece ir se delineando como uma posicao
também em um certo tempo, no meio de dois momentos, entre passado e futuro: esse
posicionamento é o que promove, ainda, na narrativa de Dante, 0s jogos temporais
orquestrados pelas dimensdes diegéticas, as quais envolvem as posi¢cbes do Dante
narrador ou escritor e do Dante personagem ou peregrino. Ele também estd ao meio do
caminho da vida e bem ao meio de duas posigdes de sujeito: escritor e peregrino.

O conceito de Barthes de “meio da vida” é o momento de uma mudanga da
paisagem pessoal do escritor, uma novidade, um acontecimento significativo, que o
lanca ao desejo por uma nova forma de escrever. O proprio Barthes buscava, colocando-
se na posi¢ao de um leitor que se transforma em escritor, esse “meio do caminho” para
si, para a sua obra em potencial, como aponta Claudia Amigo Pino (2012):

essa vida nova, esse meio do caminho, enfim, [...] da escritura de Roland
Barthes consistia em entrar na literatura, escrever como ele jamais o tivesse
feito. Ora, 0 que ele nunca tinha feito era exatamente o Romance. A vida

nova de Barthes consistia em escrever um romance e €sse romance trataria
dessa vida nova (PINO, 2012, p. 239).

Nesse “meio de caminho”, a partir da imagem que nasce com 0S Versos
iniciais da Comédia, Barthes confere um valor especial a ideia do “caminhar” (aspecto
também central, diga-se de passagem, na constituicdo do enredo da Comédia): caminhar
produz uma evidéncia repentina, a de que ndo haveria mais tempo para se viver diversas
vidas; ¢ chegado o momento de se passar, enfim, a “vida nova”, a Ultima vida
(BARTHES, 1988, p. 291). Com isso, reflito também sobre a prépria Vida nova de
Dante (o livro): a vida que se anuncia como nova é a que comecaria a seguir. Isto é, em
Vida nova, existiria uma memoria apaziguada, uma espécie de adeus a forma antiga, a
vida como vinha sendo.

Com isso, proponho que Vida nova de Dante néo se encaixaria — pensando
com as categorias de Barthes — precisamente na nocdo de nova forma inaugurada ao
meio da vida: nesse caso, a obra € muito mais uma espécie de adeus do que um
recomeco. Ela grava justamente o momento ficcional em que a figura dantesca,
ficcionalizada, sabe exatamente 0 que ja passou, mas ainda ndo sabe o que vira em
seguida. Essa ¢ a posicdo de iminéncia do “meio do caminho”, mas ainda ndo

propriamente o seu advento.



100

Ali, na Vida nova dantesca, mostra-se 0 desejo como uma espécie de
prologo, mas a obra ainda ndo é a escritura desse desejo. Em determinado momento de
seu curso sobre o romance, Barthes apresenta a dindmica daqueles encontros
comegando por um “prologo” e estabelecendo que o prélogo ¢ a exposicao de um
“Desejo de Escrever como ponto de partida da obra a ser feita” (BARTHES, 2005b, p.
6). A Vida nova parece-me apresentar esse desejo em potencial por uma forma nova, a
forma do meio do caminho, mas ela, ali, ainda ndo existiria.

Por isso vejo 0 romance dantesco muito mais presente nos aspectos que se
presentificam na propria Comédia, tendo consciéncia de que Dante ndo pretendia
exatamente escrever a Comédia ao terminar Vida nova. A Comédia, s6 mais tarde, é a
forma que advém, no “cume” ou no “meio” da vida de Dante. O romance, assim, ¢ uma
espécie de projeto que necessariamente envolve o desejo de escrever — em grande parte
Barthes visualiza esse romance como algo que acontece ao “meio do caminho” a partir
de Dante na Comédia.

Esse novo caminho, no caso de Proust, de acordo com Barthes ainda, teria
nascido justamente de um acontecimento marcante: “Para Proust, o ‘caminho da vida’
foi certamente a morte da mée (1905), mesmo que a mutagdo da existéncia, a
inauguracdo da nova obra s6 tenha acontecido alguns anos mais tarde” (BARTHES,
1988, p. 290-291). Barthes descreve esse luto como motivador de uma obra posterior, e
0 proprio luto de Proust, em si, como algo cruel, irredutivel, o qual, para o proprio
Barthes, pode ser dito como o “cume do particular”, retomando assim uma expressao de
Proust (1988, p. 290-291). Logo, o que marca a performance inicial da “nova obra”, da
“terceira forma”, ¢ aquilo que acontece apos esse evento singular na vida do sujeito que
escreve e se coloca na obra por meio de alguns desvios de sua propria biografia. Esse
“cume do particular” € o que constitui 0 momento intenso que lancaria o sujeito a
escrita de uma terceira forma — e, no caso particular de Barthes, esse sera 0 momento
em que ele mesmo descobre a morte como algo real (p. 1988, 290-291), especificamente
a morte de sua propria mae.

O meio da vida parece ser ainda um local abstrato de profunda solidao (a
ndo ser pelas leituras), e as obras que o0 sujeito encontra nesse caminho levam-no ao
desejo de encontrar a sua propria forma de escrita. Esse pensamento remete-nos
imediatamente a propria imagem de Dante na Comédia. Guiado por seu autor e mestre
morto, cercado de outros mortos: inescrutavel solidao do corpo vivo entre sombras.

Barthes vé nesse encontro com a morte — para ele algo muito pessoal —,



101

acontecido no meio da vida, uma possibilidade de que a forma literaria abrigue uma
espécie de amor, uma modalidade nova de ética: a literatura (em especial a forma
romanesca, que ele aproxima a ideia da “terceira forma”) como a possibilidade de criar
algo em meio a uma auséncia. Quem escreve um romance ndo fala de alguma coisa; faz
alguma coisa. Ele mesmo aponta, nesse sentido, conceber o romance assim: “[...] é
precisamente essa Forma que, delegando a personagens o discurso do afeto, permite
dizer abertamente este afeto: ai o patético é enunciavel, pois o Romance, sendo
representacdo e nao expressao, nunca pode ser para quem o escreve um discurso de ma-
fé&” (BARTHES, 1988, p. 293).

Barthes transforma entdo uma concepc¢do historica de romance em uma
espécie de género pessoal dado a uma missdo do pathos como sua motivacao ulterior,
escapando-se a outros tipos de catalogagdes. No “cume” de sua vida, “cume do
particular” ou do enfrentamento de um “momento da verdade” (momento entendido
como uma porgao de afetos que se acumulam e movem o escritor a0 meio da vida),
Barthes produz uma pequena teorizacdo sobre o tipo de romance que, para ele, seria a
misséo Ultima dessa forma literéria:

o “momento da verdade” nada tem a ver com o “realismo” (alias, esta ausente
de todas as teorias do romance). O “momento da verdade”, supondo-se que se
aceite ter dele uma nogdo analitica, implicaria um reconhecimento do pathos,
no sentido simples, ndo pejorativo, do termo, e a ciéncia literéria, coisa
estranha, reconhece mal o pathos como forga de leitura; [...] ainda estamos
longe de uma teoria ou de uma histéria patética do Romance; porque seria
necessario, para esboga-la, aceitar pulverizar o “todo” do universo
romanesco, ndo mais colocar a esséncia do livro na sua estrutura, mas, ao

contrario, reconhecer que a obra comove, vive, germina, através de uma

espécie de arruinamento que s6 deixa de pé certos momentos [...]
(BARTHES, 1988, p. 292).

Esses “momentos” seriam o cume de um sujeito, o momento do seu

3

acontecimento de “verdade”. Barthes, inclusive, propde ai at¢ mesmo dinamitar as
analises estruturais de um romance, 0 que atesta a radicalidade desse pensamento sobre
0 romance enquanto pathos. Assim, o0 autor vai buscando conceber a forma que possa
“pintar aqueles a quem amo”, o que seria diferente de dizer “meu amor” ou “eu-te-amo”
— atitudes que, nas palavras dele, estariam mais proximas de um projeto lirico
(BARTHES, 1988, p. 292-293). Barthes, entdo, ndo quer o lirico do afeto; quer a sua
forma passivel de um storytelling novo. A terceira forma seria a possibilidade de pintar
0 amor sem devassa-lo, sem escancara-lo, mas representando-o, talvez, por meio dos

desvios (como aqueles que caracterizam os dados biograficos de Proust e de Dante).



102

Para Barthes, o romance é o que se permite moldar como a forma nova,
surgida como algo imperativo ao meio da vida e como forma de dizer um amor e
transformar esse amor em projeto. O romance caberia bem como instrumento dessa
missao justamente porque ndo tem uma forma previamente definida, entdo pode ser
qualquer coisa, contanto que seja uma forma “nova em relacdo a minha pratica passada,
ao meu discurso passado” (BARTHES, 1988, p. 292).

Barthes amadurece a ideia de “conversao” como estopim a obra romanesca
a partir dos apontamentos de seu curso A preparacdo do romance. Os modelos literarios
romanescos de Barthes, no sentido dessa nova concepgédo de obra, sdo agora Proust e
Tolstdi, acompanhados de Michelet, Chateaubriand e ainda outros, mas a nogéo de
“meio da vida”, o momento da conversdo, ¢ tomado emprestado do modelo advindo de
Dante — e isso continua a ser explorado no curso. Dai, inclusive, a ideia de Vita Nova®
como titulo do romance que Barthes planejava escrever, a sua terceira forma, cujo nome
ndo deixa de remeter diretamente a escrita de Dante. Ele toma emprestado o titulo do
prosimetro dantesco, mas a ideia que funda de romance como uma espécie de conversao
no meio do caminho da vida, na verdade, é extraida das passagens iniciais da Comédia.

Barthes, sonhando em escrever o seu romance, que poderia se chamar Vita
nova, elege alguns romancistas modelares — Proust, Tolstdi — e coloca entre esses
romancistas o préprio Dante, pensando que a forma romanesca € esse género sem
contorno pré-definido, que se inaugura como uma forma nova a cada vez que alguém
escreve um romance, COmo 0 romance proustiano, por exemplo.

Para Barthes, como ja apontado, 0 romance é o género que surge quando o
escritor se reconhece como aquele que Deseja-Escrever, no momento de virada da vida;
0 romance, portanto, é aquilo que acomete esse escritor como um susto, um tropego no
meio do caminho, e o desejo ardente por contar uma historia toma corpo enfim. O
sujeito entdo se lanca em disparada rumo a concretizacdo da obra escrita (um romance).

A Unica forca e a unica forma do romance sdo o préprio Desejo, pode-se
interpretar a partir do que diz Barthes (2005a, p. 31). Desejo que pode vir a se tornar um
objeto real, mas, visto que ninguém pode necessariamente concretizar por completo o
Desejo, dada a sua natureza volatil e cambiante, o romance também pode nunca ser

escrito, e ele mesmo ecoa essa nogao de infinitude, ja que sua forma ndo tem origem ou

35 Esse titulo também se justificaria por outras ideias colhidas, por exemplo, da leitura de Tolstoi e a
partir de Michelet.



103

destino certos.

O romance se fortalece com essa espécie de forca solitaria, que é prdprio
desejo por si mesmo, pelo ato de contar: o romance pede a forca de um grande e
vigoroso folego, ja que ele fala, fala, fala... E empreende, assim, na sua tagarelice
criativa, uma tarefa de concretizar a forca de seu desejo conformante.

Para além do cambiar do desejo, por outro lado, a fraqueza do romance esta
também em um 0Orgdo: o da Memoria, aponta Barthes (2005a, p. 31). Essa fraqueza da
memoria, risco do romance, é precisamente a performance em curso na Comédia,
sobretudo na dimens&o do narrador, ao longo da revisitagdo mental & jornada. E, muitas
vezes, a perda da memoria o que assombra Dante em relagdo a missdo de contar,
quando diz, na extradiegese: “O muse, o alto ingegno, or m’aiutate;/o mente che
scrivesti cio ch’io vidi,/qui si parra la tua nobilitate” (Inf. I, v. 7-9). Sendo ai a mente o
emblema da sua propria memodria.

Mas, mesmo perante essa fraqueza ameacadora da memoria, é esse 6rgdo
guem transforma o risco do esquecimento na propria teoria ou no tema de um romance,
como acontece com Proust (BARTHES, 2005a, p. 31-32). Ou seja, estamos, com a
Busca, diante de um romance da memoria, feito com o proprio material da lembranca
transformado na textura de uma cena — 0 mesmo processo, inclusive, se observa a partir
da dimenséo de onde fala o narrador da Comedia.

As vinculacdes, assim, entre o entendimento de romance barthesiano e o
projeto literdrio de Dante na Comédia sdo inimeras. Os autores estdo vinculados e se
estruturam mutuamente na presente tese que aqui elaboro. No prefacio de Nathalie
Léger ao primeiro volume de A preparacdo do romance (2005, p. XII-XXIV), a autora
explicita o aspecto de que o curso ¢ norteado por ideias colhidas de Dante: “O duplo
curso de APR é empreendido sob a dire¢do de Dante. Sabe-se que com Vita nova [...]
Dante inaugurava uma forma nova, fundamentada no engendramento reciproco do
poema, da narrativa e do comentério”, que seria, ainda de acordo com a perspectiva de
Léger, a forma Unica para se poder dizer “o poder do amor e a profundidade do luto”
(2005, p. XXI).

Devo acrescentar que, em minha visdo, embora o romance de Barthes
colhesse seu titulo pela inspiragdo dantesca em Vida nova, a ideia de uma forma nova,
que aparece “no meio da vida”, ¢ mais profundamente o que norteia tanto a escrita do
romance desejado por Barthes quanto a orientagcdo do curso sobre 0 romance, € 0 meio

do caminho estd mais atrelado a Comédia do que a sua outra obra.



104

Assim, é na Comédia que a plenitude dessa forma literaria nova vai ser
melhor observada por Barthes, forma que, convenientemente, ele chama de “romance”,
justamente porque o “romance” é uma categoria aberta, adaptavel a um projeto. E com o
verso inicial da Comédia, portanto, que Barthes inicia seus apontamentos sobre a forma
desejada, agora entre as anotacdes de seu curso:

“Nel mezzo del cammin di nostra vita”. Dante tem 35 anos. Tenho bem mais
do que isso e estou muito além do meio matematico do caminho da minha
vida [...]. Mas o verso, magnificamente direto, inaugura uma das maiores
obras do mundo por uma declaracao do sujeito [...]. Essa declaragdo diz: a) a
idade é parte constituinte do sujeito que escreve; b) o meio ndo é,
evidentemente, matematico: quem o sabe de antemdo? Refere-se a um
acontecimento, um momento, uma mudanca vivida como significativa,
solene: uma espécie de tomada de consciéncia “total”, precisamente aquela
que pode determinar e consagrar uma viagem, uma peregrinagdo num

continente novo (a selva oscura), uma iniciacdo (h& um iniciador: Virgilio
[...]) (BARTHES, 2005a, p. 4-5)%.

E assim, com o verso de Dante, que Barthes decide abrir as reflexdes sobre
0 romance no curso, revisitando algumas das ideias ja expostas na conferéncia que deu
origem ao ensaio “‘Longtemps, je me suis couché de bonne heure”. Barthes (2005)
confirma a presenca da Comédia como elemento mais central do que Vida nova para a
concepcdo dessa forma romanesca, pois identifica a Comédia como o panorama da
realidade da morte — isto é, ela é a performance literaria do momento em que a vida se
descobre ao meio, porque o sujeito acaba de entender que a morte € algo real.

Barthes complementa a ideia desse panorama romanesco que a Comédia
apresenta pelo tema da morte acrescentando também a ideia de uma nova forma que se
apresenta como a possibilidade de se adentrar uma “vida nova” apds essa descoberta ao
meio da vida: “Ora, para aquele que escreve, que escolheu escrever, isto €, que
experimenta 0 gozo, a felicidade de escrever (quase como ‘primeiro prazer’), nao pode
haver Vita nova (parece-me) que ndo seja a descoberta de uma nova pratica de escrita”
(BARTHES, 2005a, p. 9).

Mudar uma pratica de escrita, assim, é dar forma a sacudidela que o sujeito
experimenta ao meio da vida, quando, por exemplo, descobre a morte como um fato. E

essa “vida nova” nasce necessariamente com a pratica de uma nova forma de texto;

3% A semelhanga inicial desse trecho com a citacdo “Dante (mais uma vez um inicio célebre, mais uma
vez uma referéncia esmagadora) comeca assim a sua obra: Nel mezzo del cammin di nostra vita... [...].
Porgue o ‘meio da nossa vida’ néo ¢, evidentemente, um ponto aritmético [...]” (BARTHES, 1988, p.
289), presente na pagina 94 desta tese, explica-se pelo fato de que Roland Barthes expande, no curso
(agora citado) A preparacdo do romance (2005), os apontamentos outrora tecidos em “‘Durante muito
tempo, fui dormir cedo’” (1988).



105

nasce com a pratica de uma escrita que é também o emblema da vida nova. Barthes
acredita que essa forma nova é o romance. O romance, pela conveniéncia das lacunas
que o género assume e adota como sua mais distintiva definicdo, € a terceira forma que
inaugura a possibilidade de uma nova vida justo ao meio do caminho do sujeito que

deseja uma nova via.

3.2 Possibilidades romanescas em Dante

Endereco-me agora a uma questdo indispensavel para a consideragdo da
Comédia como um romance: por que excluir a obra Vida nova dessa analise? Nao seria
ela, também, uma parte da producao “romanesca” de Dante?

Anteriormente, na revisdo bibliografica deste trabalho, vimos que Picone
(1997a), no texto “Per una lettura romanzesca della Vita Nuova”, chegava a considerar o
contetido da Vida nova como romance de formag&o®’, chamando a obra, literalmente, de
“Bildungsroman”, pelo modo como o livro produz um racconto acerca da aventura
gnoseoldgica do “eu” poeta que, ali, comenta sua propria obra. Embora a sua andlise
lance luz sobre as possibilidades romanescas de Dante, acredito que a Vida nova nao
seja precisamente a forma de romance que aqui se busca.

A meu ver, ainda, Vida nova ndo chega a ser um romance de formacao
porque os esforcos da memoria, empregados na dimensdo ficcional, ndo produzem,
propriamente, um relato sobre, digamos, familia, estudos, origem, amadurecimento de
um sujeito, a ponto de se perceber a formacgédo desse sujeito. O poeta-comentador da
Vida nova é um ser escondido, elidido entre os poemas. O prosimetro ndo ergue a voz
daquele comentador como se fosse a voz de um sujeito romanesco, em meio a um
enredo que pretendesse contar a formacdo de uma vida ou de uma personalidade. Ha
uma narrativa sobre a criacdo dos poemas, mas creio que Vida nova ndo se defina
precisamente pela formacao pessoal ou intelectual do poeta; a narrativa dessa formacao
é constantemente interrompida pela propria apari¢do dos poemas entre trechos.

A interrupcdo da prosa poderia ser um fator interessante para uma espécie

de construcdo fragmentaria do sujeito que narra sua propria criagdo poética, mas esses

37 “La Vita nuova diventa in tal modo un Bildungsroman: un romanzo che racconta l’avventura
gnoseologica dell’io, la storia del viaggio che la mente deve compiere per risolvere il problema posto da
«amore». Il poeta della Vita nuova si veste pertanto dei panni del cavaliere arturiano, lanciato in una
avventura conoscitiva [...]” (PICONE, 1997a, p. 33).



106

instantes liricos, intervalados entre os prosaicos, acabam convertendo a obra em uma
espécie de catélogo, restituindo, ao texto, a face de “comentério ensaistico”,
devolvendo-o, portanto, a performance poética misturada a metalinguagem.

Em Vida nova, creio que haja possibilidades narrativas a serem exploradas,
mas, pelo modo como aqui compreendo a narrativa romanesca da Comédia, as duas
obras apresentam consideraveis contrastes. No caso de Vida nova, motivos para ndo
considera-la no corpus romanesco de Dante dizem respeito, por exemplo, ao fato de
que, ao analisar a narrativa da Comédia, partimos de uma jornada da personagem, e ndo
do eu lirico, como acontece em Vida nova; ademais, a prosa, que € um trago do romance
moderno e que é encontrada em Vida nova, ndo € critério necessario para a identificacdo
do género romanesco aqui pretendido, mas o que predomina, nesta pesquisa, é a ideia de
gue 0 romanesco esteja associado a uma atitude do sujeito que escreve, isto €, a criacdo
de uma espécie de “terceira forma”; além disso, na Comédia, o sujeito ficcional Dante
olha para o passado narrativamente, mas, em Vida nova, a narrativa ainda permanece
subjugada ao conceito lirico: os poemas presentificam e trazem de volta o instante lirico
a todo momento em que um novo poema é apresentado, assim, essa prosa entrecortada
impede um certo fluxo do movimento da narracdo e conduz a historia de volta a
contemplacéo dos versos; na Vida nova, a explicacdo prosaica existe para 0 poema, néo
para o storytelling.

Na Comedia, essa forma nova, que prioriza a jornada de um “eu” ficcional,
0 qual conta a histéria de uma viagem usando-se de recursos temporais ndo observados
ainda em Vida nova, atesta-se que 0 sujeito é o proprio objeto da narragdo, o que pode
ser apontado como traco definidor do romance (BOURNNEUF; OUELLET, 1976, p.
115). Ha também o fato de que, em Vida nova, Dante ndo prioriza o proprio carater
narrativo, mas faz uso muito mais de uma forma de especulacéo; ali, 0 que se adensa € a
filosofia, ndo a narrativa. A poesia de Dante, antes da Comédia, é dada a epifanias, a
momentos de inspiracdo lirica em que Deus se apresenta como uma forga condutora da
poesia.

Quando se observa a Comédia, o desenrolar da historia esta para além da
reflexdo sobre a inspiracdo divina ou mesmo sobre a natureza da escrita. Na Comédia,
Dante reelabora o que podemos supor que fosse a no¢do de narrativa em seu proprio
tempo: a narragdo de Dante ndo é uma histdria de cavaleiros, ou uma aventura cortesa.
Dante faz algo mais: entre a poesia e a narragdo, erige um terceiro género, em que a

autoridade que legitima seu texto € sua propria voz autoral.



107

Ainda na comparacdo entre a narrativa de Vida nova e o tipo de narrativa da
Comédia, deve-se considerar a inovacao genérica atribuida a Dante por Curtius (1979),
em relacdo a criacdo de personagens e ao processo de intervencdo e ficcionalizagédo
sobre a Histdria (0 que coloca a Comeédia mais proxima do tipo de romance que aqui
observamos): “Explica-se a riqueza de personagens da Comédia pela formidavel e
fecunda inovagdo que o génio de Dante incorporou a heranca da Antiguidade da ldade
Média3®: a intervengdo na historia contemporanea” (CURTIUS, 1979, p. 383).

A ideia de Curtius, ao comentar Dante, é a de que a Comedia tomaria um
grande material humano para construir uma subjetividade literaria sem precedentes,
com seu rol de personagens.

Por outro lado, Curtius ainda comenta alguns aspectos da propria Vida nova.
Para ele, o que melhor se pode dizer da construcdo de Beatriz é que esta se trata de uma
existéncia historica ndo atestada. Curtius a define como “florentina desconhecida”
(1979, p. 393). Esse jogo com a subjetividade ficcional ja parece apontar para uma
consciéncia da “trapaga” da narrativa, construindo uma nova verdade dentro do mundo
mimético da obra — essa constru¢do de uma nova verdade é levada a seu extremo na
Comedia.

Ademais, ainda na comparacdo entre os dispositivos da Comédia e de Vida
nova, creio que o processo mnemdénico em curso especificamente na Vida nova nao
consiga suplantar a tipificacdo romanesca da memdria na Comédia, em que a memoria
ndo é reflexdo moral, mas €, muito mais, elemento constitutivo do narrador — enquanto
elemento indispenséavel da linguagem narrativa. Na Vida nova, a memoria e o exercicio
mnemaonico existem sempre retornando para a substancia lirica do poema, de modo a
organizar esses poemas numa espécie de cancioneiro autoexplicativo. Poderiamos dizer
que Dante tenta “decifrar” a lingua da poesia; a prosa serve para revestir a lirica de
novas camadas de significacdo enquanto poesia. Na Comédia, parece acontecer uma
dindmica diferente: os versos existem como uma contribuicdo significativa para a
cadéncia que mede o avanco da narrativa adiante, como demonstrou j& Freccero
(1986b), no sentido de uma finalidade, de uma destinagdo. O aspecto lirico é assim
tambem uma parte do motor narrativo do texto. A Comédia submete o aspecto lirico ao

racconto (efeito contrario do da Vida nova).

38 “Antiguidade da Idade Média” diz respeito a um dos principais argumentos de Curtius em Literatura
europeia e ldade Média latina (1979), a ideia de que a Idade Média teria vivido uma versdo propria de
Antiguidade.



108

Ali, na Comédia, Dante ndo quer entender a lingua da poesia, mas quer
escrever em uma outra lingua; ele remonta a sua lingua, usando-se do dialeto, do latim,
de formas hibridas, até mesmo da erosdo das linguas (o Inferno é o lugar da erosao,
inclusive a linguistica, como aponta Elena Lombardi*®). Submete entdo a forma lirica a
uma desmontagem, pois o que comega em moldes liricos € conduzido a uma espécie de
nova percepcdo de lingua prosaica. A prosa aqui entendida como essa linguagem
erodida rumo a fundacdo de um outro paradigma linguistico e literario. Nesse sentido,
pode-se até mesmo enxergar o romance de Dante, na Comédia, como neologico — ele
desmonta a lingua para chegar a um novo significado; ele altera os significantes que
identificam o género literario também, por consequéncia.

De certo modo suplantando a ousadia de experimentacbes narrativas
presentes em Vida nova, a Comeédia aprofunda questdes que séo tracos importantes do
romance como quero encara-lo. Por se tratar de uma mescla curiosa entre prosa e lirica,
a Vida nova pode aparentar ter mais arrojo formal do que a prépria Comédia,
constituindo-se como um livro compdsito e que beira a autoficcdo e a metanarrativa
sobre a feitura do texto. Contudo, aspectos tais — certa autoficcionalidade, uma
consciéncia metanarrativa — também estéo presentes na Comédia, e creio que a narrativa
ali, embora mais sutil por ndo envolver o que, modernamente, associamos ao género
romanesco (sua estrutura prosaica), ainda assim acentua aspectos entendidos por mim
como definidores do romance. Um desses aspectos principais € a nogdo de obra como
projeto. Se em Vida nova o poeta anuncia uma obra por vir, ¢ a Comédia que — mesmo
que ndo tenha sido projetada especificamente para responder as demandas abertas pelo
narrador de Vida nova — coloca em marcha esse projeto narrativo. Na Comédia, o
narrador dantesco decide narrar a aventura do “eu”, ndo apenas o comenta ou analisa a
partir de poemas.

Creio que a forma prosaica de Vida nova e seus outros aspectos, como 0s
vinculados aos temas de amor da Idade Média ndo séo os tracos definidores de um
romance moderno enquanto projeto, mas a Comedia, sim, traz o projeto da contagdo do
eu concretizado em uma obra.

Outro aspecto interessante a andlise critica aqui em curso € o proprio fato de
que a Comédia, apesar de sua forma lirica, matematicamente previsivel, € uma obra que

escapa a categorizacdo — € muito mais dificil dizer o que ha na Comédia em termos

39 No ensaio “Plurilingualism sub specie aeternitatis and the strategies of a minority author” (2010).



109

formais porque ela faz uma espécie de hibrido entre mdltiplas formas literarias do
contexto: os jogos temporais entre as posturas do narrador, sua filiacdo a narrativa épica
por meio da versificagdo, 0 nome do texto que acena para a criativa compreensao
medieval sobre o género dramatico, as dogmaticas religiosas de textos cristdos, as
dimensdes filosoficas advindas da cultura arabe e da cultura cléassica, as biografias de
santos e assim por diante.

Mas, acima de tudo, sd3o as questdes de um “eu” ficcionalizado que se
ressaltam na Comédia, colocando-o como sujeito de uma aventura e a0 mesmo tempo
como objeto de um discurso do narrador. Ademais, a paisagem que é empenhada na
construcdo narrativa da Comédia ndo funciona como mero plano de fundo, o que se
poderia, inclusive, sustentar em relacédo a Vida nova.

Na Comédia, a paisagem assume uma funcédo narrativa tdo poderosa, que ela
impacta o ritmo da jornada e até mesmo se mistura aos sujeitos, impondo-lhes limites,
dificuldades, algumas vezes tornando-se matéria do proprio narrar ou mesmo parte do
conjunto de personagens — como acontece na floresta dos suicidas, em que arbustos sdo
também pessoas; ou quando, cruzando o Caocito, Dante esbarra em pedras do caminho
que, na realidade, sdo cabecas.

A paisagem da Comédia é tdo relevante para a percep¢do da acdo, que
escolho esse espaco, especificamente no Inferno, como matéria da andlise desta tese,
por meio da descricdo de uma categoria narrativa aqui intitulada “catalise” — ela sera
usada para observar no texto dantesco uma mistura entre as dimensdes espacial e
temporal em momentos especificos de travessias infernais.

E na Comédia, enfim, que vemos esse desejo poderoso do romance de
contar uma histéria em uma cadeia de eventos os quais atravessam diretamente a
existéncia do sujeito principal que se move no centro desse jogo narrativo. E a Comédia
que da corpo ao projeto de uma obra, que deixa ver o Desejo de Escrever como algo
possivel de ser concretizado via narrativa.

Percebe-se uma certa tendéncia critica a enxergar Vida nova como mais
préxima ao género romanesco talvez pela facilidade categorizadora que a prosa concede
aquele texto. Juntando-se 0 aspecto prosaico a determinados temas amorosos presentes
na Vida nova, a obra parece organizar a producdo de um sujeito como se organizasse a
vida desse “eu” tal qual um romance, mas creio que esse aspecto romanesco seja mais
aparente do que propriamente estrutural em Vida nova, pois a cronologia de Vida nova

retorna sempre a perspectiva da composi¢do de poemas.



110

Tinha Dante consciéncia de sua terceira forma, seu género novo, em curso
na Comédia? Estava ele mais perto da prosa do que a Vida nova jamais esteve? A prosa
é um critério definidor para a identificacdo da forma romanesca? Essas sdo algumas das
questdes com as quais busco refletir a partir daqui.

De fato, pode-se pensar que a Comédia estava, no momento de sua
concepgdo, cronologicamente perto de uma linguagem prosaica ou vulgar, de histérias
romanticas de cavalaria — como nos atesta o canto V do Inferno —, e que Dante sabia que
esse tipo de narrativa existia. Dante estava insistindo na pratica de um formato de poesia
novo, uma vez que atendia a uma lingua menor, pelo uso do vulgar, e se filiava a
arquitetura inédita da terza rima, sem falar no empreendimento declaradamente
consciente de uma “autoridade autoral”, ao colocar a aventura de um eu legitimado por
si préprio. Tudo isso posto, creio que o gesto autoral de Dante, na Comédia, tenha algo
de invencdo de uma forma nova — ¢é essa a que eu chamo “romance”. Acima de tudo, o
romance é o género que foge ao preestabelecido, e creio que esse mesmo gesto seja algo
constitutivo da estrutura da Comédia, que reverte indices preexistentes.

Nesse sentido, ndo me parece que a épica deva ser entendida como uma
linha que da vazdo ao romance necessariamente; as formas narrativas sdo multiplas,
suas origens sdo contestaveis e disputaveis, e desdguam em outras formas mdltiplas de
se escrever. O romance é 0 género literario da narrativa por exceléncia no nosso tempo.
Seu traco mais caracteristico e reconhecivel, hoje, talvez seja a possibilidade de se
estender e se alongar, trabalhar a substancia da sua narragdo com demora. Ele néo
atende a nenhum constrangimento formal, a ndo ser a presenca de certas categorias
narrativas que podem até mesmo ser identificadas como um polo negativo — por
exemplo, como um romance ditado pela auséncia de categorias esperadas.

Emblemas extremos das experimenta¢fes com a cronologia do romance, a
voz do narrador, as hibridizacdes e a forma de enunciacdo talvez possam ser citados
como obras tais quais O jogo da amarelinha (1963), de Julio Cortazar; Fogo palido
(1962), de Nabokov; e, na literatura brasileira, para citar apenas algumas, Memdrias
Postumas de Bras Cubas, de Machado de Assis (1881); Grande Sertdo: Veredas
(1956), de Jodo Guimardes Rosa; A rainha dos carceres da Greécia (1976), de Osman
Lins; Nove Noites (2002), de Bernardo Carvalho; e tantas outras obras dignas de serem
vistas como grandes experimentacOes literarias que manipulam limites narrativos do
género, recuando-se até mesmo aos primordios do género romanesco contemporaneo,

com A vida e as opiniGes do cavalheiro Tristram Shandy, por exemplo. O género ja



111

comega, em sua feigdo moderna, como um objeto ambiguo. Todas essas obras “dificeis”
de categorizar, curiosamente, sdo também obras ja consagradas, referéncias de um certo
canone romanesco.

O romance, enfim, tem uma forma de remodelar pardmetros e as suas
proprias tradicbes. Ainda considerando a épica enquanto forma de referéncia, mas
também distanciando-se da épica, Dante faz com que o seu modelo narrativo seja
Virgilio, mas extrai a narrativa do contexto das musas e a projeta sobre sua propria
capacidade. Evidentemente, ha invocacBes as musas na Comédia“®. E possivel
encontrar, como nos modelos épicos, uma série de estruturas tomadas da tradicdo, como
a catdbase, a proposicdo do seu tema, a invocacdo a Memdria etc. Dante inclusive
menciona Caliope, musa da poesia épica, no canto | do Purgatorio. Mas essa invocacao
a inspiracdo parece retornar e recair sobre as capacidades do proprio poeta. Ele mesmo,
nesse canto inicial do Purgatorio, chama o poema de “navicella del mio ingegno”,
“barquinho do meu engenho”.

No Inferno, nos nove primeiros versos do Canto I, temos um Dante narrador
que diz: “No meio do caminho desta vida/me descobri em uma selva escura,/pois a
direita via era perdida.//Ai, mas dizer como € empresa dura/esta selva selvagem, aspra e
forte/que no pensar renova tal paura!/Tdo amarga que € pouco mais a morte;/mas a
tratar do bem que eu encontrei,/direi das outras coisas dessa sorte”*!. Chamo atencéo
aqui para os usos do verbo dizer. Em outra traducdo para o portugués, de Italo Eugenio
Mauro, encontramos ainda o verbo como “narrar”: “Ah! Que a tarefa de narrar ¢ dura”.
Dante ¢ quem transforma o “cantar” em “dizer”.

Se, comparativamente, a épica canta um povo, poderiamos até mesmo
perguntar quem é o povo que Homero esta cantando na Iliada. Ele anuncia que o poema
trata da “furia” de um Unico homem, desde o principio: “Canta, 6 deusa, a colera de
Aquiles, o Pelida”*?. Em Dante, por outro lado, essa tomada da subjetividade pela
narrativa é ainda mais acentuada. Ali, de certo modo, também vemos uma espécie de
“firia” de um s6 homem, disfarcada de admoestacao coletiva contra um povo inteiro, os

danados de Florenca, que ocupam variadas partes do Inferno; a presenca de seus

40 Logo no comego do texto, por exemplo, em Inferno II: “O muse, o alto ingegno, or m’aiutate;/o mente
che scrivesti ¢io ch’io vidi,/qui si parra la tua nobilitate” (v. 7-9). Aqui, invoca também & memoria como
“mente”, ndo como elemento mitoldgico, mas como parte inata de seu ser e como um livro ou um escritor
que registra aquilo que foi visto.

41 Tradugdo de Emanuel Franca de Brito, Mauricio Santana Dias e Pedro Falleiros Heise (2021).

42 Tradugdo de Frederico Lourengo (2013).



112

conterraneos no mundo infero € tomada como uma questdo pessoal para a aprendizagem
daquele peregrino. Assim, pode-se sustentar que a lirica vai cantar a expressao de um
eu; a poesia épica canta um povo (ainda que eclipsado pela forte presenca de Aquiles no
comeco da Iliada), mas o romance, por sua vez, troca o verbo “cantar” por “contar” e
coloca o sujeito como matéria ultima da narrativa. Dante inverte também esse bordao
epopeico — “canta, 6 musa” — ¢ o transforma em “eu direi”.

A questdo desse “eu narrante” em comparagdo ao narrador da epopeia se
torna ainda mais interessante ao considerarmos que o préprio Dante, numa passagem do
tratado sobre a lingua vulgar, De vulgari eloquentia, menciona o verso inicial da Eneida
para explicar ao leitor o0 que seria a voz autoral dentro de uma cancdo. Ele menciona
Virgilio como autor de sua propria cancdo, com o trecho latino que abre a Eneida:
“Arma uirumque cano”, isto €, “as armas canto”, justamente porque alguém, nessa
passagem, diz “eu”, e esse eu, que diz “canto”, executa uma acao, a a¢do daquele que
canta e escreve, daquele que produz o ato primeiro da enunciagcdo de um poema (que
ndo diz respeito necessariamente a sua recitacdo posterior). Ou seja, Dante acentua esse
gesto inicial da Eneida, autoral, e o torna ainda mais agudo.

Lidando com a busca sobre a forma romanesca em Dante, Michelangelo
Picone (1997b) esmiuca a obra De vulgari Eloquentia, a luz da Comédia, a fim de
entender, afinal, quando nasce o género romanesco no contexto italiano e de que modo
ele esta atrelado a uma consciéncia prosaica ja expressa por Dante.

Um dos exemplos centrais de Picone sobre a questdo consiste na referéncia
que Dante faz, na Comédia, a autores que escreveram em “romance”, em lingua vulgar,
como, por exemplo, Arnaut Daniel, mencionado no canto XVI do Purgatorio como “o
melhor poeta em lingua vulgar”, com “versi d’amore e prose di romanzi”. Para Picone
(1997b), o trecho, lido junto a De vulgari Eloquentia, atestaria que uma passagem como
“prose di romanzi” revela a consciéncia do uso de uma lingua vulgar para se contar
historias de cavalaria (primeiramente em versos, mais tarde essas obras seriam vertidas
ao modo da prosa). Assim, 0 romance enquanto género prosaico, como indica Picone
(1997b), j& estaria sinalizado na obra de Dante tanto pela presenca de Arnaut Daniel
quanto a partir da escolha do vulgar na composicdo da Comedia.

Dante deveria ter, de acordo com Picone (1997b), uma outra perspectiva
sobre a existéncia do género romanesco, mas ja o reconhecia. Nesse ensaio, “«Prose di
romanzi»: la nascita di un genere letterario” (1997b), Picone busca responder ndo

somente a pergunta “quando nasceu o romance?”’, mas também dimensionar a



113

consciéncia que o proprio Dante Alighieri poderia ter desse tipo de texto. O argumento
de Picone ¢ o de que Dante possuia a tal “consciéncia” sobre a existéncia da escrita
prosaica, considerando inclusive o fato de que, na literatura francesa dos séculos XII e
XIII, ja nao ha uma distingao clara entre os dois géneros da narrativa longa, “I’epica e il
romanzo” (PICONE, 1997b, p. 117).

Picone (1997b) aponta que a prosa surgiu para 0 género romanesco — e aqui
0 romanesco tanto designa a narrativa prosaica longa, como as histérias em versos
escritas em lingua vulgar. Essa adocdo da prosa teria surgido por uma necessidade de se
narrar realisticamente, de concatenar os eventos numa cadeia l6gica continua, sendo
possivel contar uma histéria do inicio ao fim com episodios encadeados de modo mais
extenso e de leitura mais organizada.

No que se refere a passagem da Comédia, a que menciona “prosa de
romance”, penso que Seja interessante, mais do que a possibilidade de que isso ateste o
reconhecimento de uma forma prosaica ja existente entdo, considerar que Dante ndo
necessariamente enxergava seu texto como prose di romanze, mas pode-se ver ali em
curso uma ideia de obra nova, enquanto projeto de inovacdo formal. O romance, a meu
ver, seria essa forma.

Ao fim de seu argumento, Picone (1997b) demonstra que a questdo da
mencdo a prosa em Dante € menos importante do que o préprio uso da lingua vulgar de
que Dante faz a escolha. Dante, assim, anularia uma prépria oposi¢do entre lirico e
romanesco, em favor de um outro tipo de sistematizacdo. Afinal, o que fez com que os
textos, antes em versos, passassem ao registro prosaico, no contexto francés daquele
século, ndo era o fato de a prosa ser a marca identitaria do novo género, mas sim a
escolha da lingua vulgar adotada por seu carater generalizado. Desse modo, nao era a
prosa que forcava o género poético a ceder a uma nova forma de contar, mas as linguas
vulgares é que moldavam o género narrativo a novas maneiras de expresséo.

De acordo com Picone (1997b), as linguas vulgares passavam a ser o
instrumento de contagdo dos romances no contexto de Dante, suplantando o verso; logo,
essas categorias formais eram ja reelaboradas no ambiente literario em que se inseriu 0
autor da Comedia: “la tipologia delle lingue romanze, tracciata da Dante nel De vulgari
e ripresa nella Commedia, parla dunque di un’iziale supremazia del francese nel campo
delle «prose di romanzi», e del provenzale nel campo dei «versi d’amore»” (1997b, p.
120), o que entdo culminard, portanto, na reformulagdo do género romanesco passando

do verso a prosa por intermédio das pressdes da lingua vulgar francesa, e tudo isso



114

como um fenémeno vivido por Dante e seus pares. Essa transi¢cdo do verso a prosa se
deu pela maior facilidade de encadeamento l6gico da narrativa em vulgar quando na
forma prosaica. Tudo isto considerado, percebe-se que a discusséo sobre verso ou prosa
para a forma narrativa romanesca, que experimentou tanto um quanto o outro, acaba se
tornando algo pacifico e ndo a condicdo para se identificar o romance dantesco.

Indo além do argumento de Picone (1997b), creio que, no caso de Dante,
um dispositivo de consciéncia narrativa estd nao apenas no uso do vulgar, mas até
mesmo na forma da terza rima (para retomar, outra vez, os apontamentos de Freccero
quanto a habilidade de encadeamento de eventos dessa forma poética inventada por
Dante). O modo de concatenagdo dos versos demonstra 0 esquema que sugere uma nova
logica de “infinitude” na arte de se contar historias. Tanto a adog@o do volgare quando a
sistematizacdo da terzina sdo aspectos de um projeto maior que definem o romance
dantesco enquanto a contacdo desse eu que se coloca no centro do relato, com seus
jogos linguisticos, formais, espaciais e temporais.

Dante ndo estd opondo poesia e prosa, ao conceber sua obra, ainda que
tenha consciéncia de que a prosa ali a disposi¢cdo, como se percebe. Ele usa um sem-
namero de recursos poéticos tradicionais, subverte-os e os transforma na sua propria
prosa menor (mesmo em versos), na sua lingua vulgar, para ficcionalizar essa historia
de um sujeito, o Dante “tripartido” da Comédia.

Quando se discute a questdo romanesca, estamos diante, inevitavelmente, de
um no historico e terminolégico dificil de ser organizado; pela profusdo de nomes e de
possibilidades de origem, estabelece-se também uma lacuna identitéria, e € dessa lacuna
gue me aproprio, na tentativa de definir o tipo de narrativa que Dante coloca em
movimento, a partir do seu “Desejo de escrever” aquela obra, abandonando outras pelo
caminho.

O romance ¢ uma forma “desejosa”. Ele lida com a compulsdo pelo narrar a
aventura do eu. E a falta de uma categoria fixa, para a Comédia dantesca, que me leva a
optar por essa categoria vacante, a qual podemos chamar “romance”. O deslizar de seu
proprio titulo*}, Comédia, para descrever algo que nio ¢, exatamente, proximo ao riso, e

ndo emula necessariamente o formato dramatico, ja demonstra como estamos diante de

43 Como nos lembram também Brito, Dias e Heise (2021), o proprio vocabulo desliza quanto a sua grafia
e registro: “Desde o inicio de sua divulgagdo, o poema ficou conhecido como ‘la Comedia’, com

variagdes ‘Commedia’ e ‘Commedia’, oscilagdo entre pronuncia latina greicizante e pronuncia toscana”
(2021, p. 15).



115

um objeto escorregadio e multiplo desde o seu préprio nome, assim como acontece com
0 nome “romance’.

A principio, Dante ergue sua obra sobre bases de um género poético
medieval préximo ao da “visao”, mas seu texto ainda nao ¢ propriamente uma alegoria
(trata-se de uma viagem empreendida de fato pelo corpo). O mesmo se pode pensar
sobre a relacdo com o épico, uma vez que Dante confessa, de muitos modos, ter tomado
0 seu modelo de Virgilio, mas sua propria oposi¢cdo ao modelo ja se demonstra pela
escolha da lingua corrente e pela oposicdo que, dentro da Comédia, o proprio narrador
faz ao dizer “minha Comédia”, no canto XXI do Inferno, tendo descrito a Eneida,
anteriormente, como “alta tragédia” (BRITO, DIAS E HEISE, 2021, p. 16) — por
contraste entre “comédia” e “tragédia”, Dante se afirma enquanto o diferente.

A literatura classica parece ter sido absorvida como um receptaculo de
contelidos e topoi que a literatura medieval poderia aspirar a narrar. Dentro da
abrangéncia do narrar, escolho, portanto, chamar o que Dante faz de “romance”, a
grande “novidade” que foi possivel a ele conceber, ainda que sem nome certo**. Dante
parece fundir uma série de preceitos formais, que se adensam e formam um objeto novo
— ndo seria isso mesmo a ideia da novidade presente na palavra novelty, que é também
novel?

Em um romance, cabem gestos grandes e pequenos que ilustram o
movimento de um narrar, e até mesmo a terza rima pode ser entendida como um
dispositivo que sugere o “prosaico” — aquele encadeamento entre episddios, retomando
o anterior e o levando adiante, com o acréscimo de uma nova informacdo. Assim, a
definicdo de um romance dantesco ndo se trata, portanto, de combater ou ignorar a
forma poética versificada; esta, inclusive, mantém um carater episodico peculiar,
préprio da estrutura narrativa: o desejo de seguir infinitamente adiante.

Poderiamos dizer ainda que o desejo de narrar e organizar narrativas por
meio de um enredo representa a propria vontade de se chegar ao fim da histéria, ao fim
da cadeia — alcangar um fim feliz, caracteristico de textos designados como “comédia”.

Entretanto, o final da narrativa é sempre algo provisoriamente pacificado, ja que o

44 E interessante pensar até mesmo no deslizamento entre o termo e a compreensdo sobre o “romance”
hoje. A depender da lingua, a palavra pode tanto ter se originado do termo italiano “novella”, desaguando
na forma “novel”, a novidade, a nova forma, como, a0 mesmo tempo, pode conservar sua relacdo com os
romances medievais de aventuras, “roman” e derivados (a partir do proto-francés) — que eram em verso
ou prosa, escritos em lingua romance, formas transicionais entre latim e o vernaculo vulgar, as quais
deram origem as linguas modernas advindas da eroséo do latim.



116

Desejo de Escrever, como algo compulsivo, se faz inesgotavel.

Como nos lembra Frye (1976), pensando a busca das narrativas por seus
finais felizes, existe uma certa tendéncia relacionada a ideia de fim como resolucéo e
alegria: “Most romances end happily, with a return to the state of identity, and begin
with a departure from it [...]. This means that most romances exhibit a cyclical
movement of descent into a night world and a return to te idyllic world” (FRYE, 1976,
p. 54). Nessa relacdo ambigua entre histéria e desejo, romances e finais, o desejo
mantém as formas narrativas como uma busca pela alegria confinada a angustia de se
atravessar o sofrimento.

Esse “final feliz”, em Dante, é também relativo ou provisdrio, pois ali nada
propriamente se encerra. O que se observa ndo € o retorno ao inicio pacifico, tendo em
vista que o inicio de sua trama € a perdicdo em meio a floresta. A chegada ao fim é a
abertura para uma nova missdo: a demanda pela escrita da obra, na dimenséo
extradiegética. Pode-se concluir que o fim da diegese da Comédia, em dado ponto do
Paraiso, € o comeco de uma nova jornada, reservada ao Dante-narrador.

Nesse sentido, o fim da trama ndo guarda felicidade de conclusdo, mas
expbe os indices de um certo elemento inesgotavel de sua prdpria quest, revela a
compulséo pelo narrar: ndo basta viver a travessia, é necessario contar o acontecido,
deixando & mostra a sua abertura e o0 seu convite a falha, exibindo o medo da
incapacidade de testemunhar em palavras o que a memoria tentou escrever na mente.

Esse movimento “ciclico”, mais do que confirmar o final feliz do “romance-
comédia”, final feliz que devolveria Dante-personagem a sua identidade inicial, parece
trazer a tona complicacOes sobre a forma e atestar uma espécie de discurso inesgotavel
na narrativa proposta. Dante cria, assim, 0 seu préprio dispositivo narrativo — o0 que se
deve em muito a identidade de autor como autoridade, ao privilégio concedido ao “eu”,
ao uso da lingua vulgar, a invencdo da terza rima. Como Barolini*® aponta, retomando
ideias ja elaboradas em The Undivine Comedy (1992), Dante, ao propor a terza rima,
produz também uma cadeia entrelacada de atitudes narrativas, em que a vontade de ir
em frente se atrela ao verso nostélgico que olha para atras, para o previamente dito ou
feito: a personagem, sempre olhando por cima de seu proprio ombro, esta dividida entre

0 medo e a vontade de seguir, e 0 movimento se reproduz tematicamente e formalmente

45 Quanto ao comentario da rima ‘“nostalgica” de Dante, aqui parafraseio especificamente a aula
introdutéria @ Comédia, em Dante course, disponivel no portal Digital Dante, atrelado a Columbia
University (https://digitaldante.columbia.edu/the-dante-course/).



117

dentro do enredo.

Dentre o panorama literario brasileiro, Dante Milano faz algumas
observacOes acerca da terza rima. Em dado momento de seu ensaio, “O meu Dante”,
Milano faz notar, em tom celebrativo: “Toda a arquitetura da Commedia ruiria se ndo
estivesse sustentada pela estrutura metalica dos decassilabos dantescos” (MILANO,
2021 [1965])*. Sua observagdo quanto a estrutura da rima me parece ressaltar, de fato,
0 aspecto estrutural do texto, o que para mim intensifica a sua arquitetura narrativa,
muito mais do que o seu rimario padronizado. Milano quer aqui celebrar o Dante poeta,
mas interpreto a passagem como o reconhecimento incontornavel de sua estrutura.

Esse encadeamento me parece também testemunhar uma forma popular, no
que concerne ao carater prosaico do romance, nessa atitude tipica de querer contar
sempre e sempre e um tanto mais; isto ndo necessariamente esta ligado as margens de
composicdo no papel, mas a infinitude do narrar e a forma desse narrar, dentro de uma
estrutura que denota a presenca do storyteller em interacdo com seu publico. A opcéo
narrativa consciente de Dante pela lingua vulgar é também um gesto autoral prosaico
que engendra o género aqui proposto. Dante ndo estd opondo poesia e prosa, mas
apanha a tradicdo e a transforma, na sua lingua prosaica, dando-nos a conhecer aquilo
que poderia ser 0 seu romance — a histéria de um eu narrante e narrado.

Lino Pertile (2010) é outro critico que, a principio, traz ideias que
confrontam minhas percepcbes e alguns dos pressupostos da analise aqui presente,
quando questiona a aplicabilidade de ferramentas narratoldgicas para a interpretacdo da
Comedia:

[...] By perceiving Dante’s great poem as a novel, we paradoxically defuse,
and fail to engage with, that explosive charge that is fundamental to Dante’s
conception of his poem: his personal involvement in the proceedings, or if we
want to call it so, his autobiographical claim.

The other element which inevitably gets lost in the triangular negotiations

between character, narrator and author is the one we started with: Dante’s
transmutability (PERTILE, 2010, p. 16).

Pertile questiona 0s ganhos reais que a leitura narratoldgica pode trazer para
andlise do texto dantesco, uma vez que, quando a narratologia separa “autor” e

“narrador” de maneira muito bem segmentada, algo da indecidibilidade sobre as

46 Cito o texto de Dante Milano a partir da edicdo de Inferno traduzida por Brito, Dias e Heise, publicada
em 2021. Os organizadores da publicagdo (2021, p. 479) fazem notar que o texto original de Milano é de
1965. Essa traducdo recentissima da primeira parte da Comédia conta ainda com o ensaio pasoliniano “A
vontade de Dante de ser poeta”, de 1965, em traducdo diferente daquela que cito.



118

fronteiras do sujeito “Dante” se perderia. Ademais, chega ainda a perguntar se ndo seria
arriscado demais dividir a andlise da persona dantesca de modo tdo compartimentado,
sob o risco de nos aproximarmos demasiadamente da perigosa ideia de identificar a
Comédia como romance. E esse o risco que persigo, compreendendo a importancia do
gesto narrativo de Dante e reconhecendo a centralidade que o romance pode conceder,
enquanto forma, ao seu projeto.

Pertile (2010) dedica-se a demonstrar, por indices textuais, que o Dante-
personagem inicial ainda se imprime de maneira muito viva nas palavras do Dante-
narrador quando se chega ao final da viagem e comega a demanda da escrita da obra,
ressaltando ndo haver exatamente uma espécie de “evolu¢do”, “melhora”,
“aprimoramento” ou “cisdo” (palavras minhas) para descrever o processo pelo que ¢
submetido Dante, na trama narrada. Separar narrador e personagem, para Pertile (2010),
usando-se das categorias narratologicas, seria inferir que esses dois sdo seres diferentes
e que Dante evolui, no desfecho, para uma versao superior e melhorada de si mesmo.

Concordo, de muitos modos, com o ponto feito por Pertile (2010), e ndo
creio que a personagem Dante se torne necessariamente “evoluida” — espiritual e
psicologicamente. Acredito que isso implicaria em um movimento previsivel que ndo é
o movimento “back and forth” da propria Comédia. N&o creio que haja, nesse
movimento, uma necessaria ideia de progresso e de superioridade moral. Como muito
melhor expressa Nicolo Crisafi (2021), e tomo emprestada sua visdo para amparar a
contemplacdo da dimensdo extradiegética do poema, ha uma inegavel dindmica de
duvidas e incertezas que recaem sobre Dante, ja narrador, quando se prepara para narrar
e pbe-se a narrar a jornada, no presente da enunciacdo. Isto porque ainda existe, em
frente, nesse presente, um futuro incerto a se considerar, quando a jornada da viagem ja
esta finda.

Na verdade, diante de tantas promessas, em outras obras anteriores
inacabadas por Dante, 0 que parece é que a Comedia forca seu proprio cumprimento e
uma aparente “evolucdo” do sujeito mediante uma estratégia narrativa, em que o autor
faz com que se declare, no texto, algo sobre o futuro da propria obra que se inicia,
tornando o futuro desse sujeito dantesco e textual algo que coincida com uma espécie de
desfecho previamente anunciado — o0 que ndo passa de artificio narrativo.

Desse modo, néo se trata de crescimento moral ou controle sobre o futuro
qguando se detectam dois sujeitos dantescos na narrativa, mas eles atestam uma certa

esperanga (fruto da prépria inseguranca de transmissdo desse texto) de desfecho



119

possivel desde o inicio do processo de enunciagdo: “While in the Vita nova the future of
writing is mimetically located at the end of the book, waiting to give way to a future
work, in the Commedia it is anticipated strategically at the beginning [...], thus making
the future coincide with the text itself” (CRISAFI, 2022, p. 138). Ao garantir que o
préprio texto da Comédia j& é o desfecho previsto ao fim da jornada — que ainda néo se
escreveu — 0 autor empirico tenta, por meio de artificio textual, controlar as
possibilidades de futuro de seu proprio texto.

Pensando sobre essa dindmica de tempos, dimensdes textuais e as
implicacgdes sobre o sujeito dantesco e sobre a linguagem do texto, parece-me que 0 que
interessa a obra de Dante é uma literatura em que a linguagem se mostre de maneira
nova, e perca o limite — o que, inclusive, se refletiria na forma como o sujeito parece
entrar numa jornada ndo de busca de si, mas de perda, uma perda de formas tradicionais
de narrar e poetar, em uma tentativa formal de conceber uma espécie nova de gesto
autoral, disfarcada de busca pela ‘“autoridade”, no relato de elevacdo moral e
aprimoramento espiritual.

Se, na Vida nova, os sonetos de Dante, por exemplo, ressaltam que “nio sao
precisos mais de quatorze versos para se compor um grande poema”, e, de acordo ainda
com Milano (2021), se o soneto expulsa as epopeias e 0s poemas didaticos portentosos
(MILANO, 2021, p. 486), € na Comédia que Dante adapta a ambicdo grandiloquente
das formas tradicionais de poesia e faz com que essa ambicdo coincida com uma nova
forma de contar.

Perante essa reflexdo sobre a forma, considero ainda o ensaio “A literatura
impossivel” (1995), de Jacques Ranciere. Com ele, podemos pensar a questdo do género

e a logica desse tipo de categoria padrao na literatura:

Ha literatura quando os géneros poéticos e as artes poéticas cedem lugar ao
ato indiferenciado e a arte sempre singular de escrever. E sabido que os dois
géneros através dos quais [a literatura] se conhece como tal sdo precisamente
os dois géneros fora de género: a poesia lirica, situada a margem da grande
poesia — épica e dramatica —, e 0 romance, situado a margem da eloguéncia.
Foi a partir deles que a revolugdo romantica se pensou, que a literatura pode
se colocar como uma experiéncia e uma prética autbnomas da linguagem
(RANCIERE, 1995, p. 26).

A literatura seria 0 nome dado a um momento de ruptura com a tradi¢éo das
belas-artes, a partir do seculo XVIII, aponta Ranciére. Ela entdo foi se moldando por
meio de um discurso préprio, definindo-se como uma pratica daquele que escreve,

modificando-se ¢ tomando distancia de um saber exclusivo sobre “géneros poéticos”



120

desde entdo. A escrita, assim, teria suplantado a prdpria nocdo de géneros e se aliado
mais ao ato de grafar e de reconhecer escritores. Essa passagem da compreensao
genérica classica a moderna deu-se quando o Romantismo conjugou em um sO gesto a
expressdo dos sentimentos do “eu” — antes notadamente vinculado ao género lirico — e
transformou a narrativa de uma subjetividade em uma historia que ocorre a uma
personagem — consagrando-se, ai, 0 género do romance.

A questdo colocada pela literatura, portanto, seria uma perturbacdo da
ordem classificatoria do discurso, 0 que passa pela nocdo de géneros textuais e
reformula essa no¢do apds o Romantismo. Para Ranciére, a literatura seria como “um
desses nomes flutuantes que resistem a reducdo nominalista, um desses conceitos
transversais que tém a propriedade de desmanchar as relacGes estaveis entre nomes,
ideias e coisas” (RANCIERE, 1995, p. 27), e ¢ a partir dessa perspectiva que me coloco
em relagdo a Dante.

Pretendo ordenar algo do que sejam impressfes narrativas difusas sobre o
“romance” em potencial, identificavel no interior da Comédia, no entanto, de modo
algum a analise visa a conducdo da obra ao autoritarismo de uma resposta fechada, com
categorias totalmente estaveis. Como norte a metodologia de andlise, opto pela ideia de
que, embora identifique o romance no texto de Dante enquanto manifestacdo estrutural,
ao mesmo tempo sei que obrigar a dizer o nome — identificar o nome desse género,
participar da vertigem de nominar a obra — ndo deixa de ser uma espécie de
autoritarismo que também quero evitar. Por isso procuro, justamente, o romance
enquanto terceira via.

Roland Barthes mesmo é quem aponta, em Aula (2004), como a lingua —e o
estendo a “lingua da nomenclatura”, muito presente no exercicio critico da literatura —
pode ser autoritaria, simplesmente porque ela se constréi como a obrigatoriedade de
dizer, de nomear algo.

O gesto de Dante, creio, em termos de estrutura, ndo € autoritario, por seu
lado. Pode aspirar a uma autoridade de autor, mas se constitui, enquanto experiéncia de
leitura, como algo de outra ordem, talvez melhor identificavel na liberdade da investida
que o nome “literatura” garante a alguns dos objetos de escrita modernos.

Ranciére (1995) aponta ainda que a confusdo linguistica que Bakhtin vai
encerrar como ‘“polifonia” e “dialogismo” romanescos nada mais ¢ do que antecipar o
entendimento daquilo que o novo conceito de literatura encerraria, com 0 apagamento

de limites. Relacionado a isto, Ranciere ainda reflete sobre como o que se nomeia pelo



121

indeterminado termo “literatura” pode, na verdade, abrigar o conjunto aberto e sem lei
dos textos sem nome, sem corpo identificavel.

Para o autor, chacoalhando no¢des de género, Homero seria aquele que, pela
objetividade épica, teria tentado organizar o engano de um sentido aprioristico. O epos,
assim, parece constituir-se como um corpo exemplar de verdade, antes de uma nogdo de
“literatura”. A realizacdo da Ideia, em seu elemento proprio, estaria na épica — O
momento da produgdo do sentido expresso por um “ethos coletivo” (RANCIERE, 1995,
p. 33). A nocdo aberta e plural de literatura subverte a necessidade desse Epos
organizador.

Tudo isso parece levar a crer, entdo, que a literatura, antes de um exercicio
de catalogacao de géneros, por outro lado, estaria mais proxima da letra sem corpo, do
espirito errante, que nao atende a Ideia aprioristica: “[A epopeia] opde seu corpo
exemplar de verdade as heresias que o tornar-se prosa do mundo carrega [...]. Dessas
heresias, talvez a palavra literatura seja 0 nome genérico e a forma romanesca o terreno
de manifestagdo privilegiada” (RANCIERE, 1995, p. 33). Em grande parte, o que
Ranciére defende é a ideia de literatura como modo de escrita sem propriedade interna:
“o ‘proprio’ da literatura ¢ a auséncia de regra fixando uma dupla relagdo: a relacao
entre o enunciador e seu enunciado, a relagdo entre o enunciado e aquele que o recebe”,
uma espécie de “aventura da letra sem corpo” (RANCIERE, 1997, p. 37-38).

A literatura ndo € apenas vazio, evidentemente, porque ainda lanca uma
expectativa de identificacdo sobre os objetos que produz e que se agregam no interior de
seu corpo dilatavel, mas, ainda assim, parece-me necessario concordar com Ranciére,
quando este diz que a literatura ndo é necessariamente o resultado de convencdes, mas
“ela existe na relagdo entre uma posi¢ao de enuncia¢do indeterminada e certas fabulas
gue pdem em jogo a natureza do ser falante e a relacdo da partilha dos discursos com a
partilha dos corpos” (RANCIERE, 1995, p. 45).

E meu argumento, portanto, que um exercicio de analise sobre um objeto
literdrio pode ser precisamente a busca por um corpo, o qual, mesmo provisoriamente,
passa a abrigar o entendimento sobre um texto. O corpo, para mim aqui, se traveste de
algo romanesco, num sentido refundido ou maleavel de romance, o sentido de um “eu”
que conta a sua jornada no tempo e no espaco, multiplicando esses dois ultimos
elementos e dando a ver o poder de uma narrativa no movimento desse novo e
imprevisto corpo — feito de palavras rimadas.

E desse processo de busca por um corpo textual que nascem as categorias



122

que aqui observarei — intradiegese, extradiegese, momentum, cantos de passagem,
catélise e assim por diante. Proponho uma catalogacdo ndo autoritaria, na medida em
que é esperado de uma tese a producdo de um discurso que resulte em alguma forma de
saber. Para pensar, entdo, o romance, identifico-o como essa espécie de terceiro género,
mais parecido com um corpo movel. Um género, sabe-se, fixa limites e normas. Néo
creio, pela antropofagia estrutural proposta por Dante, que uma fixacdo de limites seja
atitude muito vidvel para o entendimento de seu texto, que funciona como um
dispositivo singular, que faz uso de formas e estruturas estranhas e de uma lingua
menor. Intento usar-me, entdo, para pensar 0 romance como um terceiro género — sem
fixa-lo a um comportamento totalmente previsivel —, de uma atitude de leitura e de
compreensdo em que a Comédia se revele como caminho, convite a jornada, o que
acaba transformando o texto em uma aventura do eu e do seu movimento. Na historia
dessa viagem, os elementos da narrativa se movimentam rumo a orquestracdo de um
romance sobre o andar.

Ranciére discorre acerca de uma escrita que buscaria por um corpo para
atestar a sua verdade. De maneira analoga, transportando para ca aquele pensamento,
acredito que Dante, com sua obra, busque constituir um corpo, que ¢é a forma poética da
novidade, um corpo que possa atravessar a paisagem de um mundo dos mortos ainda
inaudito, ndo visto antes, ndo dessa forma.

O corpo do texto ndo é determinante para a diferenciacdo estipulada entre
géneros, pois muitas vezes 0s corpos suplantam as expectativas genéricas aprioristicas,
de modo que cada corpo textual fala sobre si mesmo. O romance, assim, se desvela
como algo ndo esquematico, mas se comporta como aquilo que vai se definindo
conforme a historia avanca no caminho, estipulando suas proprias categorias para se
estruturar. “Caminho” € a primeira palavra, enfim, que escolho para definir o limiar
inicial desse corpo mdvel, o seu limite primeiro e o start da narrativa. Palavra especial,
que se afirma sem a necessidade de se exercer grande pressdo para o0 convencimento de
sua importancia, dada a imponéncia que o caminho assume — muitas vezes entendido
como metéfora, inclusive, para a vida inteira — desde as primeiras linhas da Comédia.
Essa serd a nossa primeira categoria narrativa, seguida pelo conceito de “momentum” —
impeto —, a serem explorados a seguir. Minha intencédo, agora, € demonstrar aspectos do
romance dantesco a partir dos temas que o proprio texto explora. Depois, partirei a

analise de categorias estruturais de certos cantos do Inferno.



123

4 NARRATIVA: DESEJO EM MOVIMENTO

Entendo o carater narrativo e também romanesco da Comédia como algo
que se expressa por meio de seu movimento. O movimento pode ser encarado como a
compulsdo por ir em frente e, a0 mesmo tempo, pela prépria repulsdo provada pelo
medo, levando & vontade de parar. A nogdo de movimento pode ser irmanada a do
Desejo, e, juntas, se transformariam em elementos da dimensdo narratologica quando
observamos as marcas que esses movimentos refletem sobre a estrutura do texto, em
relagcdo ao pace dos seus protagonistas.

Essa aproximacdo entre desejo e forma é possivel enquanto categoria de
analise quando consideramos 0 movimento dos atores na trama, a luz daquilo que
Barthes rastreia, em seu curso sobre a prepara¢ao do romance, e nomeia como “le désir
d’écrire”. Dante, na dimenséao extradiegética, € movido pelo desejo de escrever. Dante,
na dimensdo intradiegética, € movido pelo desejo de ouvir as histérias. Assim, temos o
desejo aproximado a noc¢do de narrativa e, em Dante, esse Desejo se manifesta pelo ato
do storytelling que se constroi pelo movimento dos passos da jornada — a pé ou com
variada utilizacdo de meios de transporte, sobretudo no Inferno — e pela tentativa de um
storyteller de encontrar sua propria histdria.

O comeco da narrativa de Dante, na Comédia, parece se dividir em muitos
movimentos. Desde o primeiro canto do Inferno, hd uma movimentacdo do corpo de
Dante — olhar para trés, olhar adiante, observar o sol, querer escalar um monte, hesitar
diante de um empecilho. Esses movimentos refletem também uma disposicédo interna,
sentimental, ligada as emocdes do peregrino, definindo-se perante o leitor por meio de
seus medos, de seu cansaco, de suas duvidas. Em breve, tera de se preparar para a
guerra — a batalha de sua prépria travessia. Mas, por ora, com seu corpo lasso, todos
€sses movimentos e esse cansago preparam ainda 0 momento de inicio da narrativa. O
primeiro movimento definidor da Comédia e sua jornada nasce a partir de um corpo que
se esgota.

Anteriormente, eu havia me referido ao fato de a narrativa parecer comecar
com algo que poderia envolver a nogdo de momentum, e que aqui defino, também, como
uma espécie de “disparo”, o momento em que o corpo inicia a sua movimentagdo e
comega o percurso. A ideia de momento envolve a no¢do de movimento, mas também a
nocdo de tempo, bem como a possibilidade de que um corpo permaneca em Seu

movimento, originado no instante inicial do acontecimento. Tais categorias, aplicadas



124

livremente a narrativa, podem nos ajudar a perceber algo do processo que move Dante,
no comego de sua histdria. Na Fsiica, enxerga-se “momentum” como o resultado da
multiplicacdo entre massa e velocidade. Massa seria uma caracteristica invariavel de um
objeto, enquanto a velocidade determinaria a derivada de posicdo, no espaco, desse
objeto. Nessa definicdo, percebe-se como a existéncia material de um corpo se vincula
ao movimento por ele assumido e também a sua resisténcia a ter seu movimento
mudado. Assim, o momentum se insere na equacdo de mudanca, de impeto, de
deslocamento. Essas dinamicas entre 0 corpo, 0 movimento e O percurso estdo
esbocadas como linhas de forgas do inicio da Comédia — e colocam a questdo do
suspense narrativo desde o principio, por meio da duvida sobre, afinal, como o
protagonista seguird em frente, sobre o0 que o impele e sobre o0 que pode parar seu corpo
ou contribuir para que permaneca como esta. Ademais, o0 tempo é também caracteristica
importante deste inicio e estd contido na palavra “momento”, como a usamos
corriqueiramente, no sentido de atimo, instante ou lampejo. Quando falamos que algo é
“passageiro”, também dizemos que esse algo, inevitavelmente, se move, ai envolvendo
tanto a ideia de temporalidade do instante quanto a de movimento desse instante que
passa muito rapido. O momento é sempre dado como um movimento — seja referente ao
tempo ou a forca que move o corpo.

Com Dante, na Comeédia, o momentum inicial da narrativa marca um
acontecimento — o inicio —, chamando, em seguida, a atencdo para 0 movimento que é o
seu motor. Na Comédia, 0 momento inicial da jornada é assinalado por uma série de
ensaios de movimento que podem ser contemplados como a hesitacdo, o olhar ao redor,
0 vagar, o correr dos olhos, a escalada, o caminhar, o tornar atras, o deter-se. O primeiro
movimento da Comédia € o que se desdobra, na verdade, em movimentos diversos, no
primeiro canto do Inferno, e sdo também esses movimentos que dao vida a narrativa,
envolvendo um corpo, num espago, num tempo bem demarcado: o meio da vida. O
inicio do poema anuncia ja a presenga de um caminho, e um caminho pressupde um
movimento; caminho, como metafora da vida, liga-se ainda & nogédo de tempo.

A primeira nogdo narrativa de tempo que a Comédia anuncia parte, portanto,
de uma palavra tdo ampla quanto “vida”, vinculada a “caminho”. A vida é o proprio
tempo. O caminho implica uma trajetoria a ser percorrida, em um intervalo de tempo. O
caminho, no inicio da Comédia, coincide com o meio de uma trajetéria. E o inicio de
uma enunciacao, e o inicio da jornada diegética, mas esses dois come¢os equivalem ao

meio da vida, a metade do tempo — e a metade anterior permanece escondida. Falar



125

sobre o “meio” desperta a atenc¢do, no ato da leitura, sobre as coisas passadas antes
daquilo — onde elas estédo?

Quando Virgilio surge, comeca a pressao sobre a jornada, a sua pressa, e a
narrativa em si se desenvolve. E Virgilio quem apresenta a Dante a perspectiva de viver
uma peregrinagdo predestinada, desejada por forca superior. Enquanto um dos motores
do enredo, Virgilio é quem confere & narrativa o seu carater inicial de quest. Além disso,
consideremos que Virgilio surge prontamente perguntando a Dante: “por que nao galgas
o monte...?” — pergunta que marca uma estrutura de interpelagcdo constante, que se
estabelecera como uma dindmica entre os dois. A pergunta também esconde algo de sua
propria sedugdo: “por que vocé nao vai adiante?”. Por ser a fala de um poeta, parece
tornar-se, também, um desafio literario.

Virgilio, portanto, move-se como uma espécie de ponto culminante da
estrutura narrativa do comeco, com sua dindmica de provocacdo via didlogo e também
de esclarecimentos, e demonstra que a jornada ndo € corriqueira, simplesmente por sua
presenca ali. Virgilio é uma forca que provoca o movimento de Dante. Virgilio é
também mecanismo narrativo externo a interioridade de Dante, dando voz ao monélogo
interior em que constantemente Dante se vé preso (no Inferno, por exemplo, ha
constantes mengdes ao fato de que Virgilio parece ler a sua mente). Seus pensamentos
intimos, na dimensdo intradiegética, ndo podem ser expressos a todo instante, o que
transformaria o texto em um grande soliléquio. Assim, é Virgilio quem traz para fora a
matéria dos pensamentos do protagonista, por vezes “adivinhando” o que Dante estd
pensando ou sentindo. Virgilio comporta-se como um dispositivo que, em sua
subjetividade, constroi também, por reflexo, a subjetividade do peregrino.

Outro momento povoado por movimentos que impulsionam a narrativa é a
dindmica do “telefone sem fio” no canto II do Inferno. Ha, ali, um discurso dentro do
discurso, e, este, dentro de outro discurso, e assim sucessivamente, quando Virgilio
conta a Dante que outras tantas mulheres conversaram umas com as outras para impelir
Virgilio a fazer com que Dante empreendesse a sua viagem*’.

Aqui, nesse episodio relatado por Virgilio, podemos também observar uma

espécie de confusdo de identidade — retomando os apontamentos de Frye sobre o tema

47 Esse “jogo” de molduras se replica em outras instancias, ndo apenas nessa forma estruturada do
telefone sem fio narrativo, mas também no nivel de um verso, por exemplo, em passagens como: “Cred’
io ch’ei credette ch’io credesse” (Inf. XIII, v. 25) — na floresta dos suicidas, o narrador diz crer que
Virgilio cresse que ele proprio (Dante) cria ouvir pessoas escondidas ao redor.



126

romanesco da perda e da retomada de identidade caracteristicas das histérias de descida
ao submundo —, resolvida por Beatriz, diante da pergunta de Virgilio quanto a temer
descer do seu reino celestial até aquele lugar sombrio. A identidade de Beatriz, apesar
de sua viagem ao lugar indspito, € assegurada por sua certeza de que néo se deve temer
0 que nao tem poder para fazer mal: “Temer si dee di sole quelle cose/c’hanno potenza
di fare altrui male;/de I’altre no, ché non son paurose” (Inf. Il, v. 88-90). Beatriz
assegura-se de si propria, na reafirmacdo de sua identidade, mesmo gue a descida possa
representar uma espécie de perda de estado primario.

A dindmica de davida sobre a identidade de Dante acerca de si préprio, ou
melhor, de suas certezas e de suas permissodes, é diferente em relacdo as certezas que
expressa Beatriz sobre si mesma — quem, é verdade, ja estd morta, e, portanto, ndo
haveria mesmo de ter o que temer. Essa dinamica de descida e de perda de si parece
recuperar algo de fundamentalmente romanesco, como aponta Frye (1976), assinalando
um topos narrativo do romance, atrelado a descida, a identidade e & queda:

We identified two types of descent themes: those that descend from a higher
world to this one and those that descend from this world to a lower one. The
general theme of descent, we saw, was that of a growing confusion of
identity and of restrictions on action. There is a break in consciousness at the
beginning, with analogues to falling asleep, followed by a descent to a lower

world which is sometimes a world of cruelty and imprisonment, sometimes
an oracular cave [...] (FRYE, 1976, p. 129).

Beatriz descera de um mundo mais elevado ao mundo subterraneo. Dante
desce deste mundo até o mundo subterraneo. Eles partem de posicdes diferentes. Ainda
em relacdo ao que Frye indica como uma analogia entre o0 adormecer e a perda, uma
perda de identidade representada como perda de consciéncia, percebe-se que algo assim
acontece como tema recorrente na Comédia, sobretudo nas passagens de transicOes
fisicas, de mudanca de um nivel a outro no Inferno, em que Dante é transportado por
meio de desmaios ou perdas de sentidos.

Um exemplo disso pode ser visto na passagem do canto Il ao IV do
Inferno. Ao fim do canto Il1, o desmaio do protagonista funciona como um mecanismo
de saida de uma determinada situacdo aparentemente intransponivel, sendo entdo a
perda de consciéncia como uma espécie de meio de transporte narrativo — 0s meios de
transporte criativos vao surgir em profusao no Inferno.

Na transicdo dos cantos mencionados, € necessario atravessar um rio, mas
Dante é impedido por Caronte, que ndo permite que uma alma viva cruze o espago. Um

vento faz tremer a terra, uma luz brilha e Dante cai: “e caddi come I’uom cui sonno



127

piglia” (Inf. 111, v. 136). Aqui, ndo tanto como uma perda de identidade, mas como uma
passagem estrutural 2 nova cena, o corpo que cai quase “sonolento” ainda assim marca a
experiéncia de uma queda e de uma mudanca de estado.

Outra emblematica passagem a envolver 0 movimento do desmaio, mais
relacionada a crise de identidade, estd na queda comovida de Dante no canto V do
Inferno, apds o encontro com os luxuriosos: “E caddi come corpo morto cade” (Inf. V,
v. 142). A queda de um desmaio, agora ndo mais comparada ao sono, mas a morte,
parece emular em gesto fisico o proprio movimento de descida e de adentramento cada
vez mais profundo na dimenséo onde nada mais reluz.

Ademais, deve-se notar, voltando ao momento em que Virgilio conta a
Dante sobre a dama que o impeliu @ missdo de salvacédo, o fato de que toda a dinamica
de convencimento de Beatriz para com Virgilio e de Virgilio em relacdo a Dante parece
surgir como uma manifestacdo do momentum como impulso que pode ser associado a
nocdo de desejo. Desejo, primeiro, pela subida de um monte. Desejo, em seguida, pela
jornada, em toda a complexidade desse desejo, que também € hesitacdo, medo, recusa.
Desejo, enfim, pela narrativa, por narrar a terceiros 0 que se ouviu de personagens.
Desejo de escrita, quando a obra se estabelece como demanda livresca, no encontro com
Cacciaguida, no Paraiso.

O movimento, no comeco do poema, € o start, a0 mesmo tempo, de uma
travessia e da narrativa pessoal de um eu, sendo esse movimento fundamentado no
desejo de conhecer inclusive a narrativa alheia dos mortos; esse desejo, contudo, é
também um ndo-desejo, exposto pelo medo de ir em frente desde o comeco, o que
envolve uma miscelanea de outros movimentos de recusa, de exortacdo e de mudanca
de ideia, aspectos que tornam o relato de Virgilio sobre as mulheres que o interpelaram
um grande motivo literario que une momentum, movimento e desejo.

O desejo que move a personagem principal da Comédia é ambiguo, como
ndo poderia deixar de ser diante da duvida sobre aquilo que reserva o futuro. Esse
ambiguo desejo termina se espelhando também na experiéncia de leitura, quando, por
exemplo, até mesmo as feras, no comego da jornada de Dante, parecem embarreirar o
nosso caminho, ao lermos o texto. As notas de rodape que, tantas vezes, acompanham
essa passagem da Comédia parecem soar como uma espécie de entrave, assim como
outros momentos de comentéario filoséfico-teoldgico robusto, um revestimento pesado
de analogia e alegoria que produz sentidos incrustados, travando a narrativa e

impedindo-a de seguir adiante.



128

Nao aludo a essa “sensagdo” de leitura em vao. Na verdade, penso aqui a luz
de alguns apontamentos de Teodolinda Barolini. Creio que os animais nos impedem,
enquanto leitores, de ir adiante, mas também, por isso, chamam a atencao para o fato de
que eles inclusive parecem querer que a narrativa ndo prossiga. Dispositivo ambiguo, as
bestas, na passagem inicial da Comédia, porque impedem e impelem ao mesmo tempo a
narrativa no sentido de encontrar uma forma de continuar, apesar do obstaculo. Nao se
trata, aqui, da pedra no caminho, como no poema de Drummond*, em que ela impede o
préprio texto poético de ir em frente em absoluto; estamos diante de uma narrativa em
que o empecilho é incorporado a sua dindmica de funcionamento em movimento e torna
esse movimento possivel por meio de um recurso narrativo que livra Dante da
impossibilidade de continuar.

Barolini melhor formula a questdo de como o desejo, no inicio da narrativa
da Comédia, somado as feras no caminho, faz pensar na propria ambiguidade que
envolve o desejo de Dante quanto a ir ou ndo em frente. Teodolinda Barolini sustenta
que “the description of the lupa connotes desire as lack, for she eats and remains hungry
[...]. Desire is lack, but therefore it is also the imperative of forward motion: the
‘spiritual motion’ in which we engage to fill the lack [...]"°.

Esse desejo marcado, no inicio da trama, se projeta também como a questdo
do impulso por contar, que vai passar a se desdobrar adiante, quando Dante comecar a
encontrar-se com 0s danados e sentir o apetite por ouvir (e posteriormente narrar) suas
historias. Desejo também alberga a ideia de impulso, quase a beira de uma compulséo.
Ao mesmo tempo, uma compulsdo talvez seja algo maior que desejo; a compulsdo
sufoca o desejo, conduzindo-o0 a seu esgotamento, a realizacdo como algo muito mais
proximo a experiéncia da loucura. Esse “agravamento” do desejo pode ser visto, na
trama, conforme Dante avanca na geografia do Inferno e conhece mais historias. Tal
agravamento do desejo que se transforma em compulsdo pode ser visto em Ulisses, por
exemplo. No caso de Dante, ele também se torna, gradualmente, alguém a beira da
compulsdo por ouvir os danados. Chega a soar irdnico que a sua descida ao mais

profundo reduto do Inferno também represente a sua proximidade com a ascensao rumo

48 No poema de Drummond, de circularidade impressionante, o “meio do caminho” nunca é superado,
devido a seu obstidculo: “No meio do caminho tinha uma pedra/tinha uma pedra no meio do
caminho/tinha uma pedra/no meio do caminho tinha uma pedra.//Nunca me esquecerei desse
acontecimento/na vida de minhas retinas tdo fatigadas./Nunca me esquecerei que no meio do
caminho/tinha uma pedra/tinha uma pedra no meio do caminho/no meio do caminho tinha uma pedra”
(DRUMMOND, 2012, p. 237).

49 Comentario baroliniano ao Inferno, canto I, em Digital Dante (https://digitaldante.columbia.edu/).


https://digitaldante.columbia.edu/

129

ao Paraiso, 0 que deveria, talvez, afasta-lo da loucura de sua compulsdo, mas, na
realidade, intensifica a vontade apaixonada por conhecer e ir adiante, por entre as
entranhas do tema.

Nesse cenario, a ideia de compulsdo pode ser entendida como uma forca que
compele, um desejo associado facilmente a loucura, a conducdo de um corpo que ndo
responde por si mesmo, obedecendo somente a diretiva de seu desejo. Assim, constitui-
se 0 desejo por contar histdrias, ou por historias que sdo contadas a Dante. Esse desejo,
ou mesmo “compulsdo” por historias — retomando o aspecto profundamente dialogal da
estrutura romanesca da Comédia —, acaba fazendo com que a “nova forma” de narrar
surja, esta como uma atitude diante do desejo ardente de se escrever a historia de uma
vida nova, em que caberia, portanto, 0 romance enquanto género despido de tracos
limitrofes, sempre disposto a narrar como for, a acolher o retrato das vidas e a propria
loucura verbal que um desejo pode suscitar.

Tanto o “désir d’écrire” — tomo o termo de Barthes, outra vez —, visualizado
na personagem dantesca, quando a compulsdo por saber, por ouvir historias, confluem
para um soO gesto, o do desejo de recontar o0 que se ouviu, e isso faz com gque nasca, na
diegese da Comédia, a promessa de uma obra, que serd escrita — realizada no ato da
enunciacgdo, na dimensdo extradiegética de Dante-narrador. Os reflexos do desejo, assim
(sua forma mais branda e sua compulsdo; sua vontade de seguir e seu nao desejo em
seguir), produzem a forma da Comédia, que pode ser enxergada pelas dindmicas de
movimento do texto.

Essa forma, para mim, da os seus passos de romance, uma vez que, para
concretizar o desejo de escrita e a compulsdo pelo narrar de uma jornada, Dante cria a
forma nova da Comédia — e essa seria a esséncia do romance em Dante, transformado
em um encontro entre a vontade de ouvir, a vontade de saber e a vontade de recontar,
enquanto segue por um caminho que deve ser cruzado por ele mesmo, o “eu”. Isto,
enfim, é um desejo pela narrativa, que mantém o protagonista andando e andando, pela
vontade de ouvir historias e, eventualmente, tornar-se um storyteller. Esse percurso, que
acaba sugerindo, também, a motivagdo maior e determinante do protagonista peregrino
— que ¢ um querer “voltar para casa” —, constitui-se como um movimento
definitivamente narrativo, de acordo com a propria acep¢do de Peter Brooks (1992),
guando este descreve de que modo funcionariam, acima de tudo, os enredos em
narrativas e o desejo pela leitura de tais textos: “We are thus always trying to work back

through time to that transcendent home, knowing, of course, that we cannot. All we can



130

do is subvert or, perhaps better, pervert time: which is what narrative does” (BROOKS,
1992, p. 111)”.

Todavia, a vontade de seguir e de ouvir o relato dos mortos sé parece
acontecer mesmo a partir do desmaio de Dante entre os luxuriosos, ou ap0s a passagem
pelo Limbo (anteriormente a este desmaio). E importante que, no canto V, se veja o
primeiro pedido de “conta-me tua histéria” por parte de Dante — 0 que marca a
dimensao do desejo envolvido em ouvir histérias e também relacionado ao amor.

Ao se falar sobre esse Desejo em Dante, é necessario vislumbrar alguns
importantes apontamentos de Elena Lombardi acerca da matéria. Em The syntax of
desire (2007), por exemplo, Lombardi aponta o desejo, em relacdo a linguagem, e
especificamente em relacdo as nogdes e tensdes de “sintaxe” e “gramdtica”, como um
articulador de uma ordem de linguagem. Eu, particularmente, penso o desejo, também
articulador, em relagcdo a uma certa organizagdo — ou concretizagao — da narrativa.

Elena Lombardi (2007) explora os fundamentos para se pensar o desejo
como articulador de uma frase, como motor de um enunciado: “By marching in the
direction of its satisfaction, desire scans time: the plenitude of desire marks time as a
full stop and closes a meaningful sentence” (LOMBARDI, 2007, p. 5). O desejo, assim,
seria aquilo que, conduzindo a frase ao siléncio de sua concluséo, liga as palavras e as
dirige conforme a organizacao da sintaxe.

O desejo, nessa linha, pode ser compreendido como um “motor”. Palavras,
uma apds a outra, constroem a sentenca, que, por sua vez, mediante a sintaxe, organiza
o desejo em uma linha do tempo: a frase; de modo que a sintaxe “scans and organizes
time into meaningful sentences” e, somente quando a frase se completa, o sentido,
enfim, estad pronto (LOMBARDI, 2007, p. 4). O Desejo como sintaxe, desta maneira,
coloca a linguagem em marcha, em movimento rumo a algum lugar — mesmo que seja o
lugar de um encontro com o siléncio. Percebo uma dindmica muito similar em relagéo
ao desejo quanto aquilo que coloca em marcha a narrativa na estrutura da Comédia.

De acordo com a percepcao da autora, a palavra poética cria um novo tipo
de sintaxe, elevando a um outro grau a poténcia de desejo da lingua, como se pode
observar, por exemplo, com a hipersensibilidade a nog¢dao de “tempo” que a sintaxe
alberga em si quando se trata de poesia — porque assim surgem outros elementos ainda
profundamente temporais, além da organizacdo sequencial na sentenca, com a chegada
da rima e do ritmo (LOMBARDI, 2007, p. 6). Tomo a reflexdo sobre a palavra poética

como criadora de uma temporalidade especial, no coracdo da sintaxe, e a transformo



131

também em uma reflexdo com énfase na narrativa presente no texto poético de Dante.
Se, por um lado, como sustenta Lombardi (2007), a musica, via poesia, vincula algo
como “the fallen temporality of human language to the eternity of the Word of God”
(2007, p. 122), esse potencial poético-musical, essencialmente temporal — e que esta na
Comedia (gragas também a terza rima) —, soa como a possibilidade de se identificar o
papel central da narrativa, pois a narrativa é, igualmente, temporalidade e combinacao
frasal. Como ja se destacou, com o amparo de Peter Brooks (1992), a narrativa € aquilo
que subverte ou perverte o tempo (BROOKS, 1992, p. 111).

Ainda para Elena Lombardi (2007), na Comédia, “the binding operation of
terza rima supports a narrative where language, desire, signs, and bodies concur in the
unfolding of meaning” (LOMBARDI, 2007, p. 122), e aqui destaco o proprio termo
“narrativa”, que se perfuma, pelas palavras da autora, com o sentido do “desejo” — a
narrativa comporta a manifestagdo do desejo enquanto um corpo de linguagem, corpo
sintatico; assim como a musicalidade na poesia.

A terza rima, inventada por Dante, é também a invencdo de uma forma, de
uma sintaxe propria. Ao mesmo tempo, a fala dialetal, ali empregada, é uma maneira de
criar um género com linguagem autonoma, e essa linguagem, de tantos modos
subversiva, ndo se reflete somente na “gramatica” do género poético (rima,
musicalidade), mas também na orientacdo do desejo rumo a uma ordenacdo linguistico-
narrativa: opera ai a ordem do desejo de ir em frente, 0 que produz — como o proprio
movimento da rima em encadeamentos — a narrativa e sua estrutura®. A terza rima,
destarte, atua como um dispositivo mais proximo a prosa, em certo sentido, do que a
prépria poesia, tendo em vista que, por seu comportamento, ela impbe ao texto um
“andar avante” — sem, contudo, alcancar esse “alvo” de maneira retilinea, mas
reiteradamente nostalgica, “gingada” e bamboleante, a moda preferida dos enredos
narrativos.

Em harmonia com a ideia de uma narratividade estruturante (até mesmo em
relacdo ao que se identificaria como algo da ordem da poesia), Peter Brooks (1992) é

um autor que, pensando sobre o enredo em narrativas, e na centralidade de “plots” para

50 De passagem, faco notar ainda outro efeito que a musicalidade do poema gera, em termos de
estruturacdo narrativa. No Inferno, o som é a qualidade mais marcante, quanto & percepgao sensorial, pois
tudo ali esta escuro — vé-se, assim, que essa escuriddo afeta a percepgao espacial do lugar, e os olhos, ja
ndo mais confiaveis, cedem lugar aos ouvidos. Os ruidos se tornam elementos narrativos de construcao do
espaco infernal.



132

a propria experiéncia humana®!, chega a sustentar que os tragos poéticos (diga-se,
também, liricos) de um texto expdem o mesmo funcionamento de enredos narrativos —
especialmente no que concerne ao seu carater repetitivo®2. Partindo de Freud (2010), ele
indica que a repeticdo € um elemento indissociavel dos textos literarios:
rhyme, alliteration, assonance, meter, refrain, all the mnemonic elements of
literature and indeed most of its tropes are in some manner repetitions that
take us back to the text [...], to see past and present as related and as

establishing a future that will be noticeable as some variation in the pattern
(BROOKS, 1992, p. 99).

Com Brooks (1992), ressaltar o carater repetitivo — e, assim, narrativo — dos
textos “musicais” faz com que a terza rima, novamente, seja aqui encarada como um
elemento fundamental da “prosa” de Dante. Além de a narrativa se construir, entdo, de
maneira sinuosa, como se observa pelo padrdo ritmico em retrospecto, essa caminhada
em frente tem tudo a ver com a narrativa que coloca em marcha e que personifica uma
espécie de desejo: tal qual a terza rima, o desejo ndo é linear; ele se constroi com
retardamento, nostalgia, com um ritmo de prosseguimento que €, também, um olhar em
retrospecto, um constante postergar-se.

Voltando a Lombardi (2007), a autora oferece, em sua obra, uma espécie de
mapa da linguagem, a partir de algumas nocdes sobre sujeitos medievais; com isso,
proponho também um mapa da narrativa, ao pensar o desejo que serve de motor ao
corpo da Comédia, observando, portanto, como coordenadas do tipo “niveis
intradiegético e extradiegético”, “espaco”, “tempo” e “sujeito” se combinam e se
alinham de variados modos, em especial no Inferno — o comeco da diegese —, refletindo-
se nos movimentos, em passagens particulares, realizados pelo protagonista, que se
move enquanto fonte principal da narrativa, este dantesco “eu” moderno.

O “eu” de Dante é movido pelo desejo, e seu desejo produz a jornada, que,

enfim, € a condicao inerente a producdo do romance: na Comédia, “[...] desire to know

51 O autor aponta, de partida, em seu livro: “I want to urge a conception of plot as something in the nature
of the logic of narrative discourse, the organizing dynamic of a specific mode of human understanding”
(BROOKS, 1992, p. 7), destacando que um enredo seria, assim, uma espécie de “syntax” do paradigma
narrativo que parece moldar a maneira como compreendemos 0 mundo, assumindo a narrativa um papel
central em nossas vidas.

52 Nessa etapa de seu livro, no capitulo quarto, Peter Brooks (1992) reflete sobre a importancia do
elemento da “repeti¢do” para a constituicdo de tramas literarias, a partir dos apontamentos de Freud
(2010) quanto & pulsdo de morte, em contraste com o principio do prazer; Brooks alia essas duas
categorias freudianas para forjar uma compreensdo mais profunda acerca da economia das narrativas. Ele
oferece, via Freud, “a reading of our compulsions to read” (BROOKS, 1992, p. 36). Essa discusséo,
sustentada por Brooks (1992), retornara mais adiante nesta tese.



133

is therefore one of the motors of the journey. Throughout the poem one can track a
consistent connection between this driving desire and the acts of speaking and listening”
(LOMBARDI, 2007, p. 161). Esse desejo é algo que se revelaria na relacdo entre o
sujeito e a linguagem de ficcdo. Ele se da a ver por meio da obra que ele proprio, 0
desejo, conduz. Colocando a questdo de maneira muito direta, a Comédia e o relato do
narrador, ali, sdo questdes de movimento impelido pelo desejo, gerando o desenho
narrativo que da forma a obra — e, dentro da diegese, esse desejo € ilustrado pelas
travessias pelo espaco em busca de novos danados e pela dindmica dialogal das
interpelacGes em busca de se ouvir historias.

A obra requer pressa e ritmo ndo sO para a rima, mas também para a
caminhada das personagens. Trata-se de uma jornada a pé, com observagdes variadas
por alguém que passa, caminha adiante — sempre mais para baixo, na verdade, se
pensarmos especificamente na espiral do Inferno. A personagem conta com pouco mais
de trés dias para observar o Inferno, trés dias para o Purgatdrio, algumas horas para o
Paraiso. Com um tempo tdo limitado, bem-marcado, cada movimento narrativo na
Comédia é a producdo de um sentido, que expande o tempo, que o acelera, ou o paralisa
— produzindo assim um movimento também romanesco de acgdes. Parece que 0
caminhar concede corpo a forma, e essa forma, portanto, também est4 no cerne do
enredo da Comédia, pois se trata do relato de uma caminhada. E tanto Dante viajante
quanto Dante escritor (no nivel extradiegético) fazem parte desse mesmo movimento de
caminhada, seja vivendo-o0 ou rememorando-o.

Existem, potencialmente, trés figuras identificaveis como “Dante”, que
dividem uma identidade, e se distribuem em diferentes posicdes em termos de funcdo na
narrativa. Sobretudo, interessam-me dois desses sujeitos, deixando um deles mais a
margem (o Dante autor empirico). O duplo Dante que sobra € aquele que se divide entre
a dimensdo intradiegética e a extradiegética, onde é responsavel pela enunciagdo do
texto. Essas duas posi¢cdes sdo determinadas por planos narrativos, portanto; elas s
existem justamente porque existe a figura de Dante enquanto um “eu”, subjetivamente
muito importante para esse romance da Comédia.

E interessante perceber que, quando falamos em uma das duas pessoas fora
da intradiegese da Comedia, elas ainda parecem se confundir: ha uma mistura entre a
posicdo extradiegeética (a de narrador) e a do autor real da obra (autor empirico, figura
historica). Isso pode ser percebido em textos como o de Dante Milano, em que 0 poeta

brasileiro, em ensaio, comenta que Dante seria capaz de colocar toda a Florenca no



134

Inferno, e a si mesmo entre 0s maiores poetas do mundo (MILANO, 2021, p. 480-481).

Percebe-se, ai, que o Dante que habitou Florenga coincide com o Dante que
se narra a si como personagem entre os grandes poetas da Antiguidade; parece dificil
decidir em que momento uma dimens&o deixe de coincidir com a outra. Mas o0 que acho
pertinente fazer notar ¢ que o “Dante poeta” — essa categoria se sistematiza e se
consagra, sobretudo, a partir da analise de Gianfranco Contini (2001), no ensaio,
originalmente publicado em 1970, intitulado “Dante come personaggio-poeta della
Commedia” — ¢ transformado definitivamente em ‘“Dante narrador”, vivendo em
posicdo extradiegetica quando aplicamos uma analise narratoldgica ao texto. Mesmo
com dados empiricos, esses dados ainda podem ser encarados como matéria da
narrativa, da experimentacao ficcional.

Estamos diante de um autor, um escritor que se ficcionaliza, que se
apresenta como personagem. Essa personagem é quem esté perdida no inicio do Inferno,
independente das leituras biograficas que se possam fazer sobre esse episédio. No
tecido do texto, sua fixidez de movimento se anuncia em “mi ritrovai...” (Inf. I, v. 2), e
logo é abandonada em favor do passo caminhante que produz uma historia desse eu
ficcional. A Unica coisa que sabemos sobre o antes da trama é que Dante ndo esteve
parado, antes de a narrativa comecar. De resto, 0 que se desvela em seguida ja é aquilo
que importa dentro da propria diegese. Ele encontrava-se, momentos antes de comecar o
enredo, andando — seu estacar ao pé do monte é a prova. Foi impedido de seguir
caminho, ou vagar ao redor, justamente porque atingiu o pé de um “colle”, onde se
marca o inicio da jornada e da historia a ser propriamente narrada na forma de viagem.
Entdo, antes de a histdria propriamente ter inicio, 0 que sabemos sobre o protagonista é
que estivera andando, vinha caminhando. E o fato que podemos depreender da propria
narrativa, a informacdo que sabemos sobre 0 momento prévio em relacdo a historia.

A vida da personagem, externa a diegese, parece se aproximar e se resumir
ao ato de andar — o que ele faria antes ou o que fara em seguida, tudo esta relacionado a
um caminho. N&o sabemos, fora isso, onde ou como estava a personagem — embora
saibamos, mais ou menos, em que momento se da o inicio da andan¢a, no tempo
historico®. Desse modo, como ja se vé, as palavras iniciais do texto, “nel mezzo del

cammin” (Inf. I, v. 1), sdo também dispositivos metalinguisticos — porque Dante-

53 Possivelmente uma sexta-feira do ano de 1300 é o dia em que a jornada comega, ou, pelo menos, a
parte inicial dela que podemos ler.



135

narrador comeca a nos contar em media res a sua jornada que se da pelo meio de uma
via ja parcialmente percorrida — mas cuja primeira etapa foi excluida da enunciagéo.

Ao pensamos no comeco da jornada, inevitavelmente o primeiro trio de
Versos ecoa na memoria. A jornada é profundamente delineada, ja de partida, pelo termo
“vita”, marcando o tempo, e pela no¢do de espago, com a palavra “cammin”, na abertura
da narrativa (Inf. I, v. 1). Estamos diante, portanto, de uma narrativa que se transmuta
em um gesto romanesco (que outro nome eu lhe daria?) quando percebemos que um
“eu”, a seguir, dird ao leitor ou a seu ouvinte virtual (“mi ritrovai...”, eu “me descobri”)
um relato sobre a sua propria aventura. O verbo pronominal marca com insisténcia a
subjetividade autorreferencial da agéo.

Por outro lado, o “eu” ¢ aquilo que brilha e se ressalta na poesia lirica,
poder-se-ia assim argumentar, e ndo encontra plenamente o0 seu espaco na narrativa de
fatos de uma avventura, ndo com o mesmo espago que esse “eu” desfruta na poesia dos
sentimentos. Ao falar em “avventura”, aqui, tomo emprestado o termo de Agamben
(2015), fazendo adaptacdes a ideia. Dentre a obra de Agamben, o livro L avventura traz
duas secoes que se dedicam a discutir o conceito de “aventura” tanto em relagdo as
narrativas medievais — as de Chrétien e de Marie de France (capitulo “Aventure”), por
exemplo —, como, em um segundo momento (capitulo “Eros”), as narrativas medievais
cavaleirescas e 0 modo como Dante parece aplicar (ou ndo aplicar) o conceito poético
da “aventura” em sua obra.

Dante ndo usa a palavra “aventura” em nenhum momento de sua Comédia, e
essa auséncia, para Agamben, é sinal de algo importante, signo ideoldgico que opera
ndo s6 no Iéxico dantesco, mas na prépria concep¢do de Dante sobre o que seria o0 seu
poema — ndo o relato de uma aventura, algo que acontece inesperadamente e dirige a
jornada que, quase por acaso, produz também seu proprio ato de contar a si mesma. Para
Agamben (2015), tanto na Comédia quanto em Vida nova, fica claro que ndo ha
“aventura” ou “desventura”, mas o texto de Dante seria, na realidade, algo posto para
além desses dois polos, como uma experiéncia de outra ordem, como experiéncia
salvifica, um caminho que procede em linha reta, da obscuridade a claridade, com um
comeco bem delineado e um fim udltimo bem demarcado em relacdo ao seu projeto
espiritual. Para ele, isto baniria do universo imaginativo de Dante a ideia de aventuras
maravilhosas ao sabor de um destino imprevisivel e ao acaso. Ndo haveria aventura ou
aleatoriedade narrativa em Dante, somente destino, determinacdo superior.

O autor, inclusive, deixa registrado como € curioso que Dante ndo tenha



136

grafado o termo “aventura” em nenhum de seus versos, tendo sido um conceito tao
importante na tradicdo medieval cavaleiresca de amor, com que Dante tinha
familiaridade. Para Agamben (2015), essa auséncia traduz alguma coisa de intencéo
consciente do autor — se intensificaria, assim, a ideia de que a vida ndo ¢ “uma
aventura”. De minha parte, discordo quanto ao que diz respeito ao “caminho em linha
reta”; ndo me parece, a sombra dos estudos de Crisafi (2022), que a obra de Dante esteja
livre de indeterminacbes, medos, sinuosidades proprias de um autor que teme a
fragilidade de transmissdo e as condicdes de escrita de seu texto, em especial ao se
considerar a posicao de exilado desse autor.

No préprio material narrativo da Comédia, partindo para uma abordagem
diegética, essa duvida, essa hesitacdo e 0 medo quanto as coisas que nao estdo de todo
garantidas para Dante-narrador e para Dante-personagem se refletem como um sem-
namero de movimentos que “diluem” a linha reta, transformam-na em espiral e, como ja
apontou Pertile (2010), fazem com que o Dante que finaliza 0 poema, enquanto seu
personagem, nao seja necessariamente mais beatifico do que aquele que o iniciou na
selva obscura, de modo que ndo ha necessariamente um peregrino rumo a uma
realizacdo de amadurecimento espiritual. Isto demonstra que a linha reta gradativamente
colocada rumo ao ponto de aprimoramento moral e de mudanca néo existiria.

Com Dante e a Comédia, estamos diante de um peregrino rumo a parte
alguma, pois, findada a jornada ao Paraiso, aguarda-o ainda as condi¢des de vida de um
escritor exilado (tanto na dimensdo empirica quanto na extradiegética, j& que o Dante
que recebe as profecias sobre seu exilio é também o Dante que atravessa a jornada do
Além-Mundo e que, na dimensao da obra, deve, depois, escrevé-1a).

Contudo, ainda acho interessante apontar que, pela logica de Agamben
(2015), em especial no capitulo “Eros”, o que substituiria o conceito medieval de
“aventura”, nas narrativas de Dante — na Vida nova e na Comédia —, seria a propria
forca representativa do Amor (como aquilo que coloca a obra em movimento rumo a um
objetivo singular). Amor — e por que ndo “desejo”? — € uma vontade que dispara o
sujeito dantesco e 0 move em direcdo a conformacédo da narrativa.

Diante disso, podemos ainda pensar que 0s acontecimentos de uma aventura
advém sobre alguém, acontecem para alguém, em meio a sua jornada. O gesto
romanesco aloca no centro do exercicio narrativo as demandas de uma personagem em
relacdo a quem certos acontecimentos acontecem. No caso da narrativa da Comédia, 0s

episodios dessa aventura acontecem em relacdo aquele que ali diz “eu”. Ha, portanto,



137

aventura em Dante e na sua Comédia.

Em seu texto, nas discussdes iniciais sobre a personagem de ficgdo, no
contexto brasileiro, Beth Brait coloca de maneira simples a questdo da personagem e da
sua repercussao formal quando essa personagem opta por contar a propria histéria:
“Quando a personagem expressa a si mesma, a narrativa pode assumir diversas formas:
diario intimo, romance epistolar, memorias, mondlogo interior [...]” (BRAIT, 1985, p.
61). Formulando-se, de modo tdo transparente, a questdo da personagem ao lado da
estrutura formal em que ela diz “eu”, surgem as implicagoes desse “eu” que se refere a
si mesmo, como na Comeédia. Que forma esse tal gesto produz ali?

Dante parece produzir uma série de gestos formais a partir do
reconhecimento da categoria “eu”, ndo s6 como algo lirico, mas narrativo — produz-se
um monologo, produz-se dialogo, produz-se relato de viagem, produz-se biografia
ficcionalizada, espécie de autofic¢do, enfim, uma mixordia que pode ser intitulada como
um romance, € que junta, em si, todas as formas de expressao desse “eu” fora da lirica, e
de outros “eus” que se organizam no interior da Comédia relatando a si proprios.

A oposi¢dao “eu” e “nds”, no inicio da Comédia, que por vezes marca a
dimensdo simbdlica que Dante confere a sua histdria em primeira pessoa — como
emblema da trajetéria humana espiritual e mundana universal — é algo bem explorado
no comentario dantesco, o que ressalta o fato de que o eu inicial da Comédia ndo passa
despercebido, seja em qual tipo de alegoria ou interpretacdo se projete. Como exemplo,
cito o comentério de Anna Maria Chiavacci Leonardi (2012), feito como introducdo a
edicdo comentada da editora Mondadori. Ela aponta que Dante configura o seu poema
como “un viaggio” por “tre regni dell’aldila”, abordando uma humanidade que se
anuncia desde os primeiros tercetos da Comédia, mas que, de modo algum, tratar-se-ia
de uma humanidade genérica, abrangente e vagamente alegérica, uma vez que o homem
que assume para si “questo viaggio straordinario, per quei mondi che in realta sono le
condizioni stesse che si sperimentano sulla terra [...], ¢ [’autore stesso”, o que se
atestaria pelo uso da primeira pessoa desde o comeco, caracterizando, assim, “non un
eroe entro una leggenda, come in tutti i grandi poemi francesi medievali, o negli antichi,
0 nei successivi del nostro Rinascimento, ma lo stesso autore racconta il suo viaggio”
(LEONARDI, 2012, p. XX-XXI). Essa primeira pessoa de Dante, desde o inicio, com a
referéncia a nostra vita, comportaria “a diretta e violenta fenomenologia degli incontri,
chiamando spesso in causa sulla scena dell’altro mondo coloro del «fatto personaley,

che ¢ tipica del poema, e lo distingue da ogni altro del genere [...]” (LEONARDI, 2012,



138

p. XX-XXI).

Fago notar o termo “viaggio”, ao longo do comentério de Leonardi (2012).
Junto ao “eu”, eles tornam-se dois elementos a que gostaria de me ater agora. Que a
viagem de Dante seja realizada primariamente a pé parece algo muito importante. A
propria palavra viagem recupera “via”, que estd no comego do texto de Dante, ¢ a
viagem a pé ressalta o seu carater arduo, fisico. Além disso, esse jogo de palavras com
via e viaggio evoca ainda o nome de Beatriz — Beatrice, Beatrix, Viatrix.

Creio que a sonoridade proposta por esse arranjo simples acabe sugerindo
também o papel importante que Beatriz desempenha, logo ao inicio da Comédia, para
que a viagem comece. Beatriz ¢ também uma viajante, uma “viatrix”. Ela é alguém que
viaja, enquanto tema, ou topos (amoroso), da Vida nova para a Comédia. Na Comédia,
ela propria € também uma viajante, que opera um dos momentos mais intensos da
sintaxe inicial do enredo, em sua “moldura”: a tarefa de interpelar Virgilio — que
reportara o encontro, posteriormente, a Dante —, para que o poeta latino salve 0 amigo
perdido (“I’amico mio, e non de la ventura”, Inf. 1l, v. 61) na selva. Essa cena intensifica
uma das dimensdes estruturais da Comédia mais importantes, realmente, que é o seu
aspecto dialogal, e 0o que Mandelstam (2011) definiria como uma série de perguntas e
respostas organizando a estrutura da narrativa.

Mandelstam (2011) também nos faz lembrar que o Inferno, no poema, se
estabelece como o lugar da etiqueta, do portar-se adequadamente, e, nesse espaco,
Dante, o estrangeiro, € como um ser inadequado, sempre desajustado; nao fosse por
seus guias, nas pessoas de Virgilio e Beatriz, se ele fosse mandado por si proprio em sua
jornada, a Comeédia se tornaria, simplesmente, satira e bufonaria, devido ao pesado
senso de embarago que paira sobre quase todas as a¢fes de Dante no espaco infernal.
Isso aponta para a importancia dos guias. Ademais, esse seu carater inadequado e
desajustado atesta também uma certa condicdo de autor de uma lingua menor, que
propositalmente exclui-se da etiqueta — podendo isto ser entendido como o0 gesto
ambiguo de reconhecimento e subversdo das tradicoes literarias.

E Pertile (2010), novamente, quem aponta como Beatriz é colocada no
centro da forca que da start a narrativa, movimento que se reproduz, como um lembrete,
de momento a momento na trama: “[...] he needed to go on a journey that would take
him back to Beatrice, the love of his youth. In this scheme, Beatrice is the focus of
Dante’s journey [...]; she is both its motivator and its destination” (2010, p. 14). Pertile

ressalta ainda que, nessa dinamica, a Comédia inverte 0 modelo de Orfeu e Euridice, ja



139

que ¢ uma Beatriz morta quem resgata Dante “by drawing him up to heaven” (2010, p.
14).

Acho interessante e curioso, ainda de volta a reflexdo sobre género literario
e forma romanesca, o fato de que o proprio Pertile (2010) chega a sugerir a ideia de se
perceber a Comédia — e ndo exatamente a Vida nova — como um “romance cristio” em
especial, espécie de género de contornos bem especificos e, em certa medida, atribuiveis
a Comédia: “[...] the poem might originally have been conceived as a Christian
romance, the story of Dante’s journey to the blessed Beatrice [...]” (PERTILE, 2010, p.
14).

De minha parte, enquanto leitora, ao abrir as primeiras paginas da Comédia,
sei que estou diante de uma composi¢cdo em versos, mas pressinto que algo muito mais
amplo que um poema, mesmo um poema que ecoe a reminiscéncia do epos, esta para
comecar. Afirmo isto até comparativamente. Como leitora (brasileira), conheco os
objetos de meu interesse a partir da comparagdo com outros objetos lidos. Quando
penso, por exemplo, em versos célebres de um outro texto, um poema, forjado também
a partir de reminiscéncias épicas — refiro-me a “A maquina do mundo” (2012), de
Carlos Drummond de Andrade —, sei que, em relacdo a Comédia, embora o texto de
Drummond e de Dante apresentem similaridades teméticas e topogréaficas (o que inclui
0s topoi), estou diante de objetos diferentes.

H4, sendo mais precisa, dois poemas de Drummond (“A maquina do
mundo” e “No meio do caminho”) em que a reminiscéncia dantesca brilha de modo
muito preciso; eles retomam passagens, sensacdes de Dante, e, por contraste, me dizem
qgue Drummond escreveu dois poemas, mas, quando olho para a composi¢cdo de Dante,
deparo-me com uma narrativa outra: mais elaborada, talvez, no sentido do alongamento
do espaco, da enormidade que 0s versos ocupam na pagina e do préprio tempo,
alongado, que a Comédia me toma para que eu consiga Ié-la; a Comédia, em termos de
tempo e espaco, € mais vasta, mais minuciosa e demorada do que a brevidade que um
poema suporta, como os dois de Drummond.

Eu poderia continuar a tomar como exemplo, aqui, a pratica poética de
Drummond, importante para qualquer leitor brasileiro de poesia. Quando observamos a
maquina do poema colocada em acdo no “A maquina do mundo”, sdo evidentes as suas
filiacbes épicas, seu tom solene, embora transformado em uma melancolia avessa a
grandiloquéncia. Sua extensao se dilata como a constru¢do de uma muralha — o0 poema é

enorme —, a listar todas as maravilhas a que o eu lirico, de méos pensas, despreza e



140

recusa-se a agasalhar em seu peito, mistérios do universo e o sentido de um mundo
outrora totalizado pela épica.

Em um poema, como um periodo potente, modo conciso em que funciona a
poesia, um texto assim suporta apenas uma quantidade limitada de versos que garantam
sua brevidade intencional, ainda que nas¢a um longo poema narrativo, como o “A
maquina do mundo” de Carlos Drummond. Em “No meio do caminho”, por sua vez,
parece se instaurar uma possibilidade de compreenséo dos limites entre poesia e prosa e
também uma espécie de gracejo metalinguistico, ja que este poema drummondiano
recupera uma imagem dantesca — a do meio do caminho de uma vida. Nesse outro
poema de Drummond, tomando o verso que localiza espacialmente a trama da Comédia,
0 poeta brasileiro transforma essa chave de ignicdo da narrativa em seu inverso — no
estorvo, ndo ha continuidade narrativa. Assim, no poema em questdo, a “pedra”, que se
encontra “no meio do caminho”, ¢ uma espécie de emblema da concisdo poética e
impede que o poema mesmo siga adiante; a propria palavra “pedra” passa a se
comportar, lexical e metaforicamente, como o empecilho que estorva a leitura.

Por contraste, parece-me que 0s Vversos de Dante se colorem de
narratividade, de desejo de ir em frente, enquanto os versos de Drummond, nos dois
poemas (mesmo diferentes em tamanho), se vestem com a recusa da poesia em
prescindir de seu hermetismo, que funda o sentido poético na circularidade de um
instante infinitamente denso, mas sempre tdo breve e entranhado em si mesmo. A
narrativa de Dante se desenrola, ultrapassa 0 primeiro momento — o da pedra no
caminho, o da parada ao pé de um monte ou o do encontro com as bestas que empatam
a jornada. Dante segue adiante na construcdo de uma arquitetura narrativa que parece
cada vez mais se aproximar ao edificio de um estranho género romanesco moderno (em
Versos).

Insisto na possibilidade do verso como um disparo narrativo e como um
tijolo de construcdo de um romance prosaico, como afirmo ser, em certo sentido, o de
Dante (prosaico na lingua, romanesco na narratividade do eu e moderno pela construcéo
desse “eu”), portanto, é importante pensar também a poesia em versos por meio de
categorias narrativas. O verso como condicdo para a estruturagdo de uma narrativa pode
ser visto em outras partes, como em ensaio sobre a poesia de Petrarca € 0 seu
cancioneiro, por exemplo, de Arnaldo Soldani (2007), em “Voce e temporalita nella
narrazione del Canzioniere”. Ali, o autor chega a apontar que, se um discurso avanga

em uma linha temporal, mesmo isso ja pode ser depreendido como uma espécie de



141

narrativa, uma vez que ndo se pode evitar encontrar elementos organizadores do
discurso como “I’ordine, la durata, la voce, la prospettiva” (p. 326).

O autor acaba operando ai uma espécie de leitura narratoldgica sobre um
texto essencialmente lirico, quando olha para seu objeto e busca identificar, em
Canzioniere de Petrarca, a fun¢ao do “locutor”, obedecendo a pergunta feita, afinal, por
Genette: “chi parla?” (2007, p. 326). Soldani (2007) entende que h4 uma arquitetura
narrativa entre 0s poemas porgue eles se estabelecem atendendo a uma ordem temporal
de disposicao dos textos, o que afastaria a obra de Petrarca da inspiracdo lirica e a
aproximaria da ordenagdo romanesca de uma narrativa, fundada na questéo cronolégica.

No instante lirico, as experimentacGes convergiriam sobre 0 eu no agora. SO
existiria, em matéria de tempo, o proprio instante lirico. Na narrativa, o tratamento
cronoldgico é muito diferente. Na Comédia, o “eu” de Dante diz “eu” no tempo
presente, de fato; todavia, o presente dantesco é disputado como uma das dimensdes
temporais ocupadas pelo sujeito. O racconto, ali, ndo é unicamente uma lembranga, mas
também a dinamica entre o presente e os diferentes passados — como o externo a diegese
e prévio a narrativa; e o rememorado enquanto narracdo reminiscente, pelo narrador, no
nivel extradiegético.

Essa sobreposicdo de camadas ja pode ser vista desde o comeco do poema,
em que suas terzinas iniciais ja indicam os tempos multiplos do racconto na Comédia,
uma vez que “a tarefa de dizer € dura” (no presente) em relagdo ao que aconteceu em
sua jornada (a diegese rememorada; o passado), enquanto Dante estava em um caminho
do qual se desviou (passo em falso motivado por eventos de um passado anterior ao
comeco da narrativa), encontrando-se, entdo, agora (um “agora” autografico, autoral,
mas ficticio) no meio de um caminho novo — que € tanto a vida renovada, apds a
jornada, quanto a demanda de dizer o que se viveu ao se adentrar a segunda metade do
caminho da vida (substancia do enredo).

A multiplicacdo desse tempo narrativo parece multiplicar também a
dimensdo espacial. Afinal, o que pode ser este “caminho” que Dante anuncia?
Normalmente, ele ¢ definido no sentido alegdrico, pelos comentaristas: o “caminho”
seria a propria vida do homem. Essa orientagdo interpretativa persiste, textualmente, e
pode ser depreendida pela expressdo “di nostra vita” — a da humanidade. No entanto,
acredito que seja mais interessante, aqui, notar que o caminho é a primeira nogdo de
espaco e de tempo, 0 que se torna uma categoria narrativa importante e um emblema de

comeco da jornada e comego do préprio racconto. Ele representa tanto o caminho da



142

vida antes da jornada — o “/a”, o percurso de vida na terra, dessa personagem —, quanto
anuncia que, adiante, em frente a Dante, um novo caminho se desvela: é o inicio da
jornada, que coincide também com jornada rumo ao projeto de uma obra literaria a ser
executada.

A mengao ao “caminho” marca, assim, o comego dessa narrativa, que ¢ uma
jornada tripla e que, ao fim, se transforma em objeto fisico, em “livro”, ou “paginas”
(no poema, Dante usa palavras que indicam a materialidade de seu texto, 0s
instrumentos de sua escrita — carte, penna, inchiostro). Quem nos lembra sobre a
materialidade desse texto, que se concretiza enquanto produto da prépria enunciagdo
dessa narrativa, € Osip Mandelstam (2011), ao apontar que o trabalho final de Dante,
apos sua jornada, mais do que uma missdo profética, ndo € nada além de um produto
caligrafico.

Refletindo sobre esse caminho inicial da Comédia, pares de versiculos
biblicos levam a reflexdo sobre o que podemos entender acerca de um “caminho” —
palavra que, transposta do mundo cristio para 0 mundo narrativo, assume outras
implicacdes interessantes. No capitulo 43 do livro de Isaias, versiculo 19, tem-se: “Eis
que faco coisas novas,/Que agora despontardo./E vés as conhecereis./E farei no deserto
um caminho;/E rios em terra seca”*. Comparando a voz do profeta com a do salmista,
no salmo 107, encontramos, no versiculo 40: “Derrama desprezo sobre os Principes: e
os faz andar desgarrados por desertos, onde ndo hd caminho”.

S&o duas passagens em que 0 caminho aparece, primeiro, como aquilo que
ndo se espera em um deserto — o lugar do vazio, da desorientagdo; depois, na auséncia
do caminho, tudo o que existe é espaco deserto, em que ndo ha ponto de chegada, nem
de partida. No deserto, sem caminhos, a condenacdo se transforma no vagar, na
condenacdo a deriva. O deserto se mostra o lugar em que somente a a¢do divina poderia
fazer surgir uma coisa nova, uma passagem ou clareira. E interessante pensar nas
implicagdes disso no interior da Comeédia, no modo como tais palavras, “caminho” e
“deserto”, podem servir também para indicar ndo somente direcdo, mas desorientacéo,
ndo-caminho, uma espécie de espaco que é, a0 mesmo tempo, “antiespago”.

Dante encontra-se em meio a um caminho, € ndo em um espago vazio, ja
que acaba de sair de uma “selva”; a0 mesmo tempo, porém, parece ser este um espago

desprovido de definicdo, senda que o langa prontamente ao abismo. Penso que a

54 Cito a partir da traducéo de Frederico Lourenco (2019) dos livros proféticos do Antigo Testamento.



143

experiéncia que antecede a descida infernal, no texto, € um tanto como a experiéncia do
vagar pelo deserto; e a experiéncia de um vagar pelo ermo é a prépria experiéncia de um
exilado; e estar diante do espaco deserto, do ermo, €, também, como a experiéncia de se
encarar uma pagina em branco, instante anterior & escrita®. Tudo isso define, portanto,
0 comeco do projeto e da jornada do sujeito dantesco.

Na Comédia, nos primeiros versos — que sdo também os primeiros passos —,
Dante se encontra no “caminho” (“cammin”, como diz o verso 1 de Inferno I), mas,
momentos antes (0 que vai aparecer depois, no canto Il, mediante a primeira importante
analepse interna do texto), Beatriz pede a Virgilio que salve Dante, porque este se
encontra em um deserto, terra de desterro, waste land. Ela diz: “I’amico mio, e non de la
ventura,/ne la diserta piaggia e impedito/si nel cammin, che volt’ ¢ per paura;” (Inf. II,
v. 61-63). Algo ai se apresenta: existe um espaco inicial, incerto, que muda de nome e
sugere diferentes aspectos de uma mesma dimens&o, oscilantemente nomeando-se como
“caminho”, “selva”, “deserto”, “piaggia”.

No comeco da diegese, Dante esta no caminho, mas ali, também, fala-se em
selva oscura e selva selvaggia, que, posteriormente, € chamada por Beatriz de piaggia
diserta (Inf. II, v. 62), o que parece, enfim, retomar a “piaggia diserta” declarada por
Dante em “poi ch’ei posato un poco il corpo lasso,/ripresi via per la piaggia diserta,/si
che 'l pie fermo sempre era ’l piu basso” (Inf. I, v. 28-30). Depois, ainda ocorre,
igualmente no Inferno, outra importante aparicdo de “piaggia”, porém, desta vez, um
pouco mais distante da nocdo de “deserto” e mais proxima a nogdo de “porto” ou
“borda” — ou, como aponta o Dizionario della Divina Commedia (2018)%, mais perto
do sentido de “spiaggia, riva”: “Per altra via, per altri porti/verrai a piaggia, non qui, per
passare:/piu lieve legno convien che ti porti” (Inf. 111, v. 91-93).

No Inferno, a palavra “piaggia” ocorre ainda em algumas outras ocasides, e

variadas sdo as definigdes possiveis de seu sentido, seja “shore”, seja, simplesmente,

%5 Considere-se ainda que, em Paraiso XVII, Dante é descrito como uma espécie de voz profética, aquele
que “grita”: “Questo tuo grido fara come vento,/che le piu alte cime piu percuote;/e cid non fa d’onor
poco argomento” (Par. XVII, v. 133-135). O trecho ressoa de modo semelhante a passagem biblica no
evangelho de Jodo, em que, retomando-se o profeta Isaias, Jodo Batista € descrito como o profeta que
clamaria no deserto — quem, portanto, grita no deserto. Ndo esquecamos ainda 0s momentos iniciais de
Dante, em Inferno I: “Quando vidi costui nel gran diserto,/‘Miserere di me’, gridai a lui” (Inf. I, v. 64-
65). A proximidade entre tais imagens — profeta, grito, deserto — evoca o deserto dantesco, no inicio da
Comédia, como missédo espiritual; bem como permite que pensemos, enfim, de modo mais especial, o
diserto de Dante como a pagina vazia em que seu grito devera ser escrito.

56 De Salerno Editrice, editado por Enrico Malato.



144

um grande deserto ou um terreno ao pé do monte, apos a floresta, levemente inclinado®’.
De todas as formas, metaforica ou concretamente, a palavra cria uma nogdo de
paisagem mutavel, que ndo se pode apreender ou definir com caracteristicas precisas
(ou, na verdade, esse espaco é tdo material que pode ser definido com uma profuséo de
elementos descritivos). De toda forma, essa impossibilidade de se definir a dimenséo
inicial parece até mesmo contribuir para a grande interpretacdo alegérica que se concede
aos versos iniciais do poema, como metafora para a vida.

Um deserto € um lugar vazio, o antilugar, como ja disse, e, ainda assim,
fornece uma localizacdo espacial e material para o inicio do poema. No nivel narrativo,
considerando as ocorréncias que citei ha pouco, em especial com a comparacao entre a
fala de Beatriz, no canto 11, e a prépria descricdo de Dante sobre onde se encontrava, em
Inf. T (“piaggia diserta”, v. 29), e considerando também uma meng¢do indireta ao
“deserto”, de novo, na primeira aparicdo de Virgilio (“Quando vidi costui nel gran
diserto”, Inf. 1, v. 64), a repeticdo de piaggia ou de diserto parece fornecer uma das
primeiras importantes analepses espaciais — fundada em elemento da paisagem. Vai se
retomando, ao longo do texto, essa dimensdo espacial em que Dante se encontrava,
usando-se uma série de termos que identificam o deserto. O termo reafirma a dimensao
geogréfica dessa narrativa espacialmente muito bem elaborada.

Explico melhor esse processo analéptico baseado na geografia. Quando
Beatriz menciona, no canto Il, piaggia, retoma algo que ja vimos anteriormente, no
proémio do texto, quando Dante se vé sozinho. Assim, é como se 0s olhos de Beatriz
estivessem também sobre aquele espago, enquanto Dante ali se encontrava, e os dois
cantos iniciais da Comédia acabam criando a arquitetura de um momento Unico — 0
momento da terra deserta, do caminho que, na verdade, € um caminho no meio do nada.
A repeticdo da palavra ndo é apenas um recurso coesivo, a retomada mnemonica para,
por exemplo, uma futura recitacdo do poema — a moda do que se poderia pensar sobre
tais repeticbes em relacdo ao texto épico, recitado de memoria e amparado em
construcdes linguisticas similares entre si®®,

Antes da jornada se iniciar, na Comédia, parece existir apenas a terra do

57 Um exercicio comparativo tal sé foi possivel gracas a ferramentas como The Dartmouth Dante Project
(DDP) e sua base de dados (https://dante.dartmouth.edu/), em que é possivel consultar versdes do texto
dantesco e dezenas de comentadores, que produziram sua critica ao longo de 700 anos de exegese
dantesca acumulada.

58 Para um comentario mais amplo acerca do processo de memorizacdo e recitagcdo da épica, é valida a
leitura da introducdo a lliada (2013), de autoria de Peter Jones, presente na traducdo de Federico
Lourenco a obra.


https://dante.dartmouth.edu/

145

nada, piaggia solitaria e vazia, reforcada recorrentemente pela mengdo a esse mesmo
lugar; ainda assim, é dificil se definir um tal lugar, pois seu referencial Gltimo segue
envolvido no mistério da vida pregressa a narrativa. Talvez a oscilacdo de termos com
que o espaco inicial da Comédia é descrito sirva ao proposito de identificarmos a
indefinicdo também presente na lacuna informacional sobre o que acontecera com o
protagonista antes do comego da travessia.

Parece-me, seja como for, que piaggia quer indicar, acima de tudo, um
lugar. A situacdo adensa-se quando percebemos que piaggia ndo é o mesmo que selva
oscura, e também ndo é, exatamente, um deserto, ja que a prépria palavra diserto
poderia ter sido aplicada desde o principio, pois ela mesma ocorre no texto. Afinal, onde
Dante se encontra, que lugar inicial é esse? O protagonista parece estar em trés lugares
diferentes, desde o principio da diegese, pela oscilacdo vocabular empregada. Esse lugar
pode ndo variar, de fato, mas a multiplicidade de sua identificagdo linguistica
transforma-o em algo enigmatico, assim como os antecedentes da jornada.

Essa espécie de “lugar cumulativo” ¢ também um indicio de uma histéria
cumulativa. A perspectiva desse diversificado lugar envolve, pelo menos, a visdo de trés
pessoas diferentes acerca de uma mesma geografia: o proprio Dante; Virgilio em
conversa com Dante e com Beatriz; e Beatriz, em conversa com Virgilio, ap6s conversa
com Luzia, com quem falara Maria. Essa cumulacéo de lugares é, assim, um sinalizador
para uma sobreposicdo de vozes, a sobreposicao do storytelling que comeca a aparecer
em jogo nesse ponto inicial do texto.

Uma das possibilidades para a compreensdo dessa “piaggia diserta” de
Inferno T (v. 29) e “diserta piaggia” retomada em Inferno Il (v. 62) por Beatriz é um
lugar duplo, de tracos divididos entre um caminho ja tracado, uma senda ou via
predeterminada, e o local deserto onde ndo havia caminho algum até entdo. Dante,
assim, € sinalizado como aquele que iniciard uma jornada por um caminho que parece
deserto, mas o caminho ja esta la: a possibilidade de travessia acaba de lhe ser dada.

E um caminho ambiguo, ndo-caminho, mas, a0 mesmo tempo, a via existe
porque tem um nome: é o deserto, e aquela soliddo em que Dante se encontra sera logo
movida pela presenca de uma série de acompanhantes que a partir de entdo véao guia-lo
e transformar a paisagem do desterro em possibilidade de viagem por entre uma
geografia.

Lado a lado, os versiculos biblicos de antes ajudam a pensar sobre como o

caminho ¢ uma espécie de “rasgo” que se traca sempre de antemao, algo aprioristico;



146

para ser caminho, é necessario que alguém ja o tenha cruzado; além disso, os versiculos
sugeriam também, de certo modo, que aquele que é obrigado a se retirar para um
deserto, a vagar no ermo, é alguém a quem um caminho — uma direcdo, um destino e
uma origem — foi negado.

Dante, sim, esta perdido, ao comeco da Comédia; mas, aparentemente, ali
existe um caminho, ele estd no caminho. O caminho segue adiante e o leva, mesmo em
grandes tribulagdes, em direcdo ao encontro com seu poeta favorito, para comecar. O
caminho da vida se transforma, assim, no caminho para o submundo — mesmo que
tragico, € um caminho. As portas arrombadas, as pontes no Inferno, mesmo em suas
estruturas depauperadas, denunciam a presenca de outros que, por ali, passaram antes de
Dante. Sua condicdo de atravessador o torna especial. Como se sabe, ele é aquele que
cruza uma geografia dos mortos com seu proprio corpo vivo, aquele que, “ao andar,
move o que toca” — na traducdo de Italo Eugenio Mauro em Inf. XII (v. 79-82). Esse
“caminho” parece conferir ao texto a seguranca de uma jornada previamente
determinada (mesmo que isto seja apenas uma performance ou um pensamento
desejoso).

Pensando sobre essas dindmicas de movimento, em relagdo ao caminho
percorrido, seleciono categorias narrativas para melhor encarar o aspecto romanesco da
via que se abre adiante. As categorias que escolhi tém a ver com as posicdes diegéticas
do Dante narrador e peregrino, sobre as quais ja aludi, em relacdo ao passado, ao
presente e ao futuro da narrativa e da enunciacéo, tudo isso a partir de apontamentos de
Genette (2017).

As duas primeiras categorias sdo o plano “intradiegético” e o plano
“extradiegético” (nogdes aplicadas as posi¢des do sujeito dantesco e, consequentemente,
ao espaco, porque a alternancia da voz entre esses dois planos produz também a
percepcao de que existe o espaco da geografia “intradiegética”, em que se percorre 0s
mundos da morte, e 0 espago “extradiegético”, onde ocorre a enunciagdo da obra); uso-
me, também, de outras duas categorias, ‘“analepse” e “prolepse” (‘“‘anacronias”
referentes a ordem das linhas do tempo, ou seja, instancias temporais da narrativa, o que
Genette identifica como algo pertencente a grande categoria narratologica chamada
“ordem”), as quais podem ser observadas tanto como referéncias ao que aconteceu antes
e ao que ainda vai acontecer posteriormente, nas dimensdes intradiegética e
extradiegética da histdria (pela oposicdo entre tais dimensfes enxergamos também os

diferentes momentos em que Dante vive o0 enunciado e em que produz o ato de enunciar



147

a histdria). Em resumo, a prolepse € uma manobra narrativa que consiste em evocar
antecipadamente um acontecimento ulterior, enquanto a analepse é a evocagdo a
posteriori de um acontecimento anterior ao ponto da histéria em que nos encontramos
(GENETTE, 2017, p. 98)

Recorrendo ainda a Genette (2017), podemos notar essas camadas
diegéticas como algo que identifica a presenca de um narrador autorreferencial (ou
“autodiegético”)®®, uma vez que o narrador da historia (na dimenséo extradiegética, em
que se desenrola a enunciacdo) relata as suas proprias experiéncias, enquanto
personagem protagonista da viagem ocorrida outrora (a intradiegese)®.

Em relacdo as anacronias, Genette as define como uma manipulagdo da
ordem de disposic¢do dos acontecimentos ou segmentos temporais no discurso narrativo
(2017, p. 93). As anacronias — analepse e prolepse — criam, dentro do discurso, uma
espécie de enxerto, fazendo com que nas¢a “uma narrativa temporalmente secundaria,
subordinada a primeira” (2017, p. 108). A partir desse manipular da ordem, surgem
jogos de tempo, de diferentes amplitude e alcance. ldentificando-os “analepses” e
“prolepses”, o critico expde o que nada mais é do que um conjunto de processos de
antecipacéo e retrospeccao em relacdo a informagdes da narrativa.

Para Genette (2017), as analepses e prolepses podem se subdividir em
analepses internas e externas, e 0 mesmo acontece com as prolepses. Quando uma das
anacronias citadas se torna “externa”, ela abrange algo que esta fora do plano narrativo
primario — intradiegese —, estendendo-se a um momento externo, anterior ou posterior,
ou seja, analéptico ou proléptico em relacdo ao comeco ou ao fim da narrativa principal.
As analepses externas, portanto, ndo interferem na narrativa primaria enquanto evento
significativo, uma vez que apenas funcionam como uma espécie de esclarecimento

sobre algum antecedente ndo contemplado na obra até ali (GENETTE, 2017, p. 110). Ja

59 Para Genette, narradores “autodiegéticos” sdo protagonistas da propria historia relatada por eles e se
subdividem a partir da categoria “homodiegéticos” — em que temos o narrador presente como personagem
da histéria; o que vai variar, portanto, na identificagdo de um narrador homodiegético, é perceber se ele é
apenas uma testemunha da histdria relatada, com papel secundario na acdo, ou se ele é também seu
protagonista — tornando-se, entdo, especificamente “autodiegético” (GENETTE, 2017, p. 324-325).

60 Dante é sempre um narrador homodiegético? Sempre participa (como protagonista ou ndo) da histéria
que conta? N&o necessariamente. Parece-me que, por vezes, na dimensdo de narrador extradiegético
autodiegético, Dante se coloca também como um narrador heterodiegético, pois relata os gestos, acdes e
historias pessoais das quais ndo participou, em relacdo as quais € um estranho, ao contar aos leitores
aquilo que ouviu dos mortos. O narrador heterodiegético, nas categorias de Genette, seria aquele que
relata uma historia da qual ndo participa; Dante produz uma metanarrativa ao contar as histdrias ouvidas
nos encontros que teve, e, nesse sentido, é possivel pensar que esse narrador heterodiegético é também,
em algum nivel, um narrador metadiegético.



148

as analepses internas, por contraste, sdo aquelas que se remetem a momentos anteriores
da propria historia enunciada, dentro dessa mesma linha diegética primaria.

Genette subdivide ainda as analepses primarias em ‘“completivas” e
“remissivas”, mas, para nds, basta considerarmos que as analepses dantescas, na
Comédia, funcionam do seguinte modo: elas remetem-se a momentos narrativos
anteriores, passados dentro da propria histdria primaria (que € a viagem relatada) ou, de
modo notavelmente raro, deixam ver algo sobre a vida do narrador antes da jornada.
Poderiamos identificar este tipo de analepse, simplesmente, como analepse externa, e
todas as demais como internas, tendo em vista que, enquanto leitores, ndo chegamos a
frequentar Dante antes da entrada na selva escura, a antessala de sua jornada, que
coincide com o inicio da narrativa primaria. As analepses da obra sdo
predominantemente internas — retomam momentos da propria caminhada de Dante.
Contudo, faco questdo de apontar que as analepses externas podem ser inimeras, isto
quando n&o se aplicam a Dante: elas podem ser vistas nos relatos dos danados quando
estes contam as historias de suas vidas antes de chegarem ao Inferno.

As anacronias praticamente se restringem aos momentos passados ou
futuros da propria viagem, a ndo ser quando fazem referéncia, por exemplo, as historias
pessoais dos danados e as profecias e pressagios que ndo dizem respeito a jornada, mas
se desdobrariam na dimensdo externa a diegese da viagem, no futuro de Dante, que é o
presente do narrador.

O mesmo critério de subdivisdo aplicado a analepse pode ser visto na
prolepse: na Comédia, sdo também internas e externas, e as prolepses externas vao dizer
respeito aqueles insights de didlogos, em que é dado a Dante, nas conversas com 0S
mortos, a oportunidade de ver um pouco de seu futuro para além daquele mundo, a fim
de que conheca possiveis desenlaces sobre sua prépria vida.

As prolepses internas, por contraste, sdo aquelas que retomam algo que
Dante vai ainda encontrar no futuro da prépria jornada. Essas prolepses dizem respeito a
prépria viagem pelos trés mundos. E acabam sendo, também, tanto a analepse quanto a
prolepse internas, formas de o leitor conhecer e antecipar 0 que ja passou ou 0 que ainda
vird em sua propria leitura do texto.

Apelando a um segundo importante sistema conceitual e terminologico de
Genette, passo agora a breves linhas sobre as categorias de niveis diegéticos e seus
impactos sobre a compreensdo da “voz” na narrativa. A partir da identificagdo de uma

voz, Genette (2017) aponta trés niveis diegéticos: nivel extradiegético, nivel



149

intradiegético e nivel metadiegético. Ndo podemos esquecer, contudo, de reconhecer
que a voz é ulteriormente ligada ao reconhecimento de uma subjetividade, aspecto que
interessa em relacdo ao reconhecimento do “eu” que produz a narrativa. Retomando
Benveniste, entdo, e refletindo sobre a questdo da subjetividade como o passo a se
considerar antes de entender o funcionamento dos discursos narrativos, Genette (2017)
aponta: “Sabemos que a linguistica levou algum tempo até comecar a dar conta daquilo
que Benveniste chamou a subjetividade na linguagem, ou seja, a passar da analise dos
enunciados a das relagdes entre esses enunciados e sua instancia produtora”, instancia a
que se chama, entdo, enunciacdo (GENETTE, 2017, p. 289). Genette retoma 0s
apontamentos de Benveniste, ao longo de Figuras 111, mencionando as ideias elaboradas
pelo linguista em Problemas de linguistica geral. Vale mencionar que o estudo da
categoria da “enunciagdo”, tdo cara a analise da narrativa, ergue-Se da percepc¢do da
linguistica quanto & interagdo entre sujeitos e enunciados.

A enunciagdo, assim, importa em especial porque, na Comédia, ela constroi
uma espécie de mise en abyme, uma narrativa emoldurada. Existe a enunciacdo de
diversos sujeitos, repassando seus proprios relatos a Dante, na narrativa primaria. Esse
sujeito, Dante, coloca-se primeiramente como receptor ou narratario desses enunciados,
e, na dimensdo em que se comporta como 0 narrador, posteriormente, torna-se um
storyteller, ndo mais um ouvinte. Os leitores transformam-se nos ouvintes que Dante
fora outrora, invertendo posicdes. A enunciacdo de Dante, no nivel em gque se comporta
como narrador, é a enunciacdo de sua viagem, mas também o reportar do discurso
daqueles que, ao longo da viagem, enunciaram a histdria de suas vidas e de suas mortes
para o peregrino. Nesse grande jogo de espelhos, comeca-se a perceber que ha uma série
de combinacBes de categorias que pode ajudar a identificar a interacdo entre esses
aspectos todos, por isso 0 uso de Genette (2017).

No nivel extradiegético, encontra-se a escrita da historia primaria, o relato
do narrador. No nivel intradiegético, observamos a presenca de um tipo de personagem
gue ja ndo € o narrador, mas o protagonista vivendo a historia, no interior da diegese.
Poder-se-ia considerar ainda o nivel metadiegético, aquele em que uma personagem
conta uma histéria em que ha& personagem contando uma outra historia, e assim
estariamos diante de arquiteturas narrativas como a de As mil e uma noites: “o proprio
ato de narragéo ¢ que desempenha uma funcao na diegese [...]. O exemplo mais ilustre
é encontrado sem duvida nas Mil e uma noites, em que Xerazade rebate a morte com as

narrativas, quaisquer que sejam” (GENETTE, 2017, p. 312). Passando a reflexdo das



150

implicacdes entre esses niveis e os tipos de narrador possiveis a voz que enuncia a
historia, creio que a principal diferenca, naquilo que enxergo, em relacdo a
multiplicidade de termos de Genette, é que operei simplesmente com a separacéo entre
dois niveis narrativos — nivel intradiegético e extradiegético. Limito a minha
catalogacdo dos “niveis” a essas duas categorias, embora, evidentemente, poderiamos
ainda pensar que os relatos das personagens no interior da “intradiegese” — dos mortos
com quem Dante dialoga — seriam exemplos de metadiegese; depois, Dante se
reapropriaria desses relatos, no nivel extradiegético, transformando-os em historias
relatadas a um narratario especifico, o “Leitor”, ouvinte como o era Dante na
intradiegese anteriormente.

Estabelecidos esses niveis, continuando a olhar para a terminologia de
Genette, € possivel ainda, em relacdo aos niveis narrativos, identificar as relacbes entre
0 narrador e esses niveis, entre a producdo da enunciacdo e a localizagcdo da voz
narrativa. Genette (2017) admite entdo que o estatuto do narrador pode ser definido
tanto “pelo seu nivel narrativo” (extra ou intradiegético) quanto pela “relagdo com a
historia (hetero ou homodiegética)” (2017, p. 328). Dante seria, aplicando-se a ele essas
categorias, um narrador homodiegético (relata em primeira pessoa), no nivel
extradiegético. Como ele conta sua prépria histéria de jornada, sendo narrador de uma
histéria de que participa, ele pode ainda ser identificado, de modo mais especifico,
como “autodiegético”.

N&o pretendo me ater de maneira minuciosa a todas as subdivisOes e
combinacbes possiveis dessas categorias. E ainda mais interessante perceber que, no
nivel extradiegético, por ser Dante aquele que reporta o discurso de outras vidas, dos
seres que encontrou ao longo de sua jornada, acaba também como uma espécie de
narrador-testemunha da histéria de vida alheia. No nivel extradiegético, portanto,
mesmo que esteja relatando a jornada de sua viagem, relata ainda, metadiegeticamente,
0 relato de outras pessoas, tornando-se, nesse instante, um hibrido de narrador
extradiegético-homodiegético (o “autodiegético”, especificamente) e extradiegético-
heterodiegético.

Em especial, a posicdo de narrador autodiegeético se faz importante porque,
desse modo, percebe-se uma diegese romanesca autorreferencial por exceléncia —
podemos considerar, como exemplo, a vasta gama de romances de formagéo, de
autoficcdo, biografias romanceadas, e todas as suas combinacfes possiveis. Dante €

aquele que, em seu romance — romance “moderno”, produto daquele que diz “eu” —,



151

inaugura um gesto novo do narrar a si. Dante atravessa um caminho, parte em uma
aventura que € o proprio caminho e a propria narrativa a ser escrita, a via em que um
sujeito atravessa a geografia do mundo usando seu préprio corpo.

Essa geografia € o caminho, em meio a uma cosmogonia inventada a partir
da no¢do de movimento, mas também de sua relacdo com a fixidez, pois, como
menciona Italo Eugenio Mauro (2016, p. 25)%!, a cosmogonia dantesca traz a Terra
como um globo imdvel no espago, fixo, “envolvido por uma atmosfera propria, isolada
do espago restante”, tendo esse globo fixo e imdvel outros corpos que circulam ao redor
de si. Como se percebe, 0 cosmo de Dante envolve as dindmicas entre fixidez e
movimento, fazendo com que a concepcao de seu mundo, dentro da obra que contém a
viagem do poeta peregrino, envolva também a nocdo de movimento e de desejo (que o
impele adiante ou o paralisa, querendo ndo seguir em frente).

Com a reflexdo aqui empreendida acerca do caminho, do movimento, do
comeco da narrativa, inicio esta anélise no cerne da tese com a leitura dos cantos I, Il e
Il do Inferno. Esses cantos, lidos em conjunto, funcionam como uma espécie de
moldura para o inicio da narrativa, uma antessala para a jornada. Essa moldura inicial
assume um aspecto particular concedido pelas dificuldades do comeco, junto ao mise en
abyme presente no canto Il, quando Virgilio relata a Dante quem foram as mulheres que
o impeliram a guiar o poeta florentino em sua jornada. A histdria do canto Il € narrada
como uma historia dentro de uma historia dentro de outra historia.

Esses cantos iniciais, de maneira geral, sdo marcados pela davida, pela
hesitacdo, pelos desvios, pelas histérias encaixadas, fazendo aparecer um Dante
“trasmutabile” — como explora Lino Pertile®?. A sua “transmutabilidade” é algo que
garante, também, a ndo-aprendizagem, a ndo-evolucdo da personagem, aspecto
interessante de se considerar perante uma obra narrativa que parece partir do principio
de que o objetivo é atingir o alvo, evoluir.

Ainda como parte do movimento que conduz a narrativa, os pes de Dante
sd0 0s principais responsaveis por essa jornada infernal. Como bem aponta Osip
Mandelstam, em “Conversation about Dante” (2011), ¢ necessario perguntar-se, €
seriamente, quantas sandalias teriam sido gastas por Dante na composicdo de sua

Comédia.

61 Na apresentagdo de sua traducdo da Comédia.

62 Em seu ensaio ja amplamente citado aqui, “‘Trasmutabile per tutte guise’: Dante in the Comedy”
(2010).



152

Digo que o0s pés sdo importantes, mas ndo somente 0s pés; assim como a
descida de Dante envolve subidas, seu caminhar envolve também voo, navegacao,
movimento de olhos, desmaio — tantos outros movimentos que implicam, sobretudo, o
seu corpo. Essas promessas, enfim, de uma jornada percorrida com 0 corpo que se
move, com 0s pés que assustam aos mortos, porque fazem se mover as coisas em que
tocam (Inf. XII, v. 80-82)%, j4 estdo prenunciadas nos cantos iniciais, os “cantos-

moldura” da Comédia, em Inferno I, Il e 111 — a analise deles passo agora.

4.1 A moldura do Inferno

Nomeio “moldura” o predmbulo inicial a Comédia, ja no interior da
narrativa. Os cantos I, Il e Ill da primeira parte da Comédia ainda ndo séo,
propriamente, o Inferno, mas uma espécie de antessala — que se subdivide em caminho,
entrada, limbo. Além disso, constituem uma zona orientada pelas dindmicas opostas do
desejo e da duvida, do impulso e da hesitacdo. Este € 0 momento em que nds, leitores,
sobretudo os de hoje — cujos olhos talvez ndo estejam acostumados ao universo
narrativo das viagens de peregrinagdo como demanda moral e espiritual —, néo
entendemos precisamente 0 que a personagem principal estd fazendo ali ou por que
motivo lhe é devido, justamente a ele, comecar essa jornada — aspecto que ndo fica
precisamente claro até uma das exortacdes futuras de Beatriz sobre seu comportamento
erratico, e mesmo isso é motivo de debate; qual o seu erro, afinal, e sua tarefa de
purgacio é cumprida ao fim da obra?®*

O Inferno é dividido em nove circulos e, atentando-se a sua distribuicdo
espacial em relacdo a estrutura dos cantos, o primeiro circulo é abordado somente a
partir do canto IV. Mesmo com a chegada ao canto, apresentando-se o primeiro circulo,
ainda ndo estamos, propriamente, no Inferno, mas em suas orlas, como destaca a
introducdo de Brito, Dias e Heise (2021): “O primeiro circulo ¢ chamado de limbo, que
em latim significa ‘borda, margem’, dando a entender que nao se trata ainda do reino de
tormentos e torturas que o poeta verd na sequéncia” (p. 20).

Assim, a entrada de Dante no Inferno ndo acontece sem antes orquestrar-se

63 ““[...] «Siete voi accorti / che quel di retro move ¢io ch’el tocca? // Cosi non sono soglion far li pi¢ d’i
morti»”.

64 Um panorama interessante sobre a questdo das mudancas e da purgacdo de Dante podem ser
encontrados no texto — organizador de diversas ideias diferentes sobre mudancas de dinamica em Dante —
de Lino Pertile (2010).



153

uma disputa interessante de desejos, numa espécie de passo atras e adiante (a exemplo
da propria dindmica ilustrada pela composi¢do da terza rima), que expressa a davida de
Dante quanto a pertinéncia de sua jornada, e também é marcada pelo jogo das narrativas
embutidas de Virgilio, Beatriz, Luzia e Maria.

Toda essa demora em se adentrar o Inferno chama a atencdo para a sua
distribuico espacial e sua geografia: ndo é facil percorré-lo, acessa-lo.
Comparativamente, chega a ser absurdo considerar que Dante permanece algumas horas
no Paraiso, em oposi¢do a “quase quatro dias no inferno, trés no purgatorio”, como nos
lembram Brito, Dias e Heise em sua introdugéo (2021, p. 22).

De todo modo, quando abrimos a primeira porta da Comédia — ou seja, a sua
primeira pagina —, estamos diante de um ser desconhecido, uma personagem que
comeca a contar sua historia de perdicdo — e, para além disso, sobre ele nada sabemos.
O que faz ali? Para onde vai? Por que essa historia deve ser contada e por que inspira
medo ao narrador? Se a tarefa de narrar é dura, por que nos conta? O que ha de especial
na selva escura que acaba de abandonar? Essa selva ndo sera a matéria da narrativa,
mas, sim, o local que antecede um encontro. Ou melhor, o ponto de um encontro que
levard a uma sucessdo de outros encontros. Primeiro, um encontro com o sol. N&o
sabemos ainda, mas essa sera uma espécie de despedida do dia, porque nossa
personagem esta prestes a adentrar o submundo, onde ndo ha luz. H4 uma nostalgia
secreta, no canto I, visivel pelo modo como esse sujeito nos conta sobre 0 medo que vai
se aquietando em seu coragdo conforme a luz do sol se ergue sobre 0 monte que ele
vislumbra, tendo saido da selva escura.

O primeiro de seus encontros, este com o sol, é seguido por um encontro
com trés feras. As bestas representam, na narrativa, um momento de crise. O sujeito esta
impedido de seguir em frente, e a historia, que mal comecou, parece prestes a terminar.
Ao mesmo tempo, a aparicao das bestas, a porta do comeco da histéria, revela também a
necessidade de que um subterflgio narrativo apareca, para que o caminho da narrativa
possa seguir. Podemos entender as bestas como um momento de ameaca, mas também
de decisdo. Dante, porém, ndo tem ideia de que esse encontro representa, acima de tudo,
0 comeco de uma nova aventura, porque alguem, no céu, comunica a outrem, naquele
exato momento, a angustia do escritor na selva. Crise é também o sinal, pela propria
etimologia da palavra, de uma mudanga subita, de acdo necessaria. A ideia de crise
enquanto momento decisivo de uma agéo se vincula a nossa nocao ja mencionada sobre

momentum.



154

O primeiro momento de superpoderoso storytelling na Comédia esta prestes
a acontecer, desencadeado pela aparicdo das bestas, e também pela subsequente
aparicdo de Virgilio; esse momento pode ser contemplado de melhor maneira,
justamente, quando se entende o que leva Virgilio até aquela hora, naquele lugar exato —
tudo nasce no episodio, deslocado para momento mais a frente da enunciacédo, o qual
identifico como a disposi¢do de uma “boneca russa” ou um jogo de “telefone sem fio”.
As trés bestas aparecem e, em seguida, 0 momento de crise € resolvido via storytelling.

A boneca russa surge no canto Il, quando Virgilio diz a Dante que Beatriz
dissera a Virgilio que Luzia dissera a Beatriz que Maria dissera a Luzia para dizer a
Beatriz que dissesse a Virgilio que falasse com Dante, usando de sua palavra ornata,
para salvar Dante — por esse tipo de enquadramento, que agora Dante nos reporta,
parece que estamos mesmo diante de um enredo algo como o das Mil e uma noites.
Como se sabe, Xerazade “terd a vida salva se a historia que conta durar até ao nascer do
sol” (BOURNNEUF; OUELLET, 1976, p. 23). Nesse trecho, semelhantemente, vemos
uma espécie de enquadramento narrativo em que, para se salvar a vida de alguém, é
necessario preservar a historia e passa-la adiante. Por essa 6tica, de certo modo,
storytelling é uma forma de salvacao — salvacdo inclusive quanto ao prosseguimento da
narrativa.

Em relacdo ao canto I, € interessante ainda observar o que acontece no verso
4. Para compor um mosaico, trago aqui algumas versdes do verso em portugués. Com
essa comparagdo, quero chamar a atengéo para a variagdo do verbo dir no verso 4 e suas
implicacdes narrativas. Contemplando traducdes brasileiras selecionadas, temos, para o
verso 4, canto | do Inferno: “a tarefa de narrar é dura” (Italo Eugenio Mauro, de 2016),
“dizer como era ¢ empresa dura” (Brito, Dias e Heise, de 2021), “quanto, dizer qual era,
¢ cousa dura” (Jodo Trentino Ziller, de 2010), “descrever ndo posso esta espessura”
(Cristiano Martins, de 1976) — para citar apenas algumas.

Percebemos uma certa tendéncia a manter a traducdo de “dir” como 0 verbo
“dizer”, em portugués. Mauro carrega a palavra dir com um sentido interessante —
“narrar”. E curiosa a escolha de Martins, também, com “descrever”. Penso na
pertinéncia de descrever porque a descricdo € uma forma que Dante-narrador encontra
de recriar o mundo experimentado na jornada. Afinal, similes e comparagdes deixam-
nos ver muito da jornada que passou, abrem o espago para que a voz do narrador
dantesco apareca e execute um impressivo trabalho mimético — afinal, langa-se méo de

similes, descrigcdes, metaforas para se tentar reconstruir o que foi experimentado agora



155

COMO rememoragéo.

O primeiro simile protuberante do poema é relevante nesse sentido, dando a
ver aquele que nos conta a historia, comparando-se a um nadador cansado: “E como
quei che con lena affannata,/uscito fuor del pelago a la riva,/si volge a I’acqua perigliosa
e guata,/cosi I’animo mio, ch’ancor fuggiva,/si volse a retro a rimirar lo passo,/che no
lascio gia mai persona viva” (Inf. I, v. 22-27). Interessante notar como o simile eleva a
personagem a categoria de alguém especial: jamais, outra vez, alguém pudera alcancar a
facanha que acaba de ser feita, saindo vivo; isso coloca o protagonista na posi¢cdo de um
sobrevivente aquilo que ninguém jamais escapou, mas também langa a expectativa
sobre 0 que, de pior, pode vir em seguida sobre aquele que, aparentemente, acaba de
escapar da morte.

Esse € um pequenino momento de tensdo e surpresa, que caracteriza o
protagonista da obra como a unica “pessoa viva” a atingir aquele ponto. Outro simile
importante, que nos revela algo sobre quem é Dante, a voz que enuncia essa histéria e
que também a viveu, se encontra nos versos do mesmo canto, de 55 a 60: ele descreve-
se a si proprio, ali, em um dos poucos momentos em que podemos ver a figura de Dante
antes do inicio da jornada, como aquele que perde e fracassa®®.

No verso 4, seja qual for a traducéo que nos revele algo sobre esse inicio da
jornada — que é também o inicio de uma dura tarefa, a de dizer —, o que chama a
atencdo, por si so, é o verbo dir: “Ahi quanto a dir qual era ¢ cosa dura”. Esse dir parece
ecoar e intensificar o ato de enunciar uma historia. E possivel ainda compara-lo, para
melhor entender o valor do dizer, com outra passagem do Inferno, no canto II, v. 56: “e
cominciommi a dir soave e piana” — referindo-se a Beatriz —, ocorréncia interessante
porque ndo chama a aten¢do para o ato da escrita em si, a principio, mas para o da fala;
neste momento, ainda ndo sabemos que o protagonista € um autor.

No canto I, o que desperta a atencdo € a dificuldade de lembrar, fazendo
com que, além de percebermos que a histdria aconteceu com aquele que fala, um outro
tempo, além do passado rememorado, também se intromete na historia: o tempo do
presente em que se rememora. H4, portanto, em dir, uma dimensdo temporal que se
escancara, anunciando passado da memoria e presente da rememoragédo. O “dir”, em sua

primeira ocorréncia, tem relacdo com o tempo presente da enunciagdo, a partir do

65 “E qual € quei che volontieri acquista,/ e giugne ’I tempo che perder lo face,/ che ’n tutti suoi pensier
piange e s’attrista;// tal mi fece la bestia sanza pace,/ che, venendomi ’ncontro, a poco a poco/ mi
ripigneva la dove ’1 sol tace” (Inf. I, v. 55-60).



156

momento que ele inaugura essa instancia presente — separando fato ocorrido e momento
de rememoracéo e relato.

Outro aspecto narratologico que se pode perceber pelos versos iniciais do
canto | é o padrdo de rimas. Como mencionado antes, o ritmo do texto cria uma
estrutura que encadeia as aventuras. Esse movimento, até de alternéncia, que pode ser
lido inclusive na mudanga de temperamento de Dante-personagem — entre 0 medo e o
desejo seguir —, € também um indicio de algo que se projeta na forma de constituicdo da
narrativa, a saber, sua dinamicidade, como bem expressa Jodo Adolfo Hansen (2010),
em seu comentario a traducdo da Comédia de Jodo Trentino Ziller (2010). Diz Hansen
(2010), a respeito do aspecto das rimas alternadas caracteristicas da terza rima: “Na
Divina Comédia, 0 encadeamento das rimas e o retorno das alternadas funcionam como
diagrama sonoro da continuidade dos atos da enunciacdo narrativa de Dante e dos
movimentos fisicos e alegoricos da sua viagem do além” (2010, p. 13). O comentario
chama a atencdo para 0 movimento que a jornada requer, ecoado no padrdo da terza
rima, entre a oscilacdo de um passo atras e um a frente, como primeiramente ressaltara
Freccero (1986b).

Muitas vezes, € a demanda imperiosa do dir, mesmo causando temor,
mesmo sendo igualado a uma tarefa dura, o que leva o sujeito dantesco a ir em frente, a
encarar a sua quest. Esse dir, portanto, é irmao do desejo, impele o desejo a cumprir seu
destino de ir adiante. Em “e cominciommi a dir soave e piana”, no canto II, v. 56, em
rememoracao de Virgilio, é a voz desejosa de Beatriz (suave e lhana, tanto na traducao
de Italo Eugenio Mauro, de 2016, quanto na de Brito, Dias e Heise, de 2021) que
convence Virgilio a também fazer uso de seu dizer para conduzir Dante a seu novo
destino.

Ainda sobre os momentos iniciais da enunciacao, no oitavo verso do canto
primeiro, indica-se que, na selva, o protagonista encontrou o0 Bem — quem nos revela
isso é o Dante-narrador, no nivel extradiegético; portanto, embora esse “bem”ou seja, ja
seja conhecido do narrador, que concluiu a jornada, indica-lo é, para nés, uma prolepse,
a antecipacdo de algo que ainda ndo lemos, e sobre o que o Dante-personagem néo
desconfia. J& de partida, o narrador esta a antecipar alguma coisa de que sé mais tarde
tratard plenamente — talvez assim expresse a esperanca de alcancar, diegeticamente, o
tempo da resolugdo do conflito, e o promete indiretamente a seu leitor.

E pertinente pensar na ansiedade do Dante storyteller; isto parece

estabelecer uma notavel relacdo com o desejo pela narrativa, também com a



157

possibilidade e as condi¢cdes de conta-la, o que ndo deixa de confirmar, a0 mesmo
tempo, a angulstia da possibilidade de ndo se concretizar o relato. lgualmente,
considerando a promessa de se contar o bem que vira adiante, ndo é tdo certo aonde o
peregrino encontrou esse bem — se se trata de um encontro por vir, o de Virgilio, ou se
se trata da jornada como um todo; se o bem estava precisamente na selva, ou apos ela;
de todo modo, ele deixa claro que vai contar as coisas que aconteceram antes: “ma per
trattar del ben ch’ i’ vi trovai, / dird de ’altre cose ch’i’ v’ho scorte” (Inf. I, v. 8-9).
Onde o bem foi encontrado? Trata-se de um ponto especifico? Trata-se da narrativa por
vir, como um todo? Deixo esses apontamentos como perguntas, porque, justamente, € 0
efeito que causa essa primeira prolepse da obra — expectativa, ansiedade, divida sobre a
continuidade da jornada.

O passado do protagonista € envolto também em um primeiro mistério,
assim como é misteriosa a natureza das prolepses, ja que, por vezes, o narrador nos
antecipa algo do futuro do relato, mas néo esclarece plenamente de que natureza sera o
encontro ou o evento do porvir; a auséncia de explicacdes sobre seu estado anterior
marca a presenca de planos temporais que dividem sua vida entre antes e depois, fora e
dentro da jornada que se anuncia; quando diz ndo saber ao certo como foi parar ali, na
selva da qual acaba de escapar (Inf. I, v. 10), sinaliza também para o fato de que talvez
ndo seja bom olhar para antes da selva, e sim adiante.

No verso 10 em questdo, um verbo que se destaca € o ridire, numa espécie
de jogo contrastante com o dire inicial (“ahi quanto a dir qual era ¢ cosa dura”, Inf. I, v.
4), ja mencionado, e também a promessa de dizer as coisas boas da jornada (em especial
como se declara no verso 9, “dird de I’altre cose ch’i’ v’ho scorte”). Dante esta prestes
a, no nivel extradiegético, dizer o bem que encontrou em sua jornada, no entanto, algo
dos antecedentes dessa jornada permanece interditado a nods, e justamente a esse
mistério é que se aplica a impossibilidade de redizer: “Io non so ben ridir com’i’
v’intrai” (Inf. I, v. 10). O dizer e o redizer se tornam, aqui, chaves que abrem o relato
primario — a jornada —, mas também fecham e ocultam os dados anteriores ao inicio
dessa jornada, o que, de certa forma, delineia o aspecto temporal da narrativa: as
anacronias, em especial as analepses, serdo muito raras quando disserem respeito aos
eventos externos a diegese.

De certa maneira, € como se esse primeiro mistério sobre a vida pregressa
do peregrino fosse também uma ndo-entrada, analepse que marca um retorno para ponto

apagado, a auséncia de dados a serem partilhados no relato sobre a condi¢éo anterior a



158

jornada. Dante estava com sono, portanto ndo sabe bem como se desviou e foi parar
vagando na selva escura. Mas, de todo modo, amanhece: e os raios de sol trazem uma
esperancga (Inf, v. 16-20), e o seu olhar é o olhar de quem olha tanto para o alto
(“guardai in alto”, v. 16), para o céu, quanto para o caminho que acabou de percorrer —
e, aqui, surge um primeiro simile dantesco, em que o seu caminhar chega a ser
comparado com as bragadas de um nadador, um naufrago: “come quei che con lena
affannata / uscito fuor del pelago a la riva/ si volge a I’acqua perigliosa e guata” (Inf. I,
V. 22-24).

Dante remira — um tipo de olhar que envolve o movimento do se voltar para
tras, por sobre 0 ombro — o caminho, o “passo” que jamais deixou que alguém escapasse
com vida, fazendo dele um alguém especial. Ele ¢ um homem que percorre um “jamais
antes”. E também o primeiro simile relacionado & 4gua, a naufragio. Interessante pensar
na figura de Ulisses, o naufrago, em passagem futura do Inferno. De acordo com o
argumento de Teodolinda Barolini (1992), hd um componente ulissiano constante no
texto de Dante, relacionado as imagens de voos, naufragios e embarcacdes, responsavel
por construir uma espécie de simbolo méximo da poética dantesca: “transgressing the
boundary between life and death” (BAROLINI, 1992, p. 53), atravessamento de um
marco que pode também representar a propria superacdo de praticas narrativas
anteriores.

“Varcare”, “trapassare”, ir além — essas palavras especiais do texto
testemunham também sobre uma reflexdo metanarrativa, ja que, ainda de acordo com
Barolini (1992, p. 55), “going beyond the sign” € o que Dante opera a fim, por exemplo,
de narrar o Paraiso, a dimensdo para além do significante narrativo, mas, de modo
geral, indo além também de marcos poéticos ja estabelecidos — ai repousa, portanto, a
mesma nog¢ao com que Dante ilustra o seu Ulisses, como aquele que conduz um “varco
folle”. Complementando tal ideia com apontamentos de Hartley (2019), “the Commedia
successfully interwines the Christian journey to God with the literary journey to the
poem” (p. 47), e com a aplicagdo do ideario do Cristianismo em seu texto, Dante une o
mundo cléssico a0 moderno num gesto consciente de “literatura”. Assim, essas imagens
do voo podem ter um sentido primeiro vinculado a conducéo de um corpo peregrino até
Deus, mas também refletem a propria feitura do texto: “Flight imagery in the Commedia
is the lexical means by which the Christian and the poetic journey are made
inextricable, for it is used interchangeably to speak of both Christian aspiration and
poetic vocation” (HARTLEY, 2019, p. 48).



159

Evidentemente, aqui, ainda ndo sabemos que similes, metaforas,
comparagdes ¢ analogias ‘“aquaticas”, ou vinculadas a navegagdo, construirdo uma
espécie de fio condutor da narrativa, um dos tantos topoi que marcam a identidade
tematica e estrutural do texto. De certo modo, esse simile inicial, para o leitor, € uma
espécie de prolepse tematica secreta — as imagens do navegador e do naufrago se
multiplicardo ao longo do texto, mas ainda ndo o sabemos, ndo desconfiamos de sua
importancia.

Ressalto ainda que Dante, o peregrino, sobreviveu a um caminho horrendo,
caminho de morte, j& que ninguém, jamais antes, escapou dali com vida. O comeco da
sua jornada, assim, ja traz uma noc¢éo de irbnico triunfo, pois ele esta prestes a adentrar
0 mundo dos mortos com seu corpo humano, ainda vivo. Mas isso também se torna um
dos grandes motores de tensdo e medo da narrativa, com Dante sendo sempre aquele
que tem algo a perder ao longo do caminho.

Em contrapartida a um possivel triunfo aprioristico, outro simile importante
¢ aquele que nos revela Dante como uma espécie de “perdedor”, quando se encontra
diante do pesadelo das feras que estorvam o caminho. Similes revelam assim esse
sujeito profundamente elidido quanto aos antecedentes de sua condi¢do de vida, vistos
apenas por momentos como em: “E qual ¢ quei che volontieri acquista,/ ¢ giugne ’1
tempo che perder lo face” (Inf. I, v. 55-56). Ora, podemos pensar que esse “alguém” ai
descrito é também uma categoria que identifica o protagonista.

Pensando nos jogos de tempo e de movimento que se anunciam desde o
canto I, o tempo aparece de maneira esperangosa, com o olhar do peregrino (prestes a se
tornar aquele que atravessara o submundo) a contemplar o principio da manha
(“temp’era da principio del mattino”, Inf. I, v. 37), marcando, assim, a presenca do sol e
do tempo na jornada. A presenca do sol é também a declaracdo do tempo e do
movimento. Pelo movimento dos elementos espaciais e astroldgicos, é possivel medir
uma temporalidade no texto de Dante, que envolve também a movimentacdo dos
planetas®®, de modo que a mencgio ao sol se torna, recorrentemente, uma mengio ao
tempo, como acontece com frequéncia ao longo do Inferno, com astros que indicam
tanto o tempo naquele dia quanto o tempo em relagdo ao ano da jornada (MOFFA JR.,
2020).

66 Para uma leitura mais completa nesse sentido, recomendo a consulta aos diagramas astronémicos, em
artigo de Moffa Jr. (2020), disponivel em Digital Dante (https://digitaldante.columbia.edu/moffa-
inferno/).


https://digitaldante.columbia.edu/moffa-inferno/
https://digitaldante.columbia.edu/moffa-inferno/

160

Para além disso, nesse verso 37 em questdo, o termo “mattino” retoma
“cammino”, “il mio cammino”, no verso 35. O que o caminho indica neste momento? A
impossibilidade de ir em frente, ja que esse caminho foi turbado pela subita apari¢éo das
feras — a principio, uma “lonza leggera e presta molto” (Inf. I, v. 32). Esse & o0 primeiro
episodio da intradiegese, da narrativa primaria, e 0 comego e a resolu¢do do pequeno
evento serdo testemunhados ja dentro da prépria diegese. O animal, lonza leggera, aqui,
impede tanto o caminho de Dante quanto impede também o caminho do narratario, o
leitor, a quem se dirige essa enunciacdo de uma rememoracédo de jornada. As feras, que
se sucedem, vindo ainda leone e lupa, querem fazer Dante retroceder, empurram-no
para o caminho da morte, do qual acaba de escapar, e passam a representar o que seria,
também, o fim da narrativa que apenas se iniciara.

Quando a onga surge, a principio, ou “lince bem ligeiro, presto e leve”
(BRITO, DIAS E HEISE, 2021), em que “lince” conserva a forma consonantal de “I”
presente na inicial de lonza®’, Dante comeca a recuperar sua esperancga ao olhar para o
sol da manhd e recordar-se do movimento do Amor divino que, ao criar o mundo,
orquestrou todas as coisas e as dispds em seu lugar. Dante esta quase superando 0 medo
da onca ao vislumbrar o sol se erguer, quando a vista de um ledo, vindo subito, apavora-
0. Imediatamente ap0s, tdo veloz quanto os outros, lupa é simplesmente introduzida na
ac¢do, com uma conjungdo, marcando a instantaneidade e a multiplicagdo do perigo: “Ed
una lupa [...]” (Inf, I, v. 49, grifo meu). Esses animais também empatam o caminho da
minha leitura, e, assim, o narratério, receptor dessa enunciacdo, € transportado para a
condicdo de alguém turbado e impedido como o préprio Dante-personagem. Minha
jornada com o protagonista, que eu sei que ndo poderia acabar ali — tendo em vista que o
texto se avoluma ainda por paginas e paginas em minhas maos, no livro —, agora s
podera ser salva, evidentemente, por um elemento surpresa que possa nos resgatar no
instante em que nos detivemos.

Eis que o elemento surpresa surge — aparece a sombra, no verso 61,
anunciada por meio de uma interesse unido entre elementos de tempo e de movimento
na descri¢do do estado em que Dante entdo se encontrava: “Mentre ch’i’ rovinava in
basso loco,/dinanzi a li occhi mi si fu offerto/chi per lungo silenzio parea fioco” (Inf. I,

V. 61-63). Fago notar que os termos “rovinava” e “mentre” retomam, respectivamente,

67 Os tradutores dessa versdo mais recente do Inferno para o portugués optam interessantemente pela
manuten¢do da letra “I” no nome das feras: lince, ledo e loba, o que evoca a sonoridade dos nomes
similares em italiano dantesco.



161

nogcOes de movimento e de tempo. Enquanto — o que denota certa concomitancia de
acdes em uma duragdo no tempo —, num lugar fundo, num buraco, o protagonista se
“rovinava”, ia caindo, se arruinava no proprio buraco de seu desespero, também
dimensao espacial, uma figura silenciosa surge.

A metéfora do espaco deserto, que podemos ler como recriacdo espacial da
experiéncia de um exilio, de um vagar pelo nada, ressurge aqui com a expressao “gran
diserto” — de novo, elemento localizador de um lugar —, no verso “Quando vidi costui
nel gran diserto” (Inf. I, v. 64). O comec¢o da narrativa, antes da jornada, € como um
grande vazio. Ao mesmo tempo, em que medida se diferenciam o deserto, a selva, a
piaggia? Sdo todos nomes para um mesmo espago? O emprego dos vocabulos transmite
0 contraste que estd a ponto de se operar; quando a jornada de fato continuar, a
descricdo dos espacos e as dimensdes fisicas da geografia do submundo comecaréo a se
mostrar de modo detalhado. Assim, marca-se bastante bem a sensacdo de antessala ao
Inferno, gracas ao fato de que a passagem a esse Inferno € um grande vazio, um espaco
indefinido.

O verso que se inicia com “Miserere di me” (Inf. I, v. 65) torna-se mais
emocionante quando olhamos para categorias narratolégicas como a da voz e a
implicacdo do sujeito na enunciagdo, porque essa é a primeira vez que ouvimos a voz de
Dante-personagem soar no interior da narrativa primaria. Ndo apenas uma fala, mas um
grito: as primeiras palavras pronunciadas pelo protagonista sdo de desespero e anunciam
0 comeco da jornada marcado por lagrimas e medo.

Quando Virgilio aparece, é interessante notar que, assim como Dante,
naquele momento, nos, leitores, também ndo sabemos de quem se trata. Ele ndo é
identificado pelo Dante da dimensdo extradiegética antes que o proprio Dante-
personagem também o reconheca, na intradiegese. E Dante, o protagonista do relato
primario, que revela, assim, a identidade do “fantasma” recém-surgido: “tu €s o meu
mestre, tu €és o meu autor” (Inf. |, v, 85) — descobrimos tratar-se, afinal, de um escritor.

Percebe-se ainda que o grito de socorro de Dante, antes do reconhecimento,
se dirigira ao que pudera ser um fantasma. Dante ndo sabe quem ali est4, ou como o ser
agird em relacéo a seu pedido, colocando a personagem a mercé dos acasos, e deixando
também ver, para o leitor, que ha algo de predestinacdo nos encontros que, a partir dali,
dar-se-do. Afinal, o resgatador de Dante ¢ justamente o seu autor favorito.

E interessante perceber a tensdo maxima que, neste canto I, também é

passada ao leitor. O protagonista esta diante de feras e talvez de um homem ou fantasma



162

gue possa lhe fazer mal; mas parece que adivinha encontrar-se a beira de uma aventura,
pois admite a possibilidade de que aquela alma, mesmo ndo sendo a de um homem vivo,
possa Ihe ajudar. Ele esta, portanto, diante das possibilidades do fantastico, diante dos
arranjos proprios da ficcdo. Dante aproxima, ai, em sua narrativa, a predestinacao e a
ficcdo, por meio do carater do fantastico dispositivo, o surgimento — até entdo
inexplicavel — de Virgilio.

Aqui, neste ponto, de repente sabemos que Dante esta ndo so diante de um
dos grandes autores da cultura latina, mas também descobrimos que o0 nosso
protagonista, narrador autodiegético, é, antes de tudo, um autor, pois ele mesmo se
identifica como aquele que adquiriu honra por meio do estilo literario, tomando
emprestado de Virgilio algo do “bello stilo che m’ha fatto onore” (Inf. I, v. 87).

Surgem entdo perguntas, agora que a identidade do hero6i parece um pouco
menos nebulosa. Afinal, o que ele fez? Por que esta ali? Quem concede a sua jornada?
Por que se faz tdo especial, ao ponto de poder caminhar junto a Virgilio, o seu autor
favorito? De todo modo, se ignoramos as relac@es entre o texto de Dante e a inspiracédo
épica que, em grande medida, se projeta a partir da Eneida de Virgilio, ainda assim
podemos perceber que a jornada € pautada no aspecto literario da vida do protagonista,
no fato de que ele € um autor, e que a escritura, para ele, importa ao ponto de estar
ligada a sua prépria reputacao ou ao reconhecimento da vida anterior a jornada.

H& muitos enigmas sobre os motivos que levam Dante por aquela jornada, e
sempre que algo da dimensdo externa a diegese, da vida do protagonista, pode ser
divisado, isto é envolto em nebulosidade. Sua jornada conserva até o fim um tanto de
mistério, como relembra Pertile (2010), amalgamando as pessoas dantescas da fictio
com a do Dante historico até o fim®. N&o sabemos, enfim, o que Dante fez, mas isso
também agrega a seu texto o mistério que se mantém até o fim da jornada desse
protagonista e que torna ainda mais relevantes 0s momentos em que conseguimos
divisar algo do Dante narrador na dimensao extradiegetica — porque, afinal, ela também
faz parte da diegese em curso.

z

E no encontro com Virgilio que outra importante estrutura temporal da

68 Ao descrever Dante como “transmutable”, Pertile, ao mesmo tempo, refere-se a passagens da
Comédia, como Paraiso 27 e Purgatério 24, que demonstram o quanto Dante, na verdade, é louvado por
especificas personagens em sua caracteristica de permanecer fiel a seus préprios preceitos, e
aparentemente terminar a jornada do mesmo modo como a inicia, praticamente. O todo da discussdo
refere-se ao fato de que Dante ndo parece necessariamente convencido de que fosse necessario modificar
seu modo de ser ou purgar suas convicges (PERTILE, 2010, p. 7). Sendo assim, o proposito de
aprimoramento espiritual da jornada ndo condiz com a propria trajetéria do individuo.



163

narrativa se expde. Uma longuissima prolepse, ou seja, antecipagdo de eventos internos
da diegese futura, ocupa boa parte dos versos agrupados entre o verso 90 e o 129,
tomando, basicamente, toda a fala de Virgilio ap6s ouvir Dante reclamar da fera que o
amedronta. Essa prolepse, inscrita na fala de Virgilio, apresenta a narrativa que esta
prestes a comecar, e a antecipacdo da narrativa também abre margem para uma espécie
de visdo profética. Parece haver uma dupla prolepse — uma que retoma os episodios
futuros da jornada e outra, no interior desta primeira, que deixa ver, ao protagonista,
algo do futuro de seu mundo na extradiegese, e também na dimenséo externa a diegese,
porque, afinal, ndo é incluida no poema a compreensao sobre a profecia acerca da Italia,
“tra feltro e feltro”, nos versos 101 a 111, do canto I do Inferno — 0 que acaba se
transformando em prolepse externa.

Dentro dessa prolepse, outro aspecto é a primeira mencdo a uma dama
especial, no verso 123: “con lei ti lascerd nel mio partire”. Nao sabemos de quem se
trata “ela”, esta “anima fia” (v. 122), embora j& estejamos cientes de que a jornada se
completara sem a presenca daquele que agora resgata Dante. Essa prolepse é também
especial porque revela que Virgilio esta inteiramente a par da tarefa que cabe a ele e da
jornada que esté reservada para Dante.

Dante, por sua vez, tudo ignora, e toma forcas nas palavras que poderiam
mais amedrontar do que confortar, pelo excesso de novas informacdes que elas
divulgam. Segue assim o protagonista, expressando, com suas palavras ao fim do canto,
que seu mover-se em frente, “allor mi mosse” (v. 136), ¢ motivado pelo desespero de
querer se livrar do tormento atual (“ch’io fugga questo male e peggio,/che tu mi meni la
dov’or dicesti”, v. 132-133), inaugurando a necessidade de ir a algum lugar, a um “la”,
“dove”, e dando, portanto, inicio a uma jornada que, por meio do movimento da
caminhada em direcdo a um relutante desejo, busca um espago, um lugar em que
aportar.

Falando ainda em prolepses, vinculando-as ao espaco, no verso 126 (“non
vuol che ’n sua citta per me si vegna”), do mesmo canto |, encontramos uma
antecipacdo da arquitetura da jornada, sua divisdo em reinos, e o alcance da trajetoria,
quando Virgilio, no verso em questdo, garante que ele mesmo ndo pode ir até o fim da
jornada porque alguém lhe nega a condugdo de Dante a sua “citta”. Ficamos sabendo
gue ha alguém que ali reina e que Dante visitard esse reino. Antecipando, assim,
aventuras, a prolepse totalizante de Virgilio € uma forma de garantir também ao leitor

aquilo que o aguarda nas paginas seguintes, e a mengdo ao porvir confere a emocéo da



164

aventura prelibada.

E Virgilio quem aponta a outra direcio que Dante deve seguir ao atingir o
meio do caminho. Essa “metade” de uma jornada ¢, em realidade, o comego da jornada
que importa — a viagem pelos mundos do Além. O caminho demonstra uma espécie de
divisdo do tempo que, & semelhanga do que sugere Barthes sobre a criacdo de um
romance, faz com que o “meio do caminho” seja 0 momento da crise e, a0 mesmo
tempo, 0 momento do inicio de uma nova condicdo de escrita e de vida. Assim, Virgilio
é o elemento textual que revela, diante de Dante, a necessidade de empreender uma
jornada que muda a rota em direcdo a produgdo de uma nova viagem, uma nova
historia.

A crise % espiritual de Dante personagem, que por vezes se atribui a
compreensdo dos primeiros versos do Inferno, pode ser pensada também como um
problema narrativo formal — a crise da via reta perdida vai se adensando ao meio do
caminho, quando se supera a selva, e depois se encontra 0 que parece tdo perigoso
quanto a selva: as feras. Desse estorvo que, narrativamente, impede o protagonista de ir
adiante, uma terceira via, uma saida, surge: Virgilio. E ele quem abre, para Dante, a
possibilidade de um caminho no ermo (para lembrar aqui as palavras proféticas no livro
biblico de Isaias).

Nesse ponto, em que se trava o primeiro didlogo entre Dante e Virgilio, nem
interessa tanto entender, na situacdo da personagem, por que prosseguir, mas sim, a
qualquer custo, simplesmente seguir em frente, ja que a histdria precisa se contar. A
descoberta da necessidade da jornada sera posterior. E essa falta de esclarecimento
pleno sobre por que ser necessario fazer outra viagem, ou mesmo quem concedeu a
Dante esse tipo de autoridade sobre as feras e sobre a propria morte é o que vai gerar o
motor do canto Il, passagem seguinte a esta, como uma verdadeira revisdo da propria
jornada — que se materializa também pela necessidade de Virgilio fazer um recuo em
seu proprio discurso —, demonstrando uma das primeiras importantes analepses da
diegese, a saber, o0 relato de sua conversa com Beatriz, anteriormente ao encontro dos
dois autores. Aqui, nem Dante personagem e nem mesmo nos, leitores, sabemos por que
a viagem se faz necessaria. E o que comegou como uma fuga se torna uma jornada rumo

ao desconhecido.

69 Interessante fazer relembrar que a palavra “crise” revela a ideia de um momento em que decorre uma
mudanga subita, deixando subentendida a necessidade de uma decisdo, que aqui se reflete na deciséo de
seguir adiante.



165

Faco ainda notar o festival de movimentos que preenchem o canto | do
Inferno, canto notavelmente fisico, em que os perigos e os esforcos da jornada se
refletem no sofrimento de Dante e deixam suas marcas nos verbos desse canto, como se
vé, quando contemplamos, em especial, os verbos que recaem sobre o sujeito: “guardai
in alto”, v. 16; “si volge a I’acqua perigliosa e guata”, v. 24; “Poi ch’&i posato un poco il
corpo lasso,/ripresi via per la piaggia diserta,/si che ’1 pie fermo sempre era 'l piu
basso”, v. 28-30; “una lonza leggera e presta molto”, v. 32; “anzi *'mpediva tanto il mio
cammino,/ch’i’ fui per ritornar piu volte volto”, v. 35-36; “Questi parea che contra me
venisse”, v. 46; “si che parea che ’acre ne tremesse”, v. 48. Com a selecdo desses
exemplos de movimentos, vé-se a dramaticidade da cena, como um balé da fuga em um
terreno ao pé de um monte.

Virgilio interrompe o instante em que Dante parece decidido a voltar a selva
escura e fugir das feras, exatamente no momento de um movimento de volta atras, como
se nota também na pergunta do proprio Virgilio: “Ma tu perché ritorni a tanta
noia?/perché non sali il dilettoso monte/ch’¢ principio e cagion di tutta gioia?” (v. 76-
78). Dante deixa essa pergunta sem resposta imediata, diante da emoc¢do do encontro,
mas também podemos pensar que a falta de resposta faz parte da dimenséo de titubeios
que contribuem para a construcdo de identidade desse sujeito, que se furta, muitas
vezes, a falar de si mesmo ou se expor, embora ele mesmo se perceba, por conta da
jornada que Ihe coube, como o centro de um dos eventos mais especiais do mundo
césmico. Nessa pergunta de Virgilio, se pronuncia ndao apenas a falta de resposta
imediata de Dante perante o reconhecimento de seu grande herdi literério, mas também
a dimensdo do espaco geografico como fonte de alegria — com o monte (“dilettoso
monte”, Inf. I, v. 77).

Dante diz ndo poder escalar o monte sozinho, por isso voltava atras. Virgilio
reconhece que uma outra viagem € necessaria, porque a besta a quem Dante teme,
realmente, ndo vai deixa-lo passar. Assim, um monstro impede, por um momento, a
historia, de modo que logo percebemos que ndo € Dante quem destroi as bestas, mas 0s
recursos narrativos é que védo forcando a narrativa a ir em frente. N&o ser ele o herdi
épico (embora estejamos lado a lado com o epopeico Virgilio) que derrota bestas e
caber a ele outra viagem (“a te convien tenere altro viaggio”, v. 89) oferecem uma
amostra da pergunta que ele proprio se fara no canto seguinte: “quem sou?”.

Uma parte significativa do canto Il acontece antes do que vemos se

desenrolar no canto I, sendo o canto Il ndo apenas uma reafirmacao da necessidade de



166

se empreender aquela travessia, mas também uma espécie de narrativa que toma forma
de dialogo. E a impossibilidade de que todos estejam no mesmo lugar da geografia do
Além o que acaba gerando as locomocBes e a conversa entre Beatriz e Virgilio —
conversa que o leitor conhecerd no canto Il. Ela explica a Virgilio por que recorrer a
este ultimo para aquela missao, e Virgilio, ao reportar a conversa a Dante, produz, no
canto Il, a sua grande analepse interna. Diz Beatriz ao poeta latino, exortando-o a a¢éo e

a0 movimento:

I’amico mio, € non de la ventura,
ne la diserta piaggia € impedito
si nel cammin, che volt’ ¢ per paura;

e temo che non sia gia si smarrito,
ch’io mi sia tardi al soccorso levata,
per quel ch’i’ ho di lui nel cielo udito.

Or movi, e con la tua parola ornata
e con cio c’ha mestieri al suo campare,
’aiuta, si ch’i’ ne sia consolata.

I’ son Beatrice che ti faccio andare;
vegno del loco ove tornar disio;
amor mi mosse, che mi fa parlare (Inf. 1, v. 61-72, grifos meus).

Além dos verbos, faco notar ainda as palavras que localizam o espago em
que Dante esta, naquele momento em que Beatriz fala com Virgilio, sendo a sua fala
marcada pela dimensao espacial: diserta piaggia, cammin, cielo. Os verbos em destaque
marcam a forca do movimento, a necessidade de chegar até o lugar onde o encontro
pode fazer com o que o outro também se mova e, com sua palavra, mova ainda um
outro adiante.

“Cielo” demarca o cendrio em que a conversa de Beatriz com outras
mulheres teve lugar, e também o caracteriza como local de desejo, para o qual se quer
voltar. Por contraste, Dante é aquele que ndo pode voltar atras — deve ir em frente, e é
sobre isso que se trata o didlogo de Beatriz e Virgilio, sobre a necessidade de fazé-lo
tomar a via correta. Ao mesmo tempo, a ajuda que Beatriz implora a Virgilio parece
esconder também uma dimensdo que esta para além da salvacdo da morte na “diserta
piaggia”.

“Piaggia” retoma 0 local arrasado, espacialmente miseravel em que Dante
se encontra, e também, por proximidade, lembra o cammin mencionado no inicio do

canto I. A palavra recorda, no canto Il, que Dante se encontra ainda no espago em que 0

70 Interessante perceber que o nome de Beatriz surge, no texto, antes do nome de Dante.



167

canto | delimitara — o meio do caminho. “Caminho”, assim, é um localizador espacial
que segue aqui a produzir um fio condutor de caracterizagdo do espago nos cantos
introdutoérios da Comédia, ja que, no canto Il, também teremos a mengdo a um caminho
dificil de ser percorrido, palavra-chave com que se anuncia o canto I, além de ser o
termo com que se encerra 0 espaco de a¢do do canto Il. Os versos iniciais do canto Il
dizem:

Lo giorno se n’andava, e 1’aere bruno

toglieva li animai che sono in terra
da le fatiche loro; e io sol uno

m’apparecchiava a sostener la guerra
si del cammino e si de la pietate,
che ritrarra la mente che non erra (Inf. 11, v. 1-6).

A principio, salta aos olhos a caracterizacdo desse espaco, que, a0 mesmo
tempo, é indiscernivel, por conta da atmosfera escura, ja que é noite. A descricdo de um
tal espaco marca também a dimensdo do tempo — ndo é possivel enxergar porque vai
anoitecendo, enquanto caminham (“lo giorno se n’andava, e I’aere bruno”, v. 1). Dante,
com frequéncia, ndo enxerga bem ao longo do Inferno, reclama constantemente da
impossibilidade de divisar os objetos e, assim, reconstroi imagens pela memoria,
invocada desde o principio, neste canto. O espaco, entdo, € algo que a memoria
reconstroi perante a dificuldade essencial de se enxergar na escuriddo. Quanto ao tempo,
o canto II marca ainda o primeiro dia da viagem, com o sol que ia embora, dia que “se
n’andava”.

Como nos recorda Teodolinda Barolini, em comentario ao canto Il do
Inferno™, o canto em questio é uma espécie de “retardar” do inicio da narrativa. Com
esse dispositivo, é possivel empenhar-se em esclarecer algumas dividas do protagonista
e do leitor sobre o disparo e a permissdo para aquela jornada. Portanto, o canto Il trata-
se de um comeco em atraso, deliberadamente arquitetado como um voltar atras, para
que algo do passado da diegese possa ser, pela primeira vez, incluido na enunciacao.

Antes, porém, da grande analepse do canto, o texto comega com Dante, que
estd andando, e sua travessia é encarada por ele como se alguém caminhasse
preparando-se para a guerra. E interessante notar que os primeiros versos do canto

parecem funcionar em um mecanismo de “sumadrio de cena”, para evocar, aqui, uma

71 Refiro-me a seus comentarios ao texto da Comédia, compilados, como guias de leitura, no ja citado
Digital Dante (https://digitaldante.columbia.edu/dante/divine-comedy/inferno/inferno-2/). Os comentarios
de Barolini evocam, com frequéncia, no portal, passagens de sua obra The Undivine Comedy (1992).


https://digitaldante.columbia.edu/dante/divine-comedy/inferno/inferno-2/

168

espécie de mescla entre a distin¢do notdria de sumario e cena.

H& uma espécie de cena condensada em poucos Versos, que mais parece
como a sumarizacao de pensamentos e disposi¢des que cruzam a caminhada enquanto
as duas personagens de dirigem do espaco do canto | ao do canto Il. A caminhada, cuja
duracdo ndo sabemos exatamente qual €, entre a aceitacdo de Dante de seguir Virgilio e
0 comeco de sua hesitacdo sobre a tarefa que Ihe cabe, parece assim transposta para uma
cena breve que narra a chegada do anoitecer e a retirada dos animais para suas tocas,
cena que, de fato, sumariza as agdes que possam ter ocorrido nesse intervalo entre um
canto e outro.

A narracgdo parece, nesses versos destacados, abreviar o tempo decorrido, e
os verbos (andava, toglieva, apparecchiava), no passado imperfeito, criam a sensacédo
de acBes que se estendiam, delongadas, entdo comprimidas no curso espaco de alguns
versos. Dante, num curto espaco de versos, compila alguns de seus pensamentos e
sensacgdes transcorridos ao longo do tempo em que ele e Virgilio estiveram andando,
entre o fim do canto | e o comeco do Il, e essas impressdes envolvem também a
descricdo do ambiente ao redor, que funciona, ainda, como uma despedida do mundo
terreno para Dante.

O protagonista comeca a sua travessia como quem se prepara para a guerra
— Dante o declara, e tudo quanto provavelmente fizera até ali foi andar e pensar. A noite
ia recolhendo os animais, levando-os a seu sono depois da fadiga do dia, mas o
protagonista se prepara para ir a guerra — imagem oposta a do descanso dos demais
seres. Nesse contexto, estamos diante de um verso complicado, “si del cammino e si de
la pietate” (Inf. II, v. 5). O que seria a “guerra do caminho”, retomando a palavra tantas
vezes ja citada?

O caminho pode ser visto como a prépria jornada que o protagonista
empreende, mas entdo o verso se adensa quando o consideramos comparado a nogdo de
“guerra” e também de “pietate”. Uma via possivel parece-me atar a ideia de pietate a
cansaco, impressdo confirmada pelas palavras ao redor desse trecho: surge Dante como
aquele que se vé obrigado a sustentar a guerra e a piedade do caminho, ele somente,
enquanto os demais seres viventes, inclusive os animais, se recolhem de suas fadigas.

Pietate pode expressar 0 cansago do viajante ao se considerar esse termo
como a representacdo da sua diligéncia, do cumprimento de um dever ou de uma

instrucdo, ao aceitar seguir Virgilio, o que agora cobra o seu preco — o pre¢o da duvida e



169

do cansaco. Ser um cumpridor de seu dever, tornar-se mais pio, ndo é facil’2. Ao mesmo
tempo, o verso parece sinalizar a ideia, como no livro de Eclesiastes, de que ha tempo
para tudo sob o sol, para o trabalho, para o descanso, e Dante é aquele que, agora,
reverte o tempo do mundo, torna-se contrario a ordem que determina o descanso das
fadigas diarias quando vai chegando a noite, e se prepara, assim, para a guerra do seu
proprio caminho, ao qual piedosa e humildemente aceitou seguir. Ele vive a reversdo do
tempo, 0 tempo da catabase, que o coloca no polo contrario ao dos demais seres
viventes.

O seu tempo, portanto, é diferente do tempo dos demais seres e criaturas
que agora se recolhem sobre a terra. O “caminho” que aqui aparece sera retomado
também ao fim do canto, o que parece fechar uma unidade narrativa e discursiva, que
especifica 0 espaco inicial da narrativa como caminho de um viajante — o verso final do
canto II diz: “intrai per lo cammino alto e silvestro” (Inf. 11, v. 142). Pela leitura, tendo
Virgilio convencido Dante a ndo voltar atras, para o caminho da selva escura de que
acabara de sair, esse caminho “alto” e “silvestre” nao ¢ o mesmo de que Dante partiu ha
pouco, mas marca um perigoso similar, que se anuncia adiante e constroi a tensdo do
fim do canto, retomada a viagem depois da longa pausa que, na verdade, constitui a
totalidade do canto Il. O canto I, portanto, se institui como um canto de parénteses, de
separacao e turning point, logo ao comeco da jornada.

A0 mesmo tempo, essa pausa é curiosa, porque marca uma interrupcao da
jornada sem que haja uma marcacao de que as duas personagens pararam, efetivamente,
de caminhar, 0 que cria uma espécie de movimento continuo, da parte de Dante, na
prépria via, mesmo que seu coracdo ja ndo esteja tdo certo sobre seguir em frente, até
ser convencido, de novo, por Virgilio. Até mesmo a ddvida, assim, é uma duvida em
marcha.

O canto Il é uma espécie de formato narrativo em si, uma nova forma de
conceber um comeco, coalhado de davidas, davidas que produzem a necessidade de se

emoldurar um discurso, dentro de um discurso, dentro de outro discurso, a fim de

72 Na epopeia, pietas é o atributo do sujeito “pio”, que se destaca pelo comportamento justo e
cumprimento de ordenancas; apesar da recorréncia do termo na épica, contudo, “é uma nogao dificil de
traduzir”, nas palavras de Vasconcellos (2014, p. 22). O autor acrescenta ainda: “[Pietas] compreende o
cumprimento do dever nas vérias esferas de atuacdo do ser humano e suas relagdes para com 0s outros
seres humanos e os deuses” (VASCONCELLOS, 2014, p. 22). Por sua vez, em Dante, de acordo com a
Enciclopedia Dantesca, a maioria dos comentadores da Comédia parece concordar que 0 uso de pietate
em Inferno II (v. 5) estaria mais proximo do valor de “compaixdo”, ou até mesmo de “angustia”
(https://www.treccani.it/enciclopedia/pieta_(Enciclopedia-Dantesca)/).


https://www.treccani.it/enciclopedia/pieta_(Enciclopedia-Dantesca)/

170

alimentar o desejo de ir em frente, por meio do convencimento pela palavra, por meio
do storytelling.

Até mesmo a palavra “palavra” se torna um mecanismo de locomocao, ou
melhor, de convencer 0 outro a se mover, como declara Beatriz ao dizer que é movida
pelo amor, que a faz falar, na esperanca de, com o combustivel de sua palavra, mover
também Virgilio, para que ele busque mover Dante, com sua palavra ornada.

Ha também outro aspecto formal digno de nota, que é uma nova interrupcao
do Dante narrador, entre 0s versos 7 € 9 — uma invocacao as Musas —, em que se deixa
ver, no canto, a dimensdo extradiegética de producdo do discurso, pois a invocagdo a
inspiracdo autoral, aqui, ndo cumpre necessariamente uma funcéo formal épica, embora
seja reminiscente desse formato, mas demonstra para o leitor que o produtor dessa
enunciacao esta ali, tentando recuperar, pela memdria e pelas palavras, o relato de seu
caminho que o conduzia a sua guerra pessoal, ele que estava longe de ser um heroi
épico.

E interessante que a invocagio as musas, acompanhada da mencao a propria
mente, atesta a figura de Dante como um escritor, e como um que ja foi capaz de
comecar o0 relato das coisas praticamente indescritiveis de sua jornada, pois essas
palavras, que agora lemos, ja estdo escritas, de algum modo, em sua mente — “o mente
che scrivesti ci0 ch’io vidi” (v. 8). Ele assim declara que sua memdria ja escreve aquilo
pelo que passou, por inscrever-se nele proprio; a memoria, na verdade, ainda ndo lhe
concedeu escrever o livro, mas inscreveu-se nele com palavras.

A proxima “quebra” da enunciacdo, demonstrando a presenga do narrador
na dimensdo extradiegética, antes do comeco efetivo de sua jornada, acontecera no
canto Ill. Assim, a cada canto dentre esses trés iniciais, o narrador delimitou com
precisdo sua presenca — ao interromper o curso interno da historia primaria para inserir a
presenca de sua memdria, enquanto a rememora, na dimensdo que serd o futuro do
protagonista, mas € o presente do narrador que ora escreve.

As duvidas, aqui, permanecem. Sdo as de Dante, e também sdo as nossas, de
leitores, porque ainda ndo sabemos o que Dante fez ou como se desviou e chegou a,
indiretamente, mover os céus a seu favor, céus nos quais 0 seu nome é citado e sua
situagdo é debatida. Nem mesmo as palavras de Beatriz, reportadas por Virgilio, tornam
possivel ao leitor ter plena nocdo de quem seja Dante, e por que Beatriz escolhe dele
dizer “I’amico mio, ¢ non de la ventura” (Inf. 1l, v. 61). E dificil definir o que ser um

amigo da “ventura” possa ai querer dizer, sendo este um dos versos mais debatidos da



171

Comédia”. Para “ventura”, podemos simplesmente admitir a nogdo de “destino”, por
agora, ou ainda compreendé-la como o emblema das coisas que virdo a acontecer’, o
que gera uma implicacdo narrativa interessante — 0s acontecimentos do porvir sdo, de
algum modo, inimigos do protagonista. O protagonista parece viver uma histéria
contréria ao destino, tentando moldar seu caminho, mesmo que sua jornada seja
aparentemente pré-determinada.

Diante dessa alcunha, “aquele que ndo é amigo dos fatos por vir” (0 destino)
— aceitando provisoriamente esta como uma interpretacdo para “inimigo da ventura” —,
aquele para quem a aventura e 0s acontecimentos da narrativa ndo serdo faceis de se
encarar, entendemos por que o protagonista duvida de seu préprio valor. Como é
caracteristico nas passagens de descida a outro mundo, de acordo com o que apontou ja
Frye (1976), a perda da identidade, ou o questionar da identidade do protagonista, vai
aqui se anunciando ndo com uma cena abrupta de desmaio, mas com o lento
crescimento de sua duvida, nesse canto Il, conforme ele caminha em direcdo a jornada
que aceitou ha pouco (o movimento é confirmado ao fim do canto I, quando Dante diz
seguir de perto o mestre, movendo-se para, em seguida, no segundo canto, voltar a
temer).

Dante ndo acredita ser dada a ele, agora, a chance de executar com sucesso a
tarefa a que se destina — “ma io, perché venirvi? o chi ’l concede?” (Inf. Il, v. 31). O
“i0” se destaca — por que eu? Pelas explica¢bes de Virgilio no canto I, Dante ja tem uma
ideia da missdo que o espera, perante a perspectiva de ver a gente dolente, em um “loco
etterno” (Inf. 1, v. 114), ao que Dante inclusive professa ter consciéncia de se tratar de
um lugar especifico, tendo entendido a mensagem e até solicitado: “che tu me meni la
dov’or dicesti” (Inf. I, v. 133).

O medo e a hesitacdo de Dante, agora, se justificam. Descer ao Inferno com
vida, com seu corpo sensivel, como ele poderia? O fato de duvidar de que seu proprio
corpo sera capaz de fazer a travessia se mostra indiretamente quando ele aponta para
Virgilio a condi¢do em que, segundo este ultimo, Eneias foi ao mundo infero: “Tu dici
che di Silvio il parente/corruttibile ancora, ad immortal/secolo ando, e fu

sensibilmente” (Inf. 11, v. 13-15). Quando, mais a frente, no verso 32, Dante se compara

73 Como se pode facilmente comprovar pela lista com mais de 300 entradas, ao se procurarem 0S
comentarios dos estudiosos da Comédia a palavra “ventura”, no buscador de Dante Darthmouth Project
(DDP), disponivel em: <https://dante.dartmouth.edu/>.

74 Para a palavra “ventura”, nessa ocorréncia do canto II, o Dizionario della Divina Commedia fornece a
seguinte definigdo: “le ‘cose che verrano’, la sorte, la fortuna” (2018, p. 105).


https://dante.dartmouth.edu/

172

nominalmente a Eneias, o leitor sabe ja, em definitivo, que esta perante uma descida ao
Inferno, na iminéncia de uma catabase, e uma das coisas que mantém o interesse na
jornada — que parece a ponto de ser interrompida — é justamente querer saber por que
esse Dante, esse poeta, por que a ele coube a travessia. I1sso faz com que nds, leitores,
ansiemos pelo que vem em seguida e ansiemos pelas respostas que compordo a
identidade desse sujeito, o qual levanta dividas sobre si mesmo e se compGe conforme
avanca em sua viagem, junto com nossos olhos, que agora o leem.

Aqui se insere entdo a fala de Beatriz ¢ a agdo “conversadeira” dos
salvadores de Dante, a comitiva que se moveu, seja por corpo santificado, corpo
suspenso ou palavra pronunciada, em prol daquele que, enquanto esses salvadores
conversavam, estava prestes a ser devorado no meio do caminho. Tem inicio uma
espécie de metanarrativa, como As mil e uma noites, com a diferenca de que Dante ouve
o relato de historias que ndo somente poupam a vida, mas que também dizem respeito a
ele proprio, poupam sua vida e fazem dele sujeito especial da narrativa.

Virgilio da inicio, de maneira irbnica, aos esclarecimentos que a alma de
Dante precisa, demonstrando como Beatriz foi até ele por conta de sua fala ilustrada,
que aqui j& se demonstra, em prol da salvacdo de Dante (no verso 67, se 1é a exortacdo
de Beatriz a Virgilio, “or movi, e con la tua parola ornata [...]”). Interessante, assim,
pensar que uma das bases fundamentais dessa narrativa é a palavra, o dialogo, e, por
tabela, a instrucdo a Dante. Adiante, caminhando com Virgilio, Dante ndo parece
necessariamente aprender nada sobre como escrever o seu futuro texto, mas sim sobre o
que falar, tematicamente. A instrucdo de Dante por Virgilio parece muito mais servir
como o adensamento de uma relacdo de afeto entre dois sujeitos; essa caminhada
constante entre amigos e as conversas em meio a uma dimensdo devastadora —
predominantemente, o Inferno — me fazem recuperar, por um sentimento analogo, a
passagem de Primo Levi, em E isto um homem?, quando ele, justamente, conversa com
um companheiro de campo em Auschwitz, enquanto se lembra e recita versos da
Comédia de Dante. Vao, assim, caminhando e conversando, mesmo em meio a um lugar
de desespero e dor. Por um momento, o espaco do afeto, criado pela caminhada e pelo
dialogo, fornece uma espécie de abrigo aos coragdes apavorados e exaustos. Ser
acompanhado por um poeta, por um amigo, aqui, parece ecoar a mesma relagdo de
consolo encontrada na passagem de Primo Levi, diante de um cendrio aniquilador.
Primo Levi recita ali ao companheiro a passagem da Comédia que lembra de cor. Das

palavras, retira-se a forga para a caminhada de uma extens@o a mais.



173

Os versos que amamos e as conversas que tivemos entre amigos sdo as
Unicas posses, posse de palavras, que levamos conosco aonde quer que andemos: em
suma, a palavra parece resgatar a identidade dos sujeitos aniquilados — afinal, a propria
Beatriz diz que a “palavra ornata” pode livrar Dante de seu proprio extravio.

Quando se comeca a estrutura textual de uma “boneca russa”, que arranja o
relato de Virgilio, este falando das mulheres que, por meio de Beatriz, foram apelar a
ajuda dele, faco notar que, a mencdo de uma das mulheres biblicas — Beatriz estava
sentada com Raquel, quando a comitiva comecou a se mover em prol de Dante —, a
rainha Ester, ao contrario do que até se poderia esperar, ndo € uma das que esta ali. Por
que Ester lembrada em sua auséncia, por mim?

Faco lembrar Ester porque esta € vista, no texto biblico, como uma espécie
prototipica de Sherazade, com a “sedug@o” ao rei por meio de sua palavra, os jantares
sucessivos protelando o fim da resolugdo de um caso, a morte de seu tio poupada pelo
poder de sua palavra — ha muito, ali, de As mil e uma noites, assim como nesta
passagem da Comédia. Ainda assim, € Raquel a mulher biblica que surge nesse
momento, e funciona aqui como outro simbolo narrativo, creio eu. Podemos pensar em
Raquel como aquela que se casa com um homem enganado pela palavra do sogro, pela
promessa ndo imediatamente cumprida. Ao mesmo tempo, ndo sé simbolo do amor,
Raquel se torna também, transposta para a Comédia, um emblema da espera por anos —
ela nos faz lembrar do aspecto do amor relacionado ao tempo e a espera, bem como a
palavras e promessas.

A imagem do cansago, aqui, se insinua de novo — simbolo dessa espera
dolorosa e por amor, Jaco trabalhou por Raquel, sua amada, por 14 anos, até que se
pudessem casar. Para mim, Raquel ressalta o cansacgo vinculado ao tempo, mesclando-se
tudo isso a quase impossibilidade de um amor, mas um amor que triunfa, afinal, o que
ecoa também o ambiguo sentimento que enlaca a vida de Dante a dessa mulher morta,
Beatriz, que agora busca salva-lo.

Comeca a moldura da narrativa, com a voz de Virgilio, este transformado
em storyteller, e com o antncio do surgimento de Beatriz: “lo era tra color che son
sospesi,/e donna mi chiamo beata ¢ bella,/tal che di comandare io la richiesi” (Inf. II, v.
52-54). Assim, comeca a fala dentro da fala: Dante narrador, na dimensdo
extradiegética, esta relatando a nds, leitores, que Virgilio falou para ele (Dante) que

Beatriz disse a Virgilio que Luzia procurou Beatriz depois de Maria ter procurado



174

Luzia, estando Virgilio com os de espirito suspenso (v. 52)7°. Virgilio encaixa uma
segunda narrativa no interior da narrativa principal ao contar sobre o encontro com
Beatriz, e o fator notavel aqui, além dessa interpolacdo, ¢ o fato de que esse duplo
discurso esta inserido na enunciacdo maior do narrador, que é Dante, na dimensdo
extradiegética.

Na voz de Luzia, interessantes “segredos” narrativos surgem. Por exemplo,
descobrimos, enquanto leitores, que Beatriz — ja nominalmente identificada agora — €
aquela que, na dimenséo externa a diegese, foi muito amada por Dante — “[...] ché non
soccorri quei che t’amo tanto” (Inf. I, v. 104). Faco notar esse verbo no passado, amou;
talvez ele ndo seja tanto uma marcacdo temporal, referente a acdo passada e ja finda,
mas, aqui, um tempo que sinaliza 0 espaco externo a narrativa primaria, um em que 0
protagonista amou — ou ama? — uma mulher ja agora morta.

Na fala de Luzia, o lugar em que Dante esta, naquela hora, também aparece
descrito com palavras novas, igualmente misteriosas como as ja citada piaggia, diserto,
cammino: “Non odi tu la pieta del suo pianto,/ non vedi tu la morte che ’1 combatte/ su
la fiumana ove 'l mar non ha vanto?” (Inf. 11, v. 106-108, grifos meus). Destaco “pieta”
como palavra gémea de “sofrimento”’®, numa relacio semelhante ao que expressei
anteriormente sobre o caminho relacionado a guerra e a piedade. Esse mesmo caminho,
agora, surge como um “mar”’, aumentando o grau de indecidibilidade sobre o lugar
geografico em que Dante se encontrava antes da jornada se iniciar, 0 que contrasta com
0 excesso de exatiddo espacial que caracteriza o resto da paisagem apds o comeco da
descida ao Inferno.

Em meio a tantas proeminentes indecisdes, os dois primeiros cantos, sendo
o 1l o que melhor expressa 0 comeco interrompido da viagem, indicam estarmos diante
de uma historia sobre “mudar de ideia” — ou pelo menos é o0 que o canto Il ressalta,
exibindo a necessidade de ser convencido, necessidade que passa por Dante, mas, antes
dele, passa por Beatriz convencendo Virgilio, e ela mesma sendo convencida por Luzia.
Nesse telefone sem fio, a palavra ornata se torna o verdadeiro motor de incitacdo ao

desejo de cumprir a tarefa.

75 Curioso como a nog¢do de “espirito SUSPENSO” parece contrastar com a imagem “espacial” contraria — a
da descida, que aqui se inicia. Além disso, a suspensdo parece dialogar com o ndo batismo, sendo o
batismo um sepultar-se — colocar-se abaixo — em aguas. No lugar em que Virgilio estava, estdo também
0S que morreram sem batismo.

76 Em Inferno VII, inclusive, Virgilio convida Dante a seguirem caminho rumo a maior sofrimento,
conforme vao assim se aprofundando os circulos de puni¢do: “Or discendiamo omai a maggior pieta”
(Inf. VI, v. 97, grifo meu).



175

E assim eu cheguei até ti, diz Virgilio, encerrando seu discurso emoldurado,
como desejou que o fizesse Beatriz: “E venni a te cosi com’ella volse:/d’inanzi a quella
fiera ti levai” (Inf. I, v. 118-119). A fala do poeta latino se encerra com uma espécie de
analepse, ja que ele retoma diretamente um episddio acontecido poucos passos antes, no
canto anterior, com o encontro dos dois poetas diante das feras. H&, portanto, uma
analepse que retoma episodio da intradiegese, marcando a posicdo desse canto |1 como
algo entre 0 comeco — ja possivel de ser referenciado em reminiscéncia — da caminhada
de Dante e o comeco da descida. O canto expressa também a importancia do
movimento, e de se ir em frente: “e poi mosso fui” (Inf. I, v. 141), ressaltando ainda a
necessidade do desejo para que esse “ir em frente” seja possivel: “Tu m’hai con
disiderio il cor disposto” (Inf. 11, v. 136).

Percebe-se que Dante representa a Si mesmo como uma personagem
desejante. Isto é importante, sobretudo nesses versos finais do canto Il, porque o canto
se inicia com o0 ndo desejo de ir em frente. Ao longo do texto, se intensifica a imagem
de que Dante ndo deseja outra coisa a ndo ser a continuidade de sua jornada, mas, ao
mesmo tempo, esse desejo serd sempre conturbado por disposi¢cGes ambiguas, paradas,
duvidas, hesitacGes. Ainda que possamos pensar que esse recurso da davida seja
inserido na narrativa para atestar a predestinacdo — e, de certo modo, a superioridade —
da personagem que empreende a jornada, as escolhas lexicais demonstram a realidade
do cansaco, do medo, da hesitacéo.

Diante disso, o fato de que, desse momento em diante, Dante seja capaz de,
efetivamente, ansiar pela jornada, ter desejo real pela viagem, é algo impressionante,
porque as coisas que lhe sdo prometidas parecem cada vez mais sombrias,
considerando-se 0s encontros antecipados pela fala de Virgilio. Ou seja, percebe-se que
0 desejo de Dante ndo é algo estatico, parado, mas cheio de movimento, até mesmo
expresso pela sua falta de coragem, que mantém o desejo, paradoxalmente, movendo-se
a beira, até mesmo, de sua desaparicao.

Voltando, outra vez, ao inicio do canto Il e a seu verso “si del cammino e si
de la pietate” (v. 5), Dante expressa, aqui, a face relutante do desejo. H4 uma vastidao
de comentarios teoricos sobre esse trecho, e a maioria se concentra em discutir as
implicacdes teoldgicas, morais e religiosas desse verso, mas, para mim, a passagem
ressalta 0 cansaco; ressalta aquele a quem é negado o parar de andar, e, por esse Verso,
enquanto tenta rememorar a jornada, Dante, no presente da enunciac¢do, ndo esconde ser

extremamente dificil andar a beira do mundo infernal. O aspecto fisico dessa demanda



176

se pronuncia: existe uma dimensdo corporal que ndo se pode ignorar, e que ecoa,
também, a escolha narrativa de que essa jornada seja tracada a pé, sobretudo em seu
comeco. E uma jornada fisicamente estafante, e o cansaco que ela produz esti
relacionado ao nascimento da prépria narrativa, pois, para existir o que se conte, é
necessario ir em frente, caminhar.

Pietate, nesse sentido, como ja abordei, parecia se ligar ao cansaco da
demanda atendida, mas também escondia uma espécie de consolo relutante, por parecer,
inclusive, opor-se ao termo mais negativo “guerra”. Entretanto, pode-se pensar ainda
que, na frase, ndo é tanto a guerra que pietate se opde, mas ao caminho, sendo
“piedade” e “caminho” partes igualmente presentes na guerra por meio da qual se
estabelece a sua jornada. Tanto o caminho quanto o proprio atendimento aos apelos de
Virgilio — para que se empreenda a jornada — geram, na personagem, a disposicao
internamente conflituosa. O sujeito, assim, depende também do modo como o caminho
se apresenta a ele, e o caminho se transforma numa espécie de sentimento, de valor, que
se entranha na alma do sujeito, ao lado do termo pietate.

Aqui, caminho pode representar também o préprio ato da escrita, que
envolve, apos a jornada, o cansaco do narrador, na dimensdo extradiegética. Um novo
caminho deve ser tracado, agora com a pena no papel. E a nova disputa no interior do
sujeito, que vai de protagonista a narrador autodiegético, parece agora dizer respeito a
guerra envolvida na seguinte questao — “como dizer, como narrar?”.

Para encerrar a triade inicial dos cantos do Inferno, o canto Ill traz, a
principio, uma estruturagdo narrativa curiosa — a voz que abre o canto é concedida a
prépria porta de entrada no Inferno. O portal que anuncia o que esta por vir na aventura
pode ser identificado como topos épico; encontramo-lo ainda em narrativas
contemporaneas, como € o caso do segundo volume da trilogia de Tolkien, em O senhor
dos anéis: a sociedade do anel, publicado na década de 1950. Ali também ha uma porta
cuja inscricdo anuncia algo sobre a jornada, entre passagens e portais secretos. Dante,
inclusive, nesse lance do Inferno, identifica estar prestes a ser introduzido no mundo das
coisas secretas, conduzido por Virgilio: “mi mise dentro a le segrete cose” (Inf. I, v.
21), destacando-se nesse verso, também, a no¢cdo do movimento, 0 mover-se rumo a
entrada de um novo mundo narrativo subterraneo.

Com o “relato” da porta, sobre sua propria origem, em primeira pessoa,
temos o primeiro encontro de Dante com a narrativa de outras vozes no mundo infero.

Este € o primeiro relato que é apresentado a Dante em primeira mao, sem ser reportado



177

por Virgilio. E, portanto, a primeira interagdo discursiva de Dante com o Outro do
mundo até entdo incognoscivel a qualquer mortal, e parece ser mesmo isso 0 que a porta
anuncia: a partir daqui, esta o jamais conhecido aos vivos, aquilo que comeca apos o
fim absoluto. N&o apenas antes da criagdo desta porta ndo foram criadas coisas mortais,
como também apds ela a vida perde o seu valor, ja que a vida é a prépria passagem do
tempo, e a porta é algo que derrete o tempo, ao dizer “etterno duro” (Inf. I, v. 8, grifo
meu).

Nas palavras que a porta anuncia, “deixai toda esperanca” (v. 9), 1é-se
também a perda generalizada que se verifica no Inferno, uma perda concernente,
sobretudo, ao tempo: ali, ndo ha mais espera, ndo ha mais esperanca, ndo ha mais futuro,
ndo ha tempo, a ndo ser a eternidade. Evidentemente, essa nulidade do tempo poderia
ser relativizada: no limbo, a punicdo é o desejo, 0 que parece ainda projetar uma sombra
de espera — mas a espera € sem esperanca. Ademais, quando o fim de todas as coisas
mundanas se cumprir, aqueles que, no Inferno, conseguem ainda prever algo do futuro
terdo, para sempre, sua visdo apagada, como anuncia Farinata degli Uberti no canto XX
do Inferno — o que ressalta uma contagem de tempo ainda corrente, a espera da
aniquilacdo total desse proprio tempo mundano: “Perd coomprender puoi/che tutta
morta/fia nostra conoscenza da quel punto/che del futuro fia chiusa la porta” (Inf. X, v.
106-108).

Dante expressa seu medo ao ler as palavras “di colore oscuro” (Inf. I, v.
10), indicio do lugar sem luz, e, na confissdo de seu medo, a sua condi¢do de homem
mortal prevalece: “Maestro, il senso lor m’e duro” (v. 12), revelando ao leitor o duplo
receio dele (que, afinal, ¢ alguém que tem algo a perder ali: a prépria vida). Nas
palavras de Virgilio, como que retomando a coragem outrora insuflada em Dante, no
canto anterior, orquestra-se também ndo apenas a rememoracdo do animo, mas a
analepse da prdpria narrativa: Virgilio diz terem chegado ao lugar outrora anunciado,
em canto anterior, retomado como “o lugar de que te hei dito”: “Noi siam venuti al loco
ov’i’ t’ho detto” (v. 16). Uma lacuna espacial, de certa forma, comeca a se mostrar entre
as passagens de cantos, especialmente observavel agora, entre a presente passagem do
canto II ao III, e a esse sentido de “passagem”, como dispositivo narrativo dentro do
Inferno e foco de andlise aqui, voltarei a aludir mais a frente.

A lacuna especial entre os cantos Il e Il se observa porque o canto Il se
anuncia com Dante retomando a caminhada rumo ao desconhecido, ap0s ser convencido

por Virgilio, enquanto o canto 111 comeca com a inscri¢do na porta. Podemos até mesmo



178

encarar o comeco do canto Il como um canto também in media res, a moda do proprio
comeco da Comédia, em seu proémio. O deslocamento de um ponto a outro ndo aparece
no interior da moldura de nenhum dos dois cantos em analise, sendo a passagem de um
espaco a outro e de um momento a outro ausente da visdo do leitor, obliterada. Por
vezes, ao se fazer essa passagem em elipse, € comum que encontremos uma
sumarizacdo dos fatos — quase sempre em relacdo a caminhada — dos passos dados entre
0 instante em que o canto anterior acabara e 0 momento em que o canto presente
comeca, mas, por vezes, 0 momento compreendido entre eles, com pouca regularidade,
se torna uma cena na narrativa. Reservaremos espaco futuro para a discussdo dos
momentos de passagem em que é possivel ver essa passagem acontecer dentro do
proprio “capitulo” — no interior de um canto.

Podemos, assim, diante da primeira lacuna entre cantos, em que Dante e
Virgilio sdo “teletransportados™ a novo ponto, pensar que cada canto ¢ um novo mundo,
muitas vezes, em que as personagens se materializam de maneira surpreendente. Essa
surpresa, contudo, é construida com maior requinte narrativo quando a passagem é
enfocada no préprio canto.

No ultimo verso ja referido, considerando também o verso 17 seguinte —
“Noi siam venuti al loco ov’i’ t’ho detto / che tu vedrai le genti dolorose [...]” (Inf. I11,
v. 16-17) —, outro lance espago-temporal ¢ perceptivel. Ai ha uma espécie de “analepse
espacial”, se podemos assim chama-la, ou uma analepse que retoma ndo apenas um
instante anterior da narrativa, mas, de maneira especial, até mesmo por seu indice
lexical, retoma um fato relacionado a um lugar — o lugar dito antes é aqui, enfim,
visitado.

Nesse lugar novo, surgem linguas como um vortice de areia a girar: “[...]
facevano un tumulto, il qual s’aggira/sempre in quell’aura sanza tempo tinta/come la
rena quando turbo spira” (Inf. I1l, v. 28-30), e a forma de assim se narrar esse espago
encontra também um aspecto temporal definidor: sanza tempo. Aqui, a medi¢do de um
tempo eterno serve a adjetivacao de um aspecto visual do espaco, e, para além do tempo
e do espaco, a nocdo de movimento aqui também se anuncia, com o horror que se agita
no ar. E mais movimento compde a narrativa do capitulo, com a exortacéo de Virgilio:
“ma guarda e passa” (Inf. I1l, v. 51); agora, ha ndo s6 0 movimento de sua passagem por
entre a danacdo, mas também o movimento dos préprios olhos de Dante, o qual, com
esses olhos, acompanha ainda o movimento diante de si: “E io, che riguardai, vidi una

‘nsegna/che girando correva tanto ratta [...]” (Inf. 1lI, v. 52-53). O movimento dos olhos



179

define também Dante como aquele que pergunta “calado”, quando seus olhos, pelo
movimento, dizem a Virgilio, muitas vezes, o que o protagonista pensa.

No canto III, esse siléncio eloquente e “perguntador” ja se pronuncia: “Allor
con li occhi vergognosi e bassi” (v. 79), com o protagonista que, calado, segue andando:
“infino al fiume del parlar mi trassi” (v. 81). Aqui, esse siléncio é marcado ndo somente
pela obediéncia a ordem de Virgilio — olhe apenas, e passe —, mas também pela
promessa de Virgilio, diante da pergunta de Dante (quem seriam as pessoas Se
ajuntando a margem do rio?), de que, mais a frente, Dante encontraria resposta a seus
questionamentos. Vemos, entdo, um Dante silencioso, talvez ndo apenas submisso, mas
também levemente derrotado em seu afd, denunciando-se essa complexidade de
sentimentos e frustracdes no simples gesto de seguir com os olhos baixos, como se Ié
ainda, por exemplo, na tradugdo de Italo Eugenio Mauro: “Baixei o olhar, temendo ter/
causado algum gravame ao meu mestre superno” (v. 79-80). O movimento de baixar 0s
olhos, aqui, se contrapde de modo interessante ao adjetivo “superno” de seu mestre
(relacdo ndo presente nos versos originais).

Enfim, uma terceira voz soa identificavel neste canto: Caronte. E é essa voz
a responsavel por uma “prolepse geografica”’’ (em que se juntam, de novo, tempo e
espaco na malha narrativa dobrada e desdobrada). Caronte fala de um futuro infernal,
futuro que diz respeito a jornada de Dante, e que € também uma localizacdo no espaco,
a envolver fogo e gelo, quando assim grita contra as almas que arrebanha para a punicédo
eterna: “1’ vegno per menarvi a I’altra riva/ ne le tenebre etterne, in caldo e ’'n gelo” (v.
86-87). A prolepse diz respeito, sobretudo, ao gelo, que s6 se revelara bem ao fim da
trama. E significativo pensar aqui, novamente, acerca da questdo do olhar em meio a
escuridao e a desesperanca, quando se ouve, além da prolepse sobre o fogo e o gelo,
também uma exortacdo que em muito lembra aquela primeira inscricdo na porta,
“abandonai a esperan¢a”, quando Caronte assim grita: “Non isperate mai veder lo
cielo”, (v. 84). Aqui, assim, parece retomar o signo do abandono de toda esperanca, que
se dirige ndo apenas as almas a margem do Aqueronte, mas também ao proprio Dante,
que ouve aquelas palavras, e recolhe os signos de inseguranga da sua jornada.

A fala de Caronte, apés avistar Dante, dirige-se entdo de maneira especifica

aquela “alma viva” (“e tu che se’ costi, anima viva”, v. 88), e prossegue com a profecia

77 Uso esse termo para indicar passagens em que a antecipacdo de eventos futuros diga respeito a um
aspecto especifico da paisagem infernal por vir.



180

que, enfim, insere mais uma prolepse no texto, perante a imobilidade de Dante (“ma poi
che vide ch’io non mi partiva”, v. 90), indicando entdo a Dante sobre uma morte mais
leve e provavel ida ao céu. Na profecia, Caronte usa as outrora mencionadas, em outro
contexto, palavras piaggia e via: “Per altra via, per altri porti/verrai a piaggia, non qui,
per passare” (v. 91-92), e aqui estamos diante, enfim, de uma prolepse externa — afinal,
o livro ndo contemplara a morte de Dante e sua outra passagem pelo Além-Mundo,
dessa vez definitiva. Outro aspecto espacial interessante é que, no terceiro canto, um
espaco global de punicdo se anuncia; ainda que o Inferno pareca recheado de moradores
especificamente de Florenga, em sua maioria: “tutti convegnon qui d’ogne paese;/e
pronti sono a trapassar lo rio,/ché la divina giustizia li sprona,/si che la tema si volve in
disio” (v. 123-126).

E o presente da enunciac¢do, marcando uma outra dimensdo espacial (que é
também temporal), a do lugar e do instante em que o Dante-narrador conta a historia,
exibe-se, quando esse narrador diz que ainda sua (no agora) ao rememorar 0 horror
daquele momento: “la mente di sudore ancor mi bagna” (v. 132) — eis a segunda
mencdo a extradiegese no canto Ill, diante do tremor que agita o espaco na escuridao.
Lagrimas e suor, cansaco e tristeza, como em “trista rivera d’Acheronte” (v. 78) e
“quivi sospiri, pianti e alti guai” (v. 22), na descri¢do inicial do espago — tudo iSso, esses
fluidos, esses sons em meio a escuriddo, marca o espacgo e constréi a narrativa do canto
I11, preparando o leitor e o proprio Dante-personagem para o que vem adiante, enquanto
o Dante-narrador antecipa o horror que, até agora, ainda Ihe empapa o corpo de suor, na
dimensdo extradiegética que demonstra, afinal, uma saida do Dante-personagem
daquele espaco (mas a custo de que outros medos?). A interrupcdo constante de Dante-
narrador nos momentos de maior emocéao do canto parece querer assegurar que o futuro
da narrativa é garantido. Mas, entdo, por que continuar com a leitura, se ja se anuncia
seu fim?

H& algo, ainda assim, de imprevisto na prépria narrativa. Embora ela
prometa a regularidade, algo sugerido até pelo certo rigor de sua prépria divisao, a todo
momento a narrativa quebra as expectativas diegéticas que ela mesma cria, com sua
aparente estrutura regulada’®. Sendo assim, o futuro da narrativa esta encoberto, é um

segredo. Ao olharmos para os seus momentos de oscilacdo é que o fascinio dessa

8 Uma prova da “inseguranga” da narrativa e da quebra de certas leis aprioristicas seria o que se observa
em momentos de “passagem”, um tipo de catalise narrativa, conceito que explorarei em detalhes mais
adiante.



181

narrativa imprecisa e inusitada, imprevisivel, adquire seu valor especial.

Ao final da contemplacdo do trés cantos iniciais da Comédia, em meio as
duvidas do inicio de uma jornada, percebo também que 0 comeco se constroi como
corpo de davidas sobre o préprio ato de se contar a historia, o que delineia com visivel
contorno as dimensdes diegéticas em jogo, tanto 0 momento da aventura quanto o
momento do relato, tanto o0 Dante que € um escritor quanto aquele que experimentou o
relato contado no presente. “Como dizer, como narrar?” — parece-me ser uma das
perguntas mais romanescas que se pode extrair dos primeiros passos da Comédia,
sobretudo considerando que essa pergunta € aquela que se gesta na alma de Dante,
enquanto avanca em sua jornada de escrita, na dimensdo extradiegética, pds-viagem
entre 0os mundos dos mortos.

Para aléem dos lances temporais e espaciais que serdo aqui analisados, a
partir de agora, a dimensdo narrativa também é moldada por esse sujeito que se insere
na trama, portando sua pergunta de narrador — “como eu vou dizer?”. Relato,
testemunho ficcional, estruturado como se a narrativa fosse uma verdade extremada,
tornam a demanda da narrativa como a condi¢do para manter existindo a vida do sujeito
romanesco.

O proprio ato do testemunho envolve mesmo a condicéo de ficcionalizag&o,
que, ao fim, resulta na no¢do romanesca, em especial nas narrativas autodiegéticas,
como a de Dante. O testemunho se transforma em ficcdo porque a testemunha € a Unica
que pode recobrar, pela memoria, 0 acontecido consigo — e a memoria se transforma em
uma espécie de recriacdo ficcional. Blanchot, por sinal, chega a apontar que as
memorias sdo, para a linguagem poética, necessarias — mas unicamente para serem
esquecidas (BLANCHOT, 1987, p. 83). De modo similar, a testemunha &,
ambiguamente, aquela sobre quem se acredita repousar a autoridade do relato, porque
viu com seus olhos, experimentou com seu corpo; no entanto, como relatar uma
experiéncia radical da qual se sobreviveu? H& algo de ficcional na autoridade que se
projeta sobre os relatos testemunhais — e, nesse sentido, parece muito possivel pensar na
verdade do testemunho profético-ficcional de Dante como uma fic¢do romanesca do eu
testemunhante. A narrativa € uma espécie de torcéo das categorias da verdade, as quais
localizam a materialidade dos objetos no mundo sensivel, usando-se do tempo, do
espaco e das palavras de um sujeito “autoral” para tentar alcancar alguma coisa que néo
é precisamente a verdade palpavel, mas algo muito préximo de um testemunho que

explora a verdade ambigua de um sujeito transformado em fic¢ao.



182

Voltando a Barthes, talvez o que este queira dizer com a ideia de que o
romance esta sempre predisposto a criacdo de uma forma nova é algo como essa tor¢ao
da verdade, que toma corpo de um objeto textual para comunicar algo de muito
verdadeiro e que passa de antemédo pela prépria pergunta: “como dizer, como narrar?”.
Essa j& ndo é uma pergunta somente preocupada com a verdade, mas sim com 0S
dispositivos que relatam, com a linguagem. Essa pergunta, central na voz de Dante,
talvez seja o combustivel do desejo Gltimo de sua maquina narrativa, transformada em
romanesca pela centralidade do eu que busca o como narrar. A vontade de dizer, ali,
parte de um sujeito, e parece que esse seja um ponto crucial que distancia a narrativa
épica do romance moderno, pois a épica ndo tem a urgéncia de comunicar esse
testemunho “mentiroso”, de um sujeito ndo necessariamente heroico, mas que almeja
falar da dimenséo de sua propria experiéncia, por vezes fabricada.

O canto Il do Inferno também anuncia a chegada de um novo disparo
narrativo, uma nova forma de contar, um estilo singular. Como faz recordar a
introducao ao canto III, na edi¢do comentada por Leonardi (2012), “qui comincia il vero
racconto, € qui comincia il nuovo stile del racconto”, com suas grandes e dolorosas
imagens e com o horror que aguarda os viajantes atrds daquela porta (LEONARDI,
2012, p. 73). E um canto maltiplo, que se subdivide’ e anuncia uma entrada — aspecto
importante de se frisar antes de analisarmos o que vem a seguir, isto &, 0S momentos

que identifico como as passagens entre uma geografia e outra.

79 Leonardi recorda a divisdo interna do canto, sendo possivel, assim, decupar pelo menos trés momentos
de forte transigdo narrativa: “I’entrata, con la prima e tragica impressione del doloroso abisso dipianti, la
scena finale delle anime alla riva dell’ Acheronte, e al centro I’incontro com i pusillanimi, I’innumerevole
schiera raccolta nel vestibolo dell’Inferno, prima del flume” (LEONARDI, 2012, p. 75).



183

5 ENTRADAS E SAIDAS NO INFERNO

Nesta secdo, meu intuito € demonstrar como alguns trechos de entradas e
saidas, no Inferno, ressaltam o jogo narrativo com as categorias “tempo” e “espago”, as
quais envolvem, ainda, inextricavelmente, o sujeito dantesco — seja pelo modo como
esse sujeito, na dimensdo extradiegética, narra tais trechos, seja pela maneira como a
personagem os atravessa.

Vale dizer ainda que, por tras de uma temporalidade, ha sempre um sujeito —
isto é, por meio da sua experiéncia, esse sujeito apreende o tempo, interpreta-o. A
consciéncia sobre a duragdo da vida, no inicio da Comédia, sinaliza a percepcao de que
o0 tempo esta profundamente vinculado a subjetividade daquele que, no texto, diz “eu”.
Esse sujeito, que percebe e vive a temporalidade da obra, € o0 seu protagonista e 0 seu
narrador. Quanto ao espaco, esse narrador ocupa a dimensdo externa a diegese; e 0
primeiro, como convém agora observar, € aquele que ocupa diversos pontos da
geografia, ao longo do tempo da jornada, atravessando-a (em especial no Inferno).
Assim, por essa dinamica, fundem-se as categorias “tempo”, “espaco” e “sujeito”, fusdo
que se ressalta, de modo particular, nos trechos de entradas e saidas — as passagens — no
transcurso do Inferno.

Tendo ja abordado, em relacdo aos trés primeiros cantos do Inferno, o
movimento (e seu impeto, ou start) como dimensdo da narrativa, intimamente ligado a
ideia de inicio do caminho, passo agora a andlise desse caminho vinculando-o mais
profundamente as categorias espaciais e temporais. Selecionando e lendo signos que
indiguem o tempo e 0 espaco, portanto, € bem possivel aproximar o Inferno de Dante a
dimensdo de um romance, uma vez que tempo e espaco Sdo categorias narrativas
fundamentais para se compreender as posicdes do narrador e as de personagem. A
figura do narrador, essencial para se elaborar um romance, € também fundamental na
construcdo da narrativa (potencialmente romanesca) da Comédia. Esses signos e
categorias estdo espalhados por toda parte, no texto de Dante; a presente analise, porém,
lidara com a primeira parte da Comédia.

Passando, entdo, pelos porticos do Inferno, aqui delimitados como os seus
trés primeiros cantos, o canto 1V inaugura ainda outras dimensdes narrativas, vinculadas
as categorias espaciais e temporais. Seleciono, a partir do canto IV, algumas passagens
especificas — aquelas em que as relagdes entre tempo, espaco e posi¢des do narrador se

entrelacam de modo singular. Nomino esses trechos como “trechos de passagem”,



184

retirados, justamente, daquilo que se pode aqui categorizar como 0s cantos de
passagem. Estes sd0 momentos em que Dante, cruzando o territdrio do Inferno, transita
para uma regido ou uma dimensao espacial novas, dentro do préprio canto, 0 que
acontece particularmente na transicdo entre circulos ou em zonas fronteiricas dentro
desses circulos.

Essas transi¢cfes podem ocupar o interior de um Unico canto ou ainda se
subdividir entre cantos diversos, estendendo-se, portanto, e alongando a duracdo da
travessia (o que de antemdo ja demonstra uma espécie de “descompasso” no ritmo
aparentemente regular que a divisdo dos cantos promete; os trechos de passagem, no
interior de um canto, ou alongados entre cantos, quebram, assim, a expectativa de uma
correspondéncia entre um canto novo e seu respectivo pecado — expandindo, portanto, a
noc¢do do “canto” enquanto dimenséo espacial univoca).

Antes de tudo, cabe explicar o motivo de se escolher o Inferno para o centro
da anélise espaco-temporal, examinando tais “cantos de passagem”. Inferno é o comeco
da paisagem, o primeiro ponto da travessia. Dentro dele, outras travessias se
multiplicam, multiplicando-se, também, os espacos pelos quais as personagens passam.
E necessario comecar a analise por algum lugar — nosso critério, assim, da analise
espacial, toma o primeiro espago da enunciacdo do livro como o seu ponto de partida
analitico.

Temporalmente falando, o Inferno € o inicio da matéria narrada, e engloba
ndo somente 0 comego da travessia como também lida j& com o seu final: isto é, o
Dante que interrompe 0s primeiros versos da Comédia para dizer que a matéria de seu
narrar € dura é aquele que ja finalizou a travessia e se encontra na dimensao
extradiegética, no futuro do Dante-peregrino. Ha, no Inferno, portanto, importantes
parametros narrativos que podem nortear uma analise de identificacdo do romance
dantesco possivel.

Essa historia de travessia, enquanto uma travessia de fato, comeca apos 0s
trés cantos iniciais. Adentrando o Inferno, as personagens estdo no primeiro lugar da
narrativa. Observando esse aspecto espacial, notemos que “inferno” €, por sinal, uma
palavra que denota a sua propria localizagdo espacial. O nome designa uma localizacdo.
Uma espiada breve na palavra parece desnudar intuitivamente a sua etimologia latina, a
saber: “Inferno sm. [...] Do lat. infernus ‘regido inferior’, de infra [...]” (CUNHA, 1982,

p. 435). Em italiano, a mesma nocao etimoldgica se mantém: “posto sotto, sotteraneo”,



185

“il luogo di danazione delle anime peccatrici e dei diavoli [...]”%°. Como quer que
olhemos para o inicio da obra de Dante, estamos diante de um lugar rebaixado.

Com isso, chama a atencdo o carater espacial particular que o Inferno
assume enguanto parte da Comédia. Na nossa imaginacdo, ele ja se configura e se
anuncia como um espacgo “inferior”, subterraneo. Colocado no inicio da trama, como
ponto de acesso a narrativa, parece indicar — numa espécie de prolepse geografica,
antecipando um novo espaco futuro — que algo repousa acima desse local subterraneo,
numa dimenséo, talvez, que venha a aparecer no futuro da historia enunciada, conforme
descobriremos ao longo da leitura do texto.

O modo de analise do espaco, aqui, busca identificar certas passagens
como um elemento funcional da narrativa. Apelando, de maneira resumida, para
apontamentos de Yves Reuter (2002), os lugares podem, de fato, assumir essa
importancia funcional dentro das narrativas, e sua analise diria respeito a identificar se
esses lugares sdo “simples molduras” ou “elemento determinante em diferentes
momentos do desenrolar da historia, até mesmo para as personagens” (REUTER, 2002,
p. 52). Acreditamos ser este Ultimo o caso dos trechos de passagem na Comédia, que
ddo a ver aspectos inovadores de transigdo na travessia. Quase sempre, os lugares
identificados como trechos de passagem oferecem dificuldades maiores a jornada de
Dante, tornando a acdo mais conturbada ou mesmo mais demorada, jA& que essas
travessias, no canto de passagem, vao se dar como uma cena mais minuciosa, um
inchaco da enunciagdo, com a voz do narrador se demorando sobre seu relato, o que
implica também em impactos sobre o préprio comportamento do sujeito dantesco nas
duas dimens@es que ele ocupa. O espaco dilatado desse trecho de passagem funciona
tanto como um dificultador da acdo quanto como uma expansdo do tempo gasto na
travessia (isto €, a quantidade de palavras usadas se multiplica), transformando a acao
de atravessar no cerne da mensagem contida na narrativa. Quase sempre, os trechos de
passagem pedem saidas criativas, recursos maravilhosos, em que a narrativa enquanto
craft se da a ver.

Nesses momentos, ndo sdo raras as aparigdes de voos fantasticos, seres
monstruosos mas solicitos, ou uso de partes do corpo que envolvem mais do que 0s pés
de Virgilio e de Dante para se chegar ao outro lado. Nesse jogo com 0 espago e com a

necessidade de um recurso externo que possa propiciar a travessia, o tempo estrutura o

80 Novissimo dizionario della lingua italiana (1939).



186

suspense da espera, coloca o futuro da narrativa em xeque (caso ndo seja possivel
prosseguir a partir daquele ponto da geografia infernal). O Inferno é o espaco mais
ameacado pelos acidentes da estrada. Nesses momentos, vemos as escolhas técnicas
operadas pelo escritor do texto, mas também pelo proprio narrador, que, enquanto
storyteller, decide como contar, afinal, uma etapa particularmente dificil da travessia.

Aquilo que se identifica como “canto de passagem” se classifica pela
presenca de trechos em que a mudanca de espaco se dd no interior do canto,
atravessando-se a geografia e fazendo, no meio da cena do canto, a paisagem mudar.
Essas passagens (concentradas no Inferno, para a andlise desta tese) sdo trechos
presentes nos seguintes cantos do Inferno: 1V, VI, VII, VIII, IX, XII, X, XIV, XVII,
XV XXX, XXX, XXX e XXXIV.

A delimitacdo dos cantos de passagem ndo exclui a existéncia de outros
trechos significativos, ao longo da obra, em que a mesma espécie de dindmica de
atravessamento se observe, embora, evidentemente, a questdo do caminhar seja muito
mais presente nas duas primeiras partes do texto, Inferno e Purgatorio). Escolhemos o
Inferno por ser o comeco da jornada, embora esse comeco ja aponte também para o seu
fim, com a voz do narrador escritor falando a partir da extradiegese.

De uma perspectiva estrutural, assim, é o Inferno que apresenta o tipo de
narrativa em que a paisagem opera episddios muito particulares e de grande interesse
para esta analise. Nesses pontos, 0 tempo se torna uma espécie de malha elastica,
enquanto a paisagem salta para o primeiro plano como uma imagem plastica e densa.
Questionarmo-nos 0 modo como isso é feito por Dante requer, primeiro, a observagdo
dos fatos nos cantos de interesse e 0 modo como o narrador decide conta-los.

A partir deste ponto, examinaremos como os “cantos de passagem” se
inserem na composicdo do Inferno, foco da andlise da tese. Fago notar que essas
passagens delineiam alguns dos conceitos mais caros a identificacdo de uma narrativa
em termos espaciais e temporais: 0 espago material da pagina, o qual implica em um
tempo imaterial, 0 da enunciagdo; e 0 espaco em que aquilo que é contado se desenrola,
a saber, ndo apenas o0 espa¢o da pagina ocupado pela enunciacdo, mas também o espacgo
do enunciado, dos eventos vividos por personagens. Narrativamente, os cantos de
passagem sdo aqueles que envolvem, dentro de si, uma transi¢do no interior do canto,
mobilizando, entdo, esses espacos e tempos de modo particular.

Aqui, escolhe-se a anélise de cantos que colocam no centro da narracdo essa

mudanca no ritmo narrativo, com os “cantos de passagem” e seus trechos especificos,



187

porque a mudanca de cenario traz ao centro da narrativa um escritor que anda, aspecto
que ressalta a nogcdo de movimento fundamental & compreensdo da narrativa em curso.
Além disso, nesses momentos, pode-se observar o tempo e 0 espaco construindo a
dimensdo romanesca atribuivel a obra, ja que esses trechos trazem a tona aquilo que
singulariza a geografia tdo particular da Comédia e, especialmente, a do Inferno, com
seus jogos de duracéo e de ritmo da narrativa.

Nesses momentos, que resumirei a seguir, enxergo o embrido de uma
poética romanesca pelo modo como o espaco se delineia, tomando um carater relevante
para a composicdo do “realismo” (no sentido de verossimilhanga) na composi¢do da
paisagem dessa jornada, afinal, a Comédia € mesmo um trajeto, uma viagem.

Também nesses momentos de passagem, igualmente integrados a
manipulacdo romanesca nascente, ndo s6 os detalhes sobre os momentos em que a
descricdo da paisagem ou a interacdo do sujeito com esse espa¢o, mas também 0s jogos
com o tempo, como 0 seu retardamento ou a pressa dos protagonistas, pode ser
entendido como um jogo narrativo consciente de seu “tempo narrado”, isto ¢, consciente
de que se trata de um processo de storytelling, e que o tempo que se passa contando ou
o0 tempo que se leva para ir de uma cena a outra importam.

Por fim, percebo nesses trechos também uma caracteristica romanesca
muito singular atribuida aos momentos de certos dialogos, didlogos que acontecem no
interior de uma travessia, por exemplo, entre encontros com danados ou conversas
instrutivas com Virgilio: esses didlogos compde uma espécie de voz externa a Dante,
uma saida de um tipo de “monologo” ou de “soliloquio” muito proprios da poesia (um
“eu” que fala consigo mesmo, digamos assim), para um “eu” que interage com
personagens e, por meio dessa interacdo, permite que seja conhecido engquanto um
sujeito que participa dos eventos, ndo somente 0s sente. Esses tracos, para mim,
constituem o storytelling que caracterizaria um “romance dantesco”. Explorarei mais a
fundo a operagdo desses momentos enquanto categorias narrativas especificas mais a
frente, quando entdo descreverei aquilo que identifico como tipologia de cantos de
passagem. Agora, passemos, primeiramente, a compreensao do que seriam esses trechos
especiais que identifico como “cantos de passagem”.

Os “cantos de passagem” — cantos em que ha trechos em que se observa um
tipo particular de passagem ou travessia — funcionariam, na narrativa, como a
concretiza¢do do mecanismo de “catalise” sobre o qual discorreu Roland Barthes (1971)

e cuja terminologia aqui sera aproveitada, fazendo-se as devidas observacgoes



188

adaptativas a nossa intengao.

A “catélise” pode ser compreendida como uma espécie de “dissolucao”. Na
Quimica, por exemplo, entende-se como uma modificacdo na velocidade de uma reagéo.
Com o termo levado a dimensdo da narrativa, a catalise funcionaria, nas palavras de
Barthes (1971), em “Introdugdo a analise estrutural da narrativa”, como uma dilatagdo
da narrativa, como uma expansao em relacdo a seus ndcleos de acdo. Entre os nucleos
das narrativas, portanto, uma serie de catalises preencheriam, alongariam o tecido dessa
narrativa, constituindo-se como intervalos entre 0s momentos de maior importancia,
como os detalhes que colocam a narrativa em marcha, mas ndo necessariamente alteram
0 contetdo dos nucleos ou a relevancia desses nucleos.

Se pensarmos especificamente na Comédia, em relacdo a esse cddigo de
valores, um “nucleo” de sua acdo, um evento importante, seria aquele em que Virgilio,
no canto | do Inferno, alcanga Dante para resgatd-lo. Um detalhe menor, “inutil”,
externo a esse “nucleo” relevante talvez seja, por exemplo, aquilo que acontece
momentos antes do encontro com Virgilio, o aparecimento das feras, em sequéncia
(lonza, leone, lupa). Alguém poderia argumentar que esses nao se tratam de eventos
“intiteis” — eles conduzem Dante, o peregrino, a0 momento critico de seu desespero, até
que um novo evento imprevisto o salve da situacdo que, na presenca das feras, se
anuncia inescapavel. Porém, ao mesmo tempo, o surgimento dessas feras é uma forma
de que se alongue, por meio do suspense e da demora, o trecho antecedente ao momento
importante de decisdo — a de se seguir o “fantasma” mantuano, Virgilio.

A crise, nesse caso, acontece como um detalne da paisagem, n&o
necessariamente como uma acdo tomada pelo ator principal, detalhe que impele a
personagem a confiar na sombra de homem que — este, sim, um evento nuclear — surge
de repente para Dante como ultimo recurso: Virgilio. De modo geral, na narrativa, o
nacleo, mais importante do que o contato com as feras, € 0 que acontece apds as feras, 0
momento de decisdo, que se inicia com o grito de Dante: “Mentre ch’i’ rovinava in
basso loco,/dinanzi a li occhi mi si fu offerto/chi per lungo silenzio parea
fioco.//Quando vidi costui nel gran diserto,/‘Miserere di me’, gridai a lui,/‘qual che tu
sii, od ombra od omo certo!”” (Inf. I, v. 61-66).

Se, por outro lado, ainda for possivel atribuir um carater de crucialidade ao
encontro com as feras, de todo modo o encontro com Virgilio permanece sendo um
nucleo importante da acdo, e se percebe que, antes disso, hd um detalhe “inttil” a

narrativa: adotando o encontro com as feras como nucleo e o encontro com Virgilio



189

também como ndcleo importante da acdo, resta um breve momento entre esses dois
eventos, aquele em que Dante compara a si mesmo a alguém que conquista algo e
experimenta o “tempo de perder”, enquanto € impelido cada vez mais rumo a morte (Inf.
I, v. 55-60). Esse ndo é um evento importante — o da interrupcdo do relato para se fazer
uma analogia —, mas o simile contribui sutilmente para a caracterizagdo do sujeito
dantesco como um homem que sabe o que é ter tudo e perdé-lo. Esse detalhe, que
caracteriza o protagonista, pode ser visto, de acordo com Barthes, como uma catélise:
dispara algo relacionado a caracterizacdo de uma personagem ou mesmo faz com que o
suspense se alongue e o mistério demore a ser solucionado, mas ndo contribui como um
dos eventos significativos da agéo.

E pertinente, entdo, pensarmos nos cantos de passagem de Dante sob 0 viés
da leitura de Barthes, no que diz respeito a catélise, ja que essas “passagens”, nos cantos
do Inferno, promovem um inchago, tornando, de repente, protuberantes 0s momentos
em que se dao passos menores, os detalhes, aqueles que normalmente se veem excluidos
dos nucleos da agdo. Mas, nesta tese, a catalise, outrora “inutil” a luz do peso dos
eventos de uma narrativa, tornar-se-a o ponto principal da nossa analise, pois acredito
que algo digno de nota, nessas passagens de travessias, acontece.

Ao colocar o ato de atravessar no centro da enunciagdo, em alguns cantos,
Dante-narrador acaba invertendo a importancia dos eventos, saturando os limites entre
aquilo que é ou ndo crucial, digno de ser narrado, e, com isso, acaba orquestrando um
interessante jogo narrativo que reflete também a cadéncia irrequieta e errante dos passos
de alguém sobre um relevo desconhecido, o do Inferno. Dai, essas “catalises dantescas”
sdo tanto a materializa¢do da “andan¢a” no centro do “palco narrativo” como também
uma forma narrativa conferida aos signos da duvida e da falha, ja que a narrativa do
Inferno é poderosamente sombreada pela ameaca de que a jornada e o texto ndo sejam
concluidos, como bem explora Crisafi (2022), quando aponta, por exemplo, 0s
multiplos “endpoints”8! que a narrativa da Comédia pode assumir, sob riscos constantes

que se projetam sobre o relato, ndo s6 pelo que acontece na intradiegese, mas também

81 Nicolo Crisafi, na brilhante reflexdo empreendida em Dante’s masterplot and alternative narratives in
the Commedia (2022), apresenta a ideia de que os momentos decisivos se multiplicam como uma
constante rememoracgdo do fato de que o poema, ao contrdrio do que prop8e a critica sob a orientagcdo
teleoldgica do “masterplot”, ndo caminharia para a resolugido final de todos os seus conflitos com um
happy ending, mas a propria composicéo do texto promove uma espécie de remodelagem incessante das
possibilidades de fim e das ameagas ao redor da constru¢do da Comédia: “[...] the poem’s own endpoints
do not cease multiplying, as Dante reports back us from the end of his and his character’s errors, the end
of life, the end of history, the end of time [...]” (CRISAFI, 2022, p. 17).



190

pela sombra que paira como uma ameaca contra a tarefa de escrever: no comeco de
Inferno 1, por exemplo, a forma futura, “dird”, “plants the first of a series of clues that
the story of Dante — poeta and personaggio — is as open-ended at the time of the writing
as it was during the journey” (CRISAFI, 2022, p. 119).

As catalises, nesse sentido, sdo também uma forma de colocar em questéo o
proprio prosseguimento da narrativa, pois € nos momentos cataliticos, na passagem de
uma paisagem a outra, de um evento a outro, que a narrativa se complexifica. No
detalhe aparentemente insignificante dessa travessia, o tecido narrativo permite algumas
artimanhas que colocam no centro do “palco” da enunciacdo os pequenos aspectos que
tornam essa, em particular, uma travessia dificil e, ao mesmo tempo, definem esse texto
como um todo de contornos conturbados — a moda de um género como o0 romance.

Dessa forma, para melhor se observarem esses trechos de passagem,
elaboro, a seguir, um resumo dos fatos narrativos que ocorrem nos cantos em questio®?,
de modo a destacar esses eventos cataliticos de maneira logica e linear, como um mapa
daquilo que preenche os cantos de interesse, cantos em que ha a focalizacdo da travessia
de uma parte a outra.

Identifico o primeiro trecho de passagem do Inferno no canto 1V, quando
Dante desperta subitamente na outra margem do rio Aqueronte, ja atravessado. Esse
inicio de canto retoma brevemente o sono que arrebatou o protagonista ao fim do canto
anterior. Desperto, ele olha ao redor para entender. Reconhece estar diante de um
abismo.

Dante entdo percebe o que parece ser um certo temor em Virgilio, alguma
coisa a turba-lo. Este ultimo explica que a gente ali retida causa nele a piedade que
Dante tomou por medo. Virgilio entdo o insta a prosseguir na “longa via”, dizendo
“vamos” (“andiam”, verso 22). Dante percebe a cena muito mais pelos ouvidos do que
pelos olhos, pois ouve suspiros vindos de uma multiddo. Virgilio pergunta por que
Dante ndo o questiona sobre as almas que vé. Sem esperar a pergunta, contudo, Virgilio
procede explicando que ali estdo os que morreram sem batismo e sem fé cristd, embora
ndo tenham cometido qualquer erro, como as criangcas e os bons pagdos — dentre 0s
quais se inclui Virgilio —, de modo que sua pena Unica € o desejo de um destino melhor,

sem, contudo, ter esperanca de que esse desejo se cumpra um dia.

82 A seguir, os cantos de passagem sdo demarcados em negrito para sinalizar o comego da descricéo e do
exame de cada um deles.



191

Dante percebe, portanto, que ali estdo presas as pessoas de alta estima, “di
molto valore” (v. 44). A palavra “limbo” ¢ usada para identificar o lugar, pela primeira
vez, no verso 458, Dante inquire em seguida se alguém dali ja foi levado a melhor
destino que aquele. Em resposta, Virgilio refere-se aos personagens biblicos mortos
antes do advento de Cristo, depois dali tomados — Addo, Abel, Noé, Moisés, Davi... A
unica mulher mencionada nominalmente é Raquel, jA& uma personagem dessa historia
surgida em momentos anteriores.

As falas ddo lugar a narracdo subsequente dos passos dos andarilhos; eles
seguem adiante percorrendo o limbo (v. 64-72). Dante avista um claréo, ao longe, um
fogo: “Non era lunga ancor la nostra via/di qua dal sonno, quand’ io vidi un
foco/ch’emisperio di tenebre vincia” (v. 67-69). Nos versos, o narrador faz referéncia a
seu estado de “sono” anterior, marcando a distancia também temporal entre um episodio
e outro, medida em passos.

Aqui, apesar da distdncia em que se encontram do clardo, o peregrino
percebe pessoas importantes reunidas adiante. Ele pergunta a Virgilio, em seguida,
guem sdo os honoraveis, aqueles que se encontram a parte dos demais mortos. Antes
que Virgilio Ihe responda, uma terceira voz se faz ouvir, saudando o poeta latino,
declarando que Virgilio “torna” de algum lugar para onde antes partiu (v. 81)%. A voz
misteriosa silencia enquanto Dante percebe quatro “grandes sombras” caminhando em
direcdo ao ponto em que ele e Virgilio estdo.

Virgilio indica a Dante que repare em um dos homens que se aproximam,
em particular, com uma espada em maos — & Homero. Depois Virgilio sinaliza,
identificando-os, serem Horéacio, Ovidio e Lucano. A voz misteriosa, que apenas falara,
ndo € assinalada: sua identidade permanece oculta, mas, pela leitura, percebe-se que ela
pertencia a um desses quatro que se achegam. A voz dissera: “‘Onorate 1’altissimo
poeta;/I’ombra sua torna, ch’era dipartita® (v. 80-81). Os cinco poetas classicos
conversam, com Dante ficando a parte.

Apds os cinco trocarem palavras — ndo explicitas no texto —, cumprimentam

83 Virgilio j& havia feito uma menc&o anterior, no canto Il, ao lugar de onde teria partido, sem, contudo,
usar o termo: “Io era tra color che son sospesi” (Inf. I, v. 52). Em retrospecto, percebe-se que, no canto
II, uma “prolepse geografica” nascia, quando chegamos ao canto IV e o leitor enfim se vé entre os tais
“suspensos”, no lugar anteriormente referido, e naquela hora antecipado.

84 Tornar. Expressdo de movimento interessante. Virgilio tera de partir dali ainda uma segunda vez, para
acompanhar Dante ao longo do resto da jornada. Entdo, retornard uma outra vez mais. Como teria sido a
historia da Comédia, escrita sob a perspectiva de Virgilio, sozinho, viajando de volta ao lugar do desejo
sem esperancga?



192

0 poeta fiorentino, e este se torna o “sexto” entre aqueles grandes nomes (v. 102). Os
seis seguem juntos rumo & luz avistada anteriormente, por Dante, conversando palavras
que o narrador ndo revela. Chegam assim ao pé de um “nobre castelo”. Entram,
atravessam 0 castelo e adentram uma espéecie de jardim (v. 106-111). H4, nesse
intervalo, uma mudanca de ambientagdo — é o primeiro trecho de passagem com
consequente descricdo do espaco alterado. Essa passagem pode ser entendida como uma
catalise, estendendo-se do verso 106 até o fim do canto, no verso 151. E catalise porque
preenche a narrativa, fazendo-se particularmente importante e ndo desprezivel porque
apresentard um lugar de transi¢do e um ponto de refrigério por entre a dor crescente ao
longo da jornada; é um ponto de relativa paz, com o qual Dante se despede do mundo
dos vivos.

No prado dessa espécie de jardim “classico”, a catalise se desenvolve por se
tratar, nesse ponto, de uma travessia com a mudanca de paisagem e com a descrigdo em
maior detalhes do cenério ao redor, também com um Dante que se demora na
observacao desses elementos. Os poetas todos, em comitiva agora, cruzam juntos o
jardim. Observa-se 0 espaco que comeca a se apresentar nessa dilatacdo, com a
descricdo do esmaltado verde e o destaque a natureza do mundo dos vivos ainda ali
presente. Essa extensa descrigdo do espaco delineia nossa primeira percepcao de catalise

ocorrendo em meio a travessia:

Venimmo al pi¢ d’un nobile castello,
sette volte cerchiato d’alte mura,
difeso intorno d’un bel fiumicello.

Questo passammo come terra dura;
per sette porte intrai con questi savi:
giugnemmo in prato di fresca verdura.

Genti v’eran con occhi tardi e gravi,
di grande autorita ne’ lor sembianti:
parlavan rado, con voci soavi.

Traemmoci cosi da ’un de’ canti,
in loco aperto, luminoso e alto,
si che veder si potien tutti quanti.

Cola diritto, sovra ’l verde smalto,
mi fuor mostrati li spiriti magni,
che del vedere in me stesso m’essalto (Inf. IV, v. 106-120, grifos meus).

O espaco toma ai o seu lugar — o nobre castelo, 0 muro que o cerca, o0 belo
riacho, a terra dura, as sete portas, o prado verde, o local aberto, luminoso e alto. A

grande quantidade de adjetivos que caracteriza os aspectos do local chama a atencéo.



193

Também os que ali estdo sdo dignos de nota: “Genti v’eran con occhi tardi e gravi” (V.
112), assim Dante v€ e apresenta as outras figuras ilustres, “de grande autoridade”, as
quais lista. Cessa a sua descricdo das personagens com a declaracdo de que ele, na
dimensdo extradiegética — do Dante-narrador —, ndo pode retratar tudo aquilo que viu
plenamente ali (Inf. 1V, v. 145-147).

O narrador nos informa, entdo, apds o catalogo de grandes personalidades,
que o grupo de seis volta a se tornar uma dupla — ele e Virgilio. E o sabio conduz o
protagonista a outra via, onde, agora, tudo é escuriddo — a passagem se encerra entao
com a sumarizagdo da chegada a essa outra via e o canto se finaliza com o ponto
locativo e a nogdo de movimento, ao se alcangar determinado local: “e vegno in parte
ove non ¢ che luca” (Inf. 1V, v. 151). Imediatamente, quando se passa ao canto V,
sabemos que Dante e Virgilio alcancaram o circulo segundo, informacdes que sdo
apresentadas por meio de sumario. Minds é aludido ndo como parte de uma cena
narrada, mas como reminiscéncia dentro da passagem inicial, para se explicar a
organizagdo do Inferno a partir dali. O modo como Dante ali entrou é apenas aludido
pela fala do proprio Minds contra aquele visitante inusitado, alertando para que ele vigie
o modo ousado como ali entra: ““O tu che vieni al doloroso ospizio’,/disse Minos a me
quando mi vide,/lasciando I’atto di cotanto offizio,//‘guarda com’ entri e di cui tu ti
fide;/mon t’inganni 1’ampiezza de I’intrare!”” (Inf. V, v. 16-20). Veja-se, a seguir, 0
sumario dessa entrada no circulo parece se encerrar quando a enunciagdo encontra um
ponto em que a cena se desenrola enquanto os olhos de Dante observam tudo, sendo
marcada pelo “agora”, com valor de “entdo” — um agora que nunca é, de fato, o presente
da enunciacdo, mas € o ponto em que a narrativa da cena comeca enquanto cena
apresentada: “Or incomincian le dolenti note/a farmisi sentire; or son venuto/la dove
molto pianto mi percuote” (Inf. V, v. 25-27, grifo meu). O “or”” marca esse momento de
saida do sumaério, da rememoracdo dos momentos iniciais, para a entrada na cena
principal do circulo segundo, com a observagao de uma ventania.

Agora, Dante descreve o lugar em que se encontra, onde toda a luz se apaga,
e onde se v€ uma espécie de furacdo agitar tudo ao redor: “Io venni in loco d’ogne luce
muto,/che mugghia come fa mar per tempesta,/se da contrari venti ¢ combattuto” (v. 28-
30). Ele observa as almas levadas pela ventania, do ponto em que esta. O famoso par de
“aves” com quem Dante quer conversar vem até ele — entdo se trava o didlogo com
Francesca. Para sair deste canto ao proximo, que é também a passagem a um outro

circulo, Dante simplesmente desmaia outra vez, materializando-se, ao comeco do



194

préximo canto, na paisagem seguinte, portanto, sem que haja a descri¢do de um trecho
de passagem no canto V, sendo este um canto expressivamente “metodoldgico”, isto €,
operado como uma espécie de explicagdo da dinamica de danacdo ao longo dos
préximos circulos, uma vez que o canto V, até esse ponto, € um dos que melhor
exprimem a natureza gradual e ascendente do sofrer e a qualidade da pena dos danados,
de modo a demonstrar o que mais tarde serd nominado “contrapasso”, o conceito
teoldgico de sofrimento correspondente ao pecado cometido em vida, cuja explanacéao
vira no canto XXVIII do Inferno®.

Quanto a questbes de antecipacdo da narrativa e de episodios do porvir, é
também no canto V que encontramos uma sinalizacdo da narrativa sobre aquilo que
aguarda Dante, possivelmente, no final de sua jornada, com a mencédo a futura etapa,
Caina: “‘Amor condusse noi ad una morte./Caina attende chi a vita ci spense’” (v. 106-
107). A voz de Francesca anuncia, ai, um lugar futuro.

No canto VI, 0s poetas encontram-se no terceiro circulo, e hd o segundo
trecho de passagem da obra. O canto comeca com uma breve analepse do que acabara
de ocorrer no canto anterior, o dos luxuriosos, com uma meng¢ao aos “dois cunhados”.
Ao abrir os olhos, despertando de seu desmaio, Dante vé outras penas ao redor. O inicio
stbito coloca a personagem no centro da acdo, uma vez que Dante se vé cercado pelos
pecados: “novi tormenti e novi tormentati/mi veggio intorno, come ch’io mi mova” (Inf.
VI, v. 4-5).

O peregrino identifica tratar-se de um lugar em que chove chuva abjeta,
encharcando o chdo. Dante entdo avista o guardido do circulo, Cérbero, a ladrar. Junto a
acdo da chuva, Cérbero dilacera os penitentes. O monstro entdo vé o0s viajantes e 0s
ameaca com suas presas, ao que Virgilio lanca contra ele um punhado da terra. O uso do
corpo como mecanismo de sobrevivéncia aqui se ressalta® — Virgilio busca livrar Dante
do estorvo no caminho. O cdo, com o punhado lan¢ado em sua direcao, assim se distrai,
de maneira que os dois companheiros entdo passam adiante, havendo, nessa transicéo,
um trecho de passagem, a partir do verso 34, a narrar a travessia que envolve pisar por
sobre as almas que, como corpos, penavam no chao, sob a chuva: “Noi passavam su per
I’ombre che adona/la greve pioggia, € ponavam le piante/sovra lor vanita che par

persona” (v. 34-36).

85 Bertran de Born usa a si proprio como exemplo da justi¢a divina manifesta nas penas, ao dizer: “Cosi
s’osserva in me lo contrapasso” (Inf. XVI1II, v. 142).
8 Aspecto importante para a Gltima etapa de minha andlise.



195

Essa passagem é interrompida por alguém que, da multiddo de pecadores,
interpela Dante. Ao chdo estavam todos os penitentes, e um deles se levanta a meio,
enguanto 0s poetas passam — este personagem ndo se identifica a principio, mas,
dirigindo-se ao andarilho vivo, pede que este tente adivinhar-lhe a identidade. Dante
demanda que o morto se identifique de uma vez, pois ele acredita jamais té-lo visto. O
homem identifica-se como conterrdneo de Dante e diz chamar-se Ciacco. A nova
personagem revela, ao mesmo tempo, o pecado ali punido: a gula. Os dois conversam
sobre a cidade “partida”, pedindo Dante que Ciacco revele algo sobre o futuro dos
cidaddos de 1a. Ciacco faz previsdes negativas sobre a cidade natal de ambos. Essa
conversa, observa-se, se desenrola mediante uma parada na caminhada, sobre 0s corpos.

Dante pergunta em seguida sobre outros cidaddos de sua cidade, pedindo
para saber onde estdo, caso ali estejam, no Inferno: “dimmi ove sono e fa ch’io li
conosca;/ché gran disio mi stringe di savere/se 'l ciel li addolcia o lo ’nferno li attosca”
(Inf. VI, v. 82-84). Ciacco responde, de modo sugestivo, que Dante os vera adiante, pois
encontram-se no Inferno, certamente; ele entdo condiciona a ida de Dante adiante, como
guem coloca em questdo a possibilidade de se concluir uma jornada tal. Assim, se Dante
descer mais e mais, 14 ele os vera: “se tanto scendi, 1a i potrai vedere” (Inf. VI, v. 87).
Esse € um indicio da grande quantidade de florentinos que Dante encontrara pelo
caminho.

O penitente encerra sua fala, pedindo a Dante que leve ao “dolce mondo” —
a Terra dos vivos —, quando for de volta, a lembranca daquele que entdo ali est4, Ciacco
mesmo. Com isso, ele se inclina de volta para a imundicie do chdo, com seu rosto, e
volta a juntar-se aos “altri ciechi”. Tendo sido narrada a saida de Ciacco, insere-se no
canto a fala imediata de Virgilio, explicando um pouco mais sobre 0s eventos do futuro
e sua relacdo com os mortos, e, apés a fala, os dois poetas retomam o passo — travessia
que fora interrompida pela irrupcao de Ciacco.

O passo ¢é reiniciado, fazendo-se, enfim, a passagem por completo: Dante
indica que passam pela sujeira enquanto falam um pouco sobre “la vita futura” (Inf. VI,
v. 102), e essa passagem, que cruza o circulo terceiro, vai até o préximo trecho de
sumario, entre os versos 112 e 113, quando, enfim, encerrando o trecho de passagem,
Dante anuncia terem alcangado parte mais baixa, “venimmo al punto dove si digrada”
(v. 114), e ali avistam novo guarda: “quivi trovammo Pluto, il gran nemico” (Inf. VI, v.
115), sendo este o ultimo verso do canto.

O canto se encerra, portanto, ja com a possibilidade de se visualizar o que



196

vird a seguir, o proximo inimigo do caminho; portanto, a travessia do canto VI se
encerra dentro dele mesmo, quando apresenta a conclusdo da caminhada e um
vislumbre do circulo que serd narrado no canto subsequente. Vale ressaltar, por outro
lado, que as etapas finais dessa travessia ndo se desenrolam como cena, como seria de
se esperar de uma catalise, propriamente dita, mas a caminha é aludida em formato de
sumario, sobretudo pelo que se observa no intervalo de versos 112 e 113: “Noi
aggirammo a tondo quella strada,/parlando piu assai ch’i’ non ridico”. Aqui, talvez, a
travessia exista como passagem de uma parte a outra, mas nao propriamente como um
trecho de significativa catalise, como cena narrada. Ao mesmo tempo, uma outra
espécie de catalise estd presente no interior dessa travessia, com a interrupcdo de
Ciacco, que toma boa parte do canto e faz com que esse didlogo “inche” o canto em
questdo, inchaco que se verifica, inclusive, pela quantidade de versos gastos naquele
didlogo em meio ao lodacal.

O canto VII se inicia com os gritos do monstro anunciado no canto anterior,
logo ao final: Pluto. No canto presente, ha um longo trecho de passagem, como se
mostra a seguir; ele comega com uma transicdo entre circulos, no interior do canto, e vai
se estendendo, até seu fim, ditado pelo ritmo de um constante caminhar & margem de
um pantano.

No inicio do canto, Pluto aparece com sua fala tenebrosa, de inicio,
inspirando medo em Dante. Por ja ter sido apresentado no canto anterior, o canto VII
inicia-se com a fala rouquenha e incompreensivel da criatura, dispensando maiores
apresentacdes. As palavras de Virgilio contra o monstro, depois de ter o sabio
confortado a Dante, 0 monstro cai derrotado. Virgilio, contra ele, exclama: “‘Taci,
maladetto lupo!/consuma dentro te con la tua rabbia’” (v. 8-9), e segue assim indicando
que aguela jornada ndo é sem propdsito, mas permitida pelas for¢as divinas. As palavras
combatem a arrogancia de Pluto, que é abatido, caindo, precisamente, sobre o chéo:
“Quali dal vento le gonfiate vele/caggiono avvolte, poi che 1’alber fiacca,/tal cadde a
terra la fiera crudele” (v. 13-15). Aqui, palavras desafiam palavras, mostrando-se, uma
vez mais, o valor do discurso de Virgilio.

Eles entdo descem, enfim, a profundidade do quarto circulo. A primeira
passagem vai se inscrever logo nesse comeco, apés a visdo de novas penas, com gente
que rolava grandes pesos, chocando-se uns contra os outros. Os gritos dos que se
atingem mutuamente revelam entéo os pecados ali punidos: se digladiam os culpados de

desperdicio e de avareza. Dante descreve entdo o ritmo da pena, a cadéncia seguida



197

pelos pecadores, que se maltratam com golpes sequenciais, percorrendo semicirculos.

Dante pergunta a Virgilio quem sdo aquelas pessoas. Virgilio explica a
natureza e a origem social — clerical — daqueles. Trocam os poetas palavras sobre como
opera a Fortuna, seguindo-se um trecho amplo, doutrinario, inserido na voz de Virgilio.
A sua fala se encerra com o convite para que sigam a viagem — e ai tem-se uma
passagem dentro do canto, que se divide como um canto Unico para dois circulos,
portanto, nele se veem duas puni¢des diversas. Com o verso “or discendiamo omai a
maggior pieta” (Inf. VII, v. 97), da-se essa travessia no interior do canto, o0 comeco do
trecho de passagem. Esse trecho de passagem é ativado pelo movimento da travessia, de
uma paisagem a outra, que coincidird com a mudanca de penalidade e de circulo.

O convite para que descam ao outro circulo ocorre no interior do canto,
entre as duas metades dos versos, um pouco mais perto do fim. Eles cruzam o circulo
rumo ao outro lado, a outra “riva”, sobre uma espécie de fonte de aguas fervilhante, que
se derrama sobre uma fossa formada por seu transbordamento: “Noi ricidemmo il
cerchio a I’altra riva/sovr’ una fonte che bolle e riversa/per un fossato che da lei deriva”
(v. 100-102). Eles, seguindo a direcdo das aguas, descem a esse novo circulo, ainda no
mesmo canto, indo a margem de um pantano identificado como o rio Estige, cujo nome
Dante revela no verso 106. A partir dai, o quinto circulo descortina sua agdo ao longo de
uma caminhada a margem dessa espécie de charco. Essa caminhada, em si, é a propria
passagem, que predominara na Ultima metade do canto.

Dante, tendo descido, olha para o rio, vendo gente mergulhada naquele
pantano, todos cobertos de lama, nus e com semblantes raivosos. Virgilio toma a
palavra para indicar que ali se esbatem os iracundos; sob eles, debaixo da &gua, ha gente
“che sospira” (v. 118), fazendo borbulhar a 4gua que ia por cima, pela superficie.
Submersos na lama, ou “limo”, Virgilio declara que eles lamentam, agora, terem sido
tristes, quando vivos, “ne 1’aere dolce che dal sol s’allegra” (Inf. VII, v. 122), e esse
lamento constante e submerso € a sua pena. Esses sdo os culpados pela acidia, isto €, 0s
melancolicos.

Tendo isto Virgilio declarado, reportando o discurso dos submersos dentro
de seu proprio falar, percebe-se, ao mesmo tempo, que a fala de Virgilio ja esta inserida
na narracdo de Dante (no nivel extradiegético), o que multiplica, de novo, a moldura de
que se vale a narrativa dantesca. Isso ocorre quando Virgilio toma a palavra dos
submersos, fazendo-lhes uma citagdo direta, imaginativamente reconstruida: “Fitti nel

limo dicon: ‘Tristi fummo/ne 1’aere dolce che dal sol s’allegra,/portando dentro



198

accidioso fummo://or ci attristiam ne la belletta negra’ (v. 121-124).

Apos o discurso reportado, Dante-narrador aponta, enfim, a conclusdo dessa
passagem, ou melhor, a continuidade do caminhar, esta reportada em forma de sumario
— brevemente, ao fim do canto, ele diz que passam pela lama, entre o lago e a terra
firme, observando a lagoa: “Cosi girammo de la lorda pozza/grand’ arco tra la ripa
secca e 'l mézzo,/con li occhi volti a chi del fango ingozza” (v. 127-128).

Entdo o canto se encerra com uma indicacdo de lugar, com um verso unico,
ao mesmo tempo encerrando a passagem e iniciando um novo momento, a ressaltar que
os poetas, enfim, chegaram ao pé de uma torre: “Venimmo al pi¢ d’una torre al da
sezzo” (Inf. VII, v. 130).

A principio, pela informacéo do sumario final, ndo fica exatamente claro se
eles contornaram a agua do charco para alcangar esse novo ponto ou se a atravessaram
(com que meio de transporte?) para atingir o pé da torre. A descoberta quanto ao modo
dessa de travessia vai revelar-se a seguir, no proximo canto, também trazendo mais
informac@es sobre a topografia do lugar.

O canto VIII é iniciado de forma nova, com uma retomada da acdo apenas
interrompida anteriormente e a0 mesmo tempo inserindo-se uma anacronia robusta no
tecido narrativo do canto. O inicio, com a anacronia, transforma o comeco do canto VIlII
em um extenso flashback. O canto VII terminara com a indicacdo, em sumario, de que
eles haviam atingido o pé de uma torre. Até o canto VIII, todos os cantos anteriores,
apos o limbo, haviam terminado coincidindo com a passagem das personagens de um
circulo a outro — mesmo o canto VI, que possui dois circulos em si —, mas, aqui, algo
acontece pela primeira vez na estrutura narrativa. Os dois poetas permanecem no
mesmo circulo que dominou o enunciado do canto VII.

O canto VIII comeca com a permanéncia no mesmo lugar em que se
encerrou o canto VII, mas, ao mesmo tempo, o canto VIII volta atrés, para retornar a
margem do Estige, explicando-se que, antes de os poetas atingirem o pé da torre alta ao
fim do canto VII, algo acontecera: “Io dico, seguitando, ch’assai prima/che noi fossimo
al pi¢ de I’alta torre” (Inf. VIII, v. 1-2) sdo os versos iniciais do canto oitavo, em que
entdo o narrador passa a descrever aquilo que os dois poetas fizeram antes de chegarem
a torre.

Eles viram, olhando para cima (possivelmente enquanto caminhavam a
margem do rio Estige, ou mesmo parados a beira dele), duas chamas que se

comunicavam a distancia, com uma terceira, mais longe ainda. Esse sistema de luzes



199

trata-se do fogo que no cume das torres se comunica, trés aqui indicadas. No canto VIII,
vemos Dante perguntar a Virgilio o que é aquilo — sobre o que conversariam as chamas?
Ja estamos no interior do flashback, isto €, antes de chegarem a torre. Lé-se a questdo de
Dante nos versos seguintes: “dissi: ‘Questo che dice? e che risponde/quell’altro foco?/e
chi son quei che ’1 fenno?” (Inf. VIII, v. 8-9).

Note-se que o didlogo é iniciado a caminho da torre que alcangam ao fim do
canto VII — portanto, neste canto VIII, estamos lidando com uma analepse, a qual se
estendera por quase todo o canto VIII, até um determinado ponto cujo fim exato pode
ser de dificil precisdo. O ponto de comeco da analepse ¢ o “antes mesmo” (‘“‘assai
prima”), mas o seu fim pode ndo estar claramente estabelecido no texto, o que
implicaria dizer que a acdo do canto VIII poderia até mesmo ter fim no préximo canto,
o IX, quando entdo se retomara a narrativa principal que estava em curso até o fim do
canto VII, antes de se iniciar o flashback.

A pergunta de Dante sobre o significado das luzes, Virgilio garante que ele
entendera rapidamente o que significam elas, se considerar aquilo que ha sobre as aguas
sujas, aproximando-se. Dante avista entdo uma embarcacao veloz e pequenina, que vem
chegando até eles sobre a &gua observada. Em cima dessa nave, alguém remava e
gritava, saudando aos poetas com palavras grosseiras, como se 0s recepcionasse feito
fossem mortos chegando ao Inferno. Virgilio o repreende, revelando entdo o nome do
barqueiro ao leitor e a Dante-personagem: “Flegias, Flegias, tu gridi a voto” (Inf. VIII,
v. 19), “gritas em vao”. Virgilio expressa que Flégias nada pode sobre eles — apenas 0s
conduzira sobre o atoleiro, de modo que atravessem o lago. Aqui se revela um primeiro
mistério sobre a chegada até o pé da torre ao fim do caminho anterior: houve a ajuda de
um meio de locomocao, o barco de Flégias.

Virgilio desce até a canoa de Flégias, indicando a Dante que fizesse do
mesmo modo. O narrador deixa claro que, ao subir ele mesmo sobre o barco, ai entdo a
canoa parecera enfim carregada (indicativo de seu peso, de seu corpo vivo). Aqui,
comeca um trecho de passagem, que se estende do verso 28 ao 81, longa passagem
catalitica.

Assim, eles correm sobre a lagoa, cruzando o espacgo do lodo. No interior
dessa passagem, algo caracteristico da catalise acontece — uma interrupcgdo, que

multiplica o tempo da travessia e estende a agio por varios versos de um dialogo®’. A

87 Note-se que o diadlogo, por vezes, é 0 que faz as catélises incharem significativamente.



200

interrupcdo parte de um danado que se ergue do charco, enquanto vai se dando a
passagem dos dois poetas sobre o barquinho. Esse pecador que se ergue da agua
pergunta quem é Dante, aquele que esta vindo até ali antes da hora — referéncia a Dante
estar vivo. Dante assegura que viera, sim, ao mundo dos mortos, mas ndo permaneceria
eternamente, devolvendo ao outro a mesma pergunta que ele lhe fizera sobre a
identidade. O danado n&o responde claramente. E a primeira vez que um contato com
um dos pecadores se da de maneira significativamente arisca e potencialmente mais
feroz. Mesmo perante o siléncio do outro, Dante o identifica, reconhecendo-o, ainda que
sujo de lodo. A seguir, momento de grande tens&o narrativa, o danado coloca as duas
maos sobre o barco. Virgilio, rapidamente, o espanta, mandando-o retornar a companhia
dos outros “caes” no charco.

Segue-se um momento de ternura entre Virgilio e Dante, apropriado a altura
do violento susto recentemente superado. Virgilio envolve Dante nos bracos, beijando-
Ihe o rosto e elogiando a postura moral frente ao pecador. Esse € o primeiro ato de
ternura fisica entre os dois poetas — 0s quais, mais a frente, precisardo (Dante mais que
Virgilio) um do outro para cruzar fronteiras também por meio dos corpos que se ajudam
na travessia.

Dante expressa sua vontade de ver o pecador afogando-se na sujeira antes
que eles saiam do lago: “prima che noi uscissimo del lago” (Inf. VIII, v. 54). Este dado,
por sua vez, retoma a dimensdo espacial e temporal da narrativa. Ou seja, indica que
eles ainda estdo dentro do barco enquanto todo o didlogo acontece, e ainda se encontram
ao meio da passagem a outra margem. O espago — esse charco — € o proprio momento e
lugar da travessia, e esse trecho de passagem, com tal travessia entre margens, ainda
contribui significativa para uma duracdo prolongada do flashback iniciado no comeco
do canto.

Apos o desejo expresso por Dante, Virgilio garante que ele sera atendido,
antes do fim do trajeto. Dante vé, com satisfacdo, os demais pecadores atingirem o outro
que anteriormente havia entrado em disputa com Dante, o qual, agora, tem seu nome
revelado pela multiddo que gritava no lodagal: “Filippo Argenti!”. Trata-Se de um
florentino, como indica o comentario do narrador, ficando clara, mais uma vez, a
origem citadina de Dante-personagem, que conhecia o tal danado, bem como a grande
quantidade de conterraneos no Inferno, sendo Argenti um deles.

Apbs o desespero de Filippo Argenti entre os outros pecadores, 0 narrador

nada mais expressa sobre ele, evidenciando sua deliberada recusa: “Quivi il lasciammo,



201

che piu non ne narro” (Inf. VIII, v. 64). Ai, chama a atencdo o verbo empregado, narro,
proximo a nog¢ao de “dire”, verbos que demarcam a posi¢ao do Dante-narrador.

Logo Dante expressa o proximo evento: chega-lhe aos sentidos algo que o
assusta. Virgilio explica: ¢ “Dite”, a cidade que se aproxima, seu porto. Dante diz ja
avistar suas mesquitas, vermelhas como se saissem do fogo. Virgilio entdo explica que o
fogo eterno as acende por dentro, “come tu vedi in questo basso inferno” (Inf. VIII, v.
75) — indicacdo locativa do préoximo lugar que estdo prestes a atingir.

Dante passa entdo a narrar, em sumario, a andanca até o muro dessa cidade
ja vista de longe (v. 76-78), mencionando, apos isso, igualmente em forma de sumario,
os fatos anteriores a chegada ao muro (v. 79-81), isto €, o fim da jornada sobre o barco,
até o ponto onde Flégias os expulsa da nave: “Noi pur giugnemmo dentro a 1’alte
fosse/che vallan quella terra sconsolata:/le mura mi parean che ferro fosse.//Non sanza
prima far grande aggirata,/venimmo in parte dove il nocchier forte/«Usciteci», grido:
«qui € ’intrata»” (Inf. VI, v. 76-81). Esse € o fim do trecho de passagem previamente
demarcado, aquele que se iniciou quando subiram no barco. Pode ser que 0S versos
finais do trecho coincidam também com o fim do flashback, iniciado no comeco do
canto; contudo, embora agora se descubra como 0s poetas chegaram até os muros da
cidade, de onde outrora viram & distancia as luzes sobre torres, até aqui ainda ndo ha
mengdo especifica sobre o “pé da torre”, o ponto locativo em que se encerrou o canto
VII. Encontrar esse ponto seria a maneira ideal de determinar o fim do flashback.

Aportados préximos a cidade, Dante passa a narrar a apari¢do de demonios,
que o desafiam, irritados, perguntando quem seria aquele que chega até ali sem ter
morrido. Virgilio, atuando como mediador, dispde-se a falar com os demdnios a parte:
“E ’1 savio mio maestro fece segno/di voler lor parlar segretamente.//Allor chiusero un
poco il gran disdegno,/e disser: ‘Vien tu solo, e quei sen vada,/che si ardito intrd per
questo regno’” (Inf. VIII, v. 86-90). E interessante notar a vivacidade, em forma
concisa, com que os gestos de Virgilio sdo descritos: “fece segno/di voler lor parlar
segretamente”; 0 signo ou sinal que indica a necessidade de falar a parte, secretamente,
com os demonios seria, a0 mesmo tempo, a descricdo de uma tentativa, talvez, de
recompor seu discurso consigo mesmo, encontrar, dentro de si, no breve espago de um
deslocamento adiante, a palavra certa e persuasiva? Com desdém, os demonios
respondem que Virgilio pode “vir”, sozinho, mas que o outro — Dante — deve descer de
volta por onde veio tdo ousadamente. Eles atacam Dante: “Sol si ritorni per la folle

strada” (Inf. VIII, v. 91), indicando que sozinho v& de volta de onde veio, pela louca



202

estrada.

Subsequentemente, o narrador interrompe a enunciagdo para, pela primeira
vez, dirigir-se ao leitor dentro da Comedia: “Pensa, lettor, se io mi sconfortai/nel suon
de le parole maladette,/ché non credetti ritornarci mai” (Inf. VIII, v. 94-96). Dante
acreditou ndo mais retornar, ndo sobreviver aguele momento fatal. Em seguida, implora
a Virgilio que ndo o deixe sO, ja que, estando proibida a passagem adiante pelos
demdnios, a Unica solucdo para Dante parece ser que os dois retornem juntos por onde
vieram.

Virgilio retorque pedindo que Dante ndo tenha medo e solicitando que ele
ali espere por um momento. Virgilio se afasta, deixando Dante a se sentir abandonado
enquanto espera: “Cosi sen va, e quivi m’abbandona” (Inf. VIII, v. 109). Dante diz que
Virgilio foi até “la”, mas o poeta florentino ndo pode ouvir a conversa de onde esperava.
Todavia, Dante percebe que o grupo ndo permaneceu em coléquio por muito tempo,
pois todos os demonios entram, de repente, de uma vez dentro da cidade — assim,
conseguimos perceber a posicdo de cada personagem nessa cena, com o retorno dos
demaonios ao interior dos muros de onde sairam.

Ao entrarem, eles batem a porta intencionalmente contra 0s visitantes,
contra Virgilio, que permanece do lado de fora, como bem ressalta Dante. O poeta
latino volta ao lugar onde o florentino o espera, “con passi rari” (Inf. VIII, v. 117) —
esses passos “raros” podem vir a expressar a lentidao de um caminhar intervalado; séo
passos que se demoram com reluténcia por voltarem com mas noticias.

Os olhos de Virgilio retornam, junto com ele, voltados para a terra —
desenho de um semblante de derrota. Essa inovacgdo na caracterizacdo do mestre é digna
de nota: pela primeira vez, Virgilio hesita e, como Dante, é surpreendido, portanto,
teme. Suspira ao reclamar dos seres que Ihe negam a entrada na cidade. Entdo se dirige
a Dante, enfim, dizendo-lhe que ndo se abata, pois ele, Virgilio, vencerd a prova em
curso. Desse modo, em seguida, a fala de Virgilio carrega consigo uma analepse: ele
pede que Dante se recorde que uma tal arrogancia demoniaca ndo é coisa nova em sua
jornada, basta lembrar 0 que, em outra porta, estava outrora escrito (refere-se Virgilio ao
portal infernal do canto IlI).

O presente canto oitavo se encerra ai, sem resolucdo ao problema aparente
da entrada negada, cortado, assim, com a fala de Virgilio a declarar que alguém vira,
por certo, salva-los, descendo de alguma parte: “passando per li cerchi sanza scorta,/tal

che per lui ne fia la terra aperta” (Inf. VIII, v. 129-130). Assim se encerra o canto VIII,



203

0 que faz com que ele se interrompa bem ao meio da acéo, em suspense, logo apos a
travessia. Para Teodolinda Barolini, inclusive, em “Ulysses, Geryon, and the
acronautics of narrative transition”, capitulo de Undivine Comedy (1992), o canto VIII é
interrompido pelo préprio medo da impossibilidade da jornada, e a combinacdo dos
cantos oitavo e nono pode ser vista como “a display of the author’s narrative prowess, a
resolute breaking with the narrative conventions established heretofore” (1992, p. 69).
Um poderoso dispositivo narrativo, portanto, assim é criado e anunciado, na imbricacao
entre os cantos VIl e IX.

No subsequente canto IX, o seu comeco retoma Dante enquanto este
observa as reacdes de Virgilio. A fala inicial de Virgilio, no canto nono, envolve a
possibilidade de vencer ou ndo. Esse suspense, partindo da prépria inseguranca de
Virgilio, torna o prosseguimento da viagem, pela primeira vez, algo realmente posto em
duvida.

Percebendo a inseguranga do mestre, Dante pergunta se alguém do “primo
grado” ja descera a “questo fondo de la trista conca” (Inf. IX, v. 16-17). Virgilio admite
que é dificil que alguém de seu mesmo nivel originario possa descer até onde se
encontram agora. Enquanto esse dialogo acontece, percebe-se, em relagdo ao tempo e ao
espaco, ja um deslocamento significativo em relacdo ao primeiro ponto da jornada,
antes de Dante descer ao Inferno.

Virgilio admite ter estado ali uma outra vez, pouco tempo depois de ter
morrido (com isso buscando apaziguar os temores de Dante de que seu proprio mestre
ndo pudesse Ihe ensinar o caminho). Virgilio faz mengdo a um ponto ainda mais baixo e
terrivel ao qual descera na ocasido — “cerchio di Giuda” (Inf. IX, v. 27) —, 0 que terd
também lugar no futuro da narrativa. Por ter 14 estado, Virgilio tenta agora confortar
Dante, garantindo saber bem a rota até aquele futuro ponto, o mais profundo do Inferno,
sendo, portanto, também o final da jornada infera.

O presente canto é fortemente orientado por locativos e pela geografia do
Inferno. Virgilio prossegue, no didlogo, fornecendo informacgdes sobre a geografia do
lugar, informac0es as quais, afinal, Dante ndo consegue reter na mente, pois seu olhar
capta algo no alto de uma torre: “pero che 1’occhio m’avea tutto tratto/ver’ 1’alta torre a
la cima rovente” (Inf. IX, v. 35-36), sendo “rovente” indicativo de que a torre brilhava,
era quente como fogo. Esse ¢ o ponto em que uma “torre” volta a ser mencionada —
“I’alta torre”, acompanhada do artigo, especificando ser essa uma torre ja retratada antes

na narrativa, possivelmente. Sabemos, portanto, que esse é 0 ponto — muito



204

provavelmente — em que estavam os poetas ao se encerrar o canto VI, quando a torre
era ainda “uma alta torre”, tornando-se agora “a alta torre”. Existe grande chance de que
o flashback seja textualmente encerrado aqui — agora, portanto, com o indice da torre,
estamos de volta ao ponto onde o canto VII havia se encerrado, retomando-se o relato
principal, primario.

Assim como comenta Teodolinda Barolini (2018b)8, é possivel, a essa
altura, entender melhor a interpolacdo das narrativas aqui em jogo e suas posicdes
temporais: para a autora, em relacédo a triade dos cantos VII, VIII e 1X, a narrativa que
se interpola a narrativa principal (sendo a principal aquela que era contada no canto V1I)
tem seu inicio no ultimo verso do canto VII e o seu final somente no canto 1X, com a
chegada do anjo (que se dara daqui a pouco): “The overarching storyline”, diz a autora,
“is the story of the travelers Dante and Virgilio, who try to enter the city of Dis and are
rebuffed by devils; this storyline begins in the last verse of Inferno 7 and concludes with
the arrival of the angel in Inferno 9” (BAROLINI, 2018b).

Parece-nos, especificamente, que a histdria secundaria ai inserida na
narrativa principal (essa histdria secundaria € a da travessia do Estige rumo a torre) se
inicia no primeiro terceto do canto VIII, quando o narrador sinaliza a anacronia prestes
a acontecer, ao dizer “assai prima” (“Io dico, seguitando®®, ch’assai prima/che noi
fossimo al pie de I’alta torre”, em Inf. VIII, v. 1-2), e se encerra quando os dois poetas
sdo expulsos da nave de Flégias, no canto VIII, quando o barqueiro grita “‘Usciteci’”,
“‘qui ¢ I’intrata’” (Inf. VI, v. 81). Adotar esses pontos de referéncia implica dizer que,
embora ndo seja possivel determinar em que ponto exato os dois poetas atingem o pé da
torre discriminada ao fim do canto VII, o momento dessa chegada coincidiria

justamente com o fim da travessia do rio, que é também o fim do trecho de passagem (v.

88 Refiro-me aqui ao comentdrio ao canto 8 do Inferno, no portal Digital Dante
(https://digitaldante.columbia.edu/). Em termos de interpolacdes, Barolini ainda observa que a narrativa
de Filippo Argenti esta interpolada no interior da narrativa do canto 8 (fagco notar a “intromissdo”
secundaria dentro de uma narrativa, a da travessia do Estige, que ja estava “encaixada” no interior da
narrativa principal): “The overarching storyline accommodates an interpolated shorter narrative in which
the pilgrim, while traversing the River Styx, is accosted by a wrathful soul: the Florentine magnate
Filippo Argenti” (BAROLINI, 2018b). Esse encontro com Filippo Argenti ndo deixa de representar uma
catalise robusta e, a0 mesmo tempo, um trecho de passagem.

89 Embora ndo seja a intengdo retomar o grande material bibliografico acerca do verbo “seguitando” e de
suas implicagdes — inclusive quanto a génese do texto de Dante —, chamo a atencdo para a oposicao criada
entre a palavra — “seguindo”, prosseguindo — e 0 fato de a narrativa, nesse ponto, dar um passo atras.
Sobre esse verso, Anna Maria Chiavacci Leonardi (2012) comenta ser uma formula de passagem insélita
na Comédia, em particular o “seguitando”, que se explicaria pelo fato de que, pela primeira vez, um canto
prossegue 0 argumento do canto precedente, ainda no mesmo circulo. A autora cré, inclusive, que a
técnica narrativa empregada aqui, com o flashback, anteciparia a dos romances modernos (LEONARDI,
2012, p. 243).


https://digitaldante.columbia.edu/

205

28-81), no verso 81 do canto VIII — ai se encerraria igualmente o flashback.

E possivel entdo saber que os poetas aportam sobre terra firme, ai, com o
grito de Flégias, mas ndo é possivel determinar exatamente quais foram seus passos e
atos, em seguida, porque a narrativa imediatamente passa a nos contar que Dante avista
mais mil demonios a imprecarem contra os visitantes.

A constatacdo dessa novidade “demoniaca” parece engolir e apagar um
possivel verso em que talvez se dissesse estarem 0s poetas finalmente ao pé da torre
outrora anunciada. Porém, podemos entender que o fim da jornada sobre o Estige serve
como a demarcacdo do fim do flashback que acaba de ser feito, afinal, esse trecho
analéptico de passagem sobre o charco consistiria justamente no relato de uma travessia
ndo informada anteriormente, e é na chegada junto aos deménios que essa mesma
travessia teve fim, mesmo na auséncia da torre (ali ndo mencionada de novo).

O canto VIII, vale lembrar, fora um canto todo em movimento, a exce¢do do
momento em que, justamente, os poetas descem do barco e veem o0s demonios,
subsequentemente vindo toda a movimentacao de Virgilio para trocar palavras com o0s
demdnios, naquele seu vaivém cheio de incertezas. O Unico ponto fixo desse canto
oitavo, pode-se dizer, € 0 momento em que se aporta em terra firme e os deménios séo
avistados. Pode-se intuir, nesse ponto, o choque do olhar, o deter-se para pensar sobre o
que fazer em seguida, assim que se desceu do barco.

Ha ainda uma outra possibilidade para amarrar todas essas questfes
narrativas em aberto — a de que exista uma primeira torre, aguela mencionada ao fim do
canto VII, torre um; e outras torres diferentes, a torre dois e a torre trés. As torres um e
dois, no comeco do canto VIII, ao inicio do flashback, diriam respeito, primeiro, a torre
para a qual eles vdo caminhando ainda em terra firme, antes da chegada de Flégias; eles
aportariam, a pé, contornando a lagoa até a torre primeira, mais ou menos a0 mesmo
tempo em que Flégias chegaria ali também, vindo pela 4gua. Entdo, navegariam rumo a
segunda torre, que avistavam de longe. Eles vdo andando e caminhando, portanto, até
qgue chegam a torre primeira, depois, aproxima-se Flégias, e os conduz até a torre
segunda, onde outrora o sinal brilhava a distancia. A torre segunda estaria do outro lado
do rio, apds descerem do barco, sendo expressamente localizada apenas no canto IX.

Mas, se a corrida sobre o rio Estige consistir no deslocamento entre uma
torre e outra, a torre um e a dois, isso significaria que o flashback anunciado no comego
do canto VIII dura apenas o intervalo entre os versos 1 e 18 do mesmo canto, quando

aporta Flégias a banda do rio em que estavam os dois poetas. Essa possibilidade parece



206

narrativamente desinteressante, o0 que tornaria a anacronia desse texto muito menos
produtiva. E mais frutifero supor — e o préprio texto deixa essa possibilidade em aberto,
devido a parciménia com que o narrador nos fala de duas das mais importantes torres da
narrativa moderna — que, ao fim do canto VII, quando o narrador diz “Cosi girammo de
la lorda pozza/grand’arco, tra la ripa secca e 'l mézzo,/con li occhi volti a chi del fango
ingozza” (Inf. VII, v. 127-129), esse “giro” diz respeito a um percurso a pé, por terra, a
margem do Estige; depois, 0 verso seguinte e ultimo declara, sem conexéo sintatica que
una geograficamente essas duas passagens, que 0s poetas chegaram ao pé de uma torre,
a primeira, finalmente (v. 129).

Assim, entre esse ultimo verso e a caminhada em “arco” pela borda do lago
Estige, esconde-se, dentro de um sumario minusculo feito pelo verso final do canto VI,
lacuna entre a andanca e a chegada a torre, o deslocamento com o barco de Flégias —
que so sera narrado no canto seguinte, o oitavo.

Haveria, portanto, uma lacuna silenciosa entre as agdes dos versos 127-129
e aquela acdo contida de forma Unica no verso 130, ao longo do canto VII. Essa lacuna
infima so seria expandida com o flashback do proximo canto. Pensando em tudo isso,
vale considerar algo com clareza: parece que as duas luzernas vistas a piscarem ao
longe, no alto das torres, no canto VI11%°, encontram-se ambas na muralha que circunda
a cidade de Dite — portanto, para se atingir qualquer torre que seja, € necessario ter
atravessado o rio Estige, até a cidade de muralhas que esta na outra margem da agua.

Considerando-se, agora, como seria possivel formular o flashback tal qual
um “secreto” deslocamento, escondido entre os versos finais do canto VII (intervalo
compreendido entre os versos 127-129 e 130), uma possibilidade esta em olhar, apos a
travessia do Estige, no canto VIII, para o verbo de deslocamento utilizado no terceto ao
fim do trecho de passagem: “Non sanza prima® far grande aggirata,/venimmo in parte
dove il nocchier forte/‘Usciteci,” grido: ‘qui ¢ l'intrata’ (Inf. VIII, v. 79-81). O verbo
“venimmo” indica a ideia de se chegar a um certo ponto, alcancar uma marcagéo
topogréfica — sentido mais proximo de arrivare, com a coloca¢do de um ponto de

chegada da jornada fisica bem sugerido em sua aplicagdo no texto®.

90 No momento em que se avistam as duas luzes, o narrador deixa claro que elas sdo observadas muito
antes de se atingir o pé de uma torre; ao longe, Dante vé essas duas chamas se comunicarem com uma
terceira ainda mais distante (Inf. VIII, v. 1-6).

%1 “Non sanza prima” ¢é outra expressio que sugere a visdo dos fatos em retrospecto — espécie de mote
estruturante desses trés cantos, Inf. VII, VIl e IX.

92 No Dizionario della Divina Commedia, o verbete “venire, -ir” é definido como “muoversi verso



207

“Venire”® representa ainda uma escolha diferente de “andare” (ir); este
segundo verbo, andare, também utilizado com frequéncia na Comédia, e que também
indica um deslocamento, é costumeiramente empregado no sentido mais amplo de se ir
até certo ponto, ou de se ir em frente, mas ndo necessariamente com 0 senso de se
alcangar um marco topografico especifico, como se vé em passagens tais quais: “Cosi
andammo infino a la lumera,/parlando cose che’l tacere ¢ bello,/si com’ era ’l parlar
cola dov’era” (Inf. IV, v. 103-105). Nesse exemplo, “andare” trata-se de andar em
direcdo a luz, mas esse andare ndo parece evocar 0 mesmo sentido topoldgico e
demarcatorio que o verbo “venimmo” admite em Inferno VIII, o qual abraca ndo apenas
a questdo do movimento em direcdo a algum ponto qualquer, mas também o alcance de
uma altura especifica no espaco, de um marco material e decisivo — nesse caso, a torre.

Outras ocorréncias de “venimmo”, no Inferno, demarcam o mesmo sentido
que o apontado aqui, como em “Venimmo al pi¢ d’un nobile castello” (Inf. 1V, v. 106) e
“venimmo al punto dove si digrada/quivi trovammo Pluto, il gran nemico” (Inf. VI, v.
114), por exemplo. Esse breve exercicio comparativo entre os verbos serve para
sustentar a ideia de que o emprego de venimmo, aplicado aos peregrinos, no canto
oitavo, estabelece a plausivel possibilidade de que o ponto alcancado em Inferno VII, na
ultima estrofe — “Venimmo al pi¢ d’una torre al da sezzo” (Inf. VII, v. 130) —, estd
linguistica e geograficamente relacionado ao ponto fisico indicado ao fim do trecho da
travessia no canto VIII: “Non sanza prima far grande aggirata,/venimmo in parte dove il
nocchier forte/‘Usciteci’, grido: ‘qui ¢ I’intrata’” (Inf. VVIII, v. 79-81).

Esse verbo, retomado de um canto ao outro, poderia ser uma espécie de
“chave anaforica”, que sinalizaria o ponto em que a narrativa principal foi abandonada
para se inserir a analepse referente aos episédios anteriores. A analepse se encerraria
com a repeticdo da mesma chave, marcando seu comeco e seu fim: vennimo. “Viemos”
refere-se entdo a um mesmo lugar — isto é, o ponto em que o flashback comeca e o
ponto em que a narrativa principal, apos o flashback, é retomada.

Outro elemento de interesse para determinarmos um possivel fim da

anacronia iniciada pelo flashback no canto VIII seria procurar, no canto IX, uma

I’interlocutore, anche ideale: arrivare, giungere [...]” (2018, p. 1052). O verbo “andare” ¢ ali admitido
como sindnimo, mas ndo como primeiro e imediato sentido possivel.

93 Palavra importante em um texto sobre uma jornada, em que muitas personagens se locomovem entre
diversos pontos; variagdes do verbo “venire” acontecem em todos os trinta e quatro cantos do Inferno —
uma tal busca foi possivel gracas a ferramenta de pesquisa gramatical DanteSearch
(https://dantesearch.dantenetwork.it/).


https://dantesearch.dantenetwork.it/

208

marcacdo que indicasse a retomada geografica do ponto em que o flashback interrompe
a acgéo principal. Para essa funcéo, forte concorrente seria a mencéo, pela segunda vez
apos o canto sétimo, da chegada ao pé de uma torre, o que de fato acontece em Inferno
IX: “ver’ I’alta torre a la cima rovente” (v. 36).

A torre do nono canto pode marcar 0 ponto em que as personagens
estiveram desde 0 momento em que avistaram os demonios, apos a saida do Estige. Em
meio a essa circunvizinhanca, € possivel que o fim do flashback ja tenha acontecido
desde a primeira mencao a um elemento novo e desconhecido: a acdo dos diabos que
fecham a porta ao peito de Virgilio, fato que ndo parece se integrar muito bem a acéo da
travessia do charco — que &, essencialmente, o que o flashback se ocupa em contar.

Antes disso, dos demdnios contra os poetas, o flashback que vinha se
construindo fazia uso de elementos espaciais ja conhecidos do leitor — o que ajuda a
circunscrever os limites dessa analepse dentro de um universo relativamente previsivel e
de um espaco ja tracado, anteriormente, mesmo que de forma suméria ou apenas
sugerida. Sendo assim, o contetdo central e tematico do flashback é a travessia do
Estige, e o principal elemento geografico dessa anacronia, que junta as duas pontas da
sua trama, € o préprio rio Estige. Quando se abandona o Estige, enfim, no canto VIII,
podemos crer que termina o flashback e se retoma a narrativa principal abandonada la
em Inferno VII.

Para além dessa segunda mencdo a chegada a uma torre, no canto 1X, outra
marcacao fisicamente localizada no espago ¢ a referéncia a “terra”, também no canto
IX: “e noi movemmo i piedi inver’ la terra” (Inf. IX, v. 104). O verso em questdo surge
qguando a passagem dos viajantes €, enfim, liberada, e os demdnios derrotados. Esse
primeiro passo enfim a terra pode parecer, s6 entdo, a saida da agua para a terra firme.
Afinal, nunca foi expressa claramente, no texto, a partida de Flégias — estaria ele ainda
ali, e os viajantes dentro do barco?

N&o — € necessario lembrar que Virgilio, no canto VIII, havia ja& caminhado
para ter um coléquio com os demonios, e que, sem entrar, voltou a Dante pelo mesmo
caminho, como se 1€ no verso de sua partida até os inimigos: “Cosi sen va, e quivi
m’abbandona” (Inf. VIII, v. 109), diz Dante; e no de seu retorno abatido: “e rivolsesi a
me con passi rari” (Inf. VIII, v. 117). Tudo isso, entdo, ja havia se passado em terra
firme, tendo Flégias partido.

Quanto aos passos sobre a “terra”, no canto IX, o comentéario de Leonardi

aponta ai se tratar do avanco, enfim, dos peregrinos para dentro das muralhas cujo



209

interior, até entdo, lhes fora negado, isto é, “terra” indica a entrada na “citta di Dite”
(LEONARDI, 2012, p. 291).

De todo modo, vemos aqui como € interessante a mescla entre tempo e
espaco narrativos, costurados de modo a tornarem mais elastico e instavel o todo dessa
narrativa. O ponto da paisagem em que as personagens estacam ao pe da torre é também
um ponto em que um jogo temporal se complica, e essas duas categorias combinadas
criam uma nova dindmica na forma de se contar a narrativa, pelo narrador. O flashback
é orientado em relacdo a pontos, do espaco, em que a nharrativa é abandonada e
retomada continuamente para melhor se explorarem os diferentes instantes da acao.

Antes, porém, dessa entrada na cidade de Dite, vimos que, no mesmo canto
IX, Dante levanta os olhos para a “alta torre” incandescente e seus olhos avistam a
aparicao das trés fdrias, como na mitologia: Megera, Aletto e Tesifén (em portugués,
Megera, Alecto e Tisifone). Elas invocam Medusa, e Virgilio instrui Dante,
imediatamente, a voltar-se de costas e fechar os olhos, para que ndo olhasse Gorgona
(Medusa), caso contrario, “nulla sarebbe di tornar mai suso” (Inf. IX, v. 57) — a jornada
estaria arruinada, uma vez que ndo haveria mais jornada alguma de retorno ao mundo.

Nesse ponto, percebe-se que a viagem pelo Além-Mundo traz riscos reais a
Dante, para 0 seu corpo Vvivo. Ato continuo, o proprio Virgilio cerra os olhos de Dante
com suas maos. Dante-narrador interrompe a acdo com uma chamada de atencdo aos
que tém o “intelecto sdo”, a fim de que observem a doutrina escondida nos “versi strani”
(Inf. IX, v. 61) — a interrupcéo ¢é feita pelo storyteller, dirigindo-se aos que leem o texto.
Retorna a enunciacdo das acdes, dizendo que um som forte, que inspirava pavor, se fez
entdo ouvir, vindo como vento.

Virgilio retira as méos de sobre os olhos de Dante, orientando que Dante
enderece seus proprios olhos sobre um nevoeiro. Dante vé entdo as almas se agitarem
sobre o Estige, como se fugissem, na presenca de alguém que se aproxima, passando
sobre o Estige sem molhar os pés. Aquele que chega remove da frente do rosto o ar
“grasso”, movimentando a mao esquerda com frequéncia (Inf. IX, v. 82-84) — o detalhe
da acdo descrita chama a atencdo para a miriade de movimentos desenvolvidos num
unico gesto, em poucos versos. Dante percebe imediatamente que aquele ser veio do
céu; o poeta se volta a Virgilio, que entdo indica que Dante permaneca quieto e se
incline em reveréncia.

O emissario do céu, aos olhos de Dante, “pien di disdegno” (Inf. IX, v. 88),

aproxima-se da porta da muralha e a abre com uma espécie de vareta, sem enfrentar



210

resisténcia: “Venne a la porta e com una verghetta/l’aperse, che non v’ebbe alcun
ritegno” (Inf. IX, v. 89-90). A cena parece saida de um conto de fadas infantil, em que
entradas em castelos e portais secretos sdo liberados por fadas e outros seres dotados de
poderes especiais — lembrando o aspecto do romance, apontado por Frye (1976),
relacionado ao jogo e a brincadeira, elementos proprios de uma das formas primitivas
do narrar, aquela vinculada ao folktale.

O ser vindo do céu ndo ¢ nomeado como anjo, “angelo”, mas fica clara a sua
missao angelica, sendo ele um “mensageiro” em missdo — etimologicamente, a palavra
“anjo” designa aquele que transmite uma mensagem —, j& que diz também algumas
palavras, apds completar a sua missdo junto a porta, direcionadas aos diabos: “O
cacciati del ciel, gente dispetta” (Inf. IX, v. 91), e segue exortando-0s a compreensao de
que ndo vale a pena lutar contra aquilo que ja fora determinado nos céus. Sua mensagem
vem em forma de perguntas retdricas: “por que sdo tdo presungosos?”’ (v. 93), “perché
recalcitrate a quella voglia/a cui non puote il fin mai esser mozzo,/e che piu volte v’ha
cresciuta doglia?” (v. 94-96). Retoma entdo a condi¢do da derrota de “cerbero vostro”
(v. 98), mencionando-o como um exemplo da condenag¢do dos monstros no Inferno,
derrotados de antem&o pela vontade divina que guia a jornada de Dante, mas cita-o
também como um indice que retoma, indiretamente, para 0s peregrinos, um ponto
anterior da jornada (Cérbero, no canto VI), em uma espécie de analepse usada para
reconfortar os peregrinos com um lembrete daquilo que ja fora superado anteriormente.

O visitante celeste se volta e vai embora, sem mais palavras; porém, as
palavras ja ditas, “parole sante” (v. 101), inspiram nos poetas a coragem de ir em frente,
entdo se movem rumo a entrada da cidade: “e noi movemmo 1 piedi inver’ la terra” (v.
104). Essa entrada se confirma imediatamente no verso 106, verso que indica, também,
0 proprio trecho de passagem do canto 1X, com a mudanca da paisagem rumando-se a
outro cenario: “Dentro li ’‘ntrammo sanz’ alcuna guerra;/e io, ch’avea di riguardar
disio/la condizion che tal fortezza serra,//com’ io fui dentro, I’occhio intorno invio:/e
veggio ad ogne man grande campagna,/piena di duolo e di tormento rio” (Inf. IX, v.
106-111). Os olhos de Dante acompanham a cena para compor a descri¢do do novo
espaco. Estamos diante de outra “paisagem”.

Essa passagem coincide com a ambientacdo de novos tormentos no novo
lugar. Dante vai entrando e, a0 mesmo tempo, observando o entorno. A descrigéo da
paisagem envolve um simile em sua construgdo, o que intensifica o valor catalitico da

passagem, porque a enche com imagens de comparacao, fazendo com que a passagem



211

de um espaco a outro se alonguem gracas a sua descrigéo detalhada.

Dante v¢€, ao entrar, “uma campina funda” (Inf. IX, v. 110), na traducéo de
Brito, Dias e Heise (2021), repleta de dor, e entdo a compara a lugares onde sepulcros
podem ser observados — Arles, Pula —, fazendo mencdo ainda a outros pontos
geogréficos do mundo terreno, para compor, assim, a comparacdo entre necrépoles e
aquilo que se vé ali dentro da cidade de Dite. Estamos diante de uma série de timulos
espalhados pelo entorno, aqui, de modo mais doloroso do que no mundo dos vivos,
pois, dentro destas, hd fogo. O trecho de passagem, com a catalise que descreve 0s
sepulcros, esta compreendido entre os versos 106 ao 133, o ultimo verso do canto.
Nesse sentido, € ainda necessario notar que o canto se encerra com Dante e Virgilio no
meio do seu movimento, seguindo em frente, 0 que nos leva a entender que a passagem
é interrompida enquanto ela acontece, para se encerrar o canto.

Quando comegca o canto X, subsequente, ainda estamos no meio da
caminhada em curso, apenas interrompida anteriormente. Portanto, o trecho de
passagem que se iniciou no canto anterior acaba suspenso, pairando entre dois cantos,
ao mesmo tempo. A passagem so se conclui nos versos finais do canto décimo, quando,
em forma de sumario, o narrador informa que os dois poetas se afastaram das tumbas.
Isso, portanto, faz com que o canto X, por completo, ocorra no interior da travessia da
cidade de Dite, canto, portanto, que esta contido integralmente no relato da passagem
iniciada no canto IX.

O canto 1X se encerra na campina de Dite, com os caminhantes andando e
adentrando ainda mais o terreno novo que agora exploram com o olhar; enquanto
andam, também conversam, e os versos finais do nono canto indicam o prosseguimento
dessa caminhada: “E poi ch’a la man destra si fu volto,/passammo tra i martiri e 1i alti
spaldi” (Inf. X, v. 132-133).

O comecgo do canto X continua a narrar 0 aspecto desse caminho, 0 que
confirma o fato de que, nesse canto subsequente, ainda se tem o desfecho do mesmo
trecho de passagem que se iniciara no canto anterior: “Ora sen va per un secreto
calle,/tra I muro de la terra e li martiri,/lo mio maestro, e io dopo le spalle” (Inf. X, v. 1-
3).

O fato de entrarem numa cidade e terem de cruzé-la, entre tumbas, para irem
adiante impacta significativamente a extensdao dessa passagem. Ela se soma ao fato de
que, no interior desse amplo terreno, similar a uma necropole, hd também punicdes em

execucdo, de modo que a travessia é coalhada por interrupgcfes diversas em meio aos



212

danados.

Ndo ha trecho de passagem iniciada no canto X, mas ele constitui a travessia
ainda, e nele ndo se encerra o trecho da passagem anterior, iniciada ao meio do IX,
havendo, no décimo canto, apenas uma interrup¢cdo momentanea da caminhada entre os
timulos, quando Farinata se ergue de sua tumba e troca palavras com Dante, seguido do
pai de Guido. Farinata € personagem sobre quem Dante ja havia perguntado
anteriormente, diante de Ciacco, no circulo dos gulosos, canto sexto. Ele surge enfim
aqui, cumprindo-se, em parte, a profecia que Ciacco lhe prometera: a de que Dante veria
outros nomes conhecidos ao percorrer a geografia do Inferno. Mais uma vez, a narrativa
retoma passos anteriores e rememora determinados lances da histéria, mantendo sempre
a tensdo de seu jogo temporal.

O canto X também segue com a descricdo do trecho de passagem que se
constitui como a travessia pelo “gramado” da cidade de Dite. O que indica a
continuidade do trecho de passagem, ainda ao fim do canto X, séo os versos finais, que
sumarizam ndo a conclusdo dessa caminhada, mas o prosseguimento da jornada adiante,
ressaltando a no¢do do continuo movimento: “Elli si mosse; e poi, cosi andando,//mi
disse: ‘Percheé se’ tu smarrito?”” (Inf. X, v. 124-125). Isto € dito ao fim das profecias de
Farinata, com Virgilio seguindo o passo enquanto fala, e, ao fim do canto, vemos:
“Appresso mosse a man sinistra il piede:/lasciammo il muro e gimmo inver’ lo
mezzo/per un sentier ch’a una valle fiede,//che ’nfin 1a su facea spiacer suo lezzo” (Inf.
X, V. 133-136). A nogao de “mover-se” aparece reiteradamente na linguagem do canto,
como atestado pelos eventos ai presentes.

E também relevante fazer notar como Virgilio indica a Dante um encontro
futuro com alguém que podera explicar melhor a ele as profecias que acabara de ouvir,
através de Farinata — isto pode ser entendido, novamente, como a constante antecipagéo
de fatos futuros da historia, mecanismo inserido na trama em forma de prolepse.
Ademais, a metafora usada para descrever a propria vida da personagem Dante, no
canto, ¢ a de uma “viagem”, o que, novamente, ressalta o valor desse texto da Comédia
enquanto trajeto e atravessamento: “Da lei saprai di tua vita il viaggio” (Inf. X, v. 132).
Assim, Virgilio diz a Dante que essa pessoa, no futuro, daré a ele o conhecimento mais
completo da “viagem de sua vida”. A metafora ecoa o valor da peregrinacao também
como simbolo da propria vida, do mesmo modo como, ao inicio do Inferno, a vida era
vista como uma “via”, um “caminho”.

O que é a viagem sendo o deslocamento de um ponto a outro? Mas, ndo



213

apenas isso, indica também uma passagem de estados a outros estados, de uma idade a
outra idade, de uma mentalidade a outra mentalidade. Essa categoria da “passagem” ¢é
justamente irmd daquela aqui analisada, no nivel narratoldgico: a passagem, a meu ver,
na narrativa, é o que se abre as surpresas de um futuro, as mudancgas de estado de uma
jornada que se desfolha pouco a pouco. Nao é gratuito que a jornada de Dante seja
percorrida com o seu corpo do protagonista sempre a correr riscos: a propria vida pode
ser compreendida como a viagem de um corpo que se coloca continuamente sob risco
de se perder. A ideia de viagem comporta em si a propria palavra “via”, a qual, ao
mesmo tempo, também ressoa como “vida”.

Quando passamos ao canto seguinte, vemos que 0s poetas seguem andando
ainda. Contudo, o mau cheiro anunciado ja ao fim do canto X sera motivo de uma
parada deliberada no canto XI. Como em qualquer viagem, essa parada pode ser
entendida como um momento do descanso. Na viagem narrativa de Dante, a parada
surge como o fim do trecho de passagem e como a chegada, finalmente, a uma nova
paisagem e a um novo ambiente. Portanto, estivemos diante de uma longuissima
passagem, que acaba de terminar — em termos de versos ocupados, ela se desdobrava
por quase dois cantos inteiros, integralmente ocupando a acdo do canto X. Ainda no
sexto circulo, o trecho da passagem prosseguira enquanto atravessavam os tamulos, e,
no XI canto, chega a seu fim.

Ao utilizarmos a categoria aqui nominada como “passagem”, designando
exatamente seus pontos de inicio e de parada, a0 mesmo tempo ndo podemos ignorar o
seu carater deslizante. Por vezes, embora se leia 0 movimento das personagens de uma
atmosfera a outra, de uma paisagem a outra, 0 momento exato do comeco ou do fim
dessa travessia é, por vezes, elidido entre o espaco misterioso dos limites dos versos. A
narrativa dos fatos, nesse sentido, € sobrepujada pela forma metrificada, que constringe
0 espaco para a delimitacdo de comecos e fins de determinadas ac¢des, quando lhes falta
uma descricdo. Entendo, com isso, que contar ou analisar uma historia é também
observar o0 modo como se enuncia esse enredo, ndo apenas o0 que dentro do enredo
acontece. Assim, a falta de clareza, por vezes, dos momentos iniciais e finais de um
trecho de passagem agrega-se ao carater dinamico da narrativa da Comedia, que pode
apagar a demarcacgéo de um fato em favor do proprio discurso da enunciacao.

Ao falarmos aqui sobre “passagem”, é importante lembrar que uma
passagem ndo necessariamente comeca e termina no mesmo canto. Uma vez que ela ndo

se trata da coincidéncia de uma entrada no inicio de um canto e de sua conclusao ao fim,



214

essa passagem pode justamente alongar-se entre cantos, isto é, ndo terminar no mesmo
canto em que comecgou. Essa ¢ a primeira “quebra” de padrido observada na propria
padronizacao de um discurso sobre uma travessia dividida em “capitulos” (cantos), que
seriam reservados a seus respectivos temas e pecados. Muitas passagens observadas
comegam em partes intermediarias de um canto, prolongando-se adiante. Isso pode ser
observado, por exemplo, no préprio caso do canto XI, em que 0s poetas ainda estdo
caminhando pelo mesmo “cemitério” de tumbas, ao longo do canto em questdo, e
também pode ser observado por toda a extensdo percorrida do Malebolge, quando a
duracéo da passagem por essa regido se estende entre 16 cantos.

A principio, o narrador descreve a nova paisagem feita de pedras “rotte”,
quebradas e empilhadas, andando por essa extremidade — que é a orla entre os dois
circulos. Essa borda dara acesso ao baixo Inferno, como se 1&: “In su I’estremita
d’un’alta ripa®*/che facevan gran pietre rotte in cerchio,/venimmo sopra pili crudele
stipa” (Inf. XI, v. 1-3). Desse limite, ja se antecipa um profundo abismo cujo fedor
impressiona: “[...] I’orribile soperchio/del puzzo che ’I profondo abisso gitta” (v. 4-5).
Descrito 0 espaco, segue-se a observacdo quanto ao cheiro putrefato da paisagem e a
necessidade de voltarem atras, recuando. A fala de Virgilio indica que eles descam aos
poucos, parando antes para se acostumar ao odor: “‘Lo nostro scender conviene esser
tardo,/si che s’ausi un poco in prima il senso/al tristo fiato; e poi no i fia riguardo’” (Inf.
X1, v. 10-12). E muito importante notar, aqui, como essa “parada” faz com que a
travessia entre o cemitério no interior de Dite dure muito mais tempo, tomando para si
boa parte do tecido narrativo — ha uma espécie de “atraso” provocado por essa parada.
Dante pede entdo, parados, que encontrem uma forma de fazer com que o tempo nao
seja “perduto” (v. 15) — nasce ai uma pausa deliberada pelos poetas personagens, que
interrompe a passagem iniciada no nono canto e coloca diante das personagens um novo
cenario, embora o circulo permaneca 0 mesmo, em que se punem as heresias. Nas
palavras de Leonardi, pode-se observar nesse trecho um mecanismo narrativo
empregado com objetivo especifico: “La pausa del cammino ¢ espediente narrativo
ideato da Dante per introdurre una spiegazione strutturale sulla ripartizione delle colpe
nell’Inferno” (LEONARDI, 2012, p. 331), explicagao sobre as culpas que tomara boa
parte do canto XI, inserida no discurso de Virgilio.

94 Relembra-nos Leonardi (2012, p. 335) o fato de que “ripa” ¢ como, com frequéncia, o narrador indica
as descidas e transi¢des entre os circulos do Inferno.



215

Essa fala, embora inicialmente se apresente como doutrina, tem também
suas reverberac@es estruturais, pois, uma vez mais, Virgilio antecipa o que se vera a
frente, na geografia infernal — prolepse que envolve o tempo e a geografia a serem
descobertos. Sua fala explica sobre a disposicdo das penas que eles encontrardo adiante.
No proximo canto, por exemplo, o leitor vera imediatamente aquilo que Virgilio explica
neste ponto. O poeta latino discorre sobre os trés subniveis do préximo circulo, o dos
violentos (circulo sétimo), além de indicar que, abaixo dele, ha ainda outros dois
circulos, o dos fraudulentos (circulo oitavo) e o dos traidores (circulo nono)®: “Figliuol
mio, dentro da cotesti sassi’,/comincio poi a dir, ‘son tre cerchietti/di grado in grado,
come que’ che lassi.//Tutti son pien di spirti maladetti;/ma perché poi ti basti pur la
vista,/intendi come ¢ perché son costretti” (Inf. XI, v. 16-21). E segue-se a explicacdo
sobre os pecados adiante e os circulos restantes.

Dante, interagindo com o discurso do mestre, lanca a narrativa para o
préprio passado dela, perguntando sobre a justica divina e a relacdo com os pecadores
pelos quais eles ja cruzaram, bem como o motivo pelo qual tais pecados estariam fora
da cidade de Dite que ora se revela: “Ma dimmi: quei de la palude pingue,®/che mena il
vento, e che batte la pioggia,/e che s’incontran con si aspre lingue,//perché non dentro
da la citta roggia/sono ei puniti, se Dio li ha in ira?/e se non li ha, perché sono a tal
foggia?’” (Inf. 1X, v. 70-75). Nesse didlogo, que envolve a mencdo a partes futuras e
passadas da geografia infernal, temos um momento de parada da caminhada,
consequente fim do trecho de passagem que se desenrolava e, por fim, organizacdo dos
passos passados e dos possiveis locais encontrados adiante.

Interrompida ai a marcha, s6 serd retomada ao fim, pela fala de Virgilio
sobre ser chegada a hora de avangarem, ja que o céu denunciava o correr do tempo: “Ma
seguimi oramai che ’l gir mi piace” (Inf. XI, v. 114). Como um todo, 0 percurso ao
longo das tumbas, iniciado ao meio do canto IX, s6 terd fim quando se encerra, em
sumario, o canto XI, mas a passagem iniciada por Virgilio e Dante ao entrarem na
cidade de Dite, ao mesmo tempo, encontra seu fim (provisorio) nesse ponto de parada.
E ai entdo se inicia uma outra espécie de catalise, ndo mais relacionada a travessia, mas

sim a digressdo explicativa de Virgilio. Palavras breves, enfim, resumem a caminhada

95 Para o leitor de hoje, com o livro completo em méos, pode causar alguma espécie de antecipacdo
singular o fato de que faltam ainda 23 capitulos para apenas 3 pecados, numa despropor¢do numérica
palpavel. Sendo assim, o que hé ainda a se narrar tanto? Que surpresas nos aguardam além?

96 Trata-se do Estige, no quinto circulo, com posterior referéncia aos danados no segundo, terceiro e
guarto circulos.



216

ao fim do canto XI, nas proximidades da tumba de Papa Anastacio, e lancam um aceno
a acdo do proximo episddio, com a chamada de Virgilio para que, definitivamente,
saiam de entre as tumbas (Inf. XI, v. 112-115).

Observando-se a fala “didatica” de Virgilio, em que o poeta latino atribui a
ordem e o sentido das penas do Inferno e expressa o ordenamento regular da justica
divina, é intrigante o fato de que o canto reservado a organizacdo do espaco e de sua
relacdo com o0s pecados seja justamente um cuja caracteristica mais marcante se
assemelha a algo “fora da ordem”, excluindo-se de um ritmo “natural” que o texto tende
a assumir. Nesse canto de louvor a rigidez da doutrina das penas € onde encontramos a
quebra do passo, uma pausa na cadéncia do atravessamento, sem nenhuma nova pena
apresentada na paisagem desse canto.

O canto, em si, € uma demora, um inchago, por isso uma catalise em si
mesmo, uma em que a explicacdo de Virgilio chama a atengdo do leitor para a lei que
rege a organizagdo daquele universo, mas, a0 mesmo tempo, passagem que ressalta em
si mesma a quebra narrativa de seus proprios critérios e leis, com uma pausa imprevista
no meio da travessia. De certo modo, o canto XI ndo é precisamente um canto de
passagem por si, mas funciona com um canto em que mostra o que acontece quando ha
um retardamento no processo da passagem: embora no canto ndo haja trecho de
passagem, ele mesmo, por inteiro, expGe a catalise da passagem também como a
possibilidade de se retardar a travessia, em vez de provocar a travessia. Assim, 0S
trechos cataliticos ndo necessariamente envolvem a agilidade da travessia.

A parte final do canto € um convite ao prosseguimento, mas ndo ha
“passagem”, uma vez que o “ir em frente” ¢ narrado em sumadrio e ndo se observa a
cena, nem a apresentacdo de uma nova paisagem a se descortinar, retomando-se, enfim,
0 padrdo outrora estabelecido, que consistia em terminar um canto usando-se de breves
linhas para indicar que os dois viajantes seguiram adiante. Assim, o canto subsequente
pode comecar com a chegada a nova paisagem — sem que essa travessia seja narrada
como cena, ficando “oculta” entre o espago “vazio” no meio dos dois cantos.

Como aponta Leonardi (2012), em seu comentario ao canto XII, € coisa
tipica da escrita de Dante a capacidade “di raffigurare in breve, cogliendo I’essenziale
dell’atto e del movimento” (p. 370), mas, justamente, quando essa brevidade versificada
é quebrada, vemo-nos diante das passagens de catalise. Por vezes, essas catalises sao,
por exemplo, similes descrevendo personagens ou espagos, outras vezes, as catlises sdo

passagens inteiras de percurso; ou, ainda, sdo paradas para se observar ao redor ou para



217

dialogar®’.

A seguir, o canto XII inicia-se descrevendo 0 novo espago que 0s poetas
alcancaram, na intencao de descerem do sexto ao sétimo circulos, tendo a travessia entre
o canto anterior e este permanecido “fora” da enunciagao.

Os poetas estdo, de repente, na iminéncia de uma descida, em local
“alpestre”, o que indica concretamente 0 espaco pedregoso ou montanhoso, elevado:
“Era lo loco ov’ a scender la riva/venimmo, alpestro e, per quel che v’er’ anco,/tal,
ch’ogne vista ne sarebbe schiva” (Inf. XII, v. 1-3). Essa mesma terzina inicial anuncia a
visdo de algo que causa espanto a vista, embora ainda ndo se saiba o que é, pois o
narrador ainda ndo o disse. Segue-se um trecho de descri¢do do espaco que compara a
paisagem as ruinas proximas a Trento: “Qual ¢ quella ruina che nel fianco/di qua da
Trento 1’ Adice® percosse” (Inf. XI1, v. 4-5).

O inicio do canto é fortemente orientado pela descri¢do da area que da lugar
ao acesso entre o sexto e 0 sétimo circulo; o que se compreende entdo da paisagem
descrita, com base na primeira dezena de versos, é que 0s poetas devem descer um
terreno elevado e pedregoso, um barranco, ou “ravina”®® — sugerindo a presenca de dgua
por perto, o que se confirmard, pois encontrardo aguas adiante. Na verdade, essas dguas
serdo a “riviera del sangue” (v. 47), um rio de sangue'®, que esta a base do penhasco e
que ali ferve.

O espaco sugere a demanda de uma escalada — ou melhor, de uma descida.
A descricdo desse espaco arruinado, via simile, prossegue até a terzina 10-12, em que,
ao fim, “I’infamia” de Creta é apresentada — 0 Minotauro. O segundo movimento
significativo do canto é o fato de que Minotauro vé os visitantes e comeca a agir de
forma ameagadora: “e quando vide noi, sé stesso morse” (v. 14). Virgilio, aos gritos,
dirige-se ao monstro, ordenando-lhe que va embora, garantindo que Dante, “questi”,
ndo tinha relacdo alguma com a irm& de Minotauro e seus ensinamentos, mas ali estava
para “veder le vostre pene” (v. 21). Nessa fala de Virgilio, uma peca a mais da “missao”
de Dante é integrada ao puzzle dessa jornada, isto €, o leitor entende agora, ou entende

uma vez mais, que Dante é quem deve testemunhar, ver as penas. Sua missdo &,

% Em tdpico subsequente desta tese, sera possivel explorar mais detalhadamente as formas que a catalise
assume nos trechos de passagem.

98 Trata-se de um rio — 0 que confirma a presenca préxima de aguas, nessa mesma geografia dantesca,
COMO se vera.

99 Na traducgdo de Brito, Dias e Heise (2021).

100 Flegetonte, embora o rio so tenha seu nome empregado e s6 seja identificado no canto XIV.



218

sobretudo, uma misséo do olhar e do aprendizado sobre algo — mas o qué? Essas penas,
inclusive, ja foram previamente explicadas na parada que os viajantes fizeram no canto
IX.

Como um touro que acabara de receber um golpe mortal, “colpo mortale”
(Inf. XII, v. 23), Minotauro passa a agir de maneira raivosa e aturdida. Diante da cena,
Virgilio grita imediatamente para que Dante aproveite 0 momento de desorientacao
raivosa da besta e corra — agitacdo tremenda da acdo no canto. A ordem de Virgilio é a
de que Dante fuja, tomando o caminho abaixo, em que “cale” indica a descida: “e quello
accorto grido: ‘Corri al varco:/mentre ch’e’ ’nfuria, ¢ buon che tu ti cale’” (Inf. XII, v.
26-27). Comega, a seguir, novo trecho de passagem, em que o narrador passa a contar
como os dois viajantes tomam o caminho em descida, com Dante-narrador fazendo
notar como as pedras, sob seu peso, moviam-se: “Cosi prendemmo via giu per lo
scarco/di quelle pietre, che spesso moviensi/sotto i miei piedi per lo novo carco” (v. 28-
30).

Enquanto descem correndo, em uma geografia diferente, agora pela
presenca da rigorosa textura pedregosa da descida e pela fdria do movimento novo,
Virgilio adivinha a surpresa de Dante perante as dificuldades do caminho: “Tu
pensi/forse a questa ruina [...]” (v. 31-32), aspecto que chama a atencao, de novo, para a
orientacdo profundamente baseada em dados do terreno, orientacdo que a narrativa
adota para a composicdo de seus desafios no Inferno. Este novo percurso é também
crucial para a apresentacdo da ideia de pressa: o trecho é movido pela pressa e pela
correria. O verbo “correr”, por exemplo, vai ser empregado por Virgilio ao mandar que
Dante aproveite-se da distracdo e fuja de Minotauro, e, depois, também ao descrever 0s
centauros, que 0s poetas encontrardo mais a frente, na altura do verso 56.

Virgilio narra ja ter estado ali antes, localizando aquela regido como o
“baixo inferno”, quando o estado do terreno era outro: “Or vo’ che sappi che 1’altra
fiata/ch’1’ discesi qua giu nel basso inferno,/questa roccia non era ancor cascata” (v. 34-
36). Da outra vez que Virgilio ali estivera, a rocha ainda ndo havia decaido. O que se
percebe da fala é que Virgilio, embora ja tenha estado ali, ndo esperava a destrui¢do de
parte do terreno, a ruina de rochas que encontraram — o que ressalta 0s riscos e surpresas
do caminho, até mesmo para o guia. I1sso chama a atencdo: haveria algo mais a frente
que colocaria a jornada a perder, de fato? Algo que o préprio Virgilio desconheceria,
mesmo ja sendo experimentado naquele trajeto?

Virgilio prossegue explicando que o deslizamento foi causado,



219

possivelmente, “se ben discerno” (v. 37), por aquele que tomou de Dite a grande presa
(resgatou de 14 almas). Assim, “Dite” ¢é retomada no discurso também como uma
analepse geografica: “[...] colui che la gran preda/levo a Dite del cerchio superno” (Inf.
XII, v. 38-39). Nessa ocasido, fez-se com que toda a regido tremesse, “da tutte parti
I’alta valle feda/tremo [...]” (v. 40-41), de modo que perto de onde estavam e mais além
teria entdo se despenhado “questa vecchia roccia” (v. 44). Em seguida, Virgilio instrui o
protagonista a manter os olhos sobre o vale abaixo, avistando “la riviera del sangue”, na
qual fervem aqueles que praticaram violéncia contra o proximo: “‘Ma ficca li occhi a
valle, ché s’approccia/la riviera del sangue in la qual bolle/qual che per violenza in
altrui noccia’” (Inf. XII, v. 46-48).

Virgilio ja havia falado dos tipos de violéncia no canto anterior (Inf. XI, v.
31-51). Dante entdo vé “un’ampia fossa in arco torta” (Inf. XII, v. 52), e essa ampla
fossa, em forma de arco, circunda uma area plana em que, no centro, 0s outros dois
giros dos violentos estdo, segundo aquilo que havia explicado Virgilio: “secondo
ch’avea detto la mia scorta” (v. 54). Ou seja, aqui se retoma a conversa tida
anteriormente com o guia.

Segue-se a descrigdo da paisagem, anunciando-se, entdo, nova populacédo
célebre no Inferno, agora a dos centauros: “e tra ’l pi¢ de la ripa ed essa, in
traccia/corrien centauri, armati di saette,/come solien nel mondo andare a caccia” (v. 55-
57). Os centauros terdo uma relevancia fundamental na travessia. A meng¢do a “ripa”
indica a descida entre a aglomeracdo rochosa e o vale adiante. Aqui, novamente,
aparece o0 verbo da agédo que outrora fora aplicada a Dante, correr: “corrien centauri”. O
ritmo do texto mudou — um maior desafio é apresentado a cada etapa, uma necessidade
de ritmo mais intenso também.

A seguir, percebe-se, pela interacdo com 0s centauros, que os dois viajantes
vinham se deslocando desde o verso 28 até aquele ponto (quando Dante apontava, na
narrativa, que as pedras iam rolando sob o peso de seu corpo). Nota-se que eles vinham
descendo a encosta até a fossa dos centauros, porque 0s proprios centauros, avistando-
os a descer, a “calar”, aproximam-se, € em especial trés deles, a fim de investigar a
presenca daquela dupla ali: “Veggendoci calar, ciascun ristette,/e de la schiera tre si
dipartiro/con archi e asticciuole prima elette” (Inf. XII, v. 58-70). O fato de vire com
seus arcos, aspecto ressaltado pelo narrador, demonstra um certo temperamento belicoso
a aguardar os viajantes.

E a fala, a seguir, de um deles, gritando de longe, que faz com que se tenha



220

a certeza de que Virgilio e Dante ainda empregavam seus esforcos de locomogéo para
realizar a passagem de um espago a outro quando séo interpelados pelos centauros;
pode-se supor, entdo, que essa interpelacdo faca com que os viajantes se detenham: “e
I’un grido da lungi: ‘A qual martiro/venite voi che scendete la costa?/Ditel costinci; se
non, I’arco tiro’” (v. 61-63). Portanto, vé-se que, aqui, 0s protagonistas ainda se
locomoviam — entdo ainda se tratava de um trecho de passagem —, e esse trecho de
travessia vai desde a fuga do Minotauro até o encontro com 0s centauros, nessa nova
paisagem, finalizando-se ai.

A percepg¢do da passagem como uma chegada a um novo espaco é elemento
definidor para a caracterizacdo do presente trecho, onde, de uma certa distancia, “ditel
costinci”, ou seja, desde onde estdo, os centauros fazem com que os visitantes parem e
se identifiquem. Eles acreditam que a dupla esté ali para 0 cumprimento de sua pena,
como se fossem danados daquela regido. A seguir, percebem se tratar de outro caso —
porque um deles notara que Dante ¢ um “que move o que toca”%%,

Esse se caracteriza como um dos momentos mais significativos da jungédo
entre a forca de se estar vivo no Inferno e a questdo do movimento que a jornada
demanda, porque é aqui que se veem 0s centauros insistindo no fato impressionante de
que Dante se move e faz com que as coisas ao seu redor, por conta do peso de um ser
vivo, se movam também.

Antes de responder a pergunta que um dos centauros acaba de fazer, sob
ameaca de atirar uma flecha, caso néo esclarecam quais sdo as penas a que se destinam
aqueles que descem, Virgilio diz que dara sua resposta a Quiron, especificamente. Ato
continuo, Virgilio explica a Dante quem sdo aqueles trés centauros: Nesso, Quiron e
Folo (v. 67-72). Virgilio também explica a seu companheiro de viagem que 0s Varios
centauros ali presentes tém uma funcdo especifica, golpeando com as flechas os
penitentes que tentam sair do fosso inundado de sangue: “Dintorno al fosso vanno a
mille a mille,/saettando qual anima si svelle/del sangue piu che sua colpa sortille” (v.
73-75).

Os poetas entdo, apds essa explicacdo, descem até os centauros, “feras

velozes”: “Noi ci appressammo a quelle fiere isnelle” (v. 76, grifo meu). Essa passagem

101 Italo Eugenio Mauro (2016) traduz os versos 80-81 do canto em questdo fazendo notar que o andar
de Dante move o espago ao redor, e a palavra “move” adquire cor especial, em se tratando de um texto
cujo movimento ¢ também sua estruturagdo narrativa: “[...] ‘Que se presume/daquele que, ao andar,
move o que toca?’” (Inf. XII, v. 80-81). Dante interfere na paisagem ao redor com a sua jornada — a
tradugdo de Mauro ilumina esse aspecto.



221

néo especifica a relagdo espacial entre os centauros e os poetas. Ela pode indicar uma
mudanga de destinacdo, sem que antes os poetas tenham parado de caminhar; pode
indicar uma descida mais rapida em direcdo aos centauros, sendo ja 0s centauros o seu
alvo desde o principio; ou poderia ainda indicar que os poetas se detiveram por um
instante, ao avistarem os centauros, e s6 depois da pausa explicativa de Virgilio é que
decidem se encontrar com aqueles seres abaixo. De todo modo, é o encontro com 0s
centauros o que marca o final da passagem que comecara com a descida do rochedo,
apressada, em fuga, no verso 26 do mesmo canto XII.

A seguir, Quiron afasta uma parte da barba que lhe cobre a boca para
expressar a surpresa diante da descoberta, perguntando, assim, aos outros companheiros
se eles percebem como o homem que vai um pouco mais atrds — Dante — move 0 que
toca: “disse a’ compagni: ‘Siete voi accorti/che quel di retro move cio ch’el tocca?//Cosi
non soglion far li pi¢ d’i morti’” (v. 80-82). Ele nota, portanto, que Dante se movimenta
de forma diferente dos mortos, e chega até ali, evidentemente, sem ter morrido.

Virgilio, ja tendo se aproximado do centauro em questdo, explica que Dante
“¢ bem vivo” (v. 85), e que seu objetivo ali ¢ conhecer o vale escuro, “la valle buia” (v.
88), que pode ser entendido como o Inferno em si. Virgilio expressa ainda que aquela
jornada é guiada por um dever, e ndo por alegria; trata-se de uma tarefa, ndo de um
passeio: “necessita ’l ci ’nduce, e non diletto” (v. 87). Aqui ficamos diante, uma vez
mais, do propdsito da viagem; embora esse propésito ndo seja enunciado com clareza, o
seu carater de necessidade, no mistério da sua motivagdo, permanece evidente.

O mestre de Dante segue explicando que a motivacdo daquela jornada foi
impulsionada por alguém — referéncia a Beatriz — “che mi commise quest’officio novo”
(v. 89), e nem Virgilio, nem Dante sdo ladrdes: “non ¢ ladron, né io anima fuia” (v. 90).
Prossegue pedindo que Quiron empreste um dagueles centauros para que Dante, na
“garupa”, com Virgilio ao lado, possa atravessar aquele vale e chegar ao outro lado
incolume, estando apto a atravessar o sangue fervente sem perecer: “‘danne un de’ tuoi,
a cui noi siamo a provo,//e che ne mostri la dove si guada/e che porti costui in su la
groppa,/ché non ¢ spirto che per 1’aere vada’” (v. 93-96).

Esse € um momento interessante, quando se anuncia um novo movimento —
uma cavalgada na paisagem do Inferno. Quiron, virando-se a direita, diz a Nesso que 0s
guie e mantenha os demais afastados (v. 97-99). Ai vemos como a “palavra ornata” de
Virgilio veio, mais uma vez, garantir o prosseguimento da jornada. Os poetas entdo

fazem uma nova passagem, prestes a se desdobrar como montaria.



222

Enquanto conversavam com os centauros, houve a parada da passagem
inicial do canto, e a segunda passagem inicia-se aqui, no verso 100, para se interromper
bruscamente quando Nesso os depositar do outro lado do rio, sem qualquer palavra de
despedida, exatamente ao fim do canto, no verso 139: “Poi si rivolse e ripassossi ’l
guazzo”.

Esse é um canto, Inferno XII, com duas passagens diferentes. A primeira
passagem consiste, portanto, na descida que vai desaguar de modo muito fluido — sem
que seja possivel determinar com clareza 0s momentos em que 0s dois viajantes param
de se movimentar entre uma parte e outra da paisagem — no pequeno coléquio com 0s
centauros. A segunda passagem se inicia com a galopada de Dante sobre as costas do
centauro Nesso.

E relativamente dificil determinar onde a primeira passagem termina, mas
ela sugere uma constante descida até o momento do encontro com Quiron. Talvez a
primeira passagem se encerre em algum momento apds o verso 76, quando Se anuncia
que os personagens decidem ir até os centauros, ficando compreendida entre 0s versos
76 e 58. ApoOs essa parada, marcada pelo dialogo entre Virgilio e a fera, inicia-se a
segunda passagem, mais evidente: a travessia até a outra margem da lagoa de sangue.

Ela se exibe de modo palpavel quando o narrador anuncia a retomada da
marcha, em novo meio de transporte: “Or ci movemmo con la scorta fida/lungo la proda
del bollor vermiglio,/dove i bolliti facieno alte strida” (v. 100-102). A seguir, Dante
observa os pecadores que fervem no charco vermelho abaixo dele, gente imersa “até os
cilios” (v. 103). E o centauro, enquanto a comitiva segue, explica que ali s&o punidos 0s
tiranos. Essa segunda passagem guarda em si uma pequena parada — Nesso se firma por
um instante, contemplando alguns danados, e a sua parada € deixada evidente pelo
emprego do verbo “s’affisse”: “Poco piu oltre il centauro s’affisse/sovr’ una gente che
'nfino a la gola/parea che di quel bulicame uscisse” (v. 115-117). O centauro aponta
entdo uma sombra especifica e discorre sobre ela. A continuidade da jornada parece ser
declarada pelo uso do “depois”, quando Dante indica o que em seguida viu, marcando,
possivelmente, a continuidade rumo a outras gentes submersas: “Poi vidi gente che di
fuor del rio/tenean la testa e ancor tutto ’l casso;/e di costoro assai riconobb’io” (v. 121-
123).

Em seqguida, o narrador segue sumarizando o fim da travessia, que se
aproxima, com 0 sangue, “mais e mais”, sob os pés do centauro, se tornando rarefeito:

“Cosi a piu a piu si facea basso/quel sangue, si che cocea pur li piedi;/e quindi fu del



223

fosso il nostro passo” (v. 124-126). O verso 126 coloca a jornada inteira no resumo
contido no termo “passo”, assim foi 0 nosso “passo”, o que pode marcar o fim da
segunda passagem.

Contudo, a passagem deveria conduzir a uma nova paisagem, por se tratar
de uma travessia de uma parte a outra — e onde estaria a nova paisagem? O que Se segue
é, simplesmente, a fala abrupta de Nesso, e 0 canto se encerra, dizendo apenas que 0
centauro passou outra vez, atravessando (v. 139) ao outro lado.

Outro desafio, destarte, é determinar exatamente o final dessa passagem que
encerra o canto XIl, identificando o seu verso de encerramento dentro do canto XIl. O
mais provavel é que o final da passagem ocorra logo no inicio do canto XIII,
descrevendo-se a nova paisagem: a floresta que encontram a frente. O canto XIllII
apresenta uma passagem sutil entre os versos 14 e 24, anunciada pelo alerta de Virgilio
antes de adentrarem a floresta dos suicidas: “E ’l buon maestro: ‘Prima che piu
entre,/sappi che se’ nel secondo girone’,/mi comincio a dire, ‘e sarai mentre//che tu
verrai ne 1’orribil sabbione” (Inf. XIII, v. 16-19). Esse come¢o de passagem acaba
também coincidindo de modo esfumacado com o fim da passagem que comegara no
canto anterior, com o centauro Nesso.

Ao inicio do canto XIII, portanto, temos o seguinte trio de versos, que vao
indicando uma vinculacdo entre os dois cantos (este e o anterior), explicitamente
atrelados um ao outro pela retomada do nome de Nesso. Esse processo com que se
comega o canto XIII ressalta o aspecto fluido da narrativa que desobedece até mesmo a
divisdo entre cantos: “Non era ancor di la Nesso arrivato,/quando noi ci mettemo per un
bosco/che da neun sentiero era segnato” (Inf. XIII, v. 1-3).

O tal comeco marca a chegada a uma senda nova, onde ndao ha caminho
demarcado, sem um signo assinalando a estrada — como o deserto da passagem biblia,
passagem anteriormente citada, em que o “caminho” ¢ algo impensdvel no espaco de
um desterro. Aqui, porém, nao encontramos propriamente um deserto, mas um bosque
sem caminho previamente demarcado.

Quando o primeiro verso do canto XIII declara que Nesso ainda ndo havia
chegado ao outro lado do rio, os dois poetas ja decidiam ir em frente, atravessando o
matagal. E possivel compreender que esse fato, o distanciamento de Nesso, €é
testemunhado por uma ultima lancada de olhar em dire¢do ao rio fervente ha pouco
percorrido. O narrador sugere, assim, que o protagonista vislumbra o que ficou 14 atras,

e é ele quem, como uma camera, vé que Nesso ainda ndo terminou a travessia quando



224

entdo Dante e 0 mestre j& partem para 0 que se anuncia a frente. Este é um exemplo
interessante e rigoroso quanto ao modo como protagonista e narrador diferem entre si e
ao mesmo tempo sao indivisiveis. O olhar presente do narrador € a memoria do olhar
lancado pelo protagonista.

Pode-se entender a passagem de entrada no bosque como o inicio de nova
passagem, a0 mesmo tempo em que a floresta adiante, aquela em que vao adentrando, é
0 ponto de chegada da passagem anterior. Esse ponto de chegada é também, em si, um
percurso, pois, dentro da floresta, atravessando-a, 0s poetas vdo conhecendo novos
danados. No interior e no desenrolar do canto XIII, ndo ha o fim dessa travessia pelo
bosque; a pausa dos poetas entre a partida de Nesso e a entrada no arvoredo acaba
marcado esse comeco de uma nova jornada, portanto, designando-se um minimo trecho
de passagem, quando os poetas vao adiante e conhecem as almas punidas no bosque.
Apos entrarem nessa floresta, porém, ainda no interior do canto XIIl, os poetas nao
chegam a atravessar até chegarem a uma outra paisagem nova, permanecendo na
floresta.

Assim, se considerarmos, ao mesmo tempo, a entrada no bosque como o fim
de um trecho de passagem anterior e 0 comego de um novo, essa segunda travessia ndo
se observa no interior do préprio canto XIIl, o que faz com que a passagem ndo seja
plenamente observavel aqui, mas em canto futuro, e a passagem final do canto XII se
encerra prolongando-se sobre o XIII (com a despedida de Nesso).

Se admitirmos o carater de “canto de passagem” ao canto XIII, deve-se
fazé-lo por ser ele uma longa caminhada dentro da floresta, passando-se por entre
penitentes e monstros, entre variacdes de penas; deve-se observar que nao ha a transicao
para um novo lugar no interior do canto, ja que o proprio canto comeca na borda da
floresta que predominara pelo capitulo inteiro. Nossa op¢do, aqui, é considerar que ha
uma passagem iniciada no canto XIIl, mesmo que seu inicio de travessia seja o fim de
uma travessia anterior.

Eles caminham ao longo do canto XIlII e, no verso 16, como ja apontado, é
qguando Virgilio indica que vao adiante, ao mesmo tempo explicando do que se trata
aquele espaco, fazendo referéncia aos segundo e terceiro niveis do mesmo circulo: “[...]
‘Prima che piu entre,/sappi che se’ nel secondo girone’,/mi comincio a dire, ‘e sarai
mentre//che tu verrai ne 1’orribil sabbione [...]"” (v. 16-19). “L’orribil sabbione” faz
mencao, assim, ao terceiro nivel daquele circulo de violéncia.

Dante, adiante, diz ouvir lamentos de dor, em um verso que parece designar,



225

ao mesmo tempo, a ideia de locomog¢do, mas também o estado estatico de alguém que se
deixa tomar pelos sons ao redor: “lo sentia d’ogne parte trarre guai/e non vedea persona
che ’l facesse” (Inf. XIII, v. 22-23), parecendo querer identificar, com o movimento
também dos olhos, a origem daqueles ruidos. E provavel que tenham caminhado o
suficiente para comegar a se embrenhar no matagal; entdo, a ordem de Virgilio, uma
parada se anuncia — Dante estende a mé&o para arrancar um pequeno fragmento de um
arbusto, o que denota a estacada: “Allor porsi la mano un poco avante/e colsi un ramicel
da un gran pruno” (v. 31-32). Aqui, 0s poetas permanecerdo retidos, em conversa com o
tronco que acaba de ser atacado por Dante, descobrindo-se, entdo, que se trata de uma
nova espécie de pena — a pena dos violentos contra si proprios, transformados em
arbustos.

Os poetas permanecerdo ai, observando a acdo se desenrolar ao redor deles,
até o fim do presente canto. Essa permanéncia junto aos galhos é confirmada, por
exemplo, no verso 109, quando esperam ainda que o tronco em questdo permaneca
contando sua histéria, e o tronco mesmo, por sinal, acaba por fazer uma retomada em
analepse do momento anterior do texto, referindo-se a Minds e ao sistema de designacgéo
de penas (v. 96); os poetas entdo ficam na expectativa de mais ouvir: “Noi eravamo
ancora al tronco attesi” (v. 109), crendo que ele fosse ainda dizer algo, quando surgem
duas almas de danados, lancadas contra arbustos, perseguidas por cadelas. Nesse ponto,
0 movimento enérgico acontece por parte das Harpias, dos perdularios golpeados pelos
espinhos e também por parte dos ataques feitos pelos caes.

Os movimentos de Dante e Virgilio, em sua caminhada pelo arvoredo,
contrastando com a confusdo ao redor, é até mesmo delicado: o rompimento de um
pequeno raminho ou o0 aproximar-se, um do outro, um pouco mais, Como no Verso em
que Virgilio toma Dante pelo brago (andam, mas ndo vao muito longe): “Presemi allor
la mia scorta per mano,/e menommi al cespuglio che piangea” (v. 130-131). Esse tronco
chora porque um dos perdulérios que corria das cadelas a devora-los se lancara sobre
ele, destrocando-0. O canto em questdo termina com o relato desse ultimo tronco, em
discurso direto; um canto de final suspenso, portanto.

O canto presente parece, assim, uma interminavel andanca, iniciada no
canto XII ainda. Todavia, diante do matagal, uma nova calma se estabelece sobre os
passos dos poetas — eles avangam com cuidado e lentiddo; chegam ao destino da
travessia na garupa do centauro e ali, no bosque, permanecem por algum tempo, em

certa contemplacdo da vida natural que, em peniténcia, se desarvora ao redor. Dentre



226

algumas percepg¢des formais, como o proprio ritmo que da corpo ao texto, isso pode
mostrar que, apesar da divisdo de cantos, que orienta a composic¢do versificada do
poema, ha um certo atributo narrativo que, por vezes, retorce a forma dos “capitulos”,
ultrapassa os limites dessas segmentacdes entre cantos. Tal qualidade narrativa parece
“obrigar” a forma do texto a ceder ao continuo fluir do relato, a histéria narrada que
resiste sob a decomposicéo e divisdo dos versos.

Os cantos XII e XIII, juntos, parecem expandir a duracdo do tempo gasto
em cada circulo, até mesmo por esse circulo de violéncia possuir trés subdivisdes, o que
dilui a pressa e multiplica as horas gastas ali. Esses cantos intensificam a sensagéo de
que o percurso demora, ou custa esforco, recursos variados, em demandas duras que ja
se acumulam a cada travessia. O que Dante testemunha nesse Gltimo canto, entre os
arbustos, é também algo relacionado ndo somente ao caminhar, mas ao olhar; o tipo de
espaco que percorrem aqui vai transformando-se na propria matéria a ser observada.

Partindo ao canto XIV, estamos diante de novo capitulo majoritariamente
ocupado pelo movimento do andar, embora o trecho de passagem observado se
concentre entre poucos versos, de 73 a 84. O canto se inicia com o0 protagonista
recolhendo os galhos do arbusto agora emudecido. Portanto, 0 comego retoma a acao
imediata em curso no fim do canto anterior. Essa retomada imediata, contudo, é muito
breve, sendo relatada em um sumario de informacdes condensadas nos versos 1 a 3:
“Poi che la carita del natio loco/mi ristrinse, raunai le fronde sparte/e rende’ le a colui,
ch’era gia fioco” (Inf. XIV, v. 1-3).

A seguir, também via sumario, a acdo de andar por entre o bosque é
retomada. Dante-narrador expressa de modo resumido a chegada a outra parte, logo
apos a recolha dos galhos do arbusto: “Indi venimmo al fine ove si parte/lo secondo
giron dal terzo, e dove/si vede giustizia orribil arte” (Inf. XIV, v. 4-6). E um sumario
sem o relato da cena, sem trecho de passagem.

Somos entdo informados de que Dante e Virgilio alcangam o limiar entre o
segundo e o terceiro niveis daquele circulo. Indo ao extremo final da floresta, chegam a
uma “landa”, terreno plano e amplo, descampado, “che dal suo letto ogne piante
rimove” (Inf. XIV, v. 9). Segundo a explicacdo do narrador, orientada por uma precisa
descricdo espacial, a selva anterior circunda, como uma guirlanda, o espago em que se
encontram agora, como uma espécie de fosso. E um momento de apurada exatido
descritiva, em que, a0 mesmo tempo, nota-se a jornada cruzando diferentes espacos. O

descampado presente é como um areal: “Lo spazzo era una rena arida e spessa” (Inf.



227

XIV, v. 13). Descrito o espago, o narrador quebra a agdo para chamar a atengéo para o
presente da enunciagéo, refletindo sobre a dureza das palavras descritas diante daquele
que possivelmente 1€, no agora, 0 seu texto: “O vendetta di Dio, quanto tu dei/esser
temuta da ciascun che legge/cio che fu manifesto a li occhi mei!” (Inf. X1V, v. 16-18).

Ap0s essa interrupgdo, clamando “O vendetta di Dio” (v. 16), o narrador
chama a atencdo para o aspecto testemunhal, para aquilo que os seus olhos
contemplaram, ¢ que produzem, portanto, a narrativa presente: “D’anime nude vidi
molte gregge/che piangean tutte assai miseramente,/e parea posta lor diversa legge” (Inf.
X1V, v. 19-21). Dante estd diante de almas nuas a chorar. No chdo, almas supinas,
algumas sentadas, outras andando continuamente, o que indica trés formas de
manifestagdo da pena no corpo daquelas almas: “Supin giacea in terra alcuna
gente,/alcuna si sedea tutta raccolta,/e altra andava continiamente” (v. 22-24). Para
complementar as trés formas de se estar no aredo, o narrador anuncia, em seguida, 0
complemento da pena, uma chuva de fogo: “Sovra tutto ’l sabbion, d’un cader
lento,/piovean di foco dilatate falde,/come di neve in alpe sanza vento” (v. 28-30).

Ao longo de toda essa apresentacdo das penas e do espaco, ainda nao
obtivemos noticias de nossas personagens no momento exato da acdo em cena — nao
sabemos se se movem, se andam, se observam tudo ao redor, estaticos. A principio,
prioriza-se a descri¢do do lugar novo.

O narrador segue descrevendo como a chuva caia fazendo incandescer-se o
areal, com isso duplicando a dor (v. 37-39). O movimento incessante das maos é
descrito como algo miseravel, tentativa de os pecadores afastarem a chuva
incandescente, “I’arsura fresca”, o fresco ardor (impressionante efeito sinestésico e
paradoxal): “Sanza riposo mai era la tresca/de le misere mani, or quindi or
quinci/escotendo da sé I’arsura fresca” (v. 40-42).

Entdo se insere a fala de Dante-personagem, que pergunta ao mestre quem é
um entre aqueles danados ali, fazendo uma analepse, com referéncia a momentos
anteriores da historia: ““Maestro, tu che vinci/tutte le cose, fuor che > demon duri/ch’a
I’intrar de la porta incontra uscinci,//chi ¢ quel grande che non par che curi/lo 'ncendio e
giace dispettoso e torto,/si che la pioggia non par che ’1 marturi?’” (v. 43-48). O
discurso de retomada de fato passado é concretizado pela mengdo aos demdonios, as
portas da cidade de Dite, do canto VIII.

O proéprio penitente ouve a pergunta de Dante e responde quem €, antes que

Virgilio possa falar. Diante da interrupgéo, a voz de Virgilio se faz ouvir como nunca



228

antes, segundo o narrador, se ouvira (v. 61-62). Aqui, permeando o seu discurso de
forca e até violéncia, o discurso condena, justamente, a violéncia cometida por aquele
com quem interagem, Capaneu, personagem da mitologia.

Depois de falar contra Capaneu, Virgilio se volta para Dante e, de modo
mais suave, exorta o pupilo a que sigam em frente, Dante apds o mestre, tentando
sempre conservar os pés protegidos: “Or mi vien dietro, e guarda che non metti,/ancor,
li piedi ne la rena arsiccia;/ma sempre al bosco tien li piedi stretti” (v. 73-75). Virgilio
previne contra a areia que queima, e pede que Dante observe o limite do caminho entre
a brasa e o bosque, do qual acabaram de sair. O limite espacial é bem visivel ai.

Aqui comega, enfim, motor do canto, definido pela necessidade constante da
andanca. Nesse ponto, entre os versos 76 a 90, temos também um trecho de passagem.
Eles vao passando entre o bosque e o areal, para chegar a novo espaco, travessia que se
da bem ao centro do canto, perante os olhos do leitor, descortinando uma nova
paisagem além do que ja fora mostrado em breves momentos atras: o rio de sangue e a
floresta.

Nos versos dessa primeira passagem, lé-se que, em siléncio, Dante e
Virgilio seguem, com Virgilio & frente, até que atingem o novo lugar. Concretiza-se a
passagem. Esse lugar novo ¢ descrito: “Tacendo divenimmo 1a ’ve spiccia/fuor de la
selva un picciol fiumicello,/lo cui rossore ancor mi raccapriccia.//Quale del Bulicame
esce ruscello/che parton poi tra lor le peccatrici,/tal per la rena giu sen giva quello” (v.
76-81). A paisagem, ap0s a selva pela qual passavam rente, praticamente espremidos,
desemboca em um riachinho, “picciol fiumicello”, vermelho, que causa ainda impacto
sobre o narrador mesmo agora.

Comparando suas aguas as de Bulicame!®?, o narrador diz que o rio seguia
sobre a areia, e entdo ele descreve o fundo do riacho, e suas margens, todos feitos de
pedras: “Lo fondo suo e ambo le pendici/fatt’ era ’n pietra, e > margini dallato;/per ch’io
m’accorsi che ’1 passo era lici” (v. 82-84). Dante percebera que a passagem, “passo”,
deveria ser por ali. Virgilio entdo interrompe a observacéo silenciosa de Dante dizendo
gue nada até entdo fora mais notavel a vista de Dante, no percurso infernal, do que o
“presente rio” (v. 89), pois a superficie do riacho apaga as chamas que sobre ele

chovem. Dante pede que Virgilio explique a razdo daquilo, ao que se segue a explicagédo

102 J& usado como modelo comparativo no canto XllI, para indicar as aguas vermelhas do rio que
atravessaram com o centauro.



229

relacionada a Creta, no mundo dos vivos, onde haveria uma montanha outrora repleta
“d’acqua e di fronde” (v. 98), hoje deserta como coisa velha (v. 99), e dessa montanha
uma grande estatua se ergueria, de um velho, com a cabeca de ouro, bracos e peito de
prata, e de cobre abaixo, com as pernas de ferro e o pé direito de barro, e cada parte
desse corpo, exceto a de ouro, teria um buraco por onde lagrimas escorrem, as quais
formam o riacho que agora ali avistam (v. 104-114).

O curso dessa agua de lagrimas entdo forma Aqueronte, Estige e Flegetonte
(v. 116), rios nomeados por Virgilio finalmente aqui. Depois, a agua desce, até formar
outro rio, o Cdcito — esse rio ainda ndo foi visto; aqui, representa uma prolepse da
geografia adiante, e Virgilio deixa claro que Dante o ha de ver: “infin, 1a ove pit non si
dismonta,/fanno Cocito; e qual sia quello stagno/tu lo vedrai, perd qui non si conta” (v.
118-120). Virgilio promete que Dante constatard do que se trata esse “Cocito”, esse
“stagno”, ou seja, palude, pantano. Indica ainda que, por ora, ndo se contara o que seja o
Cacito, finalizando-se ai a prolepse, com suspense.

Dante entdo faz uma pergunta, referindo-se ao “nosso mundo”: se a presente
agua se deriva “dal nostro mondo”, por que apareceria ali, naquele caminho? (v. 121-
123). Com isso, ele indica as diferencas espaciais e geogréaficas entre as duas dimensées
habitadas por Dante: uma no Além-Mundo e outra no mundo dos vivos, igualmente
separando os dominios do Dante anterior a jornada, do Dante durante a jornada
(personagem) e do Dante posterior a jornada (o narrador). Virgilio responde-lhe, um
tanto evasivo, que Dante ndo se espante com as surpresas que possam ainda aparecer
naquele mundo o qual ele agora percorre, indicando em sua fala dimens@es espaciais e
geoldgicas do Inferno: “Ed elli a me: ‘Tu sai che ’l loco ¢ tondo;/e tutto che tu sie
venuto molto,/pur a sinistra, giu calando al fondo,//non se’ ancor per tutto ’l cerchio
volto;/per che, se cosa n’apparisce nova,/non de’ addur maraviglia al tuo volto’” (v. 24-
29)108

Perante a resposta misteriosa de Virgilio, que lanca a narrativa adiante, a
expectativa daquilo que ainda vird, Dante insiste em perguntar ainda aonde estaria,
afinal, o rio Flegetonte, e também Letes, pois, deste ultimo, Virgilio se calava, e, do

primeiro, diz Virgilio que “si fa d’esta piova” (v. 132), isto ¢, a chuva de lagrimas

103 Acrescento, para melhor compreensdo dos elementos espaciais em portugués, caso necessario, a
traducdo de Brito, Dias e Heise (2021): “‘Tu sabes’, disse a mim, ‘como ¢ rotundo/o posto e, embora
tanto o percorreste,/sempre a esquerda, mais baixando ao fundo,//a volta toda ainda tu ndo deste;/ por
isso, se algo novo te aparece,/a maravilha assim ndo te moleste’” (Inf. X1V, v. 124-129).



230

apenas descrita é o que o forma. Virgilio revela ja terem cruzado o Flegetonte, ao dizer
que um desses rios ja fora visto, com sua agua fervente e vermelha: “[...] ma ’l bollor
de I’acqua rossa/dovea ben solver 1’una che tu faci” (v. 134-135) — retoma-se, assim, um
episodio passado da narrativa. Em seguida, diz que o Lete ainda serd visto: “Leté vedrai,
ma fuor di questa fossa,/la dove vanno 1’anime a lavarsi/quando la colpa pentuta ¢
rimossa” (v. 136-138) — de modo que esse trecho do canto se configura, subitamente,
como um intenso vaivem entre flashback e fastforward intimamente ligados a paisagem
da viagem.

Virgilio, imediatamente, convida Dante a seguir adiante (apelo constante do
mestre) — mas teriam alguma vez parado, desde que o canto comecara? Parece que
conversam e caminham constantemente, a essa altura da travessia. O convite diz
respeito, enfim, a que deixem o bosque, 0 que pode tanto indicar que, ao longo da
caminhada incessante, andaram a margem dessa floresta, e agora avistam a saida, ou
que, em dado momento, fizeram alguma parada para conversarem de modo detido. O
mais certo, porém, é crer que andam e falam ao longo de toda a acdo de travessia do
canto presente.

Por outro lado, se uma pausa na caminhada ai for admitida, o mais provével
é que ela tenha acontecido apds a primeira passagem ja assinalada, aquela que termina
guando avistam, enfim, o riachinho misterioso cujo leito era feito de pedras (Inf. X1V, v.
76-84). Se assim for, a conversa se deu, ap0s o siléncio da travessia, ao alcangcarem o
filete de lagrimas que formava os rios do Inferno.

E possivel também que o siléncio coincida com a travessia. Dante ap6s
Virgilio, seguindo calados. A conversa teria sido entdo entabulada algum tempo depois
desse primeiro momento de caminhada silenciosa. O indice textual que, de todo modo,
indica a continuidade da jornada e a saida daquela paisagem vai se estabelecer ao fim do
canto, coincidindo, portanto, com a ordem “esperada” de uma saida de geografia — ao
fim do canto presente — e com a entrada em novo espago — com 0 comeco do proximo
canto.

Aqui, no canto XIV, a retomada da andanga é explicitada por Virgilio, que
diz, imediatamente apOs a conversa sobre os rios: “Poi disse: ‘Omai ¢ tempo da
scostarsi/dal bosco; fa che di retro a me vegne:/li margini fan via, che non son arsi,//e
sopra loro ogne vapor si spegne’” (Inf. X1V, v. 139-142). E seguem assim, na margem a
que ja tinham percorrido por algum tempo, margem que ndo se incendeia, apesar da

chuva de fogo caindo t&o proxima.



231

No canto XV a seguir, 0s poetas permanecerdo ainda no mesmo circulo —
assim como no canto XVI —, sem alteracdo da paisagem, e a mencao ao canto anterior, 0
X1V, se dara para dizer apenas que a “selva” ja havia ficado muito distante, enquanto
seguem caminhando (Inf. XV, v. 13-15). O canto XV, portanto, vai ser um
desmembramento da andanga continua do canto XIV, em que, predominantemente, 0s
dois poetas andam e falam. O canto XV é canto de avanco, sem chegada a parte alguma,
em que o encontro com Brunetto Latini se d& ao longo da propria travessia.

Ainda o canto XIV: este se desenvolve usando-se de um dialogo que, ao
mesmo tempo, apresenta a paisagem, retoma o espago visto em outros pontos e antecipa
cenarios futuros, no didlogo entre os dois companheiros de viagem. Toda essa conversa
parece se dar enquanto caminham, dai a importancia de se perceber a passagem logo ao
comeco do canto, e o0 restante do canto todo baseado na observacdo do riacho que
margeiam. E um canto importante para se estabelecer marcos locativos e perimetros,
além de prolepses que estdo profundamente relacionadas a hidrografia do Inferno;
chama a atencdo, portanto, que a agua e o fogo tenham um valor tdo inextricavel no
Inferno dantesco, sendo natural entdo que a dgua se torne um elemento tdo importante
da travessia. As aguas, de maneira geral, no imaginario, representam, por vezes, 0
inconsciente, os mergulhos magicos, as descidas, a confusdo e a perda da identidade,
sugerindo até mesmo as imagens relacionadas & loucura®,

Dante percorre 0s rios em busca ndo da perda do sentido de si, mas do
encontro com quem lhe dé respostas sobre sua prépria vida e, portanto, restitua-lhe a via
certa, uma identidade aprovada. Ao mesmo tempo, paradoxalmente, a busca por essa
verdade € um mergulho cada vez mais profundo na fantasia, na ficcdo, no afastamento
da realidade, na saida da vida mundana rumo ao mundo da morte, sendo a morte a
negacdo da existéncia buscada por Dante para si. A gradual fragmentacdo do mundo
material da luz ao Paraiso, enquanto o Inferno, materialmente descrito, pode ser
reconhecido por seus tracos menos ‘“sonhadores”, por sua geografia arbustiva, rochosa,
enlameada, seca. Todavia, a0 mesmo tempo, a mengao aos rios, ao sistema de irrigacdo
do Inferno, é ndo apenas um dado geografico, mas também um chamado ao mergulho
gradual na ficgéo.

Chama a atencdo, nessas passagens, com a historia da montanha de Creta

104 A relagdo entre agua e loucura pode ser acompanhada de maneira mais aprofundada no capitulo “So
se olha num lago quem ¢ triste”, presente na dissertagdo O problema e a tensdo: formas de auséncia em O
beijo ndo vem da boca e A rainha dos carceres da Grécia (2018).



232

contada por Virgilio, a fusdo entre os elementos da materialidade da vida, no mundo
real, com seus dados sobre guerras, cidades, sobre a propria Florenga, e 0 mergulho na
dimensdo oposta, magica, entre vida e morte, numa fronteira de puro delirio.

Podemos perceber que os rios funcionam, em si, como emblemas da
passagem de uma dimens&o a outra, nesse caso, como um mergulho mais profundo no
Além; representariam também a passagem da dureza da paisagem palpavel a fantasia do
olhar, do sonho, da luz, do voo, do mergulho mégico.

O Purgatorio e o Paraiso se encaminham para essa perda da materialidade
cada vez mais intensa, diluindo-se a paisagem e as almas, ao contrario da perda
momentanea e intermitente que ocorre no Inferno — uma perda de consciéncia sempre
circunscrita ao corpo, via desmaios, sustos, hesitacbes, medos, como mecanismos de
saidas e entradas de lugares bem definidos, de geografias precisamente descritas.

Assim, o texto da Comédia vai se encaminhando para um aceleramento do
tempo, para a perda de densidade, até que o tempo se fragmente e o espaco se dilua, de
modo que o tempo e o0 espaco do Purgatorio e do Paraiso se constroem como nuvens,
névoas, sonhos. Mas a tensdo do corpo vivo de Dante esta sempre presente nesse
mergulho crescente rumo a fantasia, e, no Inferno, com esse corpo protuberante, com
sua materialidade fisica, sdo 0s rios e suas aguas que diluem um pouco da crueza do
cenario, sendo os elementos materiais da paisagem que ligam esse corpo fisico e a
dimensao palpavel e densa a dimensdo da imaginacdo e do imaginario.

No canto XVII, encontraremos, novamente, um “canto de passagem”, com
trecho de travessia no interior do canto. A travessia se finaliza no préprio canto,
tomando os seus Ultimos versos, e, embora apareca ao final, ndo é descrita como
sumario, mas como cena. Vemos 0s poetas aportarem em novo espaco, encerrando-se,
entdo, o canto, mas configurando-se a passagem caracteristica da travessia iniciada e
terminada diante dos olhos do leitor. O canto XVII deve ser considerado em relagéo
com o canto subsequente.

A passagem do canto XVII envolve o aparecimento do monstro Gerido, ja
anunciado desde o final do canto XVI, quando os poetas alcangam a borda que divisa o
circulo sétimo e o oitavo, para onde devem ir agora. Estdo a beira de um penhasco, que
toma a forma da “ripa” — mas como seguir pelo abismo? Param ali, e se faz notar o
barulho da 4gua que cai. Nesse ponto, um elemento novo se apresenta, até entdo oculto:
Dante trazia consigo uma corda presa a cintura, que agora oferece a Virgilio, depois de

solta-la do corpo. Com essa corda, nos diz s6 agora Dante, ele intentara outrora (fato



233

que ndo fora revelado no momento do canto inicial) prender uma das bestas que
ameacavam seu caminho: “lo avea una corda intorno cinta,/e con essa pensai alcuna
volta/prender la lonza a la pelle dipinta” (v. 106-108). Dante indica que a sugestdo de
usar a corda agora é de Virgilio (Inf. XVI, v. 110), e a entrega enrolada ao mestre (v.
111), que a lanca pelo abismo: “Poscia ch’io I’ebbi tutta da me sciolta,/si come ’1 duca
m’avea comandato,/porsila a lui aggroppata e ravvolta” (Inf. XVI, v. 109-111). A corda,
enrodilhada como uma cobra, trara, de la do fundo do abismo, uma outra espécie de ser
peconhento. Entdo, observando, Dante fala consigo mesmo, na certeza de que alguma
novidade aparecera: “‘E’ pur convien che novita risponda’” (Inf. XVI, v. 115). Ele diz
isso vendo os olhos do mestre contemplarem atentamente o buraco adiante.

Virgilio indica que, de fato, uma novidade, novita, alguma espécie de
“novelty” — considere-se ainda, neste jogo de palavras, o termo novel —, vai surgir:
“‘Tosto verra di sovra/cio ch’io attendo e che il tuo pensier sogna:/tosto convien ch’al
tuo viso si scovra’” (Inf. XVI, v. 121-123). Logo se descobrira a vista — mas ndo neste
canto. Dante interrompe a narrativa para falar, misteriosamente, a partir da dimenséo
extradiegética, sobre “a verdade com aparéncia de mentira” — assinalando, a0 mesmo
tempo, para seu proprio discurso narrativo e preparando o leitor para a surpresa
esperada: “Sempre a quel ver c’ha faccia di menzogna/de’ I'uom chiuder le labbra fin
ch’el puote,/pero che sanza colpa fa vergogna” (Inf. XVI, v. 124-126). Dessa forma, ele
quer dizer que, se aquilo que estd prestes a narrar parece mentira, € necessario ser
prudente, talvez até calar-se, para que uma verdade aparentemente mentirosa nao
coloque em xeque o seu testemunho. No entanto, ele ndo pode se calar, como narrador.
E o narrador, dirigindo-se ao leitor, prossegue com seu storytelling, e jura ter visto, em
seguida ao langcamento da corda e as palavras de Virgilio, uma criatura assustadora se
erguer do abismo: “ma qui tacer nol posso; e per le note/di questa comedia, lettor, ti
giuro,/s’elle non sien di lunga grazia vote,//ch’1’ vidi per quell” aere grosso e scuro/venir
notando una figura in suso,/maravigliosa ad ogne cor sicuro” (Inf. XVI, v. 127-132).

Do ar, a criatura vem “nadando”, cuja maravilha se vé em cada uma de suas
cores, como se viesse se erguendo do fundo do mar, impulsionada pelo pé: “si come
torna colui che va giuso/talora a solver 1’ancora ch’aggrappa/o scoglio o altro che nel
mare ¢ chiuso,//che ’n su si stende e da pié si rattrappa.” (Inf. XVI, v. 133-136). E assim
termina o canto XVI, dando margem para, imediatamente, ser retomada a agdo do
surgimento da criatura no canto seguinte, no qual se observa o inicio da passagem ao

outro circulo, o oitavo.



234

Ao inicio do canto XVII, encontramos de imediato a fala de Virgilio, que
esclarece, enfim, quem ¢ aquela fera: ““Ecco la fiera con la coda aguzza,/che passa i
monti, ¢ rompe i muri ¢ I’armi!/Ecco colei che tutto ’1 mondo appuzza!’” (Inf. XVII, v.
1-3), que ao mundo inteiro infecta. Abrindo Inferno XVII, Virgilio identifica a fera e, de
acordo com o narrador, faz com que ela se aproxime da extremidade rochosa: ‘“e
accennolle che venisse a proda/vicino al fin d’ i passeggiati marmi” (v. 5-6).

Nesse comeco do canto, ainda ndo nos encontramos no circulo préximo, o
oitavo. Dante prossegue entdo descrevendo a “imagem da fraude”, Gerido, € sua
aproximacgdo mostrando a cabeca e o tronco, mas com a cauda permanecendo para fora
da superficie, de modo que o leitor pode ter uma ideia do tamanho e do formato do
corpo do monstro, e também uma ideia quanto a que espécie de meio de transporte ele
se tornara: “E quella sozza imagine di froda/sen venne, e arrivo la testa e ’l busto/ma ’n
su la riva non trasse la coda” (v. 7-9). O monstro tinha face de um homem, descreve
Dante, e era, inclusive, uma face benigna; o resto do corpo era como de serpente; tinha
duas patas recobertas de pelos até as articulacdes; e dorso, peito e costas cobertos por
rodelas e nos coloridos: “La faccia sua era faccia d’ uom giusto,/tanto benigna avea di
fuor la pelle,/e d’un serpente tutto [’altro fusto;//due branche avea pilose insin
I’ascelle;/lo dosso e ’l petto e ambedue le coste/dipinti avea di nodi e di rotelle” (v. 10-
15).

O narrador descreve muitas cores distribuidas pelo corpo, abaixo e acima,
ndo vistas antes nem nos panos “[...] Tartari né Turchi,/né fuor tai tele per Aragne
imposte” (v. 17-18). Na descri¢do do monstro, insere-se um simile que compara Gerido
a barcos, meio a meio sobre agua e sobre a terra, equilibrando-se entre dois polos:
“Come talvolta stanno a riva 1 burchi,/che parte sono in acqua e parte in terra” (v. 19-
20). Depois, ha uma compara¢do com um castor que Se prepara para a guerra, € assim
Dante descreve o monstro estacado sobre a orla de pedra. No abismo, sua cauda se
debatia, torcendo-se para cima a ponta bifurcada (“forca”) e venenosa, enquanto ecle a
erguia como se fosse um escorpido: “Nel vano tutta sua coda guizzava,/torcendo in su la
venenosa forca/ch’ a guisa di scorpion la punta armava” (v. 25-27).

A partir daqui, notamos que 0s poetas estavam a certa distancia da margem
onde espera Gerido, 0 que se nota pelas palavras de Virgilio, dizendo que agora convém
que eles dois se aproximem um pouco daquela besta, que 14 estava: “Lo duca disse: ‘Or
convien che si torca/la nostra via un poco insino a quella/bestia malvagia che cola si
corca’” (v. 28-30).



235

Descem tomando a direita, rumo a besta, dando exatamente dez passos
sobre a extremidade, assim evitando o areal e as chamas: “Perd scendemmo a la destra
mammella,/e diece passi femmo in su lo stremo,/per ben cessar la rena e la fiammella”
(v. 32). Dante indica que, quando chegaram até a besta, ele olhou para a areia além,
avistando gente sentada proximo aquela extremidade (v. 34-26). Eles vdo mais abaixo,
achegando-se a Gerido, como se vé no verso: “e quando noi a lei venuti semo” (v. 34);
ali, ha a vista dos que estdo sentados no areal, e, assim, sob comando de Virgilio, Dante
acaba afastando-se de novo, agora para falar com aqueles que observara, a fim de que
tenha “plena experiéncia” daquilo que olha: “Quivi ’l maestro ‘Accio che tutta
piena/esperienza d’esto giron porti’,/mi disse, ‘va, e vedi la lor mena [...]” (v. 37-39).
Virgilio indica que, até que Dante retorne de sua visita proxima, o préprio Virgilio terd
ja falado com a besta, Gerido, para que conceda aos viajantes os seus ombros fortes (v.
40-42). Ha, assim, uma espécie de retardamento da partida.

Dante obedece a instrugdo e, sozinho, anda pela extremidade do sétimo
circulo até as pessoas que avistara sentadas na borda do abismo, comunicando
objetivamente a narrativa de seus movimentos: “Cosi ancor su per la strema testa/di
quel settimo cerchio tutto solo/andai, dove sedea la gente mesta” (v. 43-45).

A seguir, Dante descreve o sofrimento dos penitentes. Eles choravam e
cobriam-se com as maos diante do vapor e do solo quente (v. 46-48), assim como 0s
cdes, no verdo, espantam pulgas e moscas (v. 49-51). O poeta olha, mas ndo reconhece
os danados ali presentes. Todavia, reconhece brasdes que os identificam, em bolsinhas
que carregam ao redor dos pescocos. E um daqueles pergunta a Dante o que faz ali,
notando que Dante esta vivo e, por isso mesmo, pedindo a ele que se va; o penitente
ainda entrega uma profecia funesta sobre seu proprio vizinho, no mundo dos vivos. O
penitente diz ser paduano dentre florentinos — e ja& sabemos, aqui, que Dante-
personagem é de Florenca, por seu contato com outros florentinos ao longo do Inferno.
Dante vé esse homem ali punido, como um boi, colocar sua lingua para fora, lambendo
o rosto. Imediatamente, Dante teme que a sua demora possa contrariar Virgilio, que lhe
advertira sobre ndo se deter. Assim, 0 poeta retorna ao ponto onde deixara Virgilio:
“torna’ mi in dietro da I’ anime lasse” (v. 78), depois de brevemente observar os
usurarios.

Quando Dante retorna para junto de seu mestre, reencontra-o j& montado
sobre a fera, Gerido, e diz Virgilio a Dante que ndo tenha medo: “e disse a me: ‘Or sie

b

forte e ardito.//Omai si scende per si fatte scale;/monta dinanzi, ch’ 1° voglio esser



236

mezzo,/si che la coda non possa far male’” (v. 81-84). Na fala, Virgilio comunica a
Dante também que agora descerdo, como em uma espécie de escada, e 0 proceder deve
ser que Dante montando a frente, enquanto Virgilio fica entre o poeta florentino e o
ferrdo da besta, para que a cauda do animal néo fira 0 homem vivo.

Dante passa a tremer, sentindo medo perante as palavras de seu guia, mas,
ndo querendo parecer fraco, temendo a vergonha, Dante obedece. Ele se assenta sobre o
animal, com o pavor a se mostrar na voz, que falta, querendo pedir um abraco para
conseguir suportar o voo: “I’ m’assettai in su quelle spallacce;/si volli dir, ma la voce
non venne/com’ io credetti:‘Fa che tu m’ abbracce’ (v. 91-93). Mas ndo é preciso
pedir, pois, assim que Dante sobe no animal, Virgilio “con le braccia m’ avvinse ¢ mi
sostenne” (v. 96). Contraindo Dante contra o peito, Virgilio diz: “Gerion, moviti omai”
(v. 97), e indica que o faca ainda com cautela, considerando 0 peso novo que carrega:
“le rote larghe, e lo scender sia poco:/pensa la nova soma che tu hai” (v. 98-99). E
entdo, a partir do verso 100, inicia-se o trecho de passagem do canto, que duraré até o
final do canto presente.

Ha ai um trecho de passagem porque, ao fim, os poetas chegam a um espaco
novo, atravessando, portanto, de uma extremidade a outra dentro do préprio canto,
mesmo que a chegada coincida com os versos finais desse canto.

Inicia-se a travessia. Como um barquinho, “navicella” (v. 100), Gerido sai,
recuando um passo atras e movendo-se em frente, tornando-se, assim, o meio de
locomocéo entre os circulos. Dante descreve o movimento da cauda, que da inicio ao
V00, COMO uma enguia e um barco, e das garras navegando o ar: “Come la navicella
esce di loco/in dietro in dietro, si quindi si tolse;/e poi ch’al tutto si senti a gioco,//1a v’
era ’l petto, la coda rivolse,/e quella tesa, come anguilla, mosse,/e con le branche 1’aere
a sé raccolse” (v. 100-105).

Essa passagem abre margem para que Dante descreva, enquanto voa, 0 seu
medo, comparando-se a Faetonte e icaro, representacdes de voos fracassados. Dante se
percebe na imensiddo do ar, perdendo tudo de vista, a ndo ser a besta sob si, 0 que
intensifica o seu medo: “[...] vidi ch’ i’ era/ ne ’aere d’ogne parte, e vidi spenta/ogne
veduta fuor che de la fera” (v. 112-113). Diz que a fera segue nadando pelo ar, “lenta,
lenta”, em movimentos circulares descendo, enquanto Dante s6 consegue perceber o
vento sobre seu rosto, este voltado para baixo: “Ella sen va notando lenta lenta:/rota e
discende, ma non me n’ accorgo/se non che al viso e¢ di sotto mi venta” (v. 115-117).

Sua marcha lenta nos céus comprova que a besta deu ouvidos as recomendacdes de



237

cuidado por parte de Virgilio. Ademais, o narrador colore a passagem como se fosse, ao
mesmo tempo, cena de voo e mergulho.

Dante ouve sons vindos de baixo, que captam seu olhar, o que acaba, ent&o,
gerando mais medo em relacdo ao voo e a possivel queda, vendo assim o fogo e
ouvindo lamentos: “lo sentia gia da la man destra il gorgo/far sotto noi un orribile
scroscio,/per che con li occhi ’n giu la testa sporgo./Allor fu’ io piu timido a lo
stoscio,/pero ch’ 17 vidi fuochi e senti’ pianti;/ond’ io tremando tutto mi raccoscio” (v.
118-123). Amedrontado, agarra-se mais forte ao dorso do monstro. A descida, em
sequida, faz com que se aproxime o fim da passagem, e Dante continua a perceber,
agora mais perto, os horrores ao redor: “E vidi poi, ché nol vedea davanti,/lo scendere e
’1 girar per li gran mali/che s’appressavan da diversi canti” (v. 124-126). Entéo chega o
momento da descida, ¢ Gerido aterrissa, “lasso”, na borda de um novo circulo,
completando-se, assim, a passagem: “cosi ne puose al fondo Gerione/al pi¢ al pi¢ de la
stagliata rocca,/e, discarcate le nostre persone,//si dilegud come da corda cocca” (v. 133-
136). Os poetas sdo depositados sobre a rocha, abaixo, ap6s 0 movimento de descida em
circulos. Depois, Gerido parte como uma flecha.

O complemento dessa chegada é visto no canto subsequente, com a
descricdo apurada do espaco em que acabaram de ser pousados. Assim, a passagem se
finaliza no mesmo canto em que ela comeca, mas a descri¢do da nova paisagem atingida
é encontrada no canto XVIII. O XVII é um canto de passagem porque vemos a travessia
se desenrolar enquanto cena, com a peculiaridade, contudo, de que a descri¢éo do novo
espaco em que aportam ao fim do canto XVII ser reservada ao canto XVIII.

No inicio do canto XVIII, Dante descreve Malebolge. Saberemos, depois
de alguns versos, que esse é o lugar até o qual Gerido os atravessou. O comec¢o da
descricdo de Malebolge, no canto XVIII, narra o tal espaco como bolsbes, o que, até
Mesmo por seu nome, ja sugere uma espécie de “inchago” no espago da narrativa e na
propria enunciacdo. Esse espaco pode ser entendido em si mesmo como uma catalise,
porque, dentro dele, a narrativa vai desacelerar-se perto de seu fim (a saida do Inferno),
multiplicando os espacos narrados — explorando-se, um a um, “bolsdes” desse terreno —,
embora ja se esteja muito proximo dos limites finais do Inferno. Malebolge é uma
especie de grande inchago com pequenas passagens dentro de si. Contudo, esse pedaco
do Inferno, conforme o entendemos, esta dentro de um Unico espago. Ademais, porque
estdo funcionando, em si mesmos, como uma unica catalise, os trechos de travessia que

acontecem no interior de Malebolge néo serdo esmiugados aqui.



238

Leonardi, em sua introducdo ao canto em questdo, faz lembrar que Inferno
XVIII confere o tom estilistico a todos os treze cantos subsequentes, estes circunscritos
no espaco de Malebolge. E a primeira parte desse canto introdutério € justamente
dominada por descriptio loci — “la dettagliata raffigurazione del nuovo cerchio nel suo
insieme, che presenta allo sguardo i dieci fossati concentrici, grigi e pietrosi” (2012, p.
536).

Malebolge, comeg¢a o narrador, ¢ um “luogo” (na abertura do verso, a
palavra chama a atencdo para a descricdo do espaco como fonte principal da
estruturacdo do canto); “luogo ¢ in inferno detto Malebolge” (v. 1), feito todo de pedra,
de coloragdo férrea, como as paredes que ao redor o circundam: “tutto di pietra di color
ferrigno, come la cerchia che dintorno il volge” (v. 2-3).

A seguir, Dante retoma expressdo locativa emblematica, “no meio do
caminho”, aqui revisitando-a: “Nel dritto mezzo del campo maligno/vaneggia un pozzo
assai largo e profondo,/di cui suo loco dicero 1’ordigno” (v. 4-6). No meio desse campo
maligno, portanto, hd um poco largo e profundo, que Dante descrevera ainda dizendo:
“di cui suo loco dicero I’ordigno” (v. 6).

A estrutura que delimita o ponto profundo €, assim, circular, e, dentro dela,
0 seu centro € dividido em dez valas, & semelhanga do muro de um castelo protegido por
fossos: “Quale, dove per guardia de le mura/piu e piu fossi cingon li castelli,/la parte
dove son rende figura” (v. 12). Esse formato, portanto, gera o padrdo que Dante observa
no espaco ali presente, havendo passarelas ou pontes que se erguem desde a fortaleza
até as margens externas daquela arquitetura pedregosa, de modo que os fossos eram
cruzados por pontes elevadas sobre 0s espacgos abaixo.

E nesse lugar que, depois do transporte de Gerido, 0s poetas se encontram:
“In questo luogo, de la schiena scossi/di Gerion, trovammoci; e 'l poeta/tenne a sinistra,
e io dietro mi mossi” (v. 19-21). O poeta latino vai para a direita, com Dante seguindo
logo atrés. O que acontece aqui, nessa finalizagdo da caracterizacdo da passagem, é que
Dante narra 0 que observa em Malebolge antes de dizer sua localizagdo exata apds a
descida de Gerido. Ele ndo comega o canto afirmando “Gerido nos deixou em tal lugar”.
Ele descreve o lugar por primeiro, e s6 depois anuncia: foi ali que Gerido nos deixou.

Anunciando o lugar em que se encontram e o fim da jornada sobre o dorso
de Gerido, os poetas seguem em frente, fazendo com que surja, dessa forma, um canto
“caminhante”, voltado para a a¢do intensa do deslocamento.

Parece interessante notar que Malebolge, como um todo, € um espago sobre



239

o0 qual se deva deslocar-se, cruzando suas pontes, assim, em uma arquitetura propicia a
travessia. Esse proprio espaco assume as fei¢des de uma transi¢do, um lugar entre dois
pontos decisivos. O canto é permeado de indicacdes da necessidade de andar, como ao
se dizer ali: “Mentr’ io andava, li occhi miei in uno/furo scontrati [...]” (v. 40-41).
Enquanto anda, Dante tem os encontros com danados e também com deménios. O
espaco é pontilhado por novas agonias, assim como se testemunha logo que Dante e
Vigilio tomam a via a direita: “A la man destra vidi nova pieta,/novo tormento e novi
frustatori,/di che la prima bolgia era repleta” (v. 22-24). Chegaram a primeira “bolgia”.
Dante descreve os pecadores nus ao fundo do buraco, andando na dire¢éo
desses peregrinos visitantes. O poeta florentino vai examinando o espaco ao redor,
caminhando sempre, ¢ indica a visdo de tudo o que o circunda: “Di qua, di la, su per lo
sasso tetro/vidi demon cornuti con gran ferze,/che li battien crudelmente di retro” (v.
34-36). Ele observa o0s espiritos golpeados cruelmente por demonios, novos
personagens monstruosos apresentados neste canto.
Dante entdo se detém, quando avista algo que deseja observar melhor. Essa
parada contrasta com a constante locomocao dos poetas nessa etapa. Ao parar, Dante é
acompanhado por Virgilio, de igual modo detendo-se: “Per ch’io a figurarlo i piedi
affissi;/e ’1 dolce duca meco si ristette,/e assentio ch’alquanto in dietro gissi” (v. 43-45).
Dante para com intencdo de interpelar acerca de alguém em quem seus
olhos haviam esbarrado. O danado reclina adiante a cabeca, na esperanca de ndo ser
reconhecido. Dante dirige-se a ele, chamando-o como “aquele que a terra dirige o olhar”
(v. 48). Vendo-o, Dante declara-lhe entdo o nome, afirmando saber de quem se trata,
“Venedico se’ tu Caccianemico” (v. 50). Dante interroga-0 sobre 0 que 0 trouxera
aquela pena e entdo um didlogo se trava, com o0s poetas ali parados. Enquanto o0 morto
fala, surge um demoénio com um acoite e acerta o penitente, mandando-o embora: “[...]
via,/ruffian! [...]” (v. 65-66). Dante, neste momento, volta para perto de Virgilio,
indicando novo movimento possivelmente motivado pelo pavor: “I’ mi raggiunsi con la
scorta mia” (v. 67). Assim, retomam o passo, chegando a outra via em direcdo a nova
fossa: “poscia con pochi passi divenimmo/la v’ uno scoglio de la ripa uscia” (v. 68-69).
Os poetas vao por esse caminho, dobram a direita, param uma vez mais, a
pedido de Virgilio, para contemplar alguns danados que estdo no extremo oposto,
abaixo deles. Os poetas estdo sobre essa espécie de ponte, olhando, parados outra vez
(v. 79). Veem Jasdo, de quem Virgilio reconta a histéria, dizendo ainda, sobre essa

primeira vala: ““‘Con lui sen va chi da tal parte inganna:/e questo basti de la prima



240

valle/sapere e di color che 'n sé assanna’” (v. 97-99). Fora da fala de Virgilio, o
proximo trecho de narrativa comunica que os poetas alcancam a segunda ponte: “Gia
eravam la ’ve lo stretto calle/con I’ argine secondo s’incrocicchia,/e fa di quello ad un
altr’ arco spalle” (v. 100-102). De fosso em fosso, assim, 0s poetas seguem. Embora
haja muito movimento, transi¢fes e passagens, dentro de Malebolge, o espaco, ao longo
dessa travessia, vai permanecer 0 mesmo. Pode-se concluir, portanto, que o canto traz
marcacgdes da constante caminhada e de chegada a novos marcos dentro dos bolsdes,
mas essa caminhada ndo modifica a paisagem, pois tais marcas de travessia estdo
circunscritas a0 mesmo espacgo de sempre, Malebolge.

Desse modo, Malebolge ¢ um compilado de cantos que, em si, produzem
um inchago espacial, uma grande catalise no tecido da narrativa; porém, dentre os
cantos de Malebolge, ndo ha travessias que se configurem como trechos de passagem,
pois a paisagem permanecerd, a rigor, a mesma que se iniciou depois da descida do
dorso de Gerido. Convém saltar entdo ao proximo canto de passagem.

No canto XXXI, os poetas finalmente deixam Malebolge: “Noi demmo il
dosso al misero vallone” (v. 7), sendo “vallone” a men¢do a geografia das valas. A
expressao de transi¢do entre espagos — “ripa” —, uma vez mais, volta a aparecer: “su per
la ripa che ’1 cinge dintorno,/attraversando sanza alcun sermone” (v. 8-9). Os poetas
cruzam o espaco sobre a borda que encerra e circunda o Malebolge, em siléncio.

O narrador, apés a mencdo ao siléncio, confere ao espaco o0 seu estado
ambiguo de suspensdo crepuscular: ndo era escuro como a noite ou claro como o dia,
“quiv’ era men che notte e men che giorno” (v. 10), e sua visdo entdo tenta recompor o
espaco que se apresenta adiante. A visdo, porém, é ultrapassada pelo sinal de um som:
“ma io senti’ sonare un alto corno” (v. 12), que, de tao forte, dirige os olhos de Dante a
um lugar especifico, “dirizzo li occhi miei tutti ad un loco” (v. 15).

Dirigindo o olhar para a origem do som, tem 0 poeta a impresséo de ver
“molte alte torri” (v. 20). Usando o termo “terra”, o narrador entdo pergunta a seu
“maestro” que lugar ¢ aquele, localizando, assim, o espago em sua dimensdo bem
material: “che terra ¢ questa?” (v. 21). Virgilio responde que Dante logo sabera,
seguindo em frente, e que a visdo pode estar enganando-o, porque ele olha tudo de
longe; € necessario aproximar-se. Virgilio expressa uma pequena reprimenda,
estimulando o conhecimento acerca do espago: “Tu vedrai ben, se tu la ti
congiungi,/quanto ’l senso s’inganna di lontano” (v. 25-26). Tomando a mdo de Dante

com carinho, logo em seguida, incita-o a ir mais adiante. Assim, concede uma



241

explicagdo: “sappi che non son torri, ma giganti” (v. 31).

Com essa saida de Malebolge e a chegada perante a nova geografia, avistada
de longe, inclusive com a confusdo quanto as pedras que formam gigantes (confundidas
com torres), temos um outro trecho de passagem, enquanto 0s poetas caminham em
dire¢do a esse “lugar” antropomorfico, formado por gigantes como muralhas ou
sentinelas.

Virgilio segue dizendo a Dante que tais gigantes estdo ao redor da “ripa”,
visiveis, acima, a partir de seu umbigo: “e son nel pozzo intorno da la ripa/da I’umbilico
in giuso tutti quanti” (v. 32-33). O olhar de Dante, com a explicacédo, se desanuvia; eles
seguem, com o aumento do medo do narrador diante da nova visdo: “piu e piu
appressando ver’ la sponda,/fuggiemi errore e cresciemi paura” (v. 38-39).

Elevando-se sobre a margem ao redor do poco, o narrador vé o corpo dos
gigantes: “E io scorgeva gia d’alcun la faccia,/le spalle e ’l petto e del ventre gran
parte,/e per le coste giu ambo le braccia” (v. 46-48). Dante entdo comenta que a
natureza acertara ao ndo se dedicar mais a feitura de tais criaturas, maquinas de guerra,
aludindo ainda a elefantes e baleias como uma escolha mais sabia — seres gigantescos
que a natureza, mais brandamente, ainda mantém: “Natura certo, quando lascio I’arte/di
si fatti animali, assai fé bene/per torre tali essecutori a Marte.//E s’ella d’elefanti e di
balene/non si pente, chi guarda sottilmente,/piu giusta e piu discreta la ne tene” (v. 49-
54).

Dante segue com a descrigdao do gigante que avista: “La faccia sua mi parea
lunga e grossa” (v. 58), comparando-o a uma escultura de pinha em Roma: “come la
pina di San Pietro a Roma,/e a sua proporzione eran I’altre ossa” (v. 59-60), o que
reforca a ideia de gigantes como uma estrutura arquitetdnica. Os gigantes desse trecho
vao se tornando, cada vez mais, como lugares, pontos do espaco a que 0S peregrinos
devem atingir, elementos que compdem a geografia desse ambiente.

Dante via esse primeiro gigante com a “ripa” a divisar seu corpo pela
metade. Ele expressa entdo avistar “trenta gran palmi” (v. 65) da altura do ombro do
gigante até a cintura, onde a borda do muro o ocultava até embaixo (v. 66). O gigante
comecga a gritar, expressando palavras incompreensiveis: “Raphel mai amecche zabi
almi” (v. 67), despertando contra si a invectiva de Virgilio, que, desprezando-o0, fala em
seguida a Dante que aquele monstro é Nemrod (ou Ninrod), culpado pelo fato de o
mundo ndo falar hoje uma s6 lingua (v. 76-78) — referéncia ao episddio babélico.

Virgilio diz ainda a Dante que convém deixar para tras o gigante, ndo lhe dirigir



242

palavra: “Lascianlo stare e non parliamo a voto” (v. 79), pois tanto faz a linguagem que
se use com ele; este ndo a compreenderia (v. 80-81).

Dante entdo se refere a caminhada: “Facemmo adunque piu lungo
viaggio,/volti a sinistra; e al trar d’un balestro/trovammo I’altro assai piu fero e maggio”
(v. 82-84). Ele comunica a tomada a esquerda, alcancando agora um outro dentre 0s
gigantes. Os peregrinos caminham, passando adiante, mas permanecem no mesmo
cenario.

Esse segundo gigante, por sua vez, tinha os bracos presos, 0 esquerdo a
frente de si e o direito por tras, com uma corrente “che ’1 tenea avvinto/dal collo in git,
si che ’n su lo scoperto/si ravvolgéa infino al giro quinto” (v. 88-90), isto &, preso ao
longo do torso inteiro, em voltas, cinco delas cobrindo a parte do tronco. Virgilio
identifica para Dante aquela figura como “Fialte [...]” (v. 94), um dos titds punidos por
Jupiter pelo assalto ao Olimpo. Imediatamente, Dante pergunta sobre outro gigante,
querendo Vvé-lo: “[...] S’esser puote, io vorrei/che de lo smisurato Briareo/esperienza
avesser li occhi mei” (98-99), ao que Virgilio lhe responde que ele vera, na verdade,
Anteu.

De fato, Anteu assumird uma importancia narratoldgica no trecho de
passagem do canto, e Virgilio logo o explica: ele estéa perto dali onde se encontram, sabe
se comunicar humanamente e sera responsavel por leva-los mais ao fundo do Inferno:
“[...] Tu vedrai Anteo/presso di qui che parla ed ¢ disciolto,/che ne porra nel fondo
d’ogne reo” (v. 100-102).

Fialte comeca a se movimentar, o0 que gera, segundo o narrador, a sensagdo
de que um terremoto abala uma torre (v. 106-108). Dante se enche de temor,
especificamente, da morte (v. 109), e esta salvo apenas pelas correntes que prendiam o
gigante. Os poetas alcancam enfim Anteu, com uma parte de seu corpo visivel acima do
buraco: “Noi procedemmo piu avante allotta,/e venimmo ad Anteo, che ben cinque
alle,/sanza la testa, uscia fuor de la grotta” (v. 112-114). Ap0Os esses Vversos, insere-se
imediatamente o discurso de Virgilio, invocando o gigante e pedindo que leve os dois
viajantes abaixo, com nova referéncia a Cécito e ao que encontrardo na geografia
adiante: “mettine giu, e non ten vegna schifo,/dove Cocito la freddura serra” (v. 122-
123).

A geografia e os movimentos, aqui, sdo bem ressaltados ao serem feitas suas
descricdes. Os gigantes se erguem sobre o pogo do mais profundo Inferno, em uma

formacéo circular, de modo que, como torres, foram avistados por Dante a principio.



243

Agora, um dentre esses gigantes fard a travessia dos poetas a préxima etapa, como
outrora j& haviam sido transportados por seres integrados a paisagem, assim como
Gerido ou os Centauros.

Virgilio solicita que o gigante em questdo se incline para concluir a missao
(v. 126), acrescentando que Dante pode render “fama” ao gigante no “mondo”, o que
assinala tanto a ansiedade pela conclusédo daquela jornada, com a mengdo ao mundo de
“la”, o mundo para o qual Dante talvez retorne, quando frisa a condi¢ao de alguém que,
com seu texto, pode narrar tudo o que se passou naquela travessia. A certeza de que
Dante pode conceder fama aquele sobre quem escreve é contrastada, a0 mesmo tempo,
pela davida perene do condicional se, condi¢cdo que ressalta a questdo temporal envolta
na possibilidade de fim pela morte: “‘Ancor ti pud nel mondo render fama,/ch’¢el vive, e
lunga vita ancor aspetta/se ‘nnanzi tempo grazia a sé nol chiama’” (v. 127-129).

Ouvindo-o, o gigante apressadamente estende a mao, apanhando Virgilio (v.
130-131). Virgilio, vendo-se ja tomado, diz a Dante: “‘Fatti qua, si ch’io ti prenda’” (v.
134). Com os dois poetas, o gigante faz um feixe em sua méo (v. 135). No interior dessa
palma, Dante teme, ao sentir o gigante se inclinar, e por um atimo deseja tomar uma
outra estrada, menos amedrontadora: “ch’i’ avrei voluto ir per altra strada” (v. 141).

Nesse interim, levemente o gigante deposita o seu feixe ao fundo do poco e,
tdo rapidamente, volta a se erguer para sua posi¢ao anterior: “Ma lievemente al fondo
che divora/Lucifero con Giuda, ci sposo;/né, si chinato, li fece dimora,//e come albero in
nave si levo” (v. 142-145). Nessa passagem final do canto, temos nova travessia, que se
conclui com a chegada ao novo espaco; essa chegada coincide exatamente com o fim do
canto, sem que vejamos 0s poetas explorarem o novo espago ainda em Inferno XXXI.
Aqui, ao fim, contamos apenas com 0 movimento do atravessamento dentro da méo do
gigante, mas ndo exatamente com o seu desdobramento posterior, a exploracdo da
paisagem — reservada ao canto proximo, que trarad a descri¢cdo do chdo como um lago de
gelo no fosso escuro.

Tal préximo canto, XXXII, constroi um tipo de passagem sutil, que se da
atravessando os quatro niveis de punicdo de Cocito, ao longo do qual as penas mudam,
embora o lago de gelo permaneca, aparentemente, 0 mesmo espaco geografico. Nesse
canto, ap6s uma invocagdo as musas, temos uma breve encadeacdo da acdo presente
com 0 que acabara de se encerrar no canto anterior: Dante diz que um dos penitentes ali
fala com ele assim que os dois poetas sdo depositados no pogo escuro sob os pés dos

gigantes (v. 16-17).



244

Aqui, ao longo desse canto, como aconteceu em Malebolge, temos uma
travessia entre penitentes sem mudanca drastica da paisagem, ainda que haja variagdes
ténues. Agora, a transicdo da caminhada entre uma dimensdo e outra daquele mais
profundo abismo seré assinalada pelas diferentes vozes das cabegas congeladas no chéo.

Assim como no canto subsequente, o trecho de passagem aqui se da pela ida
de uma regido a outra do mais baixo Inferno. Dante e Virgilio véo transitar, sobre o
mesmo lago gelado, de Caina a Antenora. A ida de uma zona a outra do lago é sempre
marcada pela fala de um dos envolvidos na cena. No canto presente, identifica-se Caina
pela fala de alguém em didlogo com Dante, dentre os danados, apds outro penitente
chamar-lhe a atengéo a fim de pedir que o poeta tenha cuidado e ndo pise nos cranios
que ali estdo.

Dante s apresenta, de fato, o espaco em que se encontra depois de ouvir a
voz do danado que pede para que se tenha cuidado ao seguir em frente. Isso acontece,
também, porque, ao ser depositado ali pelo gigante, Dante olhava o alto muro do qual
apenas se despedira, a borda entre aqueles dois niveis, o anterior e o presente (v. 18).
Ele mirava ainda tal muro quando foi interrompido pela voz do danado: “[...] ‘Guarda
come passi:/va si, che tu non calchi con le piante/le teste de’ fratei miseri lassi’” (v. 19-
21).

Dante descreve o movimento de olhar para baixo, vendo, sob os pés, um
lago de gelo — o qual ndo parece feito de agua, mas de vidro: “Per ch’io mi volsi, e
vidimi davante/e sotto 1 piedi un lago che per gelo/avea di vetro e non d’acqua
sembiante” (v. 22-24). Essa ndo é precisamente a passagem de uma paisagem a outra,
mas € o momento em que Dante registra, precisamente, a chegada a uma nova
geografia, apenas aludida ao final do canto XXXI. Desse modo, a chegada ali se deu em
concordancia com o final do canto anterior, mas sé aqui a nova paisagem € apresentada,
apos a invocacgdo das musas e a fala de um penitente.

Diferenciando-se do que acontece em Malebolge, por outro lado, a
identificacdo das diferentes zonas acaba se configurando, também, como uma mudanga
entre lugares no proprio Cocito. Seus diferentes nomes reforcam a ideia de zonas
diversas. A proxima passagem da trama, no presente canto, sera sobre esse mesmo lago,
com a sutil ida de Dante, via caminhada, do ponto em que se encontra agora, Caina, a
Antenora. Desconsideramos o conceito de passagem entre as subdivisdes de Malebolge
n&o porque ali ndo houvesse uma transicao entre as partes, uma travessia, mas porque o

proprio Malebolge é, em si, um trecho catalitico com catalises menores e multiplicadas



245

dentro de si, a0 mesmo tempo mantendo-se como apéndice uno. No caso da regido do
Cacito, mesmo que se trate de um circulo so, ainda assim consideramos suas diferentes
zonas e a transicdo de uma a outra como trechos de passagem porque, no Cdcito, a
mudanca entre as zonas coloca em questdo a propria importancia do caminhar de Dante
e de Virgilio como um dos principais fatores para que a mudanca de regido seja
percebida — € um tipo de passagem fina, mas presente, e fortemente pautada no
elemento da “caminhada”.

Ficamos sabendo que ali é Caina, 0 nome daquele novo espaco, quando
Dante interpela os danados aos seus pés, mergulhados como rés, com os rostos fora da
agua: “E come a gracidar si sta la rana/col muso fuor de I’acqua [...]” (v. 31-32). Dante
diz olhar bem ao redor (v. 40) e voltar-se para baixo a fim de ver os dois pecadores que
traziam tdo juntas as cabecas, ao ponto de os cabelos parecerem pertencentes a um so
ser (v. 42). Dante pergunta aqueles quem sdo. Encaram Dante, erguendo a cabeca em
sua direcdo. Agora, 0 poeta pode ver que as lagrimas que derramam saem de seus olhos
até os labios, e entdo congelam, ficando as palpebras fixas com o gelo que as cerra.
Eles, raivosos, ndo respondem a Dante nada, mas um terceiro, que perde as orelhas para
o frio, mantendo o rosto abaixado (v. 52-53), questiona a Dante por que ele olha tanto
para os danados. E este quem identifica aqueles dois outros e indica que o espaco ali se
chama Caina (v. 58).

Dante declara ter visto outras faces irreconheciveis, ap6s o didlogo com o
penitente. A trajetdria vai adiante até o protagonista topar com a cabeca de outro
danado. Este lhe dird que ja se encontra em Antenora. Esse trecho de passagem se
desenrola com a peculiaridade de um novo dispositivo narrativo, em meio ao espacgo
sem limites aparentes, a ndo ser a mudanca do tipo de pena registrada no lago
congelado: “E mentre ch’andavamo inver’ lo mezzo/al quale ogne gravezza si rauna,/e
10 tremava ne |’etterno rezzo;//se voler fu o destino o fortuna,/non so; ma, passeggiando
tra le teste,/forte percossi ’1 pi¢ nel viso ad una” (v. 73-78). Este novo penitente é quem
grita perguntando a Dante por que ele assim o golpeia, tropecando. O trecho de
passagem se da exatamente nesse curto intervalo de caminhada, mas s6 o saberemos
pela proxima interlocugdo. Assim, o ultimo circulo do Inferno se apresenta com uma
divisdo de, pelo menos, duas partes, mas que, ainda mais a frente, se revelara dividido
em quatro. As cabegas e corpos dos danados se transformam em marcos espaciais a
sinalizarem a mudancga de zona, pela variagéo entre as penas, num mesmo lago.

Dante pede permisséo a Virgilio para fazer uma pausa e perguntar algo ao



246

danado, seguindo, depois, sem mais atrasos (v. 82-84). Ao perguntar quem € aquele
pecador, o danado retorque a Dante com pergunta similar — quem é o proprio Dante,
vagando, assim, por Antenora? Destarte, ficamos sabendo que agora as personagens se
encontram em nova divisao do lago: ““‘Or tu chi se’ che vai per I’ Antenora,/percotendo’,
rispuose, ‘altrui le gote,/si che, se fossi vivo, troppo fora?’” (v. 88-90).

Né&o passa despercebido ao danado o fato de que Dante cruza o espago com
tanto peso, como a forca de um corpo vivo — ou mais que isso. Dante lhe garante estar
vivo, e promete mais, ao fim daquela jornada (futuro do protagonista, presente do
narrador): “‘Vivo son io, e caro esser ti puote’,/fu mia risposta, ‘se dimandi fama,/ch’io
metta il nome tuo tra 1’altre note’” (v. 91-93). O danado garante querer, justamente, 0
contrario — nada de fama —, e pede que Dante se va de uma vez, pois sua tentativa de
lisonja, ali, é inatil (v. 94-96).

Dante demonstra, em seguida, violenta atitude, tomando o danado a forca e
demandando resposta: “Allor lo presi per la cuticagna/e dissi: ‘El converra che tu ti
nomi,/o che capel qui su non ti rimagna’” (v. 97-99). O pecador permanece sem se
abalar, sem medo de perder todo o cabelo, e ndo dird quem é (v. 100-102). Dante pega-
Ihe de modo mais cerrado por esses cabelos, quando, enfim, um outro grita,
identificando-o: “[...] ‘Che hai tu, Bocca?’” (v. 106).

Dante garante ao “malvado traidor” que j& ndo precisa ouvir mais nada,
sabendo agora a sua identidade, e que levara ao mundo “vere novelle” sobre ele (v.
111). Bocca entdo o despede, colocando, uma vez mais, o fim da jornada de Dante em
suspense: “‘Va via’, rispuose, ‘e cio che tu vuoi conta;/ma non tacer, se tu di qua entro
eschi,/di quel ch’ebbe or cosi la lingua pronta’” (v. 112-114).

Os poetas abandonam aqueles dois, quando o protagonista avista outro fato
singular: “Noi eravam partiti gia da ello,/ch’i0 vidi due ghiacciati in una buca,/si che
I’'un capo a l’altro era cappello” (v. 124-126). Nesse trecho, percebe-se que o
movimento da acéo, apos o encontro com aquele denominado Bocca, se desenrola por
meio do breve sumdario de um verso, “nds ja tinhamos partido quando...”. Dante entdo
pergunta em direcdo aos novos danados, aquele que mastiga o outro, por que o faz e de
quem se trata. Ao fim dessa pergunta, interrompe-se 0 canto, com o dialogo a se
completar apenas no canto seguinte.

No canto XXXIII, a proxima passagem € registrada. O canto anterior a este
termina com a pergunta de Dante sobre a identidade de um danado. Aqui, em Inferno

XXXIII, esse homem se identificara logo nas primeiras linhas, apds afastar a boca do



247

cranio mastigado.

Estdo todos ainda na laguna enregelada em que ha cranios fincados no gelo,
com o corpo submerso. E ainda o nono circulo do Inferno, o Gltimo, aos pés dos
gigantes, onde foram depositados 0s peregrinos. As passagens que aqui se ddo ainda
acontecem de modo delicado. Devemos considerar esses como trechos de passagem
porque é demarcada, a cada vez, a chegada a um espaco com nome diferente, dentro do
ultimo nivel do Inferno. Esse procedimento é algo diverso do que acontecia, ressaltemos
outra vez, no interior de Malebolge, com a passagem de uma ponte a outra naquela
mesma zona, sem que os bolsdes designassem especificamente “lugares” ou bem
demarcados e diferentes niveis de punigao.

Aqui, no ultimo grau de Inferno, outra diferenca em relacdo a Malebolge é o
ritmo da travessia, ja que algo contrario a duracdo consideravelmente duradoura de uma
catélise (e Malebolge funciona, em si préprio, como uma grande catalise) acontece: a
trama se acelera, a passagem de um espago a outro acontece quase num atimo, transicao
cuja marca se torna a insercdo de novo nome espacial na fala dos danados, quase nédo
havendo tempo para se descrever o espaco — justamente pela celeridade da travessia.

E interessante notar que as passagens registradas nos cantos XXXII e
XXXIII pertencem a uma ordem diferente de transi¢do ou “trecho de passagem” — Sa0
um tipo que direciona a narrativa para um movimento acelerado, rumo a uma espécie de
inédito ritmo determinante a jornada vindoura no Purgatorio.

O Purgatorio, simulando o movimento de um reldgio, circularmente, ao
redor do monte, faz com que o0s poetas parecam correr contra o proprio tempo que resta,
com as constantes chamadas de Virgilio para que eles ndo se atrasem, ndo percam o
tempo precioso da jornada. Aqui, nos Ultimos momentos e espacos do Inferno, vamos
dando adeus a uma geografia diferente e particular, em que o tempo era esticado ou
acelerado, diluido ou comprimido, sempre de acordo com o olhar de Dante sobre a
paisagem ao redor, sempre havendo tempo, portanto, para averiguar o que havia no
espaco circundante.

O Inferno parece um momento em que tempo e espaco formavam uma
mesma densa categoria, movendo-se adiante e alimentando-se mutuamente. No
Purgatorio, parece-me que o tempo tomara a dianteira do relato, um tempo célere, em
que 0S encontros, 0 cansago, o desejo, a ida em frente s&o profundamente motivados
pela pressa, ndo mais pela necessidade de olhar e atravessar, como acontecia no Inferno.

As pausas do Purgatorio séo forgadas pelo cansaco. No Inferno, ha sempre tempo para



248

observar, mesmo quando ha pausas; e ndo ha sonhos ou visdes mentais — ha, ao
contrario, o predominio dos olhos abertos e da curiosidade.

Neste canto XXXIII, o didlogo apenas interrompido ao fim do canto anterior
é imediatamente retomado com a resposta de uma voz, a do danado enregelado, que
reconhece 0 modo de falar florentino de Dante, embora nédo saiba de quem se trata e
nem como ali chegou: “lo non so chi tu se’ né per che modo/venuto se’ qua giu; ma
fiorentino/mi sembri veramente quand’ io t’odo” (v. 10-12). O penitente conversa em
troca da infamia que acredita poder trazer para 0 nome daquele a quem mastiga (v. 7-9).
Ele entdo diz ter sido conde Ugolino: “Tu dei saper ch’i’ fui conte Ugolino,/e questi ¢
I’arcivescovo Ruggieri:/or ti dird perché i son tal vicino” (v. 13-15), e Ugolino procede
contando a histdria das circunstancias de sua morte.

A partir da fala de Ugolino, por meio do discurso direto da fala desse
pecador no interior da voz narrativa de Dante, h4& uma mudanca poderosa do local em
que a cena se desenrola. Somos transportados, subitamente, & torre onde, preso, Ugolino
fora mantido pouco antes de morrer. O leitor, no espaco do abismo infernal, vé-se
contemplando outro lugar, acompanhando o relato de Ugolino: “Breve pertugio dentro
da la Muda,/la qual per me ha ’l titol de la fame,/e che conviene ancor ch’altrui si
chiuda,//m’avea mostrato per lo suo forame/piu lune gia, quand’ io feci ’l mal sonno/che
del futuro mi squarcio ’1 velame” (Inf. XXXIII, v. 22-27). Ugolino comega assim a
narrar sobre a pequena janela, um buraco na torre da fome em que esta preso, pelo qual
viu 0 tempo passar, até a ocasido de seu sonho, um sonho que revela o futuro — ao
mesmo tempo prenunciando o fim dos seus dias.

Ugolino narra o0 sonho de um homem que perseguia um lobo e seus filhotes.
Despertando, ali, na torre, ele entdo vé chorar seus proprios filhos, famintos, a
“dimandar del pane” (v. 39). Esperavam algo, naquela hora em que, normalmente, a
comida seria levada, ouvindo sons ao pé da torre, ruido que devolve Ugolino a realidade
da prisdo, enquanto olha o rosto de seus filhos: “e 10 senti’ chiavar 1’uscio di sotto/a
’orribile torre; ond’ io guardai/nel viso a’ mie’ figliuoi sanza far motto” (v. 46-48). A
mencao ao som no sopé da torre marca a dimensao espacial desse confinamento e do
novo espago que se descortina a partir do relato, pela memdria da personagem com
quem Dante conversa.

“Nel doloroso carcere” (v. 55), diz ele, os raios de sol entram, tendo se
passado novo dia e nova noite, chegando entdo a manh& em que um dos filhos oferece

ao pai a carne deles proprios (v. 61-63). O pai nada lhe disse, a0 que permaneceram



249

mudos. Segue entdo o registro daquele dia triste: “Queta’mi allor per non farli piu
tristi;/lo di e I’altro stemmo tutti muti;/ahi dura terra, perché non t’apristi?” (v. 64-66).
A partir do quarto dia de fome, o pai vé os filhos morrerem, um a um, chamando ainda
por seus nomes, mesmo depois que dias se passaram desde sua morte. Desse ponto em
diante, o relato de Ugolino se encerra com a enigmatica frase: “Poscia, piu che ’l dolor,
poté ’1 digiuno” (v. 75).

Apos ter dito a sua historia, Ugolino procedeu, com “li occhi torti” (v. 76), a
mastigar de volta o cranio que antes trazia entre os dentes. O narrador insere uma fala
contra a cidade de Pisa, chamando a aten¢do para a extradiegese: “Ahi Pisa, vituperio de
le genti” (v. 79). A fala contra a cidade se dirige também contra a violéncia que abateu
os filhos do conde. Imediatamente, insere-se no canto o trecho de passagem, com 0s
poetas indo ainda um pouco mais além, deixando Ugolino para tras: “Noi passammo
oltre, 1a ’ve la gelata/ruvidamente un’altra gente fascia,/non volta in giu, ma tutta
riversata” (v. 91-93). Agora, nessa passagem, eles encontram outras pessoas congeladas,
mas estes ndo estdo curvados (0s penitentes anteriores olhavam para baixo, no gelo,
como se contemplassem o proprio peito), e sim com o rosto voltado para cima.

Os seres, aqui, se tornam objetos de uma nova paisagem. Essa se configura
como o meio do caminho para a definitiva saida do Inferno. Nesse novo “lugar”, que
apresenta uma paisagem diferente pelo modo como estdo dispostos os pecadores
(impossibilitados de chorar, com os rostos voltados para cima e as primeiras lagrimas
congelando-se em nédulos de gelo), I&-se a diferenca de cenario pela mudanca do grau
de punicao: “Lo pianto stesso li pianger non lascia,/e ’1 duol che truova in su li occhi
rintoppo,/si volge in entro a far crescer 1’ambascia;//ché le lagrime prime fanno
groppo,/e si come visiere di cristallo,/riempion sotto ’1 ciglio tutto il coppo” (v. 94-99).

Imediatamente apos a descricdo destes, Dante sente, junto com o frio, um
vento: “gia mi parea sentire alquanto vento;/per ch’io: ‘Maestro mio, questo chi
move?/non ¢ qua giu ogne vapore spento?’” (v. 103-105). A primazia do movimento,
com a ventania, volta a surgir na narrativa. Um paralelo interessante ent&o se traca —
Dante é aquele que “move o0 que toca”, e agora se pergunta ele mesmo quem faz mover
o Inferno daquela forma, com a rajada de vento. Por sua pergunta, vé-se que 0 que
intriga Dante € a presenca do vento em um lugar cujas circunstancias geologicas e
meteoroldgicas ndo permitiriam coisa assim. A pergunta € um dispositivo narrativo,
tirado da paisagem, a qual prepara o leitor e a personagem para O que vai ser

apresentado a seguir — o ultimo encontro do Inferno.



250

Virgilio responde a Dante que ele em breve tera diante de si aquilo que lhe
trard resposta (v. 106-108). Subito, um dos aflitos grita, chamando-lhes “almas cruéis”,
eles que chegam a “dltima etapa”: “grido a noi: ‘O anime crudeli/tanto che data v’¢
I’ultima posta,//levatemi dal viso 1 duri veli,/si ch’io sfoghi ’l duol che ’l cor
m’impregna,/un poco, pria che ’l pianto si raggeli’” (v. 110-114). Ele pede aos
passantes que retirem de seus olhos os “duros véus”, aliviando-Se antes que novo pranto
se congele sobre os olhos. Dante questiona, em retorno, quem ele é, prometendo-lhe
ajuda em seguida, com uma promessa soturna de que, se ndo cumprir com sua palavra,
estendendo-lhe a mdo em promessa, que va parar ele mesmo, Dante, ao fundo da
geleira: “Per ch’io a lui: ‘Se vuo’ ch’i’ ti sovvegna,/dimmi chi se’, e s’io non ti
disbrigo,/al fondo de la ghiaccia ir mi convegna’” (v. 115-117).

A alma se identifica como “frate Alberigo” (v. 118), alguém que, segundo
ele mesmo conta, ainda tem seu corpo no mundo dos vivos, mas sua alma ja foi
mandada ao Inferno, existindo, entdo, no mundo, como uma espécie de morto-vivo. Ele
explica que Ptolomeia, onde se encontram agora (terceira parte de Cdécito), € o destino
da alma de imediato quando alguém, no mundo, trai; assim, fica a alma no Inferno,
ainda que o corpo esteja ainda acima, na Terra.

Ele confessa seu pecado enquanto explica a Dante como funcionou sua
chegada até ali: “sappie che, tosto che I’anima trade//come fec’ io, il corpo suo 1’¢
tolto/da un demonio, che poscia il governa/mentre che ’1 tempo suo tutto sia volto.//Ella
ruina in si fatta cisterna” (Inf. XXXIII, v. 129-133). E 0 danado entdo aponta outra alma,
cujo corpo talvez esteja ainda sobre a terra, identificando-o como Branca Doria (v. 136-
138), ja morto ha tempos ali naquele nivel. Dante cré estar sendo enganado, pois Branca
Doria ainda ndo morreu no mundo dos vivos, “e mangia e bee e dorme e veste panni”
(v. 141). O pecador tenta lIhe garantir que é verdade, fazendo ainda referéncia a outros
danados que ja estdo no Inferno e ainda assim morreram depois de Branca Doria.

O pecador diz a Dante sobre 0 modo como a alma daquele outro foi tomada,
ficando um diabo, na Terra, a controlar seu corpo; em seguida, o falante pecador pede a
Dante que se aproxime e abra-lhe os olhos, ao que Dante se nega, ndo mostrando
qualquer simpatia por aquele danado: “‘Ma distendi oggimai in qua la mano;/aprimi li
occhi’. E io non gliel’ apersi;/e cortesia fu lui esser villano” (v. 148-150).

Segue-se uma invectiva de Dante contra genoveses, chamando a atencéo,
outra vez, para uma cidade mergulhada em pecado, contrastando ainda a dimenséo do

Inferno com aquela do mundo terreno, ao fazer referéncia ao mundo dos vivos: “perché



251

non siete voi del mondo spersi?” (v. 153). Dante diz ter topado com um desses, da pior
espécie, ali: “Ché col peggiore spirto di Romagna/trovai di voi un tal, che per sua
opra/in anima in Cocito gia si bagna,//e in corpo par vivo ancor di sopra” (v. 154-157).
Com o lamento de Dante contra genoveses, o canto se encerra.

Em Inferno XXXI1V, encontra-se o Gltimo canto de passagem, em direcao ao
exterior da cova. A passagem se da, mais ou menos, metade do “capitulo”. Os primeiros
versos do canto se anunciam em latim, marcando a voz de Virgilio, em discurso direto,
que ja ha alguns momentos néo se ouvia plenamente. As palavras de Virgilio anunciam
a proximidade do rei do Inferno, abrindo o canto e ordenando a Dante que olhe adiante
(Inf. XXXIV, v. 1-3).

Dante compara 0 momento adiante a um quando, em nosso mundo, a densa
névoa se dissipa ou quando “lI’emisperio nostro annotta” (v. 5), ou como um moinho
que girasse com o vento (v. 7). Dante, sentindo a forgca do vento, se detém um pouco
atras do mestre (v. 8-9). Ainda com medo, o narrador declara colocar “em metro” o que
experimentou naquele instante, recobrando o horror no instante da escrita: “Gia era, e
con paura il metto in metro,/la dove I’ombre tutte eran coperte,/e trasparien come
festuca in vetro” (v. 10-12). Diz ele encontrar-se agora aonde todas as sombras eram
cobertas — profunda escuriddo —, indicando também o tipo de pena que ali se pune: as
almas estdo totalmente recobertas pelo gelo, visiveis apenas como um fio de tecido em
vidro, “fetusca in vetro”.

A chegada a Gltima etapa de Cécito se da com a descri¢do das posicGes dos
danados no gelo, congelados de formas diversas: “Altre sono a giacere; altre stanno
erte,/quella col capo e quella con le piante;/altra, com’ arco, il volto a’ pi¢ rinverte” (v.
13-15). O poeta demarca o fato de que os dois companheiros caminham avante:
“Quando noi fummo fatti tanto avante,/ch’al mio maestro piacque di mostrarmi/la
creatura ch’ebbe il bel sembiante” (16-18), e assim se anuncia também a visdo da
criatura que um dia foi bela, com Virgilio a mostra-lo: “d’innanzi mi si tolse e fé
restarmi,/‘Ecco Dite’, dicendo, ‘ed ecco il loco/ove convien che di fortezza t’armi’” (v.
19-21). Virgilio recomenda que Dante retna forcas. E Dante faz aqui uma pausa para
dirigir-se a seu leitor: “Com’ io divenni allor gelato e fioco,/nol dimandar, lettor, ch’i’
non lo scrivo,/perd ch’ogne parlar sarebbe poco” (v. 22-24).

O narrador diz ao leitor que ndo pergunte sobre qudo gelado e débil se
tornou ele préprio, enquanto viajante, naguele momento. Declara que ndo o escrevera, ja

que as palavras seriam insuficientes para expressa-lo. O pavor é descrito a altura — ele



252

ndo morreu, mas também nao estava mais vivo: “lo non mori’ e non rimasi vivo” (V.
25). O narrador diz ao leitor que pense por si préprio como Dante se sentia ali, privado
de vida e de morte ao mesmo tempo (v. 26-27).

Segue-se 0 retorno a cena, com a descricdo de como se encontrava
“lo’mperador del doloroso regno” (v. 28), com metade do corpo para fora do gelo, na
altura do peito. Dante aponta a grandeza do ser, maior até que um gigante: “‘e piu con un
gigante 10 mi convegno,/che 1 giganti non fan con le sue braccia:/vedi oggimai quant’
esser dee quel tutto//ch’a cosi fatta parte si confaccia” (v. 30-33).

O narrador constata ainda a sua feiura, equiparavel, opostamente, a beleza
de outrora, e constata que era de se esperar que dele procedesse todo o mal (v. 34-36). A
reflexdo € atravessada pela percepcdo de outro aspecto de sua aparéncia — o fato de ter
trés faces: “Oh quanto parve a me gran maraviglia/quand’ io vidi tre facce a la sua
testa!” (v. 37-38). O poeta descreve suas coloracOes e posicOes: a face mais a frente era
vermelha; as outras duas, que ladeavam essa primeira, entre a cor branca e o amarelo (a
da direita), e a da esquerda era escura (v. 39-45). Abaixo de cada uma delas saiam duas
grandes asas (v. 46), e o narrador diz jamais ter visto velas de um navio assim: “vele di
mar non vid’ io mai cotali” (v. 48). Sem penas, eram similares as de um morcego, e Dite
as agitava, produzindo trés ventos — era a ventania que congelava todo o Cécito (v. 49-
52).

Com seis olhos chorava, e por seus trés queixos as lagrimas e a baba
sangrenta pingavam (v. 53-54). As trés bocas mastigavam danados, um em cada uma
delas (v. 55-57). Entdo, toma a palavra o guia de Dante, explicando quem sdo aqueles
pecadores triturados pela boca do Diabo: Judas Iscariotes, Bruto e Cassio, trés grandes
traidores. Virgilio, imediatamente, lembra a Dante sobre o tempo, e € hora de partir:
““Ma la notte risurge, e oramai/¢ da partir, ché tutto avem veduto’” (v. 68-69). Tudo foi
visto, diz Virgilio. A noite ressurge e € chegada a hora de deixar aquele abismo.

Assim, tem inicio a Ultima passagem do Inferno, narrada de modo &gil, a
altura da propria pressa das personagens. Dante, sob tutela de Virgilio, prende-se ao
mestre, que espera a oportunidade certa no abrir das asas de Dite: “Com’ a lui piacque,
il collo 1i avvinghiai;/ed el prese di tempo e loco poste,/e quando 1’ali fuoro aperte
assai,//appiglio sé a le vellute coste;/di vello in vello giu discese poscia/tra ’l folto pelo e
le gelate croste” (v. 69-75). Abertas as asas, Virgilio, trazendo Dante consigo, agarra-se
aos costados peludos do Diabo, descendo entre os pelos e as crostas geladas de seu

corpo. A passagem que ai comeca, extensa, vai ser descrita em minucias, entre 0 verso



253

73, quando Virgilio se cola aos flancos do Diabo, estendendo-se até a aterrissagem final,
no local invertido que momentos antes estivera sob eles, o que sé se explica plenamente
no verso 112, quando Virgilio enfim desfaz confusdo na compreensdo de Dante.

Pelos flancos do animal, Virgilio desce, chegando até o ponto onde a coxa
se dobra, na altura do quadril, quando Dante observa uma inversdo do corpo de Virgilio:
“Quando noi fummo 1a dove la coscia/si volge, a punto in sul grosso de ’anche,/lo
duca, con fatica e con angoscia,//volse la testa ov’ elli avea le zanche,/e aggrappossi al
pel com’ om che sale,/si che *n inferno i’ credea tornar anche” (v. 76-81).

Com esforco, Virgilio parece girar a cabeca em dire¢do ao ponto onde antes
estava sua propria perna, “con fatica e com angoscia”, ¢ agarra-Se aos pelos como se
escalasse acima, de volta ao Inferno, pelo que parece a Dante. Mas o mestre, arfando,
indica a Dante que olhe bem para aquela “escada” — o0 proprio Diabo — que os livrara do
Inferno: “‘Attienti ben, ché per cotali scale’,/disse ’l maestro, ansando com’ uom
lasso,‘conviensi dipartir da tanto male’” (v. 82-84).

Deixada para trds a escada, 0 mestre vai saindo daquele espaco por uma
fenda, posando Dante, sentado, sobre uma superficie rochosa: “Poi usci fuor per lo foro
d’un sasso/e puose me in su 1’orlo a sedere;/appresso porse a me 1’accorto passo” (v. 85-
87). Aqui termina, propriamente, a passagem, agora em novo espago, que se revelara.
Dante, porém, ainda ndo entende precisamente o que acaba de acontecer — essa Ultima,
definitiva passagem rumo a novissimo lugar.

Ele ergue os olhos, acreditando que assim veria a metade de Lucifer que
apenas acabara de encarar momentos antes, mas vé, na verdade, a parte inferior do
corpo do Diabo, com suas pernas erguidas para cima: “lo levai li occhi e credetti
vedere/Lucifero com’ io I’avea lasciato,/e vidili le gambe in su tenere” (v. 88-90). Em
sua incompreensdo, sente-se atordoado.

Virgilio interrompe seu assombro dizendo-lhe que se erga, pois a via ainda €
longa e o caminho mau: “‘Lévati su’, disse ’l maestro, ‘in piede:/la via ¢ lunga e ’l
cammino ¢ malvagio,/e gia il sole a mezza terza riede’” (v. 94-96). A meng&o, aqui, ao
sol, traz de volta os elementos do mundo natural, da dimensdo terrena, além de ser um
signo representativo do tempo, da corrida contra o tempo.

Apés a fala de Virgilio, Dante descreve, enfim, 0 espaco em que se
encontram, tendo passado por uma invertida travessia usando-se do corpo do Diabo.
Desse modo vai se encerrando o trecho de passagem final, com a apresentagéo, cada vez

mais evidente, do novo espaco: “Non era camminata di palagio/la ’v’ eravam, ma



254

natural burella/ch’avea mal suolo e di lume disagio” (v. 97-99). O lugar em que se
encontram ¢ como um buraco, uma fresta, “natural burella”, de pouca luz, de solo ruim.

Dante entdo toma a palavra em busca de explicacdo, antes da saida daquele
abismo: “ov’ ¢ la ghiaccia? e questi com’ ¢ fitto/si sottosopra? e come, in si poc’ ora,/da
sera a mane ha fatto il sol tragitto?” (v. 103-105). O poeta quer saber onde esta o gelo de
outrora, e como o sol se moveu téo rapidamente, fazendo com que a noite se tornasse
dia.

Virgilio responde que Dante cré errado, pois ndo esta mais no lugar em que
pensa: “Di 1a fosti cotanto quant’ io scesi;/quand’ io mi volsi, tu passasti ’1 punto/al qual
si traggon d’ogne parte i pesi” (v. 109-111). Assim, o poeta latino explica como se deu a
passagem, de cabeca para baixo, retomando o prumo no hemisfério oposto. Explica a
Dante que eles estiveram do outro lado, onde estava Dite, pelo tanto de tempo que
Virgilio descia escalando seu corpo; porém, assim que girou, levando a cabeca para
onde antes estavam seus pés, Dante passou a novo lugar, atravessando pelo centro da
Terra.

Virgilio revela onde se encontram agora: “E se’ or sotto I’emisperio
giunto/ch’¢ contraposto a quel che la gran secca/coverchia, e sotto ’l cui colmo
consunto/fu I’'uom che nacque e visse sanza pecca;/tu hai i piedi in su picciola spera/che
’altra faccia fa de la Giudecca” (v. 112-117). A Judeca, ponto mais profundo do
Inferno, Gltima zona do Cécito, estd sob os pés de Dante. Eles se localizam no
hemisfério oposto ao da terra seca, abaixo de Jerusalém, no Sul planetério, coberto de
agua. Virgilio volta ainda a marcar 0s opostos entre 0s hemisférios, quanto ao tempo, ao
dia e a noite: “Qui ¢ da man, quando di 1a ¢ sera;/e questi, che ne fé scala col pelo,/fitto
¢ ancora si come prim’ era” (v. 118-120).

Virgilio prossegue explicando que Lducifer ali foi parar depois da queda
desde o céu, e a terra, que antes ocupava o0 espaco em que eles se encontram agora, por
medo do Diabo, fez do mar um véu e foi até o “hemisfério nosso”, para fugir daquele
monstro; a terra deixou um espaco vazio entre ele e 0 mundo, elevando-se e adensando-
se sobre a superficie acima, como uma montanha: “Da questa parte cadde giu dal
cielo;/e la terra, che pria di qua si sporse,/per paura di lui fé del mar velo,//e venne a
I’emisperio nostro; e forse/per fuggir lui lascio qui loco voto/quella ch’appar di qua, e
su ricorse” (v. 121-126).

Encerra-se assim a fala de Virgilio e o narrador dantesco retoma a

explicacéo, agora descrevendo o espacgo ele mesmo, entre o ponto onde estava Belzebu



255

e 0 caminho para fora dali. Entende-se que 0s poetas se localizam em uma area entre a
“natural burella”, por onde passaram apos escalarem a “escada” (corpo de Lucifer), e
um outro ponto extremo, que faz divisa entre o caminho de saida do Inferno e a
superficie do hemisfério austral.

O narrador diz, retomando a disposi¢cdo espacial de cada elemento, nesse
canto final, Inferno XXXIV: “Luogo ¢ la giu da Belzebu remoto/tanto quanto la tomba
si distende,/che non per vista, ma per suono ¢ noto//d’un ruscelletto che quivi
discende/per la buca d’un sasso, ch’elli ha roso,/col corso ch’elli avvolge, e poco pende”
(v. 127-132). O leitor esteve, hd poucos momentos, com as personagens nesse lugar sob
Belzebu, que, agora, Dante ja descreve como “luogo ¢ 1a giu”, transmitindo assim uma
nocdo de distancia espacial que € também temporal — a da lembranca. O narrador se
afasta alguns graus desse espaco onde estd fincado o Diabo, para retoma-lo ja& como
uma memoria passada. Ao mesmo tempo, a memoria também traz & tona o novo, o
préximo passo a ser tomado naquela geografia, adiante.

Sob Belzebu, relata Dante, hd um lugar no limite da caverna, o mais distante
possivel do corpo do Diabo, o qual, pelo som, e ndo pelos olhos, revela ali a presenca de
agua que corre, um riacho, pendente, caindo de uma rocha erodida. Por esse caminho,
Virgilio e Dante seguiram, encerrando-se, finalmente, o trecho de passagem rumo a
concluséo do Inferno, o que comegara com a escalada pelo corpo do Diabo: “Lo duca ¢
io per quel cammino ascoso/intrammo a ritornar nel chiaro mondo;/e sanza cura aver
d’alcun riposo,//salimmo su, el primo e io secondo,/tanto ch’1’ vidi de le cose belle/che
porta ’l ciel, per un pertugio tondo.//E quindi uscimmo a riveder le stelle” (Inf. XXXIV,
v. 133-139).

Eles seguem pela via oculta, retornando ao claro mundo, e, sem qualquer
pausa para repouso, sobem, com Virgilio na frente e Dante logo atras, até que este vé as
coisas belas que o céu carrega, por um buraco redondo. Entdo o ultimo verso do Inferno
declara, finalizando a passagem de chegada ao luminoso mundo: sairam “revendo as

estrelas”.
5.1 Analise dos cantos de passagem: travessia em cena
Agora, € necessario examinar 0 modo como se constroem,

narratologicamente, os trechos de passagem apenas destacados.

Observar as entradas e saidas de Dante, entre 0s cantos, e entre 0s espacos



256

no interior desses cantos, é falar sobre uma travessia. A Comédia poderia ser definida
ndo apenas como o texto sobre uma viagem, mas também como o texto que encena e
tematiza uma travessia, um transpassar — posicao fisica e também mental do narrador e
do peregrino. A catabase dantesca, no Inferno, € o primeiro passo de uma jornada que
cruza os mundos, cortando a terra e o0 universo. Esse corte atravessa diversas dimensdes
possiveis, de fora para dentro, de cima para baixo — e de novo para cima —, em circulos,
em espiral etc. Tratando-se o Inferno de uma catabase, portanto, vale dizer que € essa
descida o que condiciona a anabase, a subida, como uma decisao; é necessario passar
pelas entranhas da terra para que se possa desejar o “projeto”, e a subida torna-se,
também, a decisdo (ou o desejo) de escrever.

Embora, a principio, os cantos I, 1l e Il tenham sido considerados uma
“moldura” a a¢do do Inferno aqui analisada, em Inferno Il essa ideia de travessia e de
movimento como um aspecto central do enredo comegca a se delinear
proeminentemente. Ainda que n&o encontremos ali o que poderia ser definido como
“catalise”®, com o inchaco da narrativa para se narrar o cruzamento de um ponto a
outro, os signos que demarcam a necessidade de uma travessia ao longo de todo o
Inferno comegam a se delinear nesse canto.

Ele ainda faz parte de um “atrio” que antecede a entrada rigorosa ao Inferno,
entretanto, mesmo como uma espécie de antessala, ja nos apresenta a intensa dinamica
do Inferno. Sobre a apresentacdo desse espaco infernal no canto Ill, Elena Lombardi
(2010) comenta aspectos que ressaltam a importancia desse canto para destacar o tom
que serd assumido na primeira parte da Comédia, como, por exemplo, 0 que se observa
nos versos 25 a 27: “Diverse lingue, orribili favelle,/parole di dolore, accenti d’ira,/voci
alte e fioche, ¢ suon di man com elle”. Lombardi, em “Plurilingualism sub specie
aeternitatis and the strategies of a minority author” (2010), discorre sobre como Inferno
Il sustenta uma espinha dorsal linguistica dessa primeira parte da Comédia,
apresentando tal mundo em que até mesmo a linguagem se decompds, transformou-se
em ruidos horrendos e sons de uma diccdo quebrada. Referindo-se a esses versos de
Inferno 111, diz: “These seemingly paratactic variations on the very notion of utterance
provide an immediate impression of the deterioration of language in Inferno”
(LOMBARDI, 2010, p. 133).

105 Conceito extraido de apontamentos de Roland Barthes em “Introducdo a analise estrutural da
narrativa” (1971), categoria a ser explorada.



257

Pelo tom que o canto Ill assenta, o leitor comeca a perceber uma
deterioracdo da linguagem que ser4 um carater relevante ao longo de todo o Inferno
(diversas formas de utterance babélicas vao aparecer, como, por exemplo, no encontro
com Pluto, no canto VII, ou mesmo mais adiante, com Nemrod no canto XXXI); a
forma como essa linguagem é abordada no Inferno é também um instrumento de
concretizagdo de wuma realidade infernal materializada por uma linguagem
“diabolica’?®,

Nesse canto Ill, o caminhar se projeta como um elemento fundamental da
trama. H& os primeiros indicios de que a jornada envolverd uma série de passagens e
travessias, além da prépria passagem inicial pela porta que da acesso a citta dolente.
Marca-se um ponto de inicio claro quando Virgilio diz, reafirmando a nogédo espacial da
trama: “Qui si convien lasciare ogne sospetto” (Inf. Ill, v. 14, grifo nosso). Outros
pontos do discurso de Virgilio nesse canto reafirmam a nocéo de que eles andavam, ja
anteriormente, entre os cantos Il e Ill, e que a jornada ha de seguir assim, como uma
peregrinacdo predominantemente caminhante: “Noi siam venuti al loco ov’1’ t’ho detto”
(Inf. 11, v. 16). Os verbos, no verso, reafirmam que as duas personagens enfim
chegaram a certo ponto — logicamente, andaram até ele. O lugar que Virgilio
mencionou anteriormente agora se presentifica enquanto uma dimensdo no espaco,
material, e a forma passada “ho detto” demonstra que, entre o ter dito e o ter chegado,
um percurso foi cumprido.

No mesmo canto Ill, ha ainda outros versos que comegam a apresentar ao
leitor 0 conceito da passagem como signo especial da Comédia, inclusive de modo
literal, como no momento da exortacdo de Virgilio contra o insistente interesse de Dante
nos pusilanimes: “non ragioniam di lor, ma guarda e passa” (Inf. 111, v. 51). Dante ent&o
tentava entender os barulhos ao redor, as linguas diversas, 0s suspiros e o pranto, no
vestibulo infernal — mas era necessario passar de uma vez, como reafirma Virgilio.

A ordem, “olha e passa”, parece igualar as duas a¢des, de modo que olhar e
passar adiante acontecem como atos simultaneos, no lugar de se deter para olhar e sé em
seguida ir em frente, apds pausa para “apreciagdo”. Entretanto, pausas de apreciacdo do
espaco e dos penitentes ao redor virdo com frequéncia. O ritmo assumido pela narrativa

é imprevisto. Nesse primeiro momento, o olhar demorado de Dante é alvo de exortagéo

106 Uso “diabdlica” ndo somente para evocar o que ¢ proprio do Inferno, mas inclusive para capturar a
propria ideia de uma linguagem quebrada, partida, aproveitando-me da etimologia da palavra “diabo”,
que o latim absorveu do grego diabolos: “que desune”.



258

leve, mas h4& momentos em que olhar e parar se equivalerdo; por ora, olhar e passar se
definem como movimentos primordiais e Unicos, e 0s olhos entdo se tornam também
elementos que marcam o ritmo da jornada.

Aquele que olha €, portanto, aquele que, igualmente, anda, vai passando.
Seu olhar anuncia de modo explicito a cadéncia do passo; atuam olhar e andar como um
ato so. Dante olha para o chdo, enquanto anda e vé uma multiddo a correr atras de uma
bandeira. Também V€, aos pés desses que correm, vermes, e o seu olhar, acompanhando
sua jornada, traga o espago além, ao redor: “E poi ch’a riguardar oltre mi diedi,/vidi
genti a la riva d’un gran fiume” (Inf. I, v. 70-71)1%. Aqui, o olhar e os passos de
Dante, juntos, constroem o espaco, conferem a imensiddo do lugar, parecendo que
Dante empresta seus olhos ao leitor, e 0 narrador se mantém bem rente ao olhar daquele
peregrino que um dia ele mesmo foi; os olhos ofertam a dimenséo espacial do episddio
ao leitor, comportando-se como uma forma de enunciar a travessia, e demonstram que a
passagem de uma parte a outra é um elemento importante de construcdo do espago, pois
é por meio do olhar e do andar que se conhece aquilo que se deve testemunhar no
Inferno. Virgilio indica, a seguir, que eles vdo ainda deter seus passos junto ao
Aqueronte, no futuro (Inf. I1l, v. 76-78) — 0 que demonstra a constante caminhada até
pontos vindouros —, e Dante entdo cala as suas perguntas, ficando em siléncio até
atingirem o rio: “infino al fiume del parlar mi trassi” (Inf. I, v. 80).

Essa composicdo espacial feita com passos, olhos e siléncio é entdo
arrematada adiante por uma “prolepse geografica”, confirmando a importancia do
espaco e das travessias para a narrativa, quando surge subitamente a figura de um velho,
Caronte, anunciando as almas a margem do rio o0 que as aguarda adiante, prometendo
aos danados (e ao leitor, por tabela, bem como a Dante) conduzir suas almas a treva
eterna, ao “caldo” e ao “gelo” (Inf. I, v. 85-87).

O canto Il entdo apresenta a importancia do andar e do passar adiante,
frequentemente atravessando o espacgo. Vale apontar ainda que, diante de uma certa
expectativa de leitura, tudo indicaria que, perante Caronte, teriamos a primeira

identificacdo daquilo que aqui se chama “cantos de passagem”, sendo esses, justamente,

107 E possivel que, para o leitor brasileiro, as tradugdes do verso 70 tornem mais evidente o “olhar
adiante” como algo construtor desse espaco, de acordo com o que se 1€ na versdo de Brito, Dias e Heise
(2021): “E quando para além olhei preciso” (Inf. I, v. 70); bem como na versdo de Italo Eugenio Mauro
(2016): “Quando olhar mais pra frente isso me fez” (Inf. Ill, v. 70); e ainda na de Cristiano Martins
(1976): “Ao estender os olhos um pouco além” (Inf. Ill, v. 70). Sugestdo interessante & comparar esse
verso entre as traducdes que o leitor tiver & mao e captar a percepcao dos diferentes modos de traduzir
esse olhar.



259

0S momentos em que vemos Dante passar de um ponto a outro, narrando 0s eventos e 0s
fatos ao redor dessa travessia. Porém, diante da necessidade de cruzar o Aqueronte,
aplica-se o recurso da perda da consciéncia: o peregrino desmaia e surge no proximo
espaco. Ao acordar, estamos ja em outra paisagem, em outro ponto da jornada, sem ter
sabido, via enunciagdo, exatamente como o0s dois passageiros fizeram a travessia
enguanto ela acontecia.

Uma possibilidade narrativa interessante para esses desmaios iniciais pode
ter relacdo com um certo topos recorrente nos romances, relacionado a perda da
consciéncia e ao adentramento no mundo da imaginacgdo e da fantasia, ou no mundo em
que coisas fantasiosas acontecem, em especial o0 adentramento cada vez mais profundo
em meio as coisas sinistras do “night world”, o mundo descendente, de acordo com
Frye (1976). De todo modo, é o canto Ill que comeca a destacar a passagem como um
episddio em si, com a inauguracdo dessa necessidade premente de se percorrer um
espaco desafiador — por barco, a pé, por escalada, por voo, e tantas outras formas.

Assim, é necessario, finalmente, definir esses trechos de passagem, para
melhor observa-los. Como ja se V&, um canto de passagem coincidiria com o “meio” de
um caminho: no interior do canto em que o trecho de passagem ocorre, observamos a
tomada de um novo rumo, a concretizagdo de um novo destino que ali se revela. O
comeco de cada canto é como uma porta que se abre, a semelhanca do episadio inicial
do canto I, em que a porta anuncia o0 abandono da esperanca para aqueles que por ela
passarem. O fim de cada canto, por sua vez, é como uma porta que se fecha.
Normalmente, os eventos passados entre o fechamento de uma dessas “portas” e a
abertura da préxima permanece oculto, cerrado, alheio ao processo de enunciacdo da
narrativa e, portanto, privado dos olhos do leitor. Esses momentos serdo retomados
apenas, quando muito, por um processo de resumo da caminhada passada, nos versos
prologais de cada canto, quando estes se iniciam.

Ha vezes, portanto, em que as passagens de Dante, de um canto a outro, de
um circulo a outro, sdo eventos ocorridos fora da cena, retomados em uma espécie de
sumarizagdo ao comeco ou ao fim de cada canto. Ao fim do canto, normalmente,
encontramos (em breves linhas) uma saida de determinado espaco. Ao comeco do canto,
encontramos a entrada em novo espago. Contudo, quando estamos diante de um “trecho
de passagem”, que acontece no interior dos ja nominados ‘“cantoS de passagem”,
testemunhamos a movimentacao deslocar-se de uma geografia a outra desenrolando-se

na propria cena, perante os olhos do leitor. Se adotassemos o teatro como uma metéfora



260

para explicar o funcionamento, especificamente, do Inferno, a passagem seria a cena em
que a acdo coincide precisamente com a movimentacdo do ator protagonista desde uma
parte do palco até a outra. Nessa dindmica, a acdo do texto se desenrolaria a0 mesmo
tempo em que seriam executados 0S movimentos necessarios para Se atravessar, e tal
passagem — suas circunstancias e inerentes desafios fisicos — seriam também a propria
matéria daquilo que é encenado. Nesses momentos, a dindmica de sumarizagdo dos
eventos passados se dissolve, e 0 que vemos €, enfim, a cena no interior do canto, cena
de uma passagem de um velho local a um novo local — ainda que no mesmo circulo, por
exemplo —, sendo este um momento, portanto, de aguda tensdo narrativa, em que se
abracam o tempo, 0 espago e 0 sujeito principal dessa trama. Por iSSo mesmo, esses
serdo 0s momentos caros ao estudo aqui empreendido, a partir deste ponto.

Para melhor compreendermos o engendramento de um trecho de passagem
no interior de um canto, vale discorrer sobre a oposi¢do narratologica entre “cena” e
“sumario”, ou “showing” versus “telling”. A discussdo sobre cena e sumario, pelo
menos desde a publicacdo de Craft of fiction, volume originalmente de 1921, com
autoria de Percy Lubbock (1960), toma uma parte dos estudos da narrativa, opondo 0s
momentos em que um narrador opta por descrever uma cena ou resumi-la, havendo, a
partir disso, implicagdes diretas sobre o tempo envolvido no relato ou sobre o ritmo
implicado na enunciagdo: “Investigations into the relationship between the amount of
time covered by the events of a fabula and the amount of time involved in presenting
those events are already old”, escreve Mieke Bal (2007, p. 100), originalmente na
década de 1980, em livro depois traduzido para o inglés, pela primeira vez, em 1997,
sob titulo Narratology: introduction to the theory of narrative.

De acordo com o que relembra ainda Bal, “in the 1920s Percy Lubbock
wrote his Craft of Fiction, in which he made a distinction between a summarizing,
accelerating presentation and a broad, scenic one” (BAL, 2007, p. 100). Essas
categorias admitem ainda um jogo dinamico com outros termos, como o da elipse. Por
ora, consideramos apenas a distingdo entre cena e sumario. Essas categorias implicam
também, evidentemente, distingdes como as do “tempo da narragdo” e o “tempo do
narrado” — exatamente quanto tempo (materializado por meio do espa¢o ocupado pelas
palavras na pagina) leva para que uma cena seja narrada ou simplesmente resumida?

Além de Lubbock, Henry James, por exemplo, pode ser apontado como um

108 Cito aqui a segunda edicdo, em inglés (2007).



261

autor que postula algumas das primeiras questfes narrativas a explorarem a ideia de
cena versus sumario, sendo, inclusive, a partir dos estudos de James que tanto Lubbock
quanto Wayne Booth vdo desenvolver estudos relacionados ao tempo envolvido no
narrar, ou o desenrolar do discurso, para se usar o termo de Genette. Quando se quer
mostrar algo, a narrativa normalmente opta por descrever uma cena. Seriam essas, de
acordo com o resumo de Reuter (2002), “passagens textuais que se caracterizam por
uma forte visualizagdao”, acompanhadas de uma riqueza de detalhes (REUTER, 2002, p.
60-61). Quando se quer contar algo que aconteceu na historia, sem que se mostre o
desenrolar minucioso desse evento, opta-se por um sumario, e ndo pela cena, ja que o0s
sumarios recuperam brevemente anos, séculos, pedacos imensos de tempo em algumas
poucas linhas, apresentando ‘“uma clara tendéncia ao resumo” e “uma visualizagdo
menor” (REUTER, 2002, p. 61).

Genette (2017, p. 88) aponta ainda, retomando algumas categorias de

99 ¢ b 1Y

Todorov sobre as definigdes de “ponto de vista”, “aspecto”, “modo” e “distancia”, que a
critica americana jamesiana tratava essa distancia (observada na maneira como uma
historia € percebida pelo narrador) como os termos opositivos de “showing” e “telling”,
0S quais, por sinal, ainda de acordo com Genete, podem ser entendidos como uma
espécie de “ressurgéncia” das categorias de mimesis (imitacdo perfeita) e diegese
(narrativa pura). A narrativa, entdo, vista por meio da utilizacdo desses termos,
permitiria que se percebesse tanto que a narracao € um processo que parte da expansao e
da amplificacdo de um verbo ou da reducdo dessa ac¢do enunciada, e, a0 mesmo tempo,
¢ 0 caso também percebermos que essas cenas ou sumarios, ou a diferenca entre
showing e telling, dizem respeito ao modo como o narrador se relaciona com aquilo que
narra. Essa reflexdo € o que permite a Genette (2017), por exemplo, organizar 0s
problemas da andlise do discurso narrativo ‘“segundo categorias emprestadas da
gramatica do verbo”, reduzidas as classes fundamentais de tempo, modo e voz
(GENETTE, 2017, p. 89). Para Genette, “o tempo e 0 modo atuam no nivel das relacGes
entre historia e narrativa, enquanto voz designa, ao mesmo tempo, as relagbes entre
narracéo e narrativa, e entre narragao e histéria” (2017, p. 90)1%.

Com frequéncia, esses dois ritmos de narracdo se alternam para melhor se

contar uma historia, ao gosto do storyteller, havendo, com frequéncia, entre cenas,

109 No original, com a nomenclatura proposta: “[...] le temps et le mode jouent tous les deux au niveau
des rapports entre histoire et récit, tandis que la voix désigne a la fois les rapports entre narration et récit,
et entre narration et histoire” (GENETTE, 1972, p. 76).



262

momentos de sumario que “colam” os episddios e aceleram a narrativa, encadeando os
fatos importantes de modo mais &gil. Essa dindmica, é claro, pode ser quebrada, ndo se
tratando de uma regra rigorosa, mas de uma tendéncia; isto mais se configura, na
realidade, como um marco inicial na compreensdo do funcionamento do ritmo de um
narrar. A nocdo de “catdlise”, inclusive, destacada a partir do pensamento de Barthes
(1971), pode ser apontada como uma das técnicas narrativas que quebram a expectativa
tedrica de se opor cena e sumario, ja que, perante uma catalise, o detalhe — aquilo que
poderia ser “insignificante”, facilmente sumarizado —, entre uma cena e outra, acaba
expandido, dilatado, narrado ndo via sumario, mas com a importancia de uma cena, com
certa minucia.

O que se pode perceber, ao se considerar 0 jogo entre cena e sumario, é que
os dois parametros tratam a narrativa de um modo elastico, como um tecido de tempo
manipulavel, fazendo com que a duracdo do discurso se adapte a voz do narrador, ou
reflita uma demanda imposta pela substancia que é objeto da narracdo, como uma
necessidade de fazer com que a narrativa se acelere ou se condense em prol da forma
como se deseja relatar algo. Essa dindmica alternada e tdo caracterizadora da narrativa
romanesca esta presente no texto da Comédia, e pode ser observada de modo exemplar
nos trechos de “passagem” que aqui identificaremos.

Esse aspecto de duracdo e de ritmo, entre sumario e cena, revela um critério
de selecdo, por parte do narrador, e é nesse ponto que a figura do Dante-escritor, como
elemento ativo na obra, desponta de modo ressaltado, para além dos momentos em que
ele, no presente da enunciacdo, reflete sobre a dureza de lembrar os fatos j& passados. O
que isto quer dizer, de maneira direta, € que os trechos de passagem, além de incidirem
sobre o ritmo da trama, também ressaltam as escolhas narrativas da voz que conta a
historia; os trechos de passagem ndo apenas se configuram, portanto, como um motor
que torna elastico o tempo da Comédia, mas apontam também para a importancia do
sujeito que enuncia a histdria, Dante-narrador/Dante-escritor!1®. Esse sujeito entdo
rasura a paisagem do enunciado com suas escolhas de enunciagéo, que se intrometem no
tecido narrativo, ndo apenas quando ele emprega os verbos no tempo presente — assim
chamando a atencédo para o futuro da jornada, que € o0 momento da enunciacgdo, apés o
fim da viagem —, mas também ao selecionar os pontos em que a narrativa vai se acelerar

em sua enunciagdo ou 0s momentos em que ela passard por uma demora, trazendo a

110 Visto que o Dante-narrador é um escritor, na diegese, as duas categorias sdo aqui intercambidveis.



263

frente, para a cena, os signos da espera, do medo, da surpresa, do suspense, 0S quais
fundem, em um s6 lance, o narrador, o protagonista, 0 espaco e o tempo da jornada.

A questdo dos cantos de passagem e a Oposi¢do entre cena e SUMArio
tornam-se interessantes para uma pesquisa de fundamentos narratologicos porque
vemos nesses cantos a influéncia da duracgdo do narrar sobre o espaco, e 0 espaco agindo
sobre a forma de narrar. Normalmente, a transi¢cdo de um circulo a outro, na Comédia,
se da por meio de uma sumarizacdo, um resumo, governado pela brevidade e pela busca
ansiosa pelo proximo evento; uma busca ndo pela transicdo em si, mas pelo nucleo do
proximo pecado punido, que valha a pena ser contado. As transicGes entre cenas,
quando Dante conhece penas e pecadores, ficariam, assim, destinadas as breves linhas
da sumarizacdo, comprimidas entre finais e comec¢os de cantos. Em teoria, parece que
haveria, a principio, uma condensacdo da duracdo do tempo, via sumario, na passagem
de um canto a outro, de uma peniténcia a outra, que coincidiria também com a
passagem a um novo cenario. Quando estamos diante de um canto de passagem, porém,
abre-se méo desse sumario pela cena, e vemos, perante nossos olhos, a chegada de uma
nova geografia descrita em maior detalhe.

Nos cantos de passagem do Inferno, como veremos, os trechos de travessia
trazem a tona o mecanismo do tempo, com a cena revelando-se como uma escolha
narrativa consciente em oposicdo a possibilidade de um sumario — tendéncia, na obra,
diante da passagem de um circulo ou de um espaco a outro —, de modo que o leitor
passa a se relacionar de maneira frontal com a ddvida, os medos e as expectativas das
personagens que cruzam o espaco, sempre a beira da falha e do fracasso de sua jornada.
Sdo esses momentos que ajudam a ressaltar o fator narrativo do risco sobre o futuro da
personagem, permitindo ao Dante-narrador explorar de modo mais agudo o sentimento
da surpresa perante o insondavel caminho.

Sumario e cena vao ser ainda aqui entendidos na perspectiva pela qual os
descreve Bal (2007), cuja sistematizacdo considera uma série de volumosos conceitos e
os assimila de maneira sintética, admitindo, ainda, a interessante possibilidade de
fronteiras em que as catalogagdes se confundam. Diante do sumario ou da cena, a
narrativa muda seu pace, alterna sua cadéncia, porque algo se modifica no tecido do
texto e naquilo que esta sendo contado; algo estd prestes a acontecer, e esse algo,
relatado por uma cena, €, por vezes, precedido por um sumario, dindmica que, assim,

cria o ritmo comentado por Bal:



264

[...] the rhythm of the narrative changes. A slower tempo is adopted, the next
event [...] must alter the situation radically. Consequently, this key event
receives all the attention. This, at least, is the pattern, in very general terms,
in the tradition of the novel. The so-called ‘dramatic climaxes’, events which
have a strong influence on the course of the fabula — the turning-points,
moments at which a situation changes, a line is broken, such events are
presented extensively in scenes, while insignificant events — insignificant in
the sense that they do not greatly influence the course of the fabula — are
quickly summarized. This can be phrased the other way around: it is because
they get more narrative time that events take on major importance (BAL,
2007, p. 104).

No trecho, destaca-se a ideia de que essa dindmica elastica entre sumario e
cena ¢ caracteristica de uma tradicdo romanesca, “the tradition of the novel”, a grande
forma poética de nosso tempo, mas se destaca também a nocdo-chave sobre o tecido
narrativo — a de que os rapidos sumarios sdo reservados para os “eventos
insignificantes”.

A ideia, aqui, de algo insignificante é muito importante para encararmos 0s
cantos de passagem da Comédia e sua relacdo com a estrutura do canto todo e com a
narrativa, de modo geral.

Normalmente, a passagem que analisaremos, no interior de cada canto, €
uma espécie de “insignificancia”, ou seja, € apenas 0 momento em que as personagens
devem se mover entre cenarios, sem que necessariamente algo de notavel aconteca. No
entanto, experimenta-se, ai, uma inversdo. Nesses trechos de passagem, entre duas cenas
importantes, dois nucleos, a insignificancia acaba assumindo um contorno singular e,
em vez de ser reportada ao leitor no formato condensado de sumario, ou sequer ser algo
relatado na narrativa — ficando ali em oculto, na brecha entre o virar de uma pagina, ao
fim do canto e comec¢o do proximo —, torna-se cena: a enunciacdo recai sobre aquele
momento de transi¢do, o qual se adensa, se avoluma, multiplicando a duracdo daquilo
que seria apenas uma transi¢ao entre uma cena e outra, coincidindo com a travessia de
um cenario a outro. Nesses trechos de passagem, a transicdo entre planos, que seria um
detalhe sumarizado pela enunciacdo, torna-se parte dos eventos que percebemos como
significativos.

Como visto no resumo dos cantos de passagem, feito anteriormente, um
exemplo crucial desse tipo de “tempo roubado™ para si, quebrando a expectativa da
travessia no comego do canto, mas colocando-a bem ao centro da enunciacdo, pode ser a
prépria entrada de Dante no castelo do canto IV, de onde apenas saira Virgilio entre os
outros poetas classicos, trecho apresentado como primeiro momento de passagem da

narrativa. Atravessar o atrio do Inferno se transforma em uma experiéncia prolongada.



265

E também pensando na significancia e na insignificancia desses momentos
da narrativa, que misturam o ato de narrar a prépria jornada e ao ato de se locomover,
que trazemos para este momento alguns apontamentos de Roland Barthes, naquele
periodo mais estrutural da trajetoria de sua critica, para pensarmos, a partir de alguns
fundamentos basilares, os impactos desses “trechos de passagem” como espécies de
“catalises”, em que, de novo, a “insignificancia” desses momentos acaba assumindo um
protagonismo narrativo muito particular, invertendo, por um atimo, as prioridades do
narrado.

De maneira especial, existem certos momentos da narrativa dantesca em que
a travessia se torna uma dilatacdo tanto do espago quanto do tempo — inclusive do
espaco gasto para narrar um episodio de passagem, que ndo deixa de ser, também, a
medicdo de um tempo de leitura necessario. Essas passagens marcam transicdes no
tecido narrativo, transformando a ‘“travessia” também em um recurso dificultador da
prépria trama: como atravessaremos de um episodio a outro? (parece perguntar a
enunciacao). A solucdo aparece por meio de signos que facilitam o atravessamento,
impactando, portanto, tanto o tempo e o0 espaco do poema quanto a prépria forma de se
contar essa travessia.

Nos cantos de passagem, os leitores também adentram aquela geografia
junto com o peregrino, que anda bem ao meio do canto, ou em um momento do canto
de proeminéncia, dando ao leitor a oportunidade de observar a sua transi¢do entre 0s
espacos da caminhada e entender melhor o que esta em jogo, ali, para Dante — seu corpo
e sua vida. Para o leitor, a forma como a travessia acontece passa a ser um dos
elementos significativos do enredo. O movimento, assim, se adensa enguanto categoria
narrativa, com um peregrino como sujeito formado pela coincidéncia entre movimento
de seu corpo e demandas diversas da paisagem.

Um exemplo sutil desse tipo de movimento (que se torna elemento
indispensavel da narrativa e de sua trajetdria) pode ser visto no proprio cruzamento que
ocorre nos cantos finais do Inferno, sobre o Cécito congelado. Ali, no nono circulo, que
se estende entre os cantos XXXII a XXXI1V, a passagem de uma zona a outra — de Caina
a Antenora a Ptolomeia e, finalmente, a Judeca — se da pelo movimento de Dante
adiante, sobre o gelo. O Cdcito e suas zonas configuram-se como um momento de
mudanca sutil de espago, mas a transi¢do do cenario é diretamente ligada ao movimento
do peregrino que anda adiante, sob risco, inclusive, de pisar nas cabecas dos danados,

como ¢ advertido assim que se descobre no nono circulo: “Dicere udi’ mi: ‘Guarda



266

come passi:/va si, che tu non calchi com le piante/le teste de’ fratei miseri lassi’” (Inf.
XXXII, v. 19-21)1,

O movimento, nesses cantos, leva para a frente a personagem e também a
acao da trama. As passagens, portanto, definem Dante como um sujeito importante, e
essas passagens operam como um nucleo de acdo, uma pequena narrativa no interior da
narrativa maior, fazendo saltar aos olhos, outra vez, o aspecto de “moldura” aplicado
tantas vezes pela narrativa, o que reforca a profundidade de seu storytelling, com o
encaixamento de subtramas dentro das narrativas mais abrangentes.

Os trechos de passagem se multiplicam na Comédia — especificamente no
Inferno, em que nos concentramos aqui. H&, no Inferno, uma légica formal por trés
desse mecanismo, 0 que faz com que a narrativa se demore um pouco mais nas
dimens@es do espaco e do tempo, a fim de demonstrar as dificuldades desse caminho e
também para surpreender o leitor diante das insondaveis surpresas da paisagem.

Sistematizando sua defini¢cdo, os cantos de passagem sdo aqueles em que
ocorre uma mudanca geografica, uma passagem entre pontos, testemunhada no interior
desse “recorte”. Os cantos seguem uma certa linearidade até — mais ou menos — a
chegada ao Inferno VIII. O canto VIII do Inferno faz um retorno aos fatos — entéo
desconhecidos — que antecederam o ocorrido ao fim do canto VII. A analepse do canto
VIII, que estrutura o canto por inteiro, também quebra a fixidez linear que se esperava
da arquitetura do Inferno, porque o proprio ato de passar adiante toma, praticamente, o
espaco todo do canto, e 0 momento de uma transi¢do vira a prépria substancia da
narrativa; a passagem torna-se, assim, uma protagonista do canto, fazendo com que

apareca ali um “inchago”, em que um momento de mero atravessar se transforma no

111 Poder-se-ia aqui discutir de maneira alongada a possibilidade de essas zonas do Cocito serem
consideradas ou ndo trechos de passagem, uma vez que a paisagem ndo muda significativamente de uma
zona a outra, embora se saiba que o peregrino avance, cruzando o circulo e mudando de zona
(consequentemente, conhecendo diferentes penitentes). Entender esses cantos finais do Inferno como uma
travessia pertencente ao tipo “canto de passagem” ¢ ainda mais delicado quando considero o fato de ndo
ver a transicdo entre os bolsdes de Malebolge como cantos de passagem diferentes, justamente porque
Dante e Virgilio, ali, se encontram no mesmo espacgo, passando apenas de um valdo a outro no interior do
mesmo circulo. Justifico a compreensédo das zonas do Cocito como trechos de passagem, em oposigdo ao
que acontece em relacdo a Malebolge, como forma de trazer a tona, no corpus da analise, essa relagéo
especial entre o corpo do peregrino e o espago, por meio da passagem que atravessa o lago e se faz em
trechos diferentes determinados somente pelo avanco dos passos. Quanto aos cantos que compdem
Malebolge, seria possivel uma analise deles préprios como uma Comédia por si e em particular; em
relacdo a essa catélise que é Malebolge, uma possibilidade para o seu melhor mapeamento seria esmiucar
e descrever uma série de outras pequeninas catalises que ali ocorrem, no interior dos bolses, relacionadas
a travessia, ao retardamento, ao erro do caminho e a pressa dos viajantes. Produzir uma segunda tese,
portanto, seria necessario para a descricdo minuciosa dessas catalises de segundo grau, ou catalises de
terceiro e quarto graus, que ocorrem dentro de Malebolge.



267

ponto focal da matéria narrada. Esses “inchacos”, em que, pela primeira vez, vemos o
protagonismo dos elementos “inuteis”, podem ser melhor esmiugados considerando-se,
para além da dinamica entre sumario e cena, um outro conceito tedrico, o de Barthes
(1971), ja referido anteriormente, que o autor identifica como “catalise”.

Seguindo o raciocinio de que os trechos de travessia, nos cantos de
passagens, podem ser entendidos como uma espécie de “catalise”, tomando aqui
emprestada a categoria explorada por Barthes, sdo as passagens que atuam como
catalises as que serdo destacadas.

A passagem € uma mudanca de cenario, uma mudanca espacial, um
deslocamento, mas nem sempre ocupa um lugar relevante, por vezes elidida pelo apenas
resumido. Todavia, algumas dessas passagens encontram seu espaco pleno no tecido da
enunciacdo. Assim, interessa a esta tese, em particular, 0 momento em que essa
passagem toma o seu protagonismo no interior do canto, ndo se usando de um sumario
para resumir o processo de “andanca” ou de atravessamento a outra parte. O canto de
passagem também nos interessa como um fendmeno que acontece apesar da divisdo
estrita entre cantos, porque algumas dessas passagens vao subverter a divisdo para
descrever a sua trajetoria singular de travessia entre mais de um canto. Isto é, a
paisagem diferente ndo necessariamente comega e termina no mesmo canto.

Quando verificamos essas coisas acontecendo juntas, proximas umas das
outras — a saber, um trecho de travessia, chamado de “catalise”, que se desenvolve como
uma cena e ndo como sumario, acompanhado de um desses outros aspectos: a chegada a
um novo espacgo descrito no corpo da narragdo; a prépria travessia, no interior, no ponto
médio do canto; ou a passagem como uma interacdo mais aguda entre 0s aspectos de
tempo e espaco, com caracteristicas que obrigam as personagens a acelerar ou a deter-
se; ou ainda a dilatacdo da narrativa da propria passagem pelo encontro com alguém,
operando-se a necessidade de um inchaco ainda maior, para insercdo do dialogo, nessa
conversa que interrompe o0 curso da passagem; ou as dificuldades do caminho impondo
uma especifica manobra sobre o corpo do sujeito (vivo), Dante — estamos diante de um
trecho de passagem catalitico, que € o0 que aqui interessa agora esmiucar.

Como se pode ver, esses trechos de passagem envolvem saidas e entradas
em um novo espago e um rompimento de um certo pardmetro da diviséo lirica dos
cantos que ndo ocorre de maneira muito simples e opera em prol da narrativa maior da
travessia, mais do que em favor da rima e seus padrdes métricos. E possivel ainda

conceber uma espécie de “tipologia” das catdlises, dos tipos de passagem que apenas



268

descrevi, a fim de observa-las melhor e entender a sua operagdo no interior dos cantos
de passagem?!?,

O que chamo de tipologia das passagens''® é uma divisio e catalogacio
dessas passagens separando-as de acordo com formas cruciais que essas travessias
assumem em dados pontos da narrativa e que, por suas semelhangas, acabam se
reproduzindo ao longo do texto como alguma espécie de dispositivo catalitico bem
identificavel. Essas catalises, agora analisadas de acordo com certos tipos que foram por
mim agrupados obedecendo a tracos minimos em comum, incidem sobre o tecido
narrativo — envolvendo o espaco ou o tempo do narrar — e também sobre o sujeito dessa
narrativa, que é Dante, cruzando a geografia do Inferno.

Creio que falarmos em uma tipificacdo, a partir de agora, permita-nos
pensar ndo somente nas semelhancas, mas sobretudo nas diferencas e variedades de
modos de narrar a passagem. Proponho essa distingdo tipoldgica entre as formas de
passagem para delimitar melhor os seus exemplos e a sua multipla manifestacdo
enguanto uma categoria narrativa analisavel. A identificacdo desses modelos narrativos,
encarados como dispositivos que alteram o tempo do narrar e a relacdo desse tempo
COm 0 espago e as personagens, contribui para uma visdo mais rica daquilo que pode ser
visto como a composicao romanesca da Comédia no Inferno.

A principio, aquilo que parece definidor do romance, como ja apontado, é a
fluidez, a sua auséncia de regras bem fixadas; ao mesmo tempo, essa fluidez do género
¢ acompanhada por algumas estratégias narrativas que quase sempre privilegiam a
trajetoria de sujeitos no interior de uma aventura ou de eventos que acontecem,
justamente, com alguém. Para narrar esse tipo de coisa — isto &, um evento que acontece
com algum sujeito, mesmo que 0 evento seja puramente psicoldgico (pensando em
narrativas mais modernas) € mesmo que seja apenas uma percepcao interna, a do passar
do tempo —, 0 romance, despojado de regras e de fixidez, inventa sua forma por meio de
dispositivos narrativos que colocam em jogo a personagem, 0 narrador, o tempo, 0
espaco.

E a fim de demonstrar esse potencial romanesco a partir do Inferno,

portanto, com categorias narrativas que se comportam de modos identificaveis, mesmo

112 Tendo sempre em vista 0 corpus de cantos do Inferno j& designado, formado pelos cantos 1V, VI,
VI VI X, X, X, XTIV, XV, XVHT, XXX, XXX, XXX e XXXV,

113 A partir daqui, citarei ainda trechos da Comédia, para melhor visualizagdo do exato momento em que
essas catalises sdo observadas.



269

dentro de uma forma imprevisivel (que se mostra com os trechos de passagem), € que
busco oferecer essa tipologia das passagens, que obedecem ao seguinte ordenamento,
divididas em quatro modelos identificados a partir do resumo dos cantos de passagem:
Tipo 1) Ha a passagem que se da pela transicdo de um cenario a outro,
mudando-se a geografia do canto no interior desse canto, descrevendo-se um lugar
novo, diferente daquele em que se comecou, 0 que acaba quebrando uma

114 ideal”, j& que, a principio, poder-se-ia pensar que o comeco de cada

“univocidade
canto coincidira com a entrada no espaco predominante do canto e que a saida desse
espaco coincidiria com o fim do canto. No tipo de passagem 1, que acabo de descrever,
temos a passagem focalizada pelo proprio canto como uma mudanga de cenario
significativa, bem delineada e descrita no momento da transicdo, sendo a propria
passagem uma travessia entre locais e, portanto, algo que se torna matéria e substancia
da enunciacdo do narrador. Esse tipo de passagem 1, em resumo, é aquela que vai
acompanhando os personagens a chegada de um lugar novo, sendo essa travessia o foco
da propria enunciacdo e de descricbes mais minuciosas.

Tipo 2) A passagem surge como o0 predominio de uma interacdo entre
espaco e tempo, sobretudo tempo; nesse tipo de passagem, ndo se confere tanta
importancia a descricdo do cenario atingido, por exemplo, mas sim ao modo como o
tempo, ao longo desse trecho de passagem, se estende ou se acelera, langando-se mao de
um atraso proposital para que Dante contemple ao redor, ou como quando surge a
necessidade de correr, acelerar o passo, por algum evento que sobreveio aos
caminhantes. Nesse tipo de passagem, o que aparece como ponto focal é a interacdo

114 Uso aqui o0 termo na acepgdo préxima ao que concebe a matematica e uma teoria de conjuntos, no
sentido de que se poderia observar, quando os elementos sdo univocos, uma correspondéncia Unica entre
um elemento de conjunto e outro elemento do outro conjunto — de modo que, para cada elemento, ha
apenas um outro correspondente. Assim, a relagdo “univoca” entre entradas e saidas da Comédia pode ser
entendida como uma espécie de lei inicial aparente, em que, para cada entrada em novo espago, tem-se 0s
primeiros versos do canto, e a saida desse espago corresponderia aos versos finais do canto, compondo-se,
assim, relagdes univocas entre 0 canto e a mudanca de circulo. Os cantos com trechos de passagem
guebram justamente essa expectativa, demonstrando como a obra de Dante, em verdade, ndo € univoca.
Essa expectativa de univocidade parece surgir porque, do canto Il ao canto VI (o dos gulosos) do
Inferno, encontramos um s6 pecado como o principal a ser punido no circulo ali abordado. Porém, quando
notamos que o prdprio Inferno, devido ao seu proémio, tem um ndmero de cantos diferente das demais
partes da Comédia (ele tem 34 cantos; as demais partes, 33), e que, desde o principio, o Inferno vai
misturando tempos entre suas analepses e prolepses, compondo passagens com duracdes diferentes e
quebrando expectativas sobre 0 momento das entradas e saidas em cada novo circulo, bem como a
quantidade de zonas de um circulo ou o nimero de diferentes pecados reunidos em uma mesma regido,
nota-se que a univocidade suposta e o controle exercido pelo padrdo do verso sdo aspectos de organizacao
descontinuos; o que predomina, realmente, é uma certa fluidez e um descompasso estrutural que
atravessam e entrecortam a Comédia e que estilhagam o controle dos valores numéricos desses versos,
diluindo essas “réguas” da lirica.



270

entre espaco e tempo ao longo da travessia; 0 espago vai mudando, mas, mais do que
Isso, 0 enunciado vai atribuindo uma significagéo especial ao tempo que foi gasto para
se fazer essa travessia. Nesses casos, estamos diante de um deslocamento prolongado e
estendido ou breve e acelerado. Essa passagem pode ser lida, portanto, como um tipo de
catélise aplicada para se esperar ou correr; ir rdpido ou ir mais devagar — seja como for,
0 objetivo é aplicar a catélise e manipular assim o tempo para que a propria narrativa
consiga levar os personagens a passar adiante.

Tipo 3) Passagens que sdo, por si so, trechos cataliticos com outra catalise
dentro de sua estrutura — ou seja, nessas travessias, o trecho de passagem (que ja é em si
mesmo definido como uma “catalise”) rouba o tempo da narragdo, faz-se uma espécie
de catalise “dupla”, provocando um inchaco exagerado daquilo que previamente ja
poderia ser identificado como um trecho de inchago da narrativa. Vale especificar ainda
que esse tipo de catélise rouba o tempo da narrativa via didlogo, ou seja, a catélise incha
por uma outra espécie de catalise especifica dentro de si mesma: a conversa, o tempo
gasto para se interagir com um interlocutor.

Tipo 4) Encontra-se aqui a passagem que se define por alguma dificuldade
particular do corpo de Dante ao tentar fazer a travessia, ou ainda por particularidades do
proprio espaco, que, incidindo diretamente sobre o sujeito da narrativa, obrigam-no a
encontrar uma forma inusitada de fazer sua travessia, quase sempre envolvendo o
empréstimo de um “veiculo” surpreendente. Esse tipo de passagem focaliza como tema
e como estrutura a arduidade da geografia e 0 modo como essa dificuldade fisica reflete-
se sobre o sujeito dantesco, sobre 0 corpo desse peregrino. E nesses momentos,
portanto, que o Dante viajante se torna um passageiro. A passagem do tipo 4, desse
modo, coloca Dante na posi¢do de quem ndo pode passar; portanto, uma forca externa
faz com que ele passe, carrega-0 ao ponto seguinte da jornada.

Os trechos de passagem sdo catalises, como ja se explorou amplamente, e a
divisdo em subtipos fornece uma visdo mais detalhada do modo como a catalise
dantesca movimenta a narrativa da travessia do Inferno. Observando esses tipos de
catalise, descreve-se em maiores detalhes o que vemos acontecer nos trechos resumidos
anteriormente, e isso permite que exploremos com a lupa da descricdo a forma como
esse dispositivo narrativo opera no texto. Assim, € possivel encontrar um determinado
padrdo de comportamento, mas mesmo a identificagcdo desses padrdes abre margem para
as suas proprias quebras, inconsisténcias e ramificacoes.

Podemos associar cada um dos trechos resumidos — dentre os cantos do



271

Inferno destacados — a um desses quatro tipos de catalise. A seguir, designo como cada
uma das passagens, sumarizadas anteriormente, podem ser compreendidas com base
nessa tipologia quaternaria. A integracdo dos cantos a esses tipos de catalise é baseada
no comportamento que as proprias passagens apresentam dentro de seus trechos — isto €,
podemos dividi-las, entre a tipologia, de acordo com a fungdo que essas travessias
exercem no canto, cada uma delas integrada a um dos quatro tipos de catélises que
descrevi acimal®®,

Para compreender o primeiro tipo de passagem, & necessario perceber que,
de maneira mais ou menos coincidente, a norma é que cada canto do Inferno narre
exatamente um circulo infernal, com a entrada nesse circulo sendo descrita a0 comego
do canto e a saida coincidindo com o fim do canto, como ja apontei (ao tratar sobre
univocidade). Na prética, porém, essa expectativa € quase sempre quebrada pela prépria
arquitetura do Inferno. Ademais, a escrita de Dante rompe com essa espécie de lei
invisivel que o préprio texto leva a crer em principio, mostrando que 0 que se pode
esperar de uma “lei” da jornada, na verdade, &, muito mais, fruto de uma teleologia das
“explicagdes numéricas” — isto €, a expectativa de aguardarmos por um circulo novo a
cada canto novo. Nao parece existir uma arquitetura coesa nessa regido infernal: ela €
muito mais cadtica do que organizada, como a sua métrica levaria a crer.

O primeiro tipo de catalise, assim, chama a atencdo para essa espécie de
“disritmia” do texto. Dessa forma, no interior de alguns cantos, h4 passagens especiais a
um lugar novo, as quais interrompem um certo ritmo e quebram a univocidade ideal que
se poderia esperar. Um outro traco caracteristico dessa quebra de padréo séo os préprios
cantos que as vezes, sendo mais de um, ainda assim pertencem a um sO trecho de
passagem; isto €, algumas passagens sdo tdo longas, que tomam muito mais do que um
canto inteiro para poderem se completar e se descrever — a passagem € alongada por
cantos e cantos. Isso acontece, por exemplo, na confluéncia observada entre os cantos
VII, VIl e IX do Inferno. Essas cenas de passagem envolvem o movimento de Dante e
Seu guia rumo a uma nova etapa da jornada, com a passagem ao lugar novo ocupando o
centro do canto, ou em alguma posi¢do que ndo coincida exatamente com 0 comego
desse canto (para a entrada no circulo) ou o fim do canto (para a saida de um circulo).

Esse tipo primeiro de passagem, inclusive, é aquele que se concentra na

115 Talvez a designacao desses tipos de catdlise na Comédia possa, por ora, parecer uma forma de
controlar a interpretacdo do texto, esperando respostas previsiveis pela simples aplicagdo de um critério,
mas o que busco, na verdade, sdo aberturas de interpretacdo e novas possibilidades de leitura narrativa.



272

propria descricdo da passagem como uma travessia que descortina novo lugar, sendo o
novo lugar o objeto principal de enunciacdo. I1sso pode ser observado em Inferno 1V,
versos de 64-72, quando o comeco de uma nova geografia vai se anunciando, enquanto
0s peregrinos andam adiante:

Non era lunga ancor la nostra via

di qua dal sonno, quand’ io vidi un foco
ch’emisperio di tenebre vincia.

Di lungi n’eravamo ancora un poco,
ma non si ch’io non discernessi in parte
ch’orrevol gente possedea quel loco. (Inf. IV, v. 67-72).

Antes desse momento, que coloca em marcha a narrativa rumo a novas
passagens, 0 que predominava no canto IV era, a principio, o corpo estatico de Dante,
apenas o mover de seus olhos a contemplar a passagem ao redor, como se observa:

Ruppemi 1’alto sonno ne la testa

un greve truono, si ch’io mi riscossi
come persona ch’¢ per forza desta;

e l’occhio riposato intorno mossi,
dritto levato, e fiso riguardai
per conoscer lo loco dov’ io fossi.

Vero ¢ che ’n su la proda mi trovai
de la valle d’abisso dolorosa
che 'ntrono accoglie d’infiniti guai.

Oscura e profonda era e nebulosa
tanto che, per ficcar lo viso a fondo,
io non vi discernea alcuna cosa (Inf. IV, v. 1-12).

O momento em que essa pausa, essa fixidez do corpo, € rompida, e tem
inicio 0 movimento, encontra-se nos versos 22 a 24, com a indicagdo de Virgilio para
irem adiante: “‘Andiam, ché la via lunga ne sospigne’./Cosi si mise e cosi mi fé
intrare/nel primo cerchio che 1’abisso cigne” (Inf. 1V, v. 22-24). O fim do canto acaba
por retomar a sua “univocidade”, trazendo, com esse fim, a passagem a nova geografia,
que ndo fica relatada pelo texto da enunciacdo, mas apenas aludida, resumindo em
sumario a ideia de que o final do canto apresenta o final da paisagem presente,
retomando-se 0 passo no canto subsequente em outro espago; o canto, assim, de volta a
uma certa norma, encerra-se: “La sesta compagnia in due si scema:/per altra via mi
mena il savio duca,/fuor de la queta, ne 1’ aura che trema.//E vegno in parte ove non ¢
che luca” (Inf. 1V, v. 148-151).

Outro momento em que a catalise do tipo 1 pode ser encontrada, com a



273

passagem a um lugar novo sendo enfocada no interior do préprio canto e como
elemento principal de sua enunciacdo pode ser lido também em Inferno 1V: “Venimmo
al pi¢ d’un nobile castello,/sette volte cerchiato d’alte mura,/difeso intorno d’un bel
fiumicello.//Questo passammo come terra dura;/per sette porte intrai con questi
savi:/giugnemmo in prato di fresca verdura” (Inf. IV, v. 106-111).

O trecho acima descreve precisamente a chegada a um castelo nobre e toda
a paisagem encontrada dentro do lugar, que é diferente do local do qual os peregrinos
acabam de se mover. Nessa primeira passagem, evidenciam-se as caminhadas enquanto
as personagens dialogam, e o fato de que a percep¢do da paisagem € construida ao
mesmo tempo em que se desenrola 0 movimento do andar. O espago ao redor se amplia
e se apresenta enquanto personagens caminham, de modo que a caminha constitui,
também, uma forma de tracar a paisagem, movimento de pés acompanhado pelos olhos.

No canto VI, vale dizer, embora ndo saibamos exatamente como se deu a
passagem, ap6s o desmaio entre o canto V e o VI, podemos observar o peregrino
adentrando, no interior do canto, uma nova paisagem, conforme observa tudo com os
olhos e traga, com esse olhar, uma espécie de cartografia: “novi tormenti e novi
tormentati/mi veggio intorno, come ch’io mi mova/e ch’io mi volga, e come che io
guati” (Inf. VI, v. 4-6).

Adiante, outra catalise do tipo 1 pode ser lida em Inferno VII:

Cosi scendemmo ne la quarta lacca,

pigliando piu de la dolente ripa
che ’1 mal de universo tutto insacca.

Ahi giustizia di Dio! tante chi stipa
nove travaglie e pene quant’ io viddi?
e perché nostra colpa si ne scipa?

Come fa I’onda 1a sovra Cariddi,
che si frange con quella in cui s’intoppa,
cosi convien che qui la gente riddi.

Qui vid’ i’ gente piu ch’altrove troppa,
e d’una parte e d’altra, con grand’ urli,
voltando pesi per forza di poppa.

Percotéansi ‘ncontro; e poscia pur li
si rivolgea ciascun, voltando a retro,
gridando: ‘Perché tieni?” e ‘Perché burli?’ (Inf. VII, v. 16-30).

Nessa catélise, aparece, enfim, a chegada a um espaco que j& fora
anteriormente anunciado, no verso 6 do canto, como “questa roccia”’, que deve ser

percorrida para baixo (“scender questa roccia”). Adiante, no trecho destacado, anuncia-



274

se a chegada descendente até o ponto que antes fora prenunciado: “Cosi scendemmo ne
la quarta lacca” (v. 16). O espago novo que se abre comeca a se apresentar apos a fala
exclamativa em dire¢dao a Deus, “Ahi giustizia di Dio!” (v. 19), surgindo, por meio de
um simile, o novo espaco em que 0s poetas baixaram, de modo que os penitentes ali
encontrados demarcam o espaco ao redor de Dante enquanto eles mesmos cumprem a
pena de se chocarem uns contra 0s outros. O espago novo que se abre, ai, esta integrado
ao proprio movimento e a natureza dos penitentes.

Novo exemplo do tipo 1 de catalise encontra-se no canto VII do Inferno:

Or discendiamo omai a maggior pieta;
gia ogne stella cade che saliva
quand’ io mi mossi, ¢ ’l troppo star si vietay.

Noi ricidemmo il cerchio a I’altra riva
sovr’ una fonte che bolle e riversa
per un fossato che da lei deriva.

L’acqua era buia assai piu che persa;
e noi, in compagnia de 1’onde bige,
intrammo giu per una via diversa.

In la palude va c’ha nome Stige
questo tristo ruscel, quand’ ¢ disceso
al pié de le maligne piagge grige.

E io, che di mirare stava inteso,
vidi genti fangose in quel pantano,
ignude tutte, con sembiante offeso (Inf. VII, v. 97-111).

E ainda novo exemplo dessa catalise com o desvelamento do novo espaco
aos olhos do leitor como centro focal da enunciagdo, encontramos em Inferno 1X, assim

que as personagens entram, enfim, na cidade de Dite:

Dentro li *ntrammo sanz’ alcuna guerra;
e i0, ch’avea di riguardar disio
la condizion che tal fortezza serra,

com’ io fui dentro, ’occhio intorno invio:
e veggio ad ogne man grande campagna,
piena di duolo e di tormento rio.

Si come ad Arli, ove Rodano stagna,
si com’ a Pola, presso del Carnaro
ch’Italia chiude e suoi termini bagna,

fanno i sepulcri tutt’ il loco varo,
cosi facevan quivi d’ogne parte,

salvo che 'l modo v’era pit amaro;

ché tra li avelli fiamme erano sparte,



275

per le quali eran si del tutto accesi,
che ferro pit non chiede verun’ arte.

Tutti li lor coperchi eran sospesi,
e fuor n’uscivan si duri lamenti,
che ben parean di miseri e d’offesi (Inf. IX, v. 106-123).

Na cena acima, a passagem termina pouco antes de terminar o proprio
canto, que se encerra em forma de sumario, resumindo toda a acdo de uma possivel cena
em uma condensagdo de agdes: “E poi ch’a la man destra si fu volto,//passammo tra i
martiri e 1i alti spaldi” (Inf. X, v. 132-133)

Outra catélise pertencente ao tipo 1 pode ser vista no momento em que se
inicia a entrada em Malebolge. Essa mesma entrada nos bolsdes pode ser vista como 0
comeco de uma grande catalise no canto XVIII. Por outro lado, o seu fim s6 acontece
muitos cantos depois — 0 gue confirma uma extensao catalitica agigantada, que envolve
um espaco ao redor muito desenvolvido, uma paisagem que se desdobra em mdltiplas
camadas. A extensdo dessa imensa travessia confere ao trecho o seu carater particular.
A propria etapa da entrada em Malebolge pode ser entendida como uma catélise, a
“catalise de Malebolge” !'® guarda, dentro de si, ainda muitos outros momentos
cataliticos especificos. A chegada a Malebolge é importante também para a arquitetura
do texto porque da continuidade a um fio narrativo que comecara pelo menos dois
cantos antes, com 0 anuncio em suspenso da chegada de uma criatura, seguindo-se
entdo a travessia no dorso de Gerido e a descida até o ponto onde se encontram agora.

No canto XXXI, h&a nova passagem, uma catélise do tipo 1 ainda, pois se
apresenta a visdo de um novo espaco: a saida de Malebolge coincide com o
vislumbramento do que, a principio, para Dante parecem elementos arquiteténicos,
torres que, na verdade, revelar-se-d0 como seres gigantes. Vemos a paisagem sendo
tomada como tema da enunciacdo e o olhar que acompanha essa paisagem ao redor
contribui para que esse espaco seja reportado por meio da enunciagdo daquele que a

tudo observa:

116 Pode-se catalogar alguns momentos de catalise — conforme aquelas destacadas ao longo desta tese —
dentro da propria catalise que é Malebolge, quando fen6menos parecidos com os quais descrevemos até
aqui acontecem. Por exemplo, uma catélise ocorre em Inferno XVIII, v. 43-45, e, no mesmo canto,
também nos versos 75-78 e 127-136; outra catalise se observa no canto XXVI, v. 64-78; outra ainda em
Inferno XIX, v. 32-123; em XXXIII, v. 91-147, quando corrigem o caminho que descobrem estar errado,
e outras ainda em XIX, v. 124-132 e XXIII, v. 37-60. Outras catalises — momentos de atraso dentro dos
bolsdes, sobretudo — poderiam ainda ser destacadas, e isto sem falar na propria questdo do olhar em
Malebolge, ja que Dante é constantemente levado a se deter para olhar, tantas vezes fixando os olhos
entre os danados, como se observa em XIX, v. 133; XXI, v. 79-84; e XXII, v. 16-18.



276

Quiv’ era men che notte e men che giorno,
si che ’1 viso m’andava innanzi poco;
ma io senti’ sonare un alto corno,

tanto ch’avrebbe ogne tuon fatto fioco,
che, contra sé la sua via seguitando,
dirizzo li occhi miei tutti ad un loco.

Dopo la dolorosa rotta, quando
Carlo Magno perdé la santa gesta,
non sono si terribilmente Orlando.

Poco portdi in la volta la testa,
che me parve veder molte alte torri;
ond’ io: “Maestro, di, che terra ¢ questa?” (Inf. XXXI, v. 10-21).

Virgilio indica, adiante, ndo serem torres, mas sim gigantes:

Poi caramente mi prese per mano
e disse: “Pria che noi siam piu avanti,
accio che ’l fatto men ti paia strano,

sappi che non son torri, ma giganti,
e son nel pozzo intorno da la ripa
da I’'umbilico in giuso tutti quanti” (Inf. XXXI, v. 28-33).

Dante, aproximando-se, descreve a sua visdo dos gigantes:

La faccia sua mi parea lunga e grossa
come la pina di San Pietro a Roma,
e a sua proporzione eran 1’altre ossa;

si che la ripa, ch’era perizoma
dal mezzo in giu, ne mostrava ben tanto
di sovra, che di giugnere a la chioma

tre Frison s’averien dato mal vanto;
pero ch’i’ ne vedea trenta gran palmi
dal loco in git dov’ omo affibbia ’1 manto (Inf. XXXI, v. 58-66).

Faz-se notar, em versos como “La faccia sua mi parea lunga e grossa/come
la pina di San Pietro a Roma” (v. 58-59), que o préprio simile escolhido para descrever
um gigante o qual parece parte da paisagem € fruto de um elemento arquitetdnico do
mundo (empirico), o que coloca énfase na materialidade de um lugar em meio a
descricdo daquilo que € avistado.

Ainda outro exemplo de catélise do tipo 1 pode ser visto no canto seguinte,
Inferno XXXI1. Estamos diante de uma passagem que apresenta a nova paisagem alguns

versos depois de Dante fazer uma breve explanagio sobre o tipo de escrita mimética!’

117 O canto XXXII comega com versos que evocam as rime petrose de Dante (nome atribuido a um
conjunto de cang¢Bes dantescas em que se desenvolve a metamorfose entre a figura de uma mulher com a



277

que busca, para entdo apresentar 0 novo espago em que se encontra, estabelecendo uma
conexao entre o episodio apenas passado, o0 transporte pela méo do gigante, e 0 pouso

no chdo mais profundo:

Come noi fummo giu nel pozzo scuro
sotto i pie del gigante assai pit bassi,
e 10 mirava ancora a 1’alto muro,

dicere udi’mi: “Guarda come passi:
va si, che tu non calchi con le piante
le teste de” fratei miseri lassi”.

Per ch’io mi volsi, e vidimi davante
e sotto i piedi un lago che per gelo
avea di vetro e non d’acqua sembiante (Inf. XXXII, v. 16-24)18,

Esta é uma catélise do tipo 1 — privilegia-se a descricdo do novo espaco

acedido. E abaixo:

Noi passammo oltre, 1a ve la gelata
ruvidamente un’altra gente fascia,
non volta in giu, ma tutta riversata.

Lo pianto stesso li pianger non lascia,
e ’1 duol che truova in su li occhi rintoppo,
si volge in entro a far crescer I’ambascia;

ché le lagrime prime fanno groppo,
e si come visiere di cristallo,
riempion sotto ’1 ciglio tutto il coppo.

E avvegna che, si come d’un callo,
per la freddura ciascun sentimento
cessato avesse del mio viso stallo,

de uma pedra): “S’io avessi le rime aspre e chiocce” (v. 1), isto ¢, se o narrador tivesse a capacidade de
escrever asperamente, seria entdo possivel transmitir a visdo daquilo que observara (v. 2-9). A relacéo
mimética ai se expde como uma poética de Dante, na busca por um tipo particular de realismo, em que se
almeja criar uma espécie de signo “esponjoso”, capaz de absorver aquilo mesmo que descreve, uma
palavra que seja como a substancia do narrado. Essa busca pelo que chamo “signo esponjoso” ¢ muito
frequente no Inferno, em que a liguagem de Dante vem a servigo dessa poética mimética. Nesse sentido,
as palavras de Teodolinda Barolini, em seu comentario ao canto XXXII do Inferno, no portal Digital
Dante, sdo muito pertinentes: “Dante’s poetic mission: at the beginning of Inferno 32 he draws on his
early canzone Cosi nel mio parlar vogli’esser aspro (one of the rime petrose, circa 1296) to articulate his
poetic credo, which is based on the principle of mimesis [...]. The goal is to achieve a language (“dir”)
that is indivisible — that is not divergent (“diverso”) — from reality (“fatto”): “si che dal fatto il dir non sia
diverso” (Inf. 32.12). The dir must not differ from the fatto that the dir represents. Accordingly, the great
cascade of metapoetic language that opens Inferno 32 celebrates the heroic quest of Dantean mimesis”
(BAROLINI, 2018a). Um estudo importante para a critica literaria brasileira, relacionado ao mimetismo
dantesco nesses poemas, e & questdo lirica vinculada & inventividade de mesma linhagem do provencal
Arnaut Daniel, pode ser encontrado em “Petrografia dantesca”, de Haroldo de Campos (1998), em que o
autor atribui a Dante, nesse conjunto de rimas “pedrosas”, um “momento de marcado realismo na poesia
dantesca anterior &8 Commedia” (1998, p. 20).

118 A continuacdo dessa mesma passagem pode ser vista como um outro tipo de catalise (do tipo 3),
descrita adiante.



278

gia mi parea sentire alquanto vento;
per ch’io: “Maestro mio, questo chi move?
non ¢ qua giu ogne vapore spento?” (Inf. XXXIII, v. 91-105).

Aqui, as cabegas no gelo se transformam em marcos espaciais ou objetos da
paisagem. Esses corpos véo indicando, como pedras em um riacho, o caminho adiante, e
a variacdo de sua dolorosa pena marca também a intensificacdo da dureza do espaco,
mutavel, mas sutil. Por contraste, torno a pensar em Malebolge. O espaco ali € como um
apéndice escondido, cheio de dobras, mas um apéndice — portanto, um incha¢o em si
mesmo, 0 que se diferencia dessa espécie de campina gelada, ndo escondida, mas tdo
aberta e exposta que nem mesmo € possivel dizer exatamente quando se sai de um lugar
e chega a outro; a travessia, de fato, esta acontecendo, ao contrario do andar em circulos
do labirintico Malebolge.

Malebolge é uma espécie de pequena Comédia oculta, com cantos de
passagem circunscritos a um espaco Unico maior — fazendo assim com que nas¢a mais
uma metanarrativa da travessia, mais uma relacdo de “moldura dentro da moldura” no
interior da Comédia, como aquele processo de “telefone sem fio” ja referido no canto II,
com suas historias encaixadas. No caso de Malebolge, o que se encaixam sdo travessias
dentro de travessias dentro de uma passagem maior, que ocupa diversos cantos.

Além do que se observa nesses exemplos sobre a catalise do tipo 1, os
momentos da passagem tém também um aspecto temporal que ndo pode ser ignorado,
uma vez que a passagem, ao ser narrada, por vezes também revela uma espécie de
retardamento no passo dos viajantes, “atraso” que ocorre no sentido de promover um
olhar ao redor, ou também como algo que ocorre por uma necessidade de pressa,
incitacdo a correria, quando entdo a enunciacdo adota também a perspectiva temporal
desse olhar, dessas personagens que se demoram ou aceleram o passo pelo caminho,
diante da dificuldade de uma travessia ou do deslumbramento e espanto que a paisagem
nova gera, assim como podem simplesmente se ver obrigados a enfrentar uma demanda
de modo mais &gil possivel. De todo modo, quando estamos diante do atraso, ou mesmo
da pressa, ainda assim a catalise opera a sua funcdo: ela prolonga a enunciagéo,
ironicamente, para narrar ao leitor um pouco mais sobre a necessidade particular de nao
se demorar naquele caminho ou para fazer com que as personagens se demorem
precisamente sobre o caminho que deveriam apenas cruzar, indo adiante.

Agora, nas catalises de passagem do tipo 2, observamos esse “aspecto

temporal” se impor sobre a jornada como uma forga que obrigaria as personagens a



279

esperar ou a correr. Sdo catalises que marcam a ideia de que uma catéalise, justamente,
acelera ou muda a duracdo do relato, quase materialmente: aqui, ela obriga que Dante e
Virgilio se detenham no meio da travessia ou usem do momentum dessa travessia para
passarem adiante de uma vez. E uma interacio centrada nos aspectos do espaco
incidindo sobre o tempo, a qual faz com que esse tempo de cruzamento deva se
distender ou se acelerar, obrigando 0s protagonistas, pelos tracos da paisagem e suas
particularidades, a irem adiante mais rapidamente ou mais devagar.

Um exemplo curioso desse tipo de catalise pode ser encontrado no canto XI
(que, por si mesmo, nao pode ser considerado um “canto de passagem”, porque nele ndo
h& o retrato literal de uma travessia), o qual se adere a presente andlise do tipo de
catalise 2 porque ele contém em si o retrato do que acontece quando a travessia
experimenta um atraso necessario. Esse aspecto da travessia, “esticando” o tempo
narrativo, pode ser visualizado quando os poetas, ainda cruzando o “cemitério”, apds
ultrapassarem os muros da cidade de Dite, decidem fazer uma pausa para se
acostumarem ao fedor do espaco.

Nessa pausa, sdo obrigados, assim, a interromperem a sua caminhada rumo
ao fim da passagem; essa parada, no inicio do canto XI, que faz com que eles
interrompam a travessia entre as tumbas, a0 mesmo tempo gera uma segunda catalise —
a do retardamento da prépria travessia, na intencdo de se acostumarem ao cheiro,
enquanto conversam e Virgilio explica a Dante algumas coisas. Essa passagem
“doutrinaria”, assim, acaba se revelando um aspecto estruturante da narrativa, pois vai
ser responsével por transformar o canto X1 em um canto de didlogo, propositalmente
entabulado para que os poetas se “atrasem”, pois ¢ sua intencdo perder esse tempo, a
fim de que possam seguir adiante, adaptados ao fedor:

“Lo nostro scender conviene esser tardo,

si che s’ausi un poco in prima il senso
al tristo fiato; e poi no i fia riguardo”.

Cosi ’1 maestro; e io “Alcun compenso”,
dissi lui, “trova che ’l tempo non passi
perduto”. Ed elli: “Vedi ch’a cio penso” (Inf. XI, v. 10-15)

A partir dessa parada, com Virgilio indicando que vai se dedicar a encontrar
um assunto para conversa enquanto se retardam (“[...] Ed elli: “Vedi ch’a cio penso’,
verso 15), transforma-se o canto XI no canto de um didlogo catalitico, que dilui o tempo
da travessia e multiplica sua duracdo. Ao mesmo tempo que esse € um exemplo de

catalise do tipo 2, no meio de uma travessia, com uma parada que provoca o atraso, vale



280

mencionar também um aspecto interessante desse retardamento: o dialogo. Os poetas
param para conversar (0 que poderia, ainda, categorizar essa catalise como uma catalise
também do tipo 3, sobre o0 qual se discorrera mais adiante), porém, essa catalise acaba se
configurando como um trecho mais relacionado a manipulacdo elastica do tecido
narrativo do que propriamente a uma conversa gque, enquanto os poetas caminham,
“incha” a catdlise com uma segunda catalise dentro de si. O aspecto do tempo se
intensifica ainda mais como tema definidor dessa catalise pelo préprio modo como
Vigilio induz Dante a continuarem a travessia depois que se adaptam ao cheiro,
indicando-se o tempo certo de prosseguir. Virgilio assim revela essa preocupacao
temporal, diretamente relacionada a pausa que apenas fizeram, cronometrando o proprio
tempo com o auxilio dos astros: ““Ma seguimi oramai, che ’1 gir mi piace;/ché i1 Pesci
guizzan su per I’orizzonta,/e ’l Carro tutto sovra ’l Coro giace,//e ’1 balzo via 1a oltra si
dismonta’” (Inf. XI, v. 112-115).

Outras referéncias de passagens do tipo 2, aquelas que distendem o tempo,
em efeito elastico, também podem ser vistos em Inferno XII e XI1I. Em Inferno XII, por
exemplo, 1é-se em:

vid’io lo Minotauro far cotale;

e quello accorto grido; “Corri al varco:
mentre ch’e’ *nfuria, € buon che tu ti cale”.

Cosi prendemmo via giu per lo scarco
di quelle pietre, che spesso moviensi
sotto i miei piedi per lo novo carco (Inf. XII, v. 25-30).

No trecho, observa-se a confirmacdo do movimento descendente: “Corri al
varco” (v. 26), traduzido por Brito, Dias e Heise (2021) como “corre pra descida”. Mais
adiante, o movimento descendente se confirma no encontro com 0S centauros:
“Veggendoci calar, ciascun ristette,/e de la schiera tre si dipartiro/con archi e asticciuole
prima elette;//e 1'un grido da lungi: ‘A qual martiro/venite voi che scendete la
costa?/Ditel costinci; se non, I’arco tiro’” (Inf. XII, v. 58-63). Antes, 0s protagonistas
correm apressuradamente para fugirem de Minotauro. E agora, de repente, esse
movimento de descida com travessia parece ser retardado, ou turbado, pela ameaca de
uma flecha a ser atirada pelo centauro. Como demonstrei anteriormente, é dificil
perceber, afinal, se 0 movimento dos viajantes se tornou mais lento ou ndo quando sao
avistados pelos centauros — mas algo ali acontece, algo que se conecta muito

diretamente com a necessidade de correr para fugir de Minotauro, 0 que acontecera



281

momentos antes. Projeta-se, ai, um vaivém de ritmo vério.

Em Inferno XIII, por sua vez, temos: “E ’l buon maestro ‘Prima che piu
entre,/sappi che se’ nel secondo girone’,/mi comincid a dire, ‘e sarai mentre//che tu
verrai ne I’orribil sabbione./Pero riguarda ben; si vederai/cose che torrien fede al mio
sermone”” (Inf. XIII, v. 16-21). Dante e avisado sobre o espaco no qual entrara em
segundos, e, além disso, € instado a olhar. H4, no interior dessa selva, uma integracao
maxima entre as personagens e a paisagem, com os dois viajantes olhando e ouvindo o
que acontece ao seu redor. A partir do verso 22 do mesmo canto, descobre-se a
paisagem diante dos olhos:

Io sentia d’ogne parte trarre guai

e non vedea persona che ’l facesse;
per ch’io tutto smarrito m’arrestai.

Cred’ io ch’ei credette ch’io credesse
che tante voci uscisser, tra quei bronchi,
da gente che per noi si nascondesse (Inf. XIII, v. 22-27).

Percebe-se ali 0 olhar e os ouvidos a comporem o espaco circundante. Ainda
outra catalise do tipo 2, no trecho de passagem, vemos em Inferno XXXII:
E come a gracidar si sta la rana

col muso fuor de I’acqua, quando sogna
di spigolar sovente la villana,

livide, insin la dove appar vergogna
eran I’ombre dolenti ne la ghiaccia,
mettendo i denti in nota di cicogna.

Ognuna in giu tenea volta la faccia;
da bocca il freddo, e da li occhi il cor tristo
tra lor testimonianza si procaccia.

Quand’ io m’ebbi dintorno alquanto visto,
volsimi a’ piedi, e vidi due si stretti,
che ’l pel del capo avieno insieme misto (Inf. XXXII, v. 31-42).

Além destes, um terceiro tipo de catalise pode ser ainda identificado. Por se
tratar da narrativa de uma jornada, ha, na Comédia, muitas travessias, muitos momentos
em que os dois personagens, Dante e Virgilio, em especial no Inferno, caminham e
passam adiante, e Dante experimenta essa jornada numa condicdo muito particular — a
de um corpo ainda vivo.

Ademais, por vezes, essa travessia envolve o encontro, no meio da
passagem, com alguma alma que tenta parar seu caminho ou acaba por fornecer mais

informacdes sobre a narrativa adiante. Assim, enquanto atravessam Dante e Virgilio, o



282

leitor pode as vezes observar uma segunda catalise, no interior dessa primeira (que é a
passagem), promovendo uma espécie de “incha¢o” no meio da travessia (a qual ja era,
por si s6, um movimento catalitico). Nessa miriade de atravessamentos e cruzadas,
chamam a atencdo essas passagens que se constroem, portanto, como catélises
preenchidas por catlises, com o tempo narrado roubado para si, multiplicando a
duracdo do que deveria ser a travessia ja expandida (por se tratar de um trecho catalitico
de passagem). Sdo, portanto, catalises dentro de catalises. “Perde-se” um bom espago na
pagina e algum tempo de enunciacdo narrando-se a mudanca de uma ambientacdo,
estabelecendo a transicdo para um espaco diferente, e, nessa mudanga, ainda um
elemento surpresa surge, determinado pela interagdo com um danado, normalmente em
dialogos.

Passagens com catalises dentro de si, roubando o tempo narrado para o
relato dessa interpolacdo, demonstram a complexidade dos fios narrativos em jogo na
Comédia. Esse tipo de catalise interpolada pode ser visto nos encontros significativos
com Ciacco e Filippo Argenti, por exemplo, e o aspecto fundamental desse tipo de
interrupcdo na passagem € a prépria estrutura do dialogo, secundada pelas a¢bes que

acompanham a interag@o das personagens:

Noi passavam su per ’ombre che adona
la greve pioggia, e ponavam le piante
sovra lor vanita che par persona.

Elle giacean per terra tutte quante,
fuor d’una ch’a seder si levo, ratto
ch’ella ci vide passarsi davante.

‘O tu che se’ per questo ’nferno tratto’,
mi disse, ‘riconoscimi, se sai:
tu fosti, prima ch’io disfatto, fatto’.

E io a lui: ‘L’angoscia che tu hai
forse ti tira fuor de la mia mente,
si che non par ch’i’ ti vedessi mai.

Ma dimmi chi tu se’ che ’n si dolente
loco se’” messo, e hai si fatta pena,
che, s’altra ¢ maggio, nulla ¢ si spiacente’.

Ed elli a me: «La tua citta, ch’¢ piena
d’invidia si che gia trabocca il sacco,
seco mi tenne in la vita serena.

Voi cittadini mi chiamaste Ciacco:
per la dannosa colpa de la gola,
come tu vedi, a la pioggia mi fiacco (Inf. VI, v. 34-54).



283

Acima, vé-se parte do encontro de Dante com Ciacco, que gera um grande
didlogo em meio a travessia, inchando a duracdo desse trecho de passagem. O fim da
prépria passagem, apos a interlocucdo com Ciacco, se da entre os versos 100 a 102,
antes do fim do canto: “Si trapassammo per sozza mistura/de I’ombre e de la pioggia, a
passi lenti,/toccando un poco la vita futura” (Inf. VI, v. 100-102).

Abaixo, o encontro com Filippo Argenti, mais notadamente uma
interpolacdo em relacdo a interrupcao principal da narrativa, que ocorre na travessia de
Dante rumo aos portdes de Dite, cruzando o rio com Flégias no canto VIII do Inferno.
Quando Argenti surge no meio da passagem, uma catalise brota no interior da primeira
catélise (que é a travessia):

Mentre noi corravam la morta gora,

dinanzi mi si fece un pien di fango,
e disse: “Chi se’ tu che vieni anzi ora?”.

E io a lui: “S’i’ vegno, non rimango;
ma tu chi se”, che si se’ fatto brutto?”.
Rispuose: “Vedi che son un che piango”.

E io a lui: “Con piangere e con lutto,
spirito maladetto, ti rimani;
ch’1’ ti conosco, ancor sie lordo tutto”.

Allor distese al legno ambo le mani;
per che ’1 maestro accorto lo sospinse,
dicendo: “Via costa con li altri cani!” (Inf. VIII, v. 31-42).

Acima, o encontro com Filippo Argenti interpola-se em meio a narrativa
que ja era, em si mesma, um flashback, contando-nos da travessia do lago antes de que
0S personagens principais atingissem o pé da torre cuja mencgdo encerrava o canto VII.
Esse encontro é dramatico: apresenta o risco de o barco virar, afundar, com as méos de
Filippo sobre o lenho. Ha ainda a prépria violéncia com que o pecador é enxotado dali.
Esse momento de intensa a¢cdo, no meio da travessia, marcado pelo didlogo agressivo
entre Dante e Filippo, pode ser visto como um prolongamento, via didlogo, bem no
meio da travessia — que por si s0 ja estava funcionando como uma catalise: é o tempo,
assim, duplamente inchado no tecido diegético.

Em Inferno XIlII, o didlogo com o tronco faz com que Virgilio e Dante se
detenham na jornada:

Allor porsi la mano un poco avante

e colsi un ramicel da un gran pruno;
e ’1 tronco suo grido: “Perché mi schiante?”.



284

Da che fatto fu poi di sangue bruno,
ricomincio a dir: “Perché mi scerpi?
non hai tu spirto di pietade alcuno?

Uomini fummo, e or siam fatti sterpi:
ben dovrebb’ esser la tua man piu pia,
se state fossimo anime di serpi”.

Come d’un stizzo verde ch’arso sia
da I’un de’ capi, che da I’altro geme
e cigola per vento che va via,

si de la scheggia rotta usciva insieme
parole e sangue; ond’ io lasciai la cima
cadere, e stetti come 1’'uom che teme.

“S’elli avesse potuto creder prima”,
rispuose ’l savio mio, “anima lesa,
cio ¢’ha veduto pur con la mia rima,

non averebbe in te la man distesa;
ma la cosa incredibile mi fece
indurlo ad ovra ch’a me stesso pesa.

Ma dilli chi tu fosti, si che ’'n vece
d’alcun’ ammenda tua fama rinfreschi
nel mondo su, dove tornar li lece” (Inf. XII1, v. 31-54).

E, imediatamente, um segundo encontro retarda ainda mais a passagem no

interior da propria catalise, no mesmo canto, a partir do verso 109:

Noi eravamo ancora al tronco attesi,
credendo ch’altro ne volesse dire,
quando noi fummo d’un romor sorpresi,

similemente a colui che venire
sente ’l porco e la caccia a la sua posta,
ch’ode le bestie, e le frasche stormire.

Ed ecco due da la sinistra costa,
nudi e graffiati, fuggendo si forte,
che de la selva rompieno ogne rosta.

Quel dinanzi: “Or accorri, accorri, morte!”.
E T’altro, cui pareva tardar troppo,
gridava: “Lano, si non furo accorte

le gambe tue a le giostre dal Toppo!”.
E poi che forse li fallia la lena,
di sé e d’un cespuglio fece un groppo.

Di rietro a loro era la selva piena
di nere cagne, bramose e correnti
come veltri ch’uscisser di catena.

In quel che s’appiatto miser li denti,
e quel dilaceraro a brano a brano;



285

poi sen portar quelle membra dolenti.

Presemi allor la mia scorta per mano,
e menommi al cespuglio che piangea
per le rotture sanguinenti in vano (Inf. XI11, v. 109-132).

Um aspecto interessante dessa segunda interrupcdo € o fato de tomar mais
tempo de travessia das personagens, de modo que ndo vemos Dante e Virgilio saindo da
floresta nesse momento, e entdo o canto se encerra. No canto subsequente, Dante
recolhe os ramos que haviam caido do arbusto ap6s o embate feroz que finalizara o
canto anterior ¢ os viajantes tornam a caminhar: “Poi che la carita del natio loco/mi
strinse, raunai le fronde sparte/e rende’le a colui, ch’era gia fioco.//Indi venimmo al fine
ove si parte/lo secondo giron dal terzo, e dove/si vede di giustizia orribil arte” (Inf. X1V,
v. 1-6). Essa retomada da caminhada demonstra que o encontro com 0s arbustos e 0
didlogo com aquele tronco que chorava “palavra e sangue” é uma pausa dentro da
prépria catalise em curso (a travessia por meio da floresta). A partir dessa catélise, que é
o trecho de passagem pela selva, dentro dela uma série de outros acidentes véo
roubando o tempo narrado para si, transformando em cena esses encontros, cena que
transcorre em meio a dialogos.

Eles seguirdo assim caminhando ao longo dos cantos até o canto X1V, que
se encerra com a conversa das personagens, €, mesmo ao longo do canto XV, ha ainda
um predominio das vozes em didlogo, enquanto os poetas caminham adiante. Todavia, 0
comeco do canto XV ja apresenta a entrada em uma nova paisagem, fazendo, portanto,
com que ndo estejamos diante de um canto de passagem que interesse a nossa analise,
uma vez que a saida do bosque se da ao fim do canto XIV, e, no canto XV, ja estamos,
no comeco do capitulo, em nova paisagem — ha ai, portanto, a retomada da
“univocidade” padrdo que parece ser a expectativa da regra, sem uma quebra com
catélise de passagem.

No canto XIV, os protagonistas caminham e conversam enguanto um
dialogo entre Virgilio e Dante se insere no interior dessa passagem para fornecer uma
explicacdo extensa sobre determinado aspecto da geografia do Inferno, concernente aos
rios, e, até chegarem ao fim do presente canto, os protagonistas ainda caminham e
conversam.

A extensa fala de Virgilio, inserida em Inferno XIV, dos versos 85 a 142,
expde a explicacdo delongada sobre os rios que compdem a bacia hidrografica do

Inferno. Trata-se, assim, de uma caminhada com uma catalise de didlogo que acontece



286

envolvendo o proprio Virgilio. O final do canto coincide ainda com a fala de Vigilio, ao
término da explicacdo, e com uma exortacdo estimulando a saida daquele bosque.

Eles seguirdo, assim, caminhando, até a mudanca que se prepara em Inferno
XVI, quando temos 0 momento em que 0S poetas saem do sétimo circulo e se
aproximam do circulo oitavo, a beira de um precipicio. A saida e a aproximagédo séo
marcadas pelos seguintes versos: “per ch’al maestro parve di partirsi.//Io lo seguiva, e
poco eravam iti,//che ’1 suon de 1’acqua n’era si vicino,//che per parlar saremmo a pena
uditi” (Inf. XVI, v. 90-93). Em seguida, o narrador nos fornece a precisa descri¢cao do
curso de um rio que desdgua em um vale, no mundo dos Vvivos, cujo som de sua queda
em cascata fornece a comparacdo ideal para o simile que o narrador faz em seguida,
oferecendo, de novo, nova descri¢cdo do espaco que acabam de alcancar:

Come quel fiume c’ha proprio cammino

prima dal Monte Viso ’nver’ levante,
da la sinistra costa d’Apennino,

che si chiama Acquacheta suso, avante
che si divalli giu nel basso letto,
e a Forli di quel nome & vacante,

rimbomba 1a sovra San Benedetto
de I’Alpe per cadere ad una scesa
ove dovea per mille esser recetto;

cosi, git d’una ripa discoscesa,
trovammo risonar quell’acqua tinta,
si che 'n poc’ ora avria I’orecchia offesa (Inf. XVI, v. 95-105).

Esses momentos preparam a narrativa para a chegada do trecho de passagem
que se anuncia ao final do canto XVI, a beira do penhasco, a espera de alguma surpresa
que aparecera no canto seguinte, anunciada por aquilo que podemos identificar como
uma pausa geradora de suspense sobre o aparecimento de Gerido — onde encontramos
uma catélise de tipo 4, sobre a qual discorro mais adiante.

Apdbs o suspense sobre o aparecimento de Gerido, entre os cantos XVI e
XVII, temos, em Inferno XVII, uma outra catélise do tipo 3, que provoca o inchaco da
narrativa quando Virgilio convence Dante a empenhar-se em um dialogo, o qual
interrompe ou dilata esse momento de travessia, enquanto ele mesmo, Virgilio, busca
convencer Gerido (0 que ndo vai aparecer descrito na cena, ja que Dante se afasta para
seguir as ordens do mestre) a ajuda-los na travessia rumo ao proximo circulo. Assim,
cumprindo a ordem de Virgilio (que aponta a necessidade de se adquirir conhecimento

pleno sobre aquele lugar), Dante se engaja em um retardamento da narrativa, agravando



287

0 suspense sobre a passagem ao circulo adiante, quando se afasta para conversar com

penitentes avistados ainda no sétimo circulo:

Perd scendemmo a la destra mammella,
e diece passi femmo in su lo stremo,
per ben cessar la rena e la fiammella.

E quando noi a lei venuti semo,
poco piu oltre veggio in su la rena
gente seder propinqua al loco scemo.

Quivi 'l maestro “Accio che tutta piena
esperienza d’esto giron porti”,
mi disse, “va, e vedi la lor mena.

Li tuoi ragionamenti sian Ia corti;
mentre che torni, parlerd con questa,
che ne conceda i1 suoi omeri forti”.

Cosi ancor su per la strema testa
di quel settimo cerchio tutto solo
andai, dove sedea la gente mesta (Inf. XVII, v. 31-45).

Apds mais alguns versos (o retardamento proposital se estende até o verso
75), Dante recupera o ritmo da narrativa, encerrando a catalise do dialogo ao manifestar
a preocupagédo de que talvez estivesse demorando muito ali, e retorna para perto de
Virgilio; ele encontra j& o mestre montado no dorso de Gerido. Percebe-se entdo a
catalise duplamente empregada, objetivando atrasar a trama e fazer atravessar 0s
protagonistas.

Outras catalises do tipo 3 podem ainda ser encontradas em Inferno XXXII e
XXXIII. No canto XXXII, apés a entrada em Caina (v. 16), e ap6s o ato de esbarrar em
uma cabeca — que lhe grita “Olha bem por onde passa!” (“Guarda come passi”, v. 19) —,
Dante percebe o mar enregelado de corpos a seus pés. Tenta travar algum dialogo com
esse primeiro corpo, mas o dialogo ndo evolui ao ponto de inchar a travessia; contudo,
serve como identificacdo do espaco em que se encontram, pela voz do penitente: estéo
em Caina. Entdo, adiante, ha um dialogo que, este sim, incha a narrativa da travessia
sobre a laguna de gelo, quando Dante, indo mais ao centro do lago (v. 73-74), sem
querer trope¢a em uma das cabecas fincadas no chao:

E mentre ch’andavamo inver’ lo mezzo

al quale ogne gravezza si rauna,
e 10 tremava ne 1’etterno rezzo;

se voler fu o destino o fortuna,
non so; ma, passeggiando tra le teste,
forte percossi 'l pi¢ nel viso ad una.



288

Piangendo mi sgrido: “Perché mi peste?
se tu non vieni a crescer la vendetta
di Montaperti, perché mi moleste?”.

E io: “Maestro mio, or qui m’aspetta,
si ch’io esca d’un dubbio per costui;
poi mi farai, quantunque vorrai, fretta”.

Lo duca stette, e io dissi a colui
che bestemmiava duramente ancora:
“Qual se’ tu che cosi rampogni altrui?”.

“Or tu chi se’ che vai per I’ Antenora,
percotendo», rispuose, «altrui le gote,
si che, se fossi vivo, troppo fora?”.

“Vivo son io, e caro esser ti puote”,
fu mia risposta, “se dimandi fama,
ch’io metta il nome tuo tra I’altre note” (Inf. XXXII, v. 3-93).

Na voz desse danado é que se descobre estarem ja em nova zona, Antenora
(v. 88), em meio a um dialogo violento com quem ndo identifica a si proprio, mas €
delatado pelos demais, enquanto Dante o toma pelos cabelos com as maos: “Che hai tu,
Bocca?” (v. 106), grita outro deles, revelando-lhe a identidade esquiva. Quando o
dialogo turbulento se encerra, ato continuo, somos informados de que 0s viajantes
seguiram (v. 124), e se afastam desse primeiro encontro dilatado e violento,
encontrando, em seguida, dois outros pecadores congelados, vendo-0s a mastigarem a
cabeca um do outro*!®:

Noi eravam partiti gia da ello,

ch’io vidi due ghiacciati in una buca,
si che 1’un capo a I’altro era cappello;

e come ’l pan per fame si manduca,
cosi ’l sovran li denti a ’altro pose
la *ve ’1 cervel s’aggiugne con la nuca:

non altrimenti Tidéo si rose
le tempie a Menalippo per disdegno,

che quei faceva il teschio e I’altre cose.

“O tu che mostri per si bestial segno

119 E Barolini (2018a) ainda quem faz notar que a falta de uma demarcacéo clara entre os tipos de traicdo
(familiar e politica), na passagem de Caina a Antenora (primeira e segunda zonas do Cdcito), € uma
forma de antecipar também o tema da ambigua traicdo relatada no episédio de Ugolino, na passagem do
canto XXXII ao XXXIII do Inferno, que acontecera logo mais. Essa reflexdo serve-nos também, em
especial, porque nos faz pensar nessa ambiguidade da demarcacdo do espaco no Cécito e na transicdo
entre suas zonas sao diferentes espagos e passagens contidos num territério de instaveis e imprecisas
divises territoriais: aqui, 0 que prevalece como demarcagdo dos diferentes pontos alcancados é tanto o
caminhar de Dante como as cabegas e corpos contra 0s quais o0 protagonista vai tropecando.



289

odio sovra colui che tu ti mangi,
dimmi ’1 perché”, diss’ io, “per tal convegno,

che se tu a ragion di lui ti piangi,
sappiendo chi voi siete e la sua pecca,
nel mondo suso ancora io te ne cangi,

se quella con ch’io parlo non si secca” (Inf. XXXII, v. 124-139).

No canto, destaco a expressdo bestial segno, nessa catalise de tipo 3.
Lombardi (2010) oferece interessante discussdo sobre esse termo, ao debater a
significacdo da linguagem aplicada no Inferno. Especificamente sobre o bestial segno,
diz a autora, considerando o episdédio de Ugolino: “At the end of the episode, the
‘bestial segno’ becomes truly literal. It dissolves into what for the De vulgari eloquentia
is the natural state of animal utterance, i.e. into sound, the shrieking of Ugolino’s teeth,
likened to dog’s fangs, on Ruggieri’s skull bone” (LOMBARDI, 2010, p. 139).

Lombardi parece sinalizar para um uso da linguagem em que o proprio
signo vai se transformando numa espécie de substancia que esse signo quer representar;
O signo “bestial” € assim nominado e ¢ aplicado no trecho também como a matéria do
contetdo narrado — € o proprio Ugolino quem se bestializa, e se bestializa também a sua
linguagem.

A bestialidade declarada desse canto parece se conectar ndo s6 com a
linguagem da balburdia e da decomposicdo usada, de modo geral, no Inferno, como um
conjunto de signos bestiais, mas esse ‘bestial” evoca também (de maneira mais
direcionada) as proprias bestas que vdo se multiplicando mais perto do fim do Inferno,
como com a “fera” Gerido, ou Minotauro e Nesso; e faco notar ainda “trechos bestiais”
de menor impacto, mas que ainda assim se destacam pela plasticidade com que essa
“fauna bestial” é convocada para as imagens finais do espa¢o do Inferno: momento
significativo pode ser visto quando Dante narrador convoca baleias e elefantes para falar
dos seres monstruosos que a natureza continua a produzir, ainda que se tenha
arrependido de fabricar gigantes: “E s’ella d’elefanti e di balene/non si pente, chi guarda
sottilmente,/piu giusta e piu discreta la ne tene” (Inf. XXXI, v. 52-54).

Esse trecho, que traz, para o interior do Inferno, elefantes e baleias, se
conecta com as outras bestas que se multiplicaram ao longo do caminho; em especial,
na parte final, chama a atencdo o pequeno bestiario de monstros que ajudaram Dante a
fazer sua travessia, como 0s centauros. No mesmo espago em que 0S centauros Sdo

vistos, ha também um encontro prévio com Minotauro, de quem Dante corre, sob ordem



290

de Virgilio.

Centauros e Minotauro se caracterizam justamente por aquilo que, na parte
final e mais ardua do Inferno, Dante ndo possui: um corpo que fosse humano, mas
também fosse bestial, como uma metade de cavalo ou uma metade de touro. O corpo
bestial, metade humano, metade animal, Dante vai encontrar em Gerido, em Nesso. Eles
se tornam, nesses momentos da travessia, um signo bestial também, de quem Dante faz
uso porque precisa suplantar o préprio corpo — 0 signo que o aprisiona — para ir além,
quase como se precisasse ser, ele também, metade homem e metade besta. E preciso,
isto nos leva a concluir, ser um pouco bestial para poder passar além do signo — para ir
adiante, ultrapassando a regularidade do signo, da palavra, ou mesmo de um género
textual, um “trapassar del segno” que conduz o corpo a transformagdo de si mesmo em
signo bestial, ndo codificado dentro da gramatica (da regra) prevista.

O fim dessa catlise de tipo 3, lida ha pouco, em Inferno XXXII, estende-se
ainda pelo canto seguinte, 0 XXXIII. Toda ela trata-se da histdria de Ugolino. O canto
presente € encerrado, portanto, com a fala de Dante, que pde em marcha o comeco do
dialogo, o qual incha ainda mais a passagem entre as zonas do Cdcito. A resposta de seu

interlocutor vem no canto posterior:

La bocca sollevo dal fiero pasto
quel peccator, forbendola a’ capelli
del capo ch’elli avea di retro guasto.

Poi comincio: «Tu vuo’ ch’io rinovelli
disperato dolor che ’1 cor mi preme
gia pur pensando, pria ch’io ne favelli.

Ma se le mie parole esser dien seme
che frutti infamia al traditor ch’i’ rodo,
parlar e lagrimar vedrai insieme.

10 non so chi tu se’ né per che modo
venuto se’ qua giu; ma fiorentino
mi sembri veramente quand’ io t’odo.

Tu dei saper ch’i’ fui conte Ugolino,
e questi € I’arcivescovo Ruggieri:
or ti dird perché i son tal vicino (Inf. XXXIII, v. 1-15).

A historia de Ugolino ent&o principia, em que destaco alguns dos momentos
nos quais o leitor pode se ver transportado para a prisdo agora narrada pelo penitente:
“Breve pertugio dentro da la Muda,

la qual per me ha ’l titol de la fame,
e che conviene ancor ch’altrui si chiuda,



291

m’avea mostrato per lo suo forame
piu lune gia, quand’ io feci ’1 mal sonno
che del futuro mi squarcio ’l velame.

Questi pareva a me maestro e donno,
cacciando il lupo e ’ lupicini al monte
per che i Pisan veder Lucca non ponno.

Con cagne magre, studiose e conte
Gualandi con Sismondi e con Lanfranchi
s’avea messi dinanzi da la fronte.

In picciol corso mi parieno stanchi
lo padre e ’ figli, e con I’agute scane
mi parea lor veder fender li fianchi.

Quando fui desto innanzi la dimane,
pianger senti’ fra ’l sonno i miei figliuoli
ch’eran con meco, e dimandar del pane.

Ben se’ crudel, se tu gia non ti duoli
pensando ¢io che ’1 mio cor s’annunziava;
e se non piangi, di che pianger suoli?

Gia eran desti, e I’ora s’appressava
che ’1 cibo ne soléa essere addotto,
e per suo sogno ciascun dubitava;

e io senti’ chiavar I’uscio di sotto
a I’orribile torre; ond’ io guardai
nel viso a’ mie’ figliuoi sanza far motto.

lo non piangéa, si dentro impetrai:
piangevan elli; e Anselmuccio mio
disse: ‘Tu guardi si, padre! che hai?’.

Percio non lagrimai né rispuos’ io
tutto quel giorno né la notte appresso,
infin che I’altro sol nel mondo uscio.

Come un poco di raggio si fu messo
nel doloroso carcere, e io scorsi
per quattro visi il mio aspetto stesso,

ambo le man per lo dolor mi morsi;
ed ei, pensando ch’io ’1 fessi per voglia
di manicar, di subito levorsi

e disser: ‘Padre, assai ci fia men doglia
se tu mangi di noi: tu ne vestisti
queste misere carni, e tu le spoglia’” (Inf. XXXIII, v. 22-63).

No trecho de dialogo, catalise do tipo 3, ha a mudanca poderosa de cenério a
partir do verso 22 (“Breve pertugio dentro da la Muda”), que transporta o leitor para a

cena no local exato da memdria de Ugolino, remontado por seu relado e presentificado



292

ali no gelo. O espaco aqui toma o seu lugar abrindo também uma espécie de nova
dimensdo dentro dos parénteses da catélise que ¢ esse dialogo, construindo uma espécie
de nova narrativa em moldura: uma voz dentro de outra voz (a de Ugolino no interior do
discurso de Dante), um lugar dentro de outro lugar, este infernal.

Os poetas passam adiante, ao encontro de novas almas punidas: “Noi
passammo oltre, 1a *ve la gelata/ruvidamente un’altra gente fascia,/non volta in giu, ma
tutta riversata” (Inf. XXXIII, v. 91-93). No mesmo canto, depois que deixam Ugolino e
encontram os rostos de novos penitentes, em que as lagrimas se enregelam como um
véu sobre as faces frias, ha outra passagem de interesse — entre 0s versos 109-150 — para
a catalise de tipo 3, do mesmo tipo em que se v€ o “tempo roubado” por um didlogo que
incha o relato do narrador enguanto este, na jornada reportada, faz sua travessia; pode-
se destacar o trecho inicial dessa catalise, quando o dialogo dilata o tempo da passagem:

E un de’ tristi de la fredda crosta

grido a noi: “O anime crudeli
tanto che data v’¢ 1’ultima posta,

levatemi dal viso i duri vel,
si ch’io sfoghi ’1 duol che ’l cor m’impregna,
un poco, pria che ’l pianto si raggeli”.

Per ch’io a lui: “Se vuo’ ch’i’ ti sovvegna,
dimmi chi se’, e s’io non ti disbrigo,
al fondo de la ghiaccia ir mi convegna”.

Rispuose adunque: “I” son frate Alberigo;
i’ son quel da le frutta del mal orto,
che qui riprendo dattero per figo” (Inf. XXXIII, v. 109-120).

Esses trés primeiros tipos de catélises, nos trechos de passagem, tém algo
em comum: a relagdo peculiar do espaco com o tempo. Para percebé-lo, € preciso notar
0 tipo de espaco particular que se constitui no Inferno. Vistos em conjunto, esses cantos
infernais em destaque nos ajudam, ao mesmo tempo, a ter uma nocao do tipo principal
de “catalise” — a partir da categoria que tomamos emprestada de Barthes — que opera na
narrativa dantesca.

Pensando essas trés primeiras formas de catalise, apontando-se a ldgica
formal da construcdo desse espago, na narrativa do Inferno feita por Dante, é valido
mencionar também um aspecto historico, destacado por Auerbach em seu estudo sobre a
novela italiana e a francesa no contexto do Renascimento. De acordo com Auerbach
(2020), “a Idade média inteira conheceu apenas algumas imagens esquematicas da

paisagem — na verdade, apenas a primavera, com seus passaros canoros” (AUERBACH,



293

2020, p. 26), e teria sido Dante quem apresenta ao mundo literato daquele periodo,
propriamente, 0 aspecto da paisagem como algo relevante em si. Como segue a explorar
Auerbach, Dante pode ser vinculado a chegada de um novo protocolo narrativo, que
exercera influéncia, também, sobre as novelas, mais tarde:
0 enorme enriquecimento origina-se aqui, como em toda parte, de Dante; ele
criou ndo apenas um grande nimero de novas paisagens como logrou, na
Comeédia, incluir pessoas e espiritos em seu meio, circunstancia que sustenta

o efeito “magico” em varias passagens, particularmente no Inferno
(AUERBACH, 2020, p. 26).

A citacdo em questdo da a ver tanto a importancia da paisagem na Comédia,
quanto, em especial, a sua vinculacdo com o tipo de narrativa em curso no Inferno —
narrativa consciente de seus préprios elementos narratolégicos —, 0 que permite,
portanto, que esta tese afirme de modo mais seguro a relevancia de sua andlise
romanesca sobre o Inferno, especificamente insistindo na importancia da relagdo
espaco-temporal para a constituicdo da narrativa particular de Dante.

A andlise das passagens designadas buscou observar o tempo e o0 espaco
focando-se na materializacdo da narrativa por meio da arquitetura do Inferno.
Examinamos 0s cantos em que 0s processos de saida e entrada se transformam,
quebrando a linearidade esperada do texto e dando a ver a confluéncia dos elementos
espaciais e temporais na organizacdo do enredo e da enunciacdo. Com essa analise,
pretendemos, de alguma forma, trazer a tona elementos interessantes de uma construgao
que se configura como um grande racconto, singular em si mesmo, porque diz respeito,
inextricavelmente, a um sujeito ficcional especialmente engendrado para figurar no seio
dessa narrativa.

Evidentemente, esse tipo de leitura, atentando-se para as variacOes de
movimento nas passagens, entre entradas e saidas, poderia se dar de maneira quase
infinita, & moda da terza rima — que poderia seguir para sempre, se ndo fosse
abruptamente pausada no ultimo verso do Paraiso!?. Por isso mesmo, a tese se
concentra no espaco infernal, como visto.

O Inferno é uma forma de se adentrar e contemplar um trabalho particular

120 Os limites de nosso objeto, portanto, sdo determinados de modo abrupto, mas necessario, pelas
passagens selecionadas. Esse motor de analise poderia também funcionar infinitamente, ndo fosse o seu
critério de sele¢do, uma vez que o olhar de reconhecimento do funcionamento de engrenagens narrativas
poderia se langar sobre um sem-ntmero de aspectos do texto de Dante, ndo apenas aos “cantos de
passagem”; contudo, por motivos de extensdo do proprio género “tese”, o recorte de analise se impde
como estrato limitado e especifico.



294

com O espago, em que O proprio espago se transforma em categoria narrativa
estruturante. Se o Paraiso € a narrativa do ndo-espaco e do nao-tempo, em que a tensao
entre o lirico e o narrativo parece chegar a um ponto decisivo, e se o Purgatorio € o
espaco determinado pelo tempo critico, pela pressa, pela perseguicao do sol como marca
inequivoca de que o tempo passa, sendo necessario girar e girar ao redor da montanha —
como ponteiros de um relégio —, o Inferno é o lugar dos espagos, em que, inclusive, a
sede por percorrer 0 espaco, “alargar o horizonte”, é até mesmo digna de puni¢do, como
se observa no caso emblematico de Ulisses, punido, sim, por sua fala engenhosa e
fraudulenta, até mesmo pelo cavalo de madeira tramado com Diomedes — como
rememora Gandillac (1995) —, mas também, ao fim de tudo, por sua sede de percorrer a
geografia e ir longe demais: “Na imagina¢do de Dante, o Ulisses homérico, tendo
escapado dos sortilégios de Circe, em vez de tomar o caminho para Itaca, quer alargar
seu horizonte, para além do pequeno Mediterraneo” (GANDILLAC, 1995, p. 209).

E o Inferno, enfim, que oferece o start para se pensar a questio da passagem
enguanto categoria narrativa em um espaco que aprecia a no¢do de paisagem enquanto
parte de sua estrutura. Como ja dito anteriormente, o primeiro momento de maior tensao
dessa estrutura espago-temporal comeca, de fato, a se desnudar a partir do
“empolamento” narrativo ocorrido entre os cantos VII, VIII ¢ IX do Inferno. H& uma
analepse que toma praticamente um canto inteiro, o oitavo, tratando-se, a0 mesmo
tempo, de um grande trecho de passagem e de travessia que coincide quase que por
inteiro com o canto em questdo. Mas é necessario recuar ainda um pouco mais para
entender o comeco das dilatacGes espaciais e temporais dessa narrativa. No canto 1V,
comeca-se a se delinear esse agravamento da estrutura narrativa, pois € 0 momento em
que Dante adentra, com Virgilio, o Limbo; em seguida, no interior desse mesmo canto,
eles penetram em um castelo, o que ja se configura como uma quebra da relagdo “um
espago para um canto”, € surge o primeiro exemplo emblematico de uma passagem no
interior de um canto, como se observa no intervalo de versos de 103 a 111:

Cosi andammo infino a la lumera,

parlando cose che ’l tacere ¢ bello,
si com’ era 'l parlar cola dov’ era.

Venimmo al pi¢ d’un nobile castello,
sette volte cerchiato d’alte mura,
difeso intorno d’un bel fiumicello.

Questo passammo come terra dura;
per sette porte intrai con questi savi:
giugnemmo in prato di fresca verdura (Inf. IV, v. 103-111).



295

No trecho, canto que € o primeiro a trazer a cena a “passagem”, tem-Se, na
primeira estrofe, de 103 a 105, o relato em sumario da movimentacdo das personagens.
O narrador nos relata uma caminhada e uma conversa, que ndo descreve em detalhes. O
fato de caminharem, no inicio da passagem, chama a atencdo para 0 que vem em
seguida: o restante do trecho se desenrola com a passagem em si, com Virgilio e Dante
que chegam ao pé de um castelo e ali adentram, sendo esses passos narrados em maiores
detalhes, de modo que o interior do presente canto enfoca também a passagem das
personagens de um espaco a outro. Esse € o primeiro trecho de passagem que se pode
identificar no Inferno, ocorrido apds os trés cantos iniciais, 0s cantos proemiais, que
operam como uma espécie de vestibulo da narrativa, construindo a sua moldura.

Os trés primeiros cantos infernais seriam, em si, passagens, € a propria
passagem a sua substdncia narrada. Os trés cantos iniciais reforcam a ideia de
adentramento e descida, sendo eles proprios a passagem ao mundo subterraneo. Em
seguida, esse passo vai se modificar, a partir do momento em que 0s comecos dos
cantos adiante coincidirem também com a chegada de um novo circulo ou de uma nova
punicdo. Ao fim dos cantos, veremos uma recorréncia a tendéncia dos desmaios ou das
saidas ndo textualmente narradas em cena, para que a personagem do peregrino possa ir
em frente sem que o relato venha a ocupar as linhas escritas. No entanto, os cantos em
que ha as passagens, como ja se mencionou, quebram essa expectativa e trazem a tona,
de volta, o aspecto profundamente “caminhante”, que faz o texto tomar a sua forma
caracteristica.

Para entender melhor o funcionamento dessas passagens, que se anunciam a
partir do trecho em Inferno 1V, retomemos Roland Barthes, fazendo-se notar alguns
outros apontamentos pertinentes em “Introdu¢do a analise estrutural da narrativa”
(1971).

Barthes comeca apontando, no texto em questdo, que a compreensao sobre
uma narrativa nao diz respeito necessariamente a identificacdo de seu género, mas, em
ultimo grau, a percepcdo de que as narrativas se manifestam sob formas quase infinitas
e que, ao fim, a andlise e a leitura de uma narrativa se ddo pela identificacdo dos niveis
que concorrem para a progressao e a construcdo da narrativa:

compreender uma narrativa ndo é somente seguir o esvaziamento da historia,
é também reconhecer nela “estagios”, projetar os encadeamentos horizontais

do “fio” narrativo sobre um eixo implicitamente vertical; ler (escutar) uma
narrativa ndo é somente passar de uma palavra a outra, é também passar de



296

um nivel a outro (BARTHES, 1971, p. 25).

Pensando sobre esses tais niveis, o autor passa entéo a identificacdo de um
dos niveis primordiais para a presente analise, o nivel das funcdes (lado a lado com o
nivel das acdes e 0 da narracdo). As fungdes sdo definidas como unidades funcionais,
uma unidade de contetido, um signo que “quer dizer” alguma coisa na narrativa, mesmo
que se configure como a fun¢do de uma aparente inutilidade: “Disto resulta que a
narrativa s6 se compde de fungdes: tudo, em graus diversos, significa ai [...]. Mesmo
quando um detalhe parece irredutivelmente insignificante, rebelde a qualquer funcéo,
ele tem pelo menos a significagdo de absurdo ou de inutil” (BARTHES, 1971, p. 27).
Definindo entdo o que seriam as unidades funcionais, Barthes identifica suas
duas grandes classes de unidades: a de Funcdes e a de Indices. Ha subclasses de
unidades narrativas no interior dessas duas grandes classes, como explica o autor,
apresentando, enfim, o conceito que aqui nos interessa em especial, a catalise:
para retomar a classe das Funcdes, suas unidades ndo tém todas a mesma
‘importancia’; algumas constituem verdadeiras articulagdes da narrativa (ou
de um fragmento da narrativa); outras ndo fazem mais do que ‘preencher’ o
espaco narrativo que separa as fungdes articulagfes: chamemos as primeiras

de funcBes cardinais (ou ndcleos) e as segundas, em consideracdo a sua
natureza completava, catalises (BARTHES, 1971, p. 31).

As catalises sdo apresentadas como uma espécie de preenchimento da
narrativa, preenchimento que ocorre entre dois nucleos de acdo. Elas ndo
necessariamente alteram o rumo da historia, mas antecipam seus fatos, dao pistas sobre
0s desdobramentos do proximo evento, e influem, sim, sobre o pace da narrativa. Elas
ndo seriam funcgdes cardinais, isto &, essenciais ao conteldo do relato, mas uma espécie
de funcdo subsidiaria, tornando o tempo flexivel, preenchendo-o de modo a fazer com
que a temporalidade entre as a¢des dos nlcleos se compacte ou se expanda, a depender
do ritmo que a narrativa queira imprimir sobre a experiéncia de leitura.

No caso da Comédia, aquilo que é decidido ou ndo como objeto de relato
incide diretamente sobre a quantidade de versos — a fita métrica de Dante — de que o
autor dispde; desse modo, no Inferno, as catalises chamam a aten¢do por um motivo
ainda mais especial, motivo que pode ser redigido por meio de uma pergunta: em um
texto quantificado pela métrica rigorosa do verso, 0 que as catalises — as expansdes do
tempo, sua demora, sua “inutilidade” — fazem ali?

Talvez esses inchagos da narrativa dantesca ndo sejam, de todo, inutilidades

em meio a eventos cardinais. Para estabelecer alguns dos usos e efeitos possiveis a



297

catalise, na narrativa da Comédia, é interessante ainda observar um pouco mais o
funcionamento do conceito, a partir dos exemplos oferecidos por Barthes, ao analisar o
mecanismo dessas catalises em romances.

Nas melhores palavras do autor, ele segue explicando, por meio de uma
ilustracdo narrativa do que seria a catalise, 0 exemplo das a¢cdes de uma personagem em

obra de ficcdo e as fungdes cataliticas em sua obra, sendo essa personagem James Bond:

em oposicdo entre duas funcdes cardinais, é sempre possivel dispor de
notacdes subsidiarias, que se aglomeram em torno de um nucleo ou de outro
sem modificar-lhe a natureza alternativa: o espaco que separa “o telefone
tocou” e “Bond atendeu” pode ser saturado por uma multiddo de incidentes
pequenos e de descrigdes pequenas [...]. Estas catdlises permanecem
funcionais, na medida em que entram em correlagdo com um nucleo, mas sua
funcionalidade é atenuada, unilateral, parasita: trata-se aqui de uma
funcionalidade puramente cronoldgica (descreve-se 0 que separa dois
momentos da histéria), enquanto que no liame que une duas funcgdes
cardinais, se investe uma funcionalidade dupla, ac mesmo tempo
consecutivas e consequentes (BARTHES, 1971, p. 31).

As “notacdes subsidiarias” sdo as catalises e, no trecho, podem ser
identificadas como aquilo que acontece entre o toque do telefone e a atitude de Bond em
atendé-lo: os pequenos “incidentes” ¢ “descri¢des”. Comprimidas entre dois eventos, as
catalises se abrem a digressdo. Na Comédia, justamente, tomando a forma da
“passagem”, a catalise é esse momento em que Dante permite-Se as digressoes
narrativas.

Mas, ao contrario do que aponta Barthes, esta tese sustenta a ideia de que as
catalises dantescas ndo seriam uma espécie de enfraquecimento do evento narrativo em
favor de uma descricdo acessoria, que construiria a ambientacdo da trama sem afetar
seus nucleos; na verdade, as catélises sdo alguns dos momentos de maior agudeza
narrativa no Inferno, uma vez que elas projetam sobre o eixo das escolhas narrativas
quanto a “o que narrar” as proprias consequéncias de uma caminhada, fazendo com que
a narrativa seja também aquilo que acontece entre um lugar e outro.

A catélise dantesca ndo seria, portanto, “puramente cronoldgica”, embora
torne o ritmo da Comédia algo elastico, mas seria, a0 mesmo tempo, uma funcéo
cardinal: a de ressaltar o movimento instavel de sua narrativa em direcdo ao fim
imprevisivel. E sabido que Dante possivelmente concluira a jornada, ja que o narrador
estd 14, no futuro, relatando-a, e, assim, desde o principio implicando,
consequentemente, 0 sucesso da jornada do peregrino. Mas que surpresas escondem as

catélises dessa trama?



298

Aqui, é necessario uma permissdo, em termos teoricos, para que se possa
usar do termo de Barthes & maneira como a ideia desta tese propde. Para entender a
catalise como aquilo que acontece entre dois pontos, entre dois eventos da narrativa, no
Inferno, é preciso admitir que a catalise ndo seja central — a primeira vista — ao relato. A
partir disso, isolando essas catélises, esses momentos de “demora”, de digressdo, por
meio de uma caminhada que toma um tempo particularmente mais longo do relato,
comeca-se a perceber que aquilo que se identifica como catélise, a partir de Barthes,
pode ao mesmo tempo refletir uma propria cardinalidade, uma importancia maior do
que aquela conferida a essa categoria, originalmente, no texto barthesiano.

Essas catélises de passagem, na Comédia, estruturam o texto de um modo
especial, pois esses “inchagos” da narrativa, nos momentos de passagem de uma
paisagem a outra, sdo também momentos de parada e de demora, de reconfiguracdo do
relato; ao mesmo tempo em que se anda, também se perde tempo contemplando ao
redor e tentando compreender a nova paisagem que se anuncia no cruzar desse
intervalo. Nas catalises, o absurdo adquire robustez narratoldgica; arquiteta-se a
narrativa enquanto uma peregrinacdo a beira do despropdsito, fora da predestinacdo e
dentro do perigo, como uma caminhada desconhecida, em que as surpresas do trajeto
podem acontecer a qualquer instante.

As catalises potencializam as situacdes de medo e apresentam, ao leitor e ao
peregrino, a possibilidade da surpresa e a certeza de um perigo sempre iminente. Elas
trazem a luz o gérmen daquilo que move um romance: a surpresa. Elas podem, entéo,
alcar o texto a categoria romanesca, em que as obras rasuram a si proprias e a tradicao,
abrindo margem para o inusitado*?!,

A principio, Roland Barthes minimiza o impacto orientador da catalise no
texto de narrativa. Mas adotamos a catalise como um principio norteador, a0 mesmo
tempo em que, paradoxalmente, aqui se ressalta o seu carater de “desorientacdo”. A
catalise dantesca pode ter um carater desorientador porque desmembra a forma lirica em
prol da narrativa. Essa desorienta¢do ¢ propria da fungdo “luxuosa” que € a catalise.

Sobre um tal “luxo” narrativo, aponta ainda Barthes:

121 Ha diversas passagens cataliticas em textos narrativos mas ndo necessariamente romanescos, como é
0 caso da Iliada e de algumas de suas descri¢Bes. Ali, porém, bem como em outros exemplos narrativos
que possam ocorrer ao leitor desta tese, cabe perguntar-se acerca da funcéo que essas catalises operam no
tecido narrativo. No caso de Dante, é perceptivel um valor mais robusto, conferido narrativamente, as
passagens da catélise no Inferno. Elas ndo sdo “distragcdes” ou ampliagdes do narrar pelo narrar, mas
impactam decisivamente nas acGes relatadas. O romanesco se abre de maneira mais frutifera a utilidade
daquilo que é, aparentemente, indtil.



299

as fungbes cardinais sdo os momentos de risco da narrativa; entre estes
pontos da alternativa [...], as catalises dispdem as zonas de seguranga, de
repousos, de luxos; estes ‘luxos’ ndo sdo entretanto inuteis: do ponto de vista
da histéria [...], a catélise pode ter uma funcionalidade fraca mas ndo
absolutamente nula: seria ela puramente redundante (em relacdo a seu
ndcleo), ndo participaria menos da economia da mensagem; mas ndo € o
caso: uma notacdo, na aparéncia expletiva, tem sempre uma funcédo
discursiva: ela acelera, retarda, avanca o discurso, ela resume, antecipa, por
vezes mesmo desorienta: 0 notado aparecendo sempre como o notavel, a
catalise desperta sem cessar a tensdo semantica do discurso, diz
ininterruptamente: houve, vai haver significacdo; a funcdo constante da
catélise é pois, em todo estado de causa, uma funcdo fatica (para retomar a
palavra de Jakobson): mantém o contato entre o narrador e o narratario [...]
(BARTHES, 1971, p. 32).

Destacamos ainda, a partir da citagdo, o carater de “entremeio” da catalise —
a principio, como o detalne geografico, ela é o acidente entre o0s grandes
acontecimentos. Em seguida, acolhemos o conceito de “risco” da narrativa, apontado
por Barthes como algo concernente as fungdes cardinais, afirmando que, na Comédia, o
risco toma a forma da “catalise”. A catalise, ali, portanto, ndo seria de uma narratividade
fraca, quase neutra, mas um “luxo” poderoso no sentido de apontar para a propria
estruturacdo dessa narrativa. Essa poténcia narrativa da Comédia se Ié, portanto,
inclusive em seu intermezzo.

O risco — via catalise — assumido pela narrativa do Inferno na Comédia é o
que pde a perder o seu controle e deixa a ver um certo “delirio” narrativo do texto.
“Acelerar”, “retardar”, “avangar o discurso”, na Comédia, representam muito mais do
que um capricho entre cenas: é, de fato, manipular o tempo e o ritmo, entdo
transformados na velocidade com que a jornada da obra se concretiza. As catalises sdo
uma escolha: a de transformar ou ndo em cena 0 que poderia ser sumario, ou mesmo
informacdo elidida entre a passagem de um canto a outro. De muitas formas, a catalise
infernal na Comeédia pode ser compreendida como um motor, fabricando momentum
entre 0s episddios e transformando esses momentos de “entremeio” na substancia
principal do discurso. Uma vez tendo-se admitido a possibilidade de que a catalise — as
passagens — sdo um motor da narrativa, comeca-se a perceber que é justamente nesses
momentos que muitas surpresas sdo anunciadas, a0 mesmo tempo em que, ai entdo, as
personagens de relacionam de maneira mais profunda e intrincada com a paisagem, para
além da mera observagao das penas e do sistema “geopolitico” de punic¢ao no Inferno.

A catélise, em Dante, anunciando o que pode vir em seguida, conecta-se
imediatamente com o leitor da Comédia e, a0 mesmo tempo, expande essa funcédo

comunicativa, a de interacdo entre narrador e narratario; ela funciona como uma espécie



300

de referente, também: um indicativo, para esse narratario, de que se esta diante de um
tipo de texto diferente — por entre a rima, na roupagem do verso. O referente da
caminhada, no coragdo da narrativa, é recriado tanto pela dindmica da terza rima — um
passo atras e outro adiante —, quanto pelas passagens que ddo forma as catalises aqui
esmiucadas.

A catélise é um farol, mantendo, assim, sua ambiguidade: ela direciona a
narrativa, indica uma direcdo — em busca do ponto culminante; do fim —, a0 mesmo
tempo em que transtorna e desorienta esse texto aparentemente tdo organizado, medido
numericamente e cronologicamente cadenciado, ameagando-o com um fim abrupto no
meio da travessia ou com um momento de emogéo extrema e fatal justamente quando o
protagonista deveria cruzar o espaco para se chegar a alguma outra parte.

Para Barthes, ainda, pouco importa, no fundo, a nomenclatura precisa:
“nucleos e catalises, indices e informantes (ainda uma vez pouco importam os nomes)”
(1971, p. 33), mas importa muito mais entender o seu carater enquanto unidades de
nivel funcional — que exercem fungbes na narrativa; e aqui atribui-se a catalise uma
funcdo particular.

Numa narrativa, segundo Barthes (1971), a unidade poderia ainda pertencer
a duas classes diferentes, ndo estando atada somente a uma Unica fungdo — por exemplo,
beber uisque, em um texto como as histdrias de James Bond, poderia tanto servir como
“catalise” a fun¢do cardinal de esperar, quanto “indice” (outra unidade funcional) de
uma certa atmosfera de modernidade. Ou seja, dentro da catalogacdo de Barthes,
haveria, facilmente, unidades mistas, e as fungfes dessas unidades se confundem sem
prejuizos, como explora o autor: “as catélises, os indices e os informantes tém com
efeito um carater comum: séo expansdes em relag¢do aos nucleos” (BARTHES, 1971, p.
34). Sendo assim, facamos nossa escolha — manteremos aqui o termo “catalise” para
significar os momentos de expansao dessa narrativa, aproximando o conceito a ideia de
“passagem”, a maneira de se narrar essas passagens, as quais catalisam a narrativa entre
seus eventos.

Para Barthes, a catalise se apresenta quando ha a possibilidade de intercalar
0s eventos principais da narrativa com signos narrativos menos fortes, passagens mais
descritivas, por exemplo, as quais se atribui uma funcao-satélite. Diz ele que “o que
pode ser separado pode também ser preenchido” e, assim, “distendidos, os nucleos
funcionais apresentam espacos intercalares, que podem ser acumulados quase

infinitamente; pode-se preencher os intersticios com um ndmero muito grande de



301

catalises”, e algumas das fungdes (Barthes cita o exemplo da “espera”) sdo mais
expostas que outras a catélise (1971, p. 54).

Essa aderéncia particular de certas passagens de um texto a catalise pode ser
vista, na Comédia, em momentos especificos. Este é 0 ponto que tentamos aqui tracar, a
saber, a ideia de que podemos categorizar esses momentos que se abrem a catalise
quando Dante, peregrino, faz uma passagem importante no Inferno. E um signo, na
Comeédia, duplo: representa, a0 mesmo tempo, um luxo narrativo, um inchago, um
capricho ao se quebrar o padrdo cadenciado da narrativa para se contar um pouco mais
do trajeto, mas é, também, uma funcdo ndo pequena, ndo desprezivel, uma vez que
inaugura uma nova cadéncia, aquela que antecipa um perigo e sonda a passagem de
maneira frontal.

Ademais, o carater de suspense da catalise ndo deve aqui ser subestimado. A
Comédia cria, em muito devido as catélises, um clima de suspense e de antecipagdo
permanente ao longo do Inferno. A catélise torna-se irma do suspense, uma vez que,
“emperrando” um certo proposito da narrativa — 0 de contar o que acontece adiante —,
ela se demora, e, assim, como na definicdo de Barthes para o suspense, ela também
oferece “a ameaga de uma sequéncia inacabada, de um paradigma aberto [...], isto &,
uma perturbacdo légica, e € esta perturbacdo que é consumida com angustia e prazer
[...]; o suspense € pois um jogo com a estrutura [...]: representando a ordem [...]”
(BARTHES, 1971, p. 53). A catélise projeta sobre a ordem da narrativa 0 seu jogo
reestruturante, colocando sob ameaca os signos da continuidade do relato. Ela coloca,
na Comédia, em risco a ordem da continuidade, e traz para o primeiro plano o risco que
ameaca a propria vida do protagonista.

Dessas “passagens”, se decompdem aspectos temporais € espaciais cujo
reflexo recai também sobre o processo de organizacdo da enunciacdo, pois Dante-
narrador compde e recompde suas linhas temporais e espaciais, multiplicando-as, a fim
de extrair de si a memoria da jornada e transformé-la em narrativa. Ao mesmo tempo
em que lidamos com o relato dessa viagem, portanto, observando suas passagens,
lidamos também com o desmembramento do sujeito textual, em duas dimensbes
diferentes — aquele que existe durante a enunciacdo, produzindo-a, e aquele que respira
e padece ao longo do enunciado vivido.

E no momento da catalise quando vemos, muitas vezes (sendo o trecho de
passagem entendido como essa catélise), 0 medo de Dante enquanto personagem,

quando se torna explicita a poténcia desse medo. Dante teme porque, com seu corpo, ele



302

¢ um que pode morrer, num mundo em que todos ja estdo mortos, €, nesse sentido,
portanto, ja estdo “pacificados”, ainda que no Inferno. A poténcia desse sentimento
ambiguo — estar vivo entre os mortos, ser o unico que pode morrer ali — coloca em
suspensdo a personagem e a narrativa, suspense explorado continuamente pelas
catélises, nos cantos de passagem. Isso pode ser ainda observado, enfim, por meio da
tipologia da passagem, nos trechos que se encaixam, agora, no quarto tipo de catélise.
Procedo, assim, ao ultimo tipo de catalise aqui explorado, o tipo 4.

Nos momentos de tais passagens, com catalise do tipo 4, podemos observar
também algo de curioso acontecendo na narrativa: surge um predominio da relacao
entre 0 espaco e o0 tempo do percurso, que se alonga — como ja esperado dos trechos
cataliticos, com essa espécie de manipulacdo temporal —, e, a0 mesmo tempo, esses
elementos — as circunstancias, em especial, da geografia — interferem diretamente sobre
0 sujeito da narrativa (que se mostra, nesses pontos, COmo um ser em movimento,
intensificando esse aspecto motor e também o aspecto fisico do corpo do protagonista,
impulsionado pelo desejo de seguir, ou pelo ndo-desejo de seguir em frente). A Gltima
forma de catalise diz respeito a corpo, espaco e travessia.

Esse sujeito da narrativa vé-se especialmente perturbado, nos trechos das
passagens em questdo, pela possibilidade de uma falha ou uma quebra na sua jornada,
por se apresentarem novos empecilhos na jornada que entdo parece se tornar cada vez
mais perdida. Nesses momentos criticos, 0 sujeito dantesco se v& em ameaca e
reconhece a limitagdo de seu corpo para tal travessia. E nesse tipo de passagem,
portanto, que a prépria narrativa tem de dar conta das limitacGes fisicas do corpo de
Dante — surgem entdo 0s meios de transporte inusitados, a cada vez apresentados como
uma espécie de novelty (palavra, por sinal, especial, quando estamos aqui também
refletindo sobre a novidade romanesca, the novel).

Assim, as passagens de interesse para a compreensao do ultimo tipo de
catalise, dentro de nossa tipologia da passagem, sdo aqueles trechos que podem ser
identificados como a breve pausa na andanga com a expectativa de uma nova forma de
seguir em frente, ou ainda como uma cena que conta a chegada de uma solucéo para a
passagem a um novo lugar, e tudo isso se desenrola aos olhos do leitor, simultaneo ao
ato da leitura, como uma cena que se demora justamente na tentativa de comunicagédo
dessa espera por solugbes para o atravessamento, permitindo-se que o corpo do
protagonista va adiante.

A narrativa, nesses pontos, se Vvé dificultada por grandes entraves



303

geoldgicos. Ela pode se estabelecer, portanto, como um profundo contato entre os
protagonistas e o espaco ao redor, com o qual passam a interagir de modo a buscar
solucgdes para gque a jornada ndo se interrompa de vez. Essa interacdo entre os sujeitos e
os elementos do espaco, buscando-se a travessia, faz, por vezes, uso de inusitados meios
de transporte, 0 que comeca a definir o tipo 4 de catéalise nos trechos de passagem
analisados agora.

Essa catalise incide direta e fisicamente sobre o corpo do peregrino, como ja
dissemos, de modo que, para conseguir passar além, superando suas limitacdes fisicas
diante da paisagem, ele deve recorrer aos corpos externos a si. Tais corpos, monstros ou
seres que se movimentam, emprestam a Dante o proprio corpo para que ele possa fazer
a travessia. Assim, nesse tipo de passagem, vemos a catalise como o desdobramento de
dificuldades fisicas do corpo do protagonista e a tomada de corpos alheios, que fazem o
papel de pontes e pontos de conexao entre 0s espacos. Esse tipo de passagem traz a tona
a fragilidade corporal do sujeito principal dessa narrativa, incidindo, portanto,
diretamente sobre esse sujeito cujo corpo “move o que toca”. Exemplos desse tipo de
catalise, dentro do recorte das nossas passagens, sdo encontrados nos exemplos
transcritos a seguir.

Em Inferno XII, com a tomada do corpo de um centauro:

Ma per quella virtl per cu’ io movo

li passi miei per si selvaggia strada,
danne un de’ tuoi, a cui noi siamo a provo,

e che ne mostri la dove si guada
e che porti costui in su la groppa,
ché non ¢ spirto che per ’aere vada”.

Chirdn si volse in su la destra poppa,
e disse a Nesso: “Torna, e si li guida,
e fa cansar s’altra schiera v’intoppa”.

Or ci movemmo con la scorta fida
lungo la proda del bollor vermiglio,
dove i bolliti facieno alte strida (Inf. XII, v. 91-102).

Para passar a etapa seguinte, Dante é levado no dorso de Nesso, por meio da
intercessdo de Virgilio aos centauros, depois do dialogo com Quiron. Adiante, no canto
XVII, outra passagem com o empréstimo de um corpo como meio de travessia, dessa
vez o de Gerido, que é também convencido por Virgilio a levar a carga pesada — 0 corpo
de Dante — ao outro lado, criando-se assim a passagem que se estende do verso 81 até o
136, o ultimo do canto XVII:



304

Trova’ il duca mio ch’era salito
gia su la groppa del fiero animale,
e disse a me: “Or sie forte e ardito.

Omai si scende per si fatte scale;
monta dinanzi, ch’ i’ voglio esser mezzo,
si che la coda non possa far male”.

Qual ¢ colui che si presso ha ’l riprezzo
de la quartana, c’ha gia ’'unghie smorte,
e triema tutto pur guardando ’l rezzo,

tal divenn’ io a le parole porte;
ma vergogna mi fé le sue minacce,
che innanzi a buon segnor fa servo forte.

I’ m’assettai in su quelle spallacce;
si volli dir, ma la voce non venne
com’ io credetti: “Fa che tu m’ abbracce”.

Ma esso, ch’ altra volta mi sovvenne
ad altro forse, tosto ch’ 1’ montai
con le braccia m’ avvinse € mi sostenne;

e disse: “Gerion, moviti omai:
le rote larghe, e lo scender sia poco:
pensa la nova soma che tu hai”.

Come la navicella esce di loco
in dietro in dietro, si quindi si tolse;
e poi ch’al tutto si senti a gioco,

la ’v’ era ’1 petto, la coda rivolse,
e quella tesa, come anguilla, mosse,
e con le branche I’aere a sé raccolse (Inf. XVII, v. 81-107).

Na passagem acima, o convite de Virgilio transforma Gerido tanto em
montaria quanto em escada, um meio de transporte e uma espécie de via de acesso:
“Omai si scende per si fatte scale;/monta dinanzi, ch’ i’ voglio esser mezzo,/si che la
coda non possa far male” (Inf. XVII, v. 82-84). O aspecto fabular dessa travessia
também chama a atencdo, uma vez que evoca impresses similares as de fabulas
envolvendo travessias entre um escorpido e um sapo, um escorpido e uma tartaruga,
guando Virgilio recomenda prudéncia a Dante, para que a cauda do ser que vai
atravessa-los ndo faca mal ao homem na garupa. Essa referéncia a perigosa cauda de
Gerido faz com que o leitor recorde o tipo de perigo envolvido na jornada, afinal, o
sistema de transporte que acabaram de conquistar também apresenta risco a vida de
Dante.

Outro aspecto que se destaca, nessa travessia de Gerido, “a fera”, é a propria

importancia do corpo: logo de partida a descri¢éo de seu corpo bestial toma o espago do



305

canto: “ecco la fiera com la coda aguzza” (v. 1). O corpo ocupa lugar tdo central nessa
passagem, que até mesmo o desejo por um abraco se torna quase imediatamente
realidade, sendo o abrago uma forma de salvacdo, como se 1€ em “I’ m’assettai in su
quelle spallacce;/si volli dir, ma la voce non venne/com’ io credetti: * Fa che tu m’
abbracce’.//Ma esso, ch’ altra volta mi sovvenne/ad altro forse, tosto ch’ i’ montai/con
le braccia m’ avvinse € mi sostenne” (v. 91-96).

Gerido €, ainda, para além de uma escada, comparado a um barco: “Come la
navicella [...]” (v. 100), e assim se inicia um longo simile em que surgem imagens de
outros passageiros, de outras historias, como Faetonte e icaro. A passagem, assim, é
ainda prolongada e preenchida por esse tipo de comparacdo que resgata referéncias a
outros textos e narrativas. E 0 que permanece, nesse quadro, € a imagem do corpo de
Dante sobre um outro corpo, um corpo perigoso, agarrado ao corpo de seu guia,
sobrevoando os pecadores ao fundo, onde ele aportard em breve com a ajuda de Gerido,
por fim comparado, pela velocidade de seu corpo, a uma flecha: “si dilegué come da
corda cocca” (v. 136). As possibilidades e limitagdes dos corpos, assim, permeiam o
canto inteiro e, em especial, esse trecho de passagem.

Nova passagem do tipo 4 encontramos também em Inferno XXXI, com o
pedido de Virgilio para que um dos gigantes, Anteu, deposite os poetas ao fundo do
Cacito, prosseguindo-se assim com a mao do gigante, que leva a jornada até a sua
ultima etapa:

“mettine giu, e non ten vegna schifo,
dove Cocito la freddura serra.

Non ci fare ire a Tizio né a Tifo:
questi pud dar di quel che qui si brama;
pero ti china e non torcer lo grifo.

Ancor ti pud nel mondo render fama,
ch’el vive, e lunga vita ancor aspetta
se ‘nnanzi tempo grazia a sé nol chiama”.

Cosi disse ’1 maestro; e quelli in fretta
le man distese, e prese ’l duca mio,
ond’ Ercule senti gia grande stretta.

Virgilio, quando prender si sentio,
disse a me: “Fatti qua, si ch’io ti prenda”;
poi fece si ch’un fascio era elli e io.

Qual pare a riguardar la Carisenda
sotto ’l chinato, quando un nuvol vada
sovr’ essa si, ched ella incontro penda:



306

tal parve Antéo a me che stava a bada
di vederlo chinare, e fu tal ora
ch’i’ avrei voluto ir per altra strada.

Ma lievemente al fondo che divora
Lucifero con Giuda, ci sposo;
né, si chinato, Ii fece dimora,

e come albero in nave si levo (Inferno XXXI, v. 122-145).

Em Inferno XXXI, acima, o corpo — e especificamente sua méo — de Anteu
funciona como meio de locomogéo, sendo, portanto, a passagem executada com a ajuda
do gigante, corpo alheio ao de Dante. A extrema fragilidade do peregrino é revelada
pela possibilidade de ser contido dentro de uma palma, depositado e disposto em outra
parte — como um objeto. Estar no interior da mao de alguém revela ainda o préprio risco
de ser esmagado. Os meios de transporte que operam as passagens de tipo 4 quase
sempre colocam Dante perante a necessidade de confiar a fragilidade de seu corpo
humano a bestialidade de seres que o suplantam em forca, habilidade e dimensao.

Em Inferno XXXI1V, por fim, canto final, encontramos o corpo de Lucifer
utilizado como uma escada e, dentro dessa passagem, também a explicacdo final de
Virgilio sobre a cartografia do Inferno, colocando em primeiro plano a importancia da
compreensdo espacial da narrativa para se entender a manobra que haviam acabado de
fazer. Destaca-se, a seguir, a transformacdo do corpo inimigo em escada e elemento
escalavel na paisagem:

Com’ a lui piacque, il collo li avvinghiai;

ed el prese di tempo e loco poste,
e quando I’ali fuoro aperte assai,

appiglio sé a le vellute coste;
di vello in vello giu discese poscia
tra ’1 folto pelo e le gelate croste.

Quando noi fummo la dove la coscia
si volge, a punto in sul grosso de I’anche,
lo duca, con fatica e con angoscia,

volse la testa ov’ elli avea le zanche,
e aggrappossi al pel com’ om che sale,
si che 'n inferno i’ credea tornar anche.

“Attienti ben, ché per cotali scale”,
disse ’1 maestro, ansando com’ uom lasso,
“conviensi dipartir da tanto male”.

Poi usci fuor per lo féro d’un sasso
e puose me in su I’orlo a sedere;
appresso porse a me 1’accorto passo.



307

lo levai li occhi e credetti vedere
Lucifero com’ io I’avea lasciato,
e vidili le gambe in su tenere;

e s’io divenni allora travagliato,
la gente grossa il pensi, che non vede
qual ¢ quel punto ch’io avea passato (Inf. XXXIV, v. 70-93).

Com esse Ultimo exemplo, de um corpo bestial usado como uma ponte que
une as duas partes de um caminho, pode-se refletir sobre como a catalise de tipo 4 ¢
uma amostra de uma tomada de corpo para um uso surpreendente. O corpo de Dante
toma emprestado outro corpo para atravessar — e, nesse mecanismo, enxergo também
um eco de um certo “trapassar del segno”, que tem a ver com a propria forma do texto,
fazendo com que ele se vincule ao romanesco, ao transpor barreiras em varios niveis.
Acredito que a questdo do corpo, ai, seja emblema de algo da maior importancia para a
narrativa, assim como também para uma reflexdo sobre a sua feitura.

Na dimensdo do texto, Dante peregrino conta com a consideravel
amigabilidade, ou pelo menos a simpatia (ou, ainda, a permissao) de uma série de feras
gue permitem o contato entre 0s seus corpos. Esse empréstimo, como metalinguagem,
permite também pensar sobre 0 modo como o corpo desse romance toma emprestado o
corpo do verso para ultrapassar o0 proprio signo poético — isto &, as expectativas textuais
da forma de um género.

Pensar sobre a aplicacdo do verso é também pensar numa espécie de
“gramatica”, de conjunto de leis que rege o todo. A feitura da Comédia vai para além,
ultrapassa essa gramatica. O seu “corpo textual” € um, mas a operacdo da travessia feita
no interior desse corpo toma uma outra forma, reverte o seu “uso” aparente, e as
catalises (do tipo 4), que tematizam a propria reversdo de um corpo para outros fins,
parece-me a metafora encarnada desse tipo de processo “trapaceiro” que a Comédia
emprega como seu tema, como sua possibilidade formal e, consequentemente, como a
sua propria autorreflexdo. Lembremos, por exemplo, que Gerido € a imagem da
“fraude”. Essa fraude pode ser encarada como um valor positivo, enfim, quando
aplicada a reflexdo sobre a ultrapassagem da forma na composicdo da Comédia.
“Fraudar” torna-se a possibilidade de ultrapassar uma verdade sedimentada (como a dos
géneros poeéticos).

Nesse caminho, Lombardi (2010) reflete sobre a ideia de que a prépria
utilizacdo da lingua vulgar, na Comédia, é uma forma de superar o signo da lingua

regulata, a “gramatica” do latim, e creio que isso se estenda também, da reflexdo



308

linguistica, para a reflexdo da escolha formal de género. Lombardi (2010) leva-me a
entender, paralelamente, que a escolha do vernaculo como uma quebra da estabilidade
de uma forma se reflete ndo s6 no nivel vocabular, mas também em um nivel do
macrossigno, que seria 0 poema transformado em forma romanesca; isso se ressalta
quando o ensaio de Lombardi (2010), sobre o plurilingualismo de Dante e 0 uso de uma
“lingua menor” como escolha consciente, diz que
the vernacular is a language without rules, and it is purposefully contrasted to
the gramatica (Latin or Greek), the lingua regulata. To its credit, the
vernacular has the advantage of being closer to the emotional core of the
self/author, and to be a more ‘expressive’ language that can be molded more

freely, as opposed to the ‘stiff °, stable, honorable and (quasi-)unchanging
gramatica (LOMBARDI, 2010, p. 136-137).

Retomando-se, entdo, a questdo da tipologia das passagens, tem-se a
importancia do corpo, que, com 0 Seu uUso, como o Visto nos tipos de catalise 4, impacta
o tecido narrativo quase como 0 uso, na dimensdo vocabular, do idioma vernaculo.
Esses corpos — pontes, planadores, escadas..., com asas, méos, caudas — quebram a regra
imposta pela prdpria historia: a regra seria a ndo ultrapassagem de um certo ponto
limitrofe. Com a quebra desse pressuposto, 0 sujeito dantesco € levado a uma nova
posicao, rompendo aquele limite.

Devo acrescentar ainda que a catalise do tipo 4 é aquela em que se observa a
integridade fisica do protagonista mais fortemente ameacada pela travessia. Essa
caracteristica potencialmente fatal das passagens cataliticas, em destaque nesse ultimo
tipo, ressalta, de modo muito particular, a natureza profundamente narrativa da Comédia
em relacdo a constituicdo do Inferno. Digo isso a luz dos apontamentos de Peter Brooks,
especificamente no capitulo “Freud’s Masterplot: a model for narrative”, parte do
seminal Reading for the plot: design and intention in narrative (1992), outras vezes ja
citado aqui.

Nesse capitulo, Brooks une as ideias fundamentais de seu livro — dedicado a
refletir sobre o conceito de “plot”; sobre a maneira como as narrativas se organizam em
direcdo ao fim; sobre os desejos que movem leitores rumo as historias; e sobre como
essas narrativas mantém uma relacdo inextricavel com a dindmica do tempo — as ideias
elaboradas por Freud em “Além do principio do prazer” (2010). Brooks (1992) oferece,
com o apoio de intui¢Bes freudianas, um modelo narrativo singular, calcado na repetigcdo
e no sofrimento — que €, a0 mesmo tempo, uma busca pela neutralizagdo do sofrimento

fatal, o qual, em narrativa, poderia representar o fim abrupto da histéria. Essa dindmica



309

se alinha — sustento eu — poderosamente ao que se observa nos trechos de passagens
cataliticas do Inferno, em especial naquelas passagens do tipo 4, em que, de fato, ha a
repeticdo reiterada do risco da travessia, o qual, entdo, mostra-se uma ameaca quase
fatal ao corpo do protagonista.

Ao se debrucar sobre Freud, considerando o enredo de narrativas em geral
como “the dynamic shaping force” do discurso, Brooks (1992) procura um modelo de
analise capaz de acolher o movimento de enredos como uma espécie de forca motriz do
préprio desejo humano (BROOKS, 1992, p. 90). Assim, perante a premissa freudiana de
que, possivelmente, a pulsdo de morte — observavel pela tendéncia a repeticdo do
elemento doloroso em sujeitos traumatizados — seria uma demanda pelo retorno a um
estado inorganico, considerando-se a reiteracdo de experiéncias dolorosas, existiria,
nessa tal repeticdo dos traumas, uma raiz destrutiva que busca, também, a cessacdo do
sofrimento — a0 mesmo tempo em que o reencena, reabilita-o —, rumo ao fim.

No entendimento particular de Brooks (1992), assim como um sujeito, pela
pulsdo de morte, buscaria o fim ou o estado inorganico, também as narrativas seriam
movidas por uma forca destrutiva ordenadora, o que as conduz em direcdo ao seu
desfecho. Nas narrativas, se esse desejo adverso impulsiona as histérias rumo a
conclusdo, ao mesmo tempo, Brooks vé ali uma espécie de equilibrio que se atinge pelo
jogo entre busca e adiamento do fim do enredo. Esse teatro é encenado pelo
prolongamento (via repeticdo) dos eventos que tornam o fim iminente algo nao fatal,
mas uma ameaca em potencial, ainda assim evitando-se a concluséo precoce.

De modo ambivalente, o enredo das narrativas buscaria construir obstaculos,
perigos e desafios, tornando a repeticdo dos eventos ameacadores uma forma de
estender a trama e resistir ao fim abrupto, enquanto se prolonga a narrativa. Nas
melhores palavras de Nicolo Crisafi (2022), ao ler o argumento de Brooks (1992) a luz
do ensaio de Freud (2010),

on the one hand, Brooks treats the text as a living organism pulled and
pushed by contrasting forces that are inherent in it. On the other, he shifts
seamlessly to the experience of reading, with the pleasure and terror of
suspense, recognitions, closure, and so forth. In the model of Freud’s
masterplot, narrative is shaped by the tension between two basic and
contrasting principles: desire for more narration (mapped onto Freud’s
‘pleasure principle’) and wish for closure (mapped on Freud’s ‘death drive’).
If left unchecked, the ‘pleasure principle’ of narration would stimulate
endless storytelling without aim or reason, while the ‘death wish’ for closure,
if left similarly unchecked, would drive the story to a premature end,
interrupting the narrative before it has had a chance to make closure
meaningful. The distinctive path of narrative is shaped by the interplay
between these conflicting forces and their respective risks (CRISAFI, 2022,



310

p. 11).

Com isso, voltando a Dante, e, especificamente, a identificacdo dos trechos
de passagem, aqui explorados como “catalises” da narrativa do Inferno, essas passagens
também podem ser encaradas como algo em funcionamento semelhante ao do
dispositivo de postergacédo e de atracdo do instante final (e fatal), explorado por Brooks
(1992), o que ressalta um movimento de enredo muito dindmico na estruturacdo do
Inferno. As “passagens”, assim, séo momentos mais agudos do plot, tendo em vista que
“plot is a kind of arabesque [...] toward the end” — nas palavras de Brooks (1992) —, “it's
deviance from the straight line” (BROOKS, 1992, p. 104).

As passagens, enquanto catalises — ou inchacos —, sdo o protelar de um
desfecho, desdobrando a matéria narrativa e o proprio discurso. Ao mesmo tempo, elas
atuam como um prolongamento do sofrimento, j& que é nas passagens 0 momento em
gue a travessia se mostra uma ameaca a propria continuidade da viagem, em especial
qguando Dante se vé obrigado a suplantar o proprio corpo para poder ir em frente (como
fazer isso, como suplantar o proprio corpo, a ndao ser pela morte? — as passagens de tipo
4, antes de terem uma solucdo maravilhosa, postam essa questdo mortifera diante do
leitor, em especial no episddio de Gerido).

A énfase concedida a esses momentos cataliticos coloca em evidéncia a
mecanica narrativa cujo funcionamento ndo € aleat6rio; ndo se trata, em relagdo as
passagens do Inferno, de uma disposicéo irrefletida de fatos. Sdo atrasos, complicacfes
e entraves reiterados que servem a um proposito “homeostatico”, o de manter a
narrativa viva, vibrante e continua por meio de uma conjugacdo inevitavel com a
ameaca de sua propria morte. As dificuldades que se adensam, conforme se avanca
rumo ao centro do Inferno, sdo uma prova dessa voluntariedade da narrativa dolorosa: a
cada passagem, ndo apenas a jornada vé-se sob ameaca de ser interrompida de vez, mas
0 corpo de Dante, vivo no Inferno, encara a palpavel possibilidade da morte, do
encontro com o estado definitivo e inorganico.

Nos trechos de passagem, a narrativa produz seu sentido a partir da ldgica
de que prosseguir € muito dificil, margeando um fator letal. Este elemento esta presente
no Inferno desde o seu comeco, diga-se de passagem, pois a Comédia, de partida, ja
aborda o seu final: sé se sabe qual é 0 “meio do caminho” de algo, quando se conhece 0
seu fim, ja que, temporalmente falando, o “meio” pode variar de acordo com a extensédo
ou a duracdo total daquilo que é medido, determinada pelo ponto que encerra este algo.

Diante dos trechos de catalise, enfim, percebe-se como a possibilidade do



311

fim prematuro produz, no Inferno, o seu momentum — e o faz reiteradamente,
obsessivamente. E possivel relacionar o Inferno a esse atributo profundamente narrativo
(de acordo com Brooks) e doloroso (com Freud) que ha em cada repeticdo: nas
passagens, a possibilidade repetida do fracasso produz uma satisfacdo romanesca de se
ver a continuidade da aventura em meio ao horror; esta € uma satisfagdo, também,
vinculada a leitura. Ler ou contar uma historia se assemelharia, por essa visdo, ao desejo
inconsciente de cumular-se de repeticdes até que a vida/narrativa se conduzisse ao seu
préprio fim: o desfecho ¢ um alivio, uma resposta satisfatoria a um processo de
constante tenséo da leitura.

“If in the beginning stands desire”, diz ainda Brooks (1992), sobre o comego
de uma leitura, “and this shows itself ultimately to be desire for the end, between
beginning and end stands a middle that we feel to be necessary [...]” (BROOKS, 1992,
p. 96); € nesse “meio”, nessa posicao limitrofe e obscura, entre um episddio de relevo e
outro, que as catalises dantescas no Inferno constroem um romance particularmente
robusto de tensdo. Essa tensdo € fundamental para a caracterizacdo de um plot, de uma
narrativa e seu enredo inerente:

It is characteristic of textual energy in narrative that it should always be on
the verge of premature discharge, of short-circuit. The reader experiences the
fear — and excitation — of the improper end, which is symmetrical to — but far
more immediate and present than — the fear of endlessness. The possibility of

short-circuit can, of couse, be represented in all manner of threats to the
protagonist [...] (BROOKS, 1992, p 109).

Essas ameacas, “thrreats to the protagonist”, sdo aqui compreendidas, enfim,
como aquilo que se desenrola a cada ponto crucial de travessia em cena, observando-se
as catalises infernais descritas. Por esse mecanismo, a luz na catélise de tipo 4, e
também com a observacgdo das outras formas de passagens, veem-se as trés categorias
principais de uma obra narrativa — isto €, 0 espaco, 0 tempo e 0 sujeito (aqui, 0
dantesco) — se fundirem e recriarem uma relacdo que é também uma unido fisica,
corporea, entre a paisagem e o protagonista. Essa ideia do corpo como uma matéria da
ficcdo € outra forma de aproximar o texto dantesco a uma compreensdo romanesca,
justamente porque esse corpo, utilizado como material da ficcdo, acaba por conceder ao
texto um aspecto de “realismo” proprio de uma certa mimesis (e mimese &, também,
plot) que os romances operam — uma mimese pautada na partilha da experiéncia entre o
leitor e as palavras vivificas do texto.

Nesse sentido, refletindo sobre as possibilidades de ficcdo que nascem a



312

partir do uso de um corpo em uma narrativa, o pesquisador Luis Alberto Brandao
(2013) aponta que, quando olhamos para as categorias “sujeito, espaco e tempo”,

percebe-se que essas categorias

estabelecem uma relagdo de paralelismo com a experiéncia sensivel do
préprio leitor, por isso mesmo é que podem de maneira tdo acertada serem
nomeadas ‘“realistas” [...]. [Essas categorias] também remetem a atributos
comumente associados a no¢do de corpo: mobilidade ou mutabilidade, no
caso da categoria tempo; circunscri¢do ou contextualizacdo, quanto a espaco;
unidade ou identidade, relativamente a sujeito. Tais caracteristicas atuam, no
cerne de um texto verbal, como indices de reconhecibilidade dos
fundamentos da experiéncia do corpo no mundo empirico. Isso equivale a
afirmar que séo indices definidores da condigdo realista — na acepgdo mais
expressamente vasta — da narrativa (BRANDAO, 2013, p. 208-209).

Qual seria, entdo, a importancia final desse corpo, aqui, como visto nas
catalises de ultimo tipo, para a narrativa da Comédia? O corpo se mostra como uma
forma de interacdo entre o leitor, o sujeito dantesco, o tempo e o espaco da narrativa.
Nessa interacdo sensivel, cria-se, no seu sentido mais vasto, um “realismo” muito
proprio da experiéncia romanesca.

Revisitando ideias presentes no pensamento de lan Watt, como definido em
A ascensdo do romance (2010), Branddo (2013) recorda ainda que 0 que aproximaria
realismo e literatura, especificamente no género romance, seria uma espécie de realismo
que, na forma romanesca, se emprega de modo diferente em relacdo a outras formas
literdrias que buscam também uma certa imitacdo da realidade, pois o realismo formal
do romance permitiria uma imitacdo mais imediata da experiéncia individual de um
sujeito ficcional em relacdo ao contexto temporal e espacial, o que intensifica, portanto,
esse seu realismo (BRANDAO, 2013, p. 208).

Ainda no mesmo artigo, Branddo (2013) aponta alguns usos tedricos que a
palavra “realismo” adquiriu ao longo da histdria, nos estudos literarios, mas opta por um

sentido mais amplo, o de que o estatuto realista da ficgdo é aquele que busca expressar

o fato de que toda narrativa, para ser percebida como tal, presume
irrecusavelmente as categorias tempo, espago e sujeito. Tais categorias sem
duvida séo flexiveis e podem ser nomeadas de muitos modos, em funcéo do
grau de abrangéncia que se lhes deseja atribuir. Substituindo-se os elementos
da triade, pode-se proclamar, por exemplo, que toda narrativa é caracterizada
por uma duragdo, uma localizagdo e uma voz; ou que o0 movimento narrativo
se efetua quando os verbos transcorrer, estar e ser sdo conjugados
(BRANDAO, 2013, p. 208).

O autor oferece, assim, uma definicdo de narrativa que destaca 0s jogos do

tempo — “duragdo” — com 0 espaco — “localizagdo” —, considerando ainda a presenca de



313

um sujeito — “uma voz” —, 0 qual muda de posi¢des, com seu corpo, e altera as
coordenadas do tempo e do espago.

Atando essas categorias todas juntas, chega-se a ideia de que o realismo em
uma ficcdo é a operacdo dessas trés categorias tipicas da narrativa, as quais, no
romance, podem interagir de modo a agudizar a presenca desse corpo do sujeito no
relato, tornando a experiéncia de leitura dessa obra algo palpavel enquanto experiéncia
sensivel para o seu leitor, sobretudo ao fazer uso dos jogos corporais, que aproximam
leitor e personagens. Dessa forma, o corpo cria novos significados no espaco da
narrativa e transforma-se também em uma categoria de compreensao narratoldgica.

Na Comédia, contemplando as passagens em que com um corpo (o de
Dante, normalmente) toma emprestado outro corpo, podemos até mesmo refletir sobre
como esses episodios ecoam uma manobra ousada de sua forma narrativa,
potencialmente romanesca: o Romance (“corpo”, ou forma, que se utiliza de
subterflgios) toma emprestado o corpo do verso para atravessar, para superar seu
préprio signo.

Por esse raciocinio, Nesso, Gerido, Anteu e até mesmo Lucifer podem ser
entendidos como emblemas de uma forma que ultrapassa a sua prdpria gramatica
formal, colocando a narrativa, a ficcdo (ou a “fraude”, como € nominado esse
mecanismo de um corpo disfarcado de outra coisa, como visto no episoédio do
surgimento de Gerido) de uma viagem a pé e seus percalcos, como uma raiz da qual
procedem as demais escolhas formais da obra.

E no episddio de Ldcifer, em especial, que podemos ainda observar o
movimento envolvido nesse tipo de “ultrapassagem do signo”: uma espécie de
“gingado”, uma contor¢do do corpo e uma manobra sutil para que se possa ir além,
contornando o obstadculo do caminho. H4 uma “ginga” significativa, operada pelos
corpos de Virgilio e Dante, na descida ao ultimo grau do Inferno que, de repente, se
torna uma subida para rever as estrelas. A ginga € vista no movimento que 0S COrpos
fazem, estando em um lugar e, de repente, passando a outro totalmente novo, imprevisto
para Dante. A ginga é assim também a imagem de uma coisa que se assemelha a um
gesto tal mas acaba resultando em outra coisa imprevista — como a descri¢édo tedrica do
que seria um texto com ‘““faccia di menzogna”, para voltar a evocar o episodio
paradigmatico de Gerido.

Essa ideia de “ginga” pode ser observada como uma categoria formal dos

estudos literarios brasileiros, que agora passo a aplicar a Dante. Seu uso surge com 0



314

pensamento do tedrico Luiz Costa Lima (1998), que utilizou o termo para melhor
descrever o tipo de narrativa — sobretudo nas cronicas — que o escritor brasileiro
Machado de Assis, no século XIX, aplicou a composicdo de seus textos. Como muitas
dessas crénicas lidavam com aspectos espinhosos da sociedade, publicadas em jornal
como comentério daquele tempo, a ginga de Machado, por vezes, vinha na forma de
uma recusa, de um contorcionismo, de um enfrentamento de questdes que escapava as
gramaticas politicas do tempo. Costa Lima (1998) aponta, por exemplo, que, para tecer
algumas formulacdes acerca do governo, Machado precisou ser um “mestre de
capoeira”, utilizando a cronica como uma escrita capaz de esconder seu verdadeiro
tema.

Mais tarde, essa “ginga” de um “mestre de capoeira”, nos textos
machadianos, enxergada ali por Costa Lima (1998), vai ainda ser elaborada por outro
pesquisador, explicando mais sobre uma espécie de “capoeira verbal” que textos como o
de Machado operavam (aspecto que passo a enxergar também como similar a ficcdo de

Dante na Comédia):

a primeira caracterizagdo do estilo machadiano como “capoeira verbal”
pertence, salvo engano, a Luiz Costa Lima, no artigo em que aborda o
volume de cronicas A Semana, organizado por Gledson em 1996. O critico
refere-se a luta brasileira como “principio de individuag¢ao” da linguagem do
cronista, que despreza a ‘logica proposicional’ implicita no cientificismo
hegemonico a época e a substitui por um ‘encadeamento em forma de
constelagdo’, em que os assuntos se revezam na superficie da crénica,
exigindo atencdo redobrada do leitor. Costa Lima conclui afirmando que
‘Machado ginga e dribla, faz da capoeira um estilema (DUARTE, 2009, p.
30).

A “capoeira literaria” surge ali como categoria, a partir do préprio gingado
observado nessa mistura de danca e jogo, transposta assim para a analise de textos
desviantes. Vale mencionar, contextualmente, que a capoeira “se desenvolveu no Brasil
a partir da contribuicdo africana, sobretudo através dos fundamentos introduzidos por
[escravizados] da etnia banto!?2”, e que “sua principal caracteristica é a ginga,
movimento de corpo destinado a enganar o oponente, e que traduz toda a malicia
inerente a pratica de dissimular os golpes em esquivos passos de danga” (DUARTE,

2009, p. 27). O gingado usado na capoeira “consiste em bambolear o corpo para a

122 O portugués brasileiro herdou diversas formas linguisticas das linguas Bantu. Alguns exemplos, a
partir do estudo de David e Nascimento (2023), podem ser destacados: palavras fortemente presentes no
cotidiano do Brasil, como “dengo” e “cafuné”, por exemplo (2023, p. 13). Pensar a “ginga” machadiana
em relagdo a “ginga” dantesca ¢ também pensar que os aspectos da narrativa desses autores nascem de
uma vivéncia plurilinguistica em meio as linguas que eles decidem empregar para a composi¢do de
historias.



315

direita e a esquerda, a fim de confundir o adversario, escapar de seus golpes, e procurar
o momento ¢ o angulo certos para atacar” (DUARTE, 2009, p. 27), e a sua vinculagio
com a histéria da escravidao, ja que tem as marcas da origem africana, fez com que a
pratica fosse perseguida, combatida no territério nacional pelas autoridades da época,
enxergada e disseminada como uma espécie de “vadiagem”, e por isso mesmo se viu
cada vez mais como uma arte da artimanha e do disfarce — a ginga, portanto, é esse
movimento do corpo que, depois, € transportado pelos criticos literarios como uma
categoria para analisar o0 texto de um artista vinculado também a heranca
afrodescendente brasileira, Machado de Assis.

A integracdo de Dante a esse cenario de um “gingado” brasileiro se da pelo
fato de que sua narrativa produz um efeito similar. O “gingado de capoeirista”, ali
observado, é o equilibrio de um jogo entre a narrativa e a forma lirica, extraindo desse
contato uma terceira forma; esse gingado é também o modo como as suas categorias
diegéticas se relacionam para fazer com que nasga um romance misturado ao engodo, ao
disfarce.

Esse conceito da critica literaria brasileira ajuda a compreender o jogo
linguistico narrativo de Dante, particularmente no Inferno, abrindo-o a um pensar que
escapa a tradicdo fixa de leitura. A ginga, pensando sobre o elemento narrativo da
Comédia que aqui se decidiu analisar (a catalise), € um dispositivo diegético que
despreza a légica proposicional, assim como a capoeira linguistica. Os cantos do
Inferno séo regulados por uma regra composicional previsivel sé até certo ponto.

Essas catélises, que formam o jogo em curso, podem ser categorizadas como
travessias “intiteis”, a principio, para a ideia de uma jornada espiritual rumo a Deus,
mas, quando esmiugadas, elas se mostram como “antiprofecia”: sdo o imprevisto, a
surpresa e 0 suspense, rompendo, como no estilo capoeirista da prosa brasileira de
Machado de Assis, com a narrativa linear e as expectativas da linguagem tradicional.
Assim como Machado usa, dentre outros tantos artificios narrativos, a linguagem
coloquial e os volteios de um pensamento delirante e encoberto, sinuosamente, assim é
a catalise da Comédia: um conjunto de demoras, acasos, atrasos, desvios, impetos,
momentum. S&o momentos, enfim, em que 0 tempo e 0 espaco se tornam mais elasticos,
e que a construcdo das personagens brilha em toda a sua complexidade, sobretudo
guando observamos, por exemplo, 0s ja citados corpos e didlogos com pessoas no
interior dessas catalises. Disfarcadas de trivialidades da jornada, as passagens, com suas

dilatadas travessias, fazem luzir o narrado.



316

Comecar a pensar 0 romanesco em Dante, assim, talvez passe pelo
empréstimo dessa categoria da “ginga” a fim de se enxergarem as multiplas linhas em
que esse romanesco vai se compondo. Ha que se considerar ndo sé o inchaco sinuoso
das catalises como substancia romanesca, mas ainda o que o detalhe dessas catalises
guarda dentro de si — como busquei demonstrar com o destaque da tipologia em quatro
categorias.

A catélise é, portanto, o ritmo de um gingado: a juncdo entre as categorias
narrativas, a construcdo de personagens, o contato permeavel entre esses elementos e
pessoas, e a propria arquitetura dos dialogos. Afinal, a aventura gnoseoldgica de Dante
estd profundamente atrelada aos didlogos com Virgilio e penitentes: nesse contato, a
obra também constroi o seu realismo, a substancia mimética.

Nesse contexto, a catalise serve para assentar as premissas, reconhecer
personagens, construir a sua psicologia, a profundidade daqueles envolvidos na agdo.
Dante vai além dos fatos, causa e efeito do contar, mas rouba o tempo para colocar em
cena uma certa vida interior das personagens. Um exemplo primoroso da técnica pode
ser visto com o caso de Ugolino, quando este conta a propria histéria de seu carcere e do
evento com seus filhos na torre da fome. Nesse relato, o espaco se desdobra para
recompor a vida de alguém que narra o fim de sua vida, e, relatando o seu fim, constroi
a si mesmo enquanto pessoa. Esse espaco e tal identidade sdo recompostos pela palavra,
no storytelling contido no proprio relato do narrador dantesco, que mais uma vez
empresta a sua escrita a narrativa oral de um terceiro. O espago surge no Inferno como
algo a se transmutar na torre da prisdo de Ugolino e seus filhos — tudo mediante a
palavra. Nessa “ginga”, observavel pela presenca do coloquio, da fala, dos didlogos,
também as conversas dentro das catalises se tornam importantes para caracterizar
personagens e, por tabela, ir constituindo a realidade de romance da narrativa.

Pensar um realismo dentro da estrutura da Comédia é relembrar também as
categorias criticas de Edoardo Sanguineti (1966), sobretudo quando, considerando a
construcdo das personagens de Dante, Sanguneti aproxima & obra a um tipo de
caracterizacdo romanesca, em especial ao falar sobre o caso do exemplum. E Sanguineti
um dos primeiros a dizer, sobre a Comédia, que ali, dentre outras formas literarias e
tipos, residiria um “romance historico” (SANGUINETI, 1966, p. 25).

Para Sanguineti, esse atributo romanesco de Dante esta vinculado a uma
nocdo de “realismo”, e esse realismo diria respeito a possibilidade de ler a estrutura da

obra, desmontar certas partes dessa estruturacdo para melhor observa-la, o que ele faz



317

ao eleger a categoria “exemplum” como um dos passos de sua analise.

Para Sanguineti, exemplum constroi a individualidade das personagens na
Comédia, personagens que sdo criadas por meio dos didlogos e da interacdo com Dante
e, nesse contato interpessoal, sua construcdo diegeética fura e expande a mera no¢édo de
personagens tipificados ou de “alegorias”. Os exempla seriam, assim, algo mais que
figura — termo de Auerbach com o qual as ideias de Sanguinetti contrastam, colocando,
este Gltimo, maior importancia sobre a construcdo estrutural e as implicacfes narrativas
desses individuos. Essas personagens sdo profundamente reconheciveis, individuos
corporificados no texto, mesmo que sejam almas de mortos, 0 que se permite conhecer
sobretudo pelo dispositivo dos dialogos.

Os dialogos de Dante tém sua raiz na filosofia da Vida nova, mas ele
amplia, na Comédia, esse dispositivo narrativo em favor de uma estrutura grandiosa: as
personagens, como exemplum, s&o testemunhas de uma interioridade mental e
personalizada, muito embora ainda ndo se possa evidentemente falar de algo como uma
“psicologia romanesca” ou de “mergulho psicologico” nessas personagens. No entanto,
assim como a presenca peculiar dos dialogos é algo fundador do Discurso Indireto Livre
na Comédia (o que se pode afirmar por meio dos apontamentos de Pasolini em dois dos
textos'?® ja citados), com o auxilio das notas de Sanguineti, esses dialogos também se
transformam em outro aspecto narrativo e protorromanesco, visto que contribuem para a
construcdo individual das personas em a¢do nos eventos da Comédia. Dentre outros
aspectos, a narratividade de Dante se confirmaria porque o autor consegue “laicizar” o
exemplum religioso a fim de transforma-lo numa espécie de catélise que serve como
uma funcdo a narrativa. Quero com isso dizer que o exemplum dantesco (visualizado por
Sanguineti) pode ser entendido como uma possibilidade do que ainda estava por vir, a
existéncia do herdi problematico, visto depois com Balzac. Dante cria um imenso
aparelho linguistico — que funciona também em prol da criacdo dessas personagens —, e
esse imenso aparelho linguistico reflete a forma que um romance tem de orquestrar 0s
passos de sua jornada, mesmo 0s mais triviais, como as suas catalises. Dante cria
“sujeitos da narrativa”, para além dele mesmo. Uma das balizas do género romanesco
de Dante pode, assim, ser vista como a questdo de seu realismo mimético a partir das
categorias utilizadas por Sanguineti para a analise da estrutura da obra.

Olhando para Francesca e Ulisses, Sanguineti chega a dizer que a

123 “A ma mimésis” (1982a) e “A vontade de ser poeta de Dante” (1982b).



318

personagem essencial do “roman bourgeois [...], I’eroe problematico, 1’ha inventato
1I’Alighieri” (1966, p. 26). Com o uso de personagens que sdo exempla, para Sanguineti,
Dante teria feito um tipo de historicismo com a linguagem, com o registro. O seu grau
de “historicismo”, acima de tudo, ndo € um fato extraliterario, mas um fato de
linguagem. O autor aponta, assim, que as categorias que erigem 0 texto dantesco
passam, primeiro, pela percepcdo da interacdo desses elementos em meio a estrutura
narrativa desse “romance historico”: mesmo a perspectiva ideoldgica da obra € uma
questdo de sua estrutura, e a estrutura, portanto, seria a problematica fundamental do
itinerario dantesco (1966, p. 56). Essa énfase na importancia da estrutura é algo muito
proveitoso para se pensar a obra de Dante em termos narratolégicos.

Ainda considerando, dentro dessa estrutura, a questdo da construcdo das
personagens, nos momentos em que a narrativa vai definindo personagens por meio de
didlogos, podemos ver, dentro do nosso recorte de catalises, 0 emblematico exemplo do
encontro de Dante com Pier della Vigna, no canto XIII, na passagem pela floresta dos
suicidas. Este Gltimo ndo chega a declarar seu préprio nome, mas a histdria que conta
serve para defini-lo enquanto exemplum, esta categoria pensada por Sanguineti, por
meio da qual ele define a tipica caracterizacdo de personagens feita por Dante, como se
fosse parte da composigdo de um romance. As conversas constroem identidades,
pessoas. Ha, ali, toda uma performance, nesse sentido, travada a partir do convite de
Virgilio para que Dante arranque um ramo do arbusto que chora palavra e sangue: “Pero
disse ’l maestro: ‘Se tu tronchi/qualche fraschetta d’una d’este piante,/li pensier c’hai si
faran tutti monchi’” (Inf. XIII, v. 28-30). O convite para que Dante tire suas duvidas
surge porque Virgilio parece ler a mente de Dante, parece entender que Dante esta
achando que algumas pessoas se escondem entre as plantas e emitem os barulhos
escutados na regido: “Cred’ io ch’ei credette ch’io credesse/che tante voci uscisser, tra
quei bronchi,/da gente che per noi si nascondesse” (Inf. XI1I, v. 25-27).

Nesse ponto, ainda considerando o aspecto dialogal da construcdo de
personagens, fica muito claro, com a estrutura do discurso de Dante narrador (ao dizer,
numa espécie de trava-lingua, um tongue twister metalinguistico: “creio que ele cria que
eu cresse”), que Virgilio é uma espécie de dispositivo narrativo que arranca para fora da
cabeca de Dante o seu soliloquio mental. Assim, Virgilio, por vezes, antecipando
perguntas e dividas do Dante peregrino, é capaz de externar o pensamento de Dante e
transformar suas davidas internas em um dialogo — desse modo, até mesmo Dante, por

vezes, é construido por intermedio dessa relacdo dialogal, quando Virgilio transforma o



319

pensamento intimo de Dante na possibilidade de uma interlocucéo entre os dois poetas,
em que Dante da a conhecer ao leitor, assim, um pouco mais do carater e da
interioridade desse sujeito dantesco. Caso contrario, ndo fosse o didlogo disparado pela
habilidade de Virgilio ao despir a interioridade de Dante, aspectos da construcao
psicoldgica do peregrino, no momento da travessia, ficariam guardados dentro dele
proprio.

E interessante pensar como esse dispositivo de dialogo em Dante funciona
de um modo muito particular, também no que diz respeito ao “soliléquio”, que € trazido
para fora pela interacdo dialogada com Virgilio. Pensar a evolucdo narrativa da
interioridade de personagens e 0 modo como isso é mimetizado nas histérias é uma
forma também de atestar diferentes comportamentos da estrutura romanesca. Pensando
a questdo da interioridade de personagens em narrativas e esse tipo de dispositivo
textual na Comédia, percebe-se que o fato de Dante dispor de Virgilio e de si mesmo
para interagir, em momentos diferentes (seja no instante da acdo, seja depois de
superada a travessia total), com o Dante-peregrino acabam integrando, mais uma vez, a
Comédia a um certo protocolo “moderno” de representacdo do discurso interno de
personagens, que prescinde da autoanalise e deixa a cargo do narrador ou das interagdes
com 0s espagos e as pessoas a manifestacdo dessa interioridade recalcada na forma
romanesca moderna, que prioriza as manifestacdes psicologicas enviesadas.

E praticamente inexistente o soliléquio de Dante ou de outros no Inferno.
Ele existe, de certo modo, quando os personagens relatam a Dante, por exemplo, aquilo
que pensavam em determinada ocasido, em vida, ou quando o narrador comenta aquilo
que ele mesmo pensou quando estava atravessando o mundo, fazendo notar sentimentos
que o paralisam até mesmo no momento presente da enuncia¢do, como em: “Ahi quanto
a dir qual era é cosa dura/esta selva selvaggia e aspra e forte/che nel pensier rinova la
paura!” (Inf. 1, v. 4-6) ou com uma menc¢do mais fisica, corporal, ao medo que se
reproduz no pensamento presente, momento da escrita do texto na extradiegese: “Finito
questo, la buia campagna/tremo si forte, che de lo spavento/la mente di sudore ancor mi
bagna” (Inf. 111, v. 130-132). Essa presenca do soliléquio ou do dialogo, a se reproduzir
no romance e nas formas narrativas modernas, tem uma relagdo com outros géneros,
como aponta Wood (2017): “O romance tem origem no teatro, € a caracterizacdo no
romance tem origem no momento em que o soliléquio se interioriza. O soliléquio, por
sua vez, tem suas raizes na prece, como podemos confirmar na tragédia grega [...]” (p.

81).



320

A vinculagdo do romance com o texto teatral ndo é surpreendente. A
tragédia e o género romanesco, por exemplo, estdo intimamente atados ndo somente
pela questdo dos didlogos, mas até mesmo pela pertinéncia que as dinamicas
cronoldgicas assumem nos enredos. Nesse sentido, podemos pensar o0 tempo como uma
espécie de chave de configuracdo de géneros ou modalidades textuais, que une a
tragédia e o romance, inclusive. Quanto & temporalidade, Poole (2005) ainda aponta que
“there is a sense in which ‘belatedness’ is a necessary component of tragedy” (2005, p.
102), ressaltando como o texto dramatico grego €, sobretudo, uma historia que gira ao
redor da nog&o de timing.

Mas a vinculacéo entre o texto de Dante e o texto teatral forjado por meio de
dialogos também suscita uma outra questdo: se os soliléquios sdo raros na narrativa da
Comédia, teria Dante teria uma vida privada, interna, se ela nunca vem para fora?

Creio que essa interioridade, que caracterizaria a dimensdo psicolégica do
sujeito dantesco, é desnudada a todo instante pelo dispositivo de consciéncia externa
que é Virgilio. Alguns romancistas, como Charlotte Bronté ou Thomas Hardy, por
exemplo, ainda de acordo com Wood (2017), descreviam seus personagens em
“soliloquios”, “quando falavam consigo mesmos” (WOOD, 2017, p. 81), o que era uma
possibilidade acessivel de aprofundamento da interioridade da personagem. A questdo
do didlogo interno permaneceria, assim, ainda naquele seculo XIX — mesmo quando o
storytelling do texto dramatico ja havia em algma medida sido substituido pela forma
romanesca e por sua plateia invisivel feita de leitores em ambientes privados. Na
passagem a esse “regime de audiéncia invisivel”, segundo Wood, “o romance se torna o
grande analista da motivagdo inconsciente” (WOOD, 2017, p. 85), por meio do
escrutinio do narrador ou da interacdo das personagens com o0 espaco ao redor. Diz
ainda o autor: “No romance, podemos ver o eu melhor do que em qualquer outra forma
literaria; mas ndo € demais afirmar que o eu enlouquece sob esse escrutinio tdo invisivel
e cerrado”, aponta ainda Wood (2017, p. 85). Todavia, ¢ justamente entre essa tensdo
envolvendo a observagdo silenciosa e as agbes das personagens que a sutileza
psicolégica vai se tornando algo préprio do romance, abrindo méo da eloquéncia do
soliloquio ou de outros dispositivos ‘“sonoros” proprios do texto dramatico, por
exemplo, em favor do género novo.

Por outro viés, este ligeiramente diferente, 0 ponto que quero defender aqui
é 0 de que Dante ndo abre mao do aspecto “fonologico” da narrativa, ja que boa parte da

Comeédia se estrutura por meio de dialogos: mas essa sutileza psicoldgica, na Comédia e



321

no caso da caracterizacdo de Dante, se d&, justamente, por dispositivo como o dialogo
com Virgilio, em meio a uma espécie de adivinhacdo e de leitura de mentes que
desnuda, continuamente, para o leitor, a mente do protagonista, sem que Dante enuncie
a si mesmo em voz alta, revelando-se entdo a intimidade do poeta florentino.

Outra forma que a Comédia encontra de aprimorar essa profundidade
psicolOgica tipica da estruturacdo romanesca é a maneira como Dante interage com o
espaco — as catalises mostram exatamente isso, como busquei expor. A caracterizacdo
mais profunda de personagens em um romance, quando se perde o dispositivo do
soliléquio, é o ato de tornar a personagem permeavel ao ambiente: personagem
psicologicamente profunda teria uma espécie de relagdo porosa com o espaco. No
romance moderno, tipicamente sem autoexame, uma possibilidade de construir a
personagem profunda esta intimamente ligada ao modo como essa persona lida com o
espaco. Isto €, se 0 humano pode se deixar afetar pelas coisas ao redor, sem saber como,
as reacOes a esse espagco potencializam os caminhos romanescos a serem seguidos.
Desse modo, uma obra pode, prescindindo do autoexame de uma personagem e da
excessiva explicacdo de sua vida interna, simplesmente se constituir como uma obra que
conta a reacdo da personagem ao mundo ao seu redor.

A personagem, nesse tipo de mundo que o afeta, se por acaso comeca a se
analisar em excesso, impede que o narrador escrutine aquilo que, para a personagem, €
misterioso e desconhecido dentro dela mesma. Isso vale sobretudo para as obras com
narradores observadores, mas pode ser encarado, também, em uma obra como a
Comédia, em que narrador e protagonista sdo a mesma pessoa, mas em espacgos €
tempos diferentes, o que acaba possibilitando que o narrador faca avaliagdes sobre suas
condutas passadas. Ao lado da personagem, uma espécie de ignorancia sobre seus
préprios sentimentos € uma vantagem do romance. Na Comédia, o Dante narrador
observa a si mesmo, rememorando-se como um ser diferente (o Dante do passado), que
viajava a pe e visitava aquela geografia monstruosa do mundo do Alem. Esse contato
entre Dante e a paisagem adquire contornos narrativos interessantes — como espero ter
demonstrado ao destacar os trechos de passagem, sobretudo aqueles em que o corpo de
Dante se monstra t&o insuficiente diante dos obstaculos do caminho e da travessia.

Dante é a fusdo desses dois sujeitos da narrativa — narrador e personagem
principal — a partir de um Unico ente bipartido, tripartido até — aquele que esta no antes
da viagem, no durante da jornada e no depois dessa travessia. 1sso ndo necessariamente

gera um “aprimoramento’” moral de seu ser, uma evolu¢do, mas o coloca em diferentes



322

relacfes com o espago e com as vozes que falam no tecido narrativo. Ele é tanto aquele
que opera a narrativa quanto aquele que examina a si mesmo; ele é tanto aquele que
ouve relatos de terceiros quanto aquele que os reporta; ele é tanto o que se deixa afetar
pela paisagem quanto aquele que submete a si mesmo, agora como narrador, a posi¢ao
de analista e ao escrutinio dessa interpenetracdo entre espaco externo e interioridade
subjetiva.

De volta aos versos do canto XIII do Inferno, essa espécie de performance
de “iniciacdo” entre Dante e Virgilio, na floresta dos suicidas, com o indicativo de que o
protagonista rompa um pedacinho do arbusto, gera todo o didlogo em que, embora Pier
della Vigna néo diga seu nome, a identidade do penitente se revela quando ele descreve
eventos de sua vida e de sua morte, 0s quais 0 caracterizam enguanto individuo e o
retiram da categoria de corpo vegetal; € a sua linguagem e a forma como esse corpo
vegetal exprime palavra e sangue 0 que 0 constitui enquanto persona, pois, mesmo com
esse corpo mudado, Pier della Vigna é capaz de declarar sobre si mesmo e 0s demais
que ali estdo com ele: “*Uomini fummo, e or siam fatti sterpi:/ben dovrebb’ esser la tua
man piu pia,/se state fossimo anime di serpi’” (Inf. XIIlI, v. 37-39).

E com as palavras nesse didlogo, a planta é capaz ainda de dizer mais sobre
sua historia, sobre a condicdo de sua morte, que, enfim, entrega as pistas acerca de sua
identidade. Embora em uma condicdo totalmente diversa daquela em que viveu sua
vida, a planta ainda, mesmo no Inferno, é capaz de dizer eu sou: “Io son colui [...]” (Inf.
XIIl, v. 58).

Como dito anteriormente, é justamente nesse tipo de catélise, baseada na
interacdo entre personagens via conversa, 0 momento em que a interacdo de um dialogo
rouba para si 0 tempo narrado, e, com tais conversas, é possivel conhecer mais sobre
aqueles envolvidos na interacdo em curso, 0 que muitas vezes define as personagens que
Dante encontra pelo caminho, como no caso do encontro no canto XIII.

Esses momentos “fonologicos™ caracterizam em grande parte o “realismo”
que Sanguineti encontra na obra de Dante, junto com as nog¢des de “itinerario” e de
“cartografia”, termos com os quais Sanguineti também mapeia a estrutura da obra,
colocando énfase sobre o aspecto do caminhar dos poetas, como ao apontar que a
Comeédia tem uma “prospettiva itinerale” (1966, p. 71), marcando assim a sua no¢ao de
caminho, de percurso, ou ainda ao dizer que, em especial para se pensar o Purgatorio,
“il tessuto narrativo ¢ ancora il semplice ritmo del camminare” (1966, p. 99) — algo que

s0 ndo se aplica ao Inferno inteiramente porgue, no Inferno, o caminhar é intercalado



323

por uma serie de variados outros movimentos vigorosos na travessia, COmo Voo0s,
escaladas e cavalgadas, o que, na verdade, intensifica a nogdo de travessia e de
movimento.

Eu acrescentaria ainda que “caminhar”, ou simplesmente andar, ¢ algo sem
limites: assim como a forma romanesca. Melhor colocando a questdo, em um panorama
breve sobre a arte de andar, a feitura dos livros e a constitui¢do estrutural da ficcdo na
Comédia, na reflexdo de Rebecca Solnit em Wanderlust: a history of walking (2002), a
autora aponta como Dante, na obra, vai percorrendo o mundo inteiro a pé. Ndo somente
isso, mas o proprio livro de Dante assume a forma, a experiéncia de leitura de se
percorrer uma jornada:

[...]if there are walks that resemble books, there are also books that resemble
walks and use the ‘reading’ activity of walking to describe a world. The
greatest example is Dante’s Divine Comedy [...]. It is a travel story, one in

which the movement of the narrative is echoed by the movement of the
characters across an imaginary landscape (SOLNIT, 2002, p. 77-78).

Conectando o apontamento de Solnit (2002) ao de Sanguineti (1966), séo
aspectos estruturantes como esse, o da caminhada e seu movimento, centrais na
construcdo do enredo, que dotam a obra de um apelo realista novo em sua tradicdo, algo
que expande o género das historias de peregrinacéo religiosa e o coloca como a jornada
de uma personagem, um peregrino que acaba por se extrair do contexto da peregrinagdo
religiosa ao encarar, na verdade, a jornada a pé pelo mundo inteiro e, quando esta é
terminada, encarar entdo a estruturacdo de uma obra literaria portentosa que contasse a
historia dessa travessia pelas entranhas do mundo até o céu.

Pensando o “realismo” de Dante ainda, Sanguineti aponta também para o
fato de que Filippo Argenti é uma espécie de obstaculo que se opde a esse “percurso”
(1966, p. 42), e esse obstaculo, como procurei demonstrar, pode ainda ser entendido
especificamente como aquele tipo de catélise que € produzido, sobretudo, por meio do
dialogo e das palavras de seu discurso, interrompendo e estorvando a jornada também
por meio das palavras. Isso ressalta ainda mais o argumento de Sanguineti, no sentido
de que a Comédia constréi ndo as “figuras”, mas sim exempla de um tipo novo de
realismo em ficgéo.

Na perspectiva de Sanguineti, ao contrastar 0os conceitos de figura e
exemplum, ele propde a substituicdo da ideia de figura de Auerbach por esta nova
categoria pensando que a caracterizacdo das personagens de Dante estd mais proxima

dos tracos psicoldgicos de uma persona do que da nogdo de figura religiosa.



324

Quando pensa, por exemplo, em Francesca e em Ulisses como personagens
da Comédia, Sanguineti aponta que os dois sdo exempla porque ndo se pautam apenas
na questdo da figura religiosa, mas Ulisses representaria, muito mais, um exemplum
“mitico-pagane” reelaborado por Dante e Francesca, por sua vez, também afastando-se
de um aspecto religioso tipificador, seria uma personagem de carater “cronachistico-
contemporanee” (SANGUINETI, 1966, p. 25).

Sanguineti expoe argumentos em favor da categoria do exemplum como
género literario, laicizando-se, e da reflex@o sobre esse exemplum, ao qual a Comeédia se
filiraria, procederiam textos como “la novela mediolatina e volgare, sino al Boccaccio
medesimo” (SANGUINETI, 1966, p. 25) — 0 que aproxima a nocdo de exemplum
vislumbrada na obra de Dante ao proprio nascedouro da ficcdo moderna, via Boccaccio.

Dante apresenta, assim, em sua obra, a enunciacdo de si mesmo como
sujeito e a enunciacdo do seu agora e do seu passado, sendo o0 sujeito dessa narrativa;
paralelamente, entre gingados e malabarismos desse “eu”, que se esconde entre
dialogos, ele funda nocdes iniciais de um género como 0 romanesco ao privilegiar o
nascimento desse eu como uma categoria da enunciacao, e assim recupera o que poderia
ter sido uma aventura epica transformando-a em algo diferente.

Diante desse panorama, que reiine em um feixe tantos fios de possibilidades
para a leitura de um “romance” embutido na Comédia de Dante a partir do Inferno,
parece que o0 romanesco em Dante estd associado a esse minucioso trabalho de
constru¢do de um mundo e de um protagonista especifico, que venho chamando de
“sujeito dantesco”, o sujeito da narrativa, que existe, ali, de maneira tdo variada, em
maultiplas camadas em relacdo a diegese. Historicamente, pensando na cronologia dos
géneros literarios, Dante produz uma espécie de épica a luz do texto que conhecera, o de
Virgilio. Mas o reverte com cores novas. O seu aspecto romanesco parece estar muito
atrelado ao nascimento de um novo tipo de “eu” e também a propria enunciagdo de um
enunciado que se V&, assim, repartido entre dois tempos: o tempo da aventura ocorrida e
0 tempo da memdria, onde, no presente do narrador, se conta a historia terminada.
Protagonista e narrador sdo um mesmo ser bifronte.

Dante, recuperando via épica uma forma de narrativa, transforma-a em algo
diferente, integrando, assim, a historia das formas literarias, a novidade: o autor como
sujeito de uma aventura ficcional, contando a histdéria do “malabarismo” subjetivo de
um eu que se esconde entre dialogos e travessias. Nesse sentido, no sentido de uma

historia que conta acerca do movimento de uma jornada, penso que o instrumento de



325

identificacdo das catalises seja muito importante para se perceber o maquinario
narrativo minucioso em curso na estrutura da Comédia.

Esses cantos de passagem, que defini como passagens cataliticas,
“inchadas”, ou moldadas ao redor da manipulagao temporal do narrado, tornam-se
relevantes tanto pela sua contribuicdo para a estruturacdo da trama, jogando com
categorias de tempo e espaco, como também por projetarem esse aspecto narrativo
sobre o texto de maneira que seu comportamento se assemelha ao modo como
percebemos e lemos romances ainda hoje, mesmo quando tanto ja foi feito, em termos
revolucionérios, com essas categorias. Tais categorias possibilitam, assim, que
identifiguemos como a obra de Dante em questdo pode se comportar & maneira de um
romance em potencial e ser lido em suas estruturas e em seus arranjos narrativos, que
apontam para uma modernidade em sentido barthesiano, naquele sentido que identifica
em um romance a possibilidade de uma forma de dizer aquilo que afeta um “eu”.

J& ndo parece tdo ousado afirmar a Comédia de Dante como uma espécie de
gesto moderno, um romance moderno. Esse carater de reinvencdo da épica, pelo “eu”,
pode ser vista até mesmo no contexto da literatura brasileira, que viveu o género épico
apenas como uma nostalgia romantica, com as epopeias dos poetas do século X1X!24,
por exemplo, mas, mesmo assim, também produziu a sua safra de escritores modernos
retrabalhando o género épico, de algum modo para elevar o calibre de sua obra
romanesca. Mesmo ap0s 0s romanticos, temos ainda esse jogo épico entre modernos.
Nesse caso, hd a prosa de Jodo Guimardes Rosa, na década de 1950, como exemplo,
especificamente quando publicou o seu Grande Sertdo: Veredas.

Ao comentar o tipo de romance feito por Guimardes Rosa, ¢ Benedito
Nunes (1998) quem aponta o carater “mitomorfico” desse romance, cujo enredo revisita
e paga tributos a alguns mitos de referéncia, como o “pacto com o Diabo e,
consequentemente, 0 pacto ou o contrato de Fausto com Mefistéfeles, a Viagem
perigosa, de provacdo, a Peregrinacdo da alma, a teomdquia de Deus e do Demonio”
(NUNES, 1998, p. 32), mas, 0 que mais importa a se observar, no contexto do
comentario de Benedito Nunes (1998), é que as formas e arquétipos por ele apontadas
se implantam no romance criando uma propria e singular “mitomorfia” do proprio

género “romance”. Ao remodelar alguns topoi da literatura (em especial aquela que se

124 Uma analise mais abrangente sobre a epopeia entre as letras brasileiras pode ser vista em A epopeia
em questdo: debates sobre a poesia épica no século X1X (2019).



326

encontra no limite entre a épica e 0s mitos), a obra de Rosa acaba conferindo ao género
romanesco, gracas a si propria, aquilo que os tedricos parecem apontar sempre sobre 0
género, e mesmo ndo serem capazes de explicar totalmente: o seu carater ilimitado,
indefinivel, devorador de outras tantas formas literarias. Tramado na imensiddo do
sertdo mineiro, o romance de Rosa ¢ “indefinivel e ilimitado, sempre imagem e quase
conceito de méxima extensdo, que tudo abrange, entidade e ndo-entidade,
compreendendo o fisico e o moral” (1998, p. 34), caracteristicas que poderiam ser
aplicadas também ao proprio género romanesco, ainda na contemporaneidade, como
aquilo que, tal qual o sertdo — cenério da obra de Rosa —, ndo tem delimitacéo fixa.

Outra questdo arquetipica que surge da comparacdo entre Dante e Rosa,
além da criatividade de sua composi¢cdo romanesca, bem como a remodelacdo de
arquétipos epicos da narrativa, sdo ainda os estilemas de suas composicdes: a
dificuldade da rememoracéo, a consciéncia da producdo do relato de uma travessia, 0
estabelecimento de um didlogo constante com um interlocutor (o que definiria um trago
“realista” tipico dos romances, rememorando, aqui, Sanguineti); bem como a historia do
envelhecimento, isto ¢é, a historia da obra que se conta ao “meio da vida”, do meio para
o fim da vida. Paradigmatico, nesse sentido, é também outro romance brasileiro
significativo, obra de Machado de Assis, Dom Casmurro, em que a memoria coloca
como sua prerrogativa a necessidade de, na velhice ou na iminéncia dela, escrever uma
historia, relembrando um amor. Esses tracos podem unir Dante a algumas das obras
que, no coracdo da literatura brasileira, definiram aquilo que haveria de mais
protuberante no género romanesco nacional.

Em Rosa, no Grande Sertdo: Veredas, hd também um aprendizado da
natureza e da caminhada, assim como ocorre com Dante, personagem que se define
exatamente como o ser caminhante. Podemos aproximar essas duas obras — uma delas
sendo, talvez, a grande, imensa épica dentro do romance moderno brasileiro, que reverte
e subverte tanto as nocdes de épica quanto as de romance — e, ao fazé-lo, constatando os
inimeros pontos de contato entre 0s textos, a obra de Dante acaba se tornando, também,
um pouco mais um romance.

Similarmente, Dante usa uma lingua ndo desgastada, e Rosa usa um
portugués ndo desgastado, buscando-se, na linguagem do neologismo e da revisitacao a
velhos termos agora renovados, uma terceira forma. Dante busca, também, a sua
“terceira forma”. E o romance inaugura, a cada vez, a sua forma, como nas palavras de

Barthes, de modo que a obra romanesca, por ndo ter a sua definicdo muito clara, pode



327

sempre ser, assim, remodelada no momento do grande encontro do escritor com o
Desejo de Escrever (justo ao meio de sua vida). As palavras de Barolini,
especificamente para o caso dantesco, no texto “Ulisses, Geryon, and the Aeronautic of
Narrative Transition” (1992), formulam exemplarmente aquilo que aqui podemos
chamar de confec¢do de uma “terceira forma”, 0 que é colocado pela autora como a
invencdo dantesca de um género novo, fazendo uma breve recolocagdo de termos e
géneros com os quais Dante lida ao compor sua Comédia e sua relagdo com os temas

colocados no texto pela presenca de Geriao (e sua “face de mentira™):

[...] the poet achieves his redefinition of the term comedia by contextualizing
it vis-a-vis tragedia in ways that align comedia (Dante) with truth, and
tragedia (Vergil) with falsehood, menzogna. Key to this process of
redefinition and to the significance with which the poet intends to endow his
‘new’ genre — the comedia/téodia for which he has invented both a new life-
based form and amnew truth-based content — is the phrase used to designate
the act of representing Geryon: the discourse that undertakes to represent that
in-credible beast is a “ver c'ha faccia di menzogna” a “truth that has the face
of alie’”” (BAROLINI, 1992, p. 59).

Barthes demonstra ainda a ilimitada capacidade do romance, quando
concebido como essa “terceira forma”, que se inaugura como coisa nova a cada nova
empreitada romanesca, ao redefinir algumas das possibilidades de caracterizacdo do
género, tornando-o, em seus textos criticos finais, a forma literaria do afeto posto em
palavras; coloca-se 0 romance como a possibilidade de conceder um corpo ao amor e
uma forma de resgatar uma espécie de “Soberano Bem”, para sempre perdido fora da
literatura. Para o pensamento final de Barthes, o romance sé pode, enfim, ser definido
pela nog¢do de “projeto”, por um langar-Se & obra como o cumprimento de um Desejo
imperativo, embora o préprio romance ndo se mostre um género autoritario, dai poder
contar uma espécie de afeto supremo, de bondade soberana.

Para Barthes, enfim, “fazer um romance”, conseguir concretiza-lo, €
“ultrapassar as contingéncias do malogro por uma grande tarefa, um Desejo geral cujo
objeto ¢ o mundo inteiro” (BARTHES, 2005a, p. 27-28). O romance, assim,
reconstruiria uma especie de mundo, via ficcdo, para aquele que deseja escrever:
reconstruiria sensacdes, cheiros como epigrafes, sentimentos como cenas, pessoas como
personagens. A forma romanesca seria uma espécie de “grande Recurso”, algo como
uma patria do Desejo, um lugar em que um coracdo em exilio ou em luto pudesse

habitar e combater o sentimento que Barthes, em A preparagdo do romance, assim



328

descreve: “sentimento de que ndo nos sentimos bem em parte alguma'®. A escritura
seria, pois, minha Unica patria?” (BARTHES, 2005a, p. 27-28). Esse género
romanesco, como possibilidade de revelar o desejo do sujeito que escreve, ja nao teria a
ver com o instante lirico, com love poetry, mas com a passagem a um novo tipo de
paradigma, em que a histéria de um afeto e de um sujeito se desenvolve em uma
extensdo do tempo e do espago, ndo em um instante fixo de inspiragdo amorosa do eu
lirico. Se, por um lado, Dante mesmo vem de uma tradi¢cdo da poesia de amor, com ela
produz esse objeto novo que se vé na Comedia, e que, nas palavras de Barolini (1992),
pode ser entendido de maneira exemplar no episodio de Gerido. A corda, por exemplo,
com que se evoca Gerido, ali, naquela passagem, pode ser lida como emblema do
desenvolvimento de um discurso, da passagem da lirica a uma forma de épica, de

narrativa. Diz Barolini (1992), em The undivine Comedy:

the cord is knotted and tortuous (“aggroppata e ravvolta”), signifying the
deceit of language; it was used for catching the leopard, lust, because Dante
comes out of a tradition where language serves to deal with — capture — eros:
his major previous experience with poetic language is the experience of love
poetry. He hands the cord to Vergil, thus signifying the development of his
discourse, its enlargement from the lyric to the epic — “Vergilian” — mode.
Only this mode can provide the new language, the new signs (“novo cenno’)
required to bring forth a novita, because only this mode imitates life, defined
as a path punctuated by the continual arrival of new things. The use of a novo
cenno to elicit a novita is thus a paradigm for the writing of a new kind of
poetry, a poetry founded on the poetics of the new (BAROLINI, 1992, p. 64).

A Comédia ¢ “trapassare”, verbo que designa também a nogdo de
movimento. No texto, encarnando essa dindmica exemplarmente, encontramos “[...] the
poet’s transgressing of the boundary between life and death, between god and man”
(BAROLINI, 1992, p. 58). O mesmo tipo de “ultrapassagem” pode se aplicar a questao
da forma operada por Dante e pode definir ainda o0 que ha de mais abrasivo no género
romanesco: esse teste constante sobre o que a forma verbal e o discurso podem conter
em termos de narrativa.

Ao falar sobre a capacidade de um romance de ultrapassar até mesmo as

dificuldades de sua propria feitura, impossivel ndo pensar, novamente, no “trapassar del

125 Anotacdo do Diario de luto de Barthes de 1° de agosto de 1978: “Decepgdo de varios lugares e
viagens. N&o estou bem em parte alguma. Bem depressa, este grito: Quero voltar para casa! (mas onde?
ja que ela ndo esta em parte alguma, ela que estava |4 onde eu podia voltar para casa). Procuro meu
lugar. Sitio” (BARTHES, 2011, p. 172). Barthes manteve esse diario entre 1977 e 1979, com notas que
giravam ao redor da experiéncia de perda recente de sua mée. A redagdo do diario coincide com a
produgdo de textos como a conferéncia “‘Longtemps, je me suis couché de bonne heure™, de 1978, a
preparacgdo do curso sobre o romance no College de France e algumas paginas do seu projeto literario, o
romance Vita nova.



329

segno” dito na Comédia (Paraiso XXVI). O romance — na esteira de obras como a de
Dante, Rosa, ou a fantasia de Barthes — executa a mesma forma de ultrapassagem,
subvertendo o limite da convencdo estabelecida até entdo e levando o género a uma
proxima etapa. Esse “voo louco”, “folle volo” (Inferno XXV1), parece ser algo distintivo
da forma romanesca, a sua capacidade de operar como um “varco folle” (Paraiso
XXVII), isto é, pressionando os limites das convengdes dos signos e do sistema de
géneros e levando o texto literario além das interdicbes do que é convencional. O
género romanesco “corporifica a liberdade da auséncia” (OLIVEIRA E PINO, 2018, p.
176), isto é, d& forma a forma que escapa as regras de conformacéo.

Creio que o romance consiga tal coisa ndo por uma espécie de misticismo,
ou pela extrema liberalidade critica que o proprio género possa suscitar ao se tentar
definir o género, mas porgue ele se abre a uma coabitacao de outras formas literarias e a
dispositivos de construgdo que existem justamente para se contar a histdria de uma
subjetividade ou de subjetividades — e a questdo do sujeito, e aquilo por que ele se deixa
afetar, e aquilo que ocorre como evento em sua estrada, € uma questdo
permanentemente aberta. Isso demanda, portanto, a liberdade do género Intratavel. Da
interacdo entre 0s sujeitos, suas vozes, suas vidas e 0 espagco em que habitam nasce a
narrativa, e as possibilidades de interacdes entre essas categorias Sdo inexauriveis.
Surpreendente conclusdo (mas ¢ provavel que a andlise de categorias como “tempo” e
“espaco”, ao longo desta tese, ja apontasse justamente o caminho para tal conclusdo):
talvez seja possivel pensar que o carater ilimitado do romance surja justamente do fato
de que ele tem categorias limitadas; reduzem-se, praticamente, ao vinculo entre um
sujeito, o tempo e o espaco. Todavia, a possibilidade de arranjar e rearranjar essas
categorias em relacdo a quaisquer outros elementos da literatura ou da vida sdo
praticamente infinitas: e é esse “deslimite” a condicdo que o fundamenta e a prépria

substancia que o romance abriga.



330

CONSIDERACOES FINAIS

Ao longo de minha pesquisa, busquei reafirmar que a estrutura narrativa da
Comédia é um aspecto central e fundamental para o estudo da obra de Dante. Para
amparar essa ideia, demonstrei, sobretudo ao longo da revisdo bibliogréfica, outras
vozes que oferecem sustentacdo a importancia dessa estrutura narrativa, ou pelo menos
que reconhecem a sua existéncia — digna de nota.

Intensificando esse gesto, que parecia dizer “a estrutura narrativa esta ali e
importa para a leitura”, desejei também pensar a propria Comédia — com base no
Inferno — como um tipo especifico de forma narrativa moderna: o romance.

Ao longo da pesquisa, por vezes, inquiri a mim mesma se havia uma espécie
de mistificacdo ou fetichizacdo do romance, de minha parte, enquanto buscava
encontré-lo na Comédia de Dante. A verdade, percebi, € que eu ndo tentava encontra-lo:
eu o via ali na obra. N&o era uma questdo, portanto, de querer afirmar o romance como
um “arquigénero”, como uma forma absoluta. Pelo contrério, creio que minha pesquisa,
junto com as vozes que também ecoam e veem o romanesco em Dante, demonstre que o
romance ndo é um género autoritario, e que nem aqueles que optam pelo uso dessa
forma literaria fazem questdo de afirméa-la necessariamente como uma coisa fechada,
um objeto definitivo.

O romance ¢é utilizado enquanto forma para uma literatura menor, maleavel,
e para vozes que buscam uma certa possibilidade. No caso especifico de Roland
Barthes, por exemplo, as possibilidades romanescas dizem respeito ao Amor, a poder
dizer o Amor. Assim, Barthes traz, como contribui¢do ao pensamento sobre esse tipo de
literatura, uma certa presenga “autoral”: a do sujeito que quer escrever e conferir corpo
(ficcional) a seus afetos. O romance serviria a esse gesto de sujeitos amorosos,
desejosos pela escrita. Seus modelos principais sdao Michelet, Tolstoi, Proust e o proprio
Dante — gesto de aproximacéo, entre romancistas, que parece extremamente relevante
para a compreensdo da narrativa moderna, considerando-se ai a presenca, é claro,
também do autor florentino.

Pensando a possibilidade de que o romance, em alguma medida, concretize
objetos do desejo, considero ainda que, em Vida nova, a principio, Dante coloca 0 Amor
como uma espécie de peregrino, como um companheiro de viagem, como alguém que
surge em sonho ou no meio da estrada, para dialogar com o poeta. Na Comédia, por sua

vez, o Amor nao é mais um “simbolo”, 0 qual, em ultima insténcia, retornaria sempre



331

para o sujeito lirico e ficaria circunscrito ao momento da inspiracdo poética. Na
Comédia, o Amor € visto como uma forca que move, algo que une as “moléculas” do
texto e faz com que nasca a estrutura daquela narrativa: algo, enfim, consideravelmente
inovador na histéria das formas literarias. Afinal, na Comédia, o gesto de criacdo de
uma obra, mediante forca amorosa ou desejosa, € muito mais intenso — em relagéo ao
que o préprio Dante havia feito antes. Isto se pode medir, inclusive, pela intrincada
estruturacdo de dispositivos narrativos que se da a ver na Comédia, ficando evidente,
por exemplo, quando se analisam categorias como a dos “cantos de passagem” e das
“catalises” no Inferno (desmembrando-as ainda em subcategorias que agrupei sob o
termo “tipologia da catalise”; sem, com isso, pretender esgotar o tema da “travessia” em
Dante).

Quero concluir, enfim, dizendo que 0 romance mesmo, 0 romance dantesco,
enquanto objeto, ndo existe precisamente. Todavia, ele esta 14: como uma possibilidade
de leitura; ndo uma possibilidade infima, mas sim como algo que faz o texto se
avolumar, em uma proporcao narrativa surpreendente — até mesmo a aplicacao da terza
rima propicia que o texto se construa como algo sedento pelo préximo fato da narrativa,
pelo encadeamento temporal dos episodios.

Compreender que o romance de Dante, a principio, € inexisténcia faz-se
fundamental para comecar a cogita-lo, inclusive considerando o0s seus aspectos
“liricos”; fundamental, assim, é assumir que a Comédia poderia ser vista como um
romance mesmo fora das categorias esperadas para catalogacdo de romances, a
principio.

O romance dantesco existe, nesta tese, assim como para Barthes esse género
existiria: a partir de uma postura, um modo de olhar e de ler. Essa postura € a da
identificacdo de um sujeito que enxerga a si, no texto, e se reconhece no meio do
caminho da vida, momento ideal para a escrita de uma obra. Tal momento da vida
inauguraria a necessidade de uma “forma nova”, que ¢ a concepgao de “romance” que
aqui interessa. Ele existiria, estruturalmente, como um gesto de um sujeito que, no
universo da obra romanesca, diz “eu” (sujeito que elabora sua prépria voz, ao dizer
“eu”, para além do momento lirico, desfiando-se cronologicamente, em eventos
encadeados e relagdes temporais; o que cria, inevitavelmente, a “vida” do romance).
Assim, com esse “eu”, a Comédia faz nascer, em especial como constatado ao longo da
leitura do Inferno, um novo tipo de sujeito: ndo o lirico, mas um notavelmente

“ficcional”.



332

Ademais, o romance de Dante, visto na Comédia, esta ali porque esse
romance se manifesta em trechos da estrutura narrativa, trechos de “instabilidade” e de
imprevisibilidade dentro da ordem logica esperada — por meio dos mecanismos que aqui
designei “catalises” (por exemplo). Contudo, as possibilidades romanescas em Dante
sdo também outras, que expandem a sua designacdo de “poema narrativo” e o
reafirmam como um gesto romanesco em potencial.

Creio que a analise e o arranjo de categorias narratologicas variadas seja um
dos caminhos para se “destravar” essa substdncia romanesca por vezes abafada entre
leituras criticas, e tal exame da narrativa traria ainda tantas outras possibilidades
interessantes a contemporaneidade e aos estudiosos da literatura dantesca, sobretudo no
Brasil, onde o texto de Dante é frequentado muito mais pela vertente lirica.

Nos identificados trechos de “instabilidade” genérica ou de quebra da ordem
(esperada seja pela tradicdo, seja por concepcdes de leitura predefinidas), a propria
superacdo da expectativa da a ver uma “forma nova” de se contar a histdria de um “eu”,
como espero ter demonstrado com o apontamento e a analise dos trechos de passagem
nos cantos infernais em que, acredito, a manipulacdo do tempo e do espaco atinja um
grau méaximo de plasticidade e de maleabilidade, sem jamais prescindir do sujeito-
narrador que a elabora.

Os trechos investigados sdo aqueles que trazem a passagem ou a travessia
destacando um inchago proprio da categoria chamada “catalise” — esse tipo de analise,
da manipulacéo narrativa, demonstra como a histéria se constrdi por meio de travessias,
sobretudo no Inferno, as quais se desdobram de inimeras maneiras e tém impactos
sobre a forma como nos relacionamos com essa leitura do texto.

Leitores de romances, no século XXI, estdo acostumados a obras que,
dentro desse género, jogam com a propria experiéncia da leitura e convidam a um
envolvimento algo como “brincalhdo”, playful com o romance. Creio que o “romance
dantesco” ofereca esse tipo de experiéncia para o leitor de hoje, colocando-0, a0 mesmo
tempo, diante do choque advindo de uma obra que ndo opera com 0S mesmos arquétipos
criativos com 0s quais autores contemporaneos operam hoje. A propria estruturagdo da
Comeédia celebra a anacronia (que aqui surge, em certo sentido, como proposta de
analise).

As catélises dos cantos de passagem, e seus diversos comportamentos no
tecido da Comédia, pareceram-me um elemento interessante para se observar o tipo de

JOgo narrativo em curso, porque encenam uma manipulacdo diegética com implicacGes



333

formais que “quebram” o espaco e o tempo e suas regras esperadas. Nesse espaco,
ocorrem travessias narrativamente significativas. E nessas partes intervalares, e
“menores”, em que o “romance” de Dante pulsa, embora o romance, enquanto objeto
em si, ndo exista, ndo plenamente — a propria Historia impediria uma afirmacéo assim.
Todavia, mesmo diante desse impossivel, 0 romance existe anacronicamente: ali, habita
um romance em potencial, vislumbrado nessas passagens especiais, narrativamente mais
comprometedoras da prépria metrificacdo, mais atraidas pela dilatacdo romanesca. Se o
romance € em potencial, como ja dito, os cantos de passagem, esses tais trechos de
catélise, sdo a comprovacao estrutural de uma possibilidade de leitura romanesca; é ai
que o projeto da obra dantesca executa um imprevisto, momento em que a obra,
narrativamente, “delira”. Esse delirio narrativo, levando o narrar a0 maximo do seu
inchaco, é préprio de um texto em que ha a compulsao pelo storytelling, a ponto de se
prescindirem formatos especificos regidos por regras tradicionais da lirica, cedendo-se a
caracterizacdo de sujeitos e espagos, e a diferentes formas de se movimentar dentro da
paisagem.

Esses critérios, aqui postos, como os da identificagio do “romance
moderno” dantesco, ou de seu “protorromance”, constituem algo mais estrutural que
historico, e as catalises dos cantos de passagem ddo conta desse conceito como uma
manifestacdo material da narrativa que extrapola os limites de seus géneros vizinhos.
Poderiamos pensar, tomando um modelo exemplar, no romance de Cervantes, para a
identificacdo dessa ascensdao da disforme forma romanesca (deformidade que &,
também, o que parece comecar a se desenhar em Dante).

Em Dante, porém, o gesto narrativo é diferente daquele concebido por
Cervantes. Com seu Dom Quixote, Cervantes corrompe a épica, numa atitude
zombeteira e também mergulhada em “self awareness” — uma obra consciente da sua
condicdo e daquilo que faz em relacdo a tradicdo que elege para “corromper”. Em
Dante, ha mais uma espécie de erosdo, em termos de género narrativo, quase como se
iSs0 ocorresse como que por acidente. O desejo vai tomando as rédeas do projeto (e ndo
se pode medir em plenitude a extensdo de um desejo). O romance de Dante ndo teria
consciéncia de si mesmo, no gesto da sua criacdo. Poréem, € justamente por essa obra
acolher de modo particular e imprevisto a davida e a hesitacéo, e marcar esses processos
subjetivos da personagem-narradora (por meio de passagens narrativas especificas e
muito significativas, ndo acidentais em si mesmas), que se pode identificar ai 0 seu

traco romanesco.



334

Insisto: Dante ndo é um romancista — mas seria um “protorromancista”, com
uma obra que revela certa hesitacdo e uma multiplicidade, partes de um processo de
transicdo entre um modelo narrativo e outro, voltando-se de uma posicéo literaria a uma
outra forma de contar historias. Esse mesmo movimento € constitutivo da propria
categoria que analisamos, a da passagem: a passagem atravessa de um ponto a outro, em
um gesto que, compondo a espinha dorsal da narrativa, é também um emblema
estrutural de uma nova forma literaria em potencial, que corta o tempo, atravessa
paradigmas formais.

Cervantes, pode-se dizer, teria feito o seu romance a partir da inspiracéo
épica, numa empresa irbnica. Por sua vez, com Dante, a Comédia se constitui como um
romance entre o dispositivo lirico e a atitude épica, no lugar em que ndo é possivel
definir, afinal, de que tipo de obra se trata, a menos que admitamos um desequilibrio
histérico, para mais criativamente sonda-la.

Ao mesmo tempo, a defini¢cdo de romance que aqui defendo ndo precisaria
necessariamente definir-se como um conceito que deve a épica a sua origem ou 0 seu
comeco. Para mim, o romance é a execucdo de uma forma — de um gesto oriundo de um
sujeito que busca concretizar o projeto de escrever uma vida (ficcional). Dante € um dos
primeiros autores a executar tal gesto.

Pensando ainda nas modalidades narrativas, na diferenca entre épica e
romance, ou prosa e verso, se a Vida nova, por exemplo, compartimenta essas duas
modalidades textuais — verso e prosa, especificamente; sendo a prosa o elemento
distintivo das partes narrativas da obra —, na Comédia, o lirico e o épico se entrelacam e
se perdem (em meio a terza rima ou pelo uso da lingua vulgar), acabando por pressionar
0s seus modelos e por criar uma espécie de terceiro género narrativo — o qual, muito
pertinentemente, creio, devamos chamar “romance”. Afinal, o género encarna, desde a
sua nomenclatura, a dificuldade de uma precisa definicéo.

Ao se lidar com o Inferno, uma espécie de instabilidade positiva se
manifesta, ndo somente em relacdo a identificacdo de seus modelos tradicionais, ndo
somente em relagdo a suas origem e transmissdo, mas também em relacéo aos variados
modos como podemos encarar 0s aspectos estruturais desse texto. Nesse sentido, aquilo
que chamamos de “trecho de passagem” ¢ uma das manifestagdes dessa instabilidade:
0s préprios trechos de passagem sdo dificeis de serem segmentados, repartidos,
destacados — atravessam o Inferno inteiro e vdo se entrelacando entre a cadeia dos

episédios em versos.



335

A passagem € uma instabilidade, algo que se mexe, move-se, e faz com que
as personagens, ao passarem por esses trechos, também se movam de modos
particulares, bem como o narrador, que narra esses trechos no depois da aventura, e
assim acaba por se encontrar em meio a uma instabilidade nova — a dificuldade de
recuperar a experiéncia dessa travessia. Até mesmo o narrador, destarte, na sua forma de
enunciar a obra a partir do espago externo, de onde ele fala, vai abragando o processo
catalitico do inchaco em seu discurso, recompondo, voltando atras e seguindo em frente
em desordenacédo temporal. A partir de uma perspectiva estrutural, entdo, contemplando
todos esses aspectos, € possivel conceber a materialidade do romance em potencial de
Dante.

Nessas catalises, vemos um Dante cheio de duvidas, de medos em relacédo
ao que vem em seguida e quanto ao seu proprio futuro. Em tais momentos, percebe-se
entdo aquilo que Dante pode estar aplicando para surpreender o leitor, fazendo uma
espécie de mistura entre as temporalidades e a ambientacdo, rompendo expectativas
estruturais esperadas dentro de um poema metrificado. E nos trechos de passagem que o
narrador dinamita essa previsibilidade formal.

O romance pode ser entendido, em nosso recorte, COMO esse momento em
que o sujeito e a paisagem se relacionam de uma maneira especial, vistos na catalise de
cada trecho aqui destacado. Caminhar, encontrar um caminho pela piaggia diserta, é
como escrever: é fazé-lo justamente na intencdo de saber se se pode fazé-lo, se é
possivel 126 Tanto a caminhada quanto a escrita (de um Romance) podem ser
aproximadas pela ideia de “projeto”: o sujeito se lanca em dire¢cdo ao caminho, como
em uma espécie de antecipacdo do todo, mas a sua resolucdo da caminhada é ainda
secreta; ele ndo sabe exatamente o que vai encontrar depois de se projetar adiante.

Romancear é essa tentativa de encontrar um caminho (nunca sabido
aprioristicamente), e ndo teria seus limites muito bem definidos ou fixados — exatamente
como um caminho novo pelo deserto, isto €, um caminho no espaco em que ndo ha
caminhos ainda. Podemos pensar a producdo de um romance como o trilhar de um
caminho em um terreno desconhecido, como a voz que clama pelo deserto, e o préprio
autor ndo conheceu os limites desse caminhar até efetuar o percurso.

Quando, por exemplo, Barthes (2005b) aponta, em seu curso sobre o

126 Aludo aqui a pergunta que Genette atribui tanto a literatura de Flaubert, Proust, Kafka, quanto
também ao projeto literario de Barthes, na tradug@o de Oliveira e Pino (2018): ““Escrevo para saber se
consigo, se devo escrever’” (2018, p. 180).



336

romance, que, ali, ele deseja seguir, com a audiéncia, um percurso que a Obra faz desde
0 “projeto até sua realizacao” (2005b, p. 4), acaba chamando a aten¢do para um certo
espaco: entre 0 Querer-Escrever e o Poder-Escrever, existe o imprevisivel romanesco, a
estrutura imprevista que essa obra pode alcancar. Essa estrutura imprevista, que
concretiza o “Fato de escrever” (BARTHES, 2005b, p. 4), justamente por sua
imprevisibilidade, é o que permite que entendamos como “romances” tantas estruturas e
aspectos formais variados em diversas obras literarias — pensamento que aplico aqui
justamente a compreensédo formal do Inferno na Comédia.

Sem autoritarismo, assim como vimos a ideia se desenvolver a partir de
Barthes, em seus escritos finais, o romance se empresta a necessidade de uma “vida
nova” pela obra. O romance ¢, assim, um gesto — vincula-se as nogdes de projeto e de
desejo de escrever. O romance ndo € algo estabelecido necessariamente por convencdes
fixas, mas por acordos entre o escritor e 0 seu desejo, mesmo o desejo intratavel — ainda
que uma obra nunca venha a ser concretizada, o projeto de uma obra encontra na forma
romanesca a sua potencialidade, a sua possibilidade de vir a ser.

O romance traz para os sistemas literarios uma espécie de conversa infinita,
sem limites, entre leitores e romancistas, que movimentam os desejos entre fluxos de
autoria, leitoria e aventuras. Por ndo ter regras previamente estabelecidas, padrbes
formais necessarios a serem seguidos, essa conversa pode assumir qualquer forma e
engajar o leitor de qualquer tempo no desejo de se contar a histdria, uma historia de um
eu que, num gesto moderno, diz “dird”, “eu direi”, por meio de uma lingua menor: isto
é, a linguagem do volgare e também a propria lingua do romance (“prosaica”). Pensar a
obra de Dante como um romance é pensd-la como uma lingua menor dentro dos
géneros, algo que foge da tradicdo, inclusive da tradicdo interpretativa.

Crisafi (2022) nos sugere, em outro contexto de interpretacdo de Dante, que
um pesquisador, de muitos modos, estd lutando contra uma hierarquia. No caso da
Comeédia, existe uma poténcia e um ganho em ir contra essa hierarquia temporal de
interpretacdo, ja que “antes” e “depois” estruturam uma interpreta¢do teleoldgica da
obra (CRISAFI, 2022, p. 21). Ir contra a previsibilidade dessa interpretacdo, cometer
conscientemente uma anacronia e outras aproximacfes que revertam as leituras
padronizadas, € decompor os sentidos organizados de interpretacdo e fornecer novas
ideias de temporalidade. Assim, estabelece-se um constante didlogo com as obras que
analisamos, 0 que as mantém em contato com a prépria inesgotabilidade do desejo que

as criou; esse tipo de critica alimenta também o dialogo infinito entre leitores e obras.



337

Blanchot afirma ainda, em “O esquecimento, a desrazdo”, no segundo
volume de A conversa infinita (2007), que o esquecer-se de uma palavra também ¢
encontrar a possibilidade de que toda fala seja esquecida”, ou ainda, essa possibilidade
do esquecimento como fala “ergue a linguagem em seu conjunto reunindo-a em torno
da palavra esquecida” (2007, p. 171). Com isso, quero pensar sobre o género romance
como essa “palavra esquecida”, ou como uma palavra cujo preenchimento ¢ vazio: 0
sentido que lhe atribuem € constantemente esquecido e refeito a cada gesto. Nesse
esquecimento, existem possibilidades muito positivas. Lidar com um género textual sem
limites estruturais claros é encontrar-se com uma forma que pode se adequar a
multiplicidade do “desejo de narrar”, utilizando-se de uma infinidade de formatos.

“Na palavra esquecida”, diz ainda Blanchot (2007), “apoderamo-nos do
espaco a partir do qual ela fala e que agora nos remete a seu sentido mudo, indisponivel,
interditado e sempre latente” (2007, p. 172). Penso, com isso, ainda considerando o
romance, que este seja a palavra esquecida, e que podemos nos apoderar desse espaco
vazio e negativo, dessa possibilidade que o romance abre em meio ao oco, ndo para
interditar qualquer possibilidade de criacdo de algo novo, mas, sim, justamente, para
fazer coisas novas a partir desse vazio que esté disponivel, a disposicao do desejo (que é
irmao da incompletude).

Existe, na angustia do esquecimento, ou no vazio da nomenclatura do
romance, também a possibilidade de reinventar as formas. O romance é gquase uma
“casca”, com seus contornos imprecisos. Assim, ele se permite, com delicadeza e sem
autoritarismo, equilibrar a vontade de “tagarelar”, que parte de um sujeito que quer
escrever, equilibrio que se da em relacdo ao vazio de néo se ter precisamente como dizer
ou como definir aquilo que se deseja concretizar.

Se 0 esquecimento é da necessaria ordem do viver (ninguém pode se
lembrar de tudo a todo instante e continuar vivendo), ainda que 0 romance seja 0O
proprio esquecimento de seu nome e de sua origem, ele também é a possibilidade de ndo
querer esquecer que ele mesmo exista enquanto possibilidade — dai a persisténcia
moderna dessa categoria. Ele é uma forma de produzir vidas por meio da ficgéo,
esquecendo-se limitagcdes. O romance estd em contato consciente com sua incapacidade
de se definir e, de certo modo, essa ¢ uma ansiedade vivificante, pois a incapacidade de
se definir € o que leva um autor a procurar essa “terceira forma” para dar corpo a sua
obra.

r

Tal “terceira forma” ¢ constituida quase sempre por uma pergunta: “Como



338

narrar?”. Talvez, pensando com os apontamentos finais de Barthes, essa pergunta ainda
pudesse ser reformulada assim: “Como narrar a vida nova?”’. A vida nova, no
pensamento barthesiano, é a possibilidade, enfim, de concretizar um projeto romanesco
qguando a novidade de vida chega. O romance se predispde a essa novidade; ele € um
vazio ndo paralisante, ele constrdi suas formas na vacéncia de velhas formas de dizer. O
romance nao € tiranico; ele aceita a possibilidade da sua negativa: ele empresta o seu
nome a essa vontade de que mdltiplas formas sejam inventadas a fim de se narrar o
desejo, e mesmo uma espécie de Amor. O romancista € aquele que se deixa afetar pela
vontade de dizer as coisas que ama por meio de uma forma que se adéque ao que é
Intratavel.

Ao mesmo tempo, pensar a possibilidade de um romance dantesco é encher
de euforia a forma vazia: enxergar a auséncia caracteristica do romance como algo
capaz de produzir corpos literarios robustos preenchidos de histdrias. Uma vez que o
romance de Dante seria tdo prenhe de forma, tracos, similes, metéforas, simbolos,
estilemas, neologismos, contetdo, pode-se conceber que o romance dantesco, por essa
pluralidade de seu discurso, festeja um certo tipo de excesso, possibilita que
encontremos alguma coisa nova em meio a tudo aquilo que ja foi dito, anteriormente,
pela tradicéo.

Creio que a literatura, ao fim, como a enxergo a partir de Dante, se renove e
se multiplique pela possibilidade de ndo ser plenamente reverente a tradicdo, e, por
meio dessa irreveréncia e dessa novidade constante de vida — as quais 0 romance toma
como a sua forma final —, é possivel pensar coisas novas e criar objetos no tempo.

O romance expande a inspiracdo do momento lirico e faz com que o eu
comunique o seu afeto ao longo da temporalidade de uma histéria, com eventos,
personagens, outras vidas que se movem para dar vida ficcional a um desejo. O romance
é 0 género de uma lingua menor, € um género de margens imprecisas; e a desobrigacao
estrutural de sua lingua traveste a forma narrativa de um sem-numero de gestos,
impressdes, estilos, categorias que tornam o romance aberto ao jogo.

N&o sabemos qual é o futuro do romance enquanto género e nem mesmo
qual é a definicdo exata que temos, hoje, de romance, mas creio que, enquanto o
romance perdura no agora, 0 mesmo gesto que leva um escritor, em seu Desejo de
Escrever, a compor um romance € também o que faz com que se movam as categorias
narrativas na obra de Dante — elas querem concretizar, por meio do relato de uma

travessia ficcional, novas formas de vida para um novo “eu”.



339

REFERENCIAS

A CAVERNA dos sonhos esquecidos. Titulo original: Cave of forgotten dreams.
Direcdo: Werner Herzog. Producdo: Erik Nelson; Adrienne Ciuffo. Estados Unidos:
History Filmes, 2010. (90 min). MUBI [Streaming]. Disponivel em:
<https://mubi.com/pt/br/films/cave-of-forgotten-dreams>. Acesso em: 31 ago. 2021.

AGAMBEN, Giorgio. L’avventura. Roma: Nottetempo, 2015.
ALMEIDA, Jodo Ferreira de. A Biblia Sagrada. Londres: R. A. Taylor, 1819.

ANDRADE, Carlos Drummond de. Antologia poética [organizada pelo autor]. Sdo
Paulo: Companhia das Letras, 2012.

ARIOSTO, Ludovico. Orlando Furioso: cantos episddicos. 2. ed. Introducao, traducéo
e notas de Pedro Garcez Ghirardi. llustracdes de Gustave Doré. Cotia: Atelié Editorial,
2004. Edicéo bilingue.

ARMOUR, Peter. Il romanzo teologico: sondaggi sulla ‘Commedia’ di Dante. By
Vittorio Russo [Review]. The Modern Language Review, v. 81, n. 1, jan. 1986. p.
216-217.

ASCOLI, Albert Russel. Dante and the making of modern author. Cambridge:
Cambridge University Press, 2008.

AUERBACH, Erich. A novela no inicio do Renascimento: Italia e Franca. Traducéo
de Tercio Redondo. S&o Paulo: Duas Cidades; Editora 34, 2020.

AVALLE, D’Arco Silvio. Modelli semiologici nella Commedia di Dante. Milano:
Bompiani, 1975.

AZEVEDO, Rafael Sanzio de. Para uma teoria do verso. Fortaleza: EUFC, 1997.

BAKHTIN, Mikhail. Questfes de literatura e de estética: a teoria do romance. 7. ed.
Traducdo de Aurora Fornoni Bernardini et al. Sdo Paulo: Hucitec, 2014.

BAL, Mieke. Narratology: introduction to the theory of narrative. 2. ed. Translated by
Christine Van Boheemen. Toronto: University of Toronto Press, 2007.

BARANSKI, Zygmunt G.; GILSON, Simon (org.). The Cambridge companion to
Dante’s Commedia. Cambridge: Cambridge University Press, 2019.

BAROLINI, Teodolinda. The undivine Comedy: detheologizing Dante. Princeton,
New Jersey: Princeton University Press, 1992.

BAROLINI, Teodolinda. Inferno 32: Erotic Ice to Frozen Core. In: BAROLINI,
Teodolinda. Commento Baroliniano, Digital Dante. New York: Columbia University
Libraries, 2018a. Disponivel em: <https://digitaldante.columbia.edu/dante/divine-
comedy/inferno/inferno-32/>. Acesso em: 16 mar. 2024.


https://digitaldante.columbia.edu/dante/divine-comedy/inferno/inferno-32/
https://digitaldante.columbia.edu/dante/divine-comedy/inferno/inferno-32/

340

BAROLINI, Teodolinda. Inferno 8: In Medias Res... at the “Secret” Gate of Dis. In:
BAROLINI, Teodolinda. Commento Baroliniano, Digital Dante. New York: Columbia
University Libraries, 2018b. Disponivel em:
<https://digitaldante.columbia.edu/dante/divine-comedy/inferno/inferno-8/>. Acesso
em: 16 jan. 2024.

BARTHES, Roland. A preparacdo do romance |: da vida a obra. Traducdo de Leyla
Perrone-Moisés. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2005a. (Colecdo Roland Barthes).

BARTHES, Roland. A preparacdo do romance I1: a obra como Vontade. Traducéo de
Leyla Perrone-Moisés. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2005b. (Colecdo Roland Barthes).

BARTHES, Roland. Aula: aula inaugural da cadeira de semiologia literaria do Colégio
de Franca pronunciada dia 7 de janeiro de 1977. 11. ed. S&o Paulo: Cultrix, 2004.

BARTHES, Roland. Diario de luto: 26 de outubro de 1977 — 15 de setembro de 1979.
Texto estabelecido e anotado por Nathalie Léger. Traducdo de Leyla Perrone-Moisés.
Sdo Paulo: Martins Fontes, 2011. (Colecdo Roland Barthes).

BARTHES, Roland. Durante muito tempo, fui dormir cedo. In: BARTHES, Roland. O
rumor da lingua. S&o Paulo: Editora Brasiliense, 1988. Tradugdo de Mario Laranjeira.
p. 283-294.

BARTHES, Roland. Fragmentos de um discurso amoroso. 13. ed. Traducao de
Horténsia dos Santos. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1994.

BARTHES, Roland. Introducdo a analise estrutural da narrativa. In: BARTHES, R.;
GREIMAS, A.J.; BREMOND, C.; ECO, U.; GRITTI, J.; MORIN, V.; METZ, C.;
TODOROV, T.; GENETTE, G. Anélise estrutural da narrativa: pesquisas
semiologicas. Traducdo de Maria Zelia Barbosa Pinto. Petrdpolis: Editora Vozes, 1971.
[Selecao de ensaios da Revista “Commmunications’].

BARTHES, Roland. «Longtemps, je me suis couché de bonne heure». In: BARTHES,
Roland. Oeuvres completes V: livre, textes, entretiens, 1977-1980. Tome V. Paris:
Seuil, 2002. p. 459-470.

BEWES, Timothy. The problem of form. In: BEWES, Timothy. Free indirect: the
novel in a postfictional age. New York: Columbia University Press, 2022. p. 17-34.

BLANCHOT, Maurice. A conversa infinita: a experiéncia limite (vol. 2). Sdo Paulo:
Escuta, 2007.

BLANCHOT, Maurice. O espago literario. Tradugdo de Alvaro Cabral. Rio de Janeiro:
Rocco, 1987.

BORGES, Jorge Luis. Obras completas. Volume Il. Varios tradutores. Sdo Paulo:
Globo, 1999a.

BOURNNEUF, Roland; OUELLET, Réal. O universo do romance. Tradugdo de José
Carlos Seabra Ferreira. Livraria Almeidina: Coimbra, 1976.



341

BRANDAO, Jacyntho Lins. A invencédo do romance. Brasilia: Editora Universidade de
Brasilia, 2005.

BRANDAO, Jacyntho Lins. Introducio. In: BEROUL. O romance de Trist&o. Edigéo
bilingue. Traducdo de Jacyntho Lins Branddo. Sao Paulo: Editora 34, 2020. p. 7-52.

BRANDAO, Luis Alberto. Ficgdes de corpo. In: BRANDAO, Luis Alberto. Teorias do
espaco literario. Sdo Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte: FAPEMIG, 2013. p. 207-225.

BRAIT, Beth. A personagem. Sao Paulo: Atica, 1985.

BRILLI, Elisa. Dante’s biographies and historical studies: an overture. In: BRILLI,
Elisa (coord.). Forum Dante and Biography. Dante Studies, v. 136. Baltimore: Johns
Hopkins University Press, 2018. p. 133-142.

BROOKS, Peter. Reading for the plot: design and intention in narrative. Cambridge,
MA: Harvard University Press, 1992.

BRUNELLO, Yuri. O Dante Alighieri de Antonio Gramsci: um realismo sem mimese.
Acta Scientiarum. Language and Culture. Maring4, v. 40, n. 1, jan.-jun. 2018.
Disponivel em:
<http://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciLangCult/article/view/35646>. Acesso
em: 27 abr. 2020.

CACHEY JR., Theodore J. Travelling/Wandering/Mapping. In: The Oxford
Handbook of Dante. Edited by Manuele Gragnolati, Elena Lombardi, and Francesca
Southerden. Oxford: Oxford University Press, 2021. p. 415-430.

CAMPOQOS, Haroldo de. Petrografia dantesca. In. CAMPQOS, Haroldo de. Pedra e luz na
poesia de Dante. Apresentacdo de Andrea Lombardi. Rio de Janeiro: Imago, 1998.
(Colecao Lazuli). p. 19-66.

CARDOSO, Luis Miguel. A problematica do narrador: da literatura ao cinema.
Lumina. Juiz de Fora, Facom/UFJF, v. 6, n. 1-2, p. 57-72, jan.-dez. 2003. Disponivel
em: <https://www.ufjf.br/facom/files/2013/03/R10-04-LuisMiguel.pdf>. Acesso em: 15
ago. 2023.

CARSON, Anne. Autobiography of Red: a novel in verse. Toronto: McClelland &
Stuart, 2016.

CERVANTES, Miguel de. Dom Quixote. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2021.
CARVALHO, Rodrigo. Os meninos da caverna: o passeio de um sabado a tarde que
durou dezoito dias, preocupou 0 mundo e mobilizou mil pessoas em um resgate quase

impossivel na Tailandia. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2018.

CONTINI, Gianfranco. Dante come personaggio-poeta della Commedia. In: Un’idea di
Dante: saggi danteschi. Torino: Einaudi, 2001.



342

CORBETT, George. Moral structure. In: BARANSKI, Zygmunt G.; GILSON, Simon
(org.). The Cambridge companion to Dante’s Commedia. Cambridge: Cambridge
University Press, 2019. p. 61-78.

CUNHA, Antonio Geraldo da. Dicionario etimologico nova fronteira da lingua
portuguesa. 2. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1982.

CURTIUS, Ernst Robert. Literatura europeia e Idade Média latina. 2. ed. Traducéo
de Teodoro Cabral e Paulo Rénai. Brasilia: Instituto Nacional do Livro, 1979.

CRISAFI, Nicolo. Dante’s masterplot and alternative narratives in the Commedia.
Oxford: Oxford University Press, 2022.

CRISAFI, Nicolo. The Master Narrative and its Paradoxes. In: The Oxford Handbook
of Dante. Edited by Manuele Gragnolati, Elena Lombardi, and Francesca Southerden.
Oxford: Oxford University Press, 2021. p. 513-528.

CROCE, Benedetto. La poesia di Dante. Bari: G. Laterza, 1921. Disponivel em:
<https://archive.org/details/lapoesiadidante17croc>. Acesso em: 10 fev. 2025.

DANTE ALIGHIERI. A divina Comédia. Traducéo, introducéo e notas de Cristiano
Martins. Belo Horizonte: Editora Itatiaia; Sdo Paulo: Editora da Universidade de Sao
Paulo, 1976.

DANTE ALIGHIERI. A divina Comédia. 3. ed. Traducdo, comentarios e notas de Italo
Eugenio Mauro. Sdo Paulo: Editora 34, 2016.

DANTE ALIGHIERI. Divina Comédia. Traducdo e notas de Jodo Trentino Ziller;
desenhos de Sandro Botticelli. Cotia: Atelié Editorial; Campinas: Editora da Unicamp,
2010.

DANTE ALIGHIERI. Divina commedia. 17. ed. Roma: Newton Comptor Editori,
2017.

DANTE ALIGHIERI. La Divina Commedia: Inferno. Commento di Anna Maria
Chiavacci Leonardi. Milano: Mondadori, 2012.

DANTE ALIGHIERI. La Divina Commedia: Purgatorio. Commento di Anna Maria
Chiavacci Leonardi. Milano: Mondadori, 2012.

DANTE ALIGHIERI. La Divina Commedia: Paradiso. Commento di Anna Maria
Chiavacci Leonardi. Milano: Mondadori, 2012.

DANTE ALIGHIERI. Inferno: Comédia. Tradugdo de Emanuel Franca de Brito,
Mauricio Santana Dias e Pedro Falleiros Heise. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
2021.

DANTE ALIGHIERI. De linguagem vulgar. In: DANTE ALIGHIERI. Obras
completas: contendo o texto original italiano e a tradugdo em prosa portuguésa. Sao
Paulo: Editora das Américas, 1957. v. X. p. 45-97.



343

DAVID, Makosa Tomas; NASCIMENTO, Gabriel. As influéncias das linguas bantu no
portugués do Brasil: origens e trajetdrias rumo ao pretugués. Mandinga — Revista de
Estudos Linguisticos, Redencdo (CE), v. 7, n. 1, p. 7-20, jan.-jul. 2023. Disponivel em:
<https://revistas.unilab.edu.br/index.php/mandinga/article/view/1063/1036>. Acesso
em: 9 mar. 2024.

DERRIDA, Jacques. A lei do género. Traducdo de Nicole Alvarenga Marcello e Carla
Rodrigues. Revista TEL, Irati, v. 10, n. 2, p. 250-281, jul.-dez. 2019. Disponivel em:
<https://revistas.uepg.br/index.php/tel/article/view/13793/209209213291>. Acesso em:
Acesso em: 9 mar. 2024.

DUARTE, Eduardo de Assis. A capoeira literaria de Machado de Assis. Machado de
Assis em linha, Sdo Paulo, ano 2, n. 3, jun. 2009, p. 27-38. Disponivel em:
<https://machadodeassis.fflch.usp.br/sites/machadodeassis.fflch.usp.br/files/u73/numO03
artigo03.pdf>. Acesso em: 9 mar. 2024.

FELMAN, Shoshana. Loucura e discurso poético. In: CASTELLO BRANCO, Lucia
(org.). Shoshana Felman e a coisa literaria: escrita, discurso, loucura, psicanalise.
Traducdo de Lucia Castello Branco. Belo Horizonte: Letramento, 2020. p. 79-102.

FRECCERO, John. Dante’s Ulysses: the from epic to novel. In: FRECCERO, John.
Dante: the poetics of conversion. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press,
1986a. p. 119-135.

FRECCERO, John. The significance of terza rima. In: FRECCERO, John. Dante: the
poetics of conversion. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1986b. p.
258-274.

FREUD, Sigmund. Além do principio do prazer (1920). In: FREUD, Sigmund. Obras
completas volume 14: Histéria de uma neurose infantil (“O homem dos lobos”), Além
do principio do prazer e outros textos (1917-1920). Traducao de Paulo César de Souza.
S&o Paulo: Companhia das Letras, 2010. p. 161-239.

FREUD. Sigmund. Beyond the pleasure principle. Translated and edited by James
Strachey. Introduction by Gregory Zilborg. New York: W. W. Norton & Company,
1989.

FRIEDLEIN, Roger; NUNES, Marcos Machado; ZILBERMAN, Regina (org.). A
epopeia em questdo: debates sobre a poesia epica no século X1X. Rio de Janeiro:
Makunaima, 2019. Disponivel em: <http://www.edicoesmakunaima.com.br/wp-
content/uploads/2022/07/aepopeiaemquestao.pdf>. Acesso em: 23 mar. 2024. [Livro
eletronico].

FRYE, Northrop. The secular scripture: a study of the structure of romance.
Cambridge: Harvard University Press, 1976.

FUSILLO, Massimo. Fra epica e romanzo. In: MORETT], Franco (a cura di). Il
romanzo. Volume secondo: le forme. Torino: Eunaudi, 2002. p. 5-32.


https://revistas.uepg.br/index.php/tel/article/view/13793/209209213291

344

GANDILLAC, Maurice. Viagens alegoricas e utopicas (Dante, Morus, Rabelais,
Campanella, Bacon). In: GANDILLAC, Maurice. Géneses da modernidade. Traducao
de Ldcia Claudia Ledo e Marilia Pessoa. Rio de Janeiro: Editora 34, 1995. p. 209-216.

GARBOLLI, Cesare. Come leggere Dante. Rivista Paragone. Milano: Mondadori
Editore, XV, n. 184, giugn. 1965, p. 8-42.

GENETTE, Gérard. Figuras I11. Sdo Paulo: Estacéo Liberdade, 2017.
GENETTE, Gérard. Figures I11. Paris: Editions du Seuil, 1972. (Collection Poétique).

GIRARD, René. The mimetic desire of Paolo and Francesca. In: GIRARD, René. To
double bussiness bound: essays on Literature, Mimesis, and Anthropology. Baltimore:
The John Hopkins Press, 1978. p. 1-8.

GREGORIO, Vicenzo de. (org.). Bibliologia e critica dantesca (saggi dedicati a Enzo
Esposito). Ravenna: Longo Editora, 1997. (Volume secondo. Saggi danteschi).

HANSEN, Jodo Adolfo. Notas de leitura. In;: DANTE ALIGHIERI. Divina Comédia.
Traducdo e notas de Jodo Trentino Ziller; desenhos de Sandro Botticelli. Cotia: Atelié
Editorial; Campinas: Editora da Unicamp, 2010. p. 9-14.

HARTLEY, Julia. Reading Dante and Proust by analogy. Cambridge: Legenda, 2019.

HOMERO. lliada. Traducéo e prefacio de Frederico Lourenco. Introducdo e apéndices
de Peter Jones. Introducéo a edicdo de 1950 de E. V. Rieu. Sdo Paulo: Penguin Classics
Companhia das Letras, 2013.

HOOPER, Laurence E. Characterization. In: BARANSKI, Zygmunt G.; GILSON,
Simon (org.). The Cambridge companion to Dante’s Commedia. Cambridge:
Cambridge University Press, 2019. p. 43-60.

INVERNIZZI, Simone. «La spaventosa unita del linguaggio di Dante». Plurilinguismo
e monolinguismo nella Commedia secondo Pasolini. In: Szymanowska, Joanna;
Napidrkowska, 1zabela. [org.]. Il Dante dei moderni. La Commedia dall'Ottocento a
oggi. Firenze: LoGisma, 2017. p. 323-340.

LEDDA, Giuseppe. Dante Alighieri, Dante-poet, Dante-character. In: BARANSKI,
Zygmunt G.; GILSON, Simon (org.). The Cambridge companion to Dante’s
Commedia. Cambridge: Cambridge University Press, 2019. p. 28-42.

LEGER, Nathalie. Prefacio. In: BARTHES, Roland. A preparacao do romance |I: da
vida & obra. Traducdo de Leyla Perrone-Moisés. S&o Paulo: Martins Fontes, 2005. p.
XIHI-XXIV.

LEONARDI, Anna Maria Chiavacci. Introduzione. In: DANTE ALIGHIERI. Inferno.
Commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi. Milano: Mondadori, 2012.

LIMA, Luiz Costa. Machado: mestre de capoeira. In: SECCHIN, Antonio Carlos;
ALMEIDA, José Mauricio Gomes de; SOUZA, Ronaldes de Melo (org.). Machado de



345

Assis: uma revisdo. Rio de Janeiro: In-Félio, 1998. p. 183-190.

LOBO, Luiza. Introdugdo. In: SOUSANDRADE, Joaquim de. O Guesa. Introducéo,
organizacdo, notas, glossario, fixacdo e atualizacdo do texto da edicdo londrina de Luiza
Lobo. Rio de Janeiro: Ponteio; S&o Luis: Academia Maranhense de Letras, 2012.

LOMBARDI, Elena. The syntax of desire. Language and love in Augustine, the
Modistae, Dante. Toronto: University of Toronto Press, 2007.

LOMBARDI, Elena. Plurilingualism sub specie aeternitatis and the strategies of a
minority author. In: FORTUNA, Sara; GRAGNOLATI, Manuele; TRABANT, Jurgen
(org.). Dante’s plurilingualism: authority, knowledge, subjectivity. Oxford: Legenda,
2010. p. 133-147.

LOURENCGCO, Frederico. Biblia (volume 111): Antigo Testamento — os livros proféticos.
Traducdo do grego, apresentacao e notas de Frederico Lourenco. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 20109.

LUKACS, Georg. The theory of the novel: a historico-philosofical essay on the forms
of great epic literature. London: Merlin Press, 1971.

MAGRIS, Claudio. O romance é concebivel sem o mundo moderno? In: MORETTI,
Franco (org.). O romance I: a cultura do romance. Tradugdo de Denise Bottman. S&o
Paulo: Cosac Naify, 2009. p. 1013-1028.

MALATO, Enrico [a cura di]. Dizionario della Divina Commedia. Roma: Salerno
Editrice, 2018.

MANDELSTAM, Osip. Conversation about Dante. Translated by Clarence Brown and
Robert Hughes In: MANDELSTAM, Osip. Journey to Armenia & Conversation
about Dante. Translated by Sidney Monas, Clarence Brown and Robert Hughes.
London: Notting Hill Editions, 2011. [Digital edition].

MOFFA JR., Louis J. Astronomical Diagrams of Inferno. Digital Dante. New York:
Columbia University Libraries, 2020. Disponivel em:
<https://digitaldante.columbia.edu/moffa-inferno/>. Acesso em: 17 set. 2023.

MOISES, Massaud. Dicionario de termos literarios. 12. ed. rev. e ampl. Sdo Paulo:
Cultrix, 2004.

MILANO, Dante. O verso dantesco. In: DANTE ALIGHIERI. Inferno: Comédia.
Traducdo, apresentagdo e organizacao por Emanuel Franca de Brito, Mauricio Santana
Dias e Pedro Falleiros Heise. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2021. p. 479-495.

MUNARI, Nathalia Leite. O roman e 0 épico nas diferentes versdes manuscritas da
Cancao de Rolando. Revista do XXI11l Seminario de teses em andamento (SETA),
Campinas, v. 9, nov. 2019, p. 218-227. Disponivel em:
<https://revistas.iel.unicamp.br/index.php/seta/>. Acesso em: 14 jan. 2024.

NUNES, Benedito. O mito em Grande Sertdo: Veredas. SCRIPTA, Belo Horizonte, v.



346

2, n. 3, p. 33-40, jul.-dez. 1998. Disponivel em:
<https://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/10216/pdf>. Acesso em:
9 mar. 2024.

OLIVEIRA, Priscila Pesce Lopes de. As possibilidades ético-estéticas da forma
romanesca: uma leitura comparativa de A teoria do romance, de George Lukacs e O
grau zero da escrita, de Roland Barthes. Palimpsesto, Rio de Janeiro, n. 24, ano 16, p.
91-107, jan.-jun. 2017. Disponivel em: <https://www.e-
publicacoes.uerj.br/palimpsesto/article/view/34825/24605>. Acesso em: 13 mar. 2024.

OLIVEIRA, Priscila Pesce Lopes de; PINO, Claudia Consuelo Amigo. Dois diarios, um
ensaio € um romance: a presenca de “Incidentes” e “Noites de Paris” na escrita narrativa
desejada por Roland Barthes. Matraga, Rio de Janeiro, v. 25, n. 43, p. 164-192, jan.-
abr. 2018. Disponivel em: <https://www.e-
publicacoes.uerj.br/matraga/article/view/32374/25911>. Acesso em: 16 mar. 2024.

OLIVER, Mary. A poetry handbook. Orlando: Harcourt Brace & Company, 1994.

PALAZZI, Fernando. Novissimo dizionario della lingua italiana: etimologico,
fraseologico, grammaticale, ideologico, nomenclatore e dei sinonimi. Milano: Casa
Editrice Ceschina, 1939.

PASOLINI, Pier Paolo. La mala mimesis. In: PASOLINI, Pier Paolo. Empirismo
eretico. Milano: Garzanti, 2014. [Edizione digitale].

PASOLINI, Pier Paolo. La volonta di Dante a essere poeta. In: PASOLINI, Pier Paolo.
Empirismo eretico. Milano: Garzanti, 2014. [Edizione digitale].

PASOLINI, Pier Paolo. A ma mimésis. In: PASOLINI, Pier Paolo. Empirismo Hereje
[sic]. Traducdo de Miguel Senas Pereira. Lisboa: Assirio e Alvim, 1982a. p. 91-66.
[Apéndice].

PASOLINI, Pier Paolo. A vontade de ser poeta de Dante. In: PASOLINI, Pier Paolo.
Empirismo Hereje [sic]. Traducdo de Miguel Senas Pereira. Lisboa: Assirio e Alvim,
1982b. p. 81-89.

PASQUINI, Emilio. Il viaggio di Dante. Storia illustrata della Commedia. Roma:
Carocci Editore, 2015.

PAZZAGLIA, Mario. Notizie sulla Vita nuova. In: GREGORIO, Vicenzo de. (org.).
Bibliologia e critica dantesca (saggi dedicati a Enzo Esposito). Ravenna: Longo
Editora, 1997. (Volume secondo. Saggi danteschi). p. 9-23.

PERCY, Lubbock. The craft of ficction. London: Jonathan Cape Thirty Bedford
Square, 1960. Disponivel em:
<https://archive.org/details/craftoffiction030210mbp/page/n3/mode/2up>. Acesso em:
07 mar. 2025.

PERTILE, Lino. Narrative structure. In: BARANSKI, Zygmunt G.; GILSON, Simon
(org.). The Cambridge companion to Dante’s Commedia. Cambridge: Cambridge


https://www.e-publicacoes.uerj.br/palimpsesto/article/view/34825/24605
https://www.e-publicacoes.uerj.br/palimpsesto/article/view/34825/24605
https://www.e-publicacoes.uerj.br/matraga/article/view/32374/25911
https://www.e-publicacoes.uerj.br/matraga/article/view/32374/25911
https://archive.org/details/craftoffiction030210mbp/page/n3/mode/2up

347

University Press, 2019. p. 4-27.

PERTILE, Lino. “Trasmutabile per tutte guise”: Dante in the Comedy. In: FORTUNA,
Sara; GRAGNOLATI, Manuele; TRABANT, Jurgen (org.). Dante’s plurilingualism:
authority, knowledge, subjectivity. Oxford: Legenda, 2010. p. 164-178. Disponivel em:
<http://nrs.harvard.edu/urn-3:HUL.InstRepos:33954779>. Acesso em: 3 ago. 2023.

PICONE, Michelangelo. Per una lettura romanzesca della Vita Nuova. In: GREGORIO,
Vicenzo de. (org.). Bibliologia e critica dantesca (saggi dedicati a Enzo Esposito).
Ravenna: Longo Editora, 1997a. (Volume secondo. Saggi danteschi). p. 25-37.

PICONE, Michelangelo. “Prose di romanzi”: la nascita di un genere letterario. In:
CESATI, Franco (org.). Rassegna europea di letteratura italiana. n. 9, v. 1. Firenze;
Pisa: Fabrizio Serra Editore, 1997b. p. 111-121.

PIGNATARI, Décio. Retrato do amor quando jovem: Dante, Shakespeare, Sheridan,
Goethe. Traducdo de Décio Pignatari. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006.

PINO, Claudia Amigo. Nem sempre fracassamos ao falar do que amamos. O discurso e
a narrativa amorosa de Roland Barthes. Remate de males. Campinas, v. 31, n.1-2, p.
211-226, jan.-dez. 2011. Disponivel em:
<https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/remate/article/view/8636230>. Acesso
em: 30 jan. 2022.

PINO, Claudia Amigo. Roland Barthes e o combate do bem e do mal. Alea. Rio de
Janeiro, v. 14, n. 2, p. 231-244, jul.-dez. 2012. Disponivel em:
<http://www.scielo.br/pdf/alea/v14n2/06.pdf>. Acesso em: 16 mar. 2024.

PLATAO. A Republica: [ou sobre a justica, didlogo politico]. 2. ed. Traducio de Anna
Lia Amaral de Almeida Prado. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2014.

PLATH, Sylvia. The bell jar. New York: Harper Collins, 2005.
POOLE, Adrian. Tragedy: a very short introduction. Oxford: OUP, 2005.

PRALORAN, Marco. Tempo e azione nell’«Orlando Furioso». Firenze: Leo S.
Olschki Editore, 2016. (Biblioteca di “Lettere Italiane”, Studi e Testi, LIV).

PRALORAN, Marco. Il tempo nel romanzo. Fra epica e romanzo. In: MORETTI,
Franco (a cura di). Il romanzo. Volume secondo: le forme. Torino: Eunaudi, 2002. p.
225-245.

PRINCE, Gerald. Review of Reading for the Plot: Design and Intention in Narrative, by
P. Brooks. Style, Penn State University Press, v. 19, n. 3, 1985, p. 395-397. Disponivel
em: <http://www.jstor.org/stable/42945565>. Acesso em: 25 mar. 2025.

PROUST, Marcel. No caminho de Swann. Traducdo de Mario Quintana. 3. ed. S&o
Paulo: Globo, 2006. (Em busca do tempo perdido, v. 1).

RANCIERE, Jacques. A literatura impossivel. In: RANCIERE, Jacques. Politicas da


https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/remate/article/view/8636230
http://www.scielo.br/pdf/alea/v14n2/06.pdf
http://www.jstor.org/stable/42945565

348

escrita. Rio de Janeiro: Editora 34, 1995. p. 25-45.

RENNIE, Richard; LAW, Jonathar [editors]. A dictionary of Physics (Oxford Quick
Reference). 8. ed. Oxford: OUP, 2019.

RENZI, Lorenzo. Francesca dal punto di vista narratologico, con un’osservazione su
uno studio di Alberto Limentani. Medioevo romanzo: rivista quadrimestrale. Roma, v.
XXX, fascicolo I, jan.-abr. 2006. p. 130-140. [Salerno Editrice].

REUTER, Yves. A analise da narrativa: o texto, a ficcdo e a narracdo. Traducédo de
Mario Pontes. Rio de Janeiro: DIFEL, 2002. (Colecéo Enfoques — Letras).

RIBEIRO, Barbara Costa. O problema e a tensdo: formas de auséncia em O beijo nédo
vem da boca e A rainha dos carceres da Grécia. 2018. 181 f. Dissertacdo (Mestrado em
Letras) — Centro de Humanidades, Universidade Federal do Ceara, 2018. Disponivel
em: <https://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/35828/1/2018 dis_bcribeiro.pdf>. Acesso
em: 20 jan. 2023.

RICOEUR, Paul. Tempo e narrativa. Traducdo de Marina Appenzeller. Campinas:
Papirus, 1995. (3 volumes).

ROBERT, Marthe. Romance das origens, origens do romance. Traducdo de André
Telles. S&o Paulo: Cosac Naify, 2007.

ROBEY, David. Literary theory and critical practice in Italy: formalist, structuralist and
semiotic approaches to the Divine Comedy. Comparative criticism (an annual journal),
v. 7. Edited by E. S. Shaffer. Cambridge: Cambridge University Press, 1985, p. 73-103.

RODRIGUES, Leticia Cristina Alcantara. O espaco na Commedia: trajetéria de um eu
em construcdo. In: RODRIGUES, Leticia Cristina Alcantara. Configuragfes do espaco
e representacao do eu-peregrino na Commedia de Dante Alighieri. Goiania: Editora
UFG, 2022. p. 56-79. [Livro eletrdnico]. Disponivel em: <
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/26/0/E-book_-
_Configura%C3%A7%C3%B5es_do_espa%C3%A70_e_representa%C3%A7%C3%A
30_do_eu-peregrino_na_Commedia_de_Dante_Alighieri_- 2022.pdf>. Acesso em:
Acesso em: 16 mar. 2024.

ROSA, Jodo Guimarées. Grande Sertdo: veredas. 22. ed. S&o Paulo: Companhia das
Letras, 2019.

RUSSO, Vittorio. Il romanzo teologico: sondaggi sulla ‘Commedia’ di Dante. Napoli:
Liguori Editore, 1984.

SANGUINETI, Edoardo. Il realismo di Dante. Firenze: Sansoni Editore, 1966.
SERIANNI, Luca. Parola di Dante. Bologna: Il Mulino, 2021.
SOLDANI, Arnaldo. Voce e temporalita nella narrazione del Canzoniere. In: [Allievi

padovani]. Studi in onore di Pier Vincenzo Mengaldo per i suoi settant’anni. v. 1-2.
Firenze: SISMEL edizioni del Galluzzo, 2007. p. 325-345.


https://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/35828/1/2018_dis_bcribeiro.pdf
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/26/o/E-book_-_Configura%C3%A7%C3%B5es_do_espa%C3%A7o_e_representa%C3%A7%C3%A3o_do_eu-peregrino_na_Commedia_de_Dante_Alighieri_-_2022.pdf
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/26/o/E-book_-_Configura%C3%A7%C3%B5es_do_espa%C3%A7o_e_representa%C3%A7%C3%A3o_do_eu-peregrino_na_Commedia_de_Dante_Alighieri_-_2022.pdf
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/26/o/E-book_-_Configura%C3%A7%C3%B5es_do_espa%C3%A7o_e_representa%C3%A7%C3%A3o_do_eu-peregrino_na_Commedia_de_Dante_Alighieri_-_2022.pdf

349

SOLNIT, Rebecca. Wanderlust: a history of walking. Verso: New York, 2002.
STERZI, Eduardo. Por que ler Dante. So Paulo: Globo, 2008.

TODOROQV, Tzvetan. A gramatica do Decameron. Traducao de Eni Orlandi. Sdo
Paulo: Perspectiva, 1982.

TOLSTOI, Liev. Guerra e paz. Tradugio revista, apresentacio e notas de Rubens
Figueiredo. 1. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2017.

VASCONCELLOS, Paulo Sérgio de. Epica I: Enio e Virgilio. Campinas: Editora da
Unicamp, 2014.

VENTURA, Paolo De. Dramma e dialogo nella “Commedia di Dante”: il linguaggio
della mimesi per un resoconto dell’aldila. Napoli: Liguori Editore, 2007.

VIRGILIO. Eneida. Traducdo de Carlos Alberto Nunes. Sdo Paulo: Editora 34, 2016.

WATT, lan. A ascensdo do romance: estudos sobre Defoe, Richardson e Fielding.
Traducdo de Hildegard Feist. S&do Paulo: Companhia das Letras, 2010.

WOOQOD, James. Breve historia da consciéncia. In; WOOD, James. Como funciona a
ficcdo. Traducdo de Denise Bottmann. Sdo Paulo: SESI-SP Editora, 2017. p. 80-94.

WORTHINGTON, Marjorie. The story of “me”: contemporary American autofiction.
Lincoln: University of Negraska Press, 2018. (Frontiers of narrative series).



