
FORTALEZA 

2021 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

CENTRO DE HUMANIDADES 

DEPARTAMENTO DE LITERATURA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

 

 

 

 

 

 

MELLYSSA COÊLHO DE MOURA 

 

 

 

 

 

 

 

 

O FRANKENSTEIN OU O PROMETEU MODERNO EXISTENCIALISTA: UMA 

ANÁLISE DA CONDIÇÃO HUMANA DA CRIATURA DE FRANKENSTEIN PELA 

PERSPECTIVA SARTRIANA 



FORTALEZA 

2021 

 

MELLYSSA COÊLHO DE MOURA 

 

 

 

 

 

 

 

 

O FRANKENSTEIN OU O PROMETEU MODERNO EXISTENCIALISTA: UMA ANÁLISE 

DA CONDIÇÃO HUMANA DA CRIATURA DE FRANKENSTEIN PELA PERSPECTIVA 

SARTRIANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação em Letras, do Departamento de 

Literatura da Universidade Federal do Ceará, 

como requisito parcial à obtenção do título de 

Mestre em Letras. Área de concentração: 

Literatura Comparada. 

Orientador: Prof. Dr. Orlando Luiz de Araújo 

Coorientador: Prof. Dr. Márcio Ferreira 

Rodrigues Pereira 



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação 
Universidade Federal do Ceará

Sistema de Bibliotecas
Gerada automaticamente pelo módulo Catalog, mediante os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

M888f Moura, Mellyssa Coêlho de.
    O Frankenstein ou o prometeu moderno existencialista : uma análise da condição humana da criatura de
Frankenstein pela perspectiva sartriana / Mellyssa Coêlho de Moura. – 2021.
    106 f. : il. color.

     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal do Ceará, Centro de Humanidades, Programa de Pós-
Graduação em Letras, Fortaleza, 2021.
     Orientação: Prof. Dr. Orlando Luiz de Araújo.
     Coorientação: Prof. Dr. Márcio Ferreira Rodrigues Pereira.

    1. Frankenstein . 2. Criatura. 3. Mary Wollstonecraft Shelley. 4. Existencialismo. 5. Jean-Paul Sartre. I.
Título.
                                                                                                                                         CDD 400



 

 

MELLYSSA COÊLHO DE MOURA 

 

 

 

O FRANKENSTEIN OU O PROMETEU MODERNO EXISTENCIALISTA: UMA ANÁLISE 

DA CONDIÇÃO HUMANA DA CRIATURA DE FRANKESTEIN PELA PERSPECTIVA 

SARTRIANA 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação em Letras, do Departamento de 

Literatura da Universidade Federal do Ceará, 

como requisito parcial à obtenção do título de 

Mestre em Letras. Área de concentração: 

Literatura Comparada. 

 

Aprovada em: 27/04/2021. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Orlando Luiz de Araújo (Orientador) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Márcio Ferreira Rodrigues Pereira (Coorientador) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Paulo Roberto Nogueira de Andrade  

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Luizir de Oliveira 

Universidade Federal do Piauí (UFPI) 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

À FUNCAP, pelo apoio financeiro que permitiu o desenvolvimento dessa pesquisa.  

Ao professor Orlando, pela paciência em acolher uma bárbara, pela orientação afetuosa 

e por tornar a jornada da escrita tão agradável e prazerosa. 

Ao professor Márcio, por acompanhar o meu percurso filosófico e fazer parte da 

construção dessa dissertação.  

Aos participantes da banca, professor Luizir, que segue minha jornada existencial desde 

a graduação, e ao professor Paulo Roberto, por se disporem a refletir sobre a pesquisa e por 

contribuírem tão prontamente com ela. 

Aos professores do Programa de Pós-Graduação em Letras, pelas discussões e reflexões 

que permitiram que eu expandisse a minha mente e enxergasse para além de mim e das minhas 

limitações, consolidando ainda mais o meu desejo de ser pesquisadora. 

Ao secretário Victor, por estar solícito a nos salvar dos perrengues, dos burocráticos aos 

existenciais. 

Ao secretário Diego, pela companhia e incentivo afetuoso. 

À minha família, que sempre viu em mim algo de especial, especialmente à minha avó 

e madrinha Francisca, por fazer de mim o que sou hoje, à minha tia Nana por fazer parte de 

uma das etapas mais importantes da minha vida, e às minhas tias Ismália, Rosely e Janete, por 

sempre acreditarem que eu poderia ser o que quisesse: e sou. 

Ao meu irmão e melhor amigo, Apolo, por estar sempre ao meu lado, paciente ou não, 

e pela companhia e carinho que me salva do vazio. Obrigada por estar sempre comigo. 

Aos amigos de curso e agora de vida, Edinaura, Nayara, Josenildo, Tiago, Karine e 

André, por me mostrarem que feliz mesmo é aquele que não está sozinho, e por tornar as minhas 

tardes de estudo menos solitárias e as noites de boemia mais divertidas. 

Aos amigos de alma, Raquel, Berkamp, Raylla, Anísio, Fialho, Anderson, Simone, 

Elvina e Carlim, que me acompanham desde os primórdios de tudo e me apoiam em todas as 

minhas escolhas, boas e ruins. Obrigada por serem “metade loucura e metade sanidade”. 

Ao universo, pelo convite à conquista e realização de todos os meus sonhos. 

Ao Konrad, por me libertar. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Mas é sempre assim; o anjo caído torna-se o demônio maligno. Mas mesmo esse 

inimigo de Deus e do homem tem amigos e companheiros na desolação; eu estava 

completamente só (SHELLEY, 2018, p. 315). 



 

 

RESUMO 

 

A pesquisa proposta centra-se na análise da construção da condição humana na personagem 

nomeada como criatura no romance Frankenstein ou o Prometeu moderno (1818), de Mary 

Wollstonecraft Shelley, pelo viés existencialista de Jean-Paul Sartre. Deste modo, a hipótese 

desse estudo é verificar como a busca incansável pelo autoconhecimento e entendimento da 

existência e da liberdade que acompanha a personagem pode ser lida como um conflito 

existencial vivenciado por ela. Através dessa reflexão, apreende-se que o abandono, a angústia 

e o desespero, descritos tão vivamente pela criatura de Frankenstein, são afetos necessários para 

seu processo de autocriação no mundo em que lhe foi imposta a existência. Dessa maneira, a 

filosofia sartriana presente em suas obras O existencialismo é um humanismo (1987) e O ser e 

o nada (2013) auxilia na reflexão do caminho de autocriação da própria personagem e de como 

ela apreende sua liberdade nesse processo, e, por consequência, ajuda na compreensão da 

reflexão existencial usada pela autora como parte crucial na construção de sua identidade 

enquanto criatura. Repensando o indivíduo que define a sua essência através de sua existência 

permeada de escolhas e ações constantes, tem-se que a criatura de Mary W. Shelley representa 

a condição humana do indivíduo que, assim como ela, teve primeiro a sua existência imposta 

para que só então existisse em liberdade. 

 

Palavras-chave: Frankenstein; criatura; Mary Wollstonecraft Shelley; existencialismo; Jean-

Paul Sartre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

The proposed research analyzes the construction of the human condition through the character 

referred to as “the creature” in Mary Wollstonecraft Shelley's novel Frankenstein or the modern 

Prometheus (1818), using Jean-Paul Sartre's existentialist perspective. This study hypothesizes 

that the creature's relentless search for self-knowledge and understanding of existence and 

freedom can be interpreted as an existential conflict he experiences. This analysis reveals that 

the feelings of abandonment, anguish, and despair vividly described by the creature are essential 

for his process of self-creation in a world where his existence was imposed upon him. Sartre's 

philosophy, articulated in Existentialism is a humanism (1987) and Being and nothingness 

(2013), provides a framework for understanding the character's journey toward self-creation 

and how he perceives his freedom within this process. Ultimately, this perspective aids in 

comprehending the existential reflection employed by Mar W. Shelley as a critical element in 

constructing the creature's identity. By rethinking the human being who defines their essence 

through choices and actions, we can see that Mary W. Shelley's creature symbolizes the human 

condition of individuals who, like him, have their existence imposed upon them yet strive to 

exist in freedom. 

 

Keywords: Frankenstein; creature; Mary Wollstonecraft Shelley; existentialism; Jean-Paul 

Sartre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................. 10    

2 MARY W.  SHELLEY, FRANKENSTEIN E SUA CRIATURA 

PROMETEICA.................................................................................................. 13 

   

3 LEGADO CRÍTICO DE FRANKENSTEIN................................................... 18    

4 PROMETEU MODERNO, OU FRANKENSTEIN........................................ 22    

5 PROMETEU EXISTENCIALISTA................................................................. 32    

6 O ABANDONO EXISTENCIAL NA CRIATURA DE FRANKENSTEIN.. 36    

7 A ANGÚSTIA EXISTENCIAL NA CRIATURA DE FRANKENSTEIN.... 53    

8 O DESESPERO EXISTENCIAL NA CRIATURA DE FRANKENSTEIN.. 82    

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................ 100    

 REFERÊNCIAS ................................................................................................ 104    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

A criação de Frankenstein tem início, em parte, no verão de 1816, a partir de um 

desafio literário e de um pesadelo. Em uma noite fria e chuvosa, aquecidos pelo fogo de uma 

lareira e envoltos por histórias de fantasmas, Mary Wollstonecraft Shelley (1797-1851) e seus 

colegas ouvem de seu amigo Byron: “Cada um de nós escreverá uma história de fantasmas” 

(SHELLEY, 2016, p. 17). Embora Mary W. Shelley1 se esforçasse diariamente na produção de 

seu conto, as folhas de seus escritos continuavam em branco, e ela admite sentir “aquela 

incapacidade vazia de invenção que é a maior desgraça dos escritores, quando um estúpido 

nada responde às nossas súplicas ansiosas” (SHELLEY, 2016, p. 19). Foi somente após longas 

conversas e discussões de doutrinas filosóficas e experiências científicas acerca da natureza do 

princípio da vida que a autora teve, então, seu horrendo pesadelo com o seu monstro 

prometeico. O fruto desse sonho se intitula Frankenstein ou o Prometeu moderno, publicado 

pela escritora inglesa, anonimamente, em 1818, contendo apenas uma dedicatória ao pai e 

mentor de Mary W. Shelley, o escritor e filósofo político William Godwin.  

Mais comumente conhecida apenas como Frankenstein, a obra traz implicações 

relacionadas à transgressão do papel de criador, cujas consequências se mostram ainda mais 

significativas para a criatura resultante. O jovem cientista2 Victor Frankenstein é o responsável 

pelo descobrimento da centelha da vida, tornando-se capaz de dar existência a um corpo 

inanimado feito de retalhos humanos. Logo, a crítica da obra suscita diversas interpretações, 

destacando-se a forma como Mary W. Shelley retrata a condição humana incorporada na 

criatura, que se encontra em uma busca constante de entendimento sobre a sua função de existir 

em um mundo que não lhe desperta o sentimento de pertencimento.  

Diferentemente de Victor, que envereda no caminho da filosofia natural e do 

cientificismo, optou-se pelo estudo da condição humana sob a ótica existencialista, em oposição 

 
1 Para fins de consistência, nesta dissertação, Mary Wollstonecraft Shelley é referida exclusivamente por Mary W. 

Shelley. 
2 Em Frankenstein ou o Prometeu moderno, ao mencionar a importância dos estudos das ciências naturais em sua 

jornada, Victor menciona que sua família não era caracterizada por dispor de conhecimento científico: “but our 

family was not scientifical” (SHELLEY, 2016, p. 57, grifo próprio). É importante compreender que o termo 

“scientifical” refere-se à forma arcaica do adjetivo “scientific”, traduzido para o português como “científico”. De 

acordo com o dicionário Merriam-Webster, o termo arcaico era utilizado para designar aqueles cujos objetivos 

consistiam em propagar o conhecimento, visto que o termo “cientista” ainda não havia sido cunhado até então. 

Assim, embora se utilize desse adjetivo para caracterizar o personagem Victor Frankenstein, uma vez que ele é 

adepto dos estudos e experimentos que são considerados de ordem científica, o vocábulo “cientista” só foi utilizado 

primeiramente em 1834, dezoito anos após a escrita da obra de Mary W. Shelley, tendo sido cunhado pelo 

historiador e filósofo da ciência da Universidade de Cambridge, William Whewell, em uma revisão da obra de 

Mary Sommerville, matemática/geógrafa escocesa que elaborou uma primeira síntese de epistemologia científica, 

vinculando os princípios das diferentes disciplinas. 



11 
 

 

“[...] àqueles ramos das ciências naturais relacionados à fisiologia” (SHELLEY, 2016, p. 75). 

Busca-se responder aos mesmos questionamentos sobre o princípio da vida, mas não partindo 

de alquimias, e sim da reflexão sobre o ente, que primeiro existe fisicamente e só então começa 

a constituir a sua chamada essência. Para isso, buscam-se respostas não em catacumbas e em 

câmaras mortuárias, recorrendo primeiro à morte, como faz Frankenstein, mas em sua própria 

criatura, que nasce para moldar o seu ser no mundo, proporcionando, assim, por meio de suas 

experiências e vivências, uma análise existencial sobre a vida e seus princípios. Portanto, 

justifica-se a escolha de analisar a condição humana centrada não na entidade criadora, mas no 

ser que é criado, gerado e posto à mercê de sua liberdade para, com ela, definir seu cerne.  

Assim, tem-se que Mary W. Shelley emprega a tópica do mito de Prometeu para 

representar um novo tipo de criador e criatura. Essa criação moderna não mais sofre da falta de 

sabedoria e da tekhné necessária para sua sobrevivência, mas do desconhecimento da finalidade 

da existência de seu ser, bem como da liberdade que a acompanha nesse processo de existência. 

Ao se encontrar em um processo de reflexão constante sobre o propósito de ter sido trazido à 

luz e sobre como lidar com a liberdade que lhe foi imposta, e que é experienciada em cada 

escolha e ação, a criatura lida com o peso de carregar uma existência sem sentido visível. Tal 

jornada de compreensão de si permitiu o questionamento de alguns caminhos possíveis, dentro 

do que a leitura da obra apresenta; interpretações estas que motivaram o estudo a seguir o 

caminho existencial na busca da compreensão da personagem da criatura, sem nome, de 

Frankenstein. Essa percepção se reforça no estudo aprofundado da personagem, no qual se 

verifica sua permanente busca por respostas às suas questões tidas como existenciais.  

Deste modo, a hipótese desta pesquisa é verificar como a busca incansável pelo 

autoconhecimento e pelo entendimento da existência e da liberdade que a acompanha pode ser 

lida como um conflito existencial vivenciado pela personagem. Por meio dessa reflexão, 

apreende-se que o abandono, a angústia e o desespero, descritos tão vivamente pela criatura de 

Frankenstein, são afetos necessários para seu processo de autodeterminação no mundo em que 

lhe foi imposta a existência. 

Tais afetos mencionados anteriormente estão relacionados aos conceitos 

existenciais propostos pelo filósofo existencialista francês Jean-Paul Sartre (1905-1980), de 

maneira mais específica, em sua obra O existencialismo é um humanismo, fruto de uma 

conferência proferida em Paris no dia 29 de outubro de 1945. Essas categorias se relacionam 

com a liberdade e a responsabilidade, que estão atreladas à existência do indivíduo e que o 

acompanham em sua jornada de autodefinição no mundo. Partindo dessa análise, tem-se que os 

conceitos existencialistas de Sartre exploram com nitidez os afetos da condição humana 



12 
 

 

experienciados tão intensamente pela personagem de Mary W. Shelley. Essa aproximação serve 

de guia para o estudo em particular, que parte do mapeamento das palavras-chave – abandono, 

angústia, desespero – para refletir sobre a particularidade de cada anseio na constituição da 

identidade da criatura de Frankenstein, que se encontra em uma constante jornada de 

compreensão de sua liberdade, característica fundamental na construção de sua condição 

humana.  

Analisando cada anseio vivenciado pela personagem sem nome, chamada, em 

termos menos depreciativos, por “criatura” na obra de Mary W. Shelley, compreende-se que 

ela, a todo momento, se questiona sobre sua origem e sobre o propósito de sua existência no 

mundo, bem como busca orientações constantes sobre o que fazer com sua liberdade e com sua 

responsabilidade, sem compreender que ambas estão intrinsecamente ligadas à sua condição 

humana. Por isso, a criatura atribui a seu criador e, além dele, a toda a sociedade que a repele, 

a causa de toda sua angústia e desespero, utilizando a sua condição de criação abandonada, e, 

posteriormente, rejeitada, maltratada e atacada fisicamente, para orientar suas ações e seu 

comportamento vingativo com todos os que a rejeitam. Nessa ótica, Mary W. Shelley explora 

na criatura de Frankenstein os anseios existenciais experienciados por esses afetos, que são 

narrados por ela como partes de seu íntimo e constituintes de seu ser. Uma vez que tais 

categorias são apenas construções teóricas que visam dar algum sentido à experiência de vida, 

elas emergem quando a criatura é tomada por essa sensação de esvaziamento existencial como 

consequência da angústia perante a falta de sentido, sendo explicável filosoficamente quando 

se lhe juntam o abandono e o desespero. 

Assim, a pesquisa aqui proposta é motivada pela necessidade de um elo 

investigativo a respeito da condição humana, que, para Sartre, se faz permeada pela liberdade, 

condição intransponível do homem, e pela responsabilidade, bem como pelos afetos subjacentes 

a essa liberdade. Entendendo-se que a literatura opera como instrumento de questionamento e 

de reflexões, o foco permanece em Frankenstein ou o Prometeu moderno, pois nele é 

encontrada a possibilidade de reflexão por meio da jornada de autodefinição da personagem “a 

criatura”. A análise acontece pensando nas questões acerca da condição humana encontradas 

na criatura de Mary W. Shelley e na construção de sua essência através do viés sartriano, de 

forma que sejam contempladas as demandas desse processo de definição do ser, que ocorre a 

partir das escolhas e das ações, e que é permeado pelo abandono, pela angústia e pelo desespero. 

Por meio da filosofia existencial proposta por Sartre em O existencialismo é um 

humanismo, a análise de Frankenstein ou o Prometeu moderno adota uma abordagem distinta 

das releituras convencionais que exploram dicotomias como criador e criação, ciência e 



13 
 

 

natureza. O objetivo desta pesquisa é refletir sobre a particularidade existencial do romance, 

examinando a condição humana da criatura a partir de suas próprias experiências, resultantes 

de suas próprias reflexões: “concentrava-me de modo particular em minha própria condição e 

sentimentos” (SHELLEY, 2016, p. 185). Para tanto, inicialmente, será considerada a releitura 

de Mary W. Shelley do mito de Prometeu, que confere à obra um teor mitológico ao apresentar 

a entidade que plasma o ser humano pelo roubo do fogo, assim como Victor se apropria das leis 

naturais na criação de seu novo ser. Em seguida, a análise se concentrará na reflexão da criatura 

enquanto um ser existencialista, utilizando, particularmente, os conceitos de abandono, angústia 

e desespero propostos por Sartre em sua obra O existencialismo é um humanismo, 

complementados pelas definições de liberdade e angústia desenvolvidas em O ser e o nada, 

bem como contribuições de outros autores que tratam da construção da identidade da criatura 

de Mary W. Shelley. Nos capítulos subsequentes, será realizada uma análise detalhada dos 

afetos vivenciados pela criatura, orientada pelos conceitos sartrianos, destacando como essas 

emoções contribuíram para moldar seu sentido de ser e sua identidade singular. 

Por fim, apresentam-se as considerações sobre as reflexões geradas pela análise 

sartriana da condição humana, que auxilia na reflexão sobre o caminho de autocriação da 

personagem e de como ela compreende sua liberdade nesse processo, e, por consequência, 

contribui para a compreensão da reflexão existencial usada pela autora como parte crucial na 

construção da identidade de sua personagem. Dessa forma, a análise culmina na reflexão sobre 

essa nova criação prometeica, que retorna ao seu criador em busca de respostas para seus 

questionamentos existenciais, uma vez que sofre pela ausência de finalidade e pela 

incompreensão de sua liberdade de existir. Repensando o indivíduo que define sua essência por 

meio de suas escolhas e ações constantes, tem-se que a criatura de Mary W. Shelley representa 

a condição humana do indivíduo que, assim como ela, teve primeiro a sua existência imposta 

para que só então existisse em liberdade.  

 

2 MARY W. SHELLEY, FRANKENSTEIN E SUA CRIATURA PROMETEICA 

 

Em meados do ano de 1816, em Genebra, durante uma conversa entre amigos, “ao 

redor de um belo fogo” (SHELLEY, 2016, p.13), sobre histórias de fantasmas, o princípio da 

criação da vida e um pesadelo decorrente de tais discussões, veio à luz o célebre romance 

Frankenstein ou o Prometeu moderno, uma das histórias mais significativas de seu tempo, cujo 

fascínio persiste até hoje, 200 após sua criação. A obra é de autoria de Mary W. Shelley (1797-



14 
 

 

1851), escritora inglesa que desde a infância teve contato íntimo com a literatura e a escrita e 

que se destacou como autora ao criar uma obra que trabalha com maestria as relações entre 

ciência e natureza. Essa maestria garantiu sua participação no movimento literário da época, o 

Romantismo, e, com isso, ela se tornou uma das principais precursoras do romance gótico e 

uma das primeiras escritoras a trabalhar com o gênero hoje caracterizado como ficção 

científica3. 

Desde sua publicação anônima em 1816, Frankenstein ou o Prometeu moderno 

demonstra ser uma obra que se abre a inesgotáveis interpretações e reflexões, reforçando a ideia 

de que a narrativa do “[...] criador que falha em prever as consequências da criação, o 

sofrimento e o desejo de vingança da criatura ou monstro, e a oposição ou duplicação das duas 

figuras, alcançaram um status mítico” (GARRET, 2019, p. 69, tradução própria4). Reiterando 

a importância de Frankenstein não apenas para a literatura, mas para a reflexão sobre o homem 

e sua conduta frente à sociedade e à natureza, a escritora e pesquisadora de estudos ingleses 

Anne K. Mellor (2003, p. 9) propõe que “Frankenstein é a análise literária mais penetrante de 

nossa cultura sobre a psicologia do ‘homem científico’ moderno5”. A análise e reflexão de 

teóricos como os mencionados, entre outros que serão explorados ao longo da pesquisa, 

ressaltam a importância da obra de Mary W. Shelley para a literatura e fundamentam a conexão 

entre os estudos interpretativos da obra e o estudo da condição humana, justificando, assim, a 

leitura do romance como forma de compreensão da mente e do comportamento dos indivíduos 

do século XIX, em que foi escrito, e da contemporaneidade. 

Carregando o mito de Prometeu6 no bojo de sua obra, Mary W. Shelley reflete sobre 

essa entidade superior, descrita como ladra do fogo dos deuses e plasmadora de homens. Tal 

qual o titã, sua personagem principal se apropria do fogo, que representa o conhecimento 

negado aos mortais, aquele que manteria a sobrevivência da raça humana na terra. Ao apoderar-

 
3 No entanto, ao contrário do que se espera, Mary W. Shelley sempre se manteve ofuscada pelo talento de seu 

marido, o poeta romântico Percy Shelley, não recebendo o devido crédito por seu trabalho e tendo diversas outras 

obras literárias consideradas pelos críticos como “indignas de análise”. 
4 Todas as citações apresentadas no corpus do texto são de nossa tradução. No original: “[...] the creator who fails 

to foresee the consequences of creating, the suffering and the desire for revenge of the creature or monster, and 

the opposition or doubling of the two figures, have achieved a mythic status” (GARRET, 2019, p. 69).  
5 “Frankenstein is our culture's most penetrating literary analysis of the psychology of modern ‘scientific’ man” 

(MELLOR, 2003, p. 9). 
6 O mito de Prometeu é descrito primeiramente nas narrativas gregas de Hesíodo (VIII-VII a.C.) e Ésquilo (V 

a.C.), que caracterizam o titã como aquele que possui o dom da previsão. Prometeu é considerado responsável pela 

constituição da humanidade, por meio de sua trapaça contra Zeus e do roubo do fogo proibido, que concederia à 

raça humana a chance de garantir sua sobrevivência, além da sua condenação, manifestada através do castigo aos 

homens trazidos por Pandora.  



15 
 

 

se desse elemento guardado por Zeus, a entidade superior responsável por reger deuses e 

homens, a ação de Prometeu carrega as implicações da transgressão e do roubo.  

As ações diferem-se, no entanto, quanto ao resultado final. Ao contrário do filho de 

Jápeto, que age de forma a garantir a sobrevivência da raça humana, o cientista Victor 

Frankenstein cria uma criatura e dá a ela a centelha da vida, abandonando-a, no entanto, à sua 

própria sorte. Reflete-se, assim, sobre esse descolamento entre o criador e a sua criação que 

demarca a condição humana, uma vez que Victor rompe com qualquer elo entre ambos a partir 

do momento em que a criatura é lançada ao mundo. Tal reflexão permeia toda a obra de Mary 

W. Shelley e norteará grande parte da pesquisa em questão: 

 

E agora, como o mundo diante de mim, para onde eu deveria dirigir meus passos? 

Decidi fugir para longe das cenas dos meus infortúnios, mas, para mim, odiado e 

desprezado, todos os países deviam ser igualmente horríveis. Finalmente, pensei em 

você. Eu sabia pelos meus papéis que você era meu pai, meu criador. E a quem eu 

teria mais direito de recorrer senão àquele que me dera a vida? (SHELLEY, 2016, p. 

1997). 
 

A narrativa de Frankenstein e de sua criatura concentra-se nas cartas escritas pelo 

capitão Robert Walton, que navega em direção ao Polo Norte em busca de uma “[...] terra que 

ultrapassa em maravilhas e belezas todas as regiões até agora descobertas na parte habitável do 

globo” (p. 27). Ele mantém pouco contato com sua irmã Margaret e é através dessas 

correspondências que confia seus pensamentos, narrando as dificuldades e os empecilhos de 

sua missão desbravadora entre as regiões inexploradas, pela “terra de neblina e da neve” (p. 

35). Seu empreendimento logo sofre uma mudança significativa, quando se depara com um 

homem à beira da morte, transportado para o seu navio através de um fragmento de gelo.  

O estranho é levado a bordo de sua embarcação e, ao recobrar seu ânimo e se 

familiarizar com o capitão, ele decide contar sua história, na esperança de impedir Walton de 

sua ambiciosa busca pelo desconhecido: “Busca o conhecimento e a sabedoria, conforme eu 

mesmo fiz uma vez, e espero ardentemente que a satisfação de seus desejos não se torne uma 

serpente que o pique, como aconteceu comigo” (p. 47). O viajante desconhecido se trata de 

Victor Frankenstein, nascido em Genebra e membro de uma das famílias mais importantes da 

região, cuja jornada de vida é marcada por “grandes e inigualáveis infortúnios” (p. 47). 

Sempre se destacando nos estudos, Victor viu seus empenhos frustrados nas 

ciências ultrapassadas da alquimia e logo percebeu, na filosofia natural, um novo objeto de 

 
7 A análise se concentra em torno da primeira edição de Frankenstein ou o Prometeu moderno, publicada em 1816 

por Mary W. Shelley e lançada no Brasil em edição bilíngue pela editora Landmark, em 2016. Optou-se, por 

questões estéticas, pela omissão do nome da autora e da data da edição utilizada nas citações diretas com menos 

de três linhas, a fim de evitar repetições que comprometam a leitura fluente do texto.  



16 
 

 

interesse. Depois de muitos esforços e noites sem dormir em seu projeto, “dentre as trevas, uma 

luz repentina irradiou-se [sobre mim] [...] uma luz tão brilhante e maravilhosa, embora tão 

simples” (p. 75), e, assim como o titã Prometeu, que rouba o fogo numa férula para trazer luz e 

sobrevivência à humanidade, Frankenstein descobre a centelha divina da criação. Essa 

descoberta, porém, implica uma transgressão, uma vez que, para gerar a vida, era necessário 

desafiar a morte e violar esses limites impostos pela natureza: “Vida e morte me apareciam 

como limites ideais, que primeiro devia transpor, para lançar uma torrente de luz em nosso 

mundo de trevas” (p. 77). 

No entanto, o verdadeiro caráter egocêntrico de Victor é revelado quando ele 

demonstra seu desejo por reconhecimento de seu papel como o novo responsável pelo controle 

da vida e da morte. Isso se deve ao fato de que suas aspirações se limitam a submeter a 

humanidade a um novo tipo de ordem, regido por ele e por seu cientificismo. Dessa forma, ele 

seria uma nova entidade dominante, razão pela qual todos deveriam reverenciá-lo: “Uma nova 

espécie me abençoaria como seu criador e sua origem; muitas criaturas felizes e excelentes 

iriam dever a existência a mim. Nenhum pai reivindicaria a gratidão de um filho tão 

completamente quanto eu mereceria a delas” (p. 77). Nota-se então que Victor é caracterizado 

como um “herdeiro contemporâneo e científico da arrogância transgressora prometeica” 

(RIBEIRO, 2019, p. 10), pois, embora diga constantemente para si mesmo que busca o bem da 

humanidade e o fim de sua submissão às ordens naturais de vida e morte impostas pela natureza, 

o cientista deseja apenas usurpar o papel dominante.  

Diante de sua descoberta sobre a criação humana, que surgira “após dias e noites 

de incríveis labutas e fadigas [...] Depois de tanto tempo gasto num trabalho fatigante” (p. 75), 

Frankenstein decide criar um novo ser dotado de vida. Em um estado de deleite e êxtase com a 

magnitude do que poderia ser seu sucesso futuro, decide usar partes de cadáveres para constituir 

uma criatura, facilitando o trabalho de “conferir vida à matéria inanimada” (p. 75). Numa 

sombria noite de novembro, o cientista contempla a consumação de sua obra. Para seu horror, 

a gigantesca criatura adquire vida momentaneamente e, ao ver “[...]o olho amarelo embaçado 

da criatura se abrir” (p. 83), Victor é incapaz de suportar o trabalho miserável de suas mãos. 

Aterrorizado, ele repudia o ser que criara e corre para seu quarto, abandonando a sua criação 

no momento de seu primeiro suspiro de existência.  

Após seu contato frustrado com aquele que o gerara, o fruto de sua transgressão é 

então forçado a descobrir sozinho como sobreviver no mundo em que emergiu. Inicialmente, 

seu estado mental era tomado pela confusão; nenhum pensamento se discernia: “Nenhuma ideia 

distinta ocupava minha mente, tudo estava confuso” (p. 149). Agindo impulsivamente, a 



17 
 

 

criatura8 foge para a floresta e chora, devastada com sua solidão, e logo descobre, através de 

seus primeiros instintos, como reagir ao frio e à fome, que nunca havia experimentado. Em uma 

de suas buscas por alimento, ao encontrar uma pequena aldeia e ter seu primeiro contato com 

os homens, ela se anima, acreditando não ser a única de sua espécie. Contudo, sua horrenda 

aparência, até então desconhecida e sem significado para ela, assusta os moradores, que a 

perseguem e a ferem quase fatalmente. Assim, é através de sua deformidade e solidão que a 

criatura começa a perceber sua condição como um ser excluído do mundo dos homens. 

Victor Frankenstein é um cientista que, influenciado pela quimera de alquimistas, 

anseia ir além dos limites impostos pelo homem, desprezando as fronteiras que a educação e o 

conhecimento comum oferecem. Dessa maneira, Mary W. Shelley reestrutura um dos mitos 

mais ricos da mitologia grega, evocando Prometeu para recontar a história da condição humana 

que nasceu da transgressão, condição essa incorporada na criatura de Frankenstein. A 

consequência das ações impetuosas desse titã da modernidade é a criação de um novo ser, em 

que lhe pulsam as veias sob a pele de cadáveres a partir dos quais foi constituído, sendo assim 

um ser vivo consciente capaz de pensar e agir, assim como a humanidade criada por Prometeu, 

que “lúcidos os fiz [os homens] e tocados pelo espírito” (Esq., Prom., v. 444). 

Antagônico ao astucioso deus Prometeu, Frankenstein age inconscientemente, pois 

falha em desempenhar seu papel de criador ao abandonar sua criação, deixando-a definhar até 

seu mísero fim. Contrário ao titã, que ouviu “as dores existentes entre os mortais” (v. 443), 

Victor rejeita sua criatura e não lhe proporciona nenhum artifício para sua sobrevivência. Às 

cegas, ela é compelida a descobrir como sobreviver e existir em meio ao mundo desconhecido 

em que foi forçadamente trazida à vida, enquanto seu criador permanece indiferente ao ser que 

gerou.  

E, no entanto, o mito de Prometeu também é rememorado para explicar o infindável 

sofrimento da vida humana: “Se Frankenstein imita o ato rebelde de Prometeu ao criar os seres 

humanos, o Monstro personifica a narrativa prometeica do progresso da humanidade9” 

(DOUGHERTY, 2006, p. 113). Assim, em Frankenstein ou o Prometeu moderno (2016), Mary 

W. Shelley antecipa as questões existenciais sobre a condição humana, refletindo sobre os 

 
8 A criatura de Frankenstein nunca foi nomeada, sendo referida pelo seu criador e por aqueles que o encontram 

como demônio, inseto, desgraçado, monstro, dentre outros adjetivos. Evitando utilizar tais adjetivações, a pesquisa 

em questão opta por trabalhar apenas com a sua denominação de criatura. Reconhece-se que, em alguns casos, 

essa decisão pode exigir maior atenção do leitor diante da possibilidade duplicada de menção a esse personagem 

quando são utilizados os pronomes ele, dele, em referência ao seu sexo masculino, e ela, dela, em referência à sua 

denominação de criatura. 
9 “If Frankenstein mimics Prometheus’ rebellious act of creating humans, the Monster embodies the Promethean 

narrative of mankind’s progress” (DOUGHERTY, 2006, p. 113). 



18 
 

 

dilemas decorrentes da criação prometeica e seu progresso. Essas questões não são apenas sobre 

trabalho e técnica, mas também sobre o pensamento individual e a constituição do ser como 

indivíduo. Dessa forma, a autora retrata a condição humana por meio de sua criatura, que se 

encontra em uma busca constante por entender sua liberdade de escolha e seu papel na 

existência, em um mundo no qual não sente pertencimento. De toda forma, esses 

questionamentos só se tornam possíveis graças à transgressão de Prometeu. 

 

3 LEGADO CRÍTICO DE FRANKENSTEIN 

 

Reconhece-se que o legado de Mary W. Shelley, desde o lançamento anônimo de 

Frankenstein ou o Prometeu moderno, em 1816, se presta às mais diversas leituras sobre 

problemas verdadeiramente atuais, não obstante estes dois séculos que o separam da 

contemporaneidade.  

 

Desde o século XIX, Frankenstein tem inspirado, direta ou indiretamente, muitos 

outros romances, bem como peças de teatro, filmes e romances gráficos, continuações 

e paródias: uma obra frequentemente chamada, após a descrição que a autora fez de 

seu livro em 1831, de sua “prole hedionda” (MSW 1.180). Desde a década de 1970, 

o romance em si tem provocado um vigoroso debate acadêmico: ele dialoga com as 

tradições feministas, psicológicas, historicistas, biográficas, ambientalistas e muitas 

outras correntes críticas e acadêmicas10 (GARRET, 2019, p. 69). 

 

Considerando-se os aspectos mais explícitos da obra, como a oposição entre o poder 

da ciência e a natureza, ou as questões existenciais levantadas sobre o modo como os seres 

humanos são moldados e se moldam na sociedade em que vivem, é plausível a ideia de que a 

possibilidade de múltiplas interpretações favoreceu Mary W. Shelley e seu romance, tanto fora 

quanto dentro da área de estudos literários. Isso é evidenciado pelo grande número de teses, 

dissertações e artigos sobre o tema “Frankenstein”, o que torna visível a singularidade que 

assegura a sua fecundidade e longevidade, enquanto depósito de interrogações e inquietações. 

No âmbito da pesquisa acadêmica, destaca-se a preferência por análises do romance 

de Mary W. Shelley que se concentram na relação entre criador e criatura, resultantes do teor 

científico e genesíaco da obra. Os estudos do texto, em sua maioria, focam na monstruosidade 

dessa relação, no cientificismo e nas implicações do rompimento das barreiras dos limites 

 
10 “Since the nineteenth century Frankenstein has directly or indirectly inspired many other novels as well as plays, 

films and graphic fiction, sequels and parodies: work often called, after the author’s description of her book in 

1831, her ‘hideous progeny’ (MSW 1.180). Since the 1970s, the novel itself has provoked vigorous academic 

debate: it speaks to feminist, psychological, historicist, biographical, environmentalist and many other critical and 

scholarly traditions” (GARRET, 2019, p. 69). 



19 
 

 

humanos, como propõe a análise de Argôlo (2012), que, ao investigar a obra sob a ótica da 

busca pela eternização da vida humana, afirma que: 

 

“Frankenstein”, de Mary Shelley, faz parte das obras literárias do século XIX que 

alertam sobre os possíveis perigos que os experimentos científicos relacionados à 

criação artificial da vida representam para a sociedade. [...] Mary Shelley procura não 

só condenar o cientista ambicioso que busca glória pessoal, mas também criticar a 

permissividade da ciência que deu margem para Victor mergulhar no território da 

constituição física e sentimental humana, até então tido como perigoso e proibido [...] 

(ARGÔLO, 2012, p. 85-86). 

 

Alves (2016), em sua dissertação Frankenstein: the creation of a myth, realiza uma 

análise da intertextualidade na obra de Mary W. Shelley, especificamente entre Paraíso perdido 

de John Milton e o mito de Prometeu. A pesquisadora discute a contribuição dessas grandes 

influências literárias e mitológicas para o estabelecimento de Frankenstein como um mito. Para 

Alves (2016), a autora evoca essas mitologias de criação em uma sociedade inflamada pelos 

ideais revolucionários da época e agitada pelas descobertas científicas proporcionadas pela 

eletricidade: “Ao adaptar esses mitos, Shelley oferece uma nova interpretação das questões 

relativas à criatividade responsável e à dicotomia entre o bem e o mal11” (ALVES, 2016, p. 7). 

Outros ângulos de pesquisa fundamentam-se na ótica de gêneros, refletindo sobre 

a transgressão do papel feminino na geração de um novo ser, além do caráter autobiográfico do 

romance. Dentro dessa perspectiva de análise, destacam-se estudos como o de Mellor (2003) 

que discute em um de seus trabalhos a usurpação do papel feminino pelo cientista. De acordo 

com a autora, quando Victor Frankenstein identifica a natureza como feminina, ele engendra 

uma construção de gênero que permeia toda a obra, assim como o próprio movimento romântico 

em si. Sua ânsia em ocupar a função feminina, ao transferir para si o papel de ser gerador, 

sustenta uma premissa patriarcal que desvaloriza a mulher e de sua sexualidade: 

 

Sua penetração científica e exploração tecnológica da natureza feminina [...] é apenas 

uma dimensão de um mais amplo código cultural que vê a mulher como passiva e 

possuível, o receptáculo voluntário do desejo masculino. [...] Ao roubar o controle 

feminino sobre a reprodução, Frankenstein eliminou a função biológica primordial da 

mulher e sua fonte de poder cultural12 (MELLOR, 2003, p. 9). 

 

Além dessas releituras e interpretações, ressalta-se que Frankenstein inaugura uma 

nova fase de romances centrados nas fronteiras psicológicas do eu, que exploram, através das 

 
11 “By adapting these myths, Shelley offers a new interpretation of the issues concerning responsible creativity and 

the dichotomy between good and evil” (ALVES, 2016, p. 7). 
12 “His scientific penetration and technological exploitation of female nature […] is only one dimension of a more 

general cultural encoding of the female as passive and possessable, the willing receptacle of male desire. […] By 

stealing the female’s control over reproduction, Frankenstein has eliminated the female’s primary biological 

function and source of cultural power” (MELLOR, 2003, p. 9). 



20 
 

 

monstruosidades de seus personagens, a própria consciência. Segundo Harold Bloom (2009), 

no seu prefácio à edição de estudo da obra Bloom’s modern critical views: Mary Wollstonecraft 

Shelley, a obra de Mary W. Shelley é uma das mais vívidas representações da mitologia 

romântica do eu. 

 

Embora Mary Shelley talvez não tenha tido essa intenção, o tema principal de seu 

romance é um contrapeso necessário ao Prometeísmo, pois o Prometeísmo exalta o 

aumento da consciência a qualquer custo. [...] A profunda depreensão endêmica no 

romance de Mary Shelley é fundamental para a mitologia romântica do eu, pois todos 

os horrores românticos são doenças de uma consciência excessiva, do eu incapaz de 

suportar a si mesmo. [...] A desesperada criatura de Frankenstein atinge o estado de 

puro espírito através de sua situação extraordinária, e é consumida por uma 

consciência na qual cada pensamento é uma nova doença13 (BLOOM, 2009, p. 4-5). 

 

Além disso, o autor afirma que a doença da consciência presente no romance de 

Mary W. Shelley questiona o valor romântico, mostrando também os efeitos negativos do poder 

criativo, que só se curaria com a própria imaginação. Propiciando uma introdução única ao 

mundo dos românticos, Frankenstein é um aviso sobre o poder que a consciência criativa pode 

causar ao homem. A chamada culpa de carga prometeica (BLOOM, 1991) justifica a escolha 

da autora para o subtítulo de seu romance. A relação com esse mito é que o homem é formado 

nas cinzas dos seus titãs, combinando em si uma natureza prometeica. A autora é o Prometeu 

poético, no sentido de que o poeta se torna uma espécie de deus ao roubar o fogo da criatividade 

de seus predecessores, reduzindo-se, inevitavelmente, a um humano angustiado pelo débito do 

empréstimo (BLOOM, 1991). 

Azevedo (2013), em suas reflexões sobre o olhar da tradução na recriação da 

imagética de Frankenstein, aponta que a autora trabalha a consciência dos personagens de modo 

a deixar a monstruosidade de cada um em aberto, transferindo ao leitor a responsabilidade de 

atribuir tal significado. O que a obra apresenta é a ideia de um monstro, mas deixa em aberto 

qual personagem deve ser associado a essa característica: 

 

Assim como se fundem o estranho e a monstruosidade nessa obra, a diversidade de 

releituras remissivas ao monstro de Frankenstein flerta com diferentes aspectos 

críticos que a história carrega desde o tempo e espaço de sua criação – todos 

igualmente possíveis devido à atemporalidade da crítica moral de Shelley. Da mesma 

forma, suas traduções ora destacam a narrativa pelo terror, ora apelam para a tensão 

psicológica da vida em sociedade, mas em qualquer tempo ou lugar, de uma forma ou 

de outra, o monstro sempre se faz presente (AZEVEDO, 2013, p. 2). 

 

 
13 “Though Mary Shelley may not have intended it, her novel’s prime theme is a necessary counterpoise to 

Prometheanism, for Prometheanism exalts the increase in consciousness despite all cost. […] The profound 

dejection endemic in Mary Shelley's novel is fundamental to the Romantic mythology of the self, for all Romantic 

horrors are diseases of excessive consciousness, of the self unable to bear the self. […] Frankenstein's desperate 

creature attains the state of pure spirit through his extraordinary situation, and is racked by a consciousness in 

which every thought is a fresh disease” (BLOOM, 2009, p. 4-5). 



21 
 

 

Verifica-se que a maioria dos estudos acadêmicos sobre o romance privilegia ou 

centra-se em seu caráter científico, como se pode perceber pela preferência geral dos artigos 

que examinam a obra da escritora sob os nuances que contrastam cientificismo e natureza, 

criatura e criação. Todavia, observa-se também como o texto de Mary W. Shelley abre 

caminhos para diversos tipos de análise, como as mencionadas anteriormente, engajadas nas 

questões de liberdade e identidade presentes na obra. Ainda que a exploração dessas 

possibilidades seja mais do que viável, Frankenstein é um romance em que é verdadeiramente 

difícil indicar a centralidade de um único tema ou ideia pois, como escreve Guimarães (2018), 

a obra não oferece juízo específico, opondo-se tanto a uma leitura única quanto à sua 

classificação. 

O legado literário deixado pela autora romântica permite compreender as 

inquietudes de seu tempo, oferecendo também uma nova perspectiva sobre a criação artificial 

e a existência de um novo ser. Contudo, apesar da diversidade de interpretações da obra, 

conjectura-se que poucas análises se concentram na construção do sujeito e de sua existência a 

partir do ponto de vista da criação de Victor. Refletindo sobre os anseios vivenciados pela 

criatura, compreende-se que ela se questiona constantemente sobre sua origem e o propósito de 

sua existência no mundo, sem jamais obter qualquer resposta. 

Destarte, a hipótese do trabalho proposto é verificar como a busca incansável pelo 

autoconhecimento, entendimento da existência e da liberdade da criatura caracteriza um 

conflito existencial vivenciado pela personagem. Por meio da chave de leitura existencialista 

de Sartre, mais especificamente através de seus conceitos de abandono, angústia e desespero, 

apresentados em suas obras O existencialismo é um humanismo e O ser e o nada, propõe-se a 

análise do comportamento da criatura de Frankenstein perante sua liberdade, no contexto em 

que ela se encontra para se autodeterminar, construindo sua identidade como um ser singular, 

mesmo que aparente ter sido pré-determinada por seu criador. Demonstrando de que modo 

descobre e usa sua liberdade, bem como convive com os anseios gerados por ela, é possível 

analisar de que maneira ela lida com a essência monstruosa que lhe é atribuída, e de que forma 

ela age para se autodefinir em meio à sua monstruosidade. 

Deseja-se, ao afastar-se da representação tradicional da criatura pelos olhos do 

criador, repensar o indivíduo que “[...] em primeira instância, existe, encontra a si mesmo, surge 

no mundo, e só posteriormente se define” (SARTRE, 1987, p. 6), com o intuito de apresentar o 

processo de autodeterminação da criatura no mundo. Seus constantes questionamentos refletem 

os afetos de abandono, angústia e desespero, despertados pela consciência do papel fundamental 

de sua liberdade na definição de sua identidade: “‘O caminho da minha partida estava livre’ [...] 



22 
 

 

O que significava isso? O que era eu? De onde eu vinha? Qual era o meu destino? Tais questões 

me ocorriam constantemente, mas eu era incapaz de respondê-las” (p. 185). Por fim, propõe-se 

estimular a reflexão sobre a condição humana, a liberdade do indivíduo e sua função 

determinante na construção de seu ser, que, além disso, define-se “dentro dos limites dos 

quadros sociais” (SARTRE, 1987, p. 25). Sendo o homem um ser que existe para si e para o 

mundo, ele é responsável, através de suas escolhas, por definir a própria existência. Essa 

responsabilidade, simbolicamente atribuída aos mortais por Prometeu e à criatura por 

Frankenstein, reflete questões existenciais que atravessam o âmbito literário e ressoam no 

sujeito da contemporaneidade. 

 

4 PROMETEU MODERNO, OU FRANKENSTEIN 

 

Frankenstein ou o Prometeu moderno carrega consigo questões relacionadas às 

implicações da transgressão do papel de criador e às consequências que esta traz para a criação 

resultante, bem como para todos os que se deparam com ela. Victor Frankenstein é o 

responsável por descobrir a centelha da vida e por inseri-la em um corpo inanimado, composto 

de retalhos humanos. Para realizar seu árduo trabalho de criador, ele profana túmulos e recolhe 

ossos, relatando que sua humanidade parecia divorciar-se de si, “muitas vezes minha natureza 

humana afastou-se enojada com minha ocupação” (p. 79). Victor ambiciona alcançar a 

onipotência divina e, para isso, distancia-se de tudo aquilo que o aproxima do humano, 

decidindo também “adiar tudo que se relacionasse aos meus sentimentos de afeição” (p. 79). 

Nesse contexto, seu ato de desafiar as leis naturais incita o seu lado prometeico, marcado pela 

transgressão que se desloca da esfera divina para a natural: do fogo proibido, mantenedor da 

sobrevivência humana, para o segredo natural da criação da vida, o que o torna, portanto, um 

legítimo descendente do ardiloso Prometeu. 

A figura mítica de Prometeu permanece viva, mesmo após eras de sua libertação do 

rochedo na Cítia, especialmente na mente dos poetas e escritores. O titã se tornou símbolo da 

liberdade do indivíduo e da luta contra a tirania, em razão de seu maior feito contra os deuses: 

a desobediência à ordem direta do supremo Zeus ao roubar o fogo proibido. Em sua apropriação 

do mito, Mary W. Shelley não apenas moderniza a figura do deus transgressor, mas oferece 

também a ótica da criatura plasmada por esse criador.  

Em uma breve elucidação do conceito de mito, Mircea Eliade (1972) propõe, em 

seu livro Mito e realidade, que a palavra “mito”, originária do grego mýthos, constitui uma 

realidade cultural complexa, muitas vezes dissociada de seu intuito original. Distanciada do 



23 
 

 

logos, refere-se a uma realidade incapaz de existir no mundo atual, povoada de entes míticos e 

sobrenaturais. Em seus estudos sobre mitologia, Eliade (1972) argumenta que o mito, em sua 

essência, remete sempre a uma criação, apresentando como algo veio à existência ou como algo 

adquiriu um significado estabelecido.  

Em concordância com esse pensamento, o crítico Northrop Frye (2000) observa, 

em seus estudos sobre mito e literatura, que o mito não apresenta necessariamente o mundo 

como algo atingível pelos seres humanos, mas, sim, como o próprio mundo. Pode ser 

considerado, assim, um padrão de história abstrata que se perpetua por meio da tradição. Uma 

vez estabelecidos em si mesmos, os mitos podem ser então interpretados alegoricamente, pois, 

sendo histórias, seus significados estão contidos em seu próprio interior. Isso se deve a uma de 

suas principais características: sua mutabilidade e adaptação (FRYE, 2000).  

Para Pierre Vernant (2000), o mito sobrevive no inconsciente na medida em que se 

reconfigura nos novos modelos em que se encontra, adquirindo forma e se exteriorizando de 

acordo com a época em que se situa:  

 

Nesse sentido, o relato mítico não resulta da invenção individual nem da fantasia 

criadora, mas da transmissão e da memória. [...] O mito também só vive se for 

contado, de geração em geração, na vida cotidiana. Não está fixado numa forma 

definitiva. Sempre comporta variantes, versões múltiplas que o narrador tem a sua 

disposição, e que escolhe em função das circunstâncias, de seu público ou de suas 

preferências, podendo cortar, acrescentar e modificar o que lhe parecer conveniente 

(VERNANT, 2000, p. 12-13). 

 

Deste modo, temos o mito de Prometeu, um dos principais símbolos mitológicos de 

hybris14. O deus é descrito inicialmente pelo poeta grego Hesíodo (VIII-VII a.C.), em Os 

trabalhos e os dias e Teogonia, como o enganador de Zeus, pai dos homens e líder dos deuses, 

por tê-lo ludibriado em um sacrifício, induzindo-o a escolher ossos disfarçados na melhor parte 

da carne. Como punição por essa trapaça, o filho de Cronos ocultou o fogo dos mortais, com o 

intuito de que a criação favorita de Prometeu padecesse. Tal sofrimento humano levou o titã a 

um novo ato de transgressão: o roubo do fogo proibido do Olimpo e a sua distribuição aos 

homens, que, só então, foram capazes de manter a sua sobrevivência e se constituírem enquanto 

indivíduos no mundo. 

De acordo com o relato de Hesíodo, que apresenta em suas narrativas um teor mais 

didático, Prometeu representa a transgressão à autoridade dos deuses, justificando seu epíteto 

“Prometeu de curvo pensar”, de pensamento oblíquo, tortuoso, imprevisível, que foge à própria 

 
14 “Com este termo, intraduzível para as línguas modernas, os gregos entenderam qualquer violação da norma da 

medida, ou seja, dos limites que o homem deve encontrar em suas relações com os outros homens, com a divindade 

e com a ordem das coisas” (ABBAGNANO, 1970, p. 495). 



24 
 

 

lei divina (Hes., Trab., v. 48). O mito do titã, descrito pelo poeta, adverte sobre os riscos da 

arrogância e da desmedida, ao mesmo tempo em que trata dos perigos do pensamento próprio 

e do excesso de ambição, representados pela superestimação dos próprios poderes em oposição 

aos de uma entidade superior, responsável por reger o mundo de acordo com suas leis. Tem-se, 

então, que em Hesíodo, Prometeu é o prevaricador que rouba o fogo em uma atitude de puro 

acinte, “[...] apenas para se opor à reação de Zeus perante o logro em que o titã o tinha feito 

cair” (SOTTOMAYOR, 2001, p. 139). 

Em contraste com o relato hesiódico, Ésquilo (V a.C.) retrata Zeus como um tirano 

implacável, promovendo uma certa simpatia por Prometeu. O poeta grego também expressa um 

sentimento de compadecimento ao sofrimento e à dor causados pelo castigo imposto ao titã por 

sua desobediência e afronta a Zeus. Como o próprio titã narra em sua defesa, sua desobediência 

é a chave para a constituição dos homens no mundo, que, antes disso, “[...] eram tolos antes de 

eu/ torná-los inteligentes e senhores dos seus desejos” (Esq., Prom., v. 443-444). 

Dessa forma, ressalta-se como o mito prometeico atua como uma extraordinária 

fonte literária. Frassen (2014), em seu trabalho de mapeamento da figura prometeica intitulado 

Prometheus through the ages, aponta que, apesar de todas as diferenças significativas entre suas 

narrativas, Hesíodo e Ésquilo instituíram juntos o mito antigo de Prometeu, que fornece aos 

poetas posteriores uma ampla fonte imaginativa. O mito do titã contém um conjunto de 

componentes e temas principais que conferem à sua estrutura uma flexibilidade que transcende 

a contingência de seu próprio significado, explicando a razão pela qual, nos séculos seguintes, 

muitos filósofos, artistas e escritores se apegaram a esse mito para contar os seus próprios 

(FRANSSEN, 2014). 

Anos à frente, a figura prometeica continua a se perpetuar. Em especial, são os 

poetas românticos do século XVIII que viram no titã o ideal de liberdade máxima, se apegando 

às suas características rebeldes. Como Vernant (2008) elucida em seus apontamentos sobre o 

titã, Prometeu é o único que está equipado para duelar em astúcia com Zeus a ponto de desafiá-

lo. Assim, a rebelião do titã passa a ser de caráter totalmente heroico e altruísta, transformando-

o em um símbolo de resistência e liberdade. Os românticos aclamam a revolta de Prometeu, 

que se reflete nos indivíduos como forma de resistência contra toda e qualquer tirania, 

destacando também a força revolucionária da humanidade 

Bloom (2009, p. 1) afirma que “nenhum escritor romântico utilizou o arquétipo de 

Prometeu sem plena consciência de suas potencialidades ambíguas15”. Para o teórico, o 

 
15 “No Romantic writer employed the Prometheus archetype without a full awareness of its equivocal 

potentialities” (BLOOM, 2009, p. 1). 



25 
 

 

Prometeu da Antiguidade tinha sido, em grande parte, uma figura repreensível, embora 

frequentemente suscitasse simpatia, tanto pela sua situação dramática e piedosa quanto pela sua 

aliança com a humanidade. No entanto, essa aliança se tornou um símbolo de ruína para o 

homem, que também padeceu dos castigos provindos do fogo. A benevolência do titã, 

aparentemente, não era recompensa suficiente para o indivíduo, que descobrira a dor e o 

sofrimento pela sua bondade (BLOOM, 2009). Em consonância com esse pensamento, 

Dougherty (2006) adverte sobre os perigos do fogo roubado para a humanidade: 

 

[...] com um verdadeiro presente, estabelece-se uma relação entre duas partes, o 

doador e o receptor, mas com um presente roubado, surge uma terceira parte, o 

proprietário original. Isso levanta questões importantes sobre a relação entre o 

proprietário original e o receptor — neste caso, entre Zeus e a humanidade. Até que 

ponto a humanidade está implicada no crime de Prometeu contra Zeus? Se um 

presente foi roubado, o receptor pode alguma vez se libertar de suas origens na 

violência?16 (DOUGHERTY, 2006, p. 18). 

 

Com relação ao Prometeu moderno de Mary W. Shelley, em seu artigo Romantic 

Prometeus and the molding of Frankenstein, Barnett (2018) desenvolve uma análise 

complementar de como Frankenstein se envolve com a figura do titã. A pesquisadora afirma 

que, longe do simples uso da referência prometeica por intelectualidade, os autores do 

Romantismo viam na figura de Prometeu o símbolo de suas ideias e filosofias: “Para os jovens 

românticos do círculo de Shelley, a literatura pagã e a mitologia não eram apenas marcadores 

de erudição tradicional ou de adornos estilísticos, mas uma característica fundamental de seus 

projetos filosóficos, políticos e estéticos17” (BARNETT, 2018, p. 76). Além disso, ela conclui: 

 

MWS certamente estava familiarizada com o personagem de Prometeu desde sua 

juventude; como filha de dois filósofos com grande interesse em pedagogia, mas uma 

desconfiança inveterada pela educação formal, ela recebeu uma educação informal, 

mas abrangente18 (BARNETT, 2018, p. 77). 

 

Em meio à idolatria romântica do Prometeu rebelde, temos o Prometeu moderno de 

Mary W. Shelley. Mudam-se as eras, transformam-se os deuses e as entidades dominantes e 

controladoras do indivíduo e, especificamente na virada do século XVIII para o XIX, a 

 
16 “[...] with a true gift, a relationship is established between two parties, the donor and the recipient, but with a 

stolen gift, a third party, the original owner, emerges. This raises important questions about the relationship 

between the original owner and the recipient – in this case, between Zeus and mankind. To what extent is mankind 

implicated in Prometheus’ crime against Zeus? If a gift has been stolen, can its recipient ever release itself from 

its origins in violence?” (DOUGHERTY, 2006, p. 18). 
17 “For the younger Romantics of the Shelley’s circle, pagan literature and mythology were not merely markers of 

traditional erudition or stylistic window-dressing but a fundamental characteristic of their philosophical, political, 

and aesthetic projects” (BARNETT, 2018, p. 76). 
18“MWS was certainly familiar with the character of Prometheus from her youth; as the daughter of two 

philosophers with keen interests in pedagogy but an inveterate distrust of formal schooling, she received an 

informal but wide-ranging education” (BARNETT, 2018, p. 77). 



26 
 

 

transgressão do indivíduo passa de divina a natural. Surge assim um novo titã transgressor: 

Victor Frankenstein, o cientista que desobedece às leis da natureza, violando seus limites. Para 

o personagem principal da obra da escritora inglesa, a condição de mortalidade do ser humano 

deveria ser superada, primeiramente por meio da sua aniquilação, e posteriormente até com a 

ressurreição daqueles que padeceram dessa condição. Dessa forma, como cientista ávido, 

Frankenstein acredita estar fadado a ser o responsável por trazer a luz da vida ao mundo que se 

finda na escuridão da morte: “[...] vida e morte me apareciam como limites ideais, que primeiro 

devia transpor, para lançar uma torrente de luz em nosso mundo de trevas” (p. 77). 

É importante considerar o “[...] olhar cético sobre a celebração iluminista da ciência 

e da tecnologia19” (MELLOR, 2003, p. 9) que Mary W. Shelley possuía. Por isso, Victor 

representa a nódoa desse cientificismo cego, que usurpa o papel criador pertencente à natureza, 

desafiando uma visão de mundo que vai além de seus meros anseios como cientista. Dessa 

forma: 

 

Através da obra de Victor Frankenstein, Mary Shelley faz uma crítica poderosa à 

revolução científica moderna precoce: ao pensamento científico em si, à psicologia 

do cientista moderno e ao compromisso da ciência em descobrir a verdade “objetiva”, 

quaisquer que sejam as consequências20 (MELLOR, 2003, p. 18). 

 

Alves (2016) observa que, a partir do momento em que Mary W. Shelley apresenta 

seu romance, aludindo ao nome do titã, ela evoca o significado perpetuado e estabelecido por 

esse mito. Ao apresentar Prometeu não no título principal de sua obra, mas no seu subtítulo, a 

autora avisa ao leitor que seu romance não será uma extensão do mito, mas que fará alusão a 

uma figura mitológica, que é controversa mesmo entre os deuses, para servir de base ao que ela 

pretende construir como inovação. Assim como Prometeu é uma espécie de núncio que liga a 

humanidade ao divino, o romance de Mary W. Shelley, aludindo a este ser mitológico, 

representa um elo contínuo entre humanidade e natureza, e também entre o criador e a criatura. 

Logo, tendo como ponto de partida o mito de Prometeu, a escritora “insere Frankenstein na 

tradição dos mitos de criação21” (ALVES, 2016, p. 42), oferecendo uma nova versão do deus 

astucioso, graças a seu vasto campo de alusões clássicas. Barnett (2018) compartilha da mesma 

visão, concluindo:  

 

Assim, quando MWS adiciona o subtítulo “ou, o Prometeu Moderno” a 

“Frankenstein”, ela convida seus leitores a considerar um vasto e às vezes 

 
19“[...] skeptical eye on the Enlightenment celebration of science and technology” (MELLOR, 2003, p. 9). 
20 “Through the work of Victor Frankenstein, Mary Shelley mounts a powerful critique of the early modern 

scientific revolution: of scientific thinking as such, of the psychology of the modern scientist, and of the 

commitment of science to discover the ‘objective’ truth, whatever the consequences (MELLOR, 2003, p. 18). 
21 “[...] inserts Frankenstein into the tradition of creation myth” (ALVES, 2016, p. 42). 



27 
 

 

contraditório repositório de alusões prometeicas, tanto antigas quanto 

contemporâneas. Será que Prometeu foi o criador da humanidade, seu salvador ou seu 

destruidor? Ele moldou os humanos para que eles sofressem, ou ele se esforça para 

amenizar seus sofrimentos nas mãos de uma divindade instável e tirânica que os criou? 

As invocações e alusões prometeicas de MWS, influenciadas pelos tratamentos, por 

vezes contraditórios, oferecidos por sua família e seus pares, necessariamente 

influenciam nossa compreensão da relação entre Victor e a criatura, entre criador e 

destruidor22 (BARNETT, 2018, p. 86). 

 

Mary W. Shelley parte da Antiguidade para situar esse novo Prometeu que não mais 

se apropria do fogo, mas que promove a superação frente às leis naturais, e cuja tekhné se 

transmite através de experimentos científicos e da dominação da natureza. A nova criatura, fruto 

dessa transgressão, nasce então do cientificismo e não apenas do barro, sendo plasmada à luz 

da ciência. Por ter apresentado a dominação da natureza aos mortais, Prometeu se caracteriza 

como o precursor da cientificidade e é a reconfiguração do mito original, em um novo contexto 

industrial e tecnológico, que faz de Frankenstein um trabalho único. Assim, conclui-se que: 

 
O moderno Prometeu apresenta-se como antevisão de um apocalipse científico, muito 

do feitio da autora, que se considerava capaz de prever o futuro. O moderno Prometeu 

de Mary Shelley é o castigo ao homem por sua pretensão de desvendar o segredo da 

vida (GAMA, 1996, p. 138). 

 

Em relação à figura dos criadores, várias são as semelhanças entre Prometeu e o 

cientista criado por Mary W. Shelley, principalmente com a figura do titã delineado por Ésquilo. 

Através da transgressão da ordem natural, ambos almejam desafiar as leis regentes em busca 

de um conhecimento até então proibido para os mortais. Como justificativa, os dois rebeldes 

acreditam estar ajudando a humanidade com sua benevolência. Prometeu queria dar aos homens 

o conhecimento necessário para afastar seus males, e Victor queria extinguir as maiores aflições 

dos seres humanos. Em muitas passagens do romance de Mary W. Shelley, também são 

perceptíveis as analogias quanto ao castigo pela violação das leis divinas e naturais. A punição 

de Victor, por muitas vezes, ecoa a de seu predecessor, sendo narrada por ele mesmo, de forma 

a suscitar empatia e piedade com sua situação de desgraça, após o ato de transgressão e 

abandono de sua criação: 

 

Mas sou uma árvore destruída; a flecha atravessou minha alma; e eu sentia então que 

deveria sobreviver para exibir o que eu logo deixaria de ser – um miserável espetáculo 

 
22 “So, when MWS affixes the subtitle ‘or, the Modern Prometheus’ to Frankenstein, she invites her readers to 

consider a diverse and sometimes contradictory storehouse of Promethean allusions, both ancient and 

contemporary. Was Prometheus the creator or humankind, its savior, or its destroyer? Did he craft humans so that 

they might suffer, or does he endeavor to alleviate their suffering at the hands of a fickle and tyrannical deity who 

created them? MWS ’s Promethean invocations and allusions, colored by the sometimes-contradictory treatments 

offered by her family and peers, necessarily color our understanding of the relationship between Victor and the 

creature, between creator and destroyer” (BARNETT, 2018, p. 86). 



28 
 

 

de humanidade aniquilada, lastimável para os outros e odioso para mim mesmo 

(SHELLEY, 2016, p. 231). 

 

Por que não morri? Mais infeliz que qualquer homem antes, por que não mergulhei 

no esquecimento e no repouso eternos? [...] De que material era feito para resistir 

assim a tantos choques que, como o girar da roda, renovavam continuamente a tortura? 

Mas estava condenado a viver [...] (SHELLEY, 2016, p. 253, 255).  

 

Olhai com quais ultrajes  

sou dilacerado e que por incontáveis  

anos enfrentarei.  

[...] 

Ai! Ai! O presente e o futuro  

sofrimento lamento. De que modo um dia 

deve se cumprir o fim desses sofrimentos? 

Contudo, o que digo? Se conheço previamente, 

com exatidão, todo o futuro, nenhum sofrimento 

chegará em mim como novidade 

[...] 

Por ajudar os mortais, eu mesmo inventei essas penas 

Sem dúvida, não imaginava dores desse tipo 

(Esq., Prom., v. 93-95, 98-103, 267-268). 

 

Assim como Prometeu é condenado a padecer eternamente por seus infortúnios, 

devido à sua imortalidade, a raça humana também se encontra em constante sofrimento por sua 

condição de mortal, estando “condenada a viver”. O homem não escolhe existir; sua 

sobrevivência foi imposta pelo titã, que garantiu a continuidade dos mortais. Dessa forma, a 

humanidade está condenada à vida e, assim como Prometeu cumpre seu castigo por desobedecer 

ao deus dos trovões e proteger os humanos — preso à rocha que o impede de alcançar a 

libertação —, o homem encontra-se aprisionado à sua liberdade. Sua existência, conforme o 

pensamento filosófico de Sartre, o sentencia a agir e a escolher constantemente. 

Prometeu defende veementemente sua inocência, alegando que seus atos foram 

motivados unicamente pela necessidade de garantir a sobrevivência da raça inferior dos mortais. 

Para ele, os castigos que sofre representam uma injustiça divina: “Ó minha mãe venerável, ó 

céu/ que girando a luz comum a todos, / vê que injustiça sofro!” (Ésq., Prom., v. 1091-1093).  

De maneira semelhante, Victor reflete sobre os crimes que cometeu em relação à sua criatura, 

mas encontra alívio ao considerar sua inocência, julgando que os castigos que o afligem são 

imerecidos: “Sentia-me como se tivesse cometido um grande crime, cuja consciência me 

assombrava. Era inocente, mas, na verdade, havia atraído sobre mim uma terrível maldição, tão 

mortal como a de um crime” (p. 233). 

Vendo-se castigado por ter abandonado sua criação, Victor não teme a morte, mas 

a perpetuação de seus sofrimentos em vida: “Perseguido e torturado como tenho sido e ainda 

sou, que mal pode a morte representar para mim?” (p. 257). Sua lamúria ecoa a do filho de 

Jápeto, que, consciente de sua imortalidade, antevê os castigos eternos aos quais está 



29 
 

 

demandado a padecer: “Contudo, o que digo? Se conheço previamente / com exatidão todo o 

futuro, nenhum sofrimento / chegará a mim como novidade” (Ésq., Prom., v. 101-103). Aqui, 

Prometeu destaca-se como aquele que traz consigo a consciência de sua transgressão, sendo o 

previdente, aquele que “pensa antes” e, por isso, reflete sobre as consequências de suas ações 

— uma qualidade que parece faltar a Victor. 

Além das semelhanças entre os criadores, supõe-se que a criatura do sexo feminino, 

requerida pela criatura como sua companheira, aludiria à Pandora, que, na mitologia grega, 

representa o primeiro ser da linhagem das mulheres. Em um determinado momento do romance, 

a ser discutido no capítulo que discorre acerca do abandono existencial, a criatura atribui sua 

solidão à sua exclusão do mundo dos homens devido à sua aparência física e exige de seu 

criador uma companheira feminina, gerada de forma semelhante e com as mesmas 

características horrendas. Contudo, Victor teme sua nova criação, receando que “ela poderia se 

tornar dez mil vezes mais maligna [...] e, por si mesma, deleitar-se com o assassinato e a 

desgraça” (p. 233). Assim, embora a narrativa evidencie que a criatura se tornou maligna devido 

aos sofrimentos que padeceu nas mãos dos homens, a figura feminina exigida por ela remete a 

Pandora, descrita na mitologia como responsável por trazer todas as desgraças acometidas aos 

homens.  

No mito grego, Pandora é entregue como um presente a Epimeteu, “o que pensa 

depois”, irmão e oposto de Prometeu. Esquecendo-se das advertências de seu irmão, de rejeitar 

qualquer oferta vinda de Zeus, pois esta causaria males incontáveis aos mortais, Epimeteu aceita 

Pandora, que “[...] removendo com as mãos a grande tampa de um jarro, / espalhou-os, e 

preparou amargos cuidados para os humanos” (Hes., Trab., v. 94-95). Interessantemente, 

embora a criatura tenha sua Pandora negada, no entanto, foi justamente através da recusa de sua 

criação que ela obteve acesso à sua própria autoconsciência e à autocompreensão de seu 

abandono, dentre outros “amargos cuidados” saídos do jarro do existencialismo. 

Ademais, indo além da representação do ladrão dos deuses proposta pelos poetas 

gregos Hesíodo e Ésquilo, a obra de Mary W. Shelley reflete sobre as consequências da 

transgressão, abordando o viés da criação e seu processo de adaptação ao mundo que lhe foi 

imposto. Frankenstein opera como uma extensão das narrativas gregas, apresentando também 

a voz dessa criação que não pediu para ser plasmada. Percebe-se na criatura de Victor, em suas 

primeiras falas, a compreensão de si como um ser que existe, no momento em que desperta da 

escuridão na qual antes se encontrava. Assim como Prometeu é o responsável pela inserção da 

concepção de humanidade nos mortais, a criação de Victor desperta para sua própria 

consciência como indivíduo:  



30 
 

 

 

É com muita dificuldade que me lembro dos primórdios da minha existência: todos os 

eventos daquele período me parecem confusos e indistintos. Uma estranha 

multiplicidade de sensações tomou conta de mim, e eu via, sentia, ouvia e cheirava ao 

mesmo tempo; de fato, passou-se muito tempo antes que eu aprendesse a distinguir 

entre o funcionamento dos meus vários sentidos. [...] Antes, estivera rodeado de 

corpos escuros e opacos, impermeáveis ao meu toque ou a minha visão; agora, porém, 

descobria que podia vagar em liberdade, sem obstáculos que eu não pudesse transpor 

ou evitar (SHELLEY, 2016, p. 149). 

 

A criatura de Victor, assim como a criação de Prometeu, desperta para sua 

consciência por meio dos atos transgressores de seu criador. Explorando-se o fogo como 

análogo ao conhecimento divino, é apenas através da desobediência do titã que os mortais 

adquirem o conhecimento necessário para a manutenção de sua sobrevivência. O furto do 

incandescente tesouro de Zeus incendiou os mortais pela tekhné, essencial à vida humana, que 

passaria a domar a força imperiosa da natureza e a usá-la a seu favor. Portanto, a distribuição 

do fogo possibilitou a transformação da natureza em um mundo passível de ser dominado, o 

que resultou na cultura humana, alimentada, a partir de então, pelas brasas da razão.  

Inicialmente, em seu processo de descoberta do mundo e de suas sensações, 

também a criatura se depara com esse elemento. Em consonância com o fogo prometeico, ele é 

responsável por despertar sua consciência para o mundo. À primeira vista, o fogo é sinônimo 

de acalento e conforto, e ela descreve a felicidade que aquele lhe artifício proporciona. No 

entanto, ao buscar proximidade com as brasas, a criatura se espanta com a ambiguidade dessa 

chama, que ao mesmo tempo em que traz alegria, causa também dor: 

 

Um dia, oprimido pelo frio, achei uma fogueira que havia sido deixada por alguns 

vagabundos e fui dominado pelo prazer que experimentei com o seu calor. Na minha 

alegria, enfiei a mão nas brasas incandescentes, mas retirei-a depressa com um grito 

de dor. Que estranho, pensei, que a mesma causa possa produzir efeitos tão opostos! 

(SHELLEY, 2016, p. 151). 

 

Sobre essa especificidade do fogo, Vernant (2000, p. 68) indica que, “com seu 

caráter extraordinariamente ambíguo, o fogo salienta a especificidade do homem, lembra em 

permanência tanto sua origem divina como sua marca bestial, têm a ver com as duas coisas, 

assim como o próprio homem”. Dessa forma, percebe-se que a presença desse fogo no romance 

de Mary W. Shelley também alude ao mito de Prometeu, utilizado pela autora como metáfora 

para um tipo de conhecimento ou sabedoria, mas intrinsecamente ligado ao reconhecimento de 

si enquanto indivíduo23. 

 
23 “O fogo, ao surgir no mundo, dissipou as trevas e trouxe aos Homens a luz da civilização e da esperança. 

‘Prometeu - diz Jaeger - é o que o traz a luz à Humanidade sofredora. O fogo, essa força divina, torna-se o símbolo 

sensível da cultura.’ [...] A luz do fogo veio iluminar o mundo e os espíritos, retirando-os das trevas e da ignorância. 

De pueris passaram a seres dotados de razão e eles, que, ao princípio, não tinham discernimento, começaram a 



31 
 

 

No decorrer da obra, a criatura se questiona sobre sua origem e sobre sua existência 

no mundo, culpando seu criador por ser o causador de todo seu sofrimento, usando sua solidão 

e monstruosidade para orientar suas ações e sua conduta. Mary W. Shelley zomba desse 

Prometeu moderno que transgride o papel de criador por pura ambição, pelo desejo íntimo de 

ocupar o papel de ser superior. A autora se utiliza dessa reminiscência mitológica não apenas 

para “mostrar a rebelião ou a audácia de desafiar os deuses, mas para contrastar a arrogância 

prometeica com a humildade sagrada face à natureza” (BRITO, 2017, p. 3-4). Sem ponderar os 

resultados de sua transgressão, Victor rejeita o fruto de sua desobediência e o abandona ao 

mundo. Uma vez que repudia seu papel de criador, antes pertencente à natureza, ele se torna 

indiferente à criação que trouxe ao mundo e aos males que causou a ela, provando ser uma 

versão distorcida do primeiro Prometeu, que, contrariamente, se compadece e se sacrifica pela 

sua criação. 

Por meio de tais análises comparativas, entende-se que Mary W. Shelley emprega 

o mito de Prometeu para representar um novo tipo de criador através da ótica da sua criação 

moderna, que sofre através do desconhecimento do propósito da existência de seu ser. Ao viver 

em um questionamento constante sobre a razão de ter sido trazida à luz e sobre o que fazer com 

a liberdade que lhe foi imposta, a criatura lida com o peso de carregar uma existência sem 

significado. Buscando contato com seu criador para a amenização desses anseios, no entanto, 

ela só encontra mais reforço para a sua dor de existir.  

Em vista disso, evidencia-se que o romance Frankenstein ou o Prometeu moderno 

faz parte de um entrelaçamento de discursos míticos e científicos que ocorrem desde a 

Antiguidade com a imagem do primeiro Prometeu. O Prometeu moderno de Mary W. Shelley 

serve como um prisma de mediação para muitas questões articuladas no mundo antigo, que 

eram preocupantes nos tempos da autora e que ainda hoje são de fundamental interesse. A 

presença de recepções clássicas em Frankenstein convida o leitor a meditar sobre tais 

preocupações mitológicas e aparentemente modernas, como a reflexão do indivíduo plasmado 

por Prometeu e a criação e concepção de humanidade. Por meio das transformações dos mitos, 

Frankenstein retém, assim, seu status de mito moderno.  

 

5 PROMETEU EXISTENCIALISTA 

 
saber distinguir as estações do ano e também o nascer e o ocaso dos astros. Iniciaram-se nos números, ‘a principal 

das invenções engenhosas’ (v. 459) e na escrita ‘memória de tudo quanto existe, obreira mãe das musas’ (v. 461). 

Aprenderam a construir casas, a utilizar os animais no trabalho, a navegar, a extrair minério, a curar doenças, a 

praticar a adivinhação. [...] Para além do fogo, o Titã dá aos homens a esperança” (SOTTOMAYOR, 2001, p. 134, 

138, 139). 



32 
 

 

 

O movimento literário de uma época tem em suas obras o espelho dos indivíduos 

que viviam naquele tempo particular, bem como o reflexo de sociedades passadas e futuras. A 

influência da corrente de pensamento existencialista na literatura não é surpreendente, uma vez 

que alguns existencialistas eram romancistas e dramaturgos. Ler Frankenstein através desse 

viés filosófico possibilita refletir sobre o caminho que leva a criatura a tentar entender sua 

condição, uma vez que, como criação, ela existe e, consequentemente, tem uma essência. A 

questão reside no fato de que, como ela foi criada com um propósito, satisfazer o desejo de um 

humano, ela acredita existir com uma essência pré-determinada, considerando-se incapaz de 

usar sua liberdade para mudá-la. Ao determinar que sua essência foi moldada por seu criador e 

pela sociedade, que lhe atribuíram a monstruosidade da sua aparência física como característica 

intrínseca do seu ser, a criatura se desresponsabiliza por suas decisões, ao passo que nega seu 

papel crucial na construção constante de si. 

O existencialismo é uma corrente filosófica que enfatiza a existência individual, a 

liberdade e a escolha. Representa a visão de que o indivíduo define seu próprio significado no 

mundo, ao passo que tenta tomar decisões racionais em um universo aparentemente irracional. 

Ele se concentra na questão da experiência humana e no sentimento de que não há propósito ou 

explicação no âmago da existência. Para o existencialismo, como não há Deus ou qualquer outra 

força transcendente, a única maneira de se opor a esse nada é abraçando a existência. Desta 

maneira, essa filosofia ressalta que os indivíduos são inteiramente livres e devem assumir a 

responsabilidade pessoal por si mesmos. Portanto, ressalta a ação e a liberdade como elementos 

fundamentais e sustenta que a única maneira de o homem se elevar acima da condição 

essencialmente absurda da humanidade é exercendo a sua liberdade e vivendo uma vida 

autêntica. 

O existencialismo tem em seu âmbito os filósofos do século XIX, Søren 

Kierkegaard e Friedrich Nietzsche, embora nenhum deles tenha usado o termo em si em seus 

trabalhos. Nas décadas de 1940 e 1950, existencialistas franceses como Jean-Paul Sartre, Albert 

Camus e Simone de Beauvoir escreveram obras acadêmicas e ficcionais que popularizaram 

temas existenciais como o medo, o tédio, a alienação, o absurdo, a liberdade, o compromisso e 

o nada. Frequentemente, o existencialismo é considerado como um movimento que se 

disseminou fora da filosofia. Dentro dela, porém, é seguro dizer que ele não teve um grande 

impacto, embora não se deva negar que as categorias filosóficas apresentadas pelo 

existencialismo são de grande auxílio na reflexão da existência humana. 

 



33 
 

 

Assim como “racionalismo” e “empirismo”, “existencialismo” é um termo que 

pertence à história intelectual. Sua definição é, portanto, até certo ponto, de 

conveniência histórica. O termo foi explicitamente adotado como uma autodescrição 

por Jean-Paul Sartre e, por meio da ampla disseminação da produção literária e 

filosófica pós-guerra de Sartre e seus associados — notavelmente Simone de 

Beauvoir, Maurice Merleau-Ponty e Albert Camus — o existencialismo se tornou 

identificado com um movimento cultural que floresceu na Europa nas décadas de 

1940 e 1950. [...] O existencialismo foi tanto um fenômeno literário quanto filosófico. 

As próprias ideias de Sartre eram e são mais conhecidas por meio de suas obras 

ficcionais (como A náusea e Entre quatro paredes) do que por meio de suas obras 

mais puramente filosóficas (como O ser e o nada e Crítica da razão dialética) [...] Na 

metade da década de 1970, a imagem cultural do existencialismo havia se tornado um 

clichê [...] Às vezes, sugere-se, portanto, que o existencialismo seja apenas esse 

movimento cultural do passado, em vez de uma posição filosófica identificável; ou, 

alternativamente, que o termo deve ser restrito à filosofia de Sartre apenas24 

(CROWELL, 2020, grifo próprio). 

 

Embora seja frequentemente caracterizado como uma vertente literária, o 

existencialismo se configura como uma reação contra as filosofias tradicionais, como o 

racionalismo, o empirismo e o positivismo, que buscam descobrir uma ordem última e um 

significado universal nos princípios metafísicos ou na estrutura do mundo observado. O 

interesse comum que une os filósofos existencialistas é o interesse pela liberdade humana. 

Diante disso, ele pode ser definido como uma teoria filosófica que sustenta um conjunto de 

categorias – determinação, liberdade, compromisso, angústia, alienação, e assim por diante - 

regidas pela norma da autenticidade e da liberdade, necessárias para a compreensão da 

existência humana. Assim, os leitores da filosofia existencialista são convidados não apenas a 

contemplar a natureza da liberdade, mas a experimentá-la e praticá-la. 

Dentre os mais importantes filósofos do movimento existencialista, podemos 

mencionar Jean-Paul Sartre (1905-1980), cujas contribuições para a compreensão do sujeito 

culminam com a crença de que “[...] o que todos os existencialistas têm em comum é a doutrina 

fundamental que a existência precede a essência” (SARTRE, 1987, p. 5). Com essa premissa, 

entende-se que o ser humano existe primeiro no mundo por sua presença corpórea, nascendo 

sem nenhuma essência definida, ou seja, o homem existe e se projeta num futuro. Logo, no que 

concerne à obra de Mary W. Shelley, Frankenstein, tem-se que a criatura também não tem uma 

 
24 “Like ‘rationalism’ and ‘empiricism’, ‘existentialism’ is a term that belongs to intellectual history. Its definition 

is thus to some extent one of historical convenience. The term was explicitly adopted as a self-description by Jean-

Paul Sartre, and through the wide dissemination of the postwar literary and philosophical output of Sartre and his 

associates—notably Simone de Beauvoir, Maurice Merleau-Ponty, and Albert Camus—existentialism became 

identified with a cultural movement that flourished in Europe in the 1940s and 1950s. […] Existentialism was as 

much a literary phenomenon as a philosophical one. Sartre’s own ideas were and are better known through his 

fictional works (such as Nausea and No Exit) than through his more purely philosophical ones (such as Being and 

Nothingness and Critique of Dialectical Reason) […] By the mid-1970s the cultural image of existentialism had 

become a cliché […] It is sometimes suggested, therefore, that existentialism just is this bygone cultural movement 

rather than an identifiable philosophical position; or, alternatively, that the term should be restricted to Sartre’s 

philosophy alone” (CROWELL, 2020). 



34 
 

 

essência definida, por mais que seu criador queira que ela sirva ao seu propósito enquanto 

criação.  

Para entender a existência do homem, o existencialismo de Sartre, apresentado em 

O Existencialismo é um humanismo, propõe a ideia de que cada ser humano é livre para 

construir sua essência no mundo, usando essa liberdade para se definir, a partir de suas escolhas: 

“o humano existe e se projeta num futuro, o homem é um projeto e vive subjetivamente 

buscando se definir em seu cotidiano de relação com os outros” (FERREIRA, 2010, p. 80). Por 

isso, o existencialismo de Sartre traz a noção de que a existência humana é ação e o indivíduo 

é apenas o fruto de seu resultado. Agir significa que o homem sempre age escolhendo algo e 

essas decisões compõem sua essência enquanto ele existe no mundo. A existência consiste, 

então, em um constante processo de escolha, que é o que define a essência do ser no curso da 

vida.  

O indivíduo primeiro existe por sua presença física no mundo e, quando começa a 

usar sua liberdade para orientar suas ações, ele está construindo sua essência, seu propósito de 

existir, logo, “]...] em primeira instância, o homem existe, encontra a si mesmo, surge no 

mundo, e só posteriormente se define” (SARTRE, 1987, p. 6). A existência, portanto, é o 

primeiro princípio da vida e é através dela que o ser humano constrói sua essência - o que ele é 

e será - vivendo, pensando e agindo. O homem está sempre em um processo de autocriação. 

Por essa razão, a liberdade é de suma importância, uma vez que ele é o único responsável por 

se autodefinir. Diferentemente de uma faca, por exemplo, que é criada com o propósito de cortar 

coisas, o homem é criado para existir e criar seu propósito singular e essa é a razão pela qual 

ele existe em liberdade. Ao mesmo tempo, essa liberdade está atrelada ao indivíduo, que não 

existe sem ela, estando condenado a ser livre: “condenado, porque não se criou a si mesmo, e 

como, no entanto, é livre, uma vez que foi lançado no mundo, é responsável por tudo o que faz” 

(SARTRE, 1987, p. 9). 

Quando Sartre destaca que o homem é condenado a viver dessa maneira, ele está 

dizendo que não há outro modo de vida além da liberdade, o que significa que mesmo quando 

o homem decide não usar essa liberdade, ele já a está usando em seu processo de escolha. Para 

o filósofo, “a escolha é possível, em certo sentido, porém o que não é possível é não escolher. 

Eu posso sempre escolher, mas devo estar ciente de que, se não escolher, assim mesmo estarei 

escolhendo” (SARTRE, 1987, p. 17). Tal afirmação é posta de forma a enfatizar a 

responsabilidade do indivíduo, que, engajado em sua escolha, tem total responsabilidade por 

ela. Dessa forma, não é possível livrar-se das correntes que aprisionam o homem à sua 

liberdade.  



35 
 

 

Quanto à obra de Mary W. Shelley, a partir de um processo de questionamento de 

sua existência, a criatura de Frankenstein deseja compreender a razão de seu surgimento no 

mundo dos homens e sua trajetória na narrativa é caracterizada, em grande parte, por essa 

tentativa de entendimento. Assim, de forma a refletir sobre as dimensões da condição humana 

da criatura, consideram-se os afetos propostos por Sartre (1987), que se interrelacionam e 

acompanham o processo de criação da essência e da existência em si: o abandono, a angústia e 

o desespero. Em primeiro lugar, o abandono é o sentimento de solidão, é a constatação de que 

os homens estão sozinhos no mundo, que existem por si mesmos e para isso não dependem de 

ninguém. Indo além, Sartre (1987) afirma que o abandono se relaciona ao fato de que não existe 

um bem a priori essencial a orientar as decisões, no qual o homem se apoie. Sendo então 

plenamente responsável por todas as suas ações, sem nenhuma interferência ou interseção que 

possa servir de guia para ajudá-lo e/ou culpá-lo por suas decisões, o ser humano percebe o 

abandono na hora em que primeiro existe no mundo, onde nasce sozinho para nele existir. 

O sentimento de angústia está relacionado à responsabilidade e se refere à sensação 

de reconhecimento de que os homens devem escolher para si mesmos e para os outros, e de que 

não se pode escapar à responsabilidade de que a todo instante se escolhe. Cada decisão terá um 

resultado, que afeta não apenas um único indivíduo, o que significa dizer que o ser humano 

carrega o fardo de ser responsável não só por sua essência, mas também pela essência de outros, 

o que o torna um legislador que escolhe simultaneamente a si e à humanidade. 

A última característica da condição humana, para Sartre (1987), é o desespero, que 

surge com a percepção de que os indivíduos são dependentes de um arranjo de possibilidades 

que não se adapta às suas vontades. Assim, ele significa que só se pode contar com o que 

depende da vontade humana, ou com o conjunto de probabilidades que tornam a ação possível. 

É o reconhecimento da dimensão humana perante as inconstâncias resultantes das diversas 

possibilidades resultantes das decisões do indivíduo. Para Sartre (1987), a construção da 

condição humana se faz acompanhada então por essas três dimensões. 

À luz dessas ideias sartrianas, a análise de Frankenstein que será apresentada 

diverge da releitura prometeica e cientificista incorporada pela evolução do mito, uma vez que 

um dos objetivos deste estudo consiste em refletir sobre as questões existenciais que dizem 

respeito à personagem da criatura. Por meio da chave de leitura proposta, reflete-se que a 

criatura de Frankenstein tenta usar sua liberdade para edificar sua essência no mundo que lhe 

foi imposto, mesmo que seu criador tenha desejado a sua predeterminação. Ao demonstrar 

como a criatura descobre e usa sua liberdade é possível explorar a forma como ela lida com a 



36 
 

 

expectativa de essência que lhe foi atribuída através da análise dos afetos e das dimensões da 

condição humana que a acompanham no seu processo de autodefinição.  

Usando os conceitos de Sartre (1987) de liberdade, abandono, angústia e desespero, 

os capítulos que se seguem analisam a criatura de Frankenstein e seu processo de autodefinição 

através desses conceitos, a fim de se compreender a forma como ela entende sua existência, 

além de como ela cria sua essência humana em um mundo desconhecido. A criatura sente 

abandono pela ausência de uma divindade superior que guie suas decisões, mesmo quando essa 

entidade está mesclada com a identidade de seu criador. A angústia emerge da incerteza de 

como agir, uma vez que todas as suas ações levam a consequências que ela não consegue 

mensurar e entender, não podendo escapar à responsabilidade de que a todo instante ela escolhe 

quem se torna. O desespero decorre de se viver com uma gama de possibilidades em um mundo 

cujos aspectos e consequências de suas escolhas estão além de seu controle, isto é: só se pode 

contar consigo mesmo. Por fim, tem-se que tais afetos vividos pela criatura de Mary W. Shelley 

são dimensões da condição humana, estando intimamente ligados com o próprio ato de existir. 

 

6 O ABANDONO EXISTENCIAL NA CRIATURA DE FRANKENSTEIN 

 

Mary W. Shelley inicia seu romance com uma epígrafe que faz referência a um 

trecho da obra Paraíso perdido, de Milton25: “Pedi-vos, Ó Criador, que do barro / Fizeste-me 

homem? Roguei-vos / Que das trevas me elevastes?” (p. 7). Com essas palavras, a autora 

introduz uma das indagações pertinentes sobre liberdade e abandono que circulam por toda a 

sua narrativa. Esta citação fornece uma breve introdução à história da criatura, que teve seu 

nascimento imposto por outro ser. Mary W. Shelley usa esse artifício literário para antecipar ao 

leitor uma das principais inquietações que vêm a perseguir a criatura na sua busca de sentido 

para a sua condição humana: o motivo de sua existência. Esse trecho em questão demonstra 

ainda um questionamento indagado diretamente ao responsável pela criação e que se repete em 

um dos primeiros confrontos entre a criatura de Mary W. Shelley e seu subsequente criador. 

Uma vez que a epígrafe citada dialoga diretamente com as experiências da criatura enquanto se 

 
25 Paraíso perdido é um poema de gênero épico do século XVII, escrito por John Milton (1608-1674), citado 

diversas vezes na obra de Mary W. Shelley. O poema narra as penas dos anjos caídos após a rebelião no paraíso, 

o ardil de Satanás contra Adão e Eva e a subsequente queda do homem. No romance, a criatura de Frankenstein 

encontra o livro de poemas na floresta e o lê como se fosse composto de fatos verídicos. A partir disso, compara-

se ao mesmo tempo com Adão e Lúcifer, concluindo que, diferentemente deles, ela não era acompanhada de 

nenhuma legião, pois se encontrava sozinha e abandonada no mundo dos homens.  



37 
 

 

faz indivíduo no mundo, que será o tópico de discussão posterior, ela merece uma maior 

atenção. 

A critério de comparação, destaca-se, inicialmente, a alusão à criação do homem 

pelo barro, que faz referência ao nascimento da humanidade através desse elemento. O mesmo 

tema reaparece em diversas narrativas literárias que retratam a criação e surgimento do homem 

moldado e esculpido do barro. A própria obra referenciada por Mary W. Shelley na sua epígrafe 

e em sua narrativa, Paraíso perdido de Milton (2014), menciona o homem como feito do barro, 

além de mostrar que ele próprio é ciente de seu nascimento através dele. Tal substância é, 

geralmente, referenciada na literatura como responsável pela transformação dessa matéria 

inanimada em um indivíduo pensante, um ser racional capaz de articular pensamentos sobre si 

e sobre os outros. Embora a criatura seja criada a partir de pedaços de cadáveres roubados das 

sepulturas, observa-se que estes corpos se encontravam enterrados, logo, cobertos pela terra 

que passa a constituir parte dessa nova criatura que será formada. O próprio Frankenstein afirma 

que, uma vez descoberto o segredo da vida, seu propósito era “animar o barro sem vida” (p. 

79). Esse mesmo barro se mistura com os pedaços de corpos que compõem a criatura.  

Vale ressaltar que a criatura é inicialmente tratada como uma coisa ou um animal, 

conforme observado no pronome “it”, utilizado na língua original da obra, “[..] it breathed 

hard, and a convulse motion agitated its limbs26” (p. 82), e esse uso reforça a atribuição 

animalesca à criatura27. No entanto, a partir do momento em que esse conjunto de retalhos 

recebe a centelha da vida e constitui um novo ser, a criatura transita do barro ao homem, 

passando a ser reconhecida como indivíduo. Isso é refletido na mudança para o pronome “he”, 

usado para o sexo masculino no original: “He held up the curtain of the bed [...]28” (p. 84). A 

partir de então, embora considerada distinta da raça dos homens, ela passa a ser tratada como 

algo de natureza humana, e não mais como animal. 

Indo além da alusão à própria composição da criatura, Mary W. Shelley também 

anuncia, na epígrafe de seu romance, a tensão presente em sua obra em torno da liberdade 

individual. O próprio termo “pedi-vos”, retirado do poema de Milton, sugere o grande 

questionamento que se revela crucial para a criação de Victor. Essa dúvida é recorrente ao longo 

 
26 Em português: “[..] ela respirava com dificuldade, e um movimento convulsivo agitava seus membros” 

(SHELLEY, 2016, p. 86). 
27 No inglês, o pronome “it” é usado como sujeito, objeto, determinante ou complemento predicativo, geralmente 

em referência a um objeto inanimado ou entidade abstrata, também frequentemente usado para se referir a animais 

e quase qualquer outro conceito ou ser. “It” também pode ser usado para crianças em algumas circunstâncias, por 

exemplo, quando o sexo é indefinido. Fora desses contextos muito limitados, o seu uso como um pronome para 

pessoas geralmente é evitado, pois pode gerar uma sensação de desumanização.  
28 No português: “Ele levantou a cortina da cama [..]” (SHELLEY, 2016, p. 85). 



38 
 

 

da narrativa, enquanto a criatura se pergunta constantemente por que seu criador decidiu dotá-

la de vida e de sentimentos, quando melhor seria ela nunca ter existido: “Por que segui vivendo? 

Por que não extingui, naquele instante, a centelha de vida que você tão temerariamente me 

concedeu?” (p. 84). Nesse trecho, ela reflete sobre a ausência de liberdade do ser que surge sem 

escolha própria, preso à própria liberdade imposta pela sua existência. Ainda na epígrafe, ao 

aliar “pedi-vos” a outro verbo igualmente significativo, “roguei-vos”, nota-se que ambos 

remetem à ideia de súplica, reforçando os sofrimentos da criatura ao enfrentar experiências 

resultantes de uma existência que ela jamais desejou.  

Detalhando ainda mais o significado dessa citação, o trecho “que das trevas me 

elevastes?” refere-se diretamente ao que, mais adiante, será descrito pela criatura como o 

momento que antecedeu sua existência: “antes, estivera rodeado de corpos escuros e opacos, 

impermeáveis ao meu toque ou à minha visão [...]” (p. 149). A escuridão, frequentemente 

associada ao incógnito, ao que é desconhecido e sem forma, simboliza a ausência de vida e de 

consciência. Por isso, antes de ser trazido à luz do nascimento, o ser se encontra em estado de 

completo desconhecimento, referido muitas vezes como um estado de trevas. A criatura relata 

que suas únicas lembranças prévias à sua criação evolvem a presença de corpos vazios e a 

obscuridade ao seu redor. Essa mesma obscuridade pode se relacionar à consciência, ou até 

mesmo à própria liberdade que, ante a sua não existência, era-lhe totalmente desconhecida, 

obscura, preenchida pela escuridão da não consciência. É apenas ao receber a centelha da vida 

que a criatura se vê liberta dessa obscuridade, passando a reconhecer a si mesma como um 

indivíduo, com uma consciência. Dessa forma, Mary W. Shelley utiliza a imagem das trevas e 

da luz para explorar o processo de transição do desconhecido para o conhecido, do não ser para 

o ser, enfatizando o impacto transformador da criação. 

Por último, o termo “criador” permeia toda a narrativa, sendo citado tanto por 

Victor quanto pela sua criação. A criatura se refere a Victor utilizando esse termo uma forma 

de lembrar-lhe de sua responsabilidade e como um aviso de que ambos estão conectados por 

“laços indissolúveis”. Essa ligação implica que Victor não apenas é responsável por dar origem 

à criatura, mas também pelas ações dela, desde o momento de sua criação até o fim de sua 

existência. Essa perspectiva dialoga com o pensamento de Sartre, que afirma “[...] não 

queremos dizer que o homem é apenas responsável pela sua estrita individualidade, mas que 

ele é responsável por todos os homens” (SARTRE, 1987, p. 6). Ao optar por abandonar sua 

criação e não assumir a responsabilidade por ela, Victor molda indiretamente o destino de seus 



39 
 

 

próprios familiares, que acabam sofrendo as consequências da vingança da criatura29. Dessa 

forma, Mary W. Shelley entrelaça, ainda, os temas de responsabilidade individual e coletiva 

Nota-se, portanto, que a epígrafe escolhida pela autora funciona como um guia para 

o percurso da criatura em sua obra. Reforçando essa premissa, a criatura encontra na floresta o 

próprio livro de onde a autora retirou a passagem mencionada: “[...] achei no chão uma valise 

de couro, contendo várias peças de vestuário e alguns livros [...] consistiam de Paraíso perdido 

[...] Eu o li30, como os outros volumes que caíram em minhas mãos, como uma história verídica” 

(p. 183-184, grifo próprio). Ao considerar a narrativa de Milton como verdadeira, a criatura se 

identifica com seus personagens, mas descobre que, longe de ser Adão ou Satã — ambos com 

laços diretos com seus criadores e companheiros que compartilham de sua centelha de vida —

, ela não se assemelha a nada e a ninguém ao seu redor. Sempre rejeitada e desprezada, seu 

abandono e consequente solidão a levam a questionar o motivo de sua existência e seu papel na 

cadeia de seres vivos, da qual se percebe excluída. Afinal, devido à sua monstruosidade, ela 

não se sente pertencente à humanidade.  

Mary W. Shelley situa o leitor em contato com o sentimento de abandono em 

diversas partes de sua narrativa. Primeiramente, é com o ávido ouvinte e relator da tragédia de 

Frankenstein, Walton, que o tema do abandono é exposto. O jovem marinheiro abandona sua 

família e sua irmã, Margaret, e passa por diversas privações para dedicar-se à sua expedição de 

descoberta de “[...] regiões inexploradas, para a ‘terra da neblina e da neve’” (p. 83). 

Coincidentemente, esse afeto tratado por seus personagens muitas vezes se relaciona com o 

sentimento de solidão, sentido por Walton nos primeiros momentos de seu empreendimento: 

 

Mas tenho um anseio que ainda não pude satisfazer e sinto agora a ausência desse algo 

com o mais severo dos males. Não tenho amigos, Margaret; quando estou animado 

com o entusiasmo do sucesso, não há ninguém para compartilhar a minha alegria; se 

sou assaltado pela decepção, ninguém tenta me apoiar em meu desalento. [...] Não 

tenho ninguém ao meu lado [...] Como um amigo assim repararia os erros de seu pobre 

irmão! (SHELLEY, 2016, p. 33). 

 
29 Convém mencionar que, embora a análise existencialista proposta por esta pesquisa tenha como foco principal 

a criatura, seu vínculo indissolúvel com Victor Frankenstein permite, em alguns momentos, uma breve incursão 

na perspectiva existencial do próprio criador. 
30 Apesar de ser formada a partir de retalhos humanos, a criatura nasce sem memórias ou habilidades inatas, como 

a fala ou a leitura. Inicialmente, ela percebe a comunicação humana como “sons articulados”, descritos como uma 

“ciência divina” (SHELLEY, 2016, p. 161). Seu aprendizado se intensifica com a chegada de Safie, uma jovem 

árabe, à cabana dos camponeses vizinhos. A criatura acompanha as lições de Félix, destinadas à estrangeira, e 

relata seu progresso: “Então percebi, pela frequente recorrência de alguns sons que a estrangeira repetia depois 

deles, que ela estava tentando aprender seu idioma e, de imediato, me ocorreu a ideia de que eu poderia utilizar os 

mesmos ensinamentos para chegar ao mesmo fim. [...] Eu passava os meus dias atento, para que pudesse dominar 

mais depressa a linguagem. Posso orgulhar-me de ter aprendido com mais rapidez do que a árabe, que entendia 

muito pouco e falava com acentos entrecortados, enquanto eu compreendia e podia repetir quase toda palavra que 

era dita. Enquanto progredia na fala, aprendi também a ciência das letras, que era ensinada à estrangeira. Isso abriu 

diante de mim um vasto campo de deslumbramento e prazer” (SHELLEY, 2016, p. 169). 



40 
 

 

 

É na narrativa do jovem cientista que o tema do abandono se torna nítido, logo após 

o encontro de Walton com Victor Frankenstein. Durante dois anos, enquanto “perseguia a 

natureza em seus lugares ocultos” (p. 79), Victor abandonou “toda sensibilidade e espírito que 

não fosse para essa ocupação” (p. 79). Para isso, ele decide se isolar de sua família e dos 

sentimentos de carinho e amizade representados por sua amada Elizabeth e seu amigo Clerval. 

Pela primeira vez, Victor, que se declarava um grande amante da natureza, se torna insensível 

aos seus encantos, “[...] mas não observei o desabrochar das flores ou o crescimento das folhas 

– visões que antes sempre me traziam supremo deleite - tão concentrado estava em minha 

ocupação” (p. 81). Assim, o primeiro passo para a grande conquista de Victor Frankenstein — 

dar vida à matéria inanimada — fundamenta-se no abandono de suas principais virtudes. 

Através desses pequenos atos de abandono, Mary W. Shelley orienta o leitor para 

um dos principais temas de sua obra: o abandono da criatura por Frankenstein. É justamente 

esse abandono, resultante do rompimento da ligação entre criador e criatura — uma relação que 

deveria existir por princípio —, que exerce o maior impacto. Além disso, é a partir desse 

abandono que a criatura direciona suas escolhas e traça seu caminho de autodeterminação no 

mundo. 

Inicialmente, é importante ressaltar que a criatura de Frankenstein não é gerada 

pelas condições naturais que originam os outros seres humanos, uma vez que ela nasce a partir 

de experimentos científicos, que deram vida ao seu ser gigantesco, composto por pedaços de 

corpos variados. Seu criador é um indivíduo comum, embora também presente no mesmo plano 

físico que ela. Dessa forma, a criatura tenta escapar de seu abandono, usando a presença de seu 

criador, seu Deus31, a seu favor. Na narrativa de Mary W. Shelley, não há o Monte Cáucaso, 

mas o seu Prometeu está presente, acorrentado à responsabilidade que assumiu ao criar a 

humanidade. 

Frankenstein abandona sua criação no momento em que lhe confere a centelha da 

vida, o poder da existência: “Incapaz de suportar o aspecto do ser que eu havia criado, corri 

para fora da sala e continuei por muito tempo a andar em meu quarto, incapaz de acalmar minha 

mente para poder dormir” (p. 83). Assim, ele foge de sua responsabilidade ao rejeitar a criação 

gerada por seus próprios atos. “Os diferentes incidentes da vida não são tão mutáveis quanto os 

sentimentos humanos” (p. 83) e é dessa maneira que o cientista justifica a variação inexplicável 

 
31 “Ao concebermos um Deus criador, identificamo-lo, na maioria das vezes, como um artífice superior, e [...] 

admitimos sempre que a vontade segue mais ou menos o entendimento ou, no mínimo, que o acompanha, e que 

Deus, quando cria, sabe precisamente o que está criando” (SARTRE, 1987, p. 5). 



41 
 

 

dos sentimentos, com a ânsia por sua criação se dissipando logo após contemplar o resultado 

de seu trabalho. Victor não suporta encarar o próprio fruto de sua criação, e, nesse momento, 

ocorre o primeiro ato de abandono da criatura, uma vez que seu criador se desvia de sua 

responsabilidade, deixando-a desamparada, confirmando conscientemente seu estado de 

desamparo. 

Ao se refugiar em seu quarto e acordar com o semblante da criatura, “[...] seus 

olhos, se é que se podia chamá-los assim, estavam fixos em mim” (p. 85), Victor foge mais uma 

vez. Sem ao menos tentar compreender a extensão do ser que acabara de criar, Frankenstein 

reforça o abandono de sua responsabilidade como criador, julgando sua criação demoníaca e 

desgraçada apenas pela aparência do ser criado à sua maneira, de cuja escolha da criação ele 

fora o próprio artífice: “Seus membros eram proporcionais, e havia escolhido suas feições para 

que fossem belas. Belas! Santo Deus! — Ó! Nenhum mortal poderia aceitar o horror daquele 

rosto” (p. 83, 84). Ao retornar aos seus aposentos com as esperanças de que seu “abominável 

hóspede” (p. 89) tivesse partido, Victor espera que, agora, com sua criação finalizada e posta 

no mundo, ele esteja finalmente livre das amarras que o prendem à sua criação: “[…] no entanto, 

espero sinceramente que toda essa labuta tenha agora terminado, e que afinal eu esteja livre” 

(p. 87). No entanto, ele não compreende que sempre estará preso ao resultado de suas escolhas, 

jamais estando completamente livre, perpetuando assim o elo com sua criatura. 

É interessante mencionar também a extensão da rejeição de Victor à sua própria 

criação, que é tão completa a ponto de se recusar a dar-lhe um nome, o que carrega implicações 

importantes. A nomeação representa uma dimensão simbólica, na qual o nomeado alcança uma 

identidade. Frankenstein recusa a identidade à sua criatura ao negar-lhe um nome, evitando suas 

responsabilidades como criador e reforçando a indeterminação de sua identidade. Dessa forma, 

ela passa a ser chamada por diversos substantivos e adjetivos, todos aludindo, de uma maneira 

ou de outra, à sua característica disforme e monstruosa, mas nenhum deles provocando um 

sentimento de pertencimento ou de verdadeira caracterização. Curiosamente, Mary W. Shelley 

envolve sutilmente o leitor nessa situação perturbadora, forçando-o a se referir à criatura da 

mesma forma repulsiva que os demais personagens da obra. 

Victor demonstra uma fuga constante de sua criatura, seja através da aversão às 

memórias e às lembranças do momento da criação, como também da visão da própria criatura, 

que ele procura a todo custo evitar. Ao clamar aos montes pelo esquecimento eterno e pela 

morte, Frankenstein remete a seu “antepassado” Prometeu, desejando para si um monte 

Cáucaso no qual vivesse em completo esquecimento de seus atos e de sua responsabilidade para 



42 
 

 

com sua criação. No entanto, desse castigo, Victor recebe apenas a visita da águia32 transmutada 

em sua própria culpa, que a todo momento o martiriza e se renova em cada ação maléfica de 

sua criatura. 

A primeira aparição da criatura, após seu desastroso momento de criação, acontece 

quando Victor se encontra sozinho em meio às suas reflexões, no cume de Montanvert, 

juntamente com a “[...] impressão de melancolia que eu recebia dos objetos que me rodeavam” 

(p. 141). Frankenstein está se movendo para cima, escalando o monte em direção ao céu, 

quando avista, “visão horrenda e odiosa” (p. 143), sua criatura pela primeira vez. Seu apelo à 

natureza e aos vastos rios de gelo pelo fim de seus sofrimentos, através da felicidade ou do fim 

de sua vida, “ó espíritos errantes, se de fato vagais sem descanso em vossos estreitos leitos, 

concedei-me esta breve felicidade ou levai-me, como vossa companhia, para longe das alegrias 

da vida” (p. 141, 142), tem como resposta, talvez irônica, o primeiro contato real com sua 

criação. Sua recepção é perturbadora, pois é seguida de desprezo e ódio, reforçada nitidamente 

através dos adjetivos de repulsa, “infeliz que eu havia criado”, “demônio”, “inseto vil”, “pobre 

diabo”, (p. 143). Nota-se que, até esse ponto, o leitor é incitado a acreditar nas palavras de 

Frankenstein, que usa tais adjetivos para provocar no leitor os mesmos sentimentos de aversão 

pela sua criatura. 

Contudo, a fala inicial da criatura gera a primeira aproximação do leitor com sua 

história através de seu ponto de vista, que até então estava sendo contada por outro, seu criador: 

“já esperava esta recepção, disse o demônio, todos os homens odeiam o desgraçado: como devo 

ser odiado, então, eu, que sou a mais infeliz de todas as coisas vivas!33” (p. 143). Seu primeiro 

discurso na obra apresenta ao leitor sua condição de miserabilidade, enfatizando sua jornada de 

sofrimento e infelicidade. O ódio parece ter sido a única forma de recepção conhecida pela 

criatura, e, de certa forma, sua fala desperta compaixão, ou, no mínimo, interesse em se saber 

os percalços e as dores que ela enfrentou em seus primeiros anos de existência.  

Ao descrever o começo de sua história a Victor, a criatura relata que, no princípio 

de sua existência, no momento em que despertou e entendeu que era, a partir de então, um ser 

 
32 Alude-se a um dos castigos de Prometeu, que, além de sua condenação ao aprisionamento eterno no monte 

Cáucaso, recebe diariamente a visita de uma águia que se alimenta de seu fígado, o qual é novamente reconstituído, 

a fim de perpetuar sua tortura: “E prendeu com infrágeis peias Prometeu astuciador, / cadeias dolorosas passadas 

ao meio duma coluna, / e sobre ele incitou uma águia de longas asas, / ela comia o fígado imortal, ele crescia à 

noite todo igual o comera de dia a ave de longas asas” (Hes., Teog., v. 521-25).  
33 Aqui se faz presente a própria metáfora da composição da criatura de Frankenstein com a escrita da obra de 

Shelley. Mary deixa claro, em sua introdução, os receios que acompanhavam seu processo de escrita, sua futura 

publicação, bem como sua recepção pela sociedade da época. Para a autora, assim como sua criatura, sua obra 

literária seria recebida como um monstro, como aquilo que foge das regras da normalidade estabelecidas pela 

sociedade (MOURA, 2019). 



43 
 

 

vivo, ela apreendeu a relação entre existência e liberdade. No entanto, ela também percebeu 

que essa liberdade era sinônimo do abandono. Retoma-se, aqui, uma citação que já apareceu 

anteriormente, mas que parece fundamental para a compreensão dessa questão: 

 

Antes, estivera rodeado de corpos escuros e opacos, impermeáveis ao meu toque ou a 

minha visão; agora, porém, descobria que podia vagar em liberdade, sem obstáculos 

que eu não pudesse transpor ou evitar. […] Já estava escuro quando acordei; também 

sentia frio e tinha certa sensação instintiva de medo por me encontrar tão sozinho. […] 

Eu era um pobre desgraçado, desamparado e infeliz (SHELLEY, 2016, p. 149). 

 

Em seu discurso, a criatura demonstra que, embora tenha sido trazida à vida por 

meio de partes constituintes de outros indivíduos, possuía uma consciência, provavelmente 

instintiva, sobre o abandono que sofreu no momento de sua primeira respiração, explicada pelo 

contato inicial frustrado que teve com seu criador, que a repudiara. Justifica-se, então, o porquê 

de ela ainda estar apegada ao seu criador, e o desapontamento ao descobrir que seu sentimento 

não é recíproco: “Até tu, meu criador, me detestas e me rejeitas, eu que sou tua própria criatura, 

a quem estás ligado por laços só dissolúveis pelo aniquilamento de um de nós” (p. 143). A 

criatura reflete que Victor é o único responsável por sua existência, sendo também o único 

capaz de acabar com seu sentimento de abandono. 

Destaca-se que o significado de abandono até aqui utilizado reflete o sentido 

corriqueiro da palavra, mais precisamente o ato de deixar à própria sorte; desamparar, e para 

Sartre (1987), esse afeto é uma das características da condição humana. É a partir desse 

abandono que a liberdade surge e se impõe ao ser, que a usará para criar seu próprio significado 

no mundo. A definição existencial de abandono reforça a ideia de desamparo, representando o 

significado de perda quando o homem percebe que não há força externa de autoridade moral, 

como Deus. O ser humano está sozinho no ato de viver e ele é o único responsável por suas 

escolhas. Diante disso, tem-se que a criatura de Frankenstein carrega o peso de sua existência 

guiada a partir da conjunção desses dois conceitos principais de abandono. 

Inicialmente, a criatura está em processo de assimilação desse afeto. Ao se sentir 

tão sozinha e desamparada, ela não sabe o que esperar do mundo que está à sua frente. Sua 

mente ainda não era ocupada por pensamentos complexos, apenas pelos primeiros instintos 

humanos, guiados pelo seu completo estado de solidão:  

 

Um dia, oprimido pelo frio, achei uma fogueira que havia sido deixada por alguns 

vagabundos e fui dominado pelo prazer que experimentei com o seu calor. Na minha 

alegria, enfiei a mão nas brasas incandescentes, mas retirei-a depressa com um grito 

de dor. Que estranho, pensei, que a mesma causa possa produzir efeitos tão opostos! 

(SHELLEY, 2016, p. 151). 

 



44 
 

 

Utilizando-se, mais uma vez, da citação acerca de seu primeiro contato com o fogo, 

tem-se que a descoberta da fogueira pela criatura faz alusão ao elemento prometeico, aquele 

tido como símbolo de constituição do homem enquanto indivíduo. Quando a criatura se 

maravilha com ele e logo deseja as chamas para si, ela descobre, no entanto, através da dor do 

contato físico, que o fogo é indomável. Assim é o conhecimento, que traz alegria e sofrimento 

ao mesmo tempo. Curiosamente, a criatura também utiliza esse artifício para os propósitos 

assim designados por ela, para se aquecer e se alimentar, quando expõe: “descobri com prazer 

que o fogo proporcionava tanto luz quanto calor; e que a descoberta desse elemento seria muito 

útil para a minha comida [...]” (p. 151). Aqui, é de suma importância frisar que, embora pareça 

que a criatura tenha nascido dotada de um poder racional e reflexivo incomum, a história de sua 

jornada de vida é narrada por ela mesma só após ela adquirir uma capacidade consciente de 

reflexão, conferida através de longos períodos de observação e vivência, que possibilitaram 

também a aquisição de habilidades tais quais a de leitura e de análise do comportamento 

humano.  

Partindo dessa perspectiva, se antes havia alguma dúvida quanto à humanidade da 

criatura, ela se desfaz. Mary W. Shelley mantém a personagem afastada do leitor com a 

pretensão de que ele obtivesse apenas a visão preconceituosa de seu criador, que o descrevia 

como um animal irracional e sanguinário. Contudo, ao apresentar e dar voz à criatura, nota-se 

que ela é indistinguível do ser humano, possuindo um discurso eloquente, digno de nobreza e 

carregado de bondade, o que transfere a característica monstruosa e animalesca ao seu criador: 

 

E agora, com o mundo diante de mim, para onde eu deveria dirigir meus passos? [...] 

Criador insensível e sem coração! Você me dotou de percepção e paixões, e então me 

largou para ser objeto de desprezo e horror por parte da humanidade. [...] Ó, terra! 

Quantas vezes amaldiçoei o motivo da minha existência! (SHELLEY, 2016, p. 199). 

 

A partir do momento em que a criatura começa a refletir sobre sua existência, os 

questionamentos existenciais acerca de seu ser emergem em sua mente. No entanto, a única 

coisa que ela consegue reconhecer é seu estado de abandono: 

 

E o que era eu? Ignorava absolutamente tudo sobre minha criação e meu criador, mas 

sabia que não possuía dinheiro, nem amigos, nem qualquer tipo de propriedade. Além 

disso, era dotado de uma figura terrivelmente deformada e repugnante; nem sequer 

era da mesma natureza que o homem. [...] Ao olhar ao redor, não via e não ouvia falar 

de ninguém igual a mim. […] O que era eu?  A pergunta mais uma vez se repetiu, 

para ser respondida apenas com gemidos. […] Identificava-me com eles e os entendia 

em parte, mas minha mente ainda não era informe; não dependia de ninguém e não 

estava relacionado com ninguém. ‘O caminho de minha partida estava livre’, e não 

havia ninguém para lamentar a minha destruição. Minha aparência era horrível, minha 

estrutura gigantesca. O que significava isso? Quem era eu? O que era eu? De onde eu 

vinha? Qual era o meu destino? Tais questões me ocorriam constantemente, meu eu 

era incapaz de respondê-las (SHELLEY, 20016, p. 171, 173, 185). 



45 
 

 

 

Sem conhecer o propósito de sua vida e o significado de seu ser, a criatura está 

experienciando uma reflexão existencial. Ela se encontra no meio dos afetos de abandono e 

angústia, e seu ser está, consequentemente, sofrendo uma mudança drástica devido a esse 

processo. Apesar de sua estrutura aparentemente humana, sua essência interior não possui uma 

natureza definida, e, a partir do momento em que a criatura começa a experimentar a realidade, 

ela percebe que não há justificativa aparente para a existência de seu ser disforme. Sobre isso, 

R. Rajan (2018), em seu artigo A journey in search of meaning for existence in Mary Shelley’s 

Frankenstein, lida com a psique do monstro através de uma perspectiva social e existencialista 

e reflete acerca dessas características da criatura: 

 

Ao longo do romance, o ser vivo sem nome tenta construir um significado, bem como 

um propósito para sua vida. De acordo com os existencialistas, todo ser vivo tem um 

propósito para existir no mundo. Sempre há uma essência em cada componente que o 

define e o torna significativo. Portanto, a existência precede a essência, e ela 

desempenha um papel significativo no processo de construção de significado. [...] No 

romance Frankenstein, o monstro luta intensamente nas tentativas de construção de 

significado, o que resulta em um baixo apreço por sua existência. Mas o monstro se 

adapta às condições humanas e ao processo de aprendizagem social. A criatura dá 

significado à sua vida através de suas ações. Como todo ser, ela também existe e 

aprende a analisar sua existência34 (RAJAN, 2018, p. 103, grifo próprio). 

 

Assim, mesmo dotada de características que não a assemelham aos indivíduos 

comuns, a criatura não tem escolha a não ser aprender a moldar a sua essência a partir de suas 

ações, adaptando-se ao mundo em que a existência lhe foi imposta. Nesse processo, 

inicialmente, ela se instrui a lidar com as condições climáticas e com os instintos primitivos, 

como a fome, e mais tarde, através da observação, vai adquirindo o conhecimento sobre o 

idioma dos homens, o qual ela nomeia de “ciência divina” (p. 161). Logo, é através da 

observação do comportamento dos outros indivíduos que a criatura se torna capaz de 

desenvolver seus próprios preceitos de bondade e maldade.  

Em um determinado momento, enquanto observa o tratamento afetuoso entre os 

membros da família De Lacey, ela se comove e chora pela forte afeição que sentem um pelo 

outro, desconhecendo o poder daquelas emoções: 

  
[...] e sorriu com tanta bondade e afeto que experimentei sensações de natureza 

peculiar e avassaladora; era uma mistura de dor e prazer, como eu nunca 

 
34 “Throughout the novel, the unnamed living being tries to construct a meaning as well as purpose to its life. 

According to the existentialists, every living thing has a purpose to exist in the world. There is always an essence 

in every component which defines and makes it meaningful. Therefore, existence precedes essence and it plays a 

significant role in the meaning making process. […] In the novel Frankenstein, the monster struggles hard in the 

attempts of meaning making process which results in low regard for its existence. But the monster adapts to the 

human conditions and social learning process. The creature makes meaning for its life through its actions. Like 

every being it also exists and learns to analyze about its existence” (RAJAN, 2018, p. 103). 



46 
 

 

experimentara antes com a fome ou frio, o calor ou a comida; e eu me afastei da janela, 

incapaz de suportar essas emoções (SHELLEY, 2016, p. 157). 

 

Especialmente nesses momentos de comoção, é fácil perceber a criatura como um 

indivíduo que possui suas próprias emoções, dentre elas a terrível necessidade de companhia e 

de aceitação entre os homens. O que aparenta ser a monstruosidade da criatura, então, é o fato 

de seu caráter nobre e afetuoso ser irreconhecível como característica humana. Em outro 

momento, ela se assusta ao ouvir a narrativa de homens que governam e massacram sua espécie, 

pois: “Seria o homem, de fato, tão poderoso, tão virtuoso e magnífico, e ao mesmo tempo tão 

vil e cruel? Ora, ele parecia ser um mero descendente do princípio do mal, ora tudo o que se 

poderia conceber de nobre e divino” (p. 171). Isso corrobora a visão de que a criatura se espelha 

nas virtudes de bondade e compaixão, demonstrando repulsa ao exagero dos vícios humanos. 

O seu caráter, então, reflete a sua essência, mas, ainda assim, é árdua a tarefa de autocriação do 

eu. Ao notar que nenhuma ajuda viria nesse processo, nem de seres superiores nem dos homens 

que com ela habitavam o mundo, a criatura se desespera ao reconhecer que fora criada apenas 

para ser um ser solitário e abandonado por todos os homens: 

 

Maldito, maldito criador! Por que segui vivendo? Por que não extingui, naquele 

instante, a centelha de vida que você tão temerariamente me concedeu? [...] Não havia 

um só entre a miríade de homens que existiam no mundo, que se compadecesse ou 

me ajudasse [...] (SHELLEY, 2016, p. 195). 

 

Como solução para sua situação de abandono, de início, a criatura se encoraja a 

conquistar o amor dos indivíduos cuja companhia tanto anseia. Seu comportamento dócil faz 

com que se preocupe com a felicidade dos outros, mesmo quando estes nada têm em comum 

com ela, tanto em aparência quanto em comportamento. Entretanto, suas tentativas de 

aproximação apenas reforçam sua angústia, pois confirmam o abandono ao qual está fadada a 

perecer. Rajan (2018) ressalta essa problemática da aparência e suas implicações na criatura:  

 

[...] no romance, a criatura se sente muito estranha e absurda em relação à sua 

existência, uma vez que esta é única, e ela não consegue encontrar alguém com quem 

compartilhar seus sentimentos e desabafar suas emoções. Nesse momento, começa a 

se comunicar com os seres humanos para escapar de sua solidão, mas é evitada e 

rejeitada, com grande desespero e ódio [...]35 (RAJAN, 2018, p. 101). 

 

Compreendendo o profundo impacto de seu abandono, a criatura utiliza essa 

experiência para justificar o ser em que está se tornando, como se a solidão resultante desse ato 

 
35 “[…] in the novel, the creature feels very strange and absurd about its existence because its existence is unique 

and it fails to find someone to share its feeling and shed its emotions. At that point of time, it starts to communicate 

with human beings to escape from its loneliness but it was avoided and rejected with great despair and hatred” 
(RAJAN, 2018, p. 101). 



47 
 

 

a obrigasse a se desvirtuar de suas qualidades. Essa transformação a leva a proclamar vingança 

contra a humanidade, declarando que “eles deverão compartilhar da minha desgraça” (p. 145). 

No entanto, de acordo com Sartre (1987, p. 10), “não há mais nenhum bem a priori, pois não 

há consciência infinita e perfeita para pensar”, o que significa que o homem escolhe suas 

próprias ideias sobre o que é bom ou mau e, definindo, assim, seus valores e decidindo por si 

mesmo o que deseja ser. Dessa forma, a criatura não pode justificar que os outros sejam 

responsáveis por sua essência vingativa, pois é ela quem está se autodeterminando dessa 

maneira. Ainda assim, descreve-se como um ser intrinsecamente bom e apaixonado, mas que 

se transmuta à medida que se torna mais consciente de seu abandono: 

 
Lembra-te que sou tua criatura [...] de quem tiraste a alegria por crime nenhum [...] 

Acredita-me, Frankenstein, eu era bom; minha alma estava repleta de amor e 

humanidade; mas não estou só, miseravelmente só? Tu, meu criador, me desertas; o 

que posso, então, esperar dos teus semelhantes, que nada me devem? Eles me 

desprezam e me odeiam (SHELLEY, 2016, p. 145). 

 

Seu ser internaliza o abandono como um aspecto puramente negativo, que o força 

a abdicar dos valores de bondade construídos até então. Estando completamente sozinha, 

ninguém será testemunha do que a criatura fez de si mesma: “Mas agora que a virtude se tornou 

uma sombra para mim, e que a felicidade e afeição se transformaram num amargo e abominável 

desespero […] Estou contente de sofrer sozinho, enquanto durarem os meus sofrimentos [...]” 

(p. 315). Nesse contexto, exemplifica-se a visão de Sartre (1987), que emprega a palavra 

“abandono” de forma metafórica, enfatizando o sentimento de perda ao compreender que não 

há uma entidade superior para assegurar escolhas morais ou oferecer diretrizes divinas. O valor 

objetivo de cada ação, de cada indivíduo, é determinado por ele mesmo — uma entidade 

solitária, sem uma fonte externa que o guie. Assim, se a criatura decide abdicar de seus valores 

éticos de bondade, ainda que suas experiências sociais tenham influenciado essa decisão, a 

escolha de mantê-los ou rejeitá-los é, e sempre será, exclusivamente sua. 

Reflete-se que, em meio a esse abandono, a criatura de Frankenstein está em 

constante busca para entender sua existência. Diante de suas vivências hostis, ela decide então 

ser uma nova criatura, um monstro gerado pelo abandono, uma vez que não compreende que 

esse sentimento é o que a define como um ser humano autêntico (SARTRE, 1987). A criatura 

culpa Frankenstein por lhe dar o poder da existência, o que é oposto ao pensamento de Sartre 

(1987), que defende a ideia de que não há verdade ou moralidade superior em responsabilizar 

outro indivíduo, além de si mesmo, pelo resultado de suas ações. Ela, ainda, compara o criador 

de Adão com o seu, destacando as discrepâncias entre ambos. Victor é retratado como um 



48 
 

 

criador desprezível, por ter dado origem a uma criatura tão disforme e monstruosa, condenando-

a à solidão eterna: 

 

Como Adão, eu fora criado aparentemente sem nenhum elo a qualquer outro ser vivo, 

mas a situação dele era bem diferente da minha em tudo o mais. Saíra das mãos de 

Deus como uma criatura perfeita, feliz e próspera, guardada com especial carinho por 

seu Criador; podia conversar com seres de uma natureza superior e adquirir seus 

conhecimentos, mas eu era infeliz, desamparado e só (SHELLEY, 2016, p. 184). 

 

Consciente de sua unicidade no mundo, a criatura inicia um novo percurso de vida. 

Ela busca seu criador não mais para compreender seu propósito de existência, mas para mudar 

seu status de solidão, através da criação de um ser do sexo feminino de igual aparência. Essa 

criatura seria sua companheira e parceira no exílio e na solidão:  

 

Eu sou sozinho e infeliz, os homens não querem ligar-se a mim, mas alguém tão 

deformado e horrível quanto eu, não se negaria a viver comigo. [...] O que lhe peço é 

razoável e moderado; exijo uma criatura de outro sexo, mas tão horrível quanto eu. 

[...] é verdade que seremos monstros, isolados do resto do mundo, mas por esse 

mesmo motivo seremos mais ligados um ao outro. Nossa vida não será feliz, mas será 

inofensiva, e livre da infelicidade que agora sinto. Ó! Meu criador, faça-me feliz 

(SHELLEY, 2016, p. 205, 209). 

 

Ela acredita que, assim, nunca mais estará sozinha, e todos os sentimentos originais 

de bondade retornarão à sua mente. A felicidade que tanto almeja se materializa na perspectiva 

de outra criatura, cuja presença traria fim ao seu sentimento de abandono. Ela reconhece, 

contudo, a impossibilidade de comunhão com os demais seres humanos, visto que “[...] os 

sentidos humanos constituem barreiras intransponíveis à nossa união” (p. 207). Decerto, é na 

companhia de um ser semelhante que a criatura deposita sua esperança de alcançar a felicidade. 

Os homens ao seu redor apenas reafirmam seu isolamento, pois, aterrorizados por sua aparência, 

fogem e a deixam entregue à solidão. 

A criatura demonstra consciência de que Frankenstein é o único inevitavelmente 

ligado a ela pelos elos entre criador e criatura, embora essa ligação devesse ter sido rompida 

imediatamente após o momento da criação. A fala “sou a tua criação, e serei sempre suave e 

dócil diante de meu amo e senhor natural” (p. 143) confirma que seus argumentos se 

fundamentam, principalmente, na responsabilidade criativa, pois Victor, como seu criador, 

carrega responsabilidades em relação à sua obra. Além disso, evidencia-se a relação entre vício 

e felicidade, na medida em que a criatura experimenta infelicidade como resultado de atos que 

contradizem os princípios de virtude que ela inicialmente possuía. Por isso, ela atribui a Victor 

a responsabilidade por sua desgraça e apela para a transformação de seu sofrimento em alegria: 

“Ó! meu criador, faça-me feliz” (p. 219). 



49 
 

 

Esse tipo de visão complexa, incerta e distorcida sobre a vida é retratada por Sartre 

(1987), quando o filósofo afirma que a verdadeira frustração da humanidade está em sua 

existência. Esse sentimento reflete os pensamentos da criatura no romance, que declara odiar 

sua própria existência e reconhece a ausência de razões que a justifiquem, ao compreender que 

jamais será aceita pelas pessoas ao seu redor (RAJAN, 2018). Após repetidas tentativas 

frustradas de aproximação com indivíduos que diferem dela tanto visualmente quanto em 

conduta moral, a criatura conclui que está irrevogavelmente sozinha e abandonada no mundo, 

sem qualquer guia para acompanhá-la em sua jornada de vida: 

 

A criatura falha em descobrir o valor inerente à sua existência. Ainda que a presença 

da criatura no mundo seja determinada por seu criador e uma espécie de crise de 

identidade se desenvolva em seu processo de reflexão, devido à falta de um ambiente 

social que a molde, existe uma alienação significativa no monstro desde o seu 

nascimento36 (RAJAN, 2018, p. 103). 

 

A alienação mencionada por Rajan (2018) está profundamente relacionada à falta 

de consciência da criatura de sua responsabilidade perante sua própria existência, que é, antes 

de tudo, individual e indissociável do ser que existe sozinho. Para a criatura, os atos de 

crueldade cometidos contra seu criador são consequências diretas de seu abandono e solidão, 

expressando a frustração de um ser que reconhece o afeto, mas não é capaz de recebê-lo. 

Devido a isso, a criatura reivindica o direito à reciprocidade de sentimentos, algo 

que apenas um ser de igual monstruosidade poderia proporcionar, como se somente através 

dessa sensação de completude encontrasse sentido para a sua existência: “Meus defeitos são os 

filhos de uma solidão forçada que abomino [...] Sentirei a afeição de uma criatura sensível, e 

me unirei à cadeia da existência, da qual me acho agora excluído” (p. 211). No entanto, 

Frankenstein é incapaz de satisfazer os desejos de sua criação, justificando sua recusa com o 

temor de que, ao criar outro ser semelhante, ambos se tornassem cúmplices na empreitada de 

conquistar e destruir o mundo dos homens. Aqui, o fardo da existência da criatura é mais uma 

vez reforçado: o abandono, que se manifesta não apenas no isolamento físico e na solidão, mas 

também em um estado existencial de desamparo, pela ausência de alguém com monstruosidade 

semelhante que pudesse auxiliá-la em sua autodeterminação. 

Diante de mais uma frustração em seus desejos de pôr fim à solidão, a criatura 

amaldiçoa seu criador, acusando-o de haver criado, deliberadamente, um ser tão aterrorizante e 

 
36 “The creature fails to find out the inherent value of its existence. Even though the creature’s presence in the 

world is determined by its creator and a kind of identity crisis develops in its thought process, because of the lack 

of social ambience to groom itself, a significant alienation exists in the monster from its birth” (RAJAN, 2018, p. 

103). 



50 
 

 

monstruoso, destinado unicamente a ser odiado e abandonado à mercê das misérias e 

padecimentos: 

 

“Maldito o dia em que recebi a vida!” Exclamei em agonia. “Maldito criador!” Por 

que criou um monstro tão horroroso que até mesmo você foge de mim enojado? Deus, 

em sua piedade, fez o homem belo e atraente, segundo Sua própria imagem, mas 

minha forma é uma espécie desprezível da sua, mais horrenda por essa mesma 

semelhança [...] mas eu sou solitário e abominado [...] Estava só. Lembrava-me da 

súplica de Adão ao seu Criador, mas onde estava o meu? Ele me abandonara, e na 

amargura do meu coração, eu o amaldiçoava  (SHELLEY, 2016, p. 186). 

 

Como forma de vingança, a criatura decide pôr fim à vida de todos que Frankenstein 

ama, convidando-o a experimentar a mesma sensação de abandono. Seu objetivo final é 

demonstrar-lhe o que significa estar em um profundo estado de solidão, sem ninguém para 

auxiliá-lo a existir. Para ela, Victor fracassa em seu papel de criador ao fugir de sua 

responsabilidade tanto com ela quanto com os demais. Considerando que o homem é 

responsável pelo homem (SARTRE, 1987), Frankenstein torna-se um inventor inconsciente, 

que deu origem a um ser condenado a padecer em desgraças, em um mundo ao qual jamais 

pertencerá. Esse ato perpetua não apenas a dor da criatura, mas também o sofrimento de todos 

ao seu redor, uma vez que ela se sente justificada em infligir danos a terceiros como meio de 

atingir seu criador. Com a realização de seu desejo final — fazer com que Victor compartilhe 

das mesmas misérias e aflições —, surge a constatação de que, com ou sem a presença de seu 

criador, a criatura permanece irremediavelmente abandonada, sempre à mercê de si mesma. 

 

Na fase final do romance, a criatura sente um senso de falta de sentido em sua vida 

após a morte de seu criador Victor. O romance retrata a luta pela existência de uma 

criatura na ausência de um habitat e melhores condições de vida. Ela tenta se preservar 

e falha miseravelmente, embora tente adquirir características humanas, bem como  

traços comportamentais, para criar um significado para sua vida37 (RAJAN, 2018, p. 

104). 

 

A criatura enfrenta imensas adversidades para compreender o significado de sua 

existência e, somente por meio da compreensão de seu abandono, é capaz de moldar seu ser, 

mesmo o monstruoso que inicialmente relutava em se tornar. Com isso, ela apreende o profundo 

significado de existir em abandono, o entendimento de que “[...] não temos justificativas ou 

desculpas nem por trás de nós, nem diante de nós. Estamos sós, sem desculpas” (SARTRE, 

1987, p. 10). Apenas no leito de morte de seu criador ela reflete aobre a leviandade da 

existência, que, ao cessar, leva consigo todas as aflições: 

 
37 “In the final phase of the novel, the creature feels a sense of meaninglessness in its life after the death of its 

creator Victor. The novel portrays the struggle of existence of a creature in the absence of habitat and better living 

conditions. It tries to preserve itself and fails miserably even though it attempts to acquire the human characteristics 

as well as behavioral traits to create a meaning for its life” (RAJAN, 2018, p. 104). 



51 
 

 

 
[...] eu estou completamente só. [...] Eu, o miserável e o abandonado, eu, o aborto que 

deve ser desprezado, expulso e maltratado. [...] Eu devo morrer. Não mais sentirei as 

agonias que agora me consomem, nem serei presa de desejos insatisfeitos, embora 

insaciáveis. Aquele que me deu a vida está morto, e quando eu não mais existir, a 

própria lembrança de nós dois desaparecerá (SHELLEY, 2016, p. 315, 317). 

 

 Quando Sartre (1987, p. 10) destaca que “os homens são condenados a ser livres”, 

isso significa que são, de fato, seres que agem livremente, embora sempre estejam presos a essa 

liberdade, pois não se pode escapar à eterna responsabilidade de que, a todo instante, o homem 

escolhe quem é e quem se tornará38. Na busca incessante por propósito, a criatura de 

Frankenstein não compreende sua liberdade e dedica grande parte do processo de criação da 

sua essência buscando apoio em outros seres. Porém, mesmo que não tenha consciência disso 

ou se recuse a aceitá-lo, ela está apenas reforçando as próprias escolhas, e, ainda que tente 

justificar seus equívocos a outrem, a criatura “[...] é tão somente, não apenas como ele se 

concebe, mas também como ele se quer; como ele se concebe após a existência [..] [pois] nada 

mais é do que aquilo que ele faz de si mesmo: é esse o primeiro princípio do existencialismo” 

(SARTRE, 1987, p. 6). 

Para Sartre (1987), o homem tem a capacidade de escolher seu propósito, que 

sucede à sua existência, construindo sua essência em autenticidade, agindo de acordo com sua 

liberdade, sem a presença de qualquer poder superior como guia durante esse processo. No caso 

da criatura de Frankenstein, ela também age nesse processo de constituição de si. Contudo, suas 

reflexões ao longo desse percurso remetem a tentativas de escapar da responsabilidade pelo ser 

que está escolhendo se tornar, pois acredita que sua essência já foi determinada por seu criador, 

que a moldou apenas para satisfazer seus próprios desejos, atribuindo-lhe uma personalidade 

previamente maligna, derivada de sua aparência deformada. Assim, a criatura é impulsionada 

por questionamentos existenciais, uma vez que não encontra sentido em sua existência e busca, 

em seu abandono, respostas para sua crise existencial. 

Reforçando a metáfora de Sartre (1987), do objeto que tem o propósito embutido 

durante a sua criação39, o homem se configura como um ser oposto, que possui a capacidade de 

 
38

 Ressalta-se que Sartre (1987, p. 25) afirma que a liberdade humana não opera no vácuo, mas também está 

interligada às condições sociais e históricas nas quais o indivíduo se encontra: “a natureza humana não se define 

simplesmente como tipo abstrato de natureza, mas revela-se por meio de algo que é muito mais difícil de formular 

- por razões que, na minha opinião, são históricas. Hoje em dia, a natureza humana se define dentro dos limites 

dos quadros sociais [...]”. 
39 “Consideremos um objeto fabricado, como, por exemplo, um livro ou um corta-papel; esse objeto foi fabricado 

por um artífice que se inspirou num conceito; tinha, como referências, o conceito de corta-papel assim como 

determinada técnica de produção, que faz parte do conceito e que, no fundo, é uma receita. Desse modo, o corta-

papel é, simultaneamente, um objeto que é produzido de certa maneira e que, por outro lado, tem uma utilidade 

definida: seria impossível imaginarmos um homem que produzisse um corta-papel sem saber para que tal objeto 



52 
 

 

escolher sua finalidade após a existência, já que não possui essência pré-concebida. Quando 

Victor interpreta a criatura como monstruosa e desumana por natureza, ele tenta embutir nesse 

ser uma essência maligna, como se ela pudesse ser previamente estabelecida. Julgando sua 

criação monstruosa, em termos puramente físicos, Frankenstein abandona a sua criação na 

esperança de não mais ser o responsável por ela, mas desespera-se ao considerar “[...] o ser que 

eu havia lançado entre a humanidade, e dotado da vontade e da força para perpetrar horrores” 

(p. 111). Ao contrário do que esperava, sua criatura adquire emoções e pensamentos complexos, 

e, após a vivência de experiências de miséria e sofrimento, ela finalmente assume a 

responsabilidade por suas próprias ações, escolhendo uma jornada de vingança contra aquele 

que a trouxera à vida40. 

É interessante notar, ainda, que, ao contrário da criatura, que é forçada ao 

isolamento e à solidão devido à sua aparência deformada, que contrasta drasticamente com seu 

caráter interior, Victor acaba sendo obrigado, no fim, a escolher a solidão para si. Frankenstein 

é forçado a procurar o exílio, abandonando seu irmão e rejeitando o contato com seus 

semelhantes, devido ao remorso que o persegue. Acompanhado da culpa que o atormenta frente 

aos acontecimentos terríveis causados por sua criação, ele busca evitar qualquer lembrança ou 

resquício de felicidade:  

 

Esse estado de espírito consumiu minha saúde, que tinha se recuperado 

completamente do primeiro choque que sofrera. Eu evitava olhar para os homens. 

Toda aparência de alegria ou complacência era uma tortura para mim. A solidão era 

meu único consolo – solidão profunda, sombria, igual a morte (SHELLEY, 2016, p. 

131). 

 

O Prometeu moderno, afinal, procura pelo seu monte Cáucaso: “Por que não morri? 

Mais infeliz que qualquer homem antes, por que não mergulhei no esquecimento e repouso 

eternos?” (p. 253). Com a consciência carregada pela culpa e envenenada pelo remorso, ele 

chega a se sentir, de fato, abandonado: “não havia ninguém perto de mim a me acalmar com a 

voz suave do amor, nenhuma mão amiga que me desse apoio” (p. 255). De certo modo, Victor 

experimenta a mesma solidão que aflige sua criatura, compartilhando os sofrimentos do 

abandono. Ao final, resta-lhe apenas o desejo de libertar-se da própria existência: “leve-me para 

onde eu possa esquecer de mim, de minha existência e todo o mundo” (p. 261).   

 
serviria. Podemos assim afirmar que, no caso do corta-papel, a essência – ou seja, o conjunto das técnicas e das 

qualidades que permitem a sua produção e definição – precede a existência; e desse modo, também, a presença de 

tal corta-papel ou de tal livro na minha frente é determinada. Eis aqui uma visão técnica do mundo em função da 

qual podemos afirmar que a produção precede a existência” (SARTRE, 1987, p. 5). 
40 Uma discussão mais aprofundada sobre as estratégias de negação ou fuga da angústia da liberdade e da 

responsabilidade perante as escolhas — caracterizadas por Sartre (1987, 2018) como “má-fé” — será realizada no 

terceiro capítulo desta pesquisa. 



53 
 

 

Com Sartre (1987, p. 8), reflete-se que “quando falamos de desamparo [...] 

queremos simplesmente dizer que Deus não existe e que é necessário levar esse fato às suas 

últimas consequências”. Isso implica que o sentimento de abandono e a responsabilidade pela 

própria existência estão intrinsecamente ligados à condição humana, que exige escolhas 

constantes sem o amparo de qualquer “outro legislador a não ser ele próprio”, pois “é no 

desamparo que ele decidirá sobre si mesmo” (SARTRE, 1987, p. 22). Para compreender a noção 

de abandono e suas implicações na construção da condição humana da criatura, torna-se 

indispensável analisar o processo de autocriação do ser e sua existência em meio ao desamparo. 

Esse percurso permite refletir sobre como o sentimento de abandono desencadeia uma crise 

existencial no personagem, cuja essência foi criada e posteriormente rejeitada por outro. 

A criatura de Mary W. Shelley é gerada e deixada sozinha para determinar o 

propósito de sua existência, o que significa que ela está abandonada, sem qualquer intervenção 

humana ou divina para orientar suas escolhas. Em alinhamento com Sartre (1987), tem-se que 

esse abandono é uma característica inerente à existência humana, à medida que o indivíduo 

compreende sua solidão no mundo e a liberdade que o acompanha. Como afirma o filósofo, o 

abandono implica “que escolhemos nós mesmos nosso ser. O desamparo caminha junto com a 

angústia” (SARTRE, 1987, p. 12), tema que será explorado no próximo tópico. 

 

7 A ANGÚSTIA EXISTENCIAL NA CRIATURA DE FRANKENSTEIN 

 

Uma vez que a categoria do abandono da criatura de Frankenstein foi explorada 

como a principal responsável por sua reflexão existencial, é necessário ponderar as 

consequências resultantes no percurso da personagem. A sequela do abandono levou a criatura 

a ser perseguida constantemente pelo sentimento de exclusão, seguida da necessidade extrema 

de pertencimento. Ela se atormenta cada vez mais com a ideia de solidão, uma vez excluída do 

mundo no qual ela tanto almeja participar. 

Ao longo da narrativa, a criatura vivencia o despertar de sua consciência, 

começando a distinguir objetos e atribuir-lhes significados intelectuais, processo que culmina 

no desenvolvimento da linguagem. Inicialmente, ela vive em harmonia com a natureza, um 

estado desprovido de ansiedades ou dores, marcado apenas pelo prazer derivado da 

contemplação: “O único objeto que eu podia distinguir era a lua brilhante, e fixei meus olhos 

nela com prazer” (p. 151). Contudo, esse estado de liberdade frente aos anseios da existência 

humana começa a se transformar com o encontro da família De Lacey. A convivência, ainda 

que indireta, desperta na criatura fascínio pelas demonstrações de bondade e afeto entre os 



54 
 

 

membros, inspirando nela simpatia e um profundo apego a esses seres, que a impressionam por 

sua humanidade. 

Após escapar, gravemente ferida, de seu primeiro contato com humanos ao chegar 

a uma pequena aldeia, a criatura refugiou-se “numa choupana baixa, totalmente vazia, e com 

um aspecto bem miserável” (p. 153). Determinada a permanecer ali, “até que acontecesse algo 

que pudesse alterar minha decisão” (p. 155), ela descobriu a existência de vizinhos no chalé ao 

lado. Decidiu, então, que “[...] qualquer que fosse a conduta que eu achasse certo adotar no 

futuro – no momento permaneceria quieto em minha choupana, observando e tentando 

descobrir os motivos que influenciavam suas ações” (p. 159). 

Após meses observando intimamente o comportamento diário dos De Lacey, a 

criatura desenvolve um desejo crescente de compartilhar aqueles sentimentos tão amáveis. 

Movida por essa aspiração, elabora um plano para se apresentar à família, convencida de que 

“[...] quando eles soubessem de minha admiração por suas virtudes, sentiriam compaixão por 

mim e não dariam importância à minha deformidade pessoal” (p. 187). O que a criatura buscava 

de seus chamados “protetores” era, acima de tudo, compaixão e a companhia de seres tão 

amigáveis, acreditando que isso poderia pôr fim à sua abominável solidão e ao constante 

sentimento de abandono: “Meu coração ansiava por ser conhecido e amado por essas adoráveis 

criaturas; o limite máximo de minha ambição era ver seus doces olhares voltados para mim com 

afeto” (p. 189). 

Não deixando de ponderar sobre as terríveis consequências que poderiam resultar 

da má execução de seu plano, a criatura se angustia perante “[...] o medo, caso eu viesse a 

falhar” (p. 187). Muito mais do que o simples temor de ser novamente rechaçada e excluída 

pelos homens, o anseio da criatura está relacionado às possibilidades que estão postas à sua 

frente, e que dependem exclusivamente de suas futuras ações. Esse anseio se transforma em 

angústia na medida em que “[...] a angústia se distingue do medo porque medo é medo dos seres 

do mundo, e angústia é angústia diante de mim mesmo” (SARTRE, 2018, p. 73). Ao decidir de 

forma a mudar sua situação de ouvinte e a participar diretamente do convívio humano, a criatura 

nutre esperanças de que essa escolha resulte em ações positivas, crendo que os moradores do 

chalé seriam incapazes de desprezar um ser que pede apenas por um pouco de bondade humana: 

 

Essas eram as minhas reflexões nas horas de desânimo e solidão, mas, quando eu 

contemplava as virtudes dos moradores do chalé, sua disposição amável e bondosa, 

eu me persuadia de que, quando eles soubessem de minha admiração por suas virtudes, 

sentiriam compaixão por mim e não dariam importância à minha deformidade pessoal. 

Seriam eles capazes de expulsar de sua porta alguém que, embora monstruoso, 

solicitava sua compaixão e amizade? (SHELLEY, 2016, p. 187). 

 



55 
 

 

Ainda que confiante de seu sucesso, ela não deixa de considerar o papel 

determinante de sua deformidade, que é reconhecida por ela como o maior obstáculo para tal. 

Em meio a pensamentos que “se tornavam mais tumultuosos a cada dia” (p. 187), a criatura se 

depara com os temores causados por suas futuras ações, que seriam determinantes para a sua 

tão sonhada comunhão com a humanidade. Assim, ela adia o seu projeto “[...] pois a 

importância de seu sucesso inspirava-me medo, caso eu viesse a falhar” (p. 187), evidenciando 

que o medo reside ante à sua escolha de atuar. Nesse sentido, esse seu anseio de agir e de 

modificar o seu estado de abandono é refletido como uma angústia, na medida em que: 

 

A vertigem é angústia na medida em que tenho medo, não de cair no precipício, mas 

de me jogar nele. Uma situação que provoca medo, pois ameaça modificar de fora 

minha vida e meu ser, provoca angústia na medida em que desconfio de minhas 

reações adequadas a ela. [...] Quase sempre as situações perigosas ou ameaçadoras 

têm facetas: serão captadas por um sentimento de medo ou de angústia conforme se 

encare seja a situação agindo sobre o homem, seja o homem agindo sobre a situação 

(SARTRE, 2018, p. 73). 

 

A criatura, então, avalia seu plano com cautela, pois sabe que seu futuro entre os 

homens depende de suas ações, mais especificamente, de sua decisão de buscar contato físico 

com a família de camponeses. O medo diante do próximo passo a ser dado reside justamente 

no reconhecimento de que as consequências desse ato existem apenas no plano das 

possibilidades. Por mais que a criatura deseje a companhia dos indivíduos e decida agir sobre 

a sua situação de abandono de forma a aniquilar sua solidão, é ainda a sua caracterização física 

peculiar que opera junto às suas escolhas, definindo o resultado de suas ações. 

Encontrando-se angustiada por não compreender a extensão das ações que advêm 

de suas decisões, ela vê no outro a figura responsável pela modificação de seu ser. Antes de 

agir de forma a mudar a sua condição de abandono, ela espera que as ações da família De Lacey 

sejam as responsáveis pelo fim de sua condição de miserabilidade, de forma que o outro altere 

sua condição, quando essa mudança devia advir de suas próprias atitudes. No romance, a 

criatura de Frankenstein reconhece nas pessoas um espelho para sua própria existência, 

enxergando a humanidade como possuidora do poder de modificação de sua condição de 

miserabilidade, resultante de sua aparência monstruosa. Isso acontece porque, desde o momento 

de seu nascimento, ela não sabe o que fazer com a sua existência e com a liberdade que lhe fora 

concebida.  

Mencionadas no capítulo anterior, as questões acerca da identidade do seu ser e do 

propósito de sua existência sempre acompanharam a mente atormentada da criatura, 

influenciando, ainda, as suas escolhas e ações durante a narrativa. Esse sentimento de vazio 

existencial, de nada saber sobre si e sobre suas escolhas, se encontra no âmago do ser que existe 



56 
 

 

no mundo com a finalidade única de se modificar, para, assim, construir a sua própria 

finalidade. Ao escolher a família de camponeses como responsáveis pela sua essência, que 

ansiava por ser amável e benevolente, a criatura tenta se livrar do peso de sua existência. Nesse 

aspecto, Sartre (2018) reflete sobre essas questões que permeiam as ações dos homens, 

afirmando que “essas tentativas abortadas de sufocar a liberdade sob o peso do ser – tentativas 

que se desfazem ao surgir de súbito a angústia ante a liberdade – demonstram o suficiente que 

a liberdade coincide em seu fundo com o nada que está no âmago do homem” (SARTRE, 2018, 

p. 544-545). 

A criatura anseia pela amabilidade humana, aquela que ela presenciou e sentiu tão 

vivamente através da observação da bondosa família De Lacey, que “[...] desfrutavam da 

companhia e da conversa umas das outras, trocando todos os dias olhares de afeição e bondade” 

(p. 159). No entanto, sua constante rejeição pelo homem a torna consciente de que ela não 

pertence ao mundo em que vive, uma vez que não se encaixa em nenhum lugar, não se 

assemelhando a nenhum outro indivíduo, portanto, não sendo merecedora de nenhum afeto, 

nem mesmo de seu criador, pois, até “tu, meu criador, me detestas; o que posso, então, esperar 

dos teus semelhantes, que nada me devem? Eles me desprezam e me odeiam” (p. 145). Dessa 

maneira, a criatura é afligida pelo terror de sua deformidade, que faz com que ela destoe 

drasticamente dos seres que ela admira e venera, e que impossibilita a sua tão desejada inserção 

na sociedade: 

 

Admirara as formas perfeitas dos meus aldeões – sua graça, beleza e seu aspecto 

delicado, mas como fiquei aterrorizado ao me ver refletido num lago cristalino! A 

princípio, recuara, incapaz de acreditar que era realmente eu quem estava refletido no 

espelho; e ao ficar plenamente convencido de que eu era de fato o monstro que sou, 

fui tomado pelas mais amargas sensações de desânimo e mortificação. Ai de mim! 

Ainda não conhecia totalmente os efeitos fatais dessa infeliz deformidade 

(SHELLEY, 2016, p. 163). 

 

Chao (2019), em seu trabalho de análise de Frankenstein como uma obra que reflete 

o sentimento de desespero diante da negação da simpatia do homem, assinala que a criatura 

deseja imensamente a simpatia de seus vizinhos aldeões, de forma a imaginar que seu desejo 

por afeto superaria, inclusive, o seu semblante aterrorizador. Mesmo após o horror ao enxergar, 

pela primeira vez, sua imagem refletida em um lago, a criatura vê no comportamento amável 

dos aldeões a esperança de redenção de sua monstruosidade, que se daria através de sua afeição 

pela bondade. A análise de Chao (2019, p. 741), acerca desse comportamento, propõe: 

 
41 “The Monster’s mirror image, as Peter Brooks cogently puts it, ‘becomes the negation of hope, severing the 

Monster from [being an object of another’s] desire’ (89). His terrifying image, however, does not preclude him 

from becoming a loving subject. The Monster sympathizes with the perfect forms of the De Lacey’s so much as 



57 
 

 

 

A imagem reflexiva do Monstro, como Peter Brooks de maneira convincente coloca, 

“torna-se a negação da esperança, separando o Monstro de [ser um objeto de] desejo 

[do outro]” (89). Sua imagem aterrorizante, no entanto, não o impede de se tornar um 

sujeito amoroso. O Monstro simpatiza tanto com as formas perfeitas dos De Lacey 

que as idealiza como seus “protetores” (121). Suas formas perfeitas, por assim dizer, 

constituem para o Monstro a promessa de uma futura totalidade, uma que ele deseja 

para curar sua ferida primal de “não-ser” ou de “não-inexistência”, isto é, a extinção 

da individualidade associada às experiências negativas de “abandono, impotência e 

inutilidade”. 

 

Ainda em consonância com a reflexão da pesquisadora, a relação entre as formas 

ditas perfeitas dos De Lacey e a deformidade da criatura não urge de maneira acidental. Uma 

vez que existem como realidades opostas, elas culminariam, para a criatura, em uma união 

perfeita. A beleza dos aldeões preencheria o vazio deixado por sua monstruosidade, permitindo 

que ela encontrasse o fim de sua abominável solidão por meio da totalidade proporcionada pela 

união dos opostos: beleza e feiura. 

Ademais, a relação entre angústia e monstruosidade é também um aspecto relevante 

na obra de Mary W. Shelley. As reflexões acerca da deformidade sempre são acompanhadas 

dos tormentos resultantes desses pensamentos, que acabam impedindo a criatura de seguir 

existindo em meio aos demais. Basso e Marques (2018), no estudo de análise da relação entre 

o corpo e a identidade na criatura de Frankenstein, afirmam que: 

 

A criatura de Frankenstein foi ignorada [...] devido à sua aparência horrenda, 

totalmente distante dos padrões estéticos do contexto em que se passa a história – um 

indivíduo com o corpo bestializado, comparado ao animalesco e ao grotesco, não 

tendo, sequer, um nome. Na história, a criatura é tratada como um monstro, causando 

histeria [...] e estranhamento, pois, do ponto de vista humano, sua aparência está longe 

do padrão idealizado socialmente. Além disso, para as pessoas, seu comportamento 

condiz com seu físico, estando sua agressividade associada ao horror. No entanto, 

podemos supor que isso está ligado à falta de identidade e ao abandono que a criatura 

enfrenta (BASSO, MARQUES, 2018, p. 187-188). 

 

A jornada de vida da criatura é marcada pela sua caracterização grotesca, que a 

mantém à margem do que é considerado humano, transformando-a em uma figura não 

civilizada. Contudo, “[...] mesmo seu corpo sendo um amontoado de pedaços humanos, o 

monstro tem traços humanizados, como a benevolência, a linguagem, a inteligência, a carência 

e, principalmente, a necessidade de reconhecimento” (BASSO, MARQUES, 2018, p. 194). 

Dessa maneira, ainda que caracterizada como sendo de uma “feiura sobrenatural [que] o tornava 

quase horrível demais para os olhos humanos”, possuindo “velocidade sobre-humana” e “a 

 
to idealize them as his ‘protectors’ (121). Their perfect forms, so to speak, constitute for the Monster the promise 

of future wholeness, one that he desires to heal his primal wound of ‘nonbeing’ or ‘nonexistence,’ that is, the 

extinction of individual selfhood associated with the negative experiences of ‘abandonment, powerlessness, and 

worthlessness.’” (CHAO, 2019, p. 7). 



58 
 

 

estatura que parecia exceder a de um homem” (p. 143), a criatura se mostra extremamente 

fragilizada pela sua solidão, uma vez que ela se vê incapaz de constituir sua identidade, ao 

colocá-la sempre à mercê das escolhas dos outros, os quais ela vê como “[...] seres superiores, 

os árbitros de meu destino futuro” (p. 165). 

Essas recorrentes reflexões permitem o reconhecimento de si, possibilitando que a 

criatura se torne cada vez mais consciente de sua unicidade pela deformidade: “[...] era dotado 

de uma figura terrivelmente deformada e repugnante; nem sequer era da mesma natureza que o 

homem” (p. 145). Apesar disso, ela está sempre em meio a tentativas de escapar de sua solidão 

por meio da companhia dos homens, desejando provar para eles sua virtude e sua bondade, 

retribuindo com afeição àqueles que assim lhe permitissem, admitindo que “[...] nutria 

esperanças, é verdade, mas elas desapareciam quando eu via a minha figura refletida na água, 

ou minha sombra ao luar, mesmo uma imagem frágil e uma sombra inconstante” (p. 187). 

Consciente de que sua figura repugnante é abominada e temida por todos, a criatura percebe-se 

incapaz de transpor a barreira do preconceito que cega os homens e os impede de demonstrar a 

benevolência de que ela tanto carece. 

Nesse ponto, é interessante mencionar o aparecimento, na obra, de um personagem 

cego. Embora a criatura perceba o poder das “palavras conciliadoras” (p. 165) que talvez 

possam conquistar a bondade de seus companheiros, desviando a atenção de seu aspecto 

disforme, é somente com o senhor cego que ela deseja primeiramente se comunicar. Pois, como 

ela mesma narra, “era sagaz o bastante para perceber que a hediondez natural da minha figura 

era o motivo principal do horror daqueles que tinha me visto anteriormente” (p. 189). 

Consolidando a sua hipótese, o velho De Lacey o recebe e ouve atentamente o seu pedido de 

ajuda, confirmando: “eu sou cego, e não posso julgar pelo seu semblante, mas há algo em suas 

palavras que me diz que é sincero. Eu sou pobre, sou um exilado, mas me proporcionará imenso 

prazer poder ser útil de algum modo a uma criatura humana” (p. 191). 

Na ausência da família, a criatura finalmente se lança à mercê do ancião. Ela se 

ampara em seu comportamento gentil, implorando pela benevolência e amizade do aldeão. 

Tendo conhecimento de sua cegueira, ela acredita que sua deformidade não será notada, e, dessa 

maneira, ela estaria livre para narrar sua história de abandono, juntamente com a sua 

necessidade de companhia e de bondade: 

 

Sou uma criatura infeliz e abandonada. Olho ao meu redor e não vejo nenhum parente 

ou amigo na terra. [...] Eles [a família De Lacey] são bondosos... Eles são as melhores 

criaturas do mundo, mas, infelizmente, têm prevenção contra mim. Eu tenho boa 

índole, minha vida até aqui foi inofensiva, e, até certo ponto, útil. Mas um preconceito 



59 
 

 

fatal tolda seus olhos, e onde eles deveriam ver um amigo bondoso e sensível, veem 

apenas um monstro detestável (SHELLEY, 2016, p. 191). 

 

Após sua fala, torna-se evidente que seus tons sinceros convencem o velho aldeão 

cego de sua necessidade de ajuda e amizade. Contudo, com o retorno dos demais, a criatura é 

violentamente rejeitada por aqueles que a encontram na cabana e se aterrorizam com sua 

aparência. Apesar de possuir um coração avesso à maldade, sua monstruosidade física leva à 

completa rejeição, sendo agredida verbal e fisicamente pelos outros membros da família De 

Lacey, justamente aqueles a quem ela devotava estima desde que os observou pela primeira 

vez. Sobre esse episódio: 

 

Aqui paradoxalmente, ou melhor, ironicamente, o velho cego vê a bondade no 

Monstro que outros seres humanos com visão normal não conseguem enxergar. A 

bondade do velho remove o medo de ser expulso da sociedade humana, enquanto o 

Monstro, embora dominando a linguagem humana, falha em perceber — ou talvez, 

inconscientemente, escolha ignorar — a implicação do velho de que ele ofereceria 

ajuda a “uma criatura humana”. O fracasso do Monstro, então, é previsível — ele não 

pode ser categorizado como “humano” (pelo menos fisicamente falando) na ordem 

natural das coisas. As palavras simpáticas do velho elevam o Monstro do desolado 

vale da solidão até o momento em que os outros membros da família retornam e 

contemplam sua deformidade inumana: Félix o agride brutalmente, Agatha desmaia, 

e Safie foge. Aqui, em Félix e outro, assim como em Frankenstein, a repugnância, que 

“diz respeito às fronteiras do corpo”, não apenas bloqueia o movimento da imaginação 

solidária [...] mas, pior ainda, transforma esse movimento em violência42 (CHAO, 

2019, p. 8). 

 

A capacidade de elocução da criatura permite sua interação com os humanos, mas 

sua aparência exerce um papel predominante, pois sua imagem precede qualquer ato de fala. O 

ancião De Lacey, por exemplo, expressa prazer em oferecer auxílio a uma "criatura humana", 

uma categorização da qual a criatura se percebe excluída. Embora sua fala a humanize em certo 

grau, é sua deformidade que estabelece os limites de sua humanidade. Esse contraste entre a 

repugnância do aspecto físico e o caráter individual transforma Frankenstein em um conto de 

amarga solidão, fruto da falta de simpatia e compreensão entre os personagens, seja entre Victor 

e a natureza, ou entre a humanidade e a criatura43 (CHAO, 2019). Ao descrever os aldeões como 

 
42 “Here paradoxically, or rather ironically, the blind old man sees the goodness in the Monster that other human 

beings with normal vision fail to see. The old man’s kindness removes the Monster’s fear of being driven away 

from human society, whereas the Monster, albeit mastering human language, fails to detect—or perhaps, 

unconsciously chooses to ignore—the old man’s implication that it is to ‘a human creature ’he would gladly offer 

help. Foreseeable, then, is the failure of the Monster—who cannot be categorized as ‘human’ (at least physically 

speaking) in the natural order of things. The old man’s sympathetic words raise the Monster from the desolate 

valley of solitude until other family members return and behold his inhuman deformity: Felix brutally strikes him, 

Agatha faints, and Safie flees. Here in Felix et al., as in Frankenstein, disgust, which ‘concerns the borders of the 

body’, not only blocks the movement of the sympathetic imagination […]  but, worse still, changes the movement 

into violence” (CHAO, 2019, p. 8). 
43 Enquanto algumas análises divergem entre considerar a criatura estranhamente próxima aos humanos, capaz de 

despertar seu sentimento de companheirismo, e apontar que Victor, assim como a humanidade em geral, não 

consegue simpatizar com ela exatamente por sua diferença fisiológica, a proposta de Chao (2019) é examinar 



60 
 

 

seres amáveis e louváveis, Mary W. Shelley destaca a virtude humana, que se manifesta com 

justiça e bondade, mas apenas em relação àqueles considerados semelhantes44. 

Ainda sobre esse aspecto, Chao45 (2019, p. 5) argumenta que “como o personagem 

mais solitário do romance inglês, o Monstro é lançado em uma solidão forçada”, pois a criatura 

enfrenta continuamente o preconceito humano, que abomina sua figura deformada e rejeita 

qualquer aproximação. Embora dotada de uma natureza generosa, caracterizada por seu “amor 

pela virtude e aversão pelo vício” (p. 185), a criatura sofre com os cruéis julgamentos dos 

homens, que são incapazes de enxergar a verdadeira essência por trás da máscara de cadáveres 

que a compõe. Assim, a estudiosa conclui sua análise reafirmando que Mary W. Shelley não 

compartilha a visão de outros autores românticos que atribuem à simpatia a capacidade de 

afastar “a solidão ou solipsismo, ou melhor, transcender as fronteiras entre o eu e o outro de 

forma a alcançar a alegria da fusão universal. [...] Mary Shelley, sugiro, não compartilha [...] a 

visão otimista do poder da simpatia de afastar a solidão para fundir-se alegremente com o 

outro46” (CHAO, 2019, p. 5). Em vez disso, Mary W. Shelley retrata a simpatia como incapaz 

de superar as barreiras impostas pelas diferenças, deixando a criatura presa a uma solidão 

irreversível, moldada tanto pela rejeição alheia quanto pela impossibilidade de conexão genuína 

com o outro. 

Ciente da necessidade de ocultar seu ser monstruoso para evocar a simpatia dos 

outros, é possível estabelecer uma conexão entre a cegueira do velho De Lacey e o ato da 

criatura de vendar os olhos de Frankenstein em seu primeiro encontro. Assim como no episódio 

com o ancião, ao encontrar seu criador pela primeira vez, a criatura apela à sua compaixão: 

“Como posso comover-te? Será que mil súplicas não te farão lançar um olhar benevolente sobre 

a tua criatura, que implora a tua bondade e tua compaixão?” (p. 145). No entanto, em resposta, 

 
como, nas tentativas fracassadas de conquistar a simpatia humana, Shelley recorre a elementos do amor romântico 

para revelar suas limitações, convertendo-os em desespero. 
44 Sobre esse aspecto, há vertentes nos estudos literários que analisam a obra sob a ótica da relação 

colonizador/colonizado. Mellor (2001), por exemplo, explora a ideia de que a criatura de Frankenstein, com sua 

coloração amarelada, simbolizaria a ameaça asiática percebida pelos europeus no contexto da abertura do Oriente 

ao restante do mundo. Para aprofundar essa perspectiva, recomenda-se a leitura das seguintes obras: HUGHES, 

W.; SMITH, A. Empire and the Gothic: The Politics of Genre. Palgrave: Londres, 2002; MALCHOW, H. L. 

Frankenstein's Monster and Images of Race in Nineteenth-Century Britain. Past & Present, n. 139, 1993, p. 90–

130; e MELLOR, A. K. Frankenstein, Racial Science, and the Yellow Peril. Nineteenth-Century Contexts, v. 23, 

n. 1, 2001, p. 1-28. 
45 “As the loneliest character in the English novel, the Monster is thrusted into a forced solitude” (Chao, 2019, p. 

5). 
46 “The solitude or solipsism, or rather to transcend the boundaries between the self and the other in such a way as 

to attain the joy of universal merging [...] Mary Shelley, I suggest, does not share [...] the rosy view of the power 

of sympathy to shake off solitude so as to merge joyfully with the other” (CHAO, 2019, p. 4-5). 



61 
 

 

Victor a despreza e amaldiçoa, dirigindo-lhe “palavras furiosas de abominação e desprezo [...] 

Demônio! [...] Fora, inseto vil!” (p. 143). 

Incapaz de encarar a feiura sobrenatural que caracteriza a obra de sua própria 

criação, Victor a expulsa prontamente: “Vai-te! Livra-me da visão de tua detestável figura” (p. 

145). Habituada com esse tipo de rejeição, “Já esperava essa recepção” (p. 145), e de forma a 

atrair sua compaixão, a criatura venda os olhos de seu criador, acreditando que, livre da visão 

de seu semblante repugnante, poderia finalmente ser reconhecida como digna de benevolência: 

‘“Assim eu te livro, meu criador’, disse ele, e colocou suas mãos odiosas sobre meus olhos [...] 

‘assim te protejo de uma visão que abominas. No entanto, podes ouvir-me, e conceder-me tua 

compaixão’” (p. 145). 

O discurso da criatura até então permite que o leitor conheça a sinceridade de seu 

caráter e entusiasmo pelos homens. Mesmo diante do grande empecilho gerado pela “[...] 

deformidade da minha figura; pois desse fato, também eu fora informado pelo contraste entre a 

sua aparência e a minha, sempre diante de meus olhos” (p. 145), ela não deixa de depositar suas 

esperanças na bondade que acredita existir nesses indivíduos que observa atentamente. Mais do 

que uma mera coadjuvante, observadora e silenciosa, a criatura aspira participar, juntamente 

com essa variedade de personagens que exercem diversos papéis nobres e virtuosos, na vida 

coletiva e individual do homem: “como ainda via o crime como um mal distante, a benevolência 

e a generosidade estavam sempre diante de mim, estimulando um desejo interior de tornar-me 

um ator na movimentada cena em que tantas qualidades admiráveis eram suscitadas e exibidas” 

(p. 183). 

Peter Brooks (1978) faz uma consideração significativa ao destacar que os esforços 

da criatura para obter reconhecimento e inserir-se na “cadeia de significância” podem 

simbolizar tanto a relação entre o monstruoso e a natureza quanto entre o monstruoso e a 

cultura: 

 

O Monstro surge como um produto da natureza — seus componentes são cem por 

cento naturais —, mas, pelo fato e pelo processo de sua criação, ele é antinatural. 

Ainda assim, por ser uma criação única, sem precedentes ou réplicas, ele também não 

possui um contexto cultural. Ele permanece, por assim dizer, pós-natural e pré-

cultural47 (BROOKS, 1978, p. 11). 

 

De fato, a criatura busca se tornar um membro da sociedade, através da inserção de 

seu ser monstruoso na família De Lacey e pelo compartilhamento do conhecimento das leis e 

 
47 “The Monster comes into existence as a product of nature-his ingredients are one hundred percent natural-yet 

by the fact and process of his creation he is unnatural. Yet since he is a unique creation, without precedence or 

replication, he has no cultural context either. He remains, so to speak, post natural and precultural” (BROOKS, 

1978, p. 11). 



62 
 

 

virtudes que adquiriu ao observar o comportamento dos indivíduos no meio em que conviviam, 

auxiliados, ainda, pelo hábito de leitura que ela instituiu para si. Uma vez que a cultura é 

sinônimo de civilização, pois é o que caracteriza as especificidades de um determinado grupo 

de indivíduos, a criatura se encontra em um estado “pré-cultural”, por não possuir vínculo com 

nenhum ser existente, sendo, portanto, impossibilitada de ser vista como um ser civilizado. 

Compreende-se, então, que a criatura representa algo não humano, incapaz de encontrar uma 

representação de seu ser monstruoso em nenhum outro grupo de indivíduos. 

Ainda acerca da sua tentativa de inserção na humanidade, complementando as 

análises sobre a narrativa envolvendo o encontro frustrado entre a criatura e a família de 

aldeões, Filutowska (2016, p. 17-18), ao analisar as jornadas dos personagens de Frankenstein, 

descreve: 

 

No final, a vida do monstro (e consequentemente, também sua história) não é nada 

além de uma jornada interminável em busca de si mesmo e de seu lugar na terra. [...] 

Sua história é cheia de tristeza, pois ele faz esforços reais e sinceros para fazer amigos 

– o episódio bastante longo com De Lacey e seus filhos é especialmente significativo, 

pois demonstra os esforços da Criatura para se tornar um ser humano normal, um 

membro da sociedade – mas sem sucesso48. 

 

Dessa maneira, entende-se que a bondade que a criatura demonstra pelos indivíduos 

se mostra como o único elo capaz de atrelá-la à existência humana. Porém, essa mesma 

qualidade perde sua finalidade primeira, a de acabar com seu abandono e sua solidão, tornando-

se “[...] um tipo de simpatia que, no entanto, não leva a uma redenção moral capaz de preencher 

o vazio da ansiedade existencial que o romance revela49” (CHAO, 2019, p. 5). 

Entretanto, apenas a ruptura do vínculo imaginário com seus chamados protetores 

possibilita que a criatura comece a refletir sobre sua liberdade. Através desse rompimento, não 

mais haveria a esperança de refúgio na companhia de outros, pois “meus protetores haviam 

partido, e tinham rompido o único elo que me ligava ao mundo” (p. 197). Nessa questão, 

Filutowska (2016) reflete sobre o comportamento da criatura: 

 

Após a partida da família De Lacey, ele queima50 sua cabana e dança ao redor dela 

com fúria e raiva, destruindo todos os seus esforços anteriores para se tornar parte da 

 
48 “In the end, the monster’s life (and in consequence also his story) is nothing more than such a – never-ending 

journey in search of himself and his own place on the earth. […] His story is full of sorrow because he makes real 

and sincere efforts to befriend people – the quite long episode with De Lacey and his children is especially 

significant, since it shows the Creature’s endeavours to become a normal human being, a member of society – but 

with no success” (FILUTOWSKA, 2016, p. 17-19). 
49

 “[...] a kind of sympathy which nevertheless does not lead to moral redemption that can fill up the void of 

existential anxiety the novel opens up” (CHAO, 2019, p. 5). 
50 Faz-se, novamente, uma referência clara ao fogo, que, como uma alegoria do conhecimento, pode agir como 

elemento renovador ou destruidor do homem, que, para a criatura, “ora parecia ser um mero descendente do 

princípio do mal, ora tudo que se poderia conceber de nobre e de divino” (SHELLEY, 2016, p. 171). 



63 
 

 

comunidade. Ele retorna ao seu estado inicial, primitivo, de uma entidade selvagem e 

monstruosa, sem nome e sem lugar bem definido no espaço humano domesticado. Em 

outras palavras, ele simbolicamente rompe todos os elos que o uniam às pessoas, e, 

pela primeira, vez percebe com tal clareza sua condição miserável e lamentável e a 

falta de possibilidade de mudá-la51 (FILUTOWSKA, 2016, p. 19). 

 

Uma vez rompidas as amarras que ela própria criara com os seres que ela tanto 

estimava, a criatura estava, a partir de então, distante de qualquer vínculo de bondade, e o seu 

comportamento, outrora nobre e amável, transformava-se de acordo com suas experiências de 

dor e sofrimento causadas pela sua existência: “Ó, terra! Quantas vezes amaldiçoei o motivo da 

minha existência! A brandura de minha natureza se fora, e dentro de mim só havia amargura e 

rancor” (p. 199). Expõe-se que novamente a criatura de Mary W. Shelley sofre ao tentar, 

incessantemente, edificar sua essência, sua identidade, de acordo com as virtudes que ela 

adquiriu através da observação do comportamento humano, e que seriam reforçadas através do 

convívio com os indivíduos. No entanto, essa mesma essência absorve os conceitos e 

julgamentos do outro, que acabam por influenciar na forma como a criatura se autodetermina.  

Ainda sobre a análise existencial dos anseios da criatura, em um de seus primeiros 

discursos perante seu criador, ela revê sua vida como um ciclo permanente de angústias: “Já 

não sofri o bastante, para que procures aumentar ainda mais a minha infelicidade? A vida, 

embora seja só uma sucessão de angústias, me é muito cara e eu a defenderei” (p. 143). Ela é 

consumada pelas suas tentativas falhas de pertencimento, uma vez que está em constante 

processo de inserção do seu eu monstruoso em meio à humanidade que lhe foi imposta. Ao 

escolher suas ações, pensando em maneiras de encontrar simpatia entre as demais criaturas com 

as quais ela tem que conviver, ela reconhece, enfim, o fracasso que a persegue em cada tentativa 

de aproximação. Ao ponderar sobre a impossibilidade de participar do convívio com o homem, 

a criatura não mais reconhece a virtude dos indivíduos ao seu redor, que se mostram cruéis, 

violentando-a e desprezando sua companhia, mesmo diante de nenhum ato de maldade 

cometido por ela. Essa reflexão a atormenta e a faz olhar para o problema de sua existência, 

que continua sem propósito. 

Aliada a esse sentimento de não pertencimento no mundo, devido à ausência de 

propósito, a angústia existencial reside no processo de existir, sendo uma reminiscência do 

sentimento de nada saber sobre a própria existência. Para Sartre (2018), o homem está 

angustiado porque ele não sabe o motivo de sua presença no mundo e, ao mesmo tempo, ele é 

 
51 “After the departure of  De Lacey family, he burns their cottage and dances around it with fury and anger, 

destroying all his earlier efforts to become a part of the community. He goes back to his previous, initial state of a 

savage, monstrous entity with no name and no well-defined place in human, domesticated space. In other words, 

he symbolically breaks all the bonds which tied him to people and for the first time realizes with such clarity his 

poor, pitiful condition and the lack of a possibility to change it” (FILUTOWSKA, 2016, p. 19). 



64 
 

 

o único responsável por viver uma vida de autodeterminação, existindo através de uma essência 

sempre projetada para o futuro, posto que ela está em constante modificação: “chamaremos de 

angústia a consciência de ser seu próprio devir à maneira de não sê-lo” (p. 76). Desde seu 

primeiro suspiro de vida, é esse sentimento que se cruza constantemente com a jornada da 

criatura, a falta de propósito por emergir em um mundo onde sua existência não é bem-vinda, 

o que causa um constante estado de lamentação de sua existência: “Maldito, maldito criador! 

Por que segui vivendo? [...] Criador insensível e sem coração! Você me dotou de percepções e 

de paixões, e então me largou para ser objeto de desprezo e horror por parte da humanidade” 

(p. 195, 199). Mais uma vez, então, se faz presente o contraste entre a sensibilidade da criatura 

e o ódio recebido em retorno pelo seu nascimento no mundo. 

Narrando os primórdios de seu surgimento em meio ao homem, especificamente os 

episódios que envolveram várias tentativas de contato com alguns indivíduos, a criatura reflete 

sobre suas primeiras experiências de vivência, que foram guiadas pelos instintos básicos de 

sobrevivência, como a fome e a sede. Ao confrontar o seu criador, ela se mostra consciente de 

sua mudança de estado inicial, na qual ela evoluíra de pensamentos indistintos às reflexões 

complexas acerca do mundo e do comportamento humano. Esse profundo entendimento de sua 

condição modifica o seu ser, “a tal ponto que a reflexão perpétua que constitui o si se funde em 

uma identidade” (SARTRE, 2018, p. 38). Ao apreender que sua angústia é fruto de sua 

capacidade de refletir sobre si mesma e sobre o outro, a criatura amaldiçoa o responsável por 

sua existência, por tê-la trazido ao mundo apenas para ser consciente de seu estado de abandono 

e desprezo por essa própria humanidade. 

Ao experimentar a vida e os relacionamentos com outros seres, ela começa a 

perceber a singularidade de sua natureza, que reflete sua condição de abandono, uma vez que 

não há ninguém para auxiliá-la no seu processo de autodeterminação. Tendo vivenciado os mais 

diversos sentimentos de rejeição e desamparo, a criatura lida com os conflitos internos sobre o 

que fazer com a sua liberdade proveniente do abandono, uma vez que ela é a única ferramenta 

que restou para moldar o seu ser e seu propósito. Aqui, a angústia do reconhecimento de sua 

liberdade traz apenas dor: 

  

Ao olhar ao redor, não via e não ouvia falar de ninguém igual a mim. Seria então um 

monstro, uma nódoa sobre a terra, de quem todos fugiam e a quem todos renegavam? 

Não posso descrever-lhe a agonia que essas reflexões me provocaram; tentei afastá-

las, mas a tristeza só aumentava com o conhecimento. Ó, por que não tinha ficado 

para sempre em minha floresta nativa, sem saber ou sentir além da fome, da sede e do 

calor! Que coisa estranha é o conhecimento! Uma vez que chegou até a mente, agarra-

se a ela como o líquen numa rocha (SHELLEY, 2016, p. 173). 

 



65 
 

 

Ao adquirir consciência de seu estado existencial, esse reconhecimento gera a 

angústia subsequente de nada saber sobre si. A partir do momento em que a criatura começa a 

pensar e refletir sobre o seu eu, através do conhecimento que está adquirindo do mundo, ela 

acaba torturada por seus próprios pensamentos e reflexões. Essa tortura é exteriorizada 

precisamente em forma de angústia. Por estar consciente de seu ser e das implicações 

resultantes de sua vivência, a criatura manifesta o que Sartre (2018, p. 84) afirma como a 

sensação de ter acordado para sua própria existência, sabendo que: 

 

Vou emergindo sozinho, e, na angústia frente ao projeto único e inicial que constitui 

o meu ser, todas as barreiras, todos os parapeitos desabam, nadificados pela 

consciência de minha liberdade: não tenho nem posso ter qualquer valor a recorrer 

contra o fato de que sou eu quem mantém os valores no ser; nada pode me proteger 

de mim mesmo; separado do mundo e de minha essência por essa nada que sou, tenho 

de realizar o sentido do mundo e de minha essência: eu decido, sozinho, injustificável 

e sem desculpas. 

  

Frente à responsabilidade resultante de sua liberdade e sabendo que está 

abandonada à margem de si mesma, a criatura sofre ao ter que decidir o que fazer com seu ser 

angustiado. Essa angústia se torna ainda mais intensa com a impossibilidade de se escolher o 

caminho almejado, o da convivência pacífica com os homens, uma vez que lhe é negado o seu 

pertencimento entre os demais indivíduos. Essa é a causa principal de sua angústia, saber que 

as probabilidades de autodeterminação de seu ser são derivadas de suas escolhas, e que elas, no 

entanto, não garantem a eficácia de seu projeto: “mas me angustio precisamente porque minhas 

condutas não passam de possíveis, e isso significa exatamente: embora constituindo um 

conjunto de motivos para repelir a situação, ao mesmo tempo capto esses motivos como 

insuficientemente eficazes” (SARTRE, 2018, p. 75). Além disso, a criatura angustia-se diante 

de sua responsabilidade, pois: 

 

O existencialista declara frequentemente que o homem é angústia. Tal afirmação 

significa o seguinte: o homem que se engaja e que se dá conta de que ele não é apenas 

o que escolheu ser, mas também um legislador que escolhe simultaneamente a si 

mesmo e a humanidade inteira, não consegue escapar ao sentimento de sua total e 

profunda responsabilidade (SARTRE, 1987, p. 75). 

 

Ainda que recuse a responsabilidade por sua essência, a criatura não deixa de ser o 

que é, pois, “por toda parte, escapo ao ser – e não obstante, sou” (SARTRE, 2018, p. 107). 

Embora ela fuja de todas as possibilidades de se tornar uma criatura má e odiada por todos, o 

seu ser ainda existe com essa probabilidade de projeção futura, que, nas palavras de Sartre 

(SARTRE, 2018, p. 74), causa medo, uma vez que “através dessas previsões, apareço a mim 

mesmo como uma coisa, sou passivo com relação a tais possibilidades, que me atingem de fora, 

na medida em que sou também objeto do mundo, submetido à atração universal, e elas não são 



66 
 

 

minhas possibilidades”. É impossível negar a autodeterminação de sua essência, pois, uma vez 

existindo fisicamente no mundo, não se pode escapar de ser o que se torna. 

É importante ressaltar como Mary W. Shelley apresenta o despertar para a 

consciência do ser, que se manifesta principalmente por meio da reflexão sobre si mesmo, e 

como esse processo está intrinsecamente ligado à angústia dele derivada. Em sua obra, a autora 

pondera, em diversos momentos, sobre as consequências da reflexão excessiva e da busca 

desmedida pelo conhecimento. A autora insere indícios de sua postura crítica em relação ao 

excesso de conhecimento e de introspecção por meio das falas de seus personagens. A partir 

dessa análise, sugere-se que Mary W. Shelley associa a angústia proveniente da consciência de 

si ao sofrimento do homem civilizado: aquele que superou seus instintos, passou a refletir sobre 

si e os outros e sofre por não se contentar com sua condição primitiva, buscando ir além de si 

mesmo. 

Com relação à busca desenfreada pelo saber, o próprio Frankenstein, ao relatar sua 

trágica história a Walton, adverte sobre os perigos desse desejo. Ele ressalta que a busca pelo 

conhecimento pode transformar o homem em uma vítima fatal de suas próprias armadilhas, 

como já mencionado: “busca o conhecimento e a sabedoria, conforme eu mesmo fiz uma vez, 

e espero ardentemente que a satisfação de seus desejos não se torne uma serpente que o pique, 

como aconteceu comigo.” (p. 47). Assim como o titã Prometeu, que assumiu conscientemente 

seu erro — “por vontade, por minha vontade errei, não negarei. / Por ajudar os mortais, eu 

mesmo inventei essas penas” (Esq., Prom., v. 266-267) —, Frankenstein reconhece seu papel 

como o causador de sua desgraça, admitindo ser responsável pelo “impulso fatal que levou à 

minha ruína” (p. 57). 

Ao delinear em sua história a pequena narrativa de um comerciante em ruínas, que 

padeceu pelo sofrimento resultante da reflexão de sua miséria, Mary W. Shelley aborda o viés 

perigoso do processo reflexivo, que é capaz de adoecer não apenas a mente, mas também o 

corpo: “[...] sua aflição só se tornava ainda mais profunda e exasperante quando tinha tempo 

para refletir; por fim, tomou conta de sua mente de tal forma que ao cabo de três meses ele caíra 

doente [...]” (p. 51). Localizada bem no início do romance, essa breve narrativa do comerciante 

pode ser analisada como uma introdução aos sentimentos de angústia e desespero provenientes 

da autorreflexão do indivíduo, que acomete grande parte dos personagens, uma vez que se 

encontram atormentados em meio às reflexões da “[…] inconstância da sorte e da precariedade 

da vida humana” (p. 133). Com isso, Mary W. Shelley lembra o leitor dos riscos e do perigo de 

se desejar o conhecimento além do necessário, aconselhando o indivíduo a contentar-se com a 

sua condição, evitando, dessa forma, os excessos: “[...] como é perigoso adquirir conhecimento, 



67 
 

 

e quão mais feliz é o homem que acredita que sua cidade natal é o mundo, do que aquele que 

aspira tornar-se maior do que a sua natureza permite” (p. 77). 

Posteriormente, a criatura descreve precisamente como essas angústias trazidas 

pelas reflexões excessivas são a causa de sua ruína: “o aumento de saber só me fez ver com 

mais clareza o pária infeliz que eu era” (p. 187). Esse “aumento do saber” é proporcionado 

inicialmente pelos relatos das histórias dos aldeões, os quais permitem que a criatura comece a 

refletir sobre sua própria existência: “essas narrativas maravilhosas inspiraram-me estranhos 

sentimentos [...] As palavras me induziram a olhar para mim mesmo” (p. 171). Ao iniciar seu 

processo de aprendizado sobre o indivíduo e a sociedade, a criatura começa sua jornada de 

reflexão sobre si mesma e sobre seu papel no mundo que a cerca. 

Em adição a seu conhecimento adquirido até então, os primeiros livros encontrados 

na floresta e lidos pela criatura atuam como guias de introdução ao mundo do homem, pois 

fazem com que ela entenda a constituição da sociedade e o papel principal do indivíduo para o 

seu funcionamento. Nessas narrativas, “[...] são examinadas tantas opiniões e lançadas tantas 

luzes sobre o que até então tinham sido assuntos obscuros para mim, que encontrei nele uma 

fonte inesgotável de especulação e espanto” (p. 183). A partir dessas leituras, a criatura aprende 

sobre as leis que regem os homens e seus comportamentos perante o mundo civilizado.  

Ao descrever suas sensações ao ter contato com o volume das Vidas de Plutarco, a 

criatura relata como essas leituras moldaram seu caráter, levando-a a louvar a virtude com ainda 

mais intensidade do que antes, quando apenas observava o comportamento de seus vizinhos: 

 

Com as fantasias de Werther, aprendi o desalento e a tristeza, mas Plutarco ensinou-

me pensamentos mais sublimes; elevou-me acima da esfera miserável de minhas 

próprias reflexões, para admirar e amar os heróis de épocas passadas. Muito do que li 

ultrapassava minha compreensão e minha experiência. [...] Sentia nascer dentro de 

mim o mais ardente amor pela virtude e aversão pelo vício, até onde podia entender 

os significados dos termos, relativos como eram e que usava apenas para as sensações 

de prazer e de dor (SHELLEY, 2016, p. 185). 

 

Nota-se que, além de expandir a reflexão sobre seu comportamento e dos aldeões, 

as leituras ampliaram seu horizonte para além de sua individualidade, uma vez que sua visão se 

estendia agora aos homens do passado, que se tornaram para ela heróis pela virtude. Para a 

criatura, que até então só tivera contato com uma pequena parcela da humanidade, sua 

esperança na virtude de heróis de outrora proporcionava a ela ainda mais amor pela natureza 

virtuosa desses seres que tanto a desprezavam. 

Com Os sofrimentos do jovem Werther, a criatura maravilha-se com a nobreza do 

herói romântico, através de “as maneiras suaves e familiares que ele descreve, combinadas a 



68 
 

 

emoções e sentimentos elevados que tinham como objetivo algo fora de si” (p. 183). A narrativa 

do personagem de Goethe inspira a subjetividade da criatura, que deseja a companhia dos 

aldeões na mesma intensidade em que Werther deseja por sua venerada Charlotte, e que se sente 

incompreendida por todos aqueles incapazes de experienciar a torrente de sentimentos na qual 

ela se mantém imersa. Além disso, o refúgio na natureza como subsídio aos anseios da mente 

também “[...] concordava bem com a minha experiência” (p. 183). Por fim, é com Werther que 

a criatura se assombra com o tema do suicídio, “cuja morte chorei, sem entendê-la com 

precisão” (p. 185). 

Ler a obra de Milton, “como aos outros volumes que caíram em minhas mãos, como 

uma histórica verídica” (p. 185), trouxe sérias implicações à construção da identidade da 

criatura. O conhecimento adquirido por meio desses livros fez com que ela percebesse com 

maior convicção sua unicidade em relação aos outros indivíduos, mesmo quando, “muitas 

vezes, relacionava as situações a mim a perceber a semelhança” (p. 185). Ao perceber que Adão 

possuía a companhia de Eva, e que até “Satanás tinha seus companheiros, demônios como ele, 

a admirá-lo e encorajá-lo [...]” (p. 187), ela voltava seu pensamento ao seu ser solitário e 

indesejado, e todas as esperanças de convívio humano desapareciam.  

Mary W. Shelley não deixa de proporcionar à sua criatura talvez o livro mais 

significativo de todos: o diário de sua gênese. Ao obter pleno conhecimento de sua monstruosa 

criação e de seu terrível nascimento, ela passa a compreender as razões de seu aspecto 

demoníaco:  

 

Nele está relatado tudo o que se refere à minha origem maldita; os detalhes complexos 

daquela série de eventos desagradáveis que a produziram estão aí à vista; foi feita uma 

descrição minuciosa de minha odiosa e repulsiva figura, numa linguagem que pintava 

os seus próprios horrores e tornava os meus indeléveis. Senti-me mal ao ler. “Maldito 

dia em que recebi a vida!” exclamei em agonia (SHELLEY, 2016, p. 187). 

 

Ter conhecimento sobre seu processo de criação apenas intensificou as angústias 

da criatura, que agora confirmava sua teoria de que sua origem e concepção não possuíam 

nenhum sentido aparente. Antes de entrar em contato com tais revelações, trazidas pelo diário 

de Victor, ela desconhecia todo o processo científico pelo qual fora gerada, o que, de certa 

forma, a mantinha distante de suas origens, e ainda não permitia considerar a ideia de um 

criador. A presença desse indivíduo criador, que poderia ser visto como alguém com 

proximidade e, consequentemente, responsabilidade sobre sua criação, a atormentava ainda 

mais, pois apenas reforçava a ideia de que sua “odiosa e repulsiva figura” (p. 187) fora moldada 

conscientemente, e que sua solidão forçada era fruto do pavor e da inconsequência de Victor. 

Para ela, saber sobre seu criador e sua origem, caracterizada como demoníaca, não trazia nada 



69 
 

 

além de dor, pois apenas reiterava seu completo estado de abandono e solidão, ao mesmo tempo 

em que reforçava seu aspecto monstruoso, que destoava do homem comum. 

Indubitavelmente, o conhecimento desses dois textos em específico, o diário de 

Frankenstein e Paraíso perdido, “despertava todos os sentimentos de assombro e temor” (p. 

185), por proporcionar especulações acerca de sua existência e de sua essência monstruosa. 

Sobre o impacto desses novos conhecimentos adquiridos pela criatura, Chao (2019) indica que:   

  
Esses dois textos ameaçam extremamente o Monstro com a aniquilação da 

individualidade e o mergulham no medo da não existência [...] O senso de não-ser do 

Monstro aumenta consideravelmente com a leitura dos dois textos que ele descobre 

por acidente: Paraíso perdido, de Milton, e o diário de laboratório de Victor sobre a 

criação do Monstro. Paraíso perdido o aflige com a dor da inutilidade e da solidão 

absoluta52 (CHAO, 2019, p. 8, grifo próprio). 

 

Essa mesma infelicidade, resultante da descoberta dos livros, é enfatizada pela 

criatura quando ela destaca que, embora maravilhada com o conhecimento adquirido sobre o 

ser humano, essa sabedoria também carrega o peso doloroso das revelações sobre sua própria 

condição: “mal posso descrever-lhe o efeito desses livros. Provocaram-me uma infinidade de 

novas imagens e sentimentos que às vezes me levavam ao êxtase, mas frequentemente 

lançavam-me no mais profundo desânimo” (p. 183). Desânimo esse justificado, pois, “se 

aquelas criaturas tão encantadoras eram infelizes, não era tão estranho que eu, um ser imperfeito 

e solitário, fosse desgraçado?” (p. 159). Nesse contexto, é por meio do conhecimento desses 

livros que a criatura toma consciência de sua total miséria, que antes parecia não ter origem, 

mas que agora se justifica pela ausência de semelhança e de parentesco com qualquer outro ser 

humano existente. Assim, o excesso de saber, antes oculto, provoca ainda mais infelicidade. 

De acordo com os questionamentos da criatura mencionados no estudo até então, 

percebe-se que o tema das origens tem sido de extrema importância para a ela, que desde a sua 

primeira iniciação na linguagem anseia por saber o propósito de sua criação e o motivo de sua 

existência. Coincidentemente, a leitura conjunta que lhe permitiu atribuir uma semelhança entre 

o Satã de Milton, e a descoberta de sua “origem maldita” pelas mãos de seu criador desprezível 

culminaram para realçar a sua própria monstruosidade. Sobre essas novas fontes de reflexão 

para a criatura, Brooks (1978, p. 6-7, grifo próprio) sintetiza que: 

 

Os três textos que o Monstro encontra e lê — Vidas de Plutarco, Os sofrimentos do 

jovem Werther de Goethe e Paraíso perdido — abrangem os reinos público, privado 

e cósmico, e três modos de amor; eles, de fato, constituem uma possível enciclopédia 

 
52  “These two texts extremely threaten the Monster with the annihilation of selfhood and plunge him into the fear 

of nonexistence […] The Monster’s sense of nonbeing increases considerably with his reading of the two texts he 

discovers by accident: Milton’s Paradise Lost and Victor’s laboratory journal of creating the Monster. Paradise 

Lost afflicts him with the pain of worthlessness and utter loneliness” (CHAO, 2019, p. 8). 



70 
 

 

romântica universal. Sem dar a essa escolha de textos a atenção que ela merece, 

devemos notar que é a leitura literalista do Paraíso perdido pelo Monstro que coloca, 

de maneira aguda, emblemática e literária, o problema de sua natureza: ele parece ser 

uma criação única, à semelhança de Adão, “unido por nenhum elo com qualquer outro 

ser existente”; ainda assim, por sua condição, ele se assemelha mais a Satanás (p. 130). 

O paradoxo de sua origem e natureza será resolvido por outro escrito: o diário de 

laboratório de Frankenstein, que substitui os mitos de criação por um relato literal da 

fabricação do Monstro, um conto “repugnante” de uma “origem amaldiçoada” pelo 

qual o Monstro descobre que foi, de fato, criado à imagem de outro, mas como um 

“espécime impuro” (p. 131). A “ciência divina” o levou à descoberta de suas origens 

nas “artes profanas” de Victor Frankenstein (p. 89)53. 

 

Dessa maneira, é apenas por meio do conhecimento desses livros que a criatura se 

vê capaz de refletir ainda mais sobre seu estado de abandono e angústia. Anteriormente, havia 

conjecturado sobre seu aspecto aterrador e a existência de indivíduos que destoavam dela de 

forma tão drástica, mas ainda nutria esperanças no caráter justo e benevolente dessas criaturas 

amáveis e felizes. Agora, com o aumento do conhecimento sobre sua condição de “pária 

infeliz”, todas as ilusões de se tornar parte dos homens se dissiparam, reforçando ainda mais a 

angústia da solidão existencial. 

Faz-se necessário mencionar que as angústias causadas pela reflexão também se 

manifestam na vida de Victor. Ao descrever sua infância perfeita para exemplificar os 

momentos de felicidade que antes permeavam sua mente, ele admite estar agora rodeado de 

reflexões constantes sobre sua jornada como criador. Esses pensamentos, relativos à sua atitude 

de criação e abandono, são sombrios e amargos, pois voltam-se para as suas ações, que 

resultaram na destruição de todos aqueles a quem ele ama: 

 

[...] deixava o barco seguir seu próprio rumo e dava livre curso às minhas infelizes 

reflexões. Com frequência era tentado – quando tudo estava em paz ao meu redor e 

eu era a única coisa inquieta a vagar impaciente num cenário tão belo e divino, [...] 

com frequência, eu repito, eu era tentado a mergulhar no lago silencioso, para que as 

águas pudessem se fechar sobre mim e as minhas desgraças para sempre. [...] Poderia 

eu, com minha vil deserção, deixá-los desprotegidos e expostos à maldade do demônio 

que eu havia soltado entre eles? (SHELLEY, 2016, p. 133). 

 

Diversas vezes, Victor admite seu desejo de encerrar suas reflexões sobre seus atos 

por meio da morte. Para ele, essa seria a única maneira de se livrar do tormento causado pela 

 
53 “The three texts which the Monster finds and reads-Plutarch's Lives, Goethe's Werther, and Paradise Lost - cover 

the public, the private, and the cosmic realms, and three modes of love; they indeed constitute a possible Romantic 

cyclopedia universalis. With-out giving this choice of texts the attention it deserves, we should notice that it is the 

Monster's literalist reading of Paradise Lost that poses in acute, emblematic, and literary terms the problem of his 

nature: he appears to be a unique creation, in the manner of Adam, ‘united by no link to any other being in 

existence’; yet by his condition, he more resembles Satan (p. 130). The paradox of his origin and nature will be 

resolved by another piece of writing: by Frankenstein's lab journal, which substitutes for myths of creation a literal 

account of the Monster's manufacture, a ‘disgusting ‘tale of an ‘accursed origin’ by which the Monster discovers 

that he has indeed been created in another's image, but as a ‘filthy type’ (p. 131). The ‘godlike science’ has led 

him to discovery of his origins in Victor Frankenstein's ‘unhallowed arts’ (p. 89)” (BROOKS, 1978, p. 6-7). 



71 
 

 

consciência de suas ações e, principalmente, pelo resultado delas. O demônio que o perseguia 

constantemente não era sua criatura, mas a sua própria reflexão sobre a monstruosidade de seus 

atos.  

Por meio de tais exemplos, pode-se então considerar que a consciência e o 

conhecimento, ao mesmo tempo clarificadores, também influenciam diretamente no sofrimento 

do homem. Este se considera um ser superior, devido à sua racionalidade, não sabendo que ela 

também traz em seu bojo as torturas do pensamento racional e reflexivo, que aprisiona o 

indivíduo em um estado perpétuo de reflexão. Tais angústias não seriam sentidas se o homem 

permanecesse indiferente à aquisição do conhecimento, vivendo apenas de acordo com os 

instintos primitivos de sobrevivência. Esse pensamento é trazido na obra pela criatura, que, de 

forma brilhante, traz à tona a relação entre conhecimento e liberdade: 

  
Ai! Por que os homens ostentam uma sensibilidade superior à dos animais? Isso só os 

torna mais necessitados. Se nossos impulsos se resumissem à fome, sede e desejo, 

seríamos quase livres; mas somos agora movidos por cada vento que sopre e por uma 

palavra casual ou uma imagem que aquela palavra possa transmitir (SHELLEY, 2016, 

p. 141). 

  

O ser humano se mantém preso à sua consciência, pois é por meio dela que toma 

conhecimento de si e sofre pela incapacidade de poder controlá-la. Ao refletir sobre seus atos, 

o homem pondera sobre sua liberdade de escolha e ação, bem como sobre as inconstâncias da 

vida, que podem alterar o curso previamente planejado de suas decisões. Embora o homem seja 

livre para pensar sobre qualquer assunto de seu interesse, ele não é livre para se libertar do 

pensamento. Esse constante processo de reflexão de si e de suas ações o torna prisioneiro da 

angústia que advém da realização de que o projeto inacabado do seu ser foge totalmente de seu 

controle. No fim, resta a conclusão de que “de fato, somos uma liberdade que escolhe, mas não 

escolhemos ser livres, estamos condenados à liberdade” (SARTRE, 2018, p. 597). 

Relacionando-se à tópica trazida por Sartre (2018) de que “o homem é condenado 

a ser livre”, a criatura incita questionamentos acerca das possibilidades pelas quais o indivíduo 

poderia deixar de ser prisioneiro da consciência de sua liberdade. Conjectura-se, a partir de sua 

resposta, que, se agisse apenas instintivamente, sem desenvolver a plena consciência de seus 

atos, o homem poderia se livrar do fardo da escolha. Mary W. Shelley não aparenta anunciar, 

nas entrelinhas de sua obra, que a ignorância seja sinônimo de liberdade para o homem, mas 

apresenta reflexões sobre as angústias humanas, que só são experienciadas por aqueles que 

possuem consciência de sua existência. 

De tal modo, a relação entre angústia e autoconhecimento torna-se evidente na 

criatura, intensificando-se com a consciência plena de seu abandono e de sua solidão diante de 



72 
 

 

sua deformidade. O sentimento de angústia manifesta-se por meio da consciência, à medida que 

o homem percebe que a constituição de seu ser está intrinsecamente ligada à sua liberdade. Por 

ser um processo exclusivamente de sua autoria, ele se vê abandonado, entregue a si mesmo e 

responsável por sua própria existência. Sobre isso, Sartre (2018, p. 72) elucida que “[...] é na 

angústia que o homem toma consciência de sua liberdade [...] a angústia é o modo de ser da 

liberdade como consciência de ser; é na angústia que a liberdade está em seu ser colocando-se 

a si mesma em questão”. Na criatura, a angústia manifesta-se no conflito contínuo entre ser 

livre e assumir a responsabilidade de se autodeterminar em um mundo que permanece hostil às 

suas escolhas.   

Dessa maneira, observa-se que, mesmo ao adquirir consciência sobre seu abandono 

e a liberdade que ele implica, a criatura confronta-se com um sentimento de impotência. Como 

afirma Sartre (1987, p. 09), “o homem está desamparado porque não encontra nele próprio nem 

fora dele nada a que se agarrar. Para começar, não encontra desculpas”. Essa impossibilidade 

de atribuir ao outro a responsabilidade por seu ser intensifica a angústia, uma vez que, conforme 

o filósofo ressalta, “longe de podermos modificar nossa situação ao nosso bel-prazer, parece 

que não podemos modificar-nos a nós mesmos” (SARTRE, 2018, p. 593). 

Após o episódio com os aldeões, a criatura externaliza sua angústia: “[...] dei vazão 

à minha angústia com gritos medonhos. Eu era como uma besta selvagem que rompera seus 

grilhões [...]” (p. 195). A partir desse momento, ela começa a compreender que esse sentimento 

está profundamente atrelado à sua existência, uma vez que é inerente ao indivíduo, que 

“angustia-se diante de si mesmo” (SARTRE, 2018, p. 73). O rompimento das amarras que a 

própria criatura havia criado em sua relação com os aldeões desperta a consciência de sua 

liberdade e do papel primordial que desempenha na constituição de seu ser, que desempenha 

na constituição de seu ser, culminando no reconhecimento de que a responsabilidade final sobre 

sua existência recai exclusivamente sobre si mesma. 

Não obstante, como uma maneira de escapar novamente dessa angústia, frente à 

responsabilidade de autodeterminação de sua essência, a criatura segue tentando encontrar, 

novamente, em outros seres, as respostas para seus anseios. Para ela, a companhia de outra 

criatura seria a única possibilidade de cura para a aflição causada por sua existência solitária, 

pois, vivendo na presença de outros seres, ela seria capaz de existir em harmonia consigo 

mesma, assim compartilhando do fardo de sua liberdade. No entanto, sua busca por companhia 

acaba por intensificar ainda mais a percepção de seu abandono e solidão, graças à singularidade 

de sua existência, ao entender sua presença no mundo como um ser horrível e abandonado: “sou 

uma criatura infeliz e abandonada. Olho ao meu redor e não vejo nenhum parente ou amigo na 



73 
 

 

terra. [...] um preconceito fatal tolda seus olhos, e onde eles deveriam ver um amigo bondoso e 

sensível, veem apenas um monstro detestável” (p. 191). Nessa fala comovente, a criatura 

evidencia o maior obstáculo à harmonia e felicidade de sua existência: a impossibilidade de 

estabelecer vínculo com qualquer outra criatura, o que, para ela, representa a incapacidade de 

se constituir plenamente como ser. 

Acerca da constituição do ser, faz-se necessário ampliar as reflexões 

proporcionadas por Sartre, que o categoriza em ser-em-si, ser-para-si e ser-para-outro. O 

primeiro conceito está relacionado àquele que se afirma em uma identidade fixa e pronta de si, 

“é indefinidamente si mesmo e se esgota em sê-lo” (SARTRE, 2018, p. 39). Assim, não é 

passividade nem atividade, contenta-se em simplesmente ser o que é. O segundo conceito diz 

respeito a seres conscientes, que são seres sem essência determinada. Esses seres existem 

inicialmente no mundo sem estarem fixados ou completos, utilizando a liberdade para moldar 

sua essência por meio do ato de existir. De acordo com essas duas categorias de ser, o ser 

humano é classificado como ser-para-si; dessa forma, a personagem da criatura, analisada ao 

longo desta pesquisa, enquadra-se nessa classificação. Em suma, Flynn (2020) discorre: 

 

O ser-em-si e o ser-para-si possuem características mutuamente exclusivas e, ainda 

assim, nós (a realidade humana) somos entidades que combinam ambos, o que 

constitui a raiz ontológica de nossa ambiguidade. O ser-em-si é sólido, autoidentitário, 

passivo e inerte. Simplesmente “é”. O para-si é fluido, não autoidentitário e dinâmico. 

Ele é a negação interna ou “aniquilação” do ser-em-si, do qual depende54. 

 

Sartre (2018, p. 290) também identifica uma terceira estrutura de ser, o ser-para-

outro, que se manifesta assim que outro sujeito entra em cena. Essa estrutura reflete o 

reconhecimento de que “sou como o outro me vê”, ou seja, o modo como minha existência é 

percebida e definida pela consciência do outro. Assim, o outro também é responsável por 

estabelecer o fundamento do ser-para-outro, definindo o jeito que sou a partir de sua 

perspectiva55. 

Quando seu ser é desprezado por todos, a criatura questiona sua liberdade de existir. 

Apreendendo a consciência de seu papel fundamental como a modificadora de sua essência, ela 

continua negando sua liberdade, ao colocar em outras figuras humanas a responsabilidade por 

suas escolhas e ações. Redirecionando a responsabilidade de autodeterminação para o outro, a 

 
54 “Being-in-itself and being-for-itself have mutually exclusive characteristics and yet we (human reality) are 

entities that combine both, which is the ontological root of our ambiguity. The in-itself is solid, self-identical, 

passive and inert. It simply “is.” The for-itself is fluid, nonself-identical, and dynamic. It is the internal negation 

or “nihilation” of the in-itself, on which it depends” (FLYNN, 2020). 
55 Mais detalhes acerca do ser-para-outro serão discutidos no oitavo capítulo da presente pesquisa.  



74 
 

 

criatura decide encontrar o responsável pelo início de sua existência de aflições. Incapaz de 

continuar na sua condição de abandono, ela opta por buscar compaixão com aquele que o criou: 

 

Finalmente, pensei em você. Eu sabia pelos seus papéis que você era meu pai, meu 

criador. E a quem eu teria mais direito de recorrer senão àquele que me dera vida? [...] 

Somente de você eu poderia esperar socorro, embora não lhe dedicasse outro 

sentimento que não o ódio [...] Mas só de você eu poderia exigir piedade e reparação, 

e de você eu me determinei a obter aquela justiça que em vão tentei conseguir em 

qualquer outro ser que tivesse a forma humana (SHELLEY, 2016, p. 199). 

 

Diferentemente do que se pode sugerir, a criatura não busca a presença de Victor 

para exigir a sua companhia, apelando à responsabilidade daquele que a criou. O que ela procura 

não é uma reconciliação com a figura paterna de seu criador, que teve a escolha de gerá-la e 

poderia ter sido o guia de sua existência desde o início. Para ela, os “laços indissolúveis” que 

unem criador e criatura não simbolizam uma união entre esses dois seres, mas sim a 

responsabilidade que um possui pela existência do outro. Embora Frankenstein pudesse não ser 

responsável pela jornada da criatura após sua criação, sua posição como criador sustentava o 

vínculo inevitável entre ambos, definido pela própria essência dessa relação. 

A fim de não mais extinguir os sentimentos de solidão e rejeição, mas de 

compartilhá-los com um igual, a criatura vê na criação de um ser semelhante ao seu a 

possibilidade de êxtase. Uma vez que ela conhece as condições de sua criação anômala, ela 

reivindica ao seu criador a origem de uma nova criatura, do sexo feminino, acreditando que ela 

virá ao mundo na mesma condição de abandonada, e que, dessa maneira, elas poderiam viver 

juntas, em harmonia, em sua monstruosidade: “eu sou sozinho e infeliz, os homens não querem 

ligar-se a mim, mas alguém tão deformado e horrível quanto eu, não me negaria a viver comigo. 

Minha companheira deve ser da mesma espécie e ter os mesmos defeitos que eu. Você tem que 

criar esse ser” (p. 205). 

Conforme mencionado no capítulo anterior, a criatura acredita que a existência de 

outro ser, criado sob as mesmas circunstâncias, resolveria os dilemas de sua existência 

abandonada. Ao cogitar conviver com um semelhante que experimentaria o mundo humano de 

maneira análoga, ela conclui que ambos poderiam compartilhar os questionamentos existenciais 

e as angústias intrínsecas às suas condições monstruosas. O desejo da criatura é encontrar 

alguém capaz de oferecer a companhia que tanto busca e de compartilhar a angústia de sua 

existência, assim como a responsabilidade que carrega por si mesma: 

  

O que eu lhe peço é razoável e moderado; exijo uma criatura de outro sexo, mas tão 

horrível quanto eu. A satisfação é pequena, mas é tudo que posso receber, e ficarei 

satisfeito. É verdade que seremos monstros, isolados do resto do mundo, mas por esse 

mesmo motivo seremos mais ligados um ao outro. Nossa vida não será feliz, mas será 

inofensiva, e livre da infelicidade que agora eu sinto. Oh! meu criador, faça-me feliz. 



75 
 

 

Permita que eu possa sentir gratidão por você, por esse único benefício! Permita que 

eu desperte a simpatia de algum ser vivo. Não me negue este pedido! (SHELLEY, 

2016, p. 209) 

 

Para convencer Victor a realizar seu desejo, a criatura apela, mais uma vez, aos 

sentimentos de simpatia, relembrando as virtudes que um dia possuiu e que se extinguiram 

diante do desprezo dos homens. Sem assumir a responsabilidade pelos atos cometidos, ela 

continua culpando Frankenstein pelos seus infortúnios, atribuindo a ele a origem de toda a sua 

ira: “[...] você não parece ver que é a causa desses excessos” (p. 209). Apesar disso, conclui seu 

pedido com a promessa de que sua bondade seria restaurada caso sua companheira fosse criada, 

pois esta a compreenderia e, assim, não a abandonaria, uma vez que “meus maus impulsos 

desaparecerão, pois terei compreensão e simpatia. Minha vida passará calmamente, e, em meus 

momentos finais, não amaldiçoarei meu criador” (p. 209). 

A criatura está sempre pedindo por um guia, procurando em outro ser a solução 

para sua angústia, frente à sua responsabilidade de se autodeterminar. No entanto, forças 

externas que não compreende constantemente negam seus pedidos por companhia. Essas 

possibilidades de acontecimentos estão sempre a persegui-la, e por isso ela vive à deriva das 

projeções que ela mesma lança para seu futuro. Ao existir no limiar do que considera a bondade 

e a maldade, a criatura de Frankenstein põe a responsabilidade da determinação de sua essência 

em outros seres, não em si mesma. Tal fato é explícito em suas falas, quando se refere à criação 

de sua companheira, ação que ela discute ser crucial para determinar de fato o caráter de sua 

essência: 

  

Se eu não tiver nenhum laço ou afeição, meu destino será o ódio e a infâmia; o amor 

de uma outra criatura destruirá a razão de meus crimes e me tornarei algo de cuja 

existência ninguém saberá. Meus defeitos são filhos de uma solidão que abomino, e 

minhas virtudes necessariamente despertarão quando eu viver em comunhão com um 

ser igual a mim (SHELLEY, 2016, p. 211). 

  

Dessa forma, constrói-se uma relação entre as possibilidades de ações e suas 

determinadas consequências, vistas pela criatura como dependentes de fatores externos, mas 

que não são de sua responsabilidade. Tal comprovação é concomitante com a afirmação de 

Sartre (2018, p. 74) de que, “através dessas previsões, apareço a mim mesmo como uma coisa, 

sou passivo com relação a tais possibilidades, que me atingem de fora, na medida em que sou 

também objeto do mundo, submetido à atração universal, e elas não são minhas possibilidades”. 

Ao passo que a criatura tem conhecimento do projeto de sua essência, ela também reconhece 

que esta sofre interferência direta do externo, no caso, do julgamento do outro. Assim, ela 

almeja que a companhia de outro ser, gerado de forma análoga a ela, possa encerrar essa torrente 



76 
 

 

de possibilidades de rejeição e desprezo, na qual ela sempre se encontra. Encerrando todas as 

possibilidades de angústia, sua companheira seria o fator responsável para que ela finalmente 

“[...] possa viver numa harmonia compatível com as necessidades do meu ser” (p. 207). 

No romance de Mary W. Shelley, a personagem criada por Victor não compreende 

plenamente o ônus de existir, uma vez que vive imersa na angústia de ser responsável por si 

mesma. A criatura justifica sua incapacidade de modificar sua essência pela falta de supremacia 

para criar sua própria existência física no mundo. Por isso, está constantemente a amaldiçoar a 

própria vida: “Maldito o dia em que recebi a vida!” (p. 187). Verdadeiramente, o homem é “[...] 

responsável por tudo, de fato, exceto por minha responsabilidade mesmo, pois não sou o 

fundamento do meu ser” (SARTRE, 2018, p. 41). Logo, a criatura precisa reconhecer sua 

responsabilidade como a única criadora de sua essência remanescente. Como afirma Sartre 

(2018, p. 681), contrapor a liberdade com a assertiva “não pedi para nascer” é apenas uma 

atitude pueril de destacar a facticidade, pois: 

  
[...] a facticidade está por toda parte, porém inapreensível; jamais encontro senão a 

minha responsabilidade, daí por que não posso indagar “por que nasci?”, maldizer o 

dia de meu nascimento ou declarar que não pedi para nascer, pois essas diferentes 

atitudes com relação ao meu nascimento, ou seja, com relação ao fato de que realizo 

uma presença no mundo, nada mais são, precisamente, do que maneiras de assumir 

com plena responsabilidade este nascimento e fazê-lo meu; também aqui só encontro 

comigo e meus projetos, de modo que, em última instância, minha derrelição, ou seja, 

minha facticidade, consiste simplesmente no fato de que estou condenado a ser 

integralmente responsável por mim mesmo. 

 

Buscar em outros indivíduos o significado de seu ser é negar-se, e recusar a 

liberdade que emerge, juntamente a esse ser, é abdicar da responsabilidade de modificar-se no 

mundo. Por outro lado, não é possível viver sem a angústia do reconhecimento, visto que é ela 

um elemento essencial do ser livre. Como foi discutido até este ponto, a angústia nasce através 

do processo de reflexão, sendo assim parte principal da estrutura da consciência reflexiva 

(SARTRE, 2018). Mesmo quando a criatura decide evitar sua angústia, transferindo sua 

responsabilidade para o outro, ela está angustiada, porque é sua consciência sobre ela que a 

mantém viva. Isso é enfatizado por Sartre (2018, p. 89) ao afirmar: 

  

Certo é que não poderíamos superar suprimi-la, porque somos angústia. [...] Em 

resumo, fujo para ignorar, mas não posso ignorar que fujo, e a fuga da angústia não 

passa de um modo de tomar consciência da angústia. Assim, esta não pode ser, 

propriamente falando, nem mascarada nem evitada. Fugir da angústia é ser angústia 

[...]. 

  

Ao fazer uso de sua liberdade na busca incessante pela companhia do outro, a 

criatura tenta escapar da angústia que emerge da responsabilidade por sua monstruosidade. No 



77 
 

 

entanto, ela enxerga sua liberdade de existir como uma prisão intrínseca à sua condição, 

afirmando: “[...] não me submeterei a uma escravidão abjeta” (p. 207). Na tentativa de superar 

o encarceramento imposto por sua aparência deformada, projeta sua essência de forma a 

despertar virtudes e simpatia nos homens. Ainda assim, é impedida por características 

marcantes, como sua “pele amarela”, seu “cabelo escorrido, de um negro lustroso”, e seus 

“olhos serosos, que pareciam quase da mesma cor das órbitas de um branco pardo” (p. 83), que 

a afastam do ideal de ser que almeja alcançar56. 

Ainda assim, é vã a sua tentativa de responsabilizar o homem por frustrar o projeto 

inacabado do seu ser, pois ela é responsável por compreender que “[...] capto-me ao mesmo 

tempo como totalmente livre e não podendo evitar que o sentido do mundo provenha de mim” 

(SARTRE, 2018, p. 84). Ainda que o julgamento dos outros indivíduos, bem como suas atitudes 

e ações, interfira na construção de sua identidade no mundo, ela ainda é livre para modificar a 

sua essência de acordo com suas escolhas. Mesmo escolhendo não agir como um monstro, ou 

escolhendo a vingança contra seu criador, que recusa ceder a seus caprichos, ela está usufruindo 

de sua liberdade nas decisões de transformar o seu ser, que está em questão. Monstruosa57, ou 

não, a criatura tarda a reconhecer a premissa de que não há fuga de si, pois “o ser está por toda 

a parte, contra mim, à minha volta, pesa sobre mim, assedia-me, e sou perpetuamente remetido 

de ser em ser; esta mesa que está aí é ser e nada mais; este rochedo, esta árvore, essa paisagem: 

ser e, fora isso, nada” (SARTRE, 2018, p. 285-286). 

Após inúmeras tentativas de alcançar a simpatia humana e tendo sido negada sua 

única esperança de reconciliação com essa raça — por meio da criação de sua companheira — 

a criatura transforma sua essência naquilo que os homens projetaram: “disforme e malvada” (p. 

 
56 A aparência da criatura, com sua "pele amarela" e características físicas marginalizadas, tem sido interpretada 

como uma metáfora para a experiência de racismo e exclusão social. Pesquisas como as de Jason M. Kelly, que 

analisam a criatura em relação aos discursos de raça e colonização, e de George Boulukos, que vê a criatura como 

um símbolo do “outro” colonial, destacam a conexão entre a exclusão racial e social e as experiências de 

marginalização vividas pelos sujeitos colonizados. Mary Poovey também contribui para essa análise, ao considerar 
como Frankenstein reflete as dinâmicas de colonialismo e as identidades racializadas que surgem da exclusão dos 

outros. 
57 A etimologia da monstruosidade sugere os papéis complexos que os monstros desempenham na sociedade. A 

palavra “monstro” provavelmente deriva do latim, “monstrare”, que significa “demonstrar”, e monere, “advertir”. 

Monstros, em essência, são demonstrativos. Eles revelam, mostram e tornam evidentes, muitas vezes de forma 

desconfortável. Segundo o dicionário de Cambridge: “The word conjures up figures from gothic horror, such as 

Frankenstein or Dracula, classical images of exotic peoples with no heads or grotesquely exaggerated features, 

and the kinds of impossible chimerical beasts inhabiting the pages of medieval bestiaries. How monsters have been 

created over the centuries is much more indicative of the moral and existential challenges faced by societies than 

the realities that they have encountered. [...] monsters [show] images that embody the cultural or psychological 

characteristics that we as a society find difficult to acknowledge. By excising them, through fantasies of execution 

or simply professional exclusion, we rid ourselves of the undesirable attributes they are perceived to carry. [...] On 

the one hand, excising this monster reinforces our conceptions of social boundaries of morality: don't kill creatures 

we perceive as having human traits, like names or personalities. On the other, it offers the illusion of absolution 

from the underlying horror at what all of us are doing to the natural world” (LAWRENCE, 2015). 



78 
 

 

241). Justifica essa transformação como resultado dos modos cruéis e vis com os quais era 

tratada: “Sou mal porque sou infeliz; não sou rechaçado e odiado por toda a humanidade? [...] 

Devo respeitar o homem, quando ele me despreza? [...] Tinha sentimentos de afeto e foram 

retribuídos com abominação e desprezo!” (p. 207, 243). Ela então jura perseguição e vingança 

contra seu criador, o único responsável por ter dado origem à torrente de desgraças que a 

acompanha, desde o momento em que a centelha da vida foi inserida nela. Sua ameaça é clara, 

como as águas do lago onde, pela primeira vez, ela se deparou com a deformidade de sua própria 

imagem refletida: 

  

Vingarei minhas injúrias: se não puder inspirar amor, provocarei ódio; e 

especialmente a você, meu arqui-inimigo, pois é meu criador, juro um ódio 

inextinguível. Cuidado: trabalharei para sua destruição, e não terminarei até que seu 

coração esteja tão devastado que o faça amaldiçoar a hora em que nasceu (SHELLEY, 

2016, p. 207). 

  

Efetivamente, a criatura causa em seu criador sofrimentos insuportáveis, movidos 

pelas mesmas injúrias que a afligiram durante toda a sua existência amaldiçoada. Após provocar 

o assassinato de vários de seus entes queridos, deixando Victor abandonado e sozinho, à mercê 

de sua própria criação, ela o faz ser perseguido por ele. Para prolongar seu sofrimento, essa 

perseguição leva Frankenstein, em diversos momentos, à beira da morte. No entanto, a criatura, 

evitando o perecimento de seu arqui-inimigo, o auxilia, garantindo que a perseguição nunca 

tenha fim, assim como seus sofrimentos, que permanecem sem resolução aparente: 

  

Não sei quais eram os sentimentos de quem eu perseguia. De fato, ele às vezes deixava 

marcas escritas nas cascas das árvores, ou gravadas e, pedra, que me guiavam [...] 

“Meu reinado ainda não acabou”, eram as palavras de uma das inscrições. “Você está 

vivo e meu poder é total. Siga-me. Busco os gelos eternos do norte, onde sentirá o frio 

e o tormento do gelo, aos quais sou invulnerável. Se não tardar a me seguir, perto 

daqui encontrará uma lebre morta; coma e recobre suas forças. Venha, meu inimigo, 

ainda temos que lutar por nossas vidas, mas até que chegue esse momento você 

passará por muitas horas difíceis e infelizes” (SHELLEY, 2016, p. 293). 

 

Brooks (1978, p. 10) observa que a perseguição entre criador e criatura, motivada 

pela vingança mútua, mas instigada pelas ações da criatura, reflete sua necessidade de conexão 

com outro ser, particularmente com aquele responsável por sua existência. 

  
O Monstro foge de Frankenstein, ainda desejando nunca escapar completamente, com 

a intenção de que Frankenstein mantenha sua perseguição, pois, por ora, a perseguição 

representa o último vínculo tênue do Monstro com a cadeia significante. É a única 

forma de reconhecimento que ele pode exigir de seu criador58. 

  

 
58 “The Monster flees from Frankenstein, yet desiring never to escape completely, intent that Frankenstein maintain 

his pursuit, for now pursuit alone represents the Monster's last tenuous link to the signifying chain. It is the only 

form of recognition by his creator that he can exact” (BROOKS, 1978, p. 10). 



79 
 

 

Evidentemente, após todas as suas tentativas de conexão com os homens serem 

frustradas, devido à repulsa provocada por sua figura odiosa, o único elo remanescente com 

outro ser se manteve pela presença física de seu criador. Para preservar esse vínculo, a criatura 

se permite ser perseguida, garantindo a proximidade de Frankenstein, não por afeto, mas por 

ódio. Victor, que fugira de sua criação no instante de seu despertar, ironicamente dedica seus 

últimos atos em vida à perseguição daquilo que mais temia desde o início: as consequências de 

suas próprias ações. 

Por fim, a criatura confronta o responsável pela criação de sua existência. No leito 

de morte de Frankenstein, ao se deparar com o padecimento daquele que a fizera surgir no 

mundo, a criatura reconhece, pela primeira vez, a angústia de suas ações: “‘Acha então que eu 

era insensível à agonia e ao remorso?’ Ele continuou, apontando para o cadáver, ‘Ele não sofreu 

ao consumar seus feitos. Ó, não! Nem a milésima parte da angústia que eu senti ao executar em 

detalhes as minhas ações’.” (p. 313). Ao refletir sobre a responsabilidade de seus atos e o 

sentimento que acompanhou cada uma de suas escolhas, ela experimenta plenamente a angústia 

de existir. Suas ações, embora guiadas pela insensatez da vingança, conduziram-na a esse 

momento, transformando-a na criatura que agora é e constituindo o ser que ela se tornou. 

No fim, há apenas a contestação de que o ser é constituído de ações, moldado pelas 

escolhas individuais, e de que “agir é modificar a figura do mundo, é dispor de meios com 

vistas a um fim [...]” (SARTRE, 2018, p. 536). A essência do ser emerge nesse emaranhado de 

ações no qual o indivíduo está livremente aprisionado. A angústia surge perante a reflexão 

dessas ações, e refere-se ao sentimento de liberdade e responsabilidade, já que não basta ser, é 

preciso escolher. E, entre as escolhas, deve-se carregar o fardo de se ser o único responsável 

por elas, pois “[...] devo ser sem remorsos nem pesares, assim como sou sem desculpa, pois, 

desde o instante do meu surgimento ao ser, carrego o peso do mundo totalmente só, sem que 

nada nem ninguém possa aliviá-lo” (SARTRE, 2018, p. 680). Somente no final da vida de seu 

criador, a criatura apreende sua angústia como a principal condição de sua própria existência.  

 

Sabia que estava preparando uma tortura mortal para mim, mas eu era o escravo, não 

o senhor, de um impulso que detestava, embora não pudesse desobedecer. Contudo, 

quando ela morreu!... não, não fiquei infeliz. [...] Dali por diante, o mal se tornou o 

meu bem. Levado a esse extremo, não tive outra escolha senão adaptar minha natureza 

a um elemento que havia escolhido voluntariamente. Completar meu desígnio 

demoníaco tornou-se uma paixão insaciável. E agora acabou: eis minha última vítima! 

(SHELLEY, 2016, p. 313). 
  

Ao representar a si mesmo como condenada à sua liberdade, a criatura finalmente 

confessa a angústia que acompanhara cada ação monstruosa da qual ela fora a responsável, 

descrita por ela como o sentimento de carregar o próprio inferno dentro de si: “Eu, como o filho 



80 
 

 

do demônio, suportava um inferno dentro de mim [...]” (p. 195). Mais do que apenas representar 

o reconhecimento de sua responsabilidade pelos atos cometidos, essa angústia também reflete 

a constatação de que os assassinatos e os atos de crueldade praticados por ela foram escolhas 

derivadas dessa nova essência, que emergia em seu interior. É precisamente assim que o ser se 

apreende angustiado; isto é, como um ser que não é nem o fundamento de si próprio, nem do 

outro, mas que é obrigado a decidir constantemente o significado de ser (SARTRE, 2018). 

Quem percebe, em angústia, sua condição de ser, compreende que está lançado em uma 

responsabilidade que se estende ao seu próprio abandono. Revelando-se na liberdade, o ser 

reside nesta própria revelação (SARTRE, 1987). 

O sentimento de angústia não se limita aos personagens fictícios de Mary W. 

Shelley, mas transborda para além do plano textual, refletindo o próprio anseio vivido pela 

autora de Frankenstein. As semelhanças entre os dois criadores, cientista e escritora, são 

diversas, e a angústia parece acompanhar ambos em suas respectivas jornadas de criação59. 

Mary W. Shelley, ao modernizar seu Prometeu e dar voz à sua criação deformada, gerada pelo 

cientificismo de seu progenitor, rompe com as representações românticas do titã idealizado 

como herói civilizador da humanidade. A autora apresenta a perspectiva da criatura plasmada 

contra sua vontade, sublinhando que, mais do que uma conquista gloriosa do criador, as 

consequências do processo criativo podem ser, de fato, monstruosas. 

De tal modo, a angústia que acompanha a autora, que vive à sombra de seus 

antepassados literários, é resultado de sua escolha de não mais ocultar as trevas de seu tempo. 

Trata-se do sentimento provocado por sua atitude de desafiar as luzes refletidas por seus 

contemporâneos, pois “[...] contemporâneo é aquele que mantém fixo o olhar no seu tempo, 

para nele perceber não as luzes, mas o escuro” (AGAMBEN, 2009, p. 62). Indo além disso, 

Mary W. Shelley opta por abraçar o lado sombrio da criação, assim como as trevas que embalam 

o homem em sua jornada de existência. Essa constatação não a torna menos merecedora do 

título de autora romântica, pois essa é a própria condição daquele que se denomina 

contemporâneo: o que consegue penetrar as luzes para nelas abarcar a escuridão: 

  
Pertence verdadeiramente ao seu tempo, é verdadeiramente contemporâneo, aquele 

que não coincide perfeitamente com este, nem está adequado às suas pretensões e é, 

portanto, nesse sentido, inatural; mas, exatamente por isso, exatamente através desse 

deslocamento e desse anacronismo, ele é capaz, mais do que os outros, de perceber e 

aprender o seu tempo (AGAMBEM, 2009, p. 58-59). 

 

 
59 Por meio da análise do prefácio à obra, escrito por Mary Shelley, é possível compreender a melancolia descrita 

pela autora como uma constante em seu processo criativo. Esse sentimento é caracterizado por Bloom (1991) como 

a “doença da autoconsciência”, ou seja, a angústia da influência. 



81 
 

 

Ao trazer seu monstro à tona, inatural perante o esperado pelo movimento literário 

em que estava inserida, Mary W. Shelley se mostra contemporânea por “[...] neutralizar as luzes 

que provêm da época para descobrir as suas trevas, o seu escuro especial, que não é, no entanto, 

separável daquelas luzes” (AGAMBEN, 2009, p. 63). Mary W. Shelley, ao representar o 

monstruoso com a sua criatura, que está longe de ser prazerosa aos olhos, não desfaz o elo 

presente entre aquele que cria e o que é criado, mas ilumina o obscuro resultado desse processo 

de criação, que nem sempre é belo. Sua angústia, como autora, reside em ser “[...] justamente, 

aquela que sabe ver essa obscuridade, que é capaz de escrever mergulhando a pena nas trevas 

presentes” (AGAMBEN, 2009, p. 63). Dar o poder de fala ao objeto criado, que é disforme, 

monstruoso e, por isso, renegado por toda a humanidade, ao invés de perpetuar a tópica da 

idealização do criador prometeico, é penetrar nas trevas que habitam os seres subjugados, 

permitindo-lhes que, mesmo momentaneamente, experienciem a luz. 

A reação dos aldeões, de Victor e de todos os que se deparam com a criatura reflete 

a repulsa ao monstruoso, funcionando como uma metáfora para a angústia de Mary W. Shelley 

diante da possível rejeição de sua obra:  

 

Isso também pode explicar por que ela chamou seu livro de “minha progênie 

hedionda”, identificando-se parcialmente com o criador insano, Victor Frankenstein. 

Ao escrever o romance, ela poderia sentir que estava fazendo algo antinatural, que 

violava fronteiras tratadas como parte de uma ordem natural60 (FILUTOWSKA, 2016, 

p. 22). 

 

Em Mary W. Shelley, criação científica e literária se associam, e o paralelo texto-

monstro esclarece como ambos os processos se fazem acompanhados do sentimento de 

angústia, que provém da doença da autoconsciência de todo criador que reflete sobre seu ato 

criativo. Frankenstein equivale, num certo sentido, a uma representação da própria autora, bem 

como de qualquer outro artista, que sente na pele o horror ao ver o resultado da sua criação: “o 

sucesso deveria aterrorizar o artista; ele correria para longe de sua odiosa obra, cheio de horror” 

(p. 21). Dessa maneira, carregar essa angústia é, “[...] antes de tudo, uma questão de coragem: 

porque significa ser capaz não apenas de manter fixo o olhar no escuro da época, mas também 

de perceber nesse escuro uma luz que, dirigida para nós, distancia-se infinitamente de nós” 

(AGAMBEM, 2009, p. 65). Dessa forma, Mary W. Shelley desafia seus contemporâneos ao 

apresentar não apenas sua criatura deformada, mas também sua obra, deliberadamente 

monstruosa. 

 
60 “This may also explain why she called her book ― my hideous progeny, in this way partially identifying herself 

with the mad creator, Victor Frankenstein. When writing the novel, she could feel that she was doing something 

unnatural that violated borders which were treated as part of a natural order” (FILUTOWSKA, 2016, p. 22). 



82 
 

 

A angústia sempre residirá diante da vastidão de possibilidades que se abre e diante 

da responsabilidade de cada escolha realizada. Seja por carregar o fardo de existir em liberdade, 

seja diante do reconhecimento da responsabilidade perante forças que fogem ao controle do 

indivíduo e que regem o resultado das escolhas feitas, há sempre o anseio do desconhecido, do 

precipício de variedades em que o ser humano se joga, ao escolher por si e pelo outro. A 

angústia se mantém viva no consciente daquele que reflete sobre si, sobre suas ações e sobre 

sua responsabilidade, uma vez que ela “[...] é muito maior do que podemos supor” (SARTRE, 

1987, p. 7).  

O existencialismo proposto por Sartre é vasto e possui diversas categorias de análise 

acerca do indivíduo. O que se torna imprescindível, em suas reflexões filosóficas, para a 

pesquisa referida até então, são suas ideias acerca da liberdade do indivíduo e dos afetos 

resultantes dessa liberdade, que oferecem embasamento teórico e reflexivo sobre as questões 

existenciais mostradas pelo texto de Mary W. Shelley. A criatura de Frankenstein reconhece, 

em seu estado de abandono, a sua angústia por ser a única responsável por sua essência, sendo 

ela, apenas, mestre de seu ser. É essa consciência da responsabilidade individual na 

autodeterminação, somada ao reconhecimento da vastidão de possibilidades que podem ou não 

convergir em favor de quem age, que conduz à próxima categoria proposta por Sartre: o 

sentimento de desespero existencial. 

 

8 O DESESPERO EXISTENCIAL NA CRIATURA DE FRANKENSTEIN 

 

Retomando o significado de abandono, para Sartre (1876), esse afeto está 

relacionado ao sentimento de perda causado pela compreensão de que não há uma entidade 

superior para fundamentar as escolhas morais, ou seja, não há divindade ou força externa que 

forneça diretrizes para a existência. O homem existe sozinho e, por meio de suas escolhas, é 

responsável por atribuir o valor objetivo a cada ação. No caso da criatura, por mais que ela 

deseje atribuir a responsabilidade de suas escolhas à sociedade, que a repugnava e maltratava, 

a abdicação de seus valores éticos de bondade, assim como a decisão de preservá-los ou não, é 

e sempre será sua. Por isso, a principal consequência do abandono é, como foi abordado no 

capítulo seis, a ausência de qualquer fonte objetiva de lei moral. Para tratar disso, Sartre (2018) 

desenvolve sua teoria sobre as implicações da liberdade, do abandono e do estado de angústia 

a ele associado. 

Quanto à angústia, ela sempre residirá diante da responsabilidade perante as 

escolhas, visto que o homem escolhe por si e pelos outros e “tudo se passa como se a 



83 
 

 

humanidade inteira estivesse de olhos fixos em cada homem e se regrasse por suas ações” 

(SARTRE, 1987, p. 8). Assim, a angústia se mantém viva no consciente daquele que reflete 

sobre si e sobre suas ações, pois “[...] todos aqueles que um dia tiveram responsabilidade 

conhecem [a angústia] bem” (SARTRE, 1987, p. 8). Dessa forma, Sartre afirma que o abandono 

implica que o homem escolhe o seu ser e, devido a isso, desamparo e angústia caminham juntos, 

assim como o desespero. 

O desespero é o último afeto da tríade existencialista advinda do ato de existir, 

juntamente com o abandono e a angústia, emergindo quando o homem se dá conta de que, por 

mais que seja livre para tomar suas decisões, o mundo pode ser passivamente hostil às suas 

intenções. Esse afeto, então, se manifesta com a consciência de que a liberdade individual existe 

para fazer o homem prisioneiro da imprevisibilidade das consequências de suas ações, ou seja, 

deve-se sempre escolher, mesmo nunca sabendo totalmente as consequências de tais escolhas. 

Assim, por mais que o indivíduo escolha o projeto de seu ser, essa decisão depende ainda de 

diversas variáveis para se realizar. Sobre o desespero, Sartre descreve seu conceito da seguinte 

maneira: 

  
Quanto ao desespero, trata-se de um conceito extremamente simples. Ele significa que 

só podemos contar com o que depende da nossa vontade ou com o conjunto de 

probabilidades que tornam a nossa ação possível. Quando se quer alguma coisa, há 

sempre elementos prováveis (SARTRE, 1987, p. 12) 
 

Em termos sartrianos, “desespero” não carrega as conotações de aflição e 

desesperança que geralmente possui. Ao invés disso, Sartre (1987, p. 13) ressalta que o 

indivíduo não deve esperar milagres ou consequências que, razoavelmente, não possam ser 

previstas, mas que “devo ater-me ao que vejo”. Para maior clareza, o filósofo usa um exemplo 

comum: 

 

Posso contar com a vinda de um amigo. Esse amigo vem de trem ou de ônibus; sua 

vinda pressupõe que o ônibus chegará na hora marcada e que o trem não descarrilhará. 

Permaneço no reino das possibilidades; porém, trata-se de contar com os possíveis 

apenas na medida exata em que nossa ação comporta o conjunto desses possíveis. [...] 

A partir do momento em que as possibilidades que estou considerando não estão 

diretamente envolvidas em minha ação, é preferível desinteressar-me delas, pois 

nenhum Deus, nenhum designo poderá adequar o mundo e seus possíveis à minha 

vontade (SARTRE, 1987, p. 13-14). 

 

Considerando o universo como imprevisível, a capacidade humana de antecipar 

eventos se torna, de fato, limitada por sua natureza incerta. Por isso, o filósofo sugere que a 

esperança é prejudicial à ação, uma vez que leva as pessoas a esperar que seres invisíveis ajam 

em seu lugar. Como resposta à crítica de que tal premissa sugere quietismo e inação, Sartre 

(1987, p. 13) ressalta que, pelo contrário, o indivíduo deve sim se engajar em um projeto, 



84 
 

 

seguindo a fórmula de que “não é preciso ter esperança para empreender”, ou seja, 

independentemente do projeto que escolho, “não deverei ter ilusões e que farei o melhor que 

puder”.  

No romance de Mary W. Shelley, a criatura de Frankenstein vivencia o desespero 

ao perceber que os resultados de suas escolhas não podem ser controlados, uma vez que o futuro 

de sua existência depende de variáveis desconhecidas. Sob uma ótica sartriana, o desespero 

surge quando o indivíduo, consciente de sua liberdade e de sua capacidade de se autodefinir, se 

vê diante da incerteza do futuro, sabendo que sua liberdade de escolha não elimina as 

probabilidades que escapam ao seu controle. 

Nesse contexto, após várias tentativas frustradas de conquistar a compaixão da raça 

humana, a criatura descobre que não pode controlar as ações dos outros, ainda que, para ela, as 

consequências destas interfiram diretamente na definição de seu ser: “Só depende de ti eu deixar 

para sempre a vizinhança dos homens e levar uma vida inofensiva, ou me tornar o flagelo de 

teus semelhantes e autor de tua própria e rápida ruína” (p. 145, 147). Logo, seu fracasso reside 

em responsabilizar as pessoas ao seu redor pela definição de sua essência e na crença de que 

elas são capazes de modificá-la, pois, assim, se estabeleceria uma conexão com a raça dos 

homens, da qual ela se julga excluída. No entanto, assim que essas pessoas fogem diante de sua 

aparência monstruosa, a criatura se desespera diante do resultado de suas ações, que culminam, 

mais uma vez, na sua solidão, mesmo que suas intenções fossem contrárias a isso. 

Na fala da criatura: “Passei o resto do dia em minha choupana, num estado de total 

e absurdo desespero. Meus protetores haviam partido, e tinha rompido o único elo que me ligava 

ao mundo” (p. 197), observa-se que o sentido comum do desespero, de extrema aflição de uma 

pessoa que não vê saída para determinada situação, mescla-se com o sentimento de não ter 

obtido sucesso na sua decisão de se apresentar aos camponeses, para assim conseguir seu afeto 

e companhia. Nesse momento, a criatura reflete sobre como os resultados de suas ações 

dependem de outros seres para se realizarem. Negando a possibilidade de rejeição, apoiando-

se apenas na variável que mais se adequa ao seu desejo, ela se desespera diante da vastidão de 

possibilidades que emergem em cada decisão tomada, e que, longe de se realizarem de acordo 

com as suas intenções, só a afastam ainda mais da tão sonhada companhia humana. 

À vista disso, Sartre (1987, p. 12) ressalta que o homem permanece no reino das 

probabilidades, pois não há no universo nenhuma força que possa adaptar o mundo e todas as 

suas possibilidades à vontade do homem, uma vez que, “quando se quer alguma coisa, há 

sempre elementos prováveis”. O momento em que o desespero se manifesta, portanto, é em 

meio à tomada de uma decisão, ocorrendo em decorrência do sentimento de incapacidade de 



85 
 

 

previsão das consequências posteriores, que podem ou não convergir com a intencionalidade 

que existe por trás da ação. De tal modo, uma vez que a criatura está ciente dessa incapacidade, 

ela percebe que é livre para agir, mas não para prever as possibilidades resultantes de suas 

ações, que, para ela, se assemelhavam a um sonho distante e inalcançável, já que suas intenções 

de conseguir companhia humana nunca eram alcançadas:  

 
Às vezes, permitia que meus pensamentos, sem o controle da razão, vagassem pelos 

campos do Paraíso e ousava imaginar criaturas amáveis e encantadoras 

compartilhando meus sentimentos e alegrando a minha tristeza; seus rostos angelicais 

exibiam sorrisos de consolação. Mas era tudo um sonho: nenhuma Eva amenizaria 

minhas tristezas ou compartilharia meus pensamentos (SHELLEY, 2016, p. 187). 

 

Desespero, como abandono e angústia, é um termo emotivo. Sartre, com essa 

afirmação, se refere à postura existencialista diante dos aspectos do mundo que escapam ao 

controle do indivíduo. Ele argumenta que, por mais que uma pessoa deseje realizar algo, forças 

externas, como as ações de outros ou circunstâncias imprevistas, podem interferir no resultado 

final. Essa visão reforça a noção de que, embora o indivíduo seja livre para agir, ele não tem 

domínio absoluto sobre as consequências, que permanecem influenciadas por fatores alheios à 

sua vontade. Ademais, para o filósofo, uma atitude de desespero reflete indiferença em relação 

ao modo como os acontecimentos se desenrolam, pois, “quando Descartes afirma: ‘É melhor 

vencermo-nos a nós mesmos do que ao mundo’, ele queria dizer a mesma coisa: agir sem 

esperança” (SARTRE, 1987, p. 13). No entanto, a criatura não é indiferente a esses 

acontecimentos. Pelo contrário, ela sofre com eles, depositando suas expectativas nas ações 

alheias. Assim, desespera-se ao acreditar que a compaixão de outros definirá sua essência como 

uma criatura amável e admirada pelos homens: 

  
As chuvas agradáveis e o ameno calor da primavera alteraram grandemente o aspecto 

da terra. Homens, que antes dessa mudança pareciam estar escondidos em cavernas, 

espalhavam-se agora pelos campos, ocupados nas várias artes do cultivo. Os pássaros 

cantavam em notas mais alegres, e as folhas começaram a brotar das árvores. Feliz, 

feliz terra! Meu espírito se animava com o aspecto encantador da natureza. O passado 

fora apagado de minha memória, o presente era tranquilo, e o futuro iluminado por 

brilhantes raios de esperança e expectativas de alegria (SHELLEY, 2016, p. 165). 

  

Relacionando-se assim com a autodefinição do ser, o desespero está profundamente 

vinculado à existência. Para conviver com esse afeto, o homem deve estar consciente de que, 

assim como ele, o outro também existe em liberdade; portanto, é impossível prever com 

exatidão as decisões que serão tomadas e seus efeitos consequentes. Com o homem, existem 

apenas probabilidades, nunca certezas. Porém, ao declarar que não se pode confiar em nada, 

exceto em sua própria liberdade, isso não significa que o indivíduo deva se abandonar à inação. 



86 
 

 

Pelo contrário, Sartre argumenta que isso deve levar ao comprometimento com um curso de 

ação, uma vez que não existe realidade fora daquela que é vivida em si mesma. Para ele, todos 

os indivíduos são totalmente definidos pelo que realmente fazem, e não pelo que poderiam ter 

feito se as circunstâncias fossem diferentes, pois, “como o ponto de partida do homem é a 

existência e não a essência, esse terá de se construir ao longo de seu existir. E ao mesmo tempo 

se depara com outros existentes na mesma condição: outras liberdades que tentam realizar-se” 

(GONÇALVES, 2012, p. 8). 

Logo, a criatura tem sua existência perturbada por forças externas que não 

compreende e seu erro reside em inventar um determinismo, ao atribuir a responsabilidade da 

definição de sua essência ao mundo exterior, não se comprometendo a viver uma vida 

autêntica61. Uma vez nascida em liberdade, ela não apreende o significado de existir, pois está 

constantemente procurando, no outro, o caminho para a construção de sua identidade. 

Consoante com esse pensamento, pode-se afirmar que: “Frankenstein representa a mente e as 

emoções voltadas para si mesmas, enquanto sua criatura simboliza a mente e as emoções 

projetadas imaginativamente para fora, em busca de uma maior humanização por meio do 

confronto com outros eus62” (BLOOM, 2009, p.04). 

A partir dessa ideia da importância do outro “eu”, não se descarta o seu papel 

fundamental no processo de autodefinição do indivíduo, posto que o outro é, também, o 

fundamento do ser dos outros: 

 

Pois é a presença do outro, melhor dizendo, a consciência que o para-si tem do olhar 

do outro sobre si, que o levará a reverter seu olhar, antes ocupado com as coisas, para 

o valor de suas próprias ações, ou sobre o sentido do seu próprio comportamento 

(FURLAN, 2013, p. 87). 

 

Em uma de suas falas, a criatura narra como decidiu parar de roubar os suprimentos 

da família dos aldeões, bem como ajudá-los nas tarefas diárias, de forma a minimizar seus 

esforços. Diante do reconhecimento da escassez de alimentos e do árduo trabalho dos 

camponeses, ela decide se tornar um “bom espírito” (p. 165, grifo próprio) para eles, ou seja, a 

criatura demonstra compreender bem o fato de que suas ações afetam também outros 

indivíduos, e, a partir desse novo olhar de agradecimento e de compaixão que a criatura recebe 

do outro, mesmo que não direcionado a ela, visto que os aldeões não têm ainda conhecimento 

de sua existência, ela se torna ainda mais motivada a conquistar a benevolência desses seres, 

 
61 Tal atitude é caracterizada por Sartre (1987, 2018) como “má-fé” e será discutida mais adiante.  
62 “Frankenstein is the mind and emotions turned in upon themselves, and his creature is the mind and emotions 

turned imaginatively outward, seeking a greater humanization through a confrontation of other selves” (BLOOM, 

2009, p.04). 



87 
 

 

para que assim continue sendo vista como benfeitora. A visão do outro a faz olhar para si 

própria, para suas ações e seu comportamento, e acaba por influenciá-los: 

 

Esse sinal de bondade me sensibilizou. Eu tinha me acostumado a roubar, durante a 

noite, parte de suas previsões para o meu próprio consumo, mas, quando vi que isso 

provocava mais aflição aos moradores do chalé, privei-me de fazê-lo, e me satisfazia 

com frutos, nozes e raízes, que eu colhia num bosque vizinho. Descobri também outro 

meio que me permitia ajudá-los em suas labutas. Vi que o rapaz gastava grande parte 

do dia juntando lenha para a lareira da família; e assim, durante a noite, muitas vezes 

eu pegava suas ferramentas, cujo uso eu depressa descobrira, e trazia para casa 

combustível suficiente para o consumo de vários dias. Lembro-me de que, da primeira 

vez que fiz isso, a moça, quando abriu a porta de manhã, pareceu muito espantada de 

ver uma grande pilha de lenha do lado de fora. Disse algumas palavras em voz alta, e 

o rapaz juntou-se a ela, também demonstrando surpresa. [...] Descobri depois que 

esses trabalhos, executados por uma mão invisível, causavam-lhe enorme espanto; e 

algumas vezes, nessas ocasiões, eu os ouvi proferirem as palavras bom espírito, 

maravilhoso, mas então eu não compreendia o significado desses termos (SHELLEY, 

2016, p. 161, 165). 

 

Pois, dessa maneira, tem-se que “o outro então irá me constituir em um ‘novo tipo 

de ser que deve sustentar qualificações novas’. Mas este ser não estava em mim, esperando pela 

aparição do outro. Este novo ser não reside no outro, eu sou responsável por ele” 

(GONÇALVES, 2012, p. 29). Longe de se tornar o autor da essência de outros indivíduos, o 

outro é aquele que permite a consciência em si do próprio ser, uma vez que age enquanto 

entidade reflexiva. Assim que a criatura reflete acerca de suas ações e de como elas interferem 

na vida de seus estimados aldeões, ela decide parar de agir em prol de sua subsistência, deixando 

de pensar apenas em benefício próprio e tornando-se sensível ao sofrimento do outro. Essa 

mudança só foi possível devido à reflexão sobre a visão de si que o outro possuía, de como o 

outro a via. Ainda assim, a mudança continua sendo de inteira responsabilidade do ser que se 

define, pois o ser para-si remete ao para-outro: 

 

Por isso a relação fundamental com o outro, segundo Sartre, é a do conflito entre uma 

liberdade que vive sempre em ato, cuja duração é essa permanente fuga do ser (em-

si) em direção ao ser (em-si), e o olhar do outro que me apreende num desses sentidos 

que eu sou enquanto projeto de ser (que constituem o sentido que sou, enquanto 

passado ou sentido que trago sempre ultrapassado em direção ao ser que desejo) 

(FURLAN, 2013, p. 88). 
 

É o novo olhar dos aldeões que intervém drasticamente no comportamento da 

criatura. A partir do momento em que tem consciência da forma como é vista, do seu ser para-

outro, ela decide mudar o curso de suas ações, o que mostra como o reino das possibilidades é 

mutável e dependente de diversas variáveis, dentre elas a própria liberdade do outro: 

 

Sou coisificado ao ser olhado pelo outro, pois ele me objetiva. Assim o outro solidifica 

minhas possibilidades, pois eu sou possibilidades enquanto liberdade. [...] Com o 

olhar do outro, não tenho mais controle da situação. Podem acontecer coisas 

inesperadas a partir do momento em que outra liberdade aparece. Sou escravo do outro 



88 
 

 

na medida em que sou dependente de uma liberdade que não é minha, mas é condição 

de meu ser. [...] Ao ser visto pelo outro, percebo que sou vulnerável e estou sem 

defesa. Percebo que o outro é um ser livre, que pode limitar minha liberdade. 

Apreendo minhas possibilidades de fora através dele, mas sou essas possibilidades. 

Essas possibilidades aparecem à consciência irrefletida na medida em que o outro me 

espreita. Com o outro a situação me escapa na medida em que podem ocorrer 

inversões inesperadas. Quando ajo sozinho, posso prever as consequências. O outro 

faz surgir algo que não foi desejado por mim (GONÇALVES, 2012, p. 31, 33). 

 

Ainda sobre o outro, é importante mencionar que “a cada instante o outro me olha” 

(SARTRE, 2018, p. 332). É o olhar de outros indivíduos que permite que o ser se veja em ação, 

pois essa presença permite uma forma de conscientização que o levará a reverter seu olhar para 

o valor e o sentido de suas próprias ações (FURLAN, 2013). Sartre (2018) ainda menciona a 

experiência resultante desse olhar, que deixa o indivíduo desconfortavelmente ciente do seu 

ser-para-outro. É o que acontece com a criatura, quando nota que seus furtos provocavam 

aflição aos moradores do chalé e decide auxiliá-los, sendo visto então como “bom espírito, 

maravilhoso” (p. 165, grifo próprio), mesmo que essas ações sejam feitas por uma “mão 

invisível”, a qual eles desconheciam. 

Logo, o desespero existencial emerge dessa vastidão de possibilidades em que o 

indivíduo se encontra durante seu processo de autodefinição, que depende também da liberdade 

do outro e obriga o ser a escolher, mesmo sem saber totalmente as consequências de suas 

escolhas. Além de contar com possibilidades que estão além de seu alcance, o indivíduo se 

define livremente em meio à liberdade do outro, o que amplia ainda mais a imensidão de 

resultados que podem surgir de uma situação. É o que explana Sartre (1987, p. 13) ao afirmar 

que o desespero existe, pois “permanecem, portanto, em mim, inutilizadas e inteiramente 

inviáveis, uma porção de disposições [...]”. São essas disposições que causam desespero na 

criatura, uma vez que ela não compreende que a liberdade que reside em cada escolha depende 

de aspectos do mundo que estão além do seu controle. Embora tente fugir da responsabilidade 

de se autodefinir, procurando refúgio nas ações do outro, esse outro nada mais é do que um 

espelho: provoca uma reflexão de si, mas nunca modifica esse ser, que continua sendo de inteira 

responsabilidade do indivíduo. 

Como mencionado anteriormente, quando Sartre (1987, p. 13) afirma que 

“permaneço no reino das possibilidades; porém, trata-se de contar com os possíveis apenas na 

medida exata em que nossa ação comporta o conjunto desses possíveis”, ele ressalta justamente 

essa imprevisibilidade que existe por trás de cada ação, mas que admite certas possibilidades e 

se limita a elas, ou seja, admite-se que cada ação admite um resultado, mas que não se pode 

esperar por prodígios. Além disso, Sartre (1987, p.14) reforça que “não posso, porém, contar 

com homens que não conheço, fundamentando-me na bondade humana ou no interesse do 



89 
 

 

homem pelo bem-estar da sociedade, já que o homem é livre e que não existe natureza humana 

na qual possa me apoiar”. 

Em determinado momento da narrativa de Mary W. Shelley, embora a criatura 

tenha decidido interromper sua vingança contra seu criador ao exigir a criação de uma 

companheira, ela se frustra ao saber que a escolha final de Victor diverge de sua vontade inicial. 

Afinal, Victor é livre e usa sua liberdade para negar o pedido de sua criatura. Ela mesma 

menciona a instabilidade de seus pensamentos, que variam rapidamente do sentimento de 

compaixão ao desprezo, podendo ser comparados à multiplicidade de resultados e 

consequências que podem decorrer de uma escolha. Dessa inconstância e mutabilidade advinda 

das ações, Mary W. Shelley (2016, p. 107, 141) reflete, na fala de Victor: 

 

Mal podia suportar a profusão de sensações que povoavam a minha mente. [...] Havia 

ocorrido uma mudança repentina e devastadora; mas mil outras pequenas 

circunstâncias poderiam ter gradativamente provocado outras mudanças que, embora 

tenham sido mais tranquilas, nem por isso eram menos decisivas.  

[...]  

Mas vem a dar no mesmo: pois seja alegria ou tristeza 

O caminho da partida ainda está livre. 

O ontem do homem talvez nunca seja como o seu amanhã; 

Nada é permanente, a não ser a inconstância! 

 

A inconstância da condição humana, sua mutabilidade e a consequente 

imprevisibilidade das ações são características intrínsecas à obra de Mary W. Shelley, que, em 

diversos momentos de seu texto, permite ao leitor refletir sobre essas questões por meio da 

experiência de cada personagem. Esses motes estão intimamente ligados aos questionamentos 

sobre o ser e a essência, representando reflexões epistemológicas presentes em ambas as 

personagens, criador e criatura, como evidenciado nas perguntas incisivas feitas por Victor 

Frankenstein: “De onde procede o princípio da vida?”, e nas indagações repetidas pela criatura: 

“Quem era eu? O que eu fui? De onde eu vim? Qual foi o meu destino?” (p. 185). Nesse 

contexto, Mellor (2003, p. 20) aponta que as indagações da criatura podem ser compreendidas 

sob duas respostas principais: 

 

Enquanto seus personagens lutam com essas questões ontológicas e epistemológicas, 

o romance de Shelley apresenta duas respostas diametralmente opostas. Por um lado, 

a criatura, seguindo os filósofos franceses Rousseau e Condorcet, insiste que a 

natureza humana é intrinsecamente boa: “Eu era benevolente e bom; a miséria me 

tornou um demônio” e, mais tarde, “Meus vícios são filhos de uma solidão forçada 

que abomino; e minhas virtudes necessariamente surgirão quando eu viver em 

comunhão com um igual”. Por outro lado, Frankenstein, seguindo uma doutrina cristã 

mais tradicional do pecado original, insiste que a criatura é intrinsecamente má: 



90 
 

 

“Monstro abominável! Demônio que tu és! As torturas do inferno são uma vingança 

branda demais para teus crimes. Diabo miserável!”63. 
 

Retomando a discussão sobre o ser-para-outro, Mellor (2003, p. 20) destaca que as 

interpretações sobre a essência da criatura são quase sempre moldadas pela visão do outro. Esse 

olhar, fundamental na constituição do ser, interfere na forma como a criatura constrói sua 

identidade, uma vez que ela passa a ser julgada com base em sua aparência externa. Por fim, 

essa identidade distorcida, fruto de sua aparência estranha e disforme em relação aos padrões 

humanos, se torna parte do ser que ela projeta para si mesma, uma vez que a criatura acredita 

na projeção do outro:  

 

A criatura, frequentemente referida como “ser”, é intrinsecamente boa ou 

intrinsecamente má? Essa pergunta ressoa na cena emblemática em que a criatura se 

vê refletida pela primeira vez em um lago floresta: “[Q]eu terror senti ao me ver em 

uma poça transparente! A princípio, recuei, incapaz de acreditar que era realmente eu 

quem estava refletido no espelho; e quando me convenci plenamente de que era, na 

realidade, o monstro que sou, fui tomado pelas mais amargas sensações de desespero 

e mortificação” (F ii iv 76). Aqui, conhecer a si mesmo (cognição) é uma questão de 

ver-se refletido em um espelho; em outras palavras, essa cognição é sempre uma 

percepção secundária, uma imagem derivada de si mesmo. A criatura, a princípio, é 

“incapaz de acreditar” que o que sabe (sente, experimenta) ser corresponde ao que vê, 

mas depois se “convence” de que é “realmente” o que vê: um “monstro”64. 
 

De fato, o outro é importante na medida em que “eu encontro o outro como sujeito 

precisamente quando me percebo como aquele que está sendo observado, em oposição àquele 

que observa65” (OVERGAARD, 2013, p. 112). Assim, Sartre afirma que, mais importante do 

que o encontro com “aquele que olha”, é o encontro com o “olhar” do outro. A criatura, ao se 

deparar com tantas visões preconcebidas, passa a acreditar nas percepções que os outros têm de 

si, integrando essas visões em seu próprio projeto de identidade. Sobre isso, Overgaard (2013, 

p. 113) reflete que “Sartre geralmente associa a experiência do olhar aos sentimentos de 

 
63 “As its characters wrestle with these ontological and epistemological questions, Shelley’s novel presents two 

diametrically opposed answers. On the one hand, the creature, following the French philosophes Rousseau and 

Condorcet, insists that human nature is innately good: ‘I was benevolent and good; misery made me a fiend’ and 

later, ‘My vices are the children of a forced solitude that I abhor; and my virtues will necessarily arise when I live 

in communion with an equal’. By contrast, Frankenstein, following a more traditional Christian doctrine of original 

sin, insists that the creature is innately evil: ‘Abhorred monster! fiend that thou art! The tortures of hell are too 

mild a vengeance for thy crimes. Wretched devil!’” (MELLOR, 2003, p. 20). 
64 “Is the creature, frequently referred to as ‘being’, innately good or innately evil? This question resonates in the 

emblematic scene in which the creature first sees himself mirrored in a pond in the woods: ‘[H]ow was I terrified, 

when I viewed myself in a transparent pool! At first, I started back, unable to believe that it was indeed I who was 

reflected in the mirror; and when I became fully convinced that I was in reality the monster that I am, I was filled 

with the bitterest sensations of despondence and mortification’ (F ii iv 76). Here, knowing oneself (cognition) is a 

matter of seeing oneself reflected in a mirror; in other words, that cognition is always a secondary, derivative 

perception or image of oneself. The creature is at first ‘unable to believe’ that what he knows (feels, experiences) 

himself to be is what he sees, but then he becomes ‘convinced’ that he is ‘in reality’ what he sees, a ‘monster’” 

(MELLOR, 2003, p. 20). 
65 “I encounter the other as subject precisely when I experience myself as the one who is being looked at, as 

opposed to the one who is looking” (OVERGAARD, 2013, p. 112). 



91 
 

 

vulnerabilidade, desempoderamento e até escravidão66”, o que indica que a forma como os 

indivíduos veem e são vistos influencia diretamente o processo de autodeterminação. Isso não 

isenta, no entanto, o homem da responsabilidade de ser o projeto que define para si, pois “tal 

ser me é dado como um fardo que carrego sem jamais poder virar o rosto para conhecê-lo, sem 

querer sentir seu peso” (SARTRE, 2018, p. 137). 

Então, se a criatura não é o que aparenta ser aos olhos do outro, como ela deve ser 

percebida? Tal questionamento é levantado por Mellor (2003, p. 20):  

  
Pois ele entra no romance como o signo do desconhecido, o nunca antes percebido. 

Como ele deve ser encaixado nos códigos existentes de significação de nossa cultura? 

Todos os personagens no romance assumem que sua aparência externa é um índice 

válido para sua natureza interior67. 
 

Dessa maneira, a forma como a criatura define sua essência deixa de ser justificada 

pelos valores morais que ela considerava justos, sendo agora atribuída externamente. Assim, 

ela se vê diante do dilema entre continuar a construção de sua essência, definida pelo olhar do 

outro e marcada pela monstruosidade e deformidade, ou seguir se autodefinindo com os valores 

de bondade e honestidade que aprendeu ao observar os aldeões. Frente a tantos dilemas 

existenciais, a criatura retorna ao seu criador prometeico: 

 

De um desespero tão profundo, nenhum alívio é possível. Impelido a uma existência 

sobre a qual “as frias estrelas brilharam em zombaria”, o demônio declara “guerra 

eterna contra a espécie” e entra em uma existência caída mais terrível do que a do 

Adão expulso. Ecoando Milton, ele faz a irônica pergunta “E agora, com o mundo 

diante de mim, para onde devo inclinar meus passos?” à qual a única resposta possível 

é, em direção ao seu miserável criador prometeico68 (BLOOM, 2009, p. 8). 
 

A criatura deseja se livrar da responsabilidade sobre seu ser, pois recusa construir 

sua própria essência através de suas ações e busca se definir pelas ações de seu criador. Isso lhe 

parece justificável, pois ela pensa: “a quem eu teria mais direito de recorrer senão aquele que 

me deu a vida?” (p. 199). Através dessa ilusão de que seu criador pode atribuir-lhe uma 

essência, a criatura engana a si mesma, escapando da responsabilidade de se autodeterminar ao 

 
66 “In fact, Sartre quite generally associates the experience of the look with feelings of vulnerability, 

disempowerment and even enslavement” (OVERGAARD, 2013, p. 113). 
67 “For he enters the novel as the sign of the unknown, the never-before-perceived. How is he to be fit into our 

culture’s existing codes of signification? All the characters in the novel assume that his outer appearance is a valid 

index to his inner nature” (MELLOR, 2003, p. 20). 
68 “From a despair this profound, no release is possible. Driven forth into an existence upon which ‘the cold stars 

shone in mockery,’ the daemon declares ‘everlasting war against the species’ and enters upon a fallen existence 

more terrible than the expelled Adam’s. Echoing Milton, he asks the ironic question ‘And now, with the world 

before me, whither should I bend my steps?’ to which the only possible answer is, toward his wretched Promethean 

creator” (BLOOM, 2009, p. 8). 



92 
 

 

tentar delegar essa tarefa ao outro, a quem considera responsável por seu sofrimento. Esse 

comportamento de autoengano é caracterizado por Sartre (2018) como “má-fé”. 

Em seus escritos sobre a má-fé, Sartre (2018, p. 94) afirma que quem a pratica o faz 

para “mascarar uma verdade desagradável ou apresentar como verdade um erro agradável”. 

Para isso, deve-se conhecer bem aquilo que se deseja ocultar, pois “devo saber muito 

precisamente essa verdade, para poder ocultá-la de mim com o maior cuidado”. A má-fé, neste 

sentido mais amplo, consiste em assegurar uma afirmação sobre si mesmo enquanto se sabe, 

em certo grau, que essa afirmação é falsa. Agir em má-fé, portanto, é mentir a si mesmo, 

escondendo a verdade. 

Ainda que mentir para si mesmo seja um dos exemplos mais claros do que se 

compreende por má-fé, as discussões de Sartre (2018) mencionam métodos mais sutis do que a 

mentira aberta. Muitas vezes, a má-fé é caracterizada como uma tentativa de fugir da verdade, 

mantendo-a oculta de si mesmo. Para o filósofo, tal conduta é comum a todo indivíduo, 

principalmente quando a verdade a ser evitada concerne à própria liberdade e à consequente 

responsabilidade proveniente desta. 

 

A má-fé emerge como uma explicação plausível, no entanto, à luz do fato de que as 

falsas crenças em questão são reconfortantes e envolvem negações de verdades que 

seriam exigentes, perturbadoras ou ameaçadoras. Por exemplo, como vimos, Sartre 

afirma que quando estamos reflexivamente conscientes da nossa liberdade, 

experimentamos isso como angústia. Uma razão pela qual tão raramente nos 

concentramos em nossa liberdade e enfrentamos suas implicações, e por que muitos 

de nós a negamos inteiramente em favor de uma visão de mundo determinista, é, para 

Sartre, precisamente porque desejamos fugir de nossa angústia e escapar das 

obrigações irritantes que ela impõe, a saber, a obrigação de agir e de assumir a 

responsabilidade por nossas ações69 (OVERGAARD, 2013, p. 128). 

  
Dessa maneira, esconder de si o fato de que moldar o próprio ser depende 

inteiramente da responsabilidade individual diante da liberdade de escolha que se possui é 

menos doloroso do que aceitar a própria condição de existir em liberdade, já que o indivíduo é 

aquilo que escolhe ser. Assim, a criatura coloca toda a responsabilidade de seu futuro e o da 

humanidade nas mãos de Victor, “está em tua mão recompensar-me e libertá-los de um mal que 

poderás tornar tão grande que não somente tu e tua família, mas milhares de outros, serão 

engolidos pelo furacão de sua ira” (p. 145), certamente como uma tentativa de fugir da própria 

 
69 “Bad faith emerges as a plausible explanation, however, in light of the fact that the false beliefs in question are 

comforting, and involve denials of truths that would be demanding, disturbing, or threatening. For example, as we 

have seen, Sartre claims that when we are reflectively aware of our freedom, we experience it as anguish. One 

reason why we so seldom focus on our freedom and face up to its implications, and why so many of us deny it 

entirely in favour of a deterministic worldview, is, for Sartre, precisely that we wish to flee our anguish and to 

escape the irksome obligations it imposes, namely, the obligation to act, and to take responsibility for our actions” 

(OVERGAARD, 2013, p. 128). 



93 
 

 

responsabilidade como autora de todos os atos, monstruosos ou não, que cometera desde o 

início de sua jornada até o momento em que ela se encontra. Por fim, ao tentar forçar seu criador 

a agir da maneira que lhe convém, impondo seu poder superior sobre ele, “escravo [...] és o 

meu criador, mas eu sou o teu senhor: obedece!” (p. 241), a criatura age de forma a negar 

também a liberdade de Victor, ao tentar impor-lhe a obrigação de criar uma companheira para 

si. No entanto, Sartre (1987, p. 19) adverte: 

 

Queremos a liberdade através de cada circunstância particular. E, querendo a 

liberdade, descobrimos que ela depende integralmente da liberdade dos outros, e que 

a liberdade dos outros depende da nossa. Sem dúvida, a liberdade, enquanto definição 

do homem, não depende de outrem, mas, logo que existe um engajamento, sou forçado 

a querer, simultaneamente, a minha liberdade e a dos outros; não posso ter como 

objetivo a minha liberdade a não ser que meu objetivo seja também a liberdade dos 

outros. 

  

Seu desejo fervoroso de agradar e satisfazer os outros é uma indicação da 

responsabilidade que sente em projetar um comportamento exemplar para os seres que admira, 

o que também reflete um forte desejo de aceitação, de ter companhia e de finalmente sair de 

seu estado de solidão. A decisão de agir de maneira exemplar e virtuosa leva a criatura a 

experimentar o desespero, principalmente quando percebe que os indivíduos optam por 

maltratá-la, independentemente de seu comportamento em relação a eles. Essa realidade torna-

se ainda mais evidente em situações específicas de sua jornada. Um exemplo disso é quando, 

após seu encontro desastroso com a família De Lacey, a criatura perambula por um bosque e, 

em determinado momento, depara-se com uma criança que corria às margens de um rio e que 

acaba por cair na correnteza. A criatura narra:  

 

Eu disparei do meu esconderijo e, com extremo esforço, lutando contra a força da 

corrente, salvei-a, arrastando-a para a margem. Ela estava sem sentidos, e eu tentava 

por todos os meios ao meu alcance reanima-la, quando fui subitamente interrompido 

pela aproximação de um camponês [...]. Ao ver-me, ele atirou-se contra mim e, 

arrancando a menina de meus braços, fugiu para o interior do bosque. Eu o segui, 

apressadamente, sem saber bem o por que. Mas quando o homem viu que eu me 

aproximava, apontou-me uma arma, que carregava consigo, e atirou contra mim.” Sua 

própria resposta a esse incidente reflete sua ira perante a humanidade, que a julga 

constantemente diante de sua deformidade: “Foi essa então, a recompensa pela minha 

bondade! Salvara um ser humano da morte e, como recompensa, padecia agora com 

a dor miserável de uma ferida que me rompera carne e ossos. Os sentimentos de 

bondade e gentileza que, há apenas alguns momentos, eu havia nutrido, deram lugar 

a uma raiva infernal [...] Irritado com a dor, jurei vingança e ódio eterno a toda a 

humanidade (SHELLEY, 2016, p. 201). 

 

Apesar de seu comportamento virtuoso, todos abominam a criatura devido à sua 

aparência disforme, o que causa nela uma profunda indignação. Quando ela retorna a seu 

criador e tem seu pedido de companhia negado, as possibilidades de felicidade se tornam ainda 

mais limitadas. A partir de então, ela acredita que está fadada a viver em reclusão, isolamento 



94 
 

 

e solidão. Para ela, não há mais perspectiva de mudança em sua vida. Assim, a criatura cai em 

estado de má-fé, de negação da verdade, que é a liberdade que reside em sua responsabilidade 

de poder mudar a situação em que se encontra. Ela refugia-se na má-fé, pois: 

  
Forçado pelas circunstâncias a agir, a escolher, o que significa assumir a 

responsabilidade pela decisão que tomar, o indivíduo busca disfarçar essa exigência 

adotando uma atitude de má-fé, finge escolher, sem na verdade escolher. Desprovido 

de essência e angustiado por saber que lhe cabe criá-la, deixa-se iludir pela ideia de 

que seu destino está irremediavelmente traçado (PENHA, 2004, p. 78). 
 

Apesar de todo o esforço para manter-se virtuosa, a criatura falha miseravelmente 

em sustentar seus valores. Confrontada com a injustiça, ela se sente justificada a infligir dor a 

outros, questionando: “não devo, pois, odiar aqueles que me detestam?” (p. 145). Nesse 

momento, ao se perceber como um pária, sua essência se volta para a vingança e para o 

inatingível desejo de aceitação. Quando afirma que “a desgraça fez de mim um demônio” (p. 

145), a criatura oculta sua responsabilidade na construção dessa essência demoníaca, 

atribuindo-a aos outros, quando, na realidade, são suas próprias escolhas que a sustentam: 

  
Todavia, podemos julgar, pois, como já disse, cada um escolhe perante os outros e se 

escolhe perante os outros. Para começar, podemos considerar (e isso talvez não seja 

um juízo de valor, mas é um juízo lógico) que algumas escolhas estão fundamentadas 

no erro e outras na verdade. Podemos julgar um homem dizendo que ele tem má fé. 

Tendo definido a situação do homem como uma escolha livre, sem desculpas e sem 

auxílio, consideramos que todo homem que se refugia por trás da desculpa de suas 

paixões, todo homem que inventa um determinismo, é um homem de má fé (SARTRE, 

1987, p. 19). 
  

Quando a criatura afirma que seus problemas são resultados da solidão que tanto 

abomina, ela mente para si mesma, agindo em má-fé, pois a liberdade de escolha ainda lhe 

pertence, sendo de sua total responsabilidade o ser que ela projeta para si: 

  
A má fé é, evidentemente, uma mentira, pois dissimula a total liberdade do 

engajamento. No mesmo plano, direi que tem má fé, igualmente, aquele que declara 

que certos valores preexistem a si próprios; estarei em contradição comigo mesmo se, 

concomitantemente, quiser esses valores e afirmar que eles me são impostos 

(SARTRE, 1987, p. 19). 
 

Logo, a criatura não está plenamente engajada na sua autodeterminação, uma vez 

que vive em constante negação da liberdade que acompanha sua existência, desempenhando 

apenas um papel que acredita ter sido imposto a ela. Dito de outro modo, ao crer que a sociedade 

lhe atribuiu esse papel, ela escamoteia sua liberdade e abdica da responsabilidade de agir. Por 

isso, Sartre critica a má-fé e clama por uma “autenticidade”, definida em termos de “[...] uma 

espécie de ‘transparência’ em relação à minha situação, um reconhecimento de que sou um ser 



95 
 

 

que pode ser responsável por quem sou” (CROWELL, 2020). Ainda, sobre a ideia reafirmação 

da liberdade, 

 

nesses escritos, [Sartre] critica a má-fé e defende, em seu lugar, por “autenticidade”, 

que ele como “ter uma consciência verdadeira e lúcida da situação [e] assumir as 

responsabilidades e riscos que ela envolve” (Sartre 1965b: 90). Ele acrescenta que 

“não há dúvida de que a autenticidade exige coragem e mais do que coragem. 

Portanto, não é surpreendente que se a encontre tão raramente” (ibid.)70 (DETMER, 

2013, p 129). 

 

Autenticidade, portanto, indica uma integridade – não a de uma essência pré-

concebida, esperando para ser descoberta, mas a de um projeto individual, com o qual o 

indivíduo possa se comprometer, saindo assim de maneira inautêntica de vários papéis que lhe 

são atribuídos a todo momento. A diferença entre autenticidade e inautenticidade, dessa forma, 

não é baseada no papel que outras pessoas desempenham na vida de alguém, mas na 

particularidade que cada um possui em se tornar o projeto que almeja, sem seguir papéis pré-

estabelecidos ditados por outro. 

É por isso que, no fim, a criatura procura abrigo longe das áreas civilizada: “as 

montanhas desertas e as geleiras sombrias são meu refúgio [...] eu saúdo estes céus desolados, 

pois são mais gentis comigo que os teus semelhantes” (p. 145). Para a criatura, a natureza 

afastada do contato com o homem é o único espaço no qual ela poderia sentir paz, onde a sua 

“[...] vida se passará calmamente, e, em meus momentos finais, não amaldiçoarei meu criador” 

(p. 209). Assim, este é o único tipo de paisagem na qual ela poderia viver em sua plena 

autenticidade, longe do julgamento humano. 

No final das contas, a narrativa da criatura nada mais é do que uma jornada sem fim 

em busca de si mesma e de seu propósito no mundo. No final do romance de Mary W. Shelley, 

ela transforma essa jornada em uma perseguição por justiça e vingança contra aquele que a 

criara, abandonando todos os seus esforços de se tornar a entidade que projetara para si. Assim, 

ela se torna um ser inautêntico, que vive na má-fé e que resiste em tornar-se aquilo que almeja 

ser, rejeitando o principal argumento de Sartre (2018, p. 545) de que: 

 

O homem é livre porque não é si mesmo, mas presença a si. [...] A liberdade é 

precisamente o nada que é tendo sido no âmago do homem e obriga a realidade 

humana a fazer-se em vez de ser [...]. Para a realidade-humana, ser é escolher-se: nada 

lhe vem de fora, ou tampouco de dentro, que ela possa receber ou aceitar. Está 

inteiramente abandonada, sem qualquer ajuda de nenhuma espécie, à insustentável 

necessidade de fazer-se até o mínimo detalhe. 

 
70 “In these writings he criticizes bad faith and calls, instead, for ‘authenticity’, which he defines in terms of ‘having 

a true and lucid consciousness of the situation [and] in assuming the responsibilities and risks that it involves’ 

(Sartre 1965b: 90). He adds that ‘there is no doubt that authenticity demands courage and more than courage. Thus, 

it is not surprising that one finds it so rarely’ (ibid.)” (DETMER, 2013, p 129). 



96 
 

 

 

A partir do momento em que vivencia a morte de seu criador, a criatura apreende o 

verdadeiro significado de existir em liberdade: sua existência — que ela acreditava não possuir 

propósito — de fato não tem sentido intrínseco. Esse sentido é construído por ela mesma, em 

cada comportamento, ato e escolha, sendo decidido exclusivamente por suas próprias ações. No 

leito de morte de Frankenstein, em sua autoanálise, a criatura revela a Walton, o narrador final, 

seu temperamento duplo. Admitindo que suas paixões e ações motivaram suas escolhas e que, 

ao se deixar dominar por esses sentimentos, tornou-se o ser que é, a criatura reflete sobre o 

papel determinante da responsabilidade na definição de sua essência enquanto indivíduo. Após 

se aventurar pelo caminho orientado pelo abandono, angústia e desespero, ela se conscientiza 

de seu papel essencial no ato de existir e na responsabilidade por seu projeto individual. 

Retomando uma citação já mencionada no corpus da pesquisa, a fim de reiterar a 

conscientização da criatura perante a responsabilidade de seus atos, ela revela que: 

 
Sabia que estava preparando uma tortura mortal para mim, mas eu era o escravo e não 

o senhor de um impulso que eu detestava, embora não pudesse desobedecer. [...] Havia 

afastado todo o sentimento, dominado toda a angústia, ao tumulto do meu excessivo 

desespero. Dali por diante, o mal se tornou o meu bem. Levado a esse extremo, não 

tive outra escolha senão adaptar minha natureza a um elemento que havia escolhido 

voluntariamente (SHELLEY, 2016, p. 313, grifo próprio). 
  

Portanto, no fim de sua jornada, a criatura admite a responsabilidade perante todos 

os atos cruéis que cometera, os quais escolhera voluntariamente71. Ainda assim, quando 

questionada por toda a devastação causada por sua vingança, a criatura ressalta que “[...] não é 

assim [...] embora deva ser a impressão que lhe causou o que parece ser o propósito de minhas 

ações” (p. 313). Ela explica, então, que a sua jornada em busca de compaixão e do 

“compartilhamento de sentimentos de felicidade” foi destruída pelo desprezo que recebia 

devido à sua aparência monstruosa. Assim, ela se entrega aos vícios e à desgraça e devota-se 

“à infelicidade do meu criador, um ser que era o modelo perfeito de tudo o que é digno de amor 

e admiração entre os homens; persegui-o até sua irremediável ruína” (p. 315). De tal modo, 

resume sua trajetória a Walton: 

 

No início, busquei isso pelo amor à virtude, por sentimentos de felicidade e afeição 

que inundavam todo o meu ser, e que desejava compartilhar. Mas agora que a virtude 

se tornou uma sombra para mim, e que a felicidade e afeição se transformaram num 

amargo e abominável desprezo, onde deve procurar compaixão? Estou contente de 

 
71 A criatura acaba por cometer vários assassinatos durante sua jornada existencial, estando todos eles relacionados 

à vingança contra Victor Frankenstein. Ela foi responsável pela morte de William Frankenstein (irmão), Henry 

Clerval (amigo), Elizabeth Lavenza (recém-esposa). Além disso, causou, indiretamente, a morte de Justine Moritz, 

que fora condenada à morte devido às suas tramas, e de Alphonse Frankenstein (pai), que sucumbira perante a 

notícia da morte de Elizabeth.  



97 
 

 

sofrer sozinho, enquanto durarem meus sofrimentos; e ao morrer, fico bem satisfeito 

que a abominação e o opróbrio pesem sobre a minha memória. Uma vez, minha 

fantasia foi embalada por sonhos de virtude, fama e prazer. Uma vez, falsamente 

esperei encontrar seres que, perdoando minha forma exterior, me amassem pelas 

excelentes qualidades que eu era capaz de revelar. Fui nutrido por elevados 

pensamentos de honra e devoção. Mas agora o vice degradou-me ao mais cruel dos 

animais. Nenhuma vilania, nenhuma desgraça, nenhuma maldade ou miséria podem 

ser comparadas às minhas. Ao ver a lista assustadora de minhas ações, não posso crer 

que eu seja aquele cujos pensamentos uma vez foram imbuídos de sublimes e 

transcendentes visões de beleza e de majestosa bondade. mas é sempre assim; o anjo 

caído torna -se o demônio maligno. Mas mesmo esse inimigo de Deus e do homem 

tem amigos e companheiros na desolação; eu estou completamente só (SHELEY, 

2016, p. 315). 
 

Por meio das falas finais da criatura, percebe-se o tom existencialista de seu 

discurso, principalmente no que diz respeito à responsabilidade pelas ações vingativas que 

cometeu. Ao admitir que não reconhece mais o ser virtuoso que um dia fora, ela admite também 

que cada escolha feita por ela culminou exatamente no ser monstruoso em que se tornou. É 

verdade que a sua deformidade e a sua consequente exclusão do mundo dos homens 

influenciaram drasticamente na sua mudança de comportamento, mas, diante de cada ação, 

sempre houve, e há, a escolha entre ser o seu projeto ou o ser projetado por outros. 

Portanto, arrepende-se ao refletir que suas ações culminaram na morte, não apenas 

de seu criador, mas também de outras pessoas inocentes. Mais do que isso, o que lhe causa dor 

é o reconhecimento de que suas escolhas foram tomadas deliberadamente, mesmo que 

influenciadas pelo abandono e pela angústia que a perseguiam constantemente: 

  
“Este também é minha vítima!” exclamou ele. “Com sua morte, meus crimes estão 

terminados; minha miserável existência está perto do fim! Ó, Frankenstein! Ser 

generoso e dedicado! O que adianta te pedir agora que me perdoes? Eu, que te destruí 

de modo irremediável, destruindo todos a quem amavas. Ai de mim! Ele está frio; não 

pode responder-me.” (SHELLEY, 2016. p. 311).          
 

Por fim, a resposta para seus principais anseios, “quem sou eu, de onde viera”, 

reside na premissa sartriana de que “[…] o homem nada mais é do que o seu projeto; só existe 

na medida em que se realiza; não é nada além do conjunto de seus atos, nada mais que sua vida” 

(SARTRE, 1987, p. 10). Ao ponderar acerca de seu arrependimento e como poderia ter agido 

de maneira diferente nas circunstâncias que vivenciou, a criatura reitera a premissa sartriana de 

que o homem é o projeto que designa para si – ele é o fruto de suas realizações e, portanto, 

modifica-se a todo momento com as possibilidades resultantes daquilo que se escolhe. 

 

Não resta dúvida de que eu poderia ter agido de outro modo, mas o problema não é 

esse. Seria melhor formulado assim: podia eu ter agido de outro modo sem modificar 

sensivelmente a totalidade orgânica dos projetos que sou [...] em vez de permanecer 

como pura modificação local e acidental de meu comportamento, só podia produzir-

se graças a uma transformação radical de meu ser-no-mundo – transformação, aliás, 



98 
 

 

possível? Em outras palavras: eu podia ter agido de outro modo, mas a que preço? 

(SARTRE, 2018, p. 560). 
 

Ao fim de sua longa jornada existencial, a criatura aceita a sua responsabilidade 

como autora de sua essência e, cansada de ser prisioneira de suas ações, decide pôr fim à sua 

condenação à existência em liberdade: “[...] devo morrer. Não mais sentirei as agonias que 

agora me consomem, nem serei presa de desejos insatisfeitos, embora insaciáveis”. A morte, 

aqui, figura como entidade responsável pela aniquilação de seus projetos. É, pois, dessa maneira 

que decide cessar sua existência: “nadificando” o projeto de seu ser. 

 

“Mas em breve”, exclamou ele, com triste e solene entusiasmo, “eu morrerei, e não 

mais sentirei o que sinto agora. Em breve, essas desgraças candentes estarão acabadas. 

Subirei triunfante à minha pira funerária, e exultarei com agonia das chamas 

torturantes. A luz daquela fogueira desaparecerá, e minhas cinzas serão lançadas ao 

mar pelos ventos. Meu espírito dormirá em paz, ou, se pensar, seguramente não 

pensará assim. Adeus.” (SHELLEY, 2016, p. 317).    

 

Em sua pira funerária, a criatura triunfa frente à sua vitória, a de finalmente se 

encontrar livre de todo sofrimento vivenciado enquanto indivíduo, desde que primeiro 

despertara no mundo dos homens, encerrando sua vida nesse mesmo fogo prometeico que o 

gerara. Conclui-se, assim, a jornada existencial da criatura, como salienta Bloom (2009, p. 3): 

 

Mary Shelley, com uma propriedade maravilhosa, encerra seu romance romântico de 

maneira demoníaca em um mundo de gelo. O mar congelado é o emblema inevitável 

tanto para o miserável demônio quanto para seu criador obcecado, mas ao demônio é 

concedida uma imagem final que remete ao mito de Prometeu invertido. Há um 

heroísmo plenamente conquistado no ser que se despede em uma reivindicação de 

triunfo melancólico: “Subirei triunfantemente à minha pilha funerária e exultarei na 

agonia das chamas torturantes.”72. 
 

Refletindo acerca da obra de Mary W. Shelley, tem-se que a autora utiliza de seu 

protagonista e de sua criação para demonstrar que ambos são perseguidos por seus próprios 

pesadelos existenciais. Victor é, sem dúvida, atormentado pelo seu desejo egoísta de transgredir 

os limites humanos, a fim de obter poder e entendimento ilimitados, mas também é, assim como 

a sua criação, vítima de forças externas que atuam fora de seu controle, como a “inconstância 

da sorte e a precariedade da vida” (p. 133). Frankenstein e a criatura vivem em uma eterna 

aflição, como ele mesmo afirma, pois, “[...] para o culpado não existe paz”, e “as lembranças 

traziam consigo a loucura” (p. 271).  

 
72 “Mary Shelley, with marvelous appropriateness, brings her Romantic novel to a demonic conclusion in a world 

of ice. The frozen sea is the inevitable emblem for both the wretched daemon and his obsessed creator, but the 

daemon is allowed a final image of reversed Prometheanism. There is a heroism fully earned in the being who 

cries farewell in a claim of sad triumph: ‘I shall ascend my funeral pile triumphantly and exult in the agony of the 

torturing flames’.” (BLOOM, 2009, p. 3). 



99 
 

 

De tal modo, Frankenstein ou o Prometeu Moderno aborda não apenas a 

responsabilidade criativa, presente na relação íntima entre criador e criatura, mas também a 

responsabilidade existencial de cada percurso individual. Seja na autenticidade ou na má-fé, o 

indivíduo é livre para se autodeterminar de acordo com a projeção que constrói de si e, nesse 

quesito, a criatura representa justamente a dualidade existente entre definir-se enquanto um ser 

autêntico e fiel aos seus valores, que são construtos dos indivíduos, ou seguir os moldes 

projetados pelo olhar do outro. Na epígrafe da obra, que remete ao Paraíso perdido de Milton, 

em que Adão questiona o motivo de sua criação, Mary W. Shelley imediatamente recorda o 

leitor da tensão persistente nas narrativas sobre a existência humana – aquelas que refletem a 

relação entre um criador com a habilidade, mas talvez sem a sabedoria, de ser responsável por 

suas obras, e um sujeito que se vê perdido frente à existência que recebeu involuntariamente, 

sem seu consentimento ou pedido. 

De toda forma, a condição humana representada por Mary W. Shelley, através de 

sua criatura, foge aos ideais românticos de sua época, apresentando não mais uma entidade 

idealizada pela sua natureza sublime, mas um ser que questiona sua jornada de vida e busca 

respostas para a sua existência monstruosa: 

 

Frankenstein é claramente um romance que não apenas repudia ou problematiza a 

maioria das doutrinas estabelecidas pela ideologia romântica, mas também antecipa 

as graves questões existenciais sobre a natureza e a existência humanas. Assim, a 

natureza ambígua do Monstro é especialmente eficaz e transmite a perturbadora 

mensagem de que cada criatura e cada ato criativo possuem o potencial tanto para o 

bem quanto para o mal. Imaginação, mente e criatividade — categorias que formaram 

a base da firme convicção do Romantismo na superioridade e perfectibilidade do 

homem, bem como na capacidade dos seres humanos de se transformarem e 

transformarem o mundo — podem todas ser associadas ao Monstro e, como resultado, 

todas podem ser vistas com desconfiança73 (MUNTEANU, 2001, p. 10, grifo próprio). 
 

Além disso, os leitores contemporâneos de Mary W. Shelley são capazes de 

reconhecer que as questões levantadas por Frankenstein ou o Prometeu moderno representam 

reflexões de extrema importância acerca do desenvolvimento intelectual e emocional, assim 

como reflexões sobre identidade, liberdade, natureza humana, conhecimento, sofrimento e 

morte. E, assim como Walton perde a criatura de vista, que “logo foi levado pelas ondas, e 

perdeu-se nas trevas e na distância” (p. 317), sugere-se, não apenas, que a criatura possa ainda 

 
73 “Frankenstein is clearly a novel that not only repudiates or problematizes most of the doctrines established by 

Romantic ideology but anticipates the grave existential questions about human nature and human existence. Thus, 

the Monster’s ambiguous nature is especially effective and conveys the disturbing message that each creature and 

each creative act possesses the potential for both good and evil. Imagination, mind, and creativity—categories that 

formed the foundation of Romanticism’s firm conviction in man’s superiority and perfectibility and in human 

beings’ ability to change themselves and the world—can all be associated with the Monster and, as a result, can 

all be distrusted” (MUNTEANU, 2001, p. 10). 



100 
 

 

existir em liberdade, mas também que a sua natureza – a definição de seu ser – permanece 

mutável e sempre aberta a novas interpretações. 

A reflexão proposta por Mary W. Shelley e Sartre, no entanto, é a de que, 

independentemente da situação, sempre há possibilidades de adotar diferentes atitudes em 

relação a ela. Refutando o determinismo, ambos promovem uma forte visão do sujeito 

individual responsável e autêntico. O homem é criador e criatura, pois, enquanto é responsável 

por criar-se, também é produto dessa criação. Logo, deve conscientizar-se de que nada mais é 

do que o projeto de si mesmo e que a complexidade da existência reside nas circunstâncias ou 

situações, mas nunca no ser em si (SARTRE, 2018). Na ausência de uma identidade fixa, o 

indivíduo é responsável por escolher seu caminho no mundo de forma autônoma, definindo-se 

e autodeterminando-se continuamente, sem se tornar uma identidade completamente estável. O 

indivíduo escolhe apropriar-se da existência como uma totalidade de ser-em-si e, condenado a 

ser livre, carrega nos ombros o peso do mundo inteiro. Por isso, o homem deve ser sem 

desculpas. 

Mary W. Shelley, em Frankenstein ou o Prometeu Moderno, explora os anseios 

existenciais da criatura de Victor Frankenstein, cuja jornada reflete a luta pela compreensão de 

sua existência no mundo. Inicialmente moldada por fatores externos, a criatura reconhece a 

responsabilidade inerente à sua liberdade de autodeterminação. Mary Wollstonecraft Shelley 

propõe questões que dialogam com respostas modernas e até pós-modernas, ao sugerir uma 

responsabilidade compartilhada entre criador e criatura. Mais de dois séculos após sua 

publicação, a obra permanece relevante, desafiando leitores a confrontarem as complexidades 

da liberdade e da condição humana. 

 

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O fato de Frankenstein ou o Prometeu moderno se revelar um terreno fértil para 

inúmeras interpretações literárias reforça sua posição como uma obra cuja relevância e fascínio 

cresceram ao longo dos 200 anos desde sua publicação anônima. O romance, escrito pela autora 

inglesa Mary Wollstonecraft Shelley, explora com profundidade as relações entre ciência e 

natureza, além de abordar questões essenciais sobre a condição humana e o comportamento do 

indivíduo no século XIX e na contemporaneidade. Dito isso, a obra reafirma sua relevância 

tanto para a literatura quanto para a reflexão sobre o homem e sua relação com a sociedade e a 

natureza, possibilitando análises literárias e filosóficas que destacam sua importância 

duradoura.  



101 
 

 

No que concerne à literatura, muitos estudos interpretativos aliam a obra ao estudo 

da condição humana, uma vez que Mary W. Shelley antecipa questões existenciais derivadas 

da criação prometeica e seu avanço, relacionadas ao pensamento individual e à formação do 

sujeito. A autora personifica esses dilemas em sua criatura, cuja trajetória é marcada pela busca 

incessante de compreender a responsabilidade que emerge de sua liberdade de escolha e de seu 

papel em um mundo que a rejeita. Esses questionamentos, possibilitados pela transgressão de 

Prometeu, refletem a tensão entre criador e criatura, com a última atribuindo a causa de sua 

angústia e desespero ao abandono de seu criador. Assim, a criatura usa sua condição de criação 

rejeitada como justificativa para suas ações vingativas, especialmente contra aqueles que a 

marginalizam. Nessa ótica, Mary W. Shelley oferece uma representação singular dos anseios 

existenciais e dos conflitos internos da criatura, que são narrados por ela como parte de seu 

íntimo e constituintes de seu ser. 

Nesse sentido, as reflexões trazidas por Mary W. Shelley em Frankenstein ou o 

Prometeu moderno convergem com os dilemas existenciais abordados pelo filósofo francês 

Jean-Paul Sartre. Enquanto Mary W. Shelley explora a angústia e a responsabilidade da criatura 

frente à sua existência em um mundo hostil, Sartre propõe um existencialismo que interpreta 

tais sentimentos como parte intrínseca da liberdade humana. Assim, com suas categorias 

ontológicas, Sartre oferece um arcabouço teórico essencial para compreender as questões 

levantadas pela obra de Mary W. Shelley. Suas ideias sobre liberdade, abandono, angústia e 

desespero fundamentam a análise da criatura de Frankenstein, que se autodefine ao lidar com a 

ausência de uma orientação superior, o peso de suas escolhas e a imensidão de possibilidades 

que decorrem de sua liberdade. Assim, os afetos sartrianos vividos pela criatura revelam-se 

como dimensões universais da condição humana, profundamente ligadas ao ato de existir e às 

escolhas que moldam sua essência no mundo.  

Dito isso, a pesquisa utilizou os conceitos de Sartre (1987, 2013) sobre liberdade, 

abandono, angústia e desespero para analisar o processo de autodefinição da criatura de 

Frankenstein. O objetivo foi compreender como ela interpreta sua existência e se torna 

responsável pela criação de sua própria essência em um mundo desconhecido. A criatura sente 

abandono pela ausência de uma divindade para orientar suas escolhas, angustia-se diante da 

responsabilidade de suas ações e desespera-se frente às infinitas possibilidades advindas de sua 

liberdade. Esses afetos sartrianos, vivenciados pela criatura, refletem dimensões universais da 

condição humana, intimamente ligadas ao ato de existir. 

A análise do abandono existencial da criatura revela que ela existe no abandono, o 

que significa que é responsável pelo que projeta de si e que não há nenhum poder ou entidade 



102 
 

 

superior para auxiliar em seu processo de autodefinição no mundo. No entanto, ela vive nesse 

estado, mas nega sua liberdade ao se recusar a aceitar a responsabilidade plena por sua 

existência, pois busca apoio em outros seres, resistindo a assumir o controle sobre sua própria 

essência. Consumida por tentativas frustradas de encontrar pertencimento, a criatura luta para 

integrar seu “eu monstruoso” à humanidade que lhe foi imposta. Essa negação e as falhas 

sucessivas a atormentam e a fazem olhar para o problema de sua existência, que continua sem 

propósito.  

Ao se representar como condenada à sua liberdade, a criatura finalmente confessa 

experienciar a angústia existencial que acompanhara cada ato monstruoso cometido por ela. 

Mais do que se referir ao sentimento de reconhecimento de sua responsabilidade diante desses 

atos, essa angústia se refere também à constatação de que os assassinatos e as crueldades foram 

escolhas dessa nova essência que emergia dentro de si. É assim que o ser se apreende 

angustiado: como um ser que não é nem o fundamento de si próprio, nem do outro, mas que é 

obrigado a decidir constantemente o significado de ser (SARTRE, 2018). Por isso, todas as 

reflexões da criatura estão nesse sentido, de fugir à responsabilidade do ser que está escolhendo 

se tornar. 

Não compreendendo o ônus de carregar a responsabilidade de existir, a criatura vive 

imersa na angústia de ser a única responsável por sua essência, sendo, assim, mestre de seu ser. 

É essa consciência da própria responsabilidade na autodeterminação, atrelada ao 

reconhecimento da vastidão das possibilidades existentes, que podem convergir ou não a favor 

de quem age, que conduz ao sentimento de desespero existencial. Além de contar com 

possibilidades que estão além de seu alcance, o indivíduo se define livremente em meio à 

liberdade do outro, ampliando ainda mais a imensidão de resultados possíveis. A partir daí, a 

criatura acredita estar fadada a viver em reclusão, isolamento e solidão, caindo, assim, em um 

estado de má-fé e negação da verdade, que é a liberdade presente em sua responsabilidade de 

mudar a situação em que se encontra. 

Por fim, reflete-se que o existencialismo é um campo filosófico que busca preparar 

o homem, seja na angústia, no abandono ou no desespero, para uma vida autêntica e genuína. 

Ao aliar os estudos de Sartre (1987, 2013) à obra Frankenstein ou o Prometeu moderno, 

percebe-se uma análise profunda sobre a condição humana, na qual a liberdade emerge como o 

cerne da autodefinição e do enfrentamento existencial. Por meio da jornada existencial da 

criatura, Mary W. Shelley propõe uma reflexão sobre o percurso de criação da condição 

humana, representada por uma criatura que, inicialmente forjada, projeta-se na medida em que 

age e, dessa forma, determina-se no mundo. A criatura de Frankenstein exemplifica o conflito 



103 
 

 

entre o desejo de pertencimento e a angústia de assumir sua liberdade, revelando que, mesmo 

diante do abandono e do desespero, a responsabilidade pela criação de si é inescapável.  Assim, 

a resposta moderna da autora às questões filosóficas levantadas na obra reside na 

responsabilidade que, embora compartilhada entre criador e criatura, é inerente a cada indivíduo 

na autodeterminação de sua essência. Por fim, Mary Wollstonecraft e Jean-Paul Sartre ecoam 

um chamado à autenticidade, evidenciando que o verdadeiro sentido de existir reside na 

coragem de assumir o peso e a potência da liberdade. 

 

 

  



104 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário da Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

 

AGAMBEM, Giorgio. O Que é o contemporâneo? e outros ensaios. Trad. Vinicius Nicastro 

Honesko. Chapecó, SC: Argos, 2009. 

 

ALVES, Talita Cassemiro P. Frankenstein: the creation of a myth. 2016. 100f. Dissertação 

(Mestrado em Letras/ Literatura de Língua Inglesa). Universidade Federal de Minas Gerais, 

Belo Horizonte, Minas Gerais. 

 

ARGOLÔ, Sueli de Fátima A. Frankenstein, de Mary Shelley: a busca do homem pela 

perpetuidade da vida. Revista ícone, v. 10, p. 81-89, 2012. Disponível em: 

https://www.revista.ueg.br/index.php/icone/article/view/5041. Acesso em: 07 dez. 2020. 

 

AZEVEDO, Jorgiana Antonietta N. de. O horror de Frankenstein – uma reflexão tradutória. 

Belas Infiéis, v. 2, n. 1, p. 41-52, set. 2013. Disponível em: 

https://www.revista.ueg.br/index.php/icone/article/view/5041. Acesso em: 07 dez. 2020. 

 

BARNETT, Suzanne L. Romantic prometheis and the molding of Frankenstein. In: WEINER, 

Jesse; STEVENS, Benjamin Eldon; ROGERS, Brett M. (org.). Frankenstein and its classics: 

The modern Prometheus from antiquity to science fiction. London: Bloomsbury Academic, p. 

76-90, 2018. 

 

BASSO, Eugênia Adamy; MARQUES, Eduardo Marks de. O corpo (não) humano e sua 

importância na questão identitária: o monstro de Frankenstein ou Prometeu moderno. Raído, 

Dourados, v. 12, n. 31, p. 183-195, dez. 2018. Disponível em: 

https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/Raido/article/view/8303. Acesso em: 07 dez. 2020. 

 

BLOOM, Harold. A angústia da influência: uma teoria da poesia. Trad. Arthur Nestroviski. 

Rio de Janeiro: Imago Ed., 1991. 

 

BLOOM, Harold. Bloom’s modern critical views: Mary Wollstonecraft Shelley. New York: 

Bloom’s Literary Criticism, 2009.  

 

BRITO, Márcia Xavier de. O Prometeu moderno e o monstro. In: SHELLEY, Mary. 

Frankenstein. São Paulo: DarkSide Books, p. 3-4, 2017.  

 

BROOKS, Peter. Godlike science/unhallowed arts: language and monstrosity in Frankenstein. 

New literary History, v. 9, n. 3, p. 591–605, 1978. Disponível em: 

www.jstor.org/stable/468457. Acesso em: 07 dez. 2020. 

CHAO, Shun-liang. Shelley’s Frankenstein as a book of love and despair. Comparative 

literature and culture, v. 21, p. 1-9, 2019. Disponível em: https://doi.org/10.7771/1481-

4374.3261. Acesso em: 07 dez. 2020. 

CROWELL, Steven. Existentialism. In: EDWARD, N. Zalta. The Stanford encyclopedia of 

philosophy. 2020. Disponível em: 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2020/entries/existentialism/. Acesso em: 20 fev. 2021. 

 

https://www.revista.ueg.br/index.php/icone/article/view/5041
https://www.revista.ueg.br/index.php/icone/article/view/5041
https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/Raido/article/view/8303
https://doi.org/10.7771/1481-4374.3261
https://doi.org/10.7771/1481-4374.3261
https://plato.stanford.edu/archives/sum2020/entries/existentialism/


105 
 

 

DETMER, David. Bad faith. In: CHURCHILL, Steven; REYNOLDS, Jack (org.). Jean-Paul 

Sartre key concepts. New York: Routledge, p. 118-130, 2013.  

 

DOUGHERTY, Carol. Prometheus. London: Routledge, 2006. 

 

ELÍADE, Mircea. Mito e realidade. Trad. Pola Civelli. São Paulo, Perspectiva: 1972 

 

ÉSQUILO. Prometeu acorrentado. Trad. Maria Aparecida de Oliveira Silva. São Paulo: 

Martin Claret, 2018. 

 

FERREIRA, Danilo Gomes. “O existencialismo é um humanismo”: a escolha, a 

responsabilidade e a angústia em Sartre. Cadernos de graduação, n. 8, p. 79-87, out. 2011. 

Disponível em: 

https://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.php/cadernosgraduacao/article/view/530. Acesso em: 

07 dez. 2020. 

 

FILUTOWSKA, Katarzyna. The narrator’s identity and the pursuit of trespassing Boundaries 

in Frankenstein. Analyses/Rereadings/Theories journal, v. 4, p. 15-24, 2016. Disponível em: 

https://www.academia.edu/29506691/The_Narrators_Identity_and_the_Pursuit_of_Trespassin

g_of_Boundaries_in_Mary_Shelleys_Frankenstein_in_Analyses_Rereadings_Theories_Journ

al_4_1_2016_pp._15.-24?. Acesso em: 07 dez. 2020. 

 

FLYNN, Séverine. Sartre’s ontology. In: ZALTA, Edward N. (ed.). The Stanford 

encyclopedia of philosophy. 2020. Disponível em: 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2020/entries/sartre-ontology/.Acesso em: 28 dez. 2024. 

 

FRASSEN, Trijsje-Marie. Prometheus through the ages: from ancient trickster to future 

human. PhD Dissertation. University of Exeter, United Kingdom, 2014. 

 

FRYE, Northrop. Mito, ficção e deslocamento. In: FRYE, Northrop. Fábulas de identidade: 

Estudos de mitologia poética. São Paulo: Nova Alexandria, p. 28-47, 2000. 

 

FURLAN, Reinaldo. A relação com o outro em Sartre. Memorandum, São Paulo, n. 24, p. 85-

99, 2013. 

 

GAMA, Ruy. Uma declaração de intenções: o mito de Prometeu. Revista do Instituto de 

Estudos Brasileiros, São Paulo, n. 41, p. 135-140, jan. 1996. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/rieb/article/view/73402. Acesso em: 07 dez. 2020. 

GARRET, Martin. The Palgrave Literary Dictionary of Mary Wollstonecraft Shelley. 

Londres: Palgrave Macmillan, 2019. 

 

GONÇALVES, Aline Ibaldo. O problema do outro em Sartre. 2012. 75f. Dissertação 

(Mestrado em Filosofia) - Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Universidade Federal de 

Santa Maria, Rio Grande do Sul, 2012. 

 

GUIMARÃES, Armando Rui. Mary Shelley: vida e obra. In: ARAÚJO, Alberto Filipe; 

ALMEIDA, Rogério; BECCARI, Marcos (org.). O mito de Frankenstein: imaginário e 

educação. São Paulo: FEUSP, p. 32-70, 2018. 

 

HESÍODO. Teogonia. Trad. Jaa Torrano. São Paulo: Iluminuras, 2007. 

https://www.academia.edu/29506691/The_Narrators_Identity_and_the_Pursuit_of_Trespassing_of_Boundaries_in_Mary_Shelleys_Frankenstein_in_Analyses_Rereadings_Theories_Journal_4_1_2016_pp._15.-24
https://www.academia.edu/29506691/The_Narrators_Identity_and_the_Pursuit_of_Trespassing_of_Boundaries_in_Mary_Shelleys_Frankenstein_in_Analyses_Rereadings_Theories_Journal_4_1_2016_pp._15.-24
https://www.academia.edu/29506691/The_Narrators_Identity_and_the_Pursuit_of_Trespassing_of_Boundaries_in_Mary_Shelleys_Frankenstein_in_Analyses_Rereadings_Theories_Journal_4_1_2016_pp._15.-24
https://www.revistas.usp.br/rieb/article/view/73402


106 
 

 

 

HITCHCOCK, Susan Tyler. Frankenstein: as muitas faces de um monstro. São Paulo: 

Larousse, 2010. 

 

LAWRENCE, Natalie. What is a monster? University of Cambridge: Cambridge, 2015. 

Disponível em: https://www.cam.ac.uk/research/discussion/what-is-a-monster. Acesso em: 15 

abr. 2021.  

 

MELLOR, Anne K. Making a Monster: an introduction to Frankenstein. In: SCHOR, Esther. 

The Cambridge companion to Mary Shelley. Nova York: Cambridge University Press, p. 9-

25, 2003. 

 

MUNTEANU, Anca. Introduction and commentary. In: STEPHEN, C. Behrendt. Cliffs 

complete Shelley’s Frankenstein. Nova York: Hungry Mind, 2001. p. 10-13. 

 

OVERGAARD, Søren. The look. In: CHURCHILL, Steven; REYNOLDS, Jack (org.). Jean-

Paul Sartre key concepts. Nova York: Routledge: 2013. p. 106-117. 

 

PENHA, João da. O que é existencialismo. São Paulo: Brasiliense, 2004. 

 

POLLIN, Burton R. Philosophical and literary sources of Frankenstein. Comparative 

literature, n. 17.2, p. 97-108, 1965. Disponível em: 

http://knarf.english.upenn.edu/Articles/pollin.html. Acesso em: 14 fev. 2021. 

 

RIBEIRO, R. M. O prometeu moderno: a revolução técnico-científica em Frankenstein de 

Mary Shelley. Anais do 2° Encontro Internacional História e Parcerias, Rio de Janeiro, 2019, 

p. 1-12. 

 

SARTRE, Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. Trad. Rita Correira Guedes, Luiz 

Roberto Salinas Forte e Bento Prado Júnior. 3. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1987. 

 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada - ensaio de ontologia fenomenológica. Trad. Paulo 

Perdigão. 24. ed. Petrópolis: Vozes, 2018. 

 

SHELLEY, Mary Wollstonecraft. Frankenstein ou o Prometeu moderno. Trad. Doris 

Goettems. São Paulo: Landmark, 2016. 

 

SOTTOMAYOR, A. P. O fogo de Prometeu. Hvmanitas, v. 35, n. 18, Coimbra. p. 130-140, 

2001. 

 

VERNANT, Jean-Pierre. Mito e pensamento entre os gregos. São Paulo: Paz e Terra, 2008. 

 

VERNANT, Jean-Pierre. O universo, os deuses, os homens. São Paulo: Cia das Letras, 2000. 

 

WEBBER, Jonathan. Authenticity. In: CHURCHILL, Steven; REYNOLDS, Jack (org.). 

Jean-Paul Sartre key concepts. Nova York: Routledge: 2013. p. 131-142. 


	5d4af5eca1e4c72c476a6865f61966fc7a3d377b93f3aba179b3d9bffa152382.pdf
	5d4af5eca1e4c72c476a6865f61966fc7a3d377b93f3aba179b3d9bffa152382.pdf

