


Malogro e esplendor
da linguagem



Presidente da República
Jair Messias Bolsonaro

Ministro da Educação
Victor Godoy Veiga

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ – UFC
Reitor
Prof. José Cândido Lustosa Bittencourt de Albuquerque

Vice-Reitor
Prof. José Glauco Lobo Filho

Pró-Reitor de Planejamento e Administração
Prof. Almir Bittencourt da Silva

IMPRENSA UNIVERSITÁRIA
Diretor
Joaquim Melo de Albuquerque 

CONSELHO EDITORIAL DA UFC
Presidente
Prof. Paulo Elpídio de Menezes Neto

Conselheiros
Joaquim Melo de Albuquerque
José Edmar da Silva Ribeiro
Felipe Ferreira da Silva
Maria Pinheiro Pessoa de Andrade
Prof.ª Ana Fátima Carvalho Fernandes
Prof. Guilherme Diniz Irffi
Prof. Paulo Rogério Faustino Matos
Prof.ª Sueli Maria de Araújo Cavalcante



Alana Kercia Barros

Malogro e esplendor
da linguagem
Sociocognição em Clarice Lispector

Fortaleza
2022



Malogro e esplendor da linguagem: sociocognição em Clarice Lispector
Copyright © 2022 by Alana Kercia Barros

Todos os direitos reservados

Impresso no Brasil / Printed in Brazil
Imprensa Universitária da Universidade Federal do Ceará (UFC)
Av. da Universidade, 2932, fundos – Benfica – Fortaleza – Ceará

Coordenação editorial
Ivanaldo Maciel de Lima

Revisão de texto
Yvantelmack Dantas

Normalização bibliográfica
Marilzete Melo Nascimento

Programação visual 
Heron Cruz

Diagramação
Frank Bezerra

Capa
Heron Cruz

Ilustrações da capa
Clarice Lispector, retrato.
 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação
Bibliotecária Marilzete Melo Nascimento CRB 3/1135

B277m	 Barros, Alana Kercia.
Malogro e esplendor da linguagem [livro eletrônico] : sociocognição em Clarice 

Lispector / Alana Kercia Barros. – Fortaleza: Imprensa Universitária, 2022.
1.879 kb : il. color. ; PDF.

ISBN 978-85-7485-380-2

1. Linguagem. 2. Sociocognição. 3. Recursão. 4. Clarice Lispector. I. Título.

CDD 418.007



Para Helenice



Em sincero reconhecimento a todos que de algum modo 
contribuíram para que se tornasse concreta esta obra, agradeço. 
Em especial, ofereço minha terna gratidão à mãe, ao pai e ao 
Alan, meus espelhos, minha história. Com carinho, agradeço 
também à Rogéria e à Maninha, por verem-me do avesso e 
não irem embora, à Iara, meu anjo favorito, e à Andrezza, 
pelo companheirismo e consideração. Acima de tudo, sou 
desmedidamente grata à Helenice, por tudo o que me ensina 
com seu modo singular de desafiar paradigmas na ciência e na 
vida, por todas as vezes que me ouviu, orientou, compreendeu 
e alertou, em circunstâncias muito além das acadêmicas, e 
ao Rondinelle, pela “nossa caminhadura”, nosso laço, nossa 
dança, nosso riso, nosso choro, nosso amor. Em particular, 
agradeço ainda à UECE, que me formou, à UFC, à Imprensa 
Universitária e a todos os queridos colegas dessa instituição, 
especialmente à Leidyanne, pelo acolhimento afetuoso, que 



cedo me fez sentir em casa, à Maris, ao Zana e ao Melo, que com 
ações, além de palavras, apoiaram e incentivaram de imediato 
esta publicação, ao Antídio, por compartilhar ideias, ao Yvan, 
pela revisão cuidadosa, ao Heron, pela atenção generosa e pelo 
olhar arguto, e ao Frank e ao Victor, pela paciência, dedicação 
e bom humor.



Criar não é imaginação, é correr o grande risco de se ter
 a realidade. Entender é uma criação, meu único modo.

Clarice Lispector



O curso de um rio, seu discurso-rio,
chega raramente a se reatar de vez;
um rio precisa de muito fio de água
para refazer o fio antigo que o fez.
Salvo a grandiloquência de uma cheia
lhe impondo interina outra linguagem,
um rio precisa de muita água em fios
para que todos os poços se enfrasem:
se reatando, de um para outro poço,
em frases curtas, então frase e frase,
até a sentença-rio do discurso único
em que se tem voz a seca ele combate.

João Cabral de Melo Neto

De como um fio desencadeou 
uma torrente

O convite para prefaciar este livro me trouxe à memória um epi-
sódio bem distante no tempo, em uma aula da disciplina 
“Projetos Especiais” do Curso de Letras da UECE. O tema do 
projeto era “referenciação” e o conteúdo básico era centrado na 
proposta de Mondada e Dubois (2003) de, a partir da virada lin-
guístico-pragmática, recriar o conceito clássico de referência, 
objeto de discussões históricas na filosofia e na linguística. A 
sugestão dessas autoras, que teve no Brasil grande aceitação e 
impulsionou fortemente no país as pesquisas no campo da lin-
guística textual, era que o termo clássico fosse substituído pela 
noção de “referenciação”, o que na verdade significaria assumir 
uma nova concepção de linguagem, de texto e de discurso. Ao 
discutir o artigo seminal das autoras, tentávamos naquela aula 



10

reconceituar o ato de referir apresentando-o como o fenômeno 
dinâmico e instável de fabricação de objetos de discurso, depen-
dente das negociações de sentido, em contraste à ideia do senso 
comum de representação de objetos da realidade por nomes 
preestabelecidos para nomear uma realidade fixa, dada a priori.

Na ocasião ouvi da Alana, então graduanda de Letras que cur-
sava a disciplina, um comentário surpreendente. Conhecedora 
profunda da obra da Clarice, ela teve um insight admirável: rela-
cionou de imediato a questão epistemológica da referenciação à 
visão clariciana de linguagem em A maçã no escuro. Quem co-
nhece essa obra sabe que na trama o protagonista Martim, debi-
tando seu drama existencial a uma pretensa ineficácia da lin-
guagem, rejeita o que chama “a linguagem dos outros”, tenta em 
vão acessar a realidade sem mediação linguística e ainda se lança 
na tarefa frustrada de recriar a linguagem.

Esse fio, surgido a partir daquele momento epifânico da 
Alana, ganhou consistência a ponto de mais tarde tornar-se ob-
jeto de sua pesquisa de mestrado. Em sua dissertação, ela mos-
trou como o personagem Martim é levado pelo narrador onis-
ciente a “se debater entre a crença numa essência inalcançável, 
inacessível pela linguagem convencional [...], e a ciência de uma 
realidade moldável pela linguagem” (BARROS, 2014, p. 37), ques-
tões que subjazem naturalmente a uma reflexão epistêmica 
sobre a referência. Ao discutir evidências para essa hipótese na 
defesa de dissertação, um dos muitos elogios que ela recebeu da 
banca foi o reconhecimento de que ali já se delineava uma tese. 
De fato, o que se vislumbrava na análise perspicaz da conclu-
dente do mestrado sobre os estranhamentos do personagem 
Martim acerca da linguagem era parte de uma tese que ela já 



11

vinha desenhando desde que lhe ocorrera aquela ideia luminosa 
naquela sala de aula da graduação.

Essa tese passou mais efetivamente a tomar corpo quando, 
em seu projeto de doutorado, ela decidiu estender o olhar 
sobre a totalidade dos romances claricianos, agora com o pro-
pósito de observar de modo mais acurado nesse universo 
amplo as diversas nuances do discurso autorreflexivo da escri-
tora. A obra Malogro e esplendor da linguagem: sociocognição em 
Clarice Lispector é resultante desse estudo ousado e criativo 
que, conforme declara a autora, trata das “relações entre as re-
flexões construídas no discurso sobre a linguagem presente 
nos romances de Clarice Lispector e as noções teóricas que 
sustentam a perspectiva sociocognitiva sobre o dizer” (BARROS, 
2018, p. 16), pondo em foco aspectos da prática linguageira 
como atividade indicial, constitutiva e colaborativa.

Um elemento crucial nessa construção retórica é a explici-
tação do conceito de sociocognição, que se desenvolve no pri-
meiro e no segundo capítulo do livro. No primeiro capítulo, a 
autora antecipa logo de início ao(à) leitor(a) a ideia de que a 
abordagem do tema contemplará algumas peculiaridades rele-
vantes para o projeto de relacionar o dizer clariciano à linha de 
pensamento proposta por Mondada e Dubois e eleita por Koch, 
Marcuschi, Salomão e outros estudiosos brasileiros como uma 
inovação valiosa para a compreensão do fenômeno textual.

De fato, pode-se dizer metaforicamente que, ao tratar do con-
ceito, a pesquisadora “abre” o item lexical – sociocognição – para 
apresentar ao(à) leitor(a) aspectos curiosos aí encapsulados ou 
implicados. Assumindo uma perspectiva não representacionista, 
ela desconstrói a ideia simplista de sociocognição como soma 



12

de aspectos externos e internos do fazer sentido, mostrando que 
tais aspectos mantêm entre si uma relação de mútua constituti-
vidade. A partir da assunção desse ponto de vista, critica ainda a 
redundância que haveria no uso da expressão “abordagem so-
ciocognitiva interacional”, tendo em vista que o componente 
interativo já estaria imbricado no próprio processo de cons-
trução cognitiva, uma vez que tal processo se desenvolve no seio 
das práticas interacionais.

Ainda como parte do refinamento inicial que empreende em 
torno do conceito de sociocognição, a autora tece uma crítica aos 
que, tomando como motivação o fato de Tomasello caracterizar 
seus estudos ontogenéticos como sociocognitivistas, veem nas 
ideias desse autor uma referência para a abordagem sociocogni-
tivista. Por meio de uma longa e detalhada argumentação, de-
monstra que o uso que faz Tomasello do termo sociocognição 
para explicar o desenvolvimento da espécie humana via acumu-
lação cultural sustenta-se numa base representacionista, o que 
naturalmente não corresponde ao que ela propõe como funda-
mentação para seu estudo.

A partir desse aprimoramento que tenta livrar a sociocognição 
de traços representacionistas, a autora passa a discutir ampla-
mente a indicialidade, a constitutividade e a colaboração na lin-
guagem como pressupostos que considera implicados na abor-
dagem sociocognitivista e que julga adequados para embasar os 
objetivos de sua pesquisa. Ao demonstrar a relevância desses as-
pectos como orientação para a pesquisa, ela vai buscar argu-
mentos em fontes mais amplas e mais distantes do chamado nú-
cleo duro dos estudos linguísticos e cognitivos, promovendo 
com isso um espraiamento da abordagem sociocognitivista, a 



13

qual, sem o “peso” do objetivismo utilitarista, se enreda por es-
paços mais interdisciplinares. Entre os numerosos poços que se 
enfrasam nesse ambiente interdisciplinar, a autora constrói fios 
que interligam, por exemplo, ideias provenientes da filosofia, 
dos estudos semióticos e da biologia. Esses fios lhe permitem 
encaminhar a discussão que se desenvolve no segundo capítulo, 
que trata da história da desestabilização do representacionismo, 
ou seja, da trajetória conceitual pretensamente percorrida entre 
a perspectiva do nosso fazer sentido como espelhamento da rea-
lidade e a ideia de que a realidade é produzida discursivamente 
na interação recursiva. Para chegar a essa construção, ela amplia 
e aprofunda didaticamente a multidisciplinaridade que já se ma-
nifestava no primeiro capítulo. Recorre para isso a uma estrutu-
ração retórica que mostra, de um lado, o trajeto conceitual per-
corrido pelas ciências cognitivas e, de outro, os movimentos 
empreendidos no âmbito da filosofia ao longo das conhecidas 
viradas epistemológica, linguística e pragmática.

Do lado das ciências cognitivas, a autora discute, com base 
principalmente em Varela (1988), o caminho que vai do modelo 
lógico simbólico de cognição, passa pela perspectiva conexio-
nista e chega ao enacionismo. Nessa discussão, deixa claro para 
o(a) leitor(a) que a ideia de representação vai enfraquecendo à 
medida que o fenômeno cognitivo vai sendo reconceituado 
como algo mais amplo e complexo que se distancia da relação 
direta entre símbolo e sentido e se encaminha para uma pro-
gressiva dependência.

Já do lado da filosofia, narra a história dos abalos no seio 
desse campo de conhecimento apontando relações importantes 
entre as ideias de pensadores como Kant, Wittgenstein em suas 



14

duas fases, Austin e Davidson. Conta para isso com a ajuda da 
crítica de autores contemporâneos, entre os quais estão 
Marcondes, Cardoso, Araújo, Martins e Magro. Merece destaque 
nesse segmento a inserção do modelo proposto por Blikstein 
([1983] 2003) para explicar o funcionamento da linguagem. O(a) 
leitor(a) perceberá que, embora tal modelo seja classificado pela 
autora como uma “armadilha epistemológica” na qual teria se 
enredado o linguista, esse fenômeno serve de base para a consti-
tuição de uma das categorias de análise que aparecem na des-
crição da metodologia.

O capítulo se encerra com a discussão do conceito matura-
niano de recursão, assumido como pertinente para explicar as 
relações complexas entre linguagem e realidade fora do terreno 
da representação. Ao pôr essa noção em foco, a autora desen-
volve uma resenha concisa e didática sobre a biologia do co-
nhecer. Explicitando pontos da teoria que geralmente são alvo 
de críticas e desconstruindo algumas delas, dá razão a Maturana 
e Varela e reconhece que, ao dispensar os apriorismos, essa pers-
pectiva teórica estabelece congruência com a abordagem socio-
cognitivista. As considerações que fecham o capítulo completam 
assim a rica base teórica sobre a qual se assenta a obra.

Atentando à metáfora do rio, o(a) leitor(a) pode imaginar que a 
profusão de fios puxados nessa atividade enfraseante da autora já 
formou córregos e que esses córregos já se encaminham para o 
terreno que se fará leito do discurso-rio. As margens e a sintaxe 
que vão delimitar e configurar o fluxo desse rio são dadas a co-
nhecer no terceiro capítulo, em que a pesquisadora descreve de 
forma didática seu fazer investigativo. Vale ressaltar a congruência 
que se verifica entre a sequência de distribuição das categorias de 



15

análise, pautadas em diferentes conceituações sobre a linguagem, 
e a trajetória de desestabilização do representacionismo, mos-
trada nos capítulos anteriores. Também muito relevante ainda é 
perceber, pela descrição da pesquisadora, que a experiência onto-
epistêmica vivida por ela durante o processo recursivo de cons-
trução e organização dessas unidades evidencia a indissociabili-
dade e a mútua constitutividade entre o pensar, o fazer e o viver, 
pressupostos defendidos na discussão teórica desenvolvida nos 
capítulos anteriores. 

Merece ainda destaque especial no capítulo a série de si-
nopses dos romances claricianos com que a pesquisadora nos 
brinda. Dar a conhecer, ainda que de forma breve, o universo de 
cada obra vai permitir ao(à) leitor(a) dialogar melhor com a au-
tora no quarto capítulo, em que acontece finalmente o encontro 
entre as águas da sociocognição e o terreno fecundo habitado 
pelos personagens e narradores claricianos. Ao navegar por essa 
corrente, o(a) leitor(a) contará com a orientação que se desenha 
nas reflexões da pesquisadora sobre trechos pinçados dos di-
versos romances da escritora. O olhar lançado por ela sobre esses 
fragmentos é balizado pelas categorias ou unidades conceituais 
de análise, já mencionadas, as quais emergem das concepções 
de linguagem sugeridas na fala de narradores e personagens.

Convém ressaltar que o rio que se faz desse enfrasamento 
não é um regato de águas calmas e transparentes; também não 
resulta numa inundação capaz de, no dizer do poeta, “impor 
outra linguagem”. Esse rio se forma como uma torrente vigo-
rosa que percorre corredeiras, saltos e sorvedouros, acidentes 
que aparentam ser pequenos, mas que se aprofundam e se avo-
lumam à medida que a autora traz de volta os fios teóricos que 



16

teceu e com eles discute as declarações inusitadas, curiosas e 
desconcertantes dos interactantes das obras de Clarice.

Paradoxalmente, o que ela faz, ao lidar com a intensificação 
desses fenômenos, não é lançar o(a) leitor(a) desprotegido na 
correnteza revolta. Ao mesmo tempo que o(a) tira do conforto ao 
lhe apresentar o pensamento conflituoso dos habitantes do 
mundo clariciano, consegue negociar sentidos e organizar o 
caos. E isso ela faz recorrendo ao saber que já incorporou como 
observadora que se move no domínio “da objetividade entre pa-
rênteses” (MATURANA, 2001) durante sua rica trajetória de “co-
ordenações consensuais de coordenações consensuais” sobre os 
dois temas que se entrelaçam no discurso-rio atual. Não há dú-
vida de que, ao longo desse percurso de reformulações de experi-
ências, ela produziu atos de fala cada vez mais “felizes”, enqua-
dres cada dia mais próximos do que seria trazer à mão seu 
intangível objeto de estudo.

Um aspecto a mais a ressaltar sobre essa produção discursiva 
diz respeito à linguagem bem cuidada e não transgressora. Pelo 
que entendo, a correção e a sobriedade da sintaxe, assim como 
a indiscutível adequação das escolhas lexicais, características 
que já fazem parte do estilo da autora, podem ser vistas no caso 
em particular como providenciais na busca hermenêutica que 
ela empreende. Por razões óbvias, não configurariam uma ten-
tativa de afigurar a realidade tomando por base uma perspectiva 
vericondicional; viriam em função de seu estar em uma forma 
de vida – a elaboração de uma tese acadêmica – e de sua conse-
quente participação nos jogos de linguagem próprios desse 
viver, o discurso acadêmico, que pressupõe uma argumentação 
retoricamente apropriada.



17

Por último, expresso aqui minha convicção de que, na com-
posição desse rio, a pesquisadora fez mais que reatar fios cor-
tados para resgatar o leito de um antigo rio. Ela foi além. Tomou 
para si a tarefa de construir um rio novo, enfrasando fontes 
multidisciplinares, tecendo por si mesma novos fios, estabele-
cendo entre esses fios novas e curiosas relações e explicitando 
com muita propriedade, de um modo criativo todo seu, ques-
tões intrigantes que ocupam nosso pensar sobre linguagem, 
cognição e realidade. Foi sua a epifania inaugural; foi seu todo 
o percurso que antecedeu o projeto que desembocou neste 
livro. E são minhas a honra e a alegria de ter acompanhado de 
perto esse processo tão brilhante.

A publicação da obra é um ato de dar voz a uma “sentença-rio” 
que é única, mas que, mesmo antes de transpor os limites do 
ambiente acadêmico, já serve de fonte para outros rios, alguns 
que já se construíram e outros que estão em formação. Ainda 
tomando de empréstimo a analogia do poeta, penso que, como 
fonte para outros enfrasamentos, este livro-rio combate a es-
cassez provocada pelo senso comum.

Parabéns, Alana. Obrigada por me proporcionar a oportuni-
dade de aprender tanto mergulhando mais uma vez na corren-
teza rica e generosa do seu discurso-rio.

Maria Helenice Araújo Costa



Introdução, 21

Para compreender a sociocognição, 32

Do que falamos quando falamos de sociocognição, 33

Indicialidade, constitutividade e colaboração: 
pressupostos de uma abordagem sociocognitivista de 
linguagem, 42

A indicialidade da forma linguística, 43

Literalidade e limites interpretativos, 47

A linguagem como atividade constitutiva, 53

Linguagem, realidade e práxis mediadora, 56

A condição colaborativa da construção de sentidos, 60

Coordenações consensuais de ações, 63



Da representação à recursão, 66

A desestabilização do conceito de representação, 67

Transformações no campo das ciências cognitivas, 69

Abalos epistemológicos gerados por concepções 
filosóficas, 77

Mudanças de perspectiva nas abordagens filosóficas 
analíticas, 89

O viver na linguagem: recursão nas coordenações 
consensuais de ações, 108

Trajetória de um real construído, 119

Contingência no conhecer e raciocínio abdutivo, 121

O discurso autorreflexivo na literatura 
clariciana, 127

Processos operacionais e unidades conceituais de 
análise, 134

Sociocognição no discurso de Clarice 
Lispector sobre a linguagem, 144

Presença do discurso autorreflexivo nos romances 
claricianos, 145

Representação e recursão no discurso de Clarice 
sobre a linguagem, 151



Representação na linguagem: função designadora, 
papel instrumental defectivo, qualidade 
materializadora e iterativa, 152

Recursão na linguagem: aspecto indicial, caráter 
constitutivo, condição colaborativa, 176

Considerações finais, 206

Referências, 214

A autora, 223



Introdução

Os romances de Clarice Lispector são notadamente marcados 
pelo drama que constitui para os personagens seu esforço de re-
ferir. Desde o romance de estreia, Perto do coração selvagem, a 
narrativa da escritora entrelaça a trajetória de seus protagonistas 
ao confronto com a linguagem. Mesmo quando não ocupa o pri-
meiro plano, como ocorre na obra mencionada, esse confronto 
aparece no discurso construído por Clarice: 

Palavras muito puras, gotas de cristal. Sinto a forma brilhante 
e úmida debatendo-se dentro de mim. Mas onde está o que 
quero dizer, onde está o que devo dizer? Inspirai-me, eu 
tenho quase tudo; eu tenho o contorno à espera da essência; 
é isso? (LISPECTOR, 1998f, p. 69).

Conforme aponta Nunes (1995), a estratégia empregada por 
Clarice, de fazer voltar-se a linguagem sobre si mesma, intensifi-
ca-se quando o estilo da escritora assume um nível mais abstrato 
e alegórico, que já se delineia em A cidade sitiada e sofre um 



22

adensamento em A maçã no escuro. De fato, a inquietação do 
protagonista de A maçã no escuro com a linguagem é tão con-
tundente que nele desencadeia a determinação de recons-
truí-la: “Sua reconstrução tinha de começar pelas próprias pa-
lavras, pois palavras eram a voz de um homem” (LISPECTOR, 
1998c, p. 131). Uma vez que a busca por essa reconstrução tor-
na-se a temática central dessa obra, toda a narrativa é permeada 
de um discurso autorreflexivo.1

E não é apenas no interior dos conflitos dos personagens 
que Clarice constrói as reflexões sobre o dizer. Em A hora da 
estrela, esse exercício aparece também na Dedicatória do autor, 
espécie de prólogo com que o narrador criado pela escritora in-
troduz a história de Macabéa: “Mas que ao escrever – que o 
nome real seja dado às coisas. Cada coisa é uma palavra. E 
quando não se a tem, inventa-se-a. Esse vosso Deus que nos 
mandou inventar. Por que escrevo? Antes de tudo porque captei 
o espírito da língua e assim às vezes a forma é que faz conteúdo” 
(LISPECTOR, 1998b, p. 17).

Observando diversos exemplos de manifestação dessa escri-
tura autoconfrontadora nos romances de Clarice, percebemos 
que as reflexões que a autora constrói em torno da linguagem 
abordam o tema de maneira ampla, extrapolando cogitações 
sobre o ato da escrita ou sobre o fazer literário, as quais encon-
tramos com frequência no trabalho de outros escritores. Em 
relação a estas, as reflexões claricianas se destacam por 

1 Empregamos o termo “discurso autorreflexivo” neste trabalho para nos 
referir ao discurso que sobre ele mesmo engendra reflexão, ao dizer vergado 
sobre o próprio dizer.



23

abranger conteúdos ancorados nas raízes filosóficas dos es-

tudos da linguagem. São questões pertinentes ao pensamento, 

à cognição, à problematização do mundo extramental, da 

noção de verdade. Trata-se do voltar-se da linguagem para a 

problematização epistemológica de complexos aspectos nela 

mesma envolvidos.

Ao conhecermos mais detalhadamente uma das obras da 

escritora, A maçã no escuro, sobre a qual realizamos um estudo 

em que discutimos a relação entre a trajetória conceitual da 

referência e o percurso do protagonista do romance, perce-

bemos que as considerações que Clarice agrega às vozes do 

narrador e do personagem parecem cogitar os fundamentos de 

uma visão sociocognitivista de linguagem. Estando a par da 

presença do discurso autorreflexivo em outros romances da 

autora, tivemos a curiosidade de verificar se havia também 

nessas obras a mesma “defesa de tese” que enxergamos em A 

maçã no escuro. Um exame superficial nos revelou que em 

quase todos, se não em todos, os romances claricianos, insinu-

am-se, em comentários tecidos pela escritora sobre o nosso de-

safio de fazer sentido de nós e do mundo, pressupostos teó-

ricos da sociocognição.

Segundo afirma Salomão (1999, p. 64), conceber a lin-

guagem sob a ótica da sociocognição quer dizer postulá-la 

“como operadora da conceptualização socialmente localizada 

através da atuação de um sujeito cognitivo, em situação comu-

nicativa real, que produz significados como construções men-

tais, a serem sancionadas no fluxo interativo”. Argumentando 

em favor dessa concepção construcionista dos atos de referir, 



24

a autora sustenta como premissa a ideia de que a linguagem é 

indicial,2 não icônica, como é tratada em algumas análises 

funcionalistas; assevera que o significado é, portanto, apenas 

subdeterminado pelo significante. Em A paixão segundo G.H., 

romance narrado em primeira pessoa, enxergamos na fala da 

protagonista o reconhecimento dessa premissa: “A realidade é 

a matéria-prima, a linguagem é o modo como vou buscá-la – e 

como não acho. Mas é do buscar e não achar que nasce o que 

eu não conhecia, e que instantaneamente reconheço” 

(LISPECTOR, 1998d, p. 176).

A escassez da forma linguística em que consiste a pre-

missa de Salomão (1999) relaciona-se à problematização da 

existência de um mundo objetivo. Como admite Marcuschi 

(2007, p. 91), “[...] o mundo extra-mente existe, mas não de 

uma determinada, homogênea e única forma para todas as 

mentes humanas”. Para o autor, os fenômenos são uma es-

pécie de massa amorfa que moldamos discursivamente de 

acordo com nossos propósitos. Assim, não haveria meio de 

a forma linguística determinar qualquer espécie de sentido 

2  Os termos “indicial” e “indicialidade” são adotados neste estudo na 
perspectiva de Salomão (1999), Mondada e Dubois (2003) e Marcuschi (2007), 
que entendem a forma linguística como indício, guia, não como rótulo, 
e o fenômeno referencial como a construção de objetos de discurso na 
interação, não como a escolha do rótulo apropriado para designar entidades 
preexistentes à negociação discursiva. Não tencionamos, portanto, aludir 
ao aspecto em geral atribuído “às formas tradicionalmente consideradas 
dêiticas, que desempenhariam a função de situar o referente, com relação às 
coordenadas [pessoa, tempo e espaço], a partir de uma origo” (COSTA, 2007, 
p. 119, grifo da autora).



25

a priori.3 A discretização do mundo é um trabalho permanen-
temente em progresso, de maneira que estamos sempre 
construindo e negociando com a linguagem versões públicas 
da realidade. Reconhecemos, mais uma vez em A paixão se-
gundo G.H., no argumento que Clarice empresta à narradora-
-personagem, essa ideia construcionista: “Minha voz é o 
modo como vou buscar a realidade; a realidade, antes de 
minha linguagem, existe como um pensamento que não se 
pensa, mas por fatalidade fui e sou impelida a precisar saber 
o que o pensamento pensa” (LISPECTOR, 1998d, p. 175).

Buscando explicar esse nosso modo de com a linguagem fa-
bricar o real, Blikstein ([1983] 2003) propõe um esquema se-
gundo o qual, entre língua e realidade, interpõe-se a dimensão 
da práxis. Nessa dimensão, seriam coletiva e culturalmente 
forjados, segundo o autor, mecanismos desencadeadores de 

3  Há que se reconhecer que essa compreensão a respeito da natureza dos 
sentidos remonta ao pensamento saussuriano, o qual já sustentava o 
princípio de que “não existem ideias preestabelecidas, e nada é distinto antes 
do aparecimento da língua” (SAUSSURE,  2006, p. 130). Para Saussure, em 
face da espécie de nebulosa, de reino flutuante em que consiste o domínio 
amorfo do que se encontra fora da língua, os signos não têm como oferecer 
entidades circunscritas de antemão. Essa premissa é, aliás, o que nutre a 
noção central desenvolvida na proposta saussuriana, a de que a língua se 
apresenta como um sistema de valores puros coletivamente definidos a 
constituir inter-relações que levam à significação, isto é, ela não corresponde 
a uma nomenclatura, a uma lista de termos meramente indicativa de vínculo 
entre palavras e conceitos independentes, pré-formados. Não estamos, 
naturalmente, afirmando que seja possível identificar nessa proposta a 
mesma concepção de língua assumida por Marcuschi (2007), nem é nosso 
propósito levantar aqui essa discussão, mas, embora se trate de um olhar 
epistemológico que se detém no signo, não no discurso, consideramos 
importante chamar a atenção para o embrião antirrepresentacionista que a 
proposta cultiva na compreensão da relação linguagem-mundo.



26

“[...] um processo ininterrupto de estereotipação” (BLIKSTEIN, 

[1983] 2003, p. 82) ao qual estaria fatalmente sujeita nossa cog-

nição. Blikstein explica que a influência mútua entre língua e 

práxis provoca uma “[...] reiteração circular que, em princípio, 

não pode ser rompida: a práxis cria a estereotipia de que de-

pende a língua e esta, por sua vez, materializa e reitera a práxis” 

(BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 80). Em A cidade sitiada, na figura 

do narrador, Clarice parece aludir à noção da existência dessa 

práxis mediadora, que intermedeia o complexo processo de 

significação: “E a cidade ia tomando a forma que o seu olhar 

revelava. Nesse momento propício em que as pessoas viviam, 

cada vez que se visse – novas extensões emergiriam, e mais um 

sentido se criaria” (LISPECTOR, 1998a, p. 23).

Compreendemos, com base no esquema idealizado por 

Blikstein ([1983] 2003), que a cognição está longe de ser um 

fenômeno apenas mental. De acordo com Marcuschi (2007), 

o mais coerente é pensá-la em termos de uma construção so-

cial, fruto de interações entre duas subjetividades criando, 

no interior da cultura e da história, uma realidade intercomu-

nicável. Conforme essa perspectiva, “[...] sem interlocução 

não há produção de sentido, já que o sistema não providencia 

mais do que o momento heurístico dessa construção, ca-

bendo aos interlocutores o papel central na arena cognitiva” 

(MARCUSCHI, 2007, p. 72). Em A maçã no escuro, o comen-

tário que Clarice tece na voz do narrador indica, a nosso ver, 

alinhamento com esse modo de conceber a construção de 

sentidos como uma atividade colaborativa: 



27

Ele o descobrira com curiosidade quando dissera tão simples-
mente que suspeitara um amante. O que, se não era a melhor 
verdade, era afinal uma verdade que tinha valor de troca... 
Com curiosidade, com o peso no peito, ele estava de novo tro-
cando, comprando e vendendo (LISPECTOR, 1998c, p. 298).

Os aspectos ligados à sociocognição que aqui discutimos 

constituem importantes pressupostos de uma visão de lin-

guagem apoiada nessa abordagem teórica. Assim, estabele-

cemos como objetivo geral de nosso estudo investigar possíveis 

relações entre as reflexões construídas no discurso sobre a lin-

guagem presente nos romances de Clarice Lispector e as noções 

teóricas que sustentam a perspectiva sociocognitivista sobre o 

dizer. Para satisfazer esse propósito, nossos objetivos especí-

ficos foram verificar, no discurso autorreflexivo de Clarice, a 

possível existência de traços indicadores do reconhecimento do 

caráter indicial da linguagem; averiguar, nas reflexões constru-

ídas pela escritora, a possível manifestação da ideia de que com 

a linguagem damos forma ao mundo; e identificar, nas conside-

rações claricianas sobre a referência, características associáveis 

a uma concepção que toma a construção de sentidos como uma 

atividade de colaboração.

A questão que investigamos inscreve-se na perspectiva da teia 

movente sobre solo fluido, metáfora nietzschiana a que Fabrício 

(2006) recorre para nos advertir da instabilidade e flexibilidade 

do território dos saberes. Queremos com isso dizer que não atri-

buímos a nosso estudo a pretensão de criar modelos universais 

ou produzir discursos apaziguados. Nele enxergamos, por outro 

lado, a grande contribuição de ampliar a discussão, no âmbito 



28

dos estudos da linguagem, sobre a sociocognição, uma linha te-
órica que se abstém, ela mesma, de pleitear qualquer postura 
dogmática ao postular a realidade como um efeito situada e so-
cialmente validável, não como um dado.

Utilizar o discurso literário para explorar os pressupostos de 
uma concepção de linguagem apoiada nessa proposta dife-
rencia nosso estudo de outros que abordam os fenômenos refe-
renciais em textos do universo ficcional. Ciulla (2008), por 
exemplo, identifica a sobreposição de funções ligadas aos pro-
cessos referenciais, analisando trechos de contos que utiliza, 
segundo a própria autora, apenas como exemplário dessas fun-
ções. Voltando-se mais especificamente para uma abordagem 
sociocognitiva da referência, Ferreira (2011) procura demons-
trar, a partir de fragmentos de um romance de Fernando Pessoa, 
o Livro do desassossego, como os mecanismos envolvidos na pro-
dução dos sentidos funcionam na literatura de modo similar ao 
das nossas práticas cotidianas.

Em nossa pesquisa, estabelecemos um vínculo mais estreito 
com o discurso literário, pois, à semelhança de como proce-
demos em Barros (2014), tomamos esse discurso como espaço 
por excelência para analisar nossas questões teóricas, por perce-
bermos nele a manifestação dessas questões. A escrita autocon-
frontadora de Clarice Lispector não constitui, portanto, apenas 
exemplário ou amostra; compõe inextricavelmente o problema.

Em Barros (2014), identificamos, todavia, a necessidade de 
uma discussão filosófica mais ampla e conduzida com maior 
profundidade epistêmica, para subsidiar a compreensão das 
complexas noções envolvidas nas propostas teóricas da referen-
ciação e da sociocognição. Também em relação à sociocognição, 



29

que defendemos, então, ser o pilar da concepção da referência 
como atividade processual, percebemos ser necessária maior 
fundamentação teórica na argumentação construída. Com esta 
obra, tencionamos, nesse sentido, suprir essas lacunas.

Desse modo, atribuímos importância ao diálogo que tecemos 
entre a linguística e a filosofia, as quais, como áreas discipli-
nares que construíram historicamente enfoques, metodologias 
e paradigmas epistemológicos peculiares, apresentam fron-
teiras menos definidas quando aplicadas a questões como a que 
investigamos, isto é, que situam a linguagem como um fenô-
meno que aglutina processos e circunstâncias de ordens di-
versas, demandando um olhar teórico-metodológico híbrido. 
Além disso, a teorização da linguagem do ponto de vista da so-
ciocognição envolve conceitos em que, segundo entendemos, é 
inócua a tentativa de delimitar o que é pertinente à linguística 
ou à filosofia. Por sua vez, a escrita de Clarice, que apresenta, 
nas palavras de Nunes (1995, p. 100), “[...] temática marcada-
mente existencial”, é dotada de uma densidade filosófica que 
exige de qualquer estudo que se proponha analisá-la essa con-
versa íntima com a filosofia. Em nosso estudo, o escopo, que 
consiste em tomar o discurso autorreflexivo presente nessa es-
crita como espaço por excelência para explorar a concepção so-
ciocognitivista de linguagem, torna a interlocução entre as duas 
disciplinas bastante pertinente.

Acrescentamos que também tomam parte neste diálogo ou-
tras áreas disciplinares, como a antropologia e a biologia, que se 
imiscuem naturalmente no enfoque sob o qual posicionamos 
nosso objeto. A transdisciplinaridade desse enfoque é menos 
uma combinação deliberada de contribuições teóricas que uma 



30

exigência emergente da complexidade de um fenômeno que in-

tegra aspectos mínima e superficialmente compreensíveis sob a 

fragmentação disciplinar. Embora não redutíveis entre si de 

modo geral, os diversos campos do conhecimento se entrelaçam, 

a nosso ver, conforme demandas epistêmicas situadas, eviden-

ciando a incongruência de “xenofobias” teóricas e ciúmes meto-

dológicos ou terminológicos.

Consideramos, ainda, que esta obra é relevante por subsidiar, 

em certa medida, o ensino e a compreensão da obra de Clarice, 

uma vez que propomos uma leitura possível para os romances da 

autora ao discutir conceitos linguísticos que vislumbramos no 

discurso que os permeia. Da mesma forma, aproveitando-nos da 

atraente plasticidade do discurso literário para explorar os fun-

damentos da sociocognição como abordagem de linguagem, po-

demos colaborar para ampliar a compreensão das abstratas cate-

gorias envolvidas nesse quadro teórico.

Por fim, julgamos oportuna a discussão aqui empreendida 

em virtude da evidente relevância que carrega a reflexão sobre a 

relação linguagem-mundo, que, há muito, desde a Antiguidade 

Clássica pelo menos, tem sido tema de debate. As bases filosó-

ficas que amparam essa reflexão auxiliam, a nosso ver, em 

larga medida, a urgente compreensão do protagonismo da lin-

guagem na constituição de nossas práticas sociais. A urgência 

a que nos referimos se dá em face da recorrência, seja no âm-

bito mais restrito de nossas interações cotidianas, seja na di-

mensão mais global de nossas ações e decisões políticas, de 

problemas advindos de visões que ignoram ou negligenciam a 

opacidade da linguagem.



31

O livro está organizado em seis seções. Nesta primeira, des-
crevemos a questão abordada, situando-a em linhas teóricas 
gerais e destacando a relevância do estudo e a pertinência de 
sua realização.

No primeiro capítulo, delimitamos conceitualmente a ainda 
difusa perspectiva epistemológica em que nos apoiamos para 
compreender o complexo fenômeno da referenciação – a socio-
cognição. Em seguida, dando continuidade a esse movimento de 
conceituação, discutimos aquilo que consideramos pressu-
postos de uma abordagem sociocognitivista de linguagem.

No segundo capítulo, com o amparo de proposições explica-
tivas oriundas de múltiplos campos de conhecimento, tratamos 
da desconstrução da noção de representação, que consideramos 
ponto de partida para compreender o conceito de recursão na 
linguagem e a coerência que, a nosso ver, este estabelece com a 
hipótese sociocognitiva.

No terceiro capítulo, descrevemos nosso processo metodoló-
gico e, em seguida, no quarto, indicamos algumas relações quan-
titativamente manifestas nos dados e conduzimos a discussão 
sobre os exemplos selecionados para a análise.

Na última seção, tecemos as considerações finais. Procurando 
responder às questões que nos propusemos investigar, salien-
tamos os consensos provisórios cuja construção buscamos nego-
ciar ao longo do estudo.



Para compreender a 
sociocognição

A abordagem sociocognitivista da referência, cujos fundamentos 
vislumbramos no discurso de Clarice Lispector sobre a lin-
guagem, oferece, em oposição às teorias correspondentistas das 
semânticas formais e à visão intrassistêmica dos modelos estru-
turalistas, um olhar que leva em consideração tanto aspectos so-
ciais da produção de sentido quanto a atividade cognitiva que de-
sempenhamos ao agir discursivamente. Sob esse olhar, a partir 
de nosso estar no mundo com os outros, pela linguagem damos 
forma, uma forma nunca definitiva, às nossas experiências.

Compreendemos que para investigar a manifestação desse 
modo de conceber a referência no discurso autorreflexivo dos ro-
mances claricianos, precisamos entender, em sua heterogenei-
dade, pressupostos, conceitos, categorias que contribuíram para 
a consolidação da sociocognição como perspectiva teórica no âm-
bito dos estudos da linguagem. Pensamos que, dado o caráter 
dialógico, processual e não linear de que é dotada nossa maneira 
de construir conhecimento, não se pode falar propriamente em 



33

gênese de uma teoria; tencionamos, portanto, conhecer e discutir 
algumas ideias que, de forma geral, parecem ter favorecido a de-
finição de uma linha sociocognitivista de estudos sobre o dizer.

Do que falamos quando falamos 
de sociocognição

Segundo Koch e Cunha-Lima (2004, p. 298), a sociocognição 
não consiste exatamente em um programa bem delimitado e con-
solidado de pesquisa linguística, mas em um conjunto de preocu-
pações que envolvem distintas áreas do conhecimento e compõem 
uma agenda investigativa em ascensão, construída em torno do 
pressuposto de que é necessário “[...] desenvolver um modelo de 
cognição que seja socialmente constituído e também [...] inves-
tigar as maneiras pelas quais a sociedade dá forma à cognição”.

Para contextualizar o percurso que teria deflagrado essa ne-
cessidade, as autoras discutem como a relação entre linguagem 
e mundo e entre conhecimento e linguagem tem recebido desde 
a Antiguidade as mais variadas abordagens, entre elas, a abor-
dagem das ciências cognitivas, que surgiram como reação ao 
modelo behaviorista, segundo o qual a mente era concebida 
como campo inacessível de investigação.

Koch e Cunha-Lima (2004) salientam que as ciências cogni-
tivas reabilitaram a mente e os processos mentais como objetos 
de investigação, desenvolvendo métodos para estudá-los, sobre-
tudo a partir da recorrência a recursos computacionais, e am-
pliando o campo com a inclusão de fenômenos considerados 

menos complexos que as capacidades cognitivas mais nobres, 



34

tal qual a linguagem. Como exemplos desses fenômenos mais 
simples, as autoras citam a nossa capacidade de locomoção 
numa sala cheia de móveis; a de enxergarmos as cores consis-
tentemente perante condições de iluminação distintas; ou ainda 
a de deduzirmos a quantidade aproximada de leite restante 
numa caixa em consumo.

Figurando de todo modo entre as questões de maior interesse 
investigativo dos cognitivistas, a linguagem não foi considerada 
sob um ponto de vista que englobasse sua inegável dimensão so-
cial, como ressaltam Koch e Cunha-Lima. Esses pesquisadores 
preocupavam-se “[...] fundamentalmente com aspectos internos, 
mentais, individuais, inatos e universais do processamento lin-
guístico” (KOCH; CUNHA-LIMA, 2004, p. 254).

Na outra extremidade desse enquadramento redutor, as au-
toras identificam o heterogêneo grupo de pesquisadores – em 
que incluem sociolinguistas, etnolinguistas, analistas do dis-
curso, pragmaticistas – que concebem a linguagem como um fe-
nômeno apenas social, tendendo a assumir em seus estudos 
uma perspectiva em que se separam mente e corpo. A dicotomia 
entre esses focos investigativos tem sido, entretanto, posta em 
xeque, porque se tem percebido “[...] que não é possível estudar 
a mente de forma absolutamente separada do organismo em que 
se situa e, tampouco, é possível separá-la do meio onde os pro-
cessos acontecem” (KOCH; CUNHA-LIMA, 2004, p. 256).

Consideramos que a primeira questão a ser esclarecida a res-
peito da sociocognição da maneira como a concebemos reside 
na forma de compreender a desconstrução dessa dicotomia. 
Concordando com Koch e Cunha-Lima (2004, p. 256, grifos 
nossos), entendemos que não se trata de



35

[...] traçar as relações entre os aspectos cognitivos e os as-
pectos sociais que concorrem para a constituição do fenô-
meno linguístico, como se estes fossem aspectos que mera-
mente se adicionam ou se conjugam na análise da linguagem 
humana, como se procurar compreendê-los separadamente 
fosse desejável e mesmo possível. A questão não é perguntar 
como a interação pode influenciar os processos cognitivos, 
como se as duas [coisas] fossem elementos estanques. A 
pergunta é, ao contrário (entendendo-se a interação como 
parte essencial da cognição): Como a cognição se constitui 
na interação?

Assim, julgamos equivocados os comentários a respeito da so-
ciocognição que apontam para a simples justaposição de pro-
cessos cognitivos e de elementos socioculturais, como o de 
Cezario e Martelotta (2008, p. 213, grifo nosso), os quais chegam 
a afirmar, ao tratar das diversas abordagens de aquisição da lin-
guagem, que “[...] a abordagem sociocognitivista junta a base so-
cial, interacional, com a base cognitiva”. A nosso ver, esta é uma 
forma bastante simplificada de conceituar a visão sociocogniti-
vista de linguagem. Mais do que de soma, trata-se de fato de uma 
relação de mútua constitutividade entre o social e o cognitivo. 
Nossa própria cognição é um fenômeno que só se constitui so-
cialmente; ela não é um aspecto puramente individual, uma vez 
que não vivemos isolados e encontramo-nos em interação desde 
o nascimento (ou mesmo antes disso, há quem o sustente).4 Ao 
mesmo tempo, nossas práticas sociais, nosso modo de interagir 

4  Ao buscarem caracterizar a produção psicanalítica escrita brasileira acerca 
do psiquismo pré-natal, Costa, Reis e Machiavelli (2007) demonstram que 
diversos pesquisadores observam, em maior ou menor grau, indícios de que 
o feto é sensível aos estímulos do meio intrauterino e extrauterino.



36

com os outros e com a natureza, necessariamente mobilizam, 

desenvolvem e transformam nossa cognição.

Outra questão que consideramos merecer destaque é decor-

rente da primeira; é consequência desse nosso modo de com-

preender a cognição como uma instância que, além de incor-

porada, é socialmente situada. A assunção dessa premissa 

impede-nos não apenas de ignorar que os processos cognitivos 

são motivados por aspectos sociais, mas de enxergar tais as-

pectos como entorno ou como esfera subjacente a esses pro-

cessos, visto que, muito mais do que isso, como observa 

Maturana (2001, p. 15), o conjunto de “[...] atividades que de-

senvolvemos no nosso espaço de interações [...] modula o fluir 

de nossa dinâmica fisiológica, bem como tem nela a sua mara-

vilhosa possibilidade de ocorrência”. Pensamos, nesse sentido, 

que se torna redundante na referência à sociocognição o acrés-

cimo de termo que aluda ao interacionismo, como fazem Koch 

(2005) – ao tratar da construção dos sentidos no discurso – e 

Cavalcante et al. (2010)5 – ao discutirem as contribuições de 

uma perspectiva fundada em pressupostos sociocognitivistas 

nas abordagens do texto.

A respeito da discussão conduzida por estes últimos, os quais 

consideram a sociocognição responsável por um salto qualita-

tivo nos estudos do texto, fazemos a observação de que a perti-

nência que a hipótese sociocognitiva apresenta na análise dessa 

5  É possível que a referência alusiva ao interacionismo ocorra, nesse caso, 
como recurso enfático, em razão do título da obra em que o artigo está 
inserido, “Linguística de texto e análise da conversação”.



37

manifestação linguística reside, a nosso ver, exatamente em sua 

orientação não segmentária. Ocorre que a falência do represen-

tacionismo, que transformou a concepção do fenômeno linguís-

tico, tornou evidente a complexidade de fatores envolvidos nos 

processos de produção e compreensão textual e favoreceu o redi-

mensionamento da própria noção de texto, o que resultou na de-

manda por uma perspectiva teórica com essa orientação que leva 

em conta a amplitude heteróclita dos atos de referenciação.

Conforme entendemos, as transformações da noção de texto 

se devem justamente à constatação do vínculo inextricável, de 

mútua constitutividade, entre as ordens de elementos que 

guiam o processo de significação. Como salienta Marcuschi 

(2007, p. 70), “[...] a cognição não é apenas um fenômeno 

mental”, mas uma construção social. Isso quer dizer que “[...] a 

calibragem de nossos enquadres cognitivos (espaços mentais, 

modelos, esquemas) não vem de uma simples exterioridade his-

tórica, mas de nossa relação de continuidade entre sociedade e 

cognição” (MARCUSCHI, 2007, p. 64, grifo nosso). Assumindo 

esse ponto de vista, afastamos a noção de cognição como atri-

buto individual capaz de apreender dados apriorísticos sobre o 

mundo. Dessa forma, não podemos esperar que a mente confi-

gure-se como um repositório de representações a serem rotu-

ladas a partir do emprego da linguagem. A linguagem não é, 

portanto, um instrumento para comunicar uma realidade inde-

pendente, que preexiste às práticas sociocognitivas dos sujeitos; 

ela é – afirmamos tomando emprestadas palavras de Marcuschi 

(2007, p. 65) – “[...] um trabalho sociocognitivo sistemático” de 

fabricação do real.



38

Também sustentando não haver cesura entre a mente, o 

mundo e a linguagem, Salomão (1999, p. 71) argumenta em 

favor de uma continuidade essencial entre essas instâncias, 

“[...] que não as reduz entre si, mas as redefine em sua fragmen-

tária identidade (como realidade, ou como conhecimento, ou 

como linguagem), segundo as necessidades locais da interação 

humana”. Para a autora, essa continuidade implica a impossi-

bilidade de dissociarmos nosso exercício de interpretar o 

mundo, nossa autorrepresentação e nossa atividade linguís-

tica. Admitindo esse ponto de vista, podemos afirmar então 

que ser e estar no mundo para nós, seres humanos, é um fenô-

meno tão epistêmico quanto ontológico.

Há ainda uma última questão que gostaríamos de discutir 

neste preâmbulo em que procuramos categorizar a perspectiva 

teórica de que tratamos neste trabalho. Quando lemos ou ou-

vimos a respeito da sociocognição, deparamos geralmente com 

alguma referência a Tomasello (1999), uma vez que o autor ca-

racteriza como sociocognitivos seus estudos da ontogênese. Para 

Tomasello, a cultura é o nicho ontogenético da espécie humana. 

O autor constrói essa hipótese na tentativa de decifrar um enigma 

em torno do nosso desenvolvimento. Como explica, quando pen-

samos em termos de evolução das espécies, os seis milhões de 

anos que separam os humanos de outros grandes primatas é um 

tempo curto demais. Além disso, conforme ele enfatiza, os seres 

humanos modernos e os chimpanzés compartilham aproxima-

damente 99% do seu material genético, o que equivale ao mesmo 

grau de parentesco que o de outros gêneros irmãos, como leões 

e tigres, cavalos e zebras, e ratos e camundongos.



39

Tomasello argumenta que seis milhões de anos não é tempo 

suficiente para que os processos comuns de evolução biológica, 

como variação genética e seleção natural, tenham feito surgir as 

habilidades cognitivas necessárias aos seres humanos modernos 

para que eles fossem capazes de criar e manter os elementos que 

compõem seu complexo modo de vida, como ferramentas e tec-

nologias, sistemas de comunicação simbólica e representação, e 

organizações sociais e instituições.

A hipótese que, segundo o autor, poderia explicar esse enigma 

é a de uma evolução cultural cumulativa. Tomasello propõe que, 

na sucessão das gerações, os organismos herdam suas culturas 

da mesma forma que herdam seus genomas. Assim, a invenção 

de artefatos,6 o aprimoramento dos usos desses artefatos e a dis-

seminanção de práticas envolvendo esses usos seriam incorpo-

radas ontogeneticamente. Ao serem inseridas na convivência 

com seus conspecíficos, as crianças apropriar-se-iam desses pro-

cessos e coparticipariam, ao longo de seu desenvovimento, de 

eventuais modificações. A repetição desse decurso na sucessão 

de gerações, que resulta na incorporação cumulativa dessas 

transformações pela espécie, é o que tem sido chamado, con-

forme o autor, de efeito catraca. Para Tomasello, não é então o 

componente criativo que nos permite compreender o papel da 

cultura no rápido salto cronológico que se identifica na evolução 

de nossa espécie, e sim o componente “catraca”.

6  Em The cultural origins of human cognition, Tomasello emprega muitas vezes 
o termo artefato, com o qual parece aludir a construtos sociais físicos, como 
ferramentas, e simbólicos, como notações linguísticas e sistemas numéricos.



40

De acordo com o autor, o que torna possível a inscrição dos 
aspectos sócio-histórico-culturais na própria ontogênese é a pe-
culiar capacidade humana de reconhecer no outro intencionali-
dade. De outro modo, argumenta Tomasello, mesmo sendo 
imersa em um ambiente culturalmente rico, a criança não seria 
capaz de apropriar-se das habilidades cognitivas e do conheci-
mento manifestos por seus conspecíficos nesse meio. A per-
cepção dos conspecíficos como agentes intencionais, com ati-
tudes e ações voltadas para uma tarefa, é o que permitiria à 
criança o engajamento intersubjetivo em direção à apropriação 
das práticas e dos saberes compartilhados pela espécie.

Consideramos questionáveis nessa proposta tanto a atri-
buição exclusiva aos seres humanos da capacidade de reconhecer 
os conspecíficos como agentes intencionais quanto a concepção 
da intencionalidade como condição apriorística necessária ao 
desenvolvimento sociocognitivo. Por um lado, assumindo a con-
tinuidade (em lugar da contiguidade) entre linguagem, cognição 
e mundo, em favor da qual vimos argumentando, devemos ad-
mitir que não somos capazes de saber a respeito do modo como 
funciona a cognição não humana muito mais do que o fato de 
que ele é distinto do modo como opera a nossa. Por outro lado, 
ao entendermos o aspecto interacional como elemento inscrito 
(não incluso) na constituição mesma da cognição, contestamos 
a ideia de que uma representação prévia (do conspecífico como 
agente dotado de intencionalidade) habilite nosso desenvolvi-
mento sociocognitivo.

Nesse sentido, concordamos com Maturana (2001), para quem 
a única condição apriorística necessária ao nosso desenvolvi-
mento sociocognitivo é o amor. O tom possivelmente humorístico 



41

dessa afirmação dissipa-se quando o autor procura negociar o sen-

tido que buscou construir ao usar o termo. Trata-se, nas palavras 

do biólogo, de “[...] uma emoção, quer dizer, uma disposição es-

trutural inicial que torna possível a recorrência das interações” 

(MATURANA, 2001, p. 85). Maturana explica que “[...] a ontogenia 

de um ser vivo é uma deriva estrutural, na qual as mudanças estru-

turais que ocorrem são contingentes com as interações com o 

meio” (MATURANA, 2001, p. 82, grifos nossos). A recorrência 

dessas interações estabelece “[...] um espaço operacional para que 

eventualmente se dê uma recursão nas coordenações de con-

dutas” (MATURANA, 2001, p. 86). Todavia, a história dessas intera-

ções recorrentes está condicionada a “[...] uma disposição estru-

tural que aceite o outro na convivência” (MATURANA, 2001, p. 86).

Compreendemos que, na abordagem de Maturana, é o pró-

prio encontro, a própria interação, o fator que “habilita” 

nosso desenvolvimento sociocognitivo. Se o encontro (com 

ou sem copresença) não ocorre, nada acontece. Se o encontro 

ocorre, desencadeiam-se mudanças estruturais mútuas nos 

sistemas interactantes, os quais conservam sua organização 

filogenética. Finalmente, se o encontro ocorre repetidas 

vezes, esses sistemas, que em coderiva estrutural mantêm 

sua organização filogenética, consensualmente coordenam 

comportamentos e coordenações de comportamentos, co-

constituindo-se ontogeneticamente.

Debatidas essas questões, resta-nos acordar o que signi-

fica conceber a linguagem dentro da perspectiva da sociocog-

nição. Assumir essa concepção quer dizer, segundo nosso en-

tendimento, compreender a produção de sentidos como uma 



42

atividade criativa, uma vez que os falantes operam com a in-

determinação de sentidos apriorísticos e, portanto, com a in-

dicialidade da linguagem; modeladora, porquanto os sujeitos 

fabricam e reiteram, com suas práticas discursivas, versões 

compartilhadas do mundo; e correcursiva, visto que os indi-

víduos interagem recorrentemente, coordenando consensu-

almente condutas e coordenações de condutas, o que resulta 

numa dinâmica de recursão na consensualidade, num pro-

cesso coordenado de referências à história de negociações e 

consensos anteriores.

Indicialidade, constitutividade e 
colaboração: pressupostos de uma 
abordagem sociocognitivista 
de linguagem

Elaboramos nossos objetivos específicos a partir dos pressu-

postos que consideramos basilares para a compreensão da visão 

sociocognitivista a respeito do fenômeno do dizer, isto é, os pres-

supostos da indicialidade, do caráter constitutivo e da condição 

colaborativa da linguagem, que justamente nos permitem des-

crevê-la tal qual fizemos ao encerrar a subseção anterior, como 

atividade criativa, modeladora e correcursiva. Assim, com vistas 

a dar continuidade ao movimento de conceituação da sociocog-

nição que neste capítulo empreendemos, trataremos a seguir do 

pressuposto da indicialidade da forma linguística, do argumento 

do caráter constitutivo da linguagem e da premissa da condição 

colaborativa da construção dos sentidos.



43

A indicialidade da forma linguística

A resistência que as palavras oferecem aos usos que delas fa-

zemos, os mal-entendidos inscritos em nossas interações coti-

dianas, nossas dificuldades de compreensão, esses aspectos, 

confrontados à crença, ainda predominante no senso comum, 

de que à linguagem caberia designar os supostos significados es-

senciais de um mundo naturalmente discretizado, corroboram a 

ideia de uma falha de performance dos falantes ou de uma im-

perfeição das línguas naturais.

Chamando a atenção para as inquietações desencadeadas por 

essa suposta falibilidade do aparato linguístico humano, Magro 

(1999a) nos lembra dos esforços empreendidos ao longo do 

tempo para minimizar, ou mesmo eliminar, o pretenso pro-

blema. Entre esses esforços, a autora aponta a proposta do 

Calculus universalis, de Leibniz, que consiste no “[...] projeto de 

uma linguagem artificial, desprovida de qualquer ambiguidade” 

(MAGRO, 1999a, p. 96), e o intento de Frege de inaugurar por 

meio do simbolismo lógico uma linguagem perfeita, o 

Begriffsschrift, “[...] uma conceitografia, que se define como uma 

linguagem formular de pensamento puro, imitada da linguagem 

aritmética, um meio de evitar mal-entendidos e erros no pensa-

mento originados principalmente da linguagem ordinária” 

(MAGRO, 1999a, p. 96).

Também poderíamos incluir em tais esforços de dissolver as 

imperfeições da língua cotidiana a teoria proposta no Tractatus 

por Wittgenstein, que, em seus primeiros estudos, atribuiu ao 

mau uso da linguagem a emergência dos problemas filosóficos. 



44

Wittgenstein  procurou resolver o problema de traduzir a reali-
dade por meio de notações que funcionassem como diagramas 
capazes de espelhar a estrutura lógica do mundo, postulando 
que “[...] a proposição é figuração da realidade, pois [se conhece] 
a situação representada por ela quando [se entende] a propo-
sição” (WITTGENSTEIN, 1968, p. 72, § 4.021).

A crença na possibilidade de se estabelecer uma relação biuní-
voca entre linguagem e realidade, na qual estão apoiadas as pro-
postas do cálculo, da conceitografia e da figuração, pressupõe 
que a realidade discretizada já existe e que à linguagem caberia 
apenas o papel mal desempenhado de exprimi-la.

Conforme asseveram Mondada e Dubois (2003), as categorias 
não são preexistentes às práticas humanas; estas é que as reificam 
dialeticamente. As autoras explicam que, nesse sentido, a refe-
renciação emerge de um processo de ajustamento das palavras 
que os falantes operam não “[...] em relação ao referente dentro 
do mundo, mas no quadro contextual, a fim de construir o objeto 
de discurso ao curso do próprio processo de referenciação” 
(MONDADA; DUBOIS, 2003, p. 33). É assim desconstruída a noção 
de que “[...] o locutor é um locutor ideal que está simplesmente 
tentando buscar a palavra adequada dentro de um estoque le-
xical” (MONDADA; DUBOIS, 2003, p. 34), a qual dá lugar ao reco-
nhecimento do caráter indicial da linguagem e do discurso.

Argumentando nessa direção, Salomão (1997, p. 25) postula, 
como característica essencial do processo de significação da 
linguagem, a “[...] subdeterminação do significado pelo signifi-
cante”. Para a autora, a forma linguística não contém proprie-
dades intrínsecas; ela é uma pista que desencadeia, pela enun-
ciação dos sujeitos e em meio a outros elementos semióticos, 



45

complexos processos de inferenciação, os quais “[...] resultam 
do trabalho local da interpretação” (SALOMÃO, 1999, p. 67).

A ameaçadora sensação de incomunicabilidade que nos 
acompanha desde os momentos iniciais de nosso processo de 
aquisição da linguagem, nossa angustiante impressão de ina-
dequação entre o que dizemos e o que desejamos dizer ou entre 
o que pensamos ter dito e o que achamos que foi compreen-
dido não podem ser atribuídas a um defeito da linguagem ou a 
uma incompetência do falante. Como assevera Marcuschi 
(2007, p. 143), a indeterminação da linguagem é indispensável 
para a negociação contingencial dos sentidos; “[...] é uma estra-
tégia de sedução do ouvinte e do leitor para que faça uma opção. 
Portanto, a indeterminação é a forma que a semiose linguística 
adota para operar”.

Diante de nossa compreensível expectativa de um mundo 
primária e naturalmente discretizado, herança histórica do pen-
samento ocidental, demoramos a nos conformar com essa pe-
culiaridade operacional da semiose linguística e a acolher como 
vantagem a plasticidade da linguagem. Imergimos, em vez 
disso, numa ilusão de objetividade do mundo, produzida, se-
gundo Mondada e Dubois (2003), pela negociação intersubjetiva 
que caracteriza as atividades linguísticas e cognitivas. Nessa di-
mensão intersubjetiva se configuram processos simbólicos 
complexos que, conforme as autoras, estabilizam (consensual e 
provisoriamente) as categorias. Ao eclipsar discussões, contro-
vérsias e desacordos envolvidos na concepção dessas categorias, 
essa estabilidade cria efeitos de objetividade, de uma realidade 
constituída por entidades discretas cognitivamente perceptíveis 
pelos indivíduos racionais.



46

Essa estabilização das instabilidades ocorre, conforme ex-
plicam Mondada e Dubois (2003), tanto em nível psicológico 
quanto discursivo. O nível psicológico diz respeito aos efeitos de 
prototipicidade, categoria que segundo as autoras extrapola a di-
mensão puramente subjetiva. Discutindo a conceituação de 
Rosch (1978), Mondada e Dubois (2003) identificam nela uma 
caracterização problemática dos protótipos como supostas re-
presentações estruturadas, resultantes de construções psicoló-
gicas e individuais. Sustentando a concepção da prototipicidade 
numa dimensão intersubjetiva, as autoras salientam que o do-
mínio social de validação dos protótipos é apenas parcialmente 
determinado, o que relativiza seu caráter estável.

O nível discursivo, por sua vez, corresponde à lexicalização 
das categorias (à conversão dos protótipos em estereótipos), ao 
emprego dos recursos referenciais e ao uso das tecnologias de 
inscrição. Como explicam as autoras, esses processos, que são 
desencadeados nas práticas linguísticas e cognitivas de sujeitos 
social e culturalmente ancorados, convencionam os usos catego-
riais, “objetivam” versões do mundo; por outro lado, a solidez 
dessa objetivação é apenas relativa, uma vez que, como meca-
nismos de negociação, tais processos propõem, confirmam e 
corrigem essas versões, as quais emergem não como referência a 
uma ordem de mundo ideal, mas como argumento discretizante 
de um mundo indiviso.

Essa estabilização das instabilidades passa despercebida, como 
processo, pela maior parte dos falantes de uma língua. É como pro-
duto (cujo processo é apagado) que ela de fato repercute em nosso 
cotidiano, fundamentando, com solidez suficiente para o senso 
comum, a problemática noção de literalidade na linguagem.



47

Literalidade e limites interpretativos

De acordo com Ariel (2002), estabeleceu-se como definição 

clássica de um “sentido literal” um tipo de significado pura-

mente linguístico. Esse tipo de significado seria supostamente 

acessado primeira e mais rapidamente, enquanto um tipo dis-

tinto, concebido como um “sentido não literal”, exigiria dos fa-

lantes um tempo maior de processamento. A autora denuncia a 

inconsistência dessa conceituação tradicional, desmontando de 

antemão a premissa básica na qual ela está apoiada. Ocorre que 

“literal”, também tomado como convencional, é naturalmente 

visto como oposto a “figurado”, a inferido. Opondo-se a essa pre-

missa, Ariel argumenta que a linguagem tomada como figurativa 

pode também tornar-se convenção e, da mesma forma, sentidos 

tidos como naturais podem demandar inferência, o que torna 

difícil o enquadramento sem resistência das formas linguísticas 

nessas categorias dicotômicas.

Salomão (1999, p. 66) também confronta essa dicotomia pos-

tulada pelos estudos clássicos da significação, os quais “[...] legi-

timam como significados ‘não literais’ as interpretações excên-

tricas: sentidos figurativos, implicaturas, ironias, humor, 

conotações – tudo o que o ‘contexto’ possa [...] agregar à ‘signifi-

cação literal’; tudo que pertença à ordem da pragmática, não da 

semântica”. A autora sustenta a tese de que em verdade “[...] a 

periferia está no centro; ou seja, que aquilo que parece excep-

cional (a contribuição da informação extralinguística) instala-se 

no próprio coração do processo de interpretação da linguagem” 

(SALOMÃO, 1999, p. 66).



48

Admitir esse dinamismo na interpretação desconstrói, natu-
ralmente, a ideia de um significante portador do sentido. 
Compreender e apoiar essa desconstrução não nos livra, con-
tudo, da inclinação esporádica, em nossas práticas discursivas 
diárias, para o uso da expressão linguística “literalmente” e, o 
que é ainda mais surpreendente, para o reconhecimento de certa 
inadequação em alguns de seus usos quando os recebemos de 
nossos interlocutores. Buscando diluir este aparente paradoxo, a 
colisão entre esse fenômeno e a premissa que defendemos, re-
corremos à proposta de Ariel (2002), que argumenta poder ser 
um sentido considerado mínimo ou básico conforme perspec-
tivas que não estão centradas no código.

Entre essas perspectivas, situam-se, de acordo com a autora: a 
perspectiva psicolinguística, que nega a existência de um sen-
tido básico obrigatória e automaticamente acessível, rejeitando 
a distinção absoluta entre “figurado” e “não figurado” em favor 
de uma distinção gradativa, relacionada à saliência do signifi-
cado e à sua recuperabilidade; e a perspectiva interacional, que 
vai ainda mais longe em direção à desconstrução da visão tradi-
cional, dicotômica, remetendo à inexistência de um sentido con-
sistentemente predeterminado para os interlocutores. Sob esse 
olhar, poderíamos apenas falar em sentido “interacionalmente 
significativo” ou “interacionalmente privilegiado”; as interpreta-
ções privilegiadas são negociadas entre os interlocutores.

Assim, compreendemos nossa tendência em reconhecer sen-
tidos primários em nossas interações como manifestação do fato 
de que, ao negociarmos sentidos, criamos expectativas em re-
lação a significados que construímos histórica e consensual-
mente como preferenciais; esses significados não são, contudo, 



49

estáticos (impassíveis de recategorização), nem necessários 
(como etapas, pontos de partida para a construção da interpre-
tação). Além disso, é contingencialmente e de modo complexo 
(não linear e imprevisível) que a maior ou menor saliência de um 
sentido se estabelece. As expectativas de que falamos são elas 
mesmas, portanto, apenas relativamente estáveis.

Nosso cotidiano está repleto de exemplos que ilustram essa 
afirmação, mas vale a pena referirmos um caso representado na 
ficção que nos leva a refletir sobre a questão. Trata-se do filme 
“Muito além do jardim”, de Hal Ashby, lançado nos Estados 
Unidos em 1979. No filme, um ingênuo e humilde jardineiro é 
confundido com alguém de sobrenome influente e poderoso. 
Essa confusão acaba levando-o a vivenciar situações inusitadas, 
dentre as quais, um jantar com magnatas, uma conversa com o 
presidente e uma entrevista na televisão. O jardineiro, que do 
mundo conhecia apenas o jardim do qual cuidava, sem nunca 
mesmo ter saído da casa onde vivia como empregado, não sabia 
falar sobre coisa alguma que não fosse terra e raízes. Acreditando 
ser o pobre jardineiro um homem de prestígio, o presidente e 
logo toda a sociedade passam a interpretar metafisicamente 
tudo quanto diz o homem. As expectativas dos sujeitos no con-
texto peculiar dessas interações constroem-se no confronto entre 
dois principais jogos de linguagem distintos: descrever um tra-
balho manual ligado à natureza e problematizar conceitos abs-
tratos subjacentes aos problemas humanos. Enquanto o jardi-
neiro acredita jogar o primeiro, seus interlocutores creem jogar 
o segundo, o que resulta, para estes, na emergência situada de 
sentidos primários que parecem inusitados a nós, espectadores 
a par do confronto.



50

Esse exame crítico da noção de literalidade na linguagem ine-

vitavelmente conduz, a nosso ver, à questão da interpretação. Ao 

admitirmos não haver um sentido transcendental, negamos de 

antemão a possibilidade de vincularmos um texto a um caminho 

interpretativo fechado, definido.

De acordo com Eco ([1993] 2012), negar essa possibilidade não 

quer dizer que a interpretação independe de critérios. “Dizer que a 

interpretação é potencialmente ilimitada não significa que a inter-

pretação não tenha objeto e que corra por conta própria. Dizer que 

um texto potencialmente não tem fim não significa que todo ato de 

interpretação possa ter um final feliz” (ECO, [1993] 2012, p. 28). 

Preocupado com as implicações ético-políticas daquilo a que ele 

se refere como “semiótica ilimitada”, o autor sugere uma hipó-

tese alternativa que estaria situada entre duas teorias radicais da 

interpretação. Assim, entre a inacessível – e muitas vezes irrele-

vante – intenção original do autor (intentio auctoris) e a discutivel-

mente irrestrita intenção do intérprete (intentio lectoris), existiria 

a intenção do texto (intentio operis).

Ao apresentar exemplos de interpretações construídas por 

alguns leitores para textos de sua autoria, Eco, como autor em-

pírico, discute o limitado papel que lhe caberia na validação 

das associações de sentido propostas nessas interpretações. A 

evidência dessa limitação estaria, sobretudo, nos casos em que 

o texto é explicitamente produzido para uma comunidade de 

leitores em vez de ser dirigido a um destinatário imediato. Eco 

argumenta que nesses casos é aparente que não são as inten-

ções autorais que determinam a interpretação; esta se constrói 

“[...] de acordo com uma complexa estratégia de interações que 



51

também envolve os leitores, ao lado de sua competência na lin-
guagem enquanto tesouro nacional” (ECO, [1993] 2012, p. 80). 
O autor entende por tesouro nacional

[...] não apenas uma determinada língua enquanto conjunto 
de regras gramaticais, mas também toda a enciclopédia que as 
realizações daquela língua implementaram, ou seja, as con-
venções culturais que uma língua produziu e a própria história 
das interpretações anteriores de muitos textos, compreen-
dendo o texto que o leitor está lendo (ECO, [1993] 2012, p. 80).

Essa competência é, para Eco, exigida do leitor para que um 
texto seja lido de forma econômica, isto é, para que não se extra-
pole no ato de leitura a linha interpretativa autorizada pelo texto, 
com associações que o autor chama de paranoicas e com abdu-
ções apressadas, apoiadas em indícios superestimados. Uma lei-
tura não econômica consistiria assim no que o autor denomina 
“superinterpretação”. Conforme Eco ([1993] 2012), interpretar 
requer do leitor abstenção em relação à recontextualização tex-
tual – o que produziria um efeito de paródia – e ao consumo do 
texto com propósitos particulares – o que caracterizaria uso (di-
ferente de interpretação na visão de Eco).

O formalismo que observamos nessas exigências postuladas 
por Eco, para evitar o suposto equívoco da superinterpretação, 
parece-nos curiosamente contraditório em relação à maneira 
como o autor procura concretizar a tarefa “[...] difícil [de] definir 
abstratamente a ‘intenção do texto’” (ECO, [1993] 2012, p. 75). 
Segundo Eco, “[...] a intenção do texto não é revelada pela super-
fície textual. Ou, se for revelada, ela o é apenas no sentido da 
carta roubada. É preciso querer vê-la. Assim é possível falar da 



52

intenção do texto apenas em decorrência de uma leitura por 
parte do leitor” (ECO, [1993] 2012, p. 75).

Esse modo de conceber a intentio operis nos conduz à com-
preensão de que não fazem sentido tais exigências. Por um 
lado, se é como carta roubada que a intenção do texto aparece, 
se é na leitura, não na superfície textual, que ela se realiza, o 
contexto se constitui no próprio ato de ler; não corresponde a 
uma entidade apriorística e recuperável. A recontextualização 
nos parece então um movimento inevitável, necessário à cons-
trução da interpretação, não excessivo. Por outro lado, a dis-
tinção entre interpretação e uso não condiz, a nosso ver, com a 
noção de linguagem como semiose opaca e indicial, subjacente 
a essa concepção de intentio operis.

Essa distinção é objeto de crítica para Rorty (2012), que 
sustenta a inexistência de propriedades intrínsecas aos fenô-
menos. Conforme o autor, “[...] entrar no próprio texto e rela-
cionar o texto com outra coisa” (RORTY, 2012, p. 110) é uma 
dicotomia essencialista inconcebível, já que “[...] tudo o que 
alguém faz com alguma coisa é usá-la” (RORTY, 2012, p. 110). 
Nesse sentido, Rorty estende sua crítica à própria separação 
entre intentio operis e intentio lectoris. Considerando que 
essa separação estaria fundada na precaução de garantir 
que uma suposta coerência interna do texto pudesse con-
trolar “[...] nosso desejo monomaníaco de submeter tudo a 
nossas próprias necessidades” (RORTY, 2012, p. 112), o 
autor argumenta que a coerência

[...] não é mais do que o fato de alguém ter encontrado algo in-
teressante para dizer sobre um conjunto de sinais ou ruídos – 



53

[...] o que dizemos tem necessariamente algumas conexões 
dedutivas razoavelmente sistemáticas com o que foi dito antes 
por nós ou por outros – com descrições anteriores desses 
mesmos sinais. Mas não existe um ponto do qual possamos 
traçar uma linha entre aquilo sobre o que estamos falando e o 
que estamos dizendo disso, exceto por referência a um propó-
sito particular, a alguma intentio particular que nós tenhamos 
no momento (RORTY, 2012, p. 115-116, grifos do autor).

Consideramos pertinentes as críticas de Rorty e concor-
damos com o caráter problemático de uma concepção de inter-
pretação como descoberta de características não relacionais, 
pois a ideia de que os propósitos que orientam nossos usos 
dos textos são aspectos distintos daquilo de que os textos 
tratam de fato dificilmente se esquiva de uma visão represen-
tacionista de linguagem. Ainda que reconheçamos, com Eco 
([1993] 2012), a inconsistência de uma noção de interpretação 
sem limites, entendemos que esses limites não se configuram 
em termos essenciais. Quando admitimos que usar a lin-
guagem não é representar, reconhecemos nos textos limites 
provisórios, situados, flexíveis e parciais; eles são contornos 
que estabelecemos intersubjetivamente num esforço de orga-
nizar, estruturar, constituir a (uma) realidade.

A linguagem como atividade constitutiva

Apoiando-se nas ideias de Humboldt (1836), Franchi ([1977] 
1992) postula a linguagem como um processo criador pelo 
qual damos forma ao conteúdo variável de nossas experiên-
cias. O autor nos adverte de que tal forma não corresponde à 



54

instauração de uma “[...] racionalidade definitiva” (FRANCHI, 
[1977] 1992, p. 28); não se trata de “[...] instituir, mas [de] tornar 
o objeto suscetível de uma intermitente retomada, possibili-
tando o estabelecimento de relações a todo tempo renovadas, 
que se formulam por sua vez e retornam ao processo de matu-
ração” (FRANCHI, [1977] 1992, p. 28, grifos do autor).

A afirmação de Franchi nos permite observar que a capaci-
dade constitutiva da linguagem tem um caráter sistemático. A 
sistematicidade é que garante, a nosso ver, a manutenção dessa 
capacidade que lhe é inerente, pois, fosse o dizer um ato fun-
dador em vez de um processo dinâmico, contingencial e con-
tínuo, não se poderia conceber a realidade como efeito transi-
tório; ela seria produto.

Nesse sentido, Salomão (2005, p. 165-166, grifos da autora) 
proclama como premissa da perspectiva sociocognitivista um re-
alismo não metafísico, sobre o qual também não se pode afirmar 
ser histórico se tomarmos por referência a acepção hegeliana:

A razão-no-mundo, que transforma o mundo ao transfor-
mar-se, não se sintetiza jamais: ela é contrapontística, mes-
clada e heterogênea; nada nela anuncia qualquer hipótese de 
unificação. Sua pluralidade não a torna, entretanto, errática. 
Não há fundamento para a “ansiedade cartesiana” de que o 
conhecimento se dissolva em entropia: a verdade, tanto 
quanto o mundo, existe e se produz como entendimento, cons-
truído em condições comunicativas densamente radicadas e 
vividamente experimentadas.

Tanto Salomão (1999) quanto Marcuschi (2007) apontam a 
posição kantiana como mediadora entre o ingênuo realismo es-
sencialista e o desconcertante relativismo radical. De fato, Kant 



55

([1781] 2009, p. 37) sustenta “[...] que aquilo a que chamamos 

objetos exteriores são representações de nossa sensibilidade, 

cuja forma é o espaço, mas cujo correspondente real, a coisa pró-

pria, continua ‘não conhecida’ e não pode ser conhecida, nem 

por ela a experiência nunca indagou”.

Marcuschi (2007, p. 90) admite, com Kant, que “[...] sem nossa 

participação cognitiva não há representação da nem acesso à re-

alidade”. Reconhecendo de antemão que o mundo não é apenas 

uma construção teórica, o autor alega que a linguagem é uma 

categoria epistêmica, não ontológica; o que construímos, a partir 

de nossas inserções sociocognitivas, é o saber sobre o mundo, 

que é ao mesmo tempo o único mundo que conhecemos.

Com efeito, reconhecemos na filosofia kantiana, no âmbito 

das abordagens teóricas acerca do conhecimento, um impor-

tante passo em direção ao movimento de pôr parênteses na 

noção de objetividade, sobre o qual falaria mais tarde o biólogo 

Maturana (2001). Para o filósofo iluminista,

[...] mediante a sensibilidade, não conhecemos obscura-
mente a natureza das coisas em si, mas nem sequer a conhe-
cemos e, assim que eliminamos nossa formação subjetiva, 
em nenhuma parte se achará nem poderá ser encontrado o 
objeto representado com as propriedades que a intuição 
sensível lhe concedia, na medida em que essa formação 
subjetiva estabelece a forma de tal objeto como fenômeno 
(KANT, [1781] 2009, p. 45).

O argumento kantiano da inexistência de um correlato àquilo 
que concebemos como objeto, o qual toma a forma atribuída por 
nossa constituição subjetiva, desestabiliza, a nosso ver, a noção 



56

de representação. Apesar do tom solipsista que se insinua na 
visão sustentada pelo filósofo, problema que ele procura resolver 
recorrendo à proposição da noção de sujeito transcendental, da 
qual discordamos, não nos parece pertinente ignorar o impulso 
desestabilizador que essa visão promove.

Desenvolvemos essa discussão no segundo capítulo, explo-
rando os rumos que se delinearam a partir desse impulso, isto é, 
observando como a desconstrução da representação e o reconhe-
cimento do caráter constitutivo da linguagem e da cognição ga-
nharam força no seio da filosofia. Por ora, voltamos nossa 
atenção a algumas considerações significativas a respeito do 
modo como os processos sociocognitivos estão imbricados na 
relação de constitutividade entre língua e realidade.

Linguagem, realidade e práxis mediadora

Segundo afirma Blikstein ([1983] 2003), na configuração do 
real, desempenha papel primordial a dimensão da percepção-
-cognição. Para o autor, tal dimensão é anterior à experiência 
verbal e é nela que ocorre a gênese do significado. Blikstein ques-
tiona a tese clássica de Humboldt, que atribui à língua a função 
de organizar a estrutura conceitual do mundo. Pondera que, “[...] 
se a língua é o ‘molde’ ou a ‘grande matriz semiótica’ da socie-
dade, é necessário reconhecer que a experiência perceptiva já é 
um processo (não verbal) de cognição, de construção e orde-
nação do universo” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 42).

Esse processo é, conforme explica o autor, engendrado por 
uma práxis modeladora, cujos mecanismos consistem em traços 



57

de diferenciação e identificação que o “[...] homem cognoscente 

desenvolve [...] para mover-se no tempo e no espaço de sua co-

munidade” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 60). Blikstein esclarece 

que, a partir de tais traços, somos capazes de “[...] discriminar, 

reconhecer e selecionar [os elementos] do universo amorfo e 

contínuo do real” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 60). Acrescenta 

que, ao serem impregnados de valores melhorativos ou pejora-

tivos, esses traços transformam-se em traços ideológicos, os 

quais desencadeiam corredores semânticos ou isotopias, que, 

por sua vez, orientam a percepção-cognição, criando modelos ou 

padrões perceptivos, os “óculos sociais”.

Apesar de refutar a primazia da língua sobre a práxis, asse-

gurando que os “óculos sociais”, através dos quais a práxis nos 

ensina a enxergar o mundo, geram “[...] conteúdos visuais, tác-

teis, olfativos, gustativos, na dimensão cinésica e proxêmica 

(gestos, movimentos, espaços, distâncias, tempo etc.), inde-

pendentemente da ação e do recorte da linguagem linear” 

(BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 65-66, grifos do autor), Blikstein 

admite que, quanto maior nossa inserção nos processos de so-

cialização, mais larga a apropriação pelos códigos verbais do 

nosso sistema perceptual.

Além disso, o autor reconhece que, mesmo que lhe seja an-

terior, a semiose não verbal só pode ser explicada pela língua; 

“[...] embora a significação dos códigos verbais seja tributária, 

em primeira instância, da semiose não verbal, é praticamente 

só por meio desses códigos verbais que podemos nos conscien-

tizar da significação escondida na dimensão da práxis” 

(BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 80). Em Água viva, Clarice Lispector 



58

parece aludir, na voz da narradora-personagem, a essa semiose 

oculta na dimensão da práxis sobre a qual fala Blikstein, men-

cionando frequentemente a expressão “atrás do pensamento”: 

“No fundo, bem atrás do pensamento, eu vivo dessas ideias, se 

é que são ideias. São sensações que se transformam em ideias 

porque tenho que usar palavras” (LISPECTOR, 1998e, p. 84, 

grifos nossos). Transformar as sensações em ideias ao usar pa-

lavras é, segundo nosso entendimento, recorrer ao código 

verbal como maneira de “[...] capturar a semiose não verbal” 

(BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 79). Ao apontar tal maneira como 

única possível ao mesmo tempo que sustenta a reiteração inin-

terrupta entre língua e práxis, o autor acaba por aceitar a con-

dição constitutiva da língua.

Fauconnier ([1985] 1994) também alega a existência de pro-

cessos sociocognitivos imbricados na relação entre língua e rea-

lidade. Buscando explicar em que consistem esses processos, o 

autor propõe a teoria dos espaços mentais, os quais define como 

conjuntos de elementos que construímos enquanto pensamos e 

falamos, a partir de frames (conjuntos estabilizados) e modelos 

cognitivos e com base em propósitos contingencialmente deter-

minados. Esses conjuntos nunca são definitivos; eles se modi-

ficam no curso da interação e se conectam uns aos outros por 

meio de vários tipos de mapeamento, entre os quais, o autor res-

salta o de identidade e o de analogia.

A contingencialidade e o dinamismo dessa teoria motivam 

Salomão (2005) a elegê-la como a mais promissora entre as 

abordagens processuais da referência, por oferecer uma expli-

cação convincente para o modo como se dá a interpretação em 



59

tempo real. De acordo com a autora, esses domínios epistê-
micos em que se desdobra o discurso “[...] são necessários para 
a identificação de um objeto no interior de seu enquadre físico 
ou para a antecipação mental de uma trajetória” (SALOMÃO, 
2005, p. 157), o que denuncia mais uma vez a insuficiência da 
forma linguística.

Guardadas suas peculiaridades e seus distintos enquadra-
mentos teóricos, compreendemos que tanto a proposta de 
Blikstein quanto a de Fauconnier chamam a atenção para a atu-
ação dos processos sociocognitivos em nossas tentativas de dizer 
o mundo. Nesse sentido, ressaltamos que a “[...] reabilitação da 
imaginação” (FAUCONNIER; TURNER, 2002, p. 15)7 promovida 
por essas abordagens está longe de ser associada ao mentalismo 
aristotélico, porquanto corrobora a categorização da cognição 
como construção social, não como atributo individual.

Por outro lado, por não prescindir, com seus hipotéticos agru-
pamentos de memória de trabalho, organizados e conectados 
“[...] através de excitações sincrônicas de conjuntos de neurônios” 
(COSCARELLI, 2005, p. 291), da ideia de mente como instância 
interna, aparato que processa inputs, a abordagem de Fauconnier 
conserva um traço representacionista, que apresenta, a nosso ver, 
contraste com os pressupostos da sociocognição. Sobre a anco-
ragem também do modelo proposto por Blikstein para explicar a 
gênese do significado numa visão de linguagem ainda não des-
vencilhada do conceito de representação fazemos alguns comen-
tários mais adiante, no segundo capítulo.

7  “[...] rehabilitation of imagination” (FAUCONNIER; TURNER, 2002, p. 15).



60

A condição colaborativa da construção 
de sentidos

Conforme já referido, ao abordar as bases culturais da cog-
nição humana, Tomasello (1999) assevera que a maior parte das 
habilidades cognitivas dos seres humanos não provém apenas 
de uma herança biológica, mas é resultado de processos histó-
ricos e ontogenéticos que afetam a capacidade cognitiva que her-
damos. De acordo com o autor, o fato de sermos capazes de nos 
identificar com nossos conspecíficos, compreendendo-os como 
seres intencionais tanto quanto nós, permite-nos “[...] aprender 
não apenas com o outro mas através do outro” (TOMASELLO, 
1999, p. 6, grifos do autor).8

Além de apresentar essa razão filogenética, que, como discu-
timos anteriormente, suscita alguns questionamentos, Tomasello 
justifica o caráter especial que atribui à cognição humana em 
comparação a outras espécies a partir de mais dois aspectos. O 
aspecto histórico refere-se ao modo como nossa capacidade de 
interidentificação proporciona processos de sociogênese, os 
quais consistem na coconstrução de artefatos culturais e compor-
tamentos que sofrem transformações ao longo da história. O as-
pecto ontogenético diz respeito à condição humana de benefi-
ciar-se do conhecimento acumulado, no contexto dos processos 
de sociogênese, pelo grupo social, condição da qual se desdobra 
a possibilidade de apropriar-se de representações cognitivas na 
forma de símbolos linguísticos e de operações construídas com 

8  “[...] learn not just from the other but through the other” (TOMASELLO, 1999, 
p. 6, grifos do autor).



61

base nesses símbolos, como analogias e metáforas, e de adquirir, 
a partir da internalização de certos tipos de interações discur-
sivas, habilidades de metacognição, redescrição representacional 
e pensamento dialógico.

A ancoragem da cognição humana na cultura e as consequentes 
determinações ontogenéticas da nossa linguagem, ressaltadas no 
estudo de Tomasello, evidenciam, a nosso ver, como a iterada 
noção de que a produção dos sentidos é uma atividade colabora-
tiva está radicada na própria sociogênese que caracteriza o pro-
cesso evolutivo de nossa espécie. Nesse sentido, damos razão a 
Wittgenstein ([1958] 1996, p. 127, § 257) quando argumenta que 
“[...] muita coisa já tem que estar preparada na linguagem para 
que o simples dar nome tenha um sentido” e a Marcuschi  (2007, 
p. 140, grifos do autor) quando afirma que “[...] as categorias são 
muito mais modelos socioculturais do que modelos mentais”.

Reconhecemos, com Salomão (2005), a cena comunicativa 
como o espaço em que constituímos e reconstituímos esses mo-
delos. Segundo afirma a autora, o “[...] ‘encilhamento’ inevitável 
de representação-do-mundo pela representação-de-si dramatiza 
inapelavelmente a semiose linguística” (SALOMÃO, 2005, p. 165). 
Postulando a fabricação do sentido como uma operação necessa-
riamente social, já que, sendo o sentido construído em vez de re-
velado, nós o construímos sempre para alguém, Salomão (1999) 
encontra na proposta de Goffman ([1974] 1986), que concebe 
como drama a organização da experiência pelos indivíduos em 
suas interações sociais, uma alternativa interessante para explicar 
a semiose da língua.

Produzir sentido é, de acordo com essa alternativa, o ato 

mesmo de inserir-se no jogo dramático da interação, pois 



62

“[...] toda experiência social é [...] semantizante: só é possível 

atuar na cena social (de caráter micro ou macro), investindo-a de 

sentido, seja com base em conhecimento consensualizado [...], 

ou por conta da motivação singular de realizar objetivos local-

mente relevantes” (SALOMÃO, 1999, p. 71, grifos da autora); por 

sua vez, “[...] a experiência social não prescinde da semantização 

primária, que corresponde ao investimento do sujeito em especí-

fico papel comunicativo, configurado frente à sua audiência, num 

trabalho de mútua determinação, através do qual se constrói a 

face” (SALOMÃO, 1999, p. 72, grifos da autora).

Na jornada do protagonista de A maçã no escuro, perce-

bemos certa alusão a essa noção de representação como 

drama, à nossa inserção no espetáculo semantizante que en-

gendramos e coordenamos:

Os quatro representantes. Representando, [...] representando 
a luta diária que encetamos contra a nossa própria liberdade, 
que é grande demais e que, com minucioso esforço, diminu-
ímos; nós, que somos tão objetivos que terminamos sendo de 
nós mesmos apenas aquilo que tem uso; com aplicação, fa-
zemos de nós o homem que um outro homem possa reco-
nhecer e usar (LISPECTOR, 1998c, p. 302).

Os quatro representantes referidos pelo narrador de Clarice in-
vestem de sentido a cena em questão – o momento da captura do 
protagonista –, assumindo seus papéis circunstancial e coletiva-
mente determinados, com base no conjunto partilhado de infor-
mações e no propósito que ali assume relevância. Mas é na reflexão 
do narrador sobre a cena que a alusão parece se materializar com 
mais força: o “eu” que os “atores” representam é necessariamente 



63

o “eu” para o outro. Além disso, como conclui o narrador, o drama 
encenado não é a versão reproduzida, ou distorcida, como pensara 
o protagonista, de um evento primário, puro; é a própria maneira 
como se forja o evento: “E aqueles quatro representantes sabiam 
disso: sabiam que toda a questão está em saber profundamente 
como imitar, pois quando a imitação é original ela é a nossa expe-
riência” (LISPECTOR, 1998c, p. 324).

Coordenações consensuais de ações

Observamos na ideia de jogo dramático um modo de con-
ceber a interação linguística como uma atividade situada, uma 
vez que a configuração da cena é contingencial; dinâmica, pois o 
papel comunicativo é redefinido cada vez que a perspectiva sobre 
a cena é reenquadrada; e inegavelmente colaborativa, visto que 
não são escolhas individuais a definição dos elementos que com-
põem a cena nem o reajuste contínuo dos papéis assumidos 
pelos participantes.

Com base no pensamento de Maturana (2001), afirmamos 
que nossa inserção mesma nesse jogo dramático é consensual. 
De acordo com o autor, na história da convivência promovemos 
coordenações consensuais9 de comportamentos. Essas coorde-
nações são resultado da convivência de nossas transformações, 

9  Maturana (2001) faz distinção entre as noções de consenso e de acordo. 
Enquanto este último “[...] envolve a condição explícita da coincidência na 
ação sobre algo” (MATURANA, 2001, p. 71, grifo do autor), o consenso diz 
respeito a “[...] coordenações de condutas que se estabelecem como resultado 
de estar juntos em interações recorrentes” (MATURANA, 2001, p. 71).



64

de mudanças estruturais desencadeadas em nós pela interação 
com outros sistemas determinados estruturalmente,10 “[...] de 
modo que uma história de interações recorrentes é uma his-
tória de desencadeamentos estruturais, de mudanças estrutu-
rais mútuas entre o meio e o ser vivo, e o ser vivo e o meio” 
(MATURANA, 2001, p. 76).

Segundo Maturana (2001), uma história de interações dura 
enquanto houver conservação de organização dos participantes. 
Assim, enquanto há conservação de nossa organização, mante-
mo-nos vivos. Por outro lado, há rearranjo de nossa configuração 
estrutural a partir das perturbações que admitimos em nossa on-
togenia. Conforme explana o autor, da contingência dessas mu-
danças estruturais, no fluir de nosso viver em acoplamento com 
o meio, surgem coordenações consensuais de condutas. Como 
organismos, engajamo-nos num mútuo ajustamento por meio 
do qual nos constituímos e preservamos; simultaneamente, 
como observadores linguajantes, percebemos e explicamos 
nossas experiências, operando em coordenações consensuais de 
ações de modo a validar contingencialmente as explicações.

Ainda de acordo com o autor, quando há uma história de inte-
rações recorrentes, produzimos uma dinâmica de recursões de 
consenso, isto é, “uma operação num domínio de coordenações 
consensuais de coordenações consensuais de ações” 
(MATURANA, 2001, p. 131). A linguagem, nesse sentido, ocorre 
quando “[...] duas ou mais pessoas em interações recorrentes 
operam através de suas interações numa rede de coordenações 

10 Conforme Maturana (2001, p. 75), “[...] tanto ser vivo quanto meio são 
sistemas determinados estruturalmente”.



65

cruzadas, recursivas, consensuais de coordenações consensuais 
de ações” (MATURANA, 2001, p. 130).

Segundo Magro (1999b), nesse modo de conceber a lin-
guagem, não há lugar para a ideia de representação. A autora ar-
gumenta que, ao dispensar recurso à transcendência para des-
crever o modo como vivem os seres na linguagem, o pensamento 
de Maturana constitui uma viável alternativa ao representacio-
nismo, pois rejeita tanto a noção de linguagem como ferramenta 
para a apreensão de um mundo externo, para a captação de “[...] 
objetos perceptivos independentes” (MAGRO, 1999b, p. 193), 
quanto o conceito de mente como entidade depositária de pro-
priedades cognitivas apriorísticas ou de imagens armazenadas. 
O espaço mental corresponde nessa abordagem a “[...] um es-
paço de interações realizadas principalmente na linguagem, 
como modo de viver num recorrente e recursivo entrelaçamento 
de emocionar e conversar” (MAGRO, 1999b, p. 194).

Com o intuito de construir uma delimitação conceitual para a 
forma como neste estudo tomamos a sociocognição como abor-
dagem de linguagem, discutimos neste capítulo ideias que se 
têm manifestado nas pesquisas de alguns estudiosos ligados a 
essa linha de investigação, bem como aspectos teóricos aqui de-
finidos como pressupostos dessa abordagem. Tendo identifi-
cado alguns desdobramentos desses pressupostos, a saber, a 
questão da representação e o conceito de recursão, discorre-
remos no segundo capítulo sobre a espécie de trajetória que se 
delineia entre a desestabilização da ideia de representação como 
reprodução e a construção do conceito de recursão como modo 
de viver na linguagem.



Da representação à 
recursão

O percurso conceitual que tencionamos discutir neste capítulo 

apresenta, a nosso ver, inegável relevância para a compreensão 

das bases teóricas em que, como vimos no primeiro capítulo, se 

apoia a sociocognição. O que categorizamos aqui como trajeto é 

na verdade um curso descontínuo, sinuoso e multilinear, a partir 

do qual procuramos dar conta da abordagem epistemológica e 

metodologicamente diversa a respeito do lugar, ou do não lugar, 

que a representação assume na linguagem.

Nessa oscilante e abrangente trajetória, empenhamo-nos 

em discernir os abalos embrionários no domínio que a noção 

de representação exerceu nas diversas hipóteses que ao longo 

dos séculos buscaram explicar a cognição e a linguagem hu-

mana e indicamos, como ponto de convergência, a cons-

trução do conceito de recursão como plausível alternativa 

antirrepresentacionista.



67

A desestabilização do conceito 
de representação

A relação entre linguagem e mundo é problematizada, no 
Ocidente, desde a Antiguidade Clássica, quando o debate entre 
socráticos e sofistas era conduzido em torno da questão da ver-
dade. Platão e Aristóteles fundaram, conforme expõe Martins 
(2004), o paradigma essencialista de leitura da realidade, que 
pressupunha serem as coisas, o mundo, os sentidos apriorísticos 
e ser a verdade absoluta e tangível. De outro lado, os sofistas te-
riam fundado o paradigma relativista, que endossa a noção de 
realidade manipulável e de verdade contingente.

Esses paradigmas que fundamentaram o pensamento grego 
orientam diferentes perspectivas linguísticas. O essencialismo, 
por tomar como dado bruto, como preexistente às práticas hu-
manas, tudo aquilo de que tratamos na linguagem, está na base 
de uma visão de língua como representação acurada do real. O 
relativismo, por sua vez, ao sugerir a instabilidade do real e a 
imprecisão e dinamicidade da verdade, nutre uma perspectiva 
antirrepresentacionista de linguagem.

De acordo com Martins, norteadas segundo a concepção de 
que a verdade prevalece sobre o consenso, tanto a perspectiva 
platônica quanto a aristotélica fundamentam a seu modo enfo-
ques representacionistas de linguagem. De outro lado, a autora 
considera a filosofia provocativa dos sofistas um embrião de 
abordagem pragmática do sentido.

O representacionismo realista identificado em Platão se ex-
plica, segundo Martins, em razão de as palavras, sob o olhar do 
filósofo, terem “[...] por propósito representar a realidade, não a 



68

realidade fenomênica, mas a realidade essencial das coisas” 

(MARTINS, 2004, p. 461). Essas essências seriam entidades extra-

linguísticas, autônomas e transcendentes. A tese aristotélica, por 

sua vez, exibe um representacionismo mentalista. Como afirma 

a autora, há nela “[...] a substituição de uma díade, linguagem-

-real, por uma tríade, linguagem-alma-real” (MARTINS, 2004, p. 

464). Sob a ótica de Aristóteles, pelos sentidos, o intelecto hu-

mano seria capaz de abstrair essências universais, e as palavras 

teriam com essas essências abstraídas um vínculo lógico e obje-

tivo. Seja como reprodução de essências metafísicas, seja como 

reflexo das representações mentais universais de tais essências, 

a linguagem para os socráticos é mero instrumento para espe-

lhar uma instância definida e autônoma.

Em oposição ao pensamento socrático, manifesta-se a pos-

tura relativista associada aos sofistas, associação que Martins 

justifica evocando Górgias: “Nada existe que possa ser conhe-

cido; se pudesse ser conhecido, não poderia ser comunicado; se 

pudesse ser comunicado não poderia ser compreendido” (Do 

não ser, Fragmento I, apud MARTINS, 2004, p. 450). A autora 

propõe compreendermos a célebre nota do sofista como res-

posta à problematização da relação linguagem-real. Diante do 

questionamento, Górgias sugeriria a impossibilidade de ser o 

mundo dito pela linguagem, negando o representacionismo e a 

existência de uma realidade autônoma, anterior ao discurso.

O relativismo manifesto no pensamento dos sofistas, para 

quem “[...] um mesmo dizer [...] pode não apenas significar 

mais de uma coisa, como também, e mais importante que isso, 

pode significar uma coisa e seu exato contrário” (MARTINS, 



69

2004, p. 452), desestabiliza, segundo Martins (2004), a distinção 
absoluta entre falso e verdadeiro e sobreleva o protagonismo 
do discurso na constituição do real, fazendo emergir “[...] um 
ângulo segundo o qual a linguagem significa quando é usada 
em circunstâncias concretas e variáveis, inscrevendo-se nos as-
suntos humanos e com eles mantendo laços mutuamente cons-
titutivos” (MARTINS, 2004, p. 452-453).

Martins (2000, p. 22) chama a atenção para o modo como o 
ponto de vista dos sofistas se tem mantido sob luz mortiça em 
face das fortes raízes estabelecidas pelo projeto essencialista no 
mundo ocidental, o qual, apesar dos “[...] prognósticos negativos 
da reflexão filosófica mais recente”, continua fundamentando o 
desenvolvimento das ciências cognitivas. A resistência estaria, 
conforme a autora, na dificuldade de renunciar a uma expecta-
tiva persistente: “[...] trata-se de estar preparado para pensar 
talvez que a linguagem ‘não diz o que é’, mas em alguma medida 
‘faz ser o que diz’” (MARTINS, 2004, p. 453, grifos nossos).

Transformações no campo das ciências 
cognitivas

Ao recompor as primeiras décadas da história das ciências 
cognitivas, Varela (1988) também reconhece a presença domi-
nante do representacionismo. Em meados do século XIX, os es-
forços para conceber uma ciência da mente eram orientados, 
segundo o autor, pela ideia de que era necessário “[...] recorrer a 
mecanismos explícitos e a formalismos matemáticos para des-
crever os processos a ela subjacentes” (VARELA, 1988, p. 25).



70

Nesses anos iniciais, na década de 1940, aos quais o autor se 
refere como primeira etapa da história das ciências cognitivas, o 

cérebro humano “[...] era descrito como uma entidade cujos 

constituintes ou neurônios encarnavam os princípios lógicos. 

Cada neurônio era imaginado como sendo um autômato cujo li-

miar, activo ou não, designaria um valor lógico, verdadeiro ou 

falso, consoante o caso” (VARELA, 1988, p. 26, grifo do autor). 

Compreendida como máquina dedutiva, a mente constituía um 

sistema operacional passível de ser reproduzido, o que fomentou 

evidentemente a invenção do computador e fez germinar o movi-

mento cibernético.

Como salienta Varela, a fase cibernética das ciências cogni-

tivas rendeu resultados entusiasmantes, como o largo desenvol-

vimento na tecnologia da comunicação, e criou as bases para a 

configuração do que o autor concebe como a segunda etapa, a 

das representações simbólicas.

Aquilo que apenas parecia ser uma orientação possível – o 
espírito como uma forma de lógica, assimilável, portanto, ao 
comportamento de um computador – passa então a ser con-
siderado como uma hipótese reconhecida que se procura des-
tacar dos seus antecedentes pluridisciplinares, ou seja, da 
influência das ciências sociais e biológicas e das suas com-
plexidades diversas (VARELA, 1988, p. 30, grifo do autor).

A segunda metade da década de 1950 viu surgir, segundo Varela 
(1988), o cognitivismo clássico, com o argumento de que o compor-
tamento inteligente consistiria na reação do agente a representa-
ções dotadas de uma realidade física, sob a forma de códigos simbó-
licos. O pensamento poderia assim ser efetuado pela computação 



71

de representações regida por regras algorítmicas; qualquer disposi-
tivo capaz de representar e manipular esses códigos, considerados 
formas análogas a aspectos da realidade objetiva, constituiria um 
sistema cognitivo a funcionar de maneira adequada.

Varela (1988) salienta que o problema para o cognitivista, que, 
ao assumir essa hipótese, atribui a estados intencionais ou re-
presentacionais – como crenças, desejos, intenções – proprie-
dades causais, estaria em demonstrar como esses estados pode-
riam correlacionar-se a mudanças físicas, determinar 
comportamentos. Como explica o autor, a proposta de parale-
lismo entre a realidade física e mecânica da inteligência (a sin-
taxe do código) e a realidade da intencionalidade (a projeção se-
mântica), oferecida como resposta no programa cognitivista, 
não é nada evidente na linguagem humana. “Embora se saiba de 
onde vem o nível semântico de uma computação por compu-
tador (o programador), não temos nenhuma ideia quanto à pro-
veniência do sentido das expressões simbólicas que o cogniti-
vista supõe existirem no cérebro” (VARELA, 1988, p. 34).

É pertinente o comentário de Pelosi (2014) quanto a essa 
questão. A autora refuta com vigor a pressuposição cognitivista 
ortodoxa do espelhamento sintático das relações semânticas es-
tabelecidas nas línguas naturais. Como argumento, chama a 
atenção para as dificuldades enfrentadas pela teoria gerativa 
chomskiana, cujas limitações decorreram justamente da ênfase 
na sintaxe, definida como componente central da gramática 
gerativo-transformacional,

[...] visto que a evidência reunida a partir de experimentos psi-
colinguísticos consistentemente indicou que, na compreensão 



72

e no processamento de sentenças, as pessoas, antes de se limi-
tarem estritamente a aspectos sintáticos, como propunha 
Chomsky, faziam uso de fatores de ordem semântica, intencio-
nais (crenças, propósitos comunicativos, pressupostos) e prag-
mático-discursivos (PELOSI, 2014, p. 11).

Por não ter sido capaz de identificar a existência de um pro-
cessador lógico num cérebro real nem de indicar zonas precisas 
em que estariam guardadas as informações, a ortodoxia cogniti-
vista foi, segundo Varela (1988), substituindo em suas pesquisas 
os desafios de natureza mais geral que se propunha, como a tra-
dução de línguas naturais ou a resolução de problemas univer-
sais, por objetivos, em princípio mais modestos, que se reve-
laram nada banais. “Tornava-se óbvio que a inteligência mais 
profunda e mais fundamental era a do bebê que adquire a lin-
guagem a partir de um fluxo quotidiano de palavras dispersas, 
ou reconstitui ainda objetos significantes a partir de um fluxo 
difuso de luz” (VARELA, 1988, p. 45).

Como alternativa à frustração experimentada pelo projeto 
simbolista, a esbarrar sempre em fatos como o de que sistemas 
vivos menos complexos que os humanos efetuam tarefas mais 
rapidamente do que elaborados modelos computacionais, apre-
senta-se o paradigma conexionista, que Varela enquadra na ter-
ceira etapa da história das ciências cognitivas.

No conexionismo a noção de representação enfraquece, uma 
vez que o processamento de informações deixa de ser tido como 
resultado de projeções operacionalizadas a partir de códigos 
simbólicos condicionados por regras algorítmicas e passa a ser 
tomado como efeito emergente de conexões neuronais. 
Conforme Varela, essas conexões podem dar-se de forma muito 



73

densa, configurando-se espontaneamente sem que seja neces-
sária uma unidade central para controlar o funcionamento do 
sistema cognitivo. “Esta transferência de regras locais para a co-
erência global constitui o cerne daquilo a que se convencionou 
chamar a auto-organização” (VARELA, 1988, p. 49-50).

Como explica Pelosi (2014), a auto-organização, atribuída 
como propriedade às redes neuronais pelos conexionistas, em 
virtude de essas redes procurarem “[...] estados estáveis que 
podem representar periodicidades tanto no tempo quanto no es-
paço” (PELOSI, 2014, p. 13), é incompatível com o processa-
mento cognitivo tal qual ele é concebido pelo paradigma simbó-
lico, isto é, a partir de módulos que interagem linear e 
sequencialmente. De acordo com a teoria conexionista,

[...] os processos mentais são explicitados com base em confi-
gurações estabelecidas ad hoc nas redes neuronais. O sistema 
neuronal lida dinamicamente com dados recebidos do am-
biente que desencadeiam sua ativação fazendo emergir es-
tados globais a partir das interações de componentes simples 
(nodos/neurônios). [...] O processamento das unidades de en-
trada, externas ou internas ao sistema, se dá simultaneamente 
e em muitas direções. São muitas as unidades de entrada e 
estas interagem com inúmeros componentes internos (nodos/
neurônios) em milhares de direções (PELOSI, 2014, p. 13).

Contemporânea ao simbolismo, a alternativa conexionista 
veio a ganhar força mais tarde, na década de 1980, apresentando, 
segundo Pelosi (2014), avanços no que diz respeito à ruptura com 
a tese da representação interna do conhecimento, vinculada à 
ideia de que conceitos linguísticos estariam estocados em com-
partimentos na memória. Por outro lado, como pondera a autora, 



74

as explicações conexionistas parecem não conferir ainda atenção 
significativa ao papel de elementos interacionais, ecológicos e 
contingenciais, que integram a experiência de um indivíduo na 
emergência do conhecimento. Além disso, esse indivíduo “[...] 
continua a ser visto como ser dual (i.e. composto por duas partes 
distintas, corpo e cérebro/mente). O corpo apenas provê meios 
para a entrada de estímulos que serão processados pelo cérebro, 
foco central das explicações” (PELOSI, 2014, p. 12).

Nessa mesma década, uma vertente distinta de estudos co-
meça a apresentar, como afirma Pelosi, a cognição dentro de 
uma visão integrada da interação entre cérebro e mente, entre 
corpo e mundo. O dualismo cartesiano passa a partir de então a 
perder espaço para um entendimento segundo o qual o ser não 
figura no ambiente; ele o constitui e é por ele constituído numa 
relação de indissociabilidade.

Essa transformação favorece a consolidação do que Varela 
(1988) designa como a quarta etapa da história das ciências cog-
nitivas. Diferentemente do cognitivismo e do conexionismo, que 
tomavam a cognição como a capacidade de representar adequa-
damente um mundo exterior predeterminado e de oferecer res-
postas a problemas bem definidos, negando ou desconsiderando 
a contingencialidade do viver, a enação, conforme é denominada 
por Varela, aparece como uma alternativa à representação.

O autor salienta que qualquer cognição viva tem como facul-
dade central “enagir”, fazer emergir de modo sempre situado 
questões pertinentes a um mundo continuamente em desenvol-
vimento, sofrendo “[...] alterações estruturais ao longo de um 
historial não interrompido” (VARELA, 1988, p. 89). Nas palavras 
de Pelosi (2014, p. 18), essa visão atuacionista pauta-se na ideia 



75

de que a “[...] atividade cognitiva está intrinsecamente ligada à 

ação incorporada e, portanto, decorrente dos tipos de experiên-

cias possibilitadas ao organismo por suas capacidades sensório-

-motoras embutidas em um contexto biológico, psicológico e 

sociocultural mais amplo”.

Sob essa ótica, a noção de representação enfraquece, como 

insiste Varela (1988), e ganha relevância a compreensão de con-

texto e senso comum como componentes substanciais da cog-

nição, não como artefatos residuais elimináveis a partir de regras 

sofisticadas. Se é naturalmente que o mundo se realiza, se nele 

não se verifica a predefinição que serviu de base à tradição teó-

rica ocidental, não é possível, de acordo com o autor, dividi-lo 

nos domínios pressupostos pelas abordagens clássicas das ciên-

cias cognitivas: “[...] zonas de elementos discretos e tarefas que o 

sistema cognitivo impõe a si próprio, agindo no seio de um certo 

‘espaço’ de problemas” (VARELA, 1988, p. 74-75), tais como a 

visão, a linguagem, o movimento etc.

Com efeito, nos anos 70, após duas décadas de progresso 
muito lento, vários investigadores em [inteligência artificial] 
chegaram à conclusão de que até a mais simples acção cogni-
tiva requer uma quantidade de conhecimentos aparente-
mente infinita, que temos como adquirida (na verdade, tão 
evidente que se torna invisível), mas que deve ser introduzida 
no computador a conta-gotas (VARELA, 1988, p. 77).

Tanto a pretensão cognitivista inicial de conceber um disposi-

tivo lógico universalmente aplicável à resolução de problemas 

quanto a expectativa mais modesta da resolução de problemas 

bem definidos a partir da programação mecânica esbarraram no 



76

que Varela designa como a ambiguidade inabordável do senso 
comum, tomado pelo autor como a nossa história física e social.

Apoiado na prerrogativa fenomenológica de que o conheci-
mento se produz com base na indissociabilidade entre nosso 
mundo, nosso corpo, nossa linguagem e nossa história social, 
Varela reforça a inconsistência de enquadrar num conjunto de 
regras aquilo que se trata de um processo de ação e interpretação 
contínua; aquilo que “[...] é um mundo de significados de que 
nos apoderamos por imitação e que se torna parte integrante do 
nosso mundo preexistente” (VARELA, 1988, p. 78).

Em A maçã no escuro, o protagonista de Clarice, ainda que, 
na luta por abolir a antiga forma de vida e a linguagem dos 
outros, resista, experimenta essa condição de indissociabili-
dade: “Todo um passado estava apenas a um passo da extrema 
cautela com que aquele homem procurava se manter apenas 
vivo [...]. Então com infinito desagrado, fisicamente atrapa-
lhado, ele se lembrou no corpo de como é homem pensando” 
(LISPECTOR, 1998c, p. 32-33).

Como expressão desse projeto de rejeição, a princípio, o per-
sonagem resiste ainda a reconhecer na imitação seu “[...] tre-
mendo poder especificador de realidade” (MATURANA; VARELA, 
1995, p. 15) – isto é, sua notável relevância como conduta que 
permite que certos modos de interação ultrapassem a ontogenia 
e constituam nossa história social –, considerando-a, ao con-
trário, um movimento deformador, falseador: “‘Na verdade 
apenas imitei a inteligência assim como poderia nadar como um 
peixe sem o ser!’ [...]. Porque mesmo a compreensão, a pessoa 
imitava. A compreensão que nunca fora feita senão da linguagem 
alheia e de palavras” (LISPECTOR, 1998c, p. 34).



77

De acordo com Varela (1988, p. 79), “[...] concluir que a cog-
nição não pode ser adequadamente compreendida sem o senso 
comum, que não é senão nossa história física e social”, conduz à 
dedução de que sujeito e objeto “[...] são a especificação recí-
proca e simultânea um do outro”. O autor assevera que é justa-
mente essa ênfase na codeterminação que salvaguarda o ponto 
de vista da enação do espectro solipsista, o qual costuma pairar 
sobre as abordagens que questionam a representação.

Trata-se, pois, de um processo em que nossa realização social 
dá vida ao nosso mundo, fazendo emergir regularidades, mundos 
de pertinência, independentemente de finalidades determi-
nadas, problemas predefinidos, a partir de uma sequência inin-
terrupta de mudanças estruturais, o que acentua a ideia de que 
“[...] nossas faculdades cognitivas estão inextricavelmente li-
gadas ao historial da vivência, da mesma maneira que uma ve-
reda anteriormente inexistente vai aparecendo conforme se ca-
minha” (VARELA, 1988, p. 88). Como não têm essas regularidades 
pontos de referência fixos e independentes, mas são coerências 
do mundo que produzimos com os outros, nossa dinâmica cog-
noscitiva opera construindo mundos, não os refletindo.

Abalos epistemológicos gerados por 
concepções filosóficas

Com a pretensão de elucidar questões filosóficas de ordem 
epistemológica, o racionalismo moderno elegeu o raciocínio ma-
temático como a ferramenta mais eficaz para conhecer o mundo. 
Constituindo um marco de sucessão da era renascentista e 



78

fincando fortes raízes no pensamento ocidental, o dualismo car-

tesiano, que tanto influenciou o desenvolvimento das ciências 

cognitivas, pressupunha, como sabemos, a dissociação absoluta 

entre mente e corpo.

Como nos lembra Costa (2005, p. 16), dentre os diversos argu-

mentos com os quais Descartes pretendeu provar o dualismo, o 

principal consiste nesta consideração:

Se eu posso (em princípio) pôr em dúvida a existência de meu 
corpo e de todo o mundo material (pois posso estar so-
nhando, alucinando), mas não posso (sequer em princípio) 
pôr em dúvida a minha própria existência (de minha mente), 
[já] que para duvidar eu preciso existir, então devo concluir 
que sou uma coisa distinta e independente do meu corpo e 
do mundo material.

A profundidade radicular da lógica cartesiana a que nos refe-

rimos é evidente na forma como a filosofia analítica (semântica 

clássica), mesmo rompendo com a tradição moderna e consoli-

dando uma postura epistêmica que põe a linguagem no centro 

do exame filosófico, continua a apoiar-se no argumento da exis-

tência de uma instância material (em oposição à res cogitans) ob-

jetiva, independente.

Segundo observa Marcondes (2004), pensar os conceitos ana-

liticamente equivale a interpretá-los como entidades lógico-lin-

guísticas, não psicológicas ou metafísicas, tais quais eram carac-

terizadas as formulações conceituais predominantes até o final 

do século XIX, nos dois primeiros dos três grandes períodos em 

que costuma ser dividida a tradição filosófica. Sabemos, por 

outro lado, que a centralidade assumida pela linguagem nesse 



79

contexto está ainda longe de abranger os questionamentos mais 
tarde articulados nas elucubrações austinianas e wittgenstei-
nianas. A preocupação dos filósofos analíticos volta-se para uma 
tarefa que pode ser entendida “[...] como tradução de uma lin-
guagem imprecisa para uma linguagem lógica isenta de equí-
vocos e ambiguidades; como redução de algo desconhecido ou 
obscuro a algo conhecido e mais claro; como decomposição de 
um complexo em seus elementos simples constituintes” 
(MARCONDES, 2004, p. 13).

O propósito ambicioso dos analíticos lógicos é certamente a 
lembrança mais saliente quando, tratando de linguagem, pen-
samos o percurso conceitual da representação, mas essa história 
começa antes, na trajetória do empreendimento humano de cons-
truir conhecimento sobre a origem da existência, a constituição 
dos fenômenos naturais e o funcionamento das práticas sociocul-
turais, elementos que tinham por muito tempo sido atribuídos a 
entidades mitológicas. Conforme explica Costa (2007, p. 23), na 
história da filosofia, as especulações cosmológicas e ontológicas 
levam à problematização do próprio conhecimento (virada episte-
mológica); da comunicação desse conhecimento (virada linguís-
tica); e, em seguida, da relação de mútua constitutividade entre 
uma e outra instância (virada pragmática), quando o reducio-
nismo lógico cede lugar à noção de que “[...] a realidade é algo di-
nâmico que emerge com nossas práticas sociais, entre as quais 
estão os diversos usos da linguagem”.

A pretensão dos filósofos analíticos é assim precedida pelo pro-
blema da validação da representação. Segundo Ghiraldelli (2008), 
a pergunta sobre o mundo feita pela filosofia antiga de modo di-
reto (intentio recta) passa a ser formulada pela filosofia moderna 



80

de modo indireto (intentio obliqua). Como explica o autor, a inda-
gação sobre o que há de real no mundo passa a implicar dúvida 
sobre qual representação do mundo seria válida, verdadeira; a 
questionar mesmo se haveria conhecimento do mundo. 
Fundamental no desenvolvimento dessa reformulação epistemo-
lógica foi a tentativa de Kant ([1781] 2009) de demonstrar, com a 
Crítica da razão pura, que a racionalidade não é absoluta.

Assim como, nas ciências naturais, Copérnico afastou a hipó-
tese geocêntrica em favor da ideia de que os corpos celestes gi-
ravam em torno do Sol, Kant promove, no seio da filosofia, uma 
mudança de perspectiva que abala a postura dogmática dos pen-
sadores clássicos. Com a revolução copernicana filosófica, Kant 
sustenta, conforme se vê nas palavras de Figueiredo (2005, p. 25), 
que “[...] a verdade concerne, não à essência última das coisas, 
mas ao modo como as conhecemos”, propondo a substituição da 
ontologia, com sua pretensão de obter o conhecimento das 
coisas em si, pelo “[...] título modesto de uma simples analítica 
do entendimento puro” (KANT, [1781] 2009, p. 179).

A justificativa reside naquilo que Kant ([1781] 2009) denomina 
o problema geral da razão pura, isto é, a insuficiência da facul-
dade pura da razão diante da tentativa de dar respostas às indaga-
ções metafísicas. Para o filósofo, o uso dogmático, acrítico, da 
razão produz postulados infundados, parciais, contestáveis; é ne-
cessário, em face disso, avaliar os limites e potencialidades da 
razão em relação aos objetos apresentados pela experiência.

Se por um lado “[...] as categorias não se fundamentam, quanto 
a sua origem, na sensibilidade” (KANT, [1781] 2009, p. 180), são 
por outro lado juízos apriorísticos sem validade objetiva (abs-
tratos), que só adquirem sentido, significação, ao tornarem-se 



81

sensíveis, ao receberem seu objeto “[...] pela intuição empírica, 

da qual [eles são] simples forma” (KANT, [1781] 2009, p. 174). A 

afecção da sensibilidade, por sua vez, não constitui, como ex-

plica Kant, a representação do conhecimento de um objeto, pois 

“[...] pela simples intuição nada é pensado” (KANT, [1781] 2009, 

p. 184); os objetos nos são apresentados pelos sentidos não como 

são, mas como nos aparecem.

Conforme o filósofo, por ser a intuição sensível possibilidade 

única para nós (não somos dotados de outro tipo de intuição), os 

sentidos permanecerão para sempre desconhecidos como ob-

jetos do entendimento puro, isto é, apenas num plano transcen-

dental (que ignoramos existir), poderíamos afirmar que o enten-

dimento nos apresenta as coisas tais quais elas são, mas, sem 

relacionar categorias e objetos, sem submeter a razão ao plano 

empírico, a “[...] realidade objetiva não pode, de forma alguma, 

ser conhecida” (KANT, [1781] 2009, p. 185). Apenas como uni-

dade “[...] o entendimento e a sensibilidade podem determinar 

os objetos em nós” (KANT, 2009, p. 187), motivo pelo qual os ob-

jetos simplesmente inteligíveis a nada se referem e “[...] as coisas 

são conhecidas por nós somente como parecem ser” (KANT, 

[1781] 2009, p. 182, grifos nossos).

A tese kantiana acerca de nossa incapacidade de conhecer 

as coisas de fato, objetivamente, é interpretada por Rego 

(2006, p. 162) como uma crítica que se estende ao discurso. 

Conforme o autor,

Kant afirma que não há um critério interno à linguagem (evi-
dentemente tampouco externo) capaz de garantir a correspon-
dência da linguagem em relação às coisas em si mesmas [...]. 



82

Em termos formais, isso significa: não podemos determinar 
o valor de verdade dos nossos enunciados.

De nossa parte, não enxergamos na renúncia de Kant a um 

conhecimento das coisas em si mesmas, seja mediante um ra-

cionalismo dogmático, seja a partir de um empirismo autô-

nomo, a indicação de um problema a residir na linguagem. O 

movimento de desconstrução que Kant realiza no universo con-

victo da filosofia transcendental não nos parece alcançar a di-

mensão linguística. Nosso posicionamento encontra apoio nas 

considerações de Derrida a respeito do problema da linguagem 

em face da questão do caráter crítico em filosofia. Ainda que 

para discordar de Derrida, é Trevisan (2012) quem nos apresenta 

essas considerações:

Derrida acusa a filosofia transcendental de uma “ingenui-
dade natural” quanto ao problema dos limites e da origem 
mesma da linguagem e, com ela, do próprio discurso filosó-
fico empregado e de sua legitimidade – para o filósofo trans-
cendental, a linguagem seria um fato, talvez até um “fato da 
razão”, a ser assumido acriticamente e que “exclui a reflexivi-
dade” (TREVISAN, 2012, p. 82).

A nosso ver, essa ingenuidade não é superada; ao problema-

tizar a representação, nosso conhecimento absoluto do real, 

Kant parece ignorar o papel desempenhado pela linguagem na 

questão, reportando-se sempre ao pensamento, aos juízos for-

mulados pelo entendimento para moldar o conteúdo das experi-

ências, como se não houvesse opacidade no dizer e os sentidos 

fossem apriorísticos, dele independentes.



83

A ausência desse exame crítico no discurso do filósofo nos im-
pele a reconhecer em seus postulados o pressuposto da lin-
guagem como simples instrumento, neutro e eficiente, de que se 
utilizariam os indivíduos para organizar racionalmente os dados 
captados pelos sentidos. Concordamos assim com Derrida, para 
quem, segundo expõe Trevisan (2012, p. 83), “[...] essa ausência 
representaria uma ‘zona cinzenta’ em que linguagem e pensa-
mento originário se confundem e se isentam de qualquer re-
flexão acerca de sua legitimidade”.

Além de deixar essa “zona cinzenta” para ser colorida a partir 
da virada linguística, a crítica kantiana, apesar de abalar a estabi-
lidade do fundamento racional e fazer estremecer a crença na 
evidência da verdade, compartilhada entre os modernos, 
mantém a tradição essencialista, portando certo vestígio platô-
nico ao opor o mundo das coisas em si à realidade fenomênica, e 
conserva a lógica cartesiana da dissociação entre mente e corpo 
ao formular a noção de sujeito transcendental. Por pressupor 
uma estrutura sensível universal, essa noção, concebida com o 
provável intuito de afastar uma inflexão solipsista, desconsidera 
que o sujeito é um ser incorporado, cujo comportamento cogni-
tivo é, portanto, a atuação de um sistema sensório-motor situado 
na natureza e na história.

A ruptura efetiva com o dualismo cartesiano se delineia so-
mente quando tem início a crítica explícita da representação, 
com alguns pensadores contemporâneos que, segundo Varela 
(1988, p. 73, grifo do autor), “[...] ocupam-se de todo o fenômeno 
da interpretação no seu sentido circular de ligação entre acção e 
saber, entre aquele que sabe e o que é sabido”, dentre os quais 
ele destaca o filósofo fenomenólogo Merleau-Ponty.



84

A fenomenologia da percepção, de Merleau-Ponty, é também 

reconhecida por Leite (2007, p. 94) como uma base doutrinária 

que se aproxima da concepção de cognição sustentada pela cha-

mada escola chilena – erguida, segundo o autor, em torno dos 

estudos de Varela, Maturana e Thompson – ao pôr “[...] em relevo 

um corpo fenomênico capaz de fazer emergir um mundo ao 

mesmo tempo em que é conformado por este”.

Buscando desconstruir na filosofia o privilégio do intelecto, 

endossado na tese cartesiana, que toma a verdade como dado 

autorizado pelo cogito, e, de outro lado, o desprestígio da per-

cepção, assumido no juízo kantiano, que problematiza a intuição 

sensível, Merleau-Ponty ([1945] 1999) reivindica a centralidade 

da experiência perceptiva. “O centro da filosofia não é mais uma 

subjetividade transcendental autônoma, situada em todas as 

partes e em parte alguma, ele se encontra no começo perpétuo 

da reflexão, neste ponto em que uma vida individual se põe a re-

fletir em si mesma” (MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 97).

Como assevera o autor, admitir um “eu transcendental” im-

plicaria a possibilidade de arrogar ao mundo e aos aconteci-

mentos a categoria de causalidade. A percepção não seria assim 

mais que a qualidade de um sujeito acósmico de captar “[...] rela-

ções de causalidade desdobradas no plano dos acontecimentos 

cósmicos” (MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 280). Ocorre que, 

corpo que somos, temos um campo perceptivo presente, sem 

distância, e atual, finito, isto é, que assume espaço e tempo ativa-

mente. “Como está necessariamente ‘aqui’, o corpo existe neces-

sariamente ‘agora’; ele nunca pode tornar-se ‘passado’” 

(MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 194).



85

Essa condição perene da atualidade na percepção não quer 
dizer que é ignorado o instante precedente. Ao contrário, como 
explica Merleau-Ponty ([1945] 1999), o passado está como que 
encaixado no presente. A percepção “[...] consiste em suma em 
reaprender, apoiando-se na posição atual, a série das posições 
anteriores que se envolvem umas às outras” (MERLEAU-PONTY, 
[1945] 1999, p. 194).

Por termos um corpo e com ele agirmos no mundo, imbuímos 
de consistência o presente – livrando-o da eternidade da filosofia 
transcendental – ao fazer um passado e também um futuro exis-
tirem para um agora. Todavia, “[...] aquele que [...] atribui um 
passado ao presente e o orienta para um futuro não sou eu en-
quanto sujeito autônomo, sou eu enquanto tenho um corpo e 
enquanto sei ‘olhar’. Antes de não ser uma história verdadeira, a 
percepção atesta e renova em nós uma ‘pré-história’” (MERLEAU-
PONTY, [1945] 1999, p. 322). Assim é que, para o autor, nossa 
existência pessoal é a retomada de uma “tradição pré-pessoal”.

Cada elemento do mundo físico traz, conforme salienta 
Merleau-Ponty, a marca mais ou menos determinada da ação hu-
mana à qual serve; ao sermos para um dado objeto enquanto ele 
é para nós, apresentamos uma espessura histórica, promovendo 
“[...] a base de uma situação de fato que fazemos nossa” 
(MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 236). Movidos em princípio 
por essa espécie de regulagem operacional, estaríamos, assim, 
sempre confrontando a tradição perceptiva com o presente.

Nosso presente é então um momento do tempo, e da mesma 
forma nosso corpo é um modo do espaço; a espacialidade é, con-
soante Merleau-Ponty, a maneira pela qual nos realizamos como 
corpo, está assentada em nossa facticidade. O autor explica, 



86

noutras palavras, que o mundo não está em torno de nós “[...] 

como um sistema de objetos dos quais fazemos a síntese, mas 

como um conjunto aberto de coisas em direção às quais nós nos 

projetamos” (MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 518), desempe-

nhando nosso movimento mesmo de existência.

Merleau-Ponty argumenta que mantemos em torno de nós, 

espacialmente, um sistema de significações cujas relações não 

precisam ser explicitadas representativamente. É a comunicação 

da concretude de nosso corpo com os objetos que os torna legí-

veis; por implicar um corpo, a consciência projeta-se originaria-

mente em um mundo físico e, desse modo, antes de ser definida 

por um “eu penso que”, é manifesta por um “eu posso”. Assim, 

como nosso meio geral de ter um mundo, o corpo exerce uma 

espacialidade que não diz respeito a posição, mas a situação, à 

“[...] situação do corpo em face de suas tarefas” (MERLEAU-

PONTY, [1945] 1999, p. 146).

Atribuindo ao corpo essa condição de lugar e atualidade dos 

fenômenos, a filosofia de Merleau-Ponty desconstrói a ingênua 

expectativa transcendental de recuperar o contato com um 

mundo cuja presença é tida como dado preliminar e inalienável 

e ancora a compreensão do mundo e dos sujeitos em sua factici-

dade. Sob a ótica da fenomenologia da percepção, a significação 

deixa de corresponder a representações resultantes da síntese 

operada por um logos oculto na alma e somente se concretiza se 

olhamos os objetos

[...] de um certo ponto de vista, de uma certa distância e em 
um certo sentido; em uma palavra, se colocamos nossa coni-
vência com o mundo a serviço do espetáculo. A expressão ‘o 



87

sentido de um córrego’ não quer dizer nada se não [supomos] 
um sujeito que olhe de um certo lugar para um outro 
(MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 575).

Nossa compreensão do mundo efetua-se, como ressalta o filó-
sofo, “[...] sem precisar passar por ‘representações’, sem subordi-
nar-se a uma ‘função simbólica’ ou ‘objetivante’” (MERLEAU-
PONTY, [1945] 1999, p. 193); ela consiste em ir ao encontro das 
coisas com nosso campo sensorial e perceptivo, de modo que 
nosso ponto de vista não é uma limitação de nossa experiência, 
mas uma forma de nos introduzir no mundo inteiro. “O corpo 
que percebe não ocupa alternadamente diferentes pontos de 
vista sob o olhar de uma consciência sem lugar que os pensa” 
(MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 441). Explica Merleau-Ponty 
([1945] 1999) que, quando percebemos, através de nosso ponto 
de vista, estamos no mundo inteiro e nem mesmo nos damos 
conta dos limites de nosso campo visual.

Uma vez que a unidade do mundo não está, de acordo com 
essa linha argumentativa, fundada na unidade da consciência, 
podem emergir, como supõe o autor, questionamentos a res-
peito da comunhão de sentido e direção que por vezes assumem 
os acontecimentos de nossa vida e os da história coletiva.

Refutando, naturalmente, as respostas oferecidas pelo pensa-
mento clássico, que “[...] procura, em suma, explicar as concor-
dâncias por um mundo em si ou por um espírito absoluto” 
(MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 548), o filósofo argumenta que, 
por estarmos “[...] misturados ao mundo e aos outros em uma con-
fusão inextricável” (MERLEAU-PONTY, [1945] 1999, p. 610), nossas 
experiências nunca estão sem cúmplices; “[...] cada existência se 



88

compreende e compreende as outras” (MERLEAU-PONTY, [1945] 
1999, p. 548), de maneira que qualquer unidade, em vez de ser es-
tabelecida por uma subjetividade ociosa e inacessível, “[...] é a re-
tomada de cada subjetividade por si mesma e das subjetividades 
umas pelas outras na generalidade de uma natureza, a coesão de 
uma vida intersubjetiva e de um mundo” (MERLEAU-PONTY, 
[1945] 1999, p. 606).

Merleau-Ponty assevera ainda que o gesto linguístico, como 
os outros, é manifestação da atividade fundamental pela qual 
nos projetamos para um mundo; não contém, portanto, signifi-
cação imanente;

[...] é tomada de posição do sujeito no mundo de suas signifi-
cações. O termo “mundo” não é aqui uma maneira de falar: 
ele significa que a vida “mental” ou cultural toma de emprés-
timo à vida natural as suas estruturas, e que o sujeito pen-
sante deve ser fundado no sujeito encarnado. O gesto foné-
tico realiza, para o sujeito falante e para aqueles que o 
escutam, uma certa estrutura da experiência, uma certa mo-
dulação da existência, exatamente como um comportamento 
de meu corpo investe os objetos que me circundam, para 
mim e para o outro, de uma certa significação (MERLEAU-
PONTY, [1945] 1999, p. 262).

A ilusão de transparência que se interpõe nas tentativas de 
compreensão da linguagem se explica, segundo o autor, em razão 
de a concebermos, na maior parte do tempo, como linguagem 
constituída das significações disponíveis e das equivalências de 
definições. Mas, porque a fala é sempre a fala, no mundo comum, 
de alguém para outrem, os sentidos só nos parecem imanentes 
por supormos dado o que advém de comunicação prévia e precisa 
ser recolocado numa corrente comunicativa.



89

Mudanças de perspectiva nas abordagens 
filosóficas analíticas

Ao despertar para a compreensão da indissociabilidade entre 
o falar e o viver, a crítica analítica da linguagem suprime a preo-
cupação com a clareza proposicional, pondo em causa o prin-
cípio fregiano de determinação da referência em função do sen-
tido, e propõe, como sabemos, uma abordagem do fenômeno 
linguístico com base nos usos.

Como bem explica Cardoso (2003), na tentativa de solucionar 
os problemas da análise lógica tradicional, de base aristotélica, o 
projeto dos lógicos modernos consistiu em estabelecer uma lin-
guagem formal, circunscrita a proposições lógico-matemáticas 
vericondicionais, com o intuito de evitar os equívocos potenciais 
nos enunciados das línguas naturais.

Em evidência entre esses filósofos, Frege ([1892] 2011) salien-
tava que, para se considerar verdadeira uma proposição, era ne-
cessário existir identidade de estrutura entre ela e aquilo que re-
feria, entre sentido e referência. Tão explícita era a distinção feita 
pelo autor entre os dois elementos que, dentre os problemas da 
linguagem comum a serem abolidos por meio do simbolismo 
lógico, destacava o das descrições com sentido, mas sem refe-
rência, argumentando que

[...] nelas são possíveis expressões que, em conformidade 
com a sua forma gramatical, parecem destinadas a de-
signar um objeto, mas em casos excepcionais não realizam 
esse fim porque isso depende da verdade de uma frase. 
Assim, depende da verdade da frase “existe alguém que 
descobriu a forma elíptica da órbita dos planetas” se a 



90

oração subordinada “quem descobriu a forma elíptica da 
órbita dos planetas” realmente designa um objeto ou só 
desperta essa impressão, quando na verdade não tem refe-
rência. [...] Deve-se exigir de uma linguagem logicamente 
perfeita (Begriffsschrift) que cada expressão, construída 
gramaticalmente de modo correto como nome próprio a 
partir de símbolos já introduzidos, também designe real-
mente um objeto, e que nenhum novo símbolo seja intro-
duzido como nome próprio sem que uma referência lhe 
seja assegurada (FREGE, [1892] 2011, p. 34-35).

Tal qual no Begriffsschrift, o espírito formalizante, de que 
também se investiu a teoria da figuração wittgensteiniana, ex-
pressou-se no Tractatus, como nos lembra Araújo (2004, p. 75), 
com o propósito de traduzir a “[...] estrutura lógica do mundo 
em uma notação adequada”. Segundo a autora, pela figuração 
dos fatos no espaço lógico, Wittgenstein restringiu a lin-
guagem a proposições capazes de projetar, como modelos de 
realidade sujeitos à validação vericondicional, a estrutura rela-
cional dos elementos do mundo. “As proposições são modelos, 
figurações da realidade tal como pensamos que seja, afirma 
Wittgenstein (§ 4.01), e pela projeção a proposição mostra 
como estão as coisas. Se ela for verdadeira, diz que as coisas 
estão assim. A realidade confirma ou não as proposições” 
(ARAÚJO, 2004, p. 80).

Consolidando a virada pragmática, os analíticos críticos pas-
saram a rejeitar a semântica formal dos analíticos lógicos e ob-
servar a centralidade assumida na linguagem de aspectos sociais 
e culturais. Com sua teoria dos atos de fala, Austin é apontado 
por Cardoso (2003) como protagonista desse movimento contra-
formalizante. Na proposta do filósofo, “[...] o que importa não é 



91

mais produzir grandes sistemas através dos quais se possa co-

nhecer o mundo ou interpretar a realidade. O que verdadeiramente 

importa é transformar a realidade através de nossa ação no 

mundo; [...] transformar o mundo através da nossa ação com a 

linguagem” (CARDOSO, 2003, p. 86, grifos da autora).

Segundo Cardoso (2003), a incompletude dos enunciados das 

línguas naturais deixou de ser tomada, com a virada, como im-

perfeição a ser corrigida e passou a ser considerada sob outra 

perspectiva: categorizando esses enunciados como eventos dis-

cursivos, os filósofos do período procuraram demonstrar que, 

por estarem sempre enquadrados em um contexto que extrapola 

os limites formais, eles não se sujeitam jamais a qualquer re-

lação intrínseca entre notação e referência. Desse modo, “[...] se 

para a semântica lógica de Frege a necessidade do contexto situ-

acional deixa o enunciado sem referência [...], para a teoria dos 

atos de fala é justamente a omissão do contexto que deixa o 

enunciado sem referência” (CARDOSO, 2003, p. 86).

Visando à promoção de uma concepção de linguagem que le-

vasse em consideração fatores até então ignorados, como situa-

ções e convenções de uso e intenções do falante, Austin renuncia, 

como reforça Cardoso, a uma teoria do significado em favor de 

uma teoria da ação. A autora chama a atenção para o modo como 

o intento originário do filósofo, o de opor enunciados performa-

tivos a constatativos, foi muito cedo por ele reconhecido como 

insustentável. A dicotomia foi logo suspensa em razão da com-

preensão do alinhamento entre dizer algo e fazer algo.

Austin (1962) estabelecera, inicialmente, distinção entre uma 

classe de enunciados que explicitam supostamente a ação a ser 



92

desempenhada, apresentando, como exemplos típicos desse 
grupo, aqueles em que o verbo na primeira pessoa do singular no 
presente do indicativo anuncia a “performance” (“Prometo que 
estarei lá”),11 e uma classe de enunciados em que a “perfor-
mance” não é proclamada (“Estarei lá”),12 considerados mera-
mente declarativos ou descritivos.

Ao falhar em definir critérios – seja pela presença de traços 
gramaticais específicos, seja pela satisfação de condições de feli-
cidade ou verdade – para tornar precisa a delimitação conceitual 
entre a primeira classe, dos enunciados performativos, e a se-
gunda, dos enunciados constatativos, o autor reconsidera as for-
mulações teóricas inaugurais e questiona ele mesmo: “Quando 
emitimos um enunciado, qualquer que seja, não estamos nós 
‘fazendo algo’?” (AUSTIN, 1962, p. 91).13

Respondendo à própria indagação, o filósofo argumenta que, 
porquanto na linguagem estamos em geral realizando simulta-
neamente dois atos, isto é, “[...] as próprias coisas empregadas 
como meio de distinguir, sob os nomes ‘fazer’ e ‘dizer’, perfor-
mativos de constatativos” (AUSTIN, 1962, p. 132),14 a dicotomia 
originalmente proposta, difícil de sustentar desde o começo, de-
veria “[...] ser abandonada em favor de famílias mais gerais de 

11 “I promise that I shall be there” (AUSTIN, 1962, p. 69).
12 “I shall be there” (AUSTIN, 1962, p. 69).
13 “When we issue any utterance whatsoever, are we not ‘doing something’?” 

(AUSTIN, 1962, p. 91).
14 “[...] the very things which we tried to use as a means of distinguishing, 

under the names of ‘doing’ and ‘saying’, performatives from constatives” 
(AUSTIN, 1962, p. 132).



93

atos de fala relacionados e sobrepostos” (AUSTIN, 1962, p. 149, 
grifo do autor).15

Como fizemos em Barros (2014), destacamos que, caracteri-
zados como locucionários, ilocucionários e perlocucionários, os 
atos de fala parecem não se ter de todo livrado de contradição 
teórico-metodológica. Referimo-nos aqui à

[...] incongruência que parece residir entre uma proposta que 
abriga a pretensão de superar as teorias vericondicionais da 
referência e a tentativa de isolar o ato locucionário do ato ilo-
cucionário. Não fora exatamente por perceber que uma teoria 
da ação tornar-se-ia incoerente admitindo um enunciado que 
fosse simplesmente uma declaração que Austin (1962) su-
primiu o enunciado constatativo ao abolir a dicotomia pen-
sada a priori? Para quê, então, trazê-lo de volta, embutindo-o 
no ato locucionário? (BARROS, 2014, p. 25, grifos da autora).

Cardoso (2003, p. 102), ciente desse “[...] remanescente da te-
oria da verdade analítico-referencial”, oferece ao questiona-
mento a suposição de que, a deduzir pelo estilo autocrítico do 
filósofo, ao qual alude Rajagopalan (1990), “[...] a nova dicotomia 
entre ato locucionário (que conteria o constatativo) e ato ilo-
cucionário seria apenas mais uma dicotomia a aguardar o golpe 
fatal, que só não aconteceu por causa da morte prematura de 
Austin” (CARDOSO, 2003, p. 103).

Outro indício da iminência da desconstrução dessa dicotomia 
pelo próprio Austin nos chega a partir das observações de Ottoni 
(2002), que enfatiza, ao examinar as tentativas de formalização 

15 “[...] be abandoned in favour of more general families of related and 
overlapping speech acts” (AUSTIN, 1962, p. 149, grifo do autor).



94

da proposta austiniana, o alerta manifesto pelo filósofo sobre a 
necessidade de ter em vista o caráter global do ato de fala. Com 
efeito, Austin (1962, p. 153, grifos do autor) salienta, como prin-
cípio norteador de sua teoria, que “[...] o ato de fala total na situ-
ação de fala total é na verdade o único fenômeno que, em última 
instância, deve ser elucidado”.16 A distinção entre sentido, força 
e efeito parece, diante de tal declaração, não se estabelecer – 
senão descritivamente, conceptualmente – com base em limites 
bem delineados, contraditórios à defesa da natureza performa-
tiva do enunciado.

De fato, Austin assinala que as declarações em geral (em 
princípio, atos locucionários) apresentam potencialmente todas 
as características de atos ilocucionários, argumentando que, 
“[...] assim que percebermos não serem as sentenças nosso ob-
jeto de estudo, mas a problematização dos enunciados numa 
situação discursiva, dificilmente poderá haver ainda a possibili-
dade de não se enxergar que declarar é performar um ato” 
(AUSTIN, 1962, p. 144).17

Em contrapartida, o autor nega que enunciados performa-
tivos constituam simples declarações, explicando que, embora 
ao fazer algo, esses enunciados digam algo, é impossível afirmar 
“[...] que eles não são essencialmente verdadeiros ou falsos como 

16 “[...] the total speech act in the total speech situation is the only actual 
phenomenon which, in the last resort, we are engaged in elucidating” 
(AUSTIN, 1962, p. 153, grifos do autor).

17 “[...] once we realize that what we have to study is not the sentence but 
the issuing of an utterance in a speech situation, there can hardly be 
any longer a possibility of not seeing that stating is performing an act” 
(AUSTIN, 1962, p. 144).



95

são as declarações” (AUSTIN, 1962, p. 145).18 Essa ressalva forma-

lizante é problematizada pelo próprio Austin, que relativiza as 

noções de falso e verdadeiro: “A verdade ou falsidade de uma de-

claração não depende meramente dos significados das palavras, 

mas do ato que se está performando em determinadas circuns-

tâncias” (AUSTIN, 1962, p. 150).19

Diante da ambiguidade dessas observações, é o autor mesmo 

quem esclarece que, como resquício da distinção entre constata-

tivos e performativos e como expressão de uma simplificação re-

ducionista, se ergueu sua proposta de abstrair do ato ilocucio-

nário um conjunto de aspectos supostamente isentos de 

contingencialidade, isto é, um tipo de declaração idealmente 

enunciável, sem particularidade de circunstâncias, propósitos e 

audiência. Para dissolver os vestígios da contradição, assevera 

ainda que, “[...] em geral, o ato locucionário, tanto quanto o ilo-

cucionário, é apenas uma abstração: todo ato de fala genuíno 

constitui ambos” (AUSTIN, 1962, p. 152).20

Promovendo a ruptura com as análises logicistas, a teoria dos 

atos de fala assume uma crítica analítica que deixa de centrar-se 

na significação (the meanings of words, nas palavras de Austin) 

para voltar-se à enunciação (the occasion of an utterance, nos 

18 “[...] that they are not essentially true or false as statements are” (AUSTIN, 
1962, p. 145).

19 “The truth or falsity of a statement depends not merely on the meanings of 
words but on what act you were performing in what circumstances” (AUSTIN, 
1962, p. 150).

20 “[...] in general the locutionary act as much as the illocutionary is an 
abstraction only: every genuine speech act is both” (AUSTIN, 1962, p. 152).



96

termos austinianos). Ao lado de Austin, em sua segunda fase, 

Wittgenstein contribui fortemente, como nos lembra Costa 

(2007), para que as teorias formais da linguagem percam espaço 

para a perspectiva pragmática. Segundo a autora, ao abandonar 

a teoria da figuração em nome de uma abordagem de linguagem 

ancorada nos usos, nos “‘jogos’ que os falantes desenvolvem ao 

porem a linguagem em funcionamento” (COSTA, 2007, p. 36), o 

filósofo é quem de fato protagoniza a construção desse novo 

rumo que vinham tomando os estudos da linguagem.

Os jogos na abordagem wittgensteiniana seriam governados, 

como explica Costa, por regras que “[...] poderiam ser vistas 

como ‘consensos de formas de vida’, em oposição a ‘consensos 

de opinião’” (COSTA, 2007, p. 38), como princípios e parâmetros 

coestabelecidos de maneira não deliberada, constituídos e assi-

milados na própria prática dos jogos. A essa concepção subjaz, 

segundo a autora, uma visão de linguagem que extrapola o mé-

rito de dispensar atenção a aspectos ligados aos contextos de uso 

da língua; ela implica tomar os usos linguísticos como formas de 

viver. “Entre as formas de viver e a linguagem, existem ‘laços mu-

tuamente constitutivos’. [...] A linguagem é parte da própria rea-

lidade, não apenas uma ferramenta usada para projetar essa rea-

lidade” (COSTA, 2007, p. 39).

Com efeito, conforme Wittgenstein ([1958] 1996), é na varie-

dade, contingencialidade e regularidade dos jogos que a lin-

guagem acontece, não como unidade formal idealizada, mas 

como forma de vida, atividade real coorientada, fenômeno vital 

coconstituído, sem apoio de regras rígidas e claras, segundo con-

sensos situados e critérios inextricáveis das práticas dos sujeitos.



97

Os jogos de linguagem estão aí muito mais como objetos de 
comparação, os quais, por semelhança e dissemelhança, 
devem lançar luz nas relações de nossa linguagem. Seremos 
capazes de escapar da injustiça ou do vazio de nossas asser-
ções somente na medida em que considerarmos o modelo 
como aquilo que é, como objeto de comparação – por assim 
dizer, como medida; e não como preconceito ao qual a rea-
lidade tem que corresponder (WITTGENSTEIN, [1958] 1996, 
p. 75-76, § 130-131, grifos do autor).

O filósofo avalia a premissa lógica de que outrora comparti-
lhara, a suposição de que há um ideal a ser encontrado na reali-
dade, e propõe uma guinada reflexiva que permita eliminar esse 
“[...] preconceito de pureza cristalina” (WITTGENSTEIN, [1958] 
1996, p. 70, § 108). Critica nossa tendência de pensar o signifi-
cado das palavras na linguagem como se aquele fosse uma pe-
numbra que acompanha cada uma delas pronta a ser transferida 
para todos os seus empregos.

A justeza ou plenitude de nossas asserções estariam, por-
tanto, longe de depender dessa penumbra ilusória. Para 
Wittgenstein, “[...] uma vez que tudo se encontra em aberto, não 
há também nada para esclarecer” (WITTGENSTEIN, [1958] 1996,  
p. 75, § 126); além disso, [...] as confusões que nos dão o que 
fazer originam-se, por assim dizer, quando a linguagem está em 
ponto morto, não quando ela trabalha (WITTGENSTEIN, [1958] 
1996, p. 76, § 132). Quando em ação a linguagem não se dissocia 
de nossas práticas, ela as constitui e nelas se realiza.

Nesse sentido, consoante o autor, quando participamos de 
determinado jogo, não tratamos de fixar as regras, nós nos enle-
amos nelas com outros participantes enquanto as seguimos; es-
tabelecemos entre nós concordâncias que oferecem constância 



98

ao certo e errado, ao falso e verdadeiro. Como sugere o filósofo, 
tais concordâncias não implicam coincidência de parecer, mas 
coordenação consensual das regularidades de conduta.

Como esclarece Martins (2000), sob a ótica wittgensteiniana, 
a maneira como nos comportamos nos jogos, isto é, o modo 
como manifestamos nossa observância aos critérios públicos, é 
que indica se nos compreendemos na linguagem. Segundo a au-
tora, em vez de resultar de uma reconfortante operação uni-
forme e transubjetiva, como apregoam os representacionistas, a 
intercompreensão é para Wittgenstein uma questão de nossa 
conduta “[...] ser aceita como lance legítimo no jogo da lin-
guagem, ser tomada como adequada no contexto particular em 
que ela é produzida: na situação particular, segundo os cos-
tumes da cultura particular, no momento particular da história 
etc.” (MARTINS, 2000, p. 34).

Diante de tal entendimento, Martins identifica e destaca na 
perspectiva do filósofo a noção de ausência de contiguidade 
entre linguagem e qualquer outra instância. Como explica, o en-
trelaçamento entre o dizer e o fazer, o dizer e o viver, na proposta 
dos jogos, pressupõe que a linguagem não representa nenhuma 
entidade ou plano exterior a ela própria. “Wittgenstein repudia 
justamente a ideia de que a linguagem e a realidade são dois do-
mínios discretos, autocontidos, havendo a necessidade de uma 
‘ponte’ para interligá-los” (MARTINS, 2000, p. 38).

Conforme Araújo (2004), também no pensamento de Donald 
Davidson a linguagem não é redutível à representação do que 
quer que seja. Na proposta do filósofo, falar a mesma linguagem 
quer dizer, como expõe a autora, convergir acerca de teorias pro-
visórias. Elas dizem respeito ao comportamento dos falantes de 



99

produzir tentativas de interpretar ocorrências linguísticas ape-
lando para critérios flexíveis; testando pressuposições, formu-
lando conjecturas, ajustando teorias prévias de acordo com as 
contingências da elocução.

Ao rejeitar o fundacionalismo das teorias vericondicionais, 
Davidson sustenta, nas palavras de Araújo (2004, p. 172, grifos 
nossos), que “[...] a verdade de sentenças e a referência de pala-
vras dependem de uma linguagem não por constrangimento 
empírico, pois [...] é sempre numa linguagem que certos papéis 
são atribuídos à referência, à verdade e à satisfação”. Como ex-
plica Araújo, isso equivale a dizer que a referência é uma 
questão discursiva. Ao usar a língua é que os falantes cons-
troem interpretações, crenças, desejos, dentro de “[...] um es-
quema de interpretação, que não é nem arbitrário, nem de-
pende de um conjunto fixo de regras autoaplicáveis” (ARAÚJO, 
2004, p. 174). A linguagem, nesse sentido, não recupera nem 
fixa a referência, pois, além de não constituir instância inter-
mediária, instrumento de representação, ela funciona como 
processo dinâmico, que permite ajuste a cada enunciação, que 
é “[...] parte [indissociável] da lida humana com outros e com o 
mundo” (ARAÚJO, 2004, p. 174).

Como explicita o próprio Davidson (1997), não há razão para 
supormos que ter uma atitude proposicional implique a exis-
tência de uma entidade na mente ou diante dela; as atitudes pro-
posicionais manifestam disposições, como percepções, inten-
ções, dúvidas, anseios, que se constituem na dependência 
contínua de sua posição em uma rede ampla de outras disposi-
ções. Não há, pois, padrão objetivo, impessoal, com o qual co-
tejar nossos juízos do racional e do verdadeiro.



100

Longe de sujeitar-se a padrões definitivos de racionalidade, 
interpretar requer, para o autor, ajustar aos dos outros nossos 
padrões de pensamento. Não se trata obviamente de pen-
sarmos todos do mesmo modo, mas de uma questão de estabe-
lecer a racionalidade como coerência, isto é, do exercício do 
chamado princípio da caridade. Para Davidson (1974, p. 19), 
[...] nós compreendemos ao máximo as palavras e os pensa-
mentos dos outros quando os interpretamos de uma maneira 
que otimize o acordo.21 O filósofo ressalta que, embora o termo 
possa sugerir algo distinto, o princípio da caridade nos é im-
posto: não há alternativa se desejamos dar sentido às disposi-
ções e ações dos agentes com quem interagimos. Na intersub-
jetividade reside, portanto, a base da noção de objetividade. 
Nesse sentido, o necessário

[...] não é que as pessoas falem da mesma maneira, embora 
isso servisse. O que é requerido, a base da qual os conceitos 
de verdade e objetividade dependem para aplicação, é uma 
comunidade de compreensão, concordâncias entre os fa-
lantes sobre como cada um deve ser compreendido. Tais con-
cordâncias consistem em nada mais do que compartilhar ex-
pectativas: o ouvinte espera que o falante prossiga como na 
vez anterior; o falante espera que o ouvinte prossiga como 
antes. A frustração dessas expectativas significa que alguém 
não prosseguiu como antes, isto é, como o outro esperava. 
Dada tal divergência, não há que se dizer quem está errado; 
isso deve depender do desenvolvimento sequencial ou de ob-
servadores adicionais. Mas as expectativas compartilhadas e 
a possibilidade de sua frustração dão substância à ideia da 

21 “[...] we make maximum sense of the words and thoughts of others when we 
interpret in a way that optimizes agreement” (DAVIDSON, 1974, p. 19).



101

diferença entre estar certo e estar errado, e ao conceito de ver-
dade objetiva (DAVIDSON, 1997,  p. 233).22

Tanto a teoria davidsoniana da racionalidade como coerência 

quanto a proposta wittgensteiniana dos jogos de linguagem 

como forma de vida respondem muito bem à crítica de Pinker 

(2008). Esse linguista confronta a premissa pragmática de que 

uma palavra não corresponde a uma representação mental ale-

gando que as formas linguísticas ativariam unidades de sentido, 

ainda que mínimas – como traços semânticos ligados a noções 

de espaço, tempo, força, substância –, armazenadas no cérebro, 

de maneira a compor “[...] a estrutura de nossos edifícios concei-

tuais” (PINKER, 2008, p. 101).

Ao autor parece plausível a ideia de que a referência não seja 

um fenômeno do mundo, mas absurda e caótica a hipótese de 

que ela resida na própria linguagem, não na mente. A razão disso 

estaria no fato de que a língua, conforme tal suposição, nas pala-

vras do linguista, “[...] permite aos ouvintes esticar e moldar as 

palavras de uma frase de modo a encaixar as associações de 

22 [...] is not that people speak alike, though that would serve. What is required, 
the basis on which the concepts of truth and objectivity depend for 
application, is a community of understanding, agreements among speakers 
on how each is to be understood. Such agreements are nothing more than 
shared expectations: the hearer expects the speaker to go on as he did before; 
the speaker expects the hearer to go on as before. The frustration of these 
expectations means that someone has not gone as before, that is, as the 
other expected. Given such a divergence there is no saying who is wrong; this 
must depend on further development or additional observers. But the joint 
expectations, and the possibility of their frustration, do give substance to 
the idea of the difference between being right and being wrong, and to the 
concept of objective truth (DAVIDSON, 1997, p. 233).



102

forma a produzir a mensagem mais provável que um falante na-
quela situação transmitiria” (PINKER, 2008, p. 136).

As palavras de Pinker evidenciam, a nosso ver, uma compre-
ensão da perspectiva pragmática que está longe de alinhar-se 
àquela que, com Wittgenstein e Davidson, defendemos. Quando 
fala de “encaixar associações em formas linguísticas” ou de 
“transmitir mensagem”, Pinker demonstra interpretar o caráter 
indicial da linguagem não como tal, mas como o resultado de 
um uso desastrado de uma ferramenta cartográfica, um modo 
forçado, que beira o equívoco, de atribuir etiquetas inadequadas 
a entidades predefinidas. Isso está bastante explícito também na 
tira com que o autor ilustra a maneira segundo a qual “[...] a lin-
guagem é usada no contexto à luz do conhecimento e das expec-
tativas dos falantes” (PINKER, 2008, p. 131):

Imagem 1 – Tira “Monty”

Fonte: Pinker (2008).

A caricatura expressa na tira é a estratégia que Pinker emprega 
para discutir quão insólito é refutar uma “[...] estrutura concei-
tual que exista de forma permanente e que seja subjacente ao 



103

significado de uma palavra” (PINKER, 2008, p. 131). O autor re-
conhece no texto cômico um fenômeno que ele julga ser a pedra 
de toque da abordagem pragmática, a polissemia, mas parece 
interpretá-lo de forma bastante restrita.

Ao indicar que “[...] de alguma maneira parece que configu-
ramos o sentido apropriado para uma palavra polissêmica de 
acordo com seu ambiente dentro da frase e da conversa ou do 
texto” (PINKER, 2008, p. 132, grifos nossos), Pinker aparenta 
mais uma vez não compreender (ou não admitir) que, ainda que 
a polissemia possa ser considerada uma premissa pragmática 
primordial, ela constitui um fenômeno atribuível não a ele-
mentos linguísticos particulares, mas à linguagem; ela é seu 
modo de operar, não uma conduta desviante. Além de deixar isso 
evidente, as teses wittgensteiniana e davidsoniana são boas res-
postas à crítica de Pinker porque demonstram que não preci-
samos sequer nos preocupar com um sinistro vale-tudo semân-
tico, uma vez que, vivendo na linguagem, construímos sentidos 
e damos a eles relativa estabilidade consensualmente. Assim, a 
plasticidade linguística é norma, não exceção, justamente 
porque é com os outros que pensamos e dizemos o mundo.

Como bem argumenta Wittgenstein ([1958] 1996), não pode-
ríamos aplicar regra nenhuma à suposta conversão privada de 
um processo psíquico em palavra. As regras estariam, nesse caso, 
pairando no ar, pois não haveria a instituição de sua aplicação. 
“Pensar não é um processo sem corpo, que empresta vida e sen-
tido ao falar, e que poderíamos desligar do falar [...]. Não se pode 
adivinhar como uma palavra funciona. É preciso que se veja a 
sua aplicação e assim se aprenda” (WITTGENSTEIN, [1958] 1996, 
p. 149, § 339-340). Conceber a linguagem como expressão do 



104

pensamento seria, segundo o autor, como admitir que pessoas 

que nunca se tivessem comunicado fossem capazes de falar uma 

língua íntima, privada.

O fato de a resposta à pergunta pelo significado da expressão 
não ser dada com a descrição, induz, por conseguinte, à 
conclusão de que entender é uma vivência específica, inde-
finível. Esquece-se, porém, que o que nos tem de interessar 
é a questão: como comparamos essas vivências; o que fi-
xamos como critério de identidade do acontecimento 
(WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 144, § 322).

De acordo com Martins (2012), ao nos convidar a reconhecer 

na linguagem esse conjunto de práticas que, em vez de repre-

sentar, forjam provisoriamente nossas partições psicológicas, 

ontológicas, éticas, estéticas etc., Wittgenstein nega a existência 

de “[...] um inefável compreendido como região ignorada, como 

um espaço exterior que ultrapassaria as fronteiras da linguagem” 

(MARTINS, 2012, p. 101, grifos da autora). Todavia, conforme 

ela alerta, não quer isso dizer que seja a linguagem espaço cô-

modo, pacífico, isenta do estranho, inexplicável, incompreen-

dido (nenhuma forma de vida é). A autora enfatiza que a própria 

escrita wittgensteiniana é testemunha do contrário, como per-

cebemos “[...] nas quebras abruptas, na confusão das vozes, na 

reticência sonegadora das perguntas, [...] nas afirmações retum-

bantes ironizadas mas nunca inteiramente descartadas, nas alu-

sões vagas, nas composições fragmentárias e descontínuas” 

(MARTINS, 2012, p. 103).

Esse testemunho manifesta, consoante salienta Martins, 

um estranho que, “[...] em certo sentido, promete resistir à 



105

intelecção” (MARTINS, 2012, p. 104), sem contudo evocar a 
busca compulsiva por um interior oculto a se revelar, pois, 
como práxis, a linguagem não suporta a dicotomia entre “um 
dentro” e “um fora”, liberto, expresso.

O estranho, o inexplicável, o incompreendido não são agora 
descritos – não mais convocam revelações, pois nada está 
oculto, ou se reduzem a expressões, pois nada há a expressar: 
deixam-se reconhecer no comum, sem se deixar compre-
ender. E reconhecer no comum o estranho não é aqui tor-
ná-lo conhecido: com sorte, é, muito ao contrário, uma oca-
sião para nele persistir – experimentar seus riscos, suas 
oportunidades (MARTINS, 2012, p. 104).

Longe de ser um problema bem resolvido no seio da linguís-
tica, a relação linguagem-pensamento esteve sempre a se imis-
cuir na preocupação humana com o conhecimento da realidade. 
Segundo Blikstein ([1983] 2003), a hipótese da modelagem lin-
guística do universo não livrou a significação da necessidade de 
recorrer a uma dimensão anterior à experiência verbal, a “[...] 
percepção-cognição, onde justamente se fabricariam os refe-
rentes/objetos mentais/unidades culturais” (BLIKSTEIN, [1983] 
2003, p. 39, grifo do autor).

A famigerada hipótese sapir-whorfiana é referida por Blikstein 
como basilar na tendência de considerar a língua como organiza-
dora da estrutura conceitual do mundo. A hipótese, conforme a 
qual “[...] categorias mentais como o tempo, o espaço, o sujeito e 
o objeto são explicadas pelas estruturas linguísticas” (BLIKSTEIN, 
[1983] 2003, p. 41), influenciou o trabalho de muitos linguistas, 
fomentando a ideia de que a palavra antecede o pensamento, e os 
significados das coisas não existem fora da linguagem.



106

De acordo com Blikstein ([1983] 2003), a assunção irrefletida 

dessa hipótese deixa obscuro um imprescindível aspecto do me-

canismo de significação, a experiência perceptiva. O autor argu-

menta que nosso sistema perceptual estaria aparelhado de uma 

práxis (prática social) que o habilitaria a transformar a realidade 

em referente. Noutras palavras, nossa percepção da realidade 

seria atravessada por mecanismos cognitivamente desenvol-

vidos a partir das condições sócio-históricas do momento e lugar 

que compartilhamos.

A tese bliksteiniana é a de que a práxis opera na percepção-cog-

nição “[...] gerando conteúdos visuais, tácteis, olfativos, gustativos, 

na dimensão cinésica e proxêmica [...], independentemente da 

ação e do recorte da linguagem linear” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, 

p. 66); haveria assim uma semiose não verbal eclipsada pela pri-

mazia atribuída à linguagem. Por outro lado, Blikstein admite 

que, diante de nossa crescente imersão nos processos de sociali-

zação, “[...] nossa percepção-cognição vai-se amoldando, em geral, 

à lógica linear discursiva e é muito difícil pensar o mundo de outra 

maneira” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 68).

Como explica o autor, não havendo outra forma de capturar 

essa semiose enredada na dimensão da práxis, recorremos à 

língua para materializá-la. Esta, por sua vez, interage com a práxis 

e a reitera, afetando nossa experiência perceptocognoscente e 

modelando, portanto, o referente, isto é, fabricando a realidade.

O dinamismo do esquema proposto por Blikstein reforça a des-

construção da ideia do real apriorístico, discretizado, e oferece co-

erência à explicação da relação entre linguagem, cognição e reali-

dade apresentada pelo autor. Em contrapartida, observamos que 



107

essa explicação preserva em certa medida a noção da existência de 
uma espécie de dimensão anímica (ainda que socialmente moti-
vada) dotada de propriedades peculiares para captar a instrução 
do meio e, portanto, fabricar representações.

Sem conseguir livrar-se da recorrência ao conceito de repre-
sentação, a proposta bliksteiniana enquadra a experiência per-
ceptiva como um modo de organizar o miolo difuso presente 
no domínio das interações produzindo imagens redutíveis ao 
organismo, isto é, a nosso domínio fisiológico, garantindo nele 
um lugar para a mente. Alertando-nos contra a armadilha epis-
temológica que a nosso ver apanha Blikstein, Magro (2000), 
apoiada nos estudos do biólogo Maturana, em sua biologia do 
conhecer, assevera:

Para explicar cognição e linguagem, não precisamos trazer 
para dentro de nós, sob a forma de representações de quais-
quer naturezas, o que vivemos em nossas interações, nem os 
mundos que nelas constituímos, embora esses dependam 
claramente de nossa corporalidade, a cada instante [...] 
(MAGRO, 2000, p. 272).

De acordo com Magro (1999b), em vez de constituir uma enti-
dade psíquica transcendente, a mente é o próprio espaço rela-
cional, interativo, no qual desempenhamos nossas atividades, 
recorrentes e recursivas. Assim, conforme esclarece a mesma au-
tora (1998), perceber não é captar os traços de uma realidade ex-
terna para constituir representações internas a serem posterior-
mente computadas; nem sequer existe uma dimensão interna, 
um sistema cognitivo aparelhado de conceitos apriorísticos a 
ditar de que modo deve ser o mundo percebido.



108

Como um ato cognitivo, perceber nos envolve em nossa cor-
poralidade e em nossa história de seres linguajantes num 
meio, entrelaçando linguagem e emoção no conversar, como 
um modo de vida especificamente humano. É nesse con-
versar que criamos os objetos, distinguindo-os e nomean-
do-os, e passando posteriormente a tratá-los como indepen-
dentes dos atos pelos quais os trouxemos à existência 
(MAGRO, 1998, p. 180, grifo da autora).

Compreendemos, pois, que a experiência perceptiva e a lin-
guagem, o linguajar, nos termos de Maturana, não se desen-
volvem em dimensões desmembráveis, como verificamos ocorrer 
no esquema explicativo de Blikstein. Como observadores lingua-
jantes, perceber e explicar coordenadamente é o nosso modo de 
estar no mundo.

O movimento que aqui discutimos, mediante o recorte teó-
rico a que procedemos neste estudo, partiu de ramos do conhe-
cimento diversos em direção à desestabilização da ideia de re-
presentação como reprodução, cópia, reflexo. Seus impactos 
foram significativos, a nosso ver, para a compreensão da com-
plexa e enigmática relação entre linguagem e realidade e ense-
jaram como caminho possível a construção da noção de recursão, 
de que tratamos na próxima subseção.

O viver na linguagem: recursão nas 
coordenações consensuais 
de ações

Para discutir o conceito de recursão proposto por Maturana 
na biologia do conhecer, vale a pena determo-nos inicialmente 



109

em algumas ideias com base nas quais o autor fundamenta sua 
teoria explicativa do nosso viver na linguagem. A primeira 
delas diz respeito à determinação estrutural. Segundo o bió-
logo, “[...] na vida cotidiana, estamos imersos na experiência 
de nos movermos com sistemas determinados estrutural-
mente” (MATURANA, 2001, p. 73).

As interações desencadeiam nesses sistemas mudanças deter-
minadas por sua organização e estrutura. Por “organização”, 
Maturana (1997) compreende a participação instrumental dos 
componentes na definição da identidade de classe de um sis-
tema e na determinação de suas propriedades. Já por “estrutura”, 
o autor entende os componentes e as relações efetivas entre eles 
que realizam o sistema como uma unidade particular.

Para ilustrar a distinção, Maturana (2001, p. 76) observa que a 
organização de uma mesa são as relações entre seus compo-
nentes que a definem como tal, mas “[...] os componentes e rela-
ções entre componentes particulares que fazem esta mesa e não 
outra constituem a estrutura”. Assim, se a mesa é cortada pela 
metade, o que se perde é a organização; houve mudanças estru-
turais sem que a organização fosse conservada. Por outro lado, se 
em virtude de um propósito hipotético uma das pontas da mesa 
é serrada, a mesa deformada continua sendo mesa; sua estrutura 
foi alterada sem perda de organização.

Então, o que acontece ao ser vivo ao longo de sua história 
individual? O que lhe acontece é que vai estar vivo até 
morrer – óbvio, parece uma afirmação completamente tri-
vial. Sim, é óbvia. No entanto, é profundamente reveladora. 
E é reveladora porque o que ela diz é que a ontogenia ou 
história individual de qualquer ser vivo necessariamente 



110

transcorre sob condições de conservação de organização, 
porque no momento em que não se conserva a organização, 
ele morre (MATURANA, 2001, p. 77).

As alterações de estrutura sem perda de identidade são cate-
gorizadas por Maturana (1997) como mudanças de estado; as 
transformações estruturais com perda de identidade, como de-
sintegração. O autor explica que tanto as mudanças de estado 
quanto as desintegrações sofridas por um sistema nas interações 
são desencadeadas, mas não especificadas, pelo agente pertur-
bador ou desintegrador. É a estrutura que especifica que relações 
devem surgir entre os componentes a partir das interações e mu-
danças de estado desencadeadas e que configurações de proprie-
dades do meio podem perturbar ou desintegrar o sistema.

Conforme o biólogo, se o agente com o qual o sistema inte-
rage é que especificasse o estado por ele assumido como resul-
tado da interação, em vez de estruturalmente determinado, esse 
sistema seria aberto à instrução. Mas o que ocorre durante a on-
togenia de qualquer sistema determinado estruturalmente (vivo, 
social ou artificial) é que, fechado em sua dinâmica de estados, 
de correlações internas, ele sofre alterações não porque recebe, 
absorve ou acumula informação do meio, mas porque reage à 
perturbação que nele o meio desencadeia.

Como explicam Maturana e Varela (1995), ao operar como um 
sistema dinâmico independente, com uma estrutura particular, 
o meio na interação com uma unidade sistêmica é também per-
turbado. “O resultado será uma história de mudanças estrutu-
rais mútuas, desde que a unidade autopoiética e o meio não se 
desintegrem. Haverá um acoplamento estrutural” (MATURANA; 



111

VARELA, 1995, p. 113). A noção de acoplamento estrutural refe-

re-se ao processo contínuo de seleção e desencadeamento recí-

procos de mudanças estruturais numa história de interações.

É a esse acoplamento que, segundo os autores, se devem o 

modo de funcionamento dos sistemas vivos e a posição por eles 

assumida a cada instante. Por sua vez, a interdependência entre 

esses sistemas e o meio se estabelece por serem eles unidades 

autopoiéticas. Como entidades autônomas, visto que especi-

ficam suas próprias leis, os sistemas vivos conservam sua organi-

zação mantendo-se em contínua autoprodução. Nesse processo 

se apoia o conceito de autopoiese. “Um sistema vivo estrutural-

mente plástico ou opera como um sistema homeostático deter-

minado estruturalmente, que mantém invariante sua organi-

zação sob condições de contínua mudança estrutural, ou ele se 

desintegra” (MATURANA, 1997, p. 135).

Quando a partir das interações um sistema determinado estru-

turalmente passa por mudanças de estado que implicam transfor-

mações não apenas em suas relações, mas também em seus com-

ponentes, como é o caso dos organismos com sistema nervoso, ele 

é dotado, como expõem Maturana e Varela (1995), de plasticidade. 

Isso importa sobretudo porque a possibilidade de plasticidade es-

trutural de um sistema é fundamental no domínio cognitivo.

Segundo os autores, a ontogenia dos sistemas vivos, de modo 

geral, depende de sua estrutura e de sua história de acoplamento 

estrutural, mas nos organismos dotados de sistema nervoso há 

uma expansão dos domínios de interação (pelo acoplamento das 

superfícies sensoriais e motoras). Todo sistema nervoso, em 

maior ou menor grau, apresenta plasticidade, que se explica



112

[...] pelo fato de os neurônios não estarem interligados como se 
fossem cabos com suas respectivas tomadas. Os pontos de inte-
rações entre as células são delicados equilíbrios dinâmicos, 
modulados por um sem-número de elementos desencadea-
dores de mudanças estruturais locais. Estas são produzidas 
pela atividade dessas mesmas células e de outras cujos pro-
dutos viajam pela corrente sanguínea e banham os neurônios, 
tudo como parte da dinâmica de interações do organismo em 
seu meio (MATURANA; VARELA, 1995, p. 196).

De acordo com Maturana e Varela, ao empreender esse pro-
cesso contínuo de mudanças para, a cada interação efetuada, 
manter-se congruente com as transformações do meio – ou seja, 
para adaptar-se –, o organismo, com seu sistema nervoso, aco-
plado ao meio, seleciona as alterações estruturais que lhe per-
mitem continuar operando sem desintegrar-se, isto é, conser-
var-se autopoieticamente. “Em outras palavras, a ontogenia de 
um indivíduo é uma deriva de mudanças estruturais com conser-
vação de organização e adaptação” (MATURANA; VARELA, 1995, 
p. 137, grifos dos autores).

Sob essa ótica, todo conhecer depende da estrutura do conhe-
cedor. É na clausura operacional do organismo nos domínios de 
acoplamento estrutural que os processos cognitivos estão fun-
dados, não em supostas representações erigidas pelo sistema 
nervoso ao captar informações. Em vez de captar o que quer que 
seja, este “[...] produz um mundo ao especificar que configura-
ções do meio são perturbações e que mudanças estas desenca-
deiam no organismo” (MATURANA; VARELA, 1995, p. 195).

Prescindir da representação não implica, na biologia do co-
nhecer, negar o meio circundante e legitimar a autonomia so-
lipsista da cognição, como sempre temeu a tradição filosófica 



113

clássica, porque, ao passo que é refutada a objetividade de um 
mundo cognoscível, há a premissa de que nós, como sistemas 
vivos, não operamos num vácuo, mas num meio que nos é co-
mensurável em razão de nossa história de acoplamento estru-
tural. A regularidade do mundo não se dá com base em referên-
cias independentes de nós a assegurar a estabilidade absoluta 
daquilo que experimentamos, mas se estabelece a partir das 
coerências perceptivas resultantes de nossa história biossocial, 
de interações recorrentes nas quais coordenamos consensual-
mente os comportamentos que geramos.

“Quando dois ou mais organismos interagem recursiva-
mente como sistemas estruturalmente plásticos, cada um 
deles vindo a ser um meio para a realização da autopoiese do 
outro, o resultado é um acoplamento estrutural ontogênico 
mútuo” (MATURANA, 1997, p. 146). O domínio de condutas 
encadeadas que compõem essa história recursiva decorrente 
do acoplamento ontogênico recíproco é referido por Maturana 
como domínio consensual.

Para o autor, o consenso não diz respeito à coincidência mani-
festa dos interactantes na ação coordenada; ele é efeito “[...] da 
convivência das transformações dos participantes na convivência” 
(MATURANA, 2001, p. 71), isto é, da coordenação em interações 
recorrentes das condutas geradas, a partir das mudanças estrutu-
rais desencadeadas pelas perturbações, no curso particular da on-
togenia dos interactantes. Além dessa coordenação comporta-
mental nas interações recorrentes, o domínio consensual abrange 
a “[...] coordenação comportamental recursiva sobre a coorde-
nação comportamental” (MATURANA; VARELA, 1995, p. 71), o que 
faz da linguagem uma conduta que tem lugar nesse domínio.



114

Consoante Maturana (2001), o operar na linguagem é o fluir 

na recursão das coordenações de ação. A recursão é um fenô-

meno que remete à história de interações recorrentes, não 

como repetição de condutas sociais precedentes, mas como 

operação de coordenação de consensos prévios. Consistindo 

nesse fluir recursivo, a linguagem não é uma habilidade cir-

cunscrita ao sistema nervoso dos falantes, tampouco é um con-

junto abstrato de relações entre símbolos. Como salienta o 

autor, nenhum comportamento, gesto, som ou postura parti-

cular constitui por si elemento linguístico, muito menos são 

esses elementos dotados de conteúdo, com significados 

apensos; as palavras são modos de coordenar ações e coordena-

ções consensuais de ações.

Nessa perspectiva, não resta espaço, pois, para qualquer re-

lação de contiguidade entre mundo, linguagem e ser. 

Conforme reforça Maturana (1997), o conteúdo de um lin-

guajar está no próprio fluir das coordenações consensuais de 

coordenações consensuais de ações. Os seres linguajantes, 

por sua vez, ao operar na linguagem, desencadeiam uns nos 

outros mudanças de estado que modulam suas respectivas di-

nâmicas estruturais.

Dito de outro modo, as palavras constituem operações no do-
mínio de existência, como seres vivos, dos que participam na 
linguagem, de tal modo que o fluir de suas mudanças corpo-
rais, posturas e emoções tem a ver com o conteúdo de seu 
linguajar. Em suma, o que fazemos em nosso linguajar tem 
consequências em nossa dinâmica corporal, e o que acontece 
em nossa dinâmica corporal tem consequências em nosso 
linguajar (MATURANA, 1997, p. 168).



115

Esse enleio entre cognição, linguagem e ontogenia, esse vín-
culo mutuamente constitutivo que ata essas instâncias, é nas 
palavras do biólogo o suceder do viver na linguagem. Na con-
servação transgeracional desse modo de vida, que começou há 
três milhões de anos, “[...] nós explicamos nossas experiências 
com nossas experiências e com as coerências de nossas experi-
ências” (MATURANA, 2001, p. 191), e é esse o fundamento da 
realidade; “[...] explicamos nosso viver com nosso viver” 
(MATURANA, 2001, p. 191).

Demo (2002) identifica na biologia do conhecer um construti-
vismo excessivo, alegando que a realidade não teria na proposta 
de Maturana qualquer efeito relevante nos domínios explicativos. 
A nosso ver, ao estabelecer como condição existencial sine qua 
non o acoplamento estrutural em que com o meio estamos impli-
cados e a partir do qual se produz uma história de interações re-
correntes nas quais se desencadeiam perturbações e mudanças 
de estado recíprocas, a tese do biólogo não atribui à realidade o 
status de ficção; ela incorpora ao nosso operar na linguagem 
aquilo que reconhecemos consensualmente como real.

Se por excesso de construtivismo Demo entende o insinuar-se 
de um solipsismo obscuro, discordamos desse ponto de vista por 
compreender que produzir o mundo na biologia do conhecer 
não é um processo privativo nem deliberado. Não é nem mesmo 
posterior à nossa ontogenia; está a ela entrelaçado, assim como 
ao nosso modo de viver, em recursão nas coordenações de ação.

Outra crítica do autor dirigida a Maturana refere-se à ênfase 
no caráter performativo da linguagem, à tese de que na lin-
guagem como tal, fora dos domínios explicativos não haveria 
símbolos. Para Demo, essa postura, que considera exagerada, 



116

impediria “[...] Maturana de perceber na linguagem algo mais 
que a coordenação de ação, como seria o mundo semântico sim-
bólico” (DEMO, 2002, p. 78).

De nossa parte, destacamos na concepção do biólogo a perti-
nência de problematizar “[...] um sistema de comunicação sim-
bólica a respeito de entes que existem com independência dos 
que se comunicam” (MATURANA, 2001,  p. 44), pois é no sentido 
de pôr em causa uma visão de língua cartográfica que Maturana 
afirma não serem os símbolos elementos intrínsecos à lin-
guagem; para o biólogo, as palavras são como nós (entronca-
mentos) no fluir das coordenações de ação porque a simboli-
zação é um processo secundário daquilo que surge como um 
fenômeno particular da convivência.

Demo (2002) alega ainda haver exagero no fato de ser a pers-
pectiva biológica na proposta de Maturana a única referência de-
cisiva, uma vez que a existência se constrói com base no determi-
nismo estrutural dos seres vivos, que em si mesmos produzem 
correlações internas sem assimilar nenhuma dinâmica a vir de 
fora. Também quanto a esse aspecto, compreendemos sob outro 
ângulo a biologia do conhecer.

Parece-nos bastante razoável incluir o ser humano como ser 
vivo, seu mecanismo gerativo, nas explicações sobre a lin-
guagem e a cognição. Se é em acoplamento com o ambiente 
que desenvolvemos nossa existência, nossas mudanças estru-
turais, embora por nós determinadas, na dinâmica de relações 
entre nossos componentes (domínio fisiológico), são desenca-
deadas na interação com agentes perturbadores, na dinâmica 
de relações entre nós e o meio (domínio comportamental). A 
recorrência histórica dessa dinâmica de primeira e segunda 



117

ordem constitui nosso(s) mundo(s). Sustentando a não reduti-
bilidade desses domínios fortemente vinculados, o fisiológico 
e o comportamental, Maturana (2001, p. 62) assevera que não é 
possível afirmar que a fisiologia explica a conduta e, no en-
tanto, é válido dizer que, “[...] sob tais e tais condições fisioló-
gicas, o resultado é a conduta”.

Concordando com as considerações de Magro (2000, p. 271) a 
esse respeito, ressaltamos que

[...] tudo o que acontece num domínio modula o que ocorre 
no outro, e vice-versa, num processo contínuo, histórico e 
recursivo. Isto nós sabemos experiencialmente, quando 
uma dor de cabeça, ansiedade ou nervosismo pode desapa-
recer como fruto de algum encontro feliz, ou, ao contrário, 
quando nosso organismo se altera com batimentos cardí-
acos inesperados, com elevação da pressão arterial, com 
baixa da atividade de nosso sistema imunológico ao vi-
vermos conflitos indesejáveis, alterando-se consecutiva-
mente todas as nossas interações no meio. Ainda, sabemos 
que no fluir de nossas modificações fisiológicas estrutu-
rais, que incluem variações hormonais e emocionais, ou 
ainda como resultado da ingestão de medicamentos ou 
drogas, o que podemos viver em nossas interações varia 
significativamente. Reduzir o que ocorre num domínio ao 
outro dificulta esta observação em termos do próprio fluir 
da existência. Ainda, dificulta a apreciação de nossa dinâ-
mica corporal e interacional como partícipes simultâneas 
e indeléveis na constituição daquilo que vivemos a cada 
instante como nossa realidade, como processos cognitivos 
e interpretativos, na linguagem. Para explicar cognição e 
linguagem, não precisamos trazer para dentro de nós, sob 
a forma de representações de quaisquer naturezas, o que 
vivemos em nossas interações, nem os mundos que nelas 
constituímos, embora esses dependam claramente de 
nossa corporalidade.



118

Essa corporalidade, que, conforme Maturana (2001), consiste 
fisiologicamente na condição de possibilidade do sistema vivo, 
na circunstância de nossa conservação autopoiética, tem ao 
mesmo tempo seu processo de constituição continuamente mo-
dulado pelo fluir de nosso viver no domínio da conduta, em que 
funcionamos como totalidade. O entrelaçamento recursivo das 
nossas transformações corporais e das coordenações consen-
suais de ações que operamos na linguagem faz, assim, de nossa 
ação no mundo tanto um movimento constituinte quanto uma 
estratégia de conservação de nossa identidade humana.

Ao apresentar a noção de recursão nas coordenações de ação, 
a biologia do conhecer fomenta a ideia de que cognição e lin-
guagem não se dissociam de nossa ontogenia. Trata-se de uma 
concepção que prescinde da ancoragem dos sentidos, seja num 
mundo de essências e entidades apriorísticas, seja na mente 
como universo de representações, estabelecendo, segundo nosso 
entendimento, coerência com a abordagem sociocognitivista.



Trajetória de um real 
construído

Em consonância com a linha argumentativa que vimos tecendo, 

nosso percurso metodológico está apoiado no pensamento re-

sultante da crise do paradigma científico clássico, que provocou 

a “[...] dissolução dos discursos homogeneizantes e totalizantes 

na ciência” (SCHNITMAN, 1996, p. 17). Esse pensamento im-

plica, conforme Demo (2002, p. 46), admitir que “[...] captar o 

real é ‘escaramuça’ sempre incompleta”. Ocorre que, “[...] como 

não podemos ver a realidade de fora ou de cima, o que vemos de 

dentro nunca será suficiente para exararmos qualquer palavra 

final” (DEMO, 2002, p. 47).

Essa concepção de realidade e ciência, que põe em causa a 

objetividade e impõe limites ao nosso conhecer, não aponta, 

como poderia concluir o olhar cético, para o fim do fazer cientí-

fico. Segundo Demo (2002), a falsa impressão de que o avanço da 

ciência reduziria, ironicamente, o saber sobre o real está fun-

dada “[...] no eco modernista que a tudo pretende devassar” 



120

(DEMO, 2002, p. 38). Entretanto, “[...] saber que a realidade não 

tem fundamento último já é saber muito sobre ela, embora sai-

bamos mais o que não é do que o que é” (DEMO, 2002, p. 38).

Demo (1995) já chamava atenção, nesse sentido, para o pro-

cesso reconstrutivo em que consiste a lide científica. Como 

seres condicionados, limitados no tempo e espaço, produzimos 

interpretações também condicionadas. “Todo conhecimento 

está baseado em pré-conhecimento, em tradições herdadas, em 

pontos de partida ligados a mundivisões subjetivas [...]. No 

fundo, nunca colocamos uma pergunta se nada sabemos da 

resposta. Se nada soubéssemos da resposta, nada teríamos a 

perguntar” (DEMO, 1995, p. 31).

Nossa problematização do real é assim uma hipótese que 

construímos a partir do enquadramento necessário do dado nos 

consensos sempre provisórios da ciência, “[...] porque um dado 

não fala por si, mas pela boca de uma teoria. O dado não é em si 

evidente, mas feito evidente no quadro de referência em que é 

colhido” (DEMO, 1995, p. 133).

Em conformidade com essa perspectiva, de uma empiria ne-

cessariamente aparelhada, elaboramos a indagação central de 

nossa pesquisa com base na hipótese de que o discurso autorre-

flexivo presente nos romances de Clarice Lispector remete às no-

ções teóricas que sustentam a concepção sociocognitivista de 

linguagem. Com o intuito de investigar essa questão, delimi-

tamos propósitos específicos em que problematizamos a mani-

festação, na escrita autoconfrontadora clariciana, do que consi-

deramos pressupostos significativos desse modo de conceber 

nossa ação discursiva sobre o mundo.



121

Contingência no conhecer e 
raciocínio abdutivo

Tendo em vista que a formulação de nossa hipótese brotou, de 
início, de uma motivação espontânea, desencadeada pela obser-
vação assistemática do discurso autorreflexivo clariciano, o qual des-
pertou em nós uma conjectura intuitiva a que demos posteriormente 
os tratos racionais do olhar teórico que fomos construindo em nossa 
formação acadêmica, ressaltamos que não se tratou de testagem o 
caminho investigativo que percorremos. A par de que tanto a ciência 
quanto o discurso são espaços labirínticos e panoramas opacos, pre-
víramos desde o início esperarem-nos nessa trajetória contradições, 
frustrações e epifanias, as quais de fato transformaram nossa com-
preensão do problema, provocando um ajuste adaptativo de nossas 
hipóteses nos moldes do movimento em espiral que caracteriza o 
raciocínio abdutivo,23 que adotamos como método.

23  De acordo com Silva (2007), Peirce introduz o conceito de abdução, oferecendo 
à comunidade de investigação universal um modo extremamente poderoso e 
fecundo de pensar a descoberta científica. A autora afirma que, na proposta 
desse estudioso, “a abdução é encarada como o terceiro tipo de inferência 
susceptível de ser dado numa forma silogística [...], para além da dedução 
e da indução formalizadas por Aristóteles” (SILVA, 2007, p. 2). De fato, 
conceituando a abdução como “o processo de formação de uma hipótese 
explanatória” (PEIRCE, 2003, p. 220), Peirce argumenta que a validade da 
inferência abdutiva corresponde à simples sugestão de “que alguma coisa 
pode ser” (PEIRCE, 2003, p. 220, grifos do autor); não indica uma conclusão 
segura deduzida com base na avaliação vericondicional das premissas, como 
a inferência dedutiva, nem a operacionalidade de uma predição confirmada 
a partir de verificações experimentais, tal qual a inferência indutiva. Como 
assevera o autor, a abdução é, nesse sentido, “a única operação lógica que 
apresenta uma ideia nova, pois a indução nada faz além de determinar um 
valor, e a dedução meramente desenvolve as consequências necessárias de 
uma hipótese pura” (PEIRCE, 2003, p. 220).



122

Leite (2007, p. 148) destaca o potencial do raciocínio abdutivo 
“[...] como processo inferencial criativo, de grande contribuição 
para as ciências e as artes”. Segundo explica o autor, conforme 
compreendemos em Barros (2014, p. 41), o primeiro passo desse 
método “[...] envolve a formulação de hipóteses que, após tes-
tadas em uma fase exploratória, podem ser suspensas a partir de 
uma quebra de expectativa e reformuladas numa tentativa de 
adequação perceptual”.

Ao ressaltar a aplicabilidade do método abdutivo em investi-
gações orientadas sob o paradigma indiciário de ciência, cen-
trado nos resíduos e dados marginais que podem numa pesquisa 
assumir relevância, Suassuna (2008, p. 366) argumenta que, 
guiado por esse tipo de método, “[...] o pesquisador não há de 
esperar a repetição de certas ocorrências, mas deve interpretá-las 
no que elas têm de relevante ou significativo para explicar aquilo 
que se quer compreender”.

Como acrescenta a autora, a partir das interconexões estabe-
lecidas entre teorias, hipóteses, dados e enfoques, o pesquisador 
produz um movimento progressivo, ao longo do processo de in-
vestigação, com “[...] sucessivas definições de análise e focali-
zação dos dados, conforme se evidencia a sua relevância para o 
debate sobre o tema em questão” (SUASSUNA, 2008, p. 359). Esse 
movimento, por seu turno, permite a apreciação do objeto cons-
truído em sua complexidade constitutiva.

Consoante salienta Demo (2002), embora no fazer científico 
tenhamos apreço pelo ordenamento sistemático dos fenô-
menos, todo conhecimento é ambivalente. Por não serem line-
ares os fenômenos nem o pensar, a reconstrução permanente 
é um modo razoável de lidar com a imprevisibilidade do devir. 



123

Sob esse ângulo, a noção de resolver problemas deixa de ser 
entendida como a proposta de nos livrarmos deles. “Nossas so-
luções científicas são sempre parciais, não por defeito, mas 
por constituição epistemológica (nossos argumentos não se 
concluem) e ontológica (a realidade não tem ponto final)” 
(DEMO, 2002, p. 131).

Também chamando a atenção para esse caráter de incom-
pletude na produção do conhecimento, Minayo (2009, p. 26) 
descreve a pesquisa qualitativa como um “[...] processo de tra-
balho em espiral que começa com uma pergunta e termina 
com uma resposta ou produto que, por sua vez, dá origem a 
novas interrogações”. Promovendo a renúncia à ansiedade po-
sitivista de produzir verdades peremptórias, a “[...] dinâmica 
disruptiva do conhecimento” (DEMO, 2002, p. 132) provoca o 
redimensionamento da tarefa do pesquisador, conduzindo-o a 
uma prática investigativa que se consolida não como o des-
vendar de um enigma com base em evidências, mas como o 
interpelar problematizador dos dados, com seus contornos 
imprecisos e arranjos inconclusos.

Nosso estudo pautou-se em uma metodologia de investigação 
coerente, a nosso ver, com as orientações desses teóricos, às 
quais acrescentamos a reflexão que Marcuschi (2010, p. 152) 
apresenta ao discutir as especificidades dos métodos adotados 
na pesquisa qualitativa, a de que “[...] um pesquisador não é um 
missionário da ciência que deve, a todo custo, provar alguma 
coisa, ou seja, nem tudo em pesquisa se resume a comprovar 
uma dada hipótese”. Dessa forma, com a pretensão de realizar 
um estudo de natureza aplicada, examinamos os aspectos da so-
ciocognição que supomos manifestarem-se nos romances de 



124

Clarice, “[...] tendo como resultado um conjunto de análises qua-
litativas esclarecedoras” (MARCUSCHI, 2010, p. 152).

No que tange ao caráter qualitativo, o assumimos em nossa 
pesquisa com base em aspectos descritivos que, amparando-se 
em Monteiro (1991) e Minayo (2000), Suassuna expõe. De acordo 
com o que cita a autora, há no estudo qualitativo prevalência do 
processo sobre o produto; a opacidade do real obriga o pesqui-
sador a penetrar suas bordas com olhar abrangente e flexível de 
modo a divisar novas formulações numa aproximação recons-
trutiva do objeto.

Segundo comenta ainda Suassuna (2008, p. 354), “[...] moder-
namente, depois de um período em que as abordagens quantita-
tiva e qualitativa eram vistas de forma dicotômica, muitos episte-
mólogos e pesquisadores vêm propondo que as duas se articulem 
em benefício das análises daí resultantes”. Assim, alinhando-nos 
a essa tendência observada nas pesquisas atuais, de superação 
do dualismo metodológico entre qualidade e quantidade, demos 
atenção também a relações quantitativamente indicadas nos 
dados coletados que demonstraram relevância para o processo 
de compreensão do objeto.

Quanto à natureza aplicada, ressaltamos que, embora a preo-
cupação teórica integre de modo inextricável o problema abor-
dado nesta obra, buscamos com ela produzir conhecimentos 
que se aplicam à compreensão de uma questão específica – a 
possível manifestação de uma concepção de linguagem num dis-
curso particular – sem pretensões de estabelecer verdades uni-
versais ou atender a interesses gerais. Conforme Prodanov e 
Freitas (2013), a produção de conhecimentos voltada a fins sin-
gulares e o cunho local das verdades construídas e dos interesses 



125

envolvidos caracterizam a pesquisa aplicada, do ponto de vista 
da sua natureza.

Além disso, ao buscarmos responder às indagações propostas 
no estudo recorrendo a campos de conhecimento diversos em 
função da complexidade do objeto, desempenhamos um modo 
de operar que, segundo Fabrício (2006), caracteriza o processo 
de reconstrução da linguística aplicada não como perfil disci-
plinar bem delimitado, mas como diálogo transfronteiras, a mo-
bilizar regimes de verdade estabilizados em áreas distintas, des-
familiarizando os sentidos nelas constituídos.

Contribuir com a consolidação desse perfil frouxamente de-
marcado importa porque, como salienta Morin ([1982] 2005), as 
articulações despedaçadas pelos cortes entre disciplinas e tipos 
de conhecimento refletem o risco de um neo-obscurantismo ge-
neralizado. Segundo o autor, ao ignorar tudo aquilo que não con-
cerne a sua disciplina, o especialista ostenta “[...] uma reclusão 
disciplinar, hiperdisciplinar, na qual [...] é proprietário de um 
magro território que compensa a incapacidade de refletir nos 
territórios dos outros com uma interdição rigorosa, feita ao 
outro, de penetrar no seu” (MORIN, [1982] 2005, p. 79). Esse 
comportamento deixa de reconhecer a unidade multidimen-
sional dos problemas humanos, cuja complexidade requer “[...] 
um pensar que transcenda a ordem dos saberes constituídos e 
da trivialidade do discurso acadêmico” (MORIN; CIURANA; 
MOTTA, 2003, p. 23).

Romper com essa trivialidade demanda, conforme Morin 
([1982] 2005), aceitar a contradição e a incerteza – que comu-
mente se mostram na tentativa de racionalizar o que não é racio-
nalizável, a realidade antropossocial – não como indicativos de 



126

erro, mas como evidências do emaranhado de aspectos e rela-
ções de que nossa lógica não dá conta. Consoante adverte o 
autor, não se trata de querer “[...] dar todas as informações sobre 
um fenômeno estudado, mas respeitar suas diversas dimensões” 
(MORIN, [1982] 2005, p. 177). Nesse sentido complexidade e 
completude não se confundem. Como explica Morin, admitir a 
complexidade dos fenômenos é compreender que há articulação, 
identidade e diferença entre as partes constitutivas do todo, de 
maneira que cisões simplificadoras e somas redutoras apenas 
camuflam o princípio de incompletude inerente aos problemas 
e ao pensar complexos bem como os “[...] mal-entendidos funda-
mentais” (MORIN, [1982] 2005, p. 176) que eles suscitam.

Assumir essa postura mutilante é, pois, ter esterilizada a re-
flexão. Em defesa de um pensar que incorpore a errância e o 
risco da reflexão, Morin, Ciurana e Motta (2003) argumentam 
que um método de investigação não se reduz a uma atividade 
programática ou a uma técnica de produção de conhecimento, 
pois isso seria crer numa forma a priori de eliminar a incerteza. 
De acordo com uma concepção menos pretensiosa, como ensaio 
de estratégias para responder a essa incerteza, “[...] o método é o 
que ensina a aprender. É uma viagem que não se inicia com um 
método; inicia-se com a busca do método” (MORIN; CIURANA; 
MOTTA, 2003, p. 29). Na mesma perspectiva dos autores, se-
guimos, no desenvolvimento de nossa pesquisa, em vez de um 
programa, um percurso que permitiu nossa aproximação com o 
objeto enquanto se delineava (gerando e gerando-se), numa tra-
jetória em que se puseram à prova estratégias que se revelaram 
“[...] frutíferas ou não no próprio caminhar dialógico” (MORIN; 
CIURANA; MOTTA, 2003, p. 31).



127

O discurso autorreflexivo na 
literatura clariciana

Como nossa suposição era a de que os pressupostos sociocog-
nitivistas insinuavam-se no discurso autorreflexivo presente nos 
nove romances de Clarice, coletamos nossos dados a partir de 
releituras de cada uma destas obras: Perto do coração selvagem; O 
lustre; A cidade sitiada; A paixão segundo G.H.; A maçã no escuro; 
Uma aprendizagem ou o livro dos prazeres; Água viva; A hora da es-
trela; Um sopro de vida.

Em todos esses romances, a crise em torno da linguagem 
aparece de alguma forma, afligindo, desapontando, aprisio-
nando, surpreendendo ou desafiando os personagens criados 
pela escritora:

Em A maçã no escuro, Ermelinda e Vitória, como Martim, se 
veem às voltas com o desafio de organizar a alma em pala-
vras; em A hora da estrela, Macabéa adivinha nos significados 
que desconhece a solidez que falta à sua existência; em Um 
sopro de vida, o “Autor” (narrador-personagem) chega a in-
ventar a personagem “Ângela Pralini”, seu contraponto, para 
que ela enfrente em seu lugar a temida cilada das palavras; 
em Água viva, a protagonista resigna-se à indicialidade da lin-
guagem, fazendo um apelo para que seu interlocutor compre-
enda o que ela não diz quando diz; em Uma aprendizagem ou 
o livro dos prazeres, Lóri se debate entre a ilusão de plenitude 
do silêncio e a confusão imprescindível das palavras; em A 
paixão segundo G.H., a protagonista experimenta um transe 
epifânico que lhe revela a linguagem como uma dimensão, e 
não como um instrumento, da consciência; em A cidade si-
tiada, Lucrécia aceita a linguagem dos outros para mentir 
suas verdades; em O lustre, Virgínia crê na expressão de uma 
essência que prescinde ou que se dá apesar das palavras; em 



128

Perto do coração selvagem, Joana não confia nas palavras por 
saber que elas não são passivas (BARROS, 2014, p. 12).

A reflexão sobre a linguagem toma a forma, na literatura clari-
ciana, daquilo a que Nunes (1995, p. 145) se refere como uma es-
critura autodilacerada, um dizer conflituoso, assombrado pelo 
emudecimento e esvaziamento, “[...] que problematiza, ao fazer-se 
e ao compreender-se, as relações entre linguagem e realidade”.

Obstinadamente tematizado, esse dilaceramento se opera, 
conforme explica o autor, pelos desvios frequentes do eixo mi-
mético, criando a realidade negativamente: “[...] a ação pro-
priamente dita se desenvolve na forma de uma errância ao 
mesmo tempo interior e exterior das personagens” (NUNES, 
1995, p. 152). Para Nunes, o desenvolvimento épico dos eventos 
em cada obra clariciana confunde-se com a consciência angus-
tiada dos personagens e as especulações do narrador ainda 
quando este procura o abrigo da terceira pessoa. Nesse sen-
tido, os personagens e narradores dos diferentes romances 
acabam por confluir para a figura única da ficcionista, “[...] a 
quem pertence a paixão da existência e da linguagem que lhes 
tinha sido delegada” (NUNES, 1995, p. 151).

De acordo com o autor, na prosa de Clarice, as reflexões 
sobre o dizer comprometem-se com a forma mesma da escri-
tura que se produz para compreendê-lo; na contingência da 
semiose verbal, no próprio fluxo da aproximação confronta-
dora com o signo linguístico, o drama da linguagem ganha 
corpo. O processo empreendido na narrativa é assim nele 
mesmo problematizado e o conflito encenado prevalente con-
verte-se no seguinte argumento: “O que quer que passe a existir 



129

na rede verbal tecida por esse processo, surge sempre mentindo 

pelos signos que transcenderam a intuição ao formá-la” 

(NUNES, 1995, p. 146, grifo do autor).

Segundo comenta Nunes (1995), ao assumir o fluxo da lin-

guagem como condutor de significações não objetivadas, apre-

sentando a escrita, e também o pensamento, como atividade 

problemática e problematizante, a ficção medularmente poética 

de Clarice desafia na própria rede do discurso a (ir)representabi-

lidade das coisas.

O que parece um descomedimento, sujeitando o escritor ao 
sentimento de fracasso, é a contingência do ato de escrever, 
que transgride as representações do mundo e os padrões cor-
rentes da linguagem. A literatura de ficção estranha a reali-
dade de “fachada”, e, à semelhança do pensamento filosó-
fico, implica um questionamento extraordinário, fora da 
ordem e sobre o que não está dentro da ordem (NUNES, 1995, 
p. 154-155).

Esse estranhamento do qual resulta o duplo confronto de que 

fala Nunes imbui de uma ousadia cômica a tarefa de descrever o 

escasso enredo dos romances claricianos. Diante disso, temos 

aqui a pretensão mais modesta de oferecer um vislumbre da tal 

realidade de “fachada” a que se refere o autor.

Perto do coração selvagem, romance de estreia de Clarice, é a 

narrativa descontínua das experiências de Joana, sob o olhar 

mesclado, indistinto, de uma terceira pessoa (que tem a voz) e 

da personagem. Essas experiências compreendem o brincar 

sagaz na infância com o pai, a nova condição de órfã e a convi-

vência levemente conturbada com a tia, a paixão embaraçada 



130

pelo professor, o casamento em desequilíbrio com Otávio, o 

contentamento vago e solitário no encontro com o amante sem 

nome. No fluxo dessas “pequenas vidas completas” (LISPECTOR, 

1998f, p. 101), o desfecho, ou a ausência dele, é a promessa de 

redenção, com a sugestão de “que terminaria uma vez a longa 

gestação da infância e de sua dolorosa imaturidade rebentaria 

seu próprio ser, enfim enfim livre!” (LISPECTOR, 1998f, p. 201).

O lustre é o registro romanesco difuso, expresso em terceira 

pessoa, da vida de Virgínia. Tem início com a descrição da in-

fância da personagem numa cidade interiorana, sob a aura 

sombria do ambiente familiar, marcado sobretudo pela relação 

de submissão e dependência afetiva que mantém com o orgu-

lhoso e arrogante irmão mais velho, Daniel. Desenvolve-se com 

a exposição do cotidiano da protagonista na capital, onde ela 

alimenta, nos eventos cheios de impessoalidade do espaço ur-

bano, “uma secreta vida atenta” (LISPECTOR, 1999a, p. 141), 

que uma vez ou outra arrisca, sem sucesso, revelar a seu con-

trastante namorado, Vicente, surpreendendo-o com “aquela se-

creta atmosfera que ela cultivava ao redor de si como um es-

curo” (LISPECTOR, 1999a, p. 143).

A cidade sitiada é o terceiro romance de Clarice. Apresenta o 

relato alegórico da trajetória de libertação de Lucrécia Neves. 

Encerrada na mediocridade dúplice de uma província apinhada 

“de carroças rangentes, de sobrados e mercados, com planos de 

construção de uma ponte” (LISPECTOR, 1998a, p. 24), e de um 

espírito “que não possuía as futilidades da imaginação” 

(LISPECTOR, 1998a, p. 97), a protagonista mistura-se à pequena 

cidade, passeando pelas ruas, parques e praças, enfeitando-se, 



131

divertindo-se e entediando-se com namorados, até casar-se e 

partir. Sob o sutil tom de sátira do narrador, suas vivências frí-

volas são o pano de fundo para a ênfase na “pouco usável vida 

íntima de Lucrécia Neves” (LISPECTOR, 1998a, p. 23), em sua 

busca dramática por exprimir “aquela muda existência que es-

tava sempre acima dela” (LISPECTOR, 1998a, p. 68).

A maçã no escuro expõe, sob o olhar de um espirituoso nar-

rador onisciente, a peregrinação expiatória de Martim. Para 

não assumir a autoria de um suposto crime passional, esse en-

genhoso personagem imprime à fuga uma dimensão existen-

cial, operando um processo de ruptura com a ordem preestabe-

lecida de seu mundo. Nessa ação, a linguagem torna-se o centro, 

uma vez que se apresenta ao homem como a chave da grande 

reconstrução. Convencido de que não havia verdade na lin-

guagem dos outros, Martim passa a rejeitá-la, com a ambição 

de inaugurar uma linguagem capaz de dar conta da concepção 

de um mundo autêntico, no qual ele, refeito, renascido, tivesse 

lugar. Encontrando, após a fuga, abrigo e trabalho em uma fa-

zenda, o personagem procura isolar-se e reduzir-se à desumani-

dade, ou a uma humanidade rudimentar, para reconstituir, aos 

poucos, entre experimentos e frustrações, sua condição de ser 

humano e social e, então, novamente “entrar naquele mundo 

que tinha a vantagem eminentemente prática de existir” 

(LISPECTOR, 1998c, p. 314).

A paixão segundo G.H. é o relato em primeira pessoa de uma 

“lenta e grande dissolução” (LISPECTOR, 1998d, p. 14). Um 

incidente doméstico banal, o confronto inusitado com uma 

barata, provoca na narradora, G.H., uma inquietação profunda. 



132

A repugnância sentida ao deparar com o inseto e esmagar aquela 
“amostra de calmo horror vivo” (LISPECTOR, 1998d, p. 60) de-
sencadeia na personagem um estranho fascínio. A ancestrali-
dade remota do animal a conduz ao clamor pelo desmorona-
mento de sua vida civilizada, à ânsia de desvencilhar-se de sua 
organização anterior, um burguês cotidiano bem-ordenado que 
a “ocupava como uma invenção” (LISPECTOR, 1998d, p. 31). 
Com a esperança agônica de despojar-se dos acréscimos e atingir 
o núcleo, G.H. come a substância neutra, a matéria branca que 
escorre da barata morta.

Uma aprendizagem ou o livro dos prazeres é a história de amor de 
Lóri e Ulisses. Narrado em terceira pessoa – num intervalo que se 
inicia como retomada, com uma vírgula, e é interrompido com 
dois pontos –, o encontro entre a professora primária, que assume 
no romance papel central, e o professor de filosofia está entrela-
çado à jornada peculiar da protagonista, a de “construir pouco a 
pouco uma vida” (LISPECTOR, 1998g, p. 13). Enfrentando com te-
nacidade o didatismo maçante de Ulisses, Lóri, que “havia por 
medo cortado a dor” (LISPECTOR, 1998g, p. 40), conquista aos 
poucos a delicada aprendizagem de ser humana. Acolher a “paz 
estranha e aguda” (LISPECTOR, 1998g, p. 73) dessa condição, 
sentir enfim a grande dor, a faz ver “que a fruta do mundo era 
dela” (LISPECTOR, 1998g, p. 150). A comunhão com o mundo re-
benta na personagem com a avidez pelo grande êxtase do amor.

Água viva apresenta o fluxo meditativo de uma narradora de 
identidade manifesta apenas em pronomes e desinências. Um 
“eu”, feminino, habituado a revolver a “natureza íntima das 
coisas” (LISPECTOR, 1998e, p. 22) recorrendo à arte da pintura, 
experimenta, num tom que tende ao improviso, um improviso 



133

densamente lírico, fazer o mesmo usando a voz. Escrevendo uma 
“convulsão da linguagem” (LISPECTOR, 1998e, p. 25), numa pro-
fusão temática pungente e desconcertantemente sedutora, que 
parece justificar o título da obra, a protagonista admite transmitir 
“não uma história mas apenas palavras que vivem do som” 
(LISPECTOR, 1998e, p. 25).

A hora da estrela, obra publicada pouco antes da morte de 
Clarice, em 1977, é a história exígua da nordestina Macabéa, 
narrada por um zombeteiro e franco escritor, Rodrigo S. M. Para 
captar a “delicada e vaga existência” (LISPECTOR, 1998b, p. 15) 
da protagonista, uma alagoana órfã desde a infância, que, como 
datilógrafa no Rio de Janeiro, levava uma vida de privação mate-
rial e existencial, Rodrigo vai mesclando sua voz com os “fatos 
sem literatura” (LISPECTOR, 1998b, p. 16), combinando com as 
“fracas aventuras de uma moça numa cidade toda feita contra 
ela” (LISPECTOR, 1998b, p. 15) um olhar penetrante que acusa 
o desamparo, a precariedade, a contradição, o absurdo, a dor 
inefável da condição humana. A infância difícil, o cotidiano 
murcho e o destino trágico de Macabéa resultam assim do “tra-
balho de carpintaria” (LISPECTOR, 1998b, p. 14) com que o nar-
rador cumpre um dever que acredita seu, o de emprestar-lhe a 
voz; “o de revelar-lhe a vida. Porque há o direito ao grito” 
(LISPECTOR, 1998b, p. 13).

Um sopro de vida, último romance de Clarice, publicado pos-
tumamente, contém o diário geminado de um narrador autoin-
titulado “Autor” e seu alter ego. Alegando escrever para aprender, 
para entender o mistério de estar no mundo e de deixá-lo, o 
“Autor” compõe um “malogrado e afoito e brincalhão livro de 
vida” (LISPECTOR, 1999b, p. 21), criando a personagem Ângela 



134

Pralini, com o intuito de compreender através dessa criação a 
enigmática e opressora condição de ser um “eu”. Os monólogos 
alternados desse aflito sujeito e da mulher inventada consti-
tuem “um livro feito aparentemente por destroços de livro” 
(LISPECTOR, 1999b, p. 20), que nenhuma história conta sobre o 
“Autor” ou sobre Ângela. Em vez disso, tematiza a vida, o ser e a 
morte em fragmentos, “restos de uma demolição de alma” 
(LISPECTOR, 1999b, p. 20).

Processos operacionais e unidades 
conceituais de análise

Na primeira fase de nossa aproximação com os dados, desta-
camos, em cópias digitais dos romances de Clarice, trechos nos 
quais identificamos o discurso autorreflexivo da escritora, isto é, 
passagens em que observamos se manifestar o voltar-se da lin-
guagem para a complexidade de aspectos implicados no nosso 
esforço de fazer sentido de nós e do mundo. Esse processo en-
volveu tantas releituras (integrais e parciais) de cada obra quantas 
foram necessárias à nossa percepção, cuja natureza não é está-
tica nem absoluta.

Concordando com Duarte (1998), Suassuna (2008) chama a 
atenção para a importância do procedimento de construção 
do corpus, chegando a considerar a etapa da seleção dos dados 
parte do processo analítico. A autora justifica o posiciona-
mento com base no argumento de Minayo (2000), para quem 
os dados, como modos de construção da relevância do real, 
equivalem já a interpretações.



135

Experienciamos na práxis de nosso percurso essa imbricação 

destacada por Suassuna. Apesar de ter estabelecido um roteiro24 

de coleta orientado pela ordem cronológica de publicação25 das 

obras de Clarice, identificar nos romances os trechos significa-

tivos sob o enquadre teórico construído na pesquisa e avaliar 

sua pertinência para a análise do problema formulado fez da 

tarefa de coleta um processo descontínuo, por demandar o de-

senvolvimento concomitante das leituras bibliográficas, e não 

linear, por suscitar persistentemente reflexões que remetiam à 

reavaliação de passagens já exploradas.

O passo seguinte foi organizar os trechos coletados de acordo 

com categorias de análise que definimos no decorrer da exe-

cução da pesquisa. Com base em nossos objetivos específicos, 

construíramos categorias preliminares. Sendo nosso intuito exa-

minar especificamente três noções que consideramos funda-

mentar a visão sociocognitivista de linguagem, definíramos a 

princípio como as unidades conceituais que auxiliariam nossa 

24 Por ter sido a obra que estudamos em Barros (2014), tomando-a como 
espaço por excelência para discutir a trajetória conceitual da referência 
nos estudos da linguagem, A maçã no escuro não foi considerada sob esse 
critério cronológico que orientou o roteiro de coleta. Propositalmente, 
deixamos o romance para o final dessa etapa, a fim de desanuviar, tanto 
quanto possível, as lentes que naquele momento aparelharam nosso olhar.

25 Conforme comenta Olga Borelli na apresentação de Um sopro de vida, o 
romance começou a ser escrito em 1974 e foi concluído em 1977, às vésperas 
da morte de Clarice. Apesar de sua publicação póstuma, em data posterior 
à de A hora da estrela, levamos em consideração a suposta precedência 
do processo de escrita, com o intuito de não descartar precipitadamente 
qualquer indício da existência, na obra da escritora, de um encadeamento 
argumentativo justificado pelo aspecto temporal.



136

análise estes elementos: aspecto indicial, caráter constitutivo e 
condição colaborativa.

Concretizou-se gradativamente em nosso percurso a expecta-
tiva que tínhamos inicialmente, a de que, nessa construção, o 
contato com os dados, confrontado com o amadurecimento teó-
rico que normalmente se concretiza ao longo de uma pesquisa, 
provocasse, no contexto do raciocínio abdutivo, em que nos 
apoiamos, reformulações ou desdobramentos dessas categorias.

Nesse sentido, é preciso revelar que, como suspeitáramos, os 
procedimentos realizados não constituíram etapas cronologica-
mente bem marcadas. Como desconfiáramos, o momento de or-
ganizar os dados, de classificá-los conforme as categorias de aná-
lise, suscitou inquietações, dúvidas, reflexões e insights que nos 
remeteram novamente ao procedimento de coleta. Esse retorno 
foi capaz, por sua vez, de contribuir para a reconfiguração da ati-
vidade de organização.

Assim foi que o exame teórico mais detido sobre as noções de 
representação e recursão na linguagem, bem como a interseção, 
cronológica e ontológica, entre os procedimentos de coleta, or-
ganização e análise dos dados, inevitável no método abdutivo de 
investigação, fundamentou a reconfiguração das unidades con-
ceituais de análise que definíramos. Por situarmos esses con-
ceitos numa espécie de trajetória teórica que se delineia entre a 
desestabilização da ideia de representação acurada do real e a 
construção do conceito de recursão como alternativa plausível 
ao antirrepresentacionismo, reorganizamos nossas categorias 
preliminares e delimitamos outras três unidades conceituais, 
compondo um quadro no qual agrupamos os exemplos cole-
tados, conforme ilustramos a seguir:



137

Quadro 1 – Agrupamento dos dados conforme unidades conceituais de análise

LINGUAGEM

REPRESENTAÇÃO RECURSÃO

Função 
designadora

realidade 
independente 
apreensível

Papel 
instrumental 

defectivo

realidade 
independente 

não 
apreensível

Qualidade 
materializadora 

e iterativa

semiose em 
dimensão 

mediadora

Aspecto 
indicial

nós nas 
redes de 

coordenações

Caráter 
constitutivo

configuração 
de realidades 
em domínios 
operacionais

Condição 
colaborativa

fluir de 
coordenações 
consensuais

Fonte: elaborado pela autora.

Como é possível observar no quadro, as unidades conceituais 
definidas dizem respeito a características que foram sendo atri-
buídas à linguagem ao longo do curso de transformações sofridas 
pela noção de representação como resultado de reflexões oriundas 
de abordagens teóricas diversas. Assim, alinhada a um sentido de 
representação que, nas palavras de Varela (1988, p. 82), corres-
ponde à “acepção ‘forte’”, tomada “[...] como um processo de ‘re-
cuperação’ ou de ‘reconstituição’ extrínseca”, a primeira cate-
goria, função designadora, está situada na extremidade inicial do 
curso dinâmico que se estende entre a representação e a recursão. 
A atribuição dessa propriedade designadora está fundada na pre-
sunção essencialista de um mundo predefinido, de uma realidade 
independente apreensível pela cognição e pela linguagem.

Ainda conservando proximidade com o polo da represen-
tação, a segunda categoria, papel instrumental defectivo, remete 
aos passos inaugurais de um movimento desconstrutor da ideia 
de que captamos objetivamente um real ordenado. Definida 

com base na problematização kantiana da razão e no fracasso 



138

do projeto linguístico cartográfico empreendido pela filosofia 

analítica formal, essa unidade conceitual se refere à insufici-

ência atribuída à cognição e à linguagem na apreensão e tra-

dução dos fenômenos do mundo. Subjaz a essa concepção da 

linguagem como instrumento defeituoso a visão de realidade 

independente não apreensível.

Afastando-se parcialmente do polo representacionista, a 

terceira categoria, qualidade materializadora e iterativa, foi 

construída com base no esquema conceitual proposto por 

Blikstein ([1983] 2003), segundo o qual a função modeladora 

atribuída à semiose linguística consiste num movimento de 

reiteração circular em que a aproximação perceptocognitiva 

com a realidade é a um só tempo materializada e produzida 

pela língua. Como forma única de explicar uma suposta se-

miose em dimensão mediadora, num espaço turvo interposto 

entre língua e realidade, constituído, em princípio, de pro-

cessos e recursos não verbais, a linguagem ancora esses ele-

mentos em nossas práticas sociais, comuns, e dialeticamente 

nossos códigos verbais condicionam e aparelham essa di-

mensão sensorial e proxêmica do silêncio.

As outras três categorias que definimos aproximam-se con-

ceitualmente da outra extremidade em nosso quadro, o polo da 

recursão. A primeira delas, aspecto indicial, está apoiada nos es-

tudos seminais da referenciação, nos quais Mondada e Dubois 

(2003) apresentam a indicialidade como traço elementar da se-

miose linguística, nas reflexões de Salomão (1997, 1999) sobre a 

hipótese sociocognitiva, em que a autora sustenta o princípio da 

subdeterminação do significado pelo significante, e na biologia 



139

do conhecer, a partir da qual Maturana (2001) concebe as pala-
vras como nós nas redes de coordenações de ação.

A segunda categoria alinhada ao polo da recursão, caráter cons-
titutivo, foi construída com base na premissa antirrepresentacio-
nista que atribui à linguagem a propriedade modeladora, discreti-
zante. A realidade, conforme tal ótica, fortalecida a partir da virada 
pragmática, não aparece como instância autônoma; depende da 
linguagem, configura-se sob a forma relativamente estável que lhe 
proporcionam nossas ações discursivas. Como assevera Maturana 
(2001), nossos mecanismos explicativos promovem a configuração 
de realidades em domínios operacionais; fazemos emergir o(s) mun-
do(s) não pela instituição de verdades transcendentes, mas pela 
geração negociada de domínios de coerência operacional, pelas 
reformulações explicativas de nossas experiências, validadas no 
contexto das operações acordadas entre nós, observadores.

Por fim, a terceira categoria disposta em nosso quadro sob o 
polo da recursão, condição colaborativa, está ancorada num fun-
damento da abordagem sociocognitivista de linguagem, o de 
que é necessariamente social nosso agir cognitivo e discursivo; 
aquele segundo o qual, com os outros, negociamos e acordamos 
nossas versões do mundo. Do mesmo modo que a indicialidade 
e a constitutividade, o pressuposto sociocognitivista da colabo-
ração é reforçado pela epistemologia de Maturana. Assim, a deli-
mitação dessa unidade conceitual, como as demais alinhadas ao 
polo da recursão, firmou-se também nas reflexões do biólogo, 
para quem todo comportamento, gesto, som que produzimos 
torna-se componente da linguagem somente ao inserir-se no 
fluir de coordenações consensuais de nossas experiências, na his-
tória de nossas interações.



140

Na organização dos dados extraídos de cada um dos romances 

considerados na pesquisa, o quadro apresentado foi a base para 

agruparmos sob o título de cada categoria os trechos que nos 

pareceram a ela relacionados. Ressaltamos que, desde a fase de 

coleta, não pudemos deixar de perceber que a delimitação dessas 

categorias de análise auxilia-nos, por um lado, a fundamentar o 

olhar minucioso inevitavelmente exigido no exame científico de 

um fenômeno; provoca, por outro lado, a profunda dificuldade 

de fragmentar o que é coeso em sua complexidade.

Assim, por pertinentes que sejam essas categorias segundo 

nosso entendimento, na fase de organização dos dados, as uni-

dades conceituais definidas nos serviram apenas de guias que 

nos permitiram dar algum tratamento às reflexões claricianas 

que são objeto de nossa análise. Não se tratou, pois, de encaixi-

lhar tais reflexões em grupos fechados, sob a ilusão de uma cor-

respondência biunívoca entre exemplo e categoria. Prova disso é 

que alguns exemplos, por adequarem-se a mais de uma cate-

goria, ofereceram grande resistência de enquadramento.

Ademais, boa parte dos exemplos coletados apresentou o 

comportamento, para nós, angustiante, de não se acomodar em 

nenhuma das categorias. Acabamos, ainda, optando por deixar 

fora do quadro organizacional que compusemos os diversos 

exemplos cujo vínculo com a unidade conceitual era irrecupe-

rável no recorte. Tratava-se nesses casos de relação de sentido 

sutilmente construída, em sequência extensa de páginas, na in-

teração entre escritora e leitora, a ponto de nem mesmo a força 

bruta da ciência conseguir isolar essa relação do fluir em re-

cursão nas coordenações de ação.



141

A análise dos dados coletados consistiu na observação dos 

indícios da relação de consonância que enxergamos entre o dis-

curso de Clarice sobre a linguagem e os fundamentos da socio-

cognição e na reflexão e discussão sobre a plausibilidade dessa 

relação. No que diz respeito à observação, vale apontar que, 

dada a indissociabilidade entre fenômeno e objeto em nosso es-

tudo, é apagada, a nosso ver, ou ao menos rasurada, a linha que 

separa o procedimento de organização e a própria análise, uma 

vez que as categorias de análise foram definidas no seio mesmo 

da teoria, a qual é simultaneamente marco teórico e objeto de 

investigação da pesquisa.

Endossa nossa consideração, o comentário de Suassuna 

(2008), apoiado em André (2000), sobre a concomitância entre os 

dois procedimentos:

A análise ocorre paralelamente à observação, na medida em 
que o pesquisador seleciona aspectos que devem ser explo-
rados e decide quais os que devem ser abandonados. Assim, 
as categorias analíticas podem derivar diretamente da teoria 
que respalda a pesquisa ou surgir do próprio conteúdo dos 
dados sob análise (SUASSUNA, 2008, p. 349).

Nesse sentido, classificar os dados de acordo com as catego-

rias equivale já, de algum modo, a esboçar uma apreciação analí-

tica. Claro está, todavia, que a “[...] categorização dos dados não 

esgota a análise – é preciso, depois dela, fazer um esforço de abs-

tração, ultrapassar os dados em si mesmos, tentar estabelecer 

conexões e relações que tornem possível a proposição de novas 

explicações e interpretações” (SUASSUNA, 2008, p. 350).



142

As primeiras relações estabelecidas nessa etapa foram aquelas 
quantitativamente indicadas no corpus construído. Para torná-
-las evidentes ao nosso olhar, fizemos o levantamento das ocor-
rências relativas a cada unidade conceitual de análise em cada 
um dos romances analisados, elaborando a planilha que é repro-
duzida em parte na imagem a seguir:

Imagem 2 – Levantamento dos dados coletados e organizados por romance 
e unidade conceitual de análise

Fonte: elaborada pela autora.

Para proceder à reflexão e à discussão, dando continuidade à 
concretização da etapa analítica, recorremos às unidades concei-
tuais para nos guiar no exame dos indícios que nos dados encon-
tramos, tecendo argumentativamente a mesma trajetória (da re-
presentação à recursão) esboçada na concepção dessas unidades. 
De modo concomitante à construção da argumentação, apre-
ciamos em nosso corpus, ao realizar minuciosas leituras dos tre-
chos organizados em cada quadro, a pertinência que apresen-
tavam no percurso discursivo empreendido. Nesse exercício, ao 
encontrar muitas passagens semelhantes, procuramos eleger 
aquelas que remetiam mais evidentemente ao aspecto discutido.

A partir dessa apreciação selecionamos para análise 40 passa-
gens que consideramos fortemente alusivas às ideias expressas 



143

pelas categorias. Essa amostra é composta de 10 trechos de A 
maçã no escuro, 7 de A paixão segundo G.H., 7 de Água viva, 5 de A 
cidade sitiada, 5 de Um sopro de vida, 3 de O lustre, 1 de Perto do 
coração selvagem, 1 de Uma aprendizagem ou o livro dos prazeres e 
1 de A hora da estrela. Todos os trechos têm como referência as 
edições dos romances publicadas pela editora Rocco, indicadas 
na bibliografia.



Sociocognição no discurso de 
Clarice Lispector sobre 
a linguagem

Como explicamos no segundo capítulo, fundamental para a 
compreensão das bases teóricas em que se apoia a sociocognição 
é o percurso conceitual descontínua, tortuosa e multilinear-
mente traçado entre a desestabilização da ideia de representação 
e a construção do conceito de recursão. Ao longo dessa trajetória, 
atribuíram-se à linguagem características que qualificam nosso 
modo de construir sentidos. Ao problematizarmos esse processo, 
argumentamos que as características que constituem pressu-
postos sociocognitivistas são aquelas que, nesse curso, afas-
tam-se da perspectiva representacionista.

A noção tradicional de representação, que fundamenta a 
crença na linguagem como instrumento de acesso ao real, im-
pulsionou o projeto do protagonista de um dos romances de 
Clarice. Em A maçã no escuro, Martim propõe, de maneira seme-
lhante à dos filósofos analíticos clássicos, abolir a linguagem 
convencional em nome de um modo de exprimir a realidade sem 
deformações. Embora fracassando nesta que era sua intenção 



145

original, o personagem se vê vitorioso ao compreender, final-
mente, como recurso frutífero a plasticidade da linguagem.

O desenrolar do conflito de Martim não é, contudo, linear. Não 
obstante a ansiedade do personagem por readmitir, ao final do ro-
mance, a linguagem comum, suas descobertas sucedem não exata-
mente por apaziguar a angústia, sua e provavelmente também a do 
leitor, em face de um mundo indizível e de uma alma inefável, mas 
por denunciar um tipo de relação entre linguagem e realidade 
muito mais complexa do que a de correspondência especular.

Assim como vimos que não há desfecho possível para o con-
flito entre tal angústia e tal consciência de complexidade em A 
maçã no escuro, entendemos que também não existe conclusão 
definitiva para a problematização da linguagem desenvolvida, 
seja por meio das reflexões de um narrador, seja através da voz e 
atitude dos personagens, nos demais romances claricianos.

Os dados coletados na pesquisa, que confirmaram a forte 
presença desse discurso autorreflexivo na totalidade dos ro-
mances, indicaram que os questionamentos não obedecem a 
um tipo de trajetória evolutiva, como um conflito que se esta-
belece nas primeiras obras e se dissolve nas derradeiras. Tão 
complexos quanto os anseios e os juízos dos narradores e per-
sonagens de Clarice, os argumentos que constituem o discurso 
da autora são contrapontísticos, não redutíveis.

Presença do discurso autorreflexivo 
nos romances claricianos

Como explicamos ao descrever nosso percurso metodoló-
gico, para construir o corpus do estudo, agrupamos num quadro 



146

de organização as passagens destacadas em cada romance con-
forme as unidades conceituais que definimos, função designa-
dora, papel instrumental defectivo, qualidade materializadora e 
iterativa, aspecto indicial, caráter constitutivo e condição colabo-
rativa. Ao proceder ao levantamento das ocorrências regis-
tradas no quadro, observamos que a presença de alusões a essas 
categorias mostrou-se mais evidente em A maçã no escuro (72 
passagens), Água viva (45), Um sopro de vida (45) e A paixão se-
gundo G.H. (44). Em seguida, percebemos destaque em A cidade 
sitiada (31), Perto do coração selvagem (24) e O lustre (21). 
Identificamos menos alusões em A hora da estrela (17) e Uma 
aprendizagem ou o livro dos prazeres (13).

Esses dados quantitativos importam tanto por indicarem a ma-
nifestação concreta do discurso autorreflexivo na obra de Clarice 
quanto por oferecerem uma noção geral da maior ou menor evi-
dência desse traço entre os romances da escritora. Todavia, é pre-
ciso atentar para aspectos que relativizam a interpretação desses 
números, como a circunscrição do que estamos concebendo como 
discurso autorreflexivo às categorias que construímos no contexto 
específico da pesquisa e o fato de que não foram levadas em conta 
a extensão dos romances nem a amplitude dos trechos. Ressalva 
feita, concluímos a partir dessa noção geral oferecida pelos dados 
que a problematização da linguagem na literatura clariciana não 
se intensifica paralelamente à linearidade cronológica26 das obras, 
como demonstra o Gráfico 1, a seguir.

26 Referimo-nos, sobretudo, à sequência de publicação dos romances de 
Clarice. Quanto às duas últimas obras, porém, tomamos em consideração 
a suposta precedência do processo de escrita de Um sopro de vida, como 
explicamos na nota 25.



147

Gráfico 1 – Presença de trechos alusivos às unidades conceituais de análise 
nos romances

Fonte: elaborado pela autora.

Observamos como categorias de maior expressividade na to-

talidade dos romances qualidade materializadora e iterativa (79 

ocorrências), caráter constitutivo (74) e papel instrumental defec-

tivo (69). Em seguida, aparecem aspecto indicial (53), condição co-

laborativa (35) e, por último, função designadora (2), como exi-

bido no Gráfico 2, a seguir.



148

Gráfico 2 – Expressividade das unidades conceituais de análise na totalidade 
dos romances

Fonte: elaborado pela autora.

De antemão, a pouca representatividade da categoria função 

designadora nos conduz à percepção de que o discurso clariciano 

se afasta de uma noção essencialista de linguagem. Por outro 

lado, o equilíbrio quantitativo, no conjunto das categorias mais 

expressivas, entre as ocorrências de uma unidade conceitual 

que, como explicamos ao descrever nosso quadro de organização 

dos dados, está mais perto do polo da recursão, caráter constitu-

tivo, e as ocorrências de unidades que conservam proximidade 

com o polo da representação, qualidade materializadora e itera-

tiva e papel instrumental defectivo, nos permite inferir que a pro-

blematização da linguagem, do papel que ela assume na configu-

ração do real, é no discurso em questão estado permanente, 

conflito insolúvel, percurso espiralado.



149

Com isso queremos dizer que não se identifica no conjunto 
das narrativas em si o desenvolvimento pretensamente evolu-
tivo de uma reflexão sobre as noções de representação e re-
cursão. Esses conceitos inscrevem-se na problematização pro-
movida – em movimento mais aleatório do que linear – no 
discurso da escritora como expressão da angústia em que se en-
redam seus personagens e narradores diante da frustrante des-
conformidade entre o que é palavra e o que não é. No máximo, 
podemos afirmar que há nas elucubrações forjadas pela voz 
desses tipos ficcionais, a tendência ligeiramente maior de re-
missão à ideia de recursão, visto que, somadas, as categorias 
mais ligadas ao conceito apareceram no discurso com mais fre-
quência (162 ocorrências) do que aquelas ainda ancoradas na 
noção de representação (150).

Como observamos no Gráfico 3, mais adiante, em A maçã no 
escuro, obra que, conforme explicamos na introdução deste livro, 
instigou nossa investigação, por apresentar, de acordo com os 
resultados de pesquisa que realizamos anteriormente, indícios 
de alusão a pressupostos sociocognitivistas, as categorias mais 
expressivas são, de fato, condição colaborativa (20 ocorrências), 
caráter constitutivo (20) e aspecto indicial (17), que se aproximam 
da noção de recursão.

Em contrapartida, com exceção de A hora da estrela, em que as 
categorias mais evidentes são caráter constitutivo (6) e aspecto indi-
cial (5), e Perto do coração selvagem, em que caráter constitutivo equi-
para-se quantitativamente a papel instrumental defectivo e qualidade 
materializadora e iterativa, todas com 6 ocorrências, os outros ro-
mances apresentam com mais frequência papel instrumental defec-
tivo ou qualidade materializadora e iterativa, mais distantes da 



150

noção de recursão. A primeira é a categoria mais expressiva em O 
lustre (6 ocorrências), A cidade sitiada (13) e A paixão segundo G.H. 
(14); a segunda, em Água viva (20) e Um sopro de vida (21). Em Uma 
aprendizagem ou o livro dos prazeres, as duas categorias são as mais 
aludidas, ambas com 4 ocorrências.

Gráfico 3 – Expressividade das unidades conceituais de análise em 
cada romance

Fonte: elaborado pela autora.



151

As relações indicadas nesses dados quantitativos tornam 
mais evidente a presença de uma escrita autorreflexiva nos ro-
mances de Clarice e já sinalizam de que maneira se inserem na 
problematização da linguagem desenvolvida no discurso da es-
critora os pressupostos da sociocognição. A alusão a eles não se 
dá de forma a apontá-los como chave de compreensão, como 
senha de acesso à elucidação do enigmático fenômeno do dizer; 
a condição que assumem no discurso autorreflexivo em questão 
é a de antítese não sintetizável. Ao serem cotejados como pre-
missas de modos possíveis de explicação do complexo funciona-
mento da linguagem, esses pressupostos não são tomados como 
razão última; confrontam, mas voltam a ser confrontados, num 
discurso sempre em movimento. Com a finalidade de examinar 
esse discurso dinâmico, propomos como direção argumenta-
tiva, naturalmente, a trajetória esboçada na concepção das cate-
gorias. Seguindo tal curso, analisamos na próxima subseção 40 
passagens contidas nos nove romances.

Representação e recursão no discurso 
de Clarice sobre a linguagem

Com o intento de discutir as noções de representação e re-
cursão a partir do discurso autorreflexivo presente nos romances 
claricianos, selecionamos de nosso corpus passagens, a nosso 
ver, fortemente alusivas a essas noções. A ausência de lineari-
dade e epílogo que, como mencionamos, marca o desenvolvi-
mento do discurso em questão nos desobriga a usar o aspecto 
cronológico como critério de organização desses trechos na 



152

condução de nossa análise, tanto no que diz respeito à sequência 
de publicação dos romances quanto no que se refere à posição 
do excerto na narrativa.

Os trechos selecionados estão, assim, organizados conforme 
a maneira como apresentam indícios alusivos aos conceitos de 
representação e recursão na linguagem. Aqueles que sugerem 
essa alusão de forma que consideramos mais ligada à represen-
tação e ao movimento de desestabilização do conceito nos ser-
viram de ponto de partida para a discussão; foram categorizados, 
portanto, como pertinentes às unidades de análise função desig-
nadora, papel instrumental defectivo e qualidade materializadora e 
iterativa. Os que remetem a aspectos que nos parecem mais rela-
cionados à construção da noção de recursão seguiram-se aos pri-
meiros, constituindo expressão das categorias aspecto indicial, 
caráter constitutivo e condição colaborativa.

Representação na linguagem: função designadora, 
papel instrumental defectivo, qualidade 
materializadora e iterativa

Ao partir do conceito de representação, na acepção forte refe-
rida por Varela (1988), discutimos de início a função designadora 
que é atribuída à linguagem sob o paradigma essencialista de 
leitura do real. Como mencionamos na primeira seção deste ca-
pítulo, a problematização da linguagem empreendida por Clarice 
em seus romances pouco remete a essa perspectiva. Os exemplos 
(1) e (2), a seguir, ocorrências únicas desse enfoque, aludem à 
preocupação com a forma acurada de traduzir o real e à suposta 
precedência das entidades a seus nomes.



153

(1)       Tinha porém poucos pensamentos em relação às coisas 
e temia repeti-los sempre; nunca usava a expressão certa, 
sempre errando mesmo quando era sincera (LISPECTOR, O 
lustre, 1999a, p. 110).

(2)      Grega numa cidade ainda não erguida, procurando de-
signar cada coisa para que depois, através dos séculos, elas 
tivessem o sentido de seus nomes (LISPECTOR, A cidade si-
tiada, 1998a, p. 91).

Em (1), percebemos nas palavras do narrador de O lustre, 
quando este afirma o erro honesto da personagem Virgínia, a 
ideia de que a desconformidade entre forma e conteúdo seria 
atribuível à falta de competência da falante, não à plasticidade 
constitutiva da semiose linguística; em (2), na descrição do nar-
rador de A cidade sitiada sobre a condição da personagem 
Lucrécia, parece insinuar-se como plausível a possibilidade de 
que tenha ela uma atitude pretensamente adâmica, nos termos 
de Bakhtin ([1979] 1997), de nomear um mundo já naturalmente 
discreto, a aguardar apenas a designação, prescindindo, por-
tanto, da atividade dialógica, social, que é a categorização.

A designação deixa de ser tomada como função primordial e in-
contestável da linguagem quando a noção de representação co-
meça a perder força. Ao serem postas em causa a realidade objetiva 
e a racionalidade absoluta, sobretudo pelo argumento kantiano do 
real como aquilo que nossa constituição subjetiva concebe como 
objeto, a noção se desestabiliza, refletindo nos estudos da lin-
guagem. A esta, julgada incapaz de alcançar a coisa em si, passa a 
ser imputado um papel instrumental defectivo. No exemplo (3), a se-
guir, a narradora-personagem de A paixão segundo G.H. alude a um 
escuro não iluminável em que consistiria a coisa em si:



154

(3)     Não sei, não sei. Pois a coisa nunca pode ser realmente 
tocada. O nó vital é um dedo apontando-o – e, aquilo que foi 
apontado, desperta como um miligrama de radium no escuro 
tranquilo. Então ouvem-se os grilos molhados. A luz do mili-
grama não altera o escuro. Pois o escuro não é iluminável, o 
escuro é um modo de ser: o escuro é o nó vital do escuro, e 
nunca se toca no nó vital de uma coisa. A coisa para mim terá 
que se reduzir a ser apenas aquilo que rodeia o intocável da 
coisa? (LISPECTOR, A paixão segundo G.H., 1998d, p. 138).

A narradora sugere que qualquer perturbação no “halo” da 

coisa em si não provoca descortino, de modo que o abalo resul-

tante resta circunscrito à atmosfera que envolve seu nó vital; não 

alcança o próprio nó. A forte carga poética do discurso não nos 

impede de aproximá-lo ao conceito kantiano de númeno e suas 

implicações. Para Kant ([1781] 2009), a possibilidade do númeno, 

isto é, da coisa em si, não é passível de ser percebida por nós; 

fora da esfera dos fenômenos, nada há que uma extensão vazia 

para a nossa intuição sensível. Segundo o filósofo, embora não 

possamos descartar de modo geral a existência de uma intuição 

não sensível, sob o risco de admitirmos apenas um mundo con-

cebido no pensamento, em razão de nossa constituição subje-

tiva, a intuição sensível é única para nós; conhecemos as coisas 

não como são, mas como parecem ser. O númeno não é, pois, 

para nós, um objeto inteligível, é “[...] algo de que não podemos 

fazer a menor representação” (KANT, [1781] 2009, p. 186); ele 

não constitui “[...] um conhecimento determinado de uma coisa 

qualquer, mas somente o pensamento de alguma coisa em geral 

em que [se faz] abstração de toda forma de intuição sensível” 

(KANT, [1781] 2009, p. 183).



155

Conforme Figueiredo (2005), o idealismo transcendental kan-
tiano rompe com a tradição filosófica platônica ao negar que cor-
responderiam ao inteligível e ao sensível dois níveis diversos de 
realidade, um menos real (sensível) que o outro (inteligível). 
Kant teria derrubado o privilégio do inteligível deixando de atri-
buir-lhe a determinação de uma realidade e sustentando a inci-
dência dessa determinação sobre os fenômenos.

De fato, para Kant ([1781] 2009, p. 183), o fenômeno, que “[...] 
nada pode ser por si só e fora de nosso modo de representação”, 
é a única forma sob a qual os objetos nos são dados:

Todas as nossas representações são relacionadas a algum ob-
jeto pelo entendimento e, uma vez que os fenômenos são 
apenas representações, o entendimento os relaciona a al-
guma coisa apreendida como objeto da intuição sensível; 
mas essa coisa (na qualidade de objeto de uma intuição em 
geral), nessa relação, é tão somente o objeto transcendental. 
Por esse objeto devemos entender alguma coisa = x, da qual 
nada sabemos e [...] nada podemos saber; mas essa coisa 
pode, como correlativo da unidade da percepção, servir 
apenas para unificar a multiplicidade na intuição sensível, 
operação pela qual o entendimento liga essa multiplicidade 
ao conceito de um objeto. Esse objeto transcendental não 
deve nunca estar separado dos dados sensíveis, pois se assim 
fosse, nada restaria que servisse para concebê-lo. Portanto, 
ele não é um objeto do conhecimento em si, mas somente a 
representação dos fenômenos no conceito de um objeto em 
geral, que pode ser determinado pela multiplicidade dos fe-
nômenos (KANT, [1781] 2009, p. 182-183).

Apesar da permanência de um princípio dualista na pro-
posta kantiana, que reitera a tradição essencialista, percebemos 
no pensamento do filósofo a desestabilização do conceito de 



156

representação como reprodução, cópia ou reflexo. Ao sustentar 
a subordinação de nosso conhecer à intuição sensível, Kant evi-
dencia o problema da noção de objetividade e estreita o fosso 
entre o cognoscível e o cognoscitivo.

No exemplo (4), a seguir, o narrador de A cidade sitiada, ao re-
fletir sobre a atitude da protagonista do romance, parece aludir a 
essa realidade fenomênica:

(4)     Oh, mas as coisas não eram jamais vistas: as pessoas é 
que viam. E perto a sólida porta da sala. E mais além a mulher 
de porcelana sustentava nas costas o reloginho parado. Tudo 
isso era a miniatura da igreja, da praça e da torre do relógio, e 
neste mapa a moça calculava como um general. Que diria 
então se pudesse passar, de ver os objetos, a dizê-los... Era o 
que ela, com paciência de muda, parecia desejar. Sua imper-
feição vinha de querer dizer, sua dificuldade de ver era como 
a de pintar. O difícil é que a aparência era a realidade 
(LISPECTOR, A cidade sitiada, 1998a, p. 72).

O narrador atribui a angústia da personagem à impossibili-
dade de a coisa em si ser vista de maneira isenta, livre do olhar 
dos sujeitos. Em sua afirmação de que a aparência era a reali-
dade, percebemos apreciação semelhante à de Kant, o qual pos-
tula que a definição real, isto é, a compreensão da possibili-
dade do objeto de uma categoria, está inextricavelmente 
vinculada às condições da sensibilidade dos sujeitos, portanto 
à forma dos fenômenos.

Ao indicar como dificuldade essa identificação entre apa-
rência e realidade e apontá-la como um obstáculo que se inter-
punha ao seu desejo de dizer o mundo, o narrador de Clarice 
nos chama a atenção, ainda nesse exemplo, para o aspecto que 



157

naturalmente emerge do questionamento da noção clássica de 
representação: o lugar da linguagem na significação. No exemplo 
(5), adiante, ao denunciar a insuficiência das palavras, o nar-
rador parece definir esse lugar como posto marginal.

(5)       Lucrécia Neves talvez quisesse exprimi-lo, imitando com 
o pensamento o vento que bate portas – mas faltava-lhe o nome 
das coisas. Faltava o nome das coisas, mas eis, eis aqui, ali, eis 
a coisa, a igreja, as pombas voando sobre a Biblioteca, os sa-
lames à porta da loja, o vidro ardente de uma janela sinali-
zando com insistência para o morro... Os dois de pé espiando. 
E a dureza das coisas era o modo mais recortado de ver da 
moça. Da impossibilidade de ultrapassar essa resistência 
nascia, de fruto verde, o travo das coisas firmes sobre as quais 
soprava com heroísmo esse vento cívico que faz tremer ban-
deiras! a cidade era uma fortaleza inconquistável! E ela procu-
rando ao menos imitar o que via: as coisas estavam como ali! e 
ali! Mas era preciso repeti-las. A moça tentava repetir com os 
olhos o que via, tal seria ainda o único modo de se apoderar 
(LISPECTOR, A cidade sitiada, 1998a, p. 49).

A inquietação que oprime a personagem diz respeito à supo-

sição de que, em vez de atuar como elemento semiotizante, discre-

tizando o mundo, “o nome das coisas” falha em exprimir-lhes os 

sentidos. Sem que conseguisse imitar, repetir com palavras, as 

coisas que se mostravam a seu recortado modo de ver, Lucrécia é 

tomada por uma angústia que o narrador considera consequência 

da imperfeição da linguagem.

Esse juízo que concebe a linguagem como instrumento ine-

ficaz conserva um veio representacionista, ao pressupor que, 

em alguma dimensão anterior às palavras, residiriam as coisas 

com seus significados essenciais; por trás do símbolo restaria a 



158

essência intacta. Às palavras, ideologicamente neutras, caberia, 

sob essa ótica, a transmissão de conceitos previamente formu-

lados, naturalmente estabelecidos para as entidades. Neste 

trecho de A maçã no escuro (exemplo (6)), a angústia do perso-

nagem Martim parece embutir essa ideia de que o sentido é an-

terior à expressão:

(6)     Sem uma palavra a escrever, Martim no entanto não 
resistiu à tentação de imaginar o que lhe aconteceria se o 
seu poder fosse mais forte que a sua prudência. “E se de 
repente eu pudesse?”, indagou-se ele. E então não conse-
guiu se enganar: o que quer que conseguisse escrever seria 
apenas por não conseguir escrever “a outra coisa”. Mesmo 
dentro do poder, o que dissesse seria apenas por impossibi-
lidade de transmitir uma outra coisa. A proibição era muito 
mais funda... surpreendeu-se Martim. Como se vê, aquele 
homem terminara por cair na profundeza que ele sempre 
sensatamente evitara. E a escolha tornou-se ainda mais 
funda: ou ficar com a zona sagrada intacta e viver dela – ou 
traí-la pelo que ele certamente terminaria conseguindo e 
que seria apenas isto: o alcançável (LISPECTOR, A maçã no 
escuro, 1998c, p. 172-173).

Como nos deixa saber o narrador, Martim acredita estar no 

erro a realização máxima do signo. Ainda que, na tentativa de 

capturar um sentido supostamente autônomo, ousasse em-

pregar a linguagem, ela iria auxiliá-lo na empresa apenas na 

medida em que seu restrito potencial, seu papel instrumental 

defectivo, permitisse.

O resquício representacionista que observamos na crença 

frustrante do personagem remete ao que Bakhtin ([1929] 2006, 

p. 114) considera declarações típicas do romantismo idealista: 



159

“‘O pensamento expresso pela palavra é uma mentira’ (Tiutchev). 
‘Oh, se pelo menos alguém pudesse exprimir a alma sem pala-
vras!’ (Fiet)”. Assim como a aflição do personagem, essas decla-
rações são contrariadas pela noção de língua viva, segundo a 
qual, em vez de receber um pacote de categorias lexicais de efi-
ciência duvidosa, tomamos parte no processo, necessariamente 
social e sempre em construção, de constituir a língua e pô-la em 
movimento. Como explica o autor,

[...] os indivíduos não recebem a língua pronta para ser usada; 
eles penetram na corrente da comunicação verbal; ou me-
lhor, somente quando mergulham nessa corrente é que sua 
consciência desperta e começa a operar. É apenas no pro-
cesso de aquisição de uma língua estrangeira que a consci-
ência já constituída – graças à língua materna – se confronta 
com uma língua toda pronta, que só lhe resta assimilar. Os 
sujeitos não “adquirem” sua língua materna; é nela e por 
meio dela que ocorre o primeiro despertar da consciência 
(BAKHTIN, [1929] 2006, p. 109-110).

Ao adotar esse ponto de vista, compreendemos com o autor 

que “[...] não é a atividade mental que organiza a expressão, mas, 

ao contrário, é a expressão que organiza a atividade mental” 

(BAKHTIN, [1929] 2006, p. 114). Torna-se pouco plausível, sob 

esse ângulo, pensar num conteúdo interior a ser deformado pela 

expressão exterior, uma vez que “[...] não existe atividade mental 

sem expressão semiótica” (BAKHTIN, [1929] 2006, p. 114).

A ideia que sustenta o temor de Martim, que o narrador nos dá 

a conhecer em (6), projeta-se, a nosso ver, nestas palavras de 

Bakhtin: “No curso do processo de dominar o material, de sub-

metê-lo, de transformá-lo em meio obediente, da expressão, o 



160

conteúdo da atividade verbal a exprimir muda de natureza e é for-
çado a um certo compromisso” (BAKHTIN, [1929] 2006, p. 113, 
grifo do autor). Para preservar a forma pretensamente autônoma 
do conteúdo interior, o personagem renuncia à expressão.

Como observamos no exemplo (7), a seguir, atitude semelhante 
é adotada pela narradora-personagem de A paixão segundo G.H.:

(7)     Mas é a mim que caberá impedir-me de dar nome à 
coisa. O nome é um acréscimo, e impede o contato com a 
coisa. O nome da coisa é um intervalo para a coisa. A vontade 
do acréscimo é grande – porque a coisa nua é tão tediosa 
(LISPECTOR, A paixão segundo G.H., 1998d, p. 139-140).

Para G.H., tomada como entidade independente, a coisa nua 
prescinde do nome; em sua forma pura é intangível. Diante 
disso, a estratégia por que opta a personagem é recusar nome-
á-la. Como percebemos em (8), adiante, definir, conceituar, cate-
gorizar são operações das quais se esquiva para resguardar a su-
posta essência irrecuperável dos fenômenos.

(8)     Eu sabia que o neutro da barata tem a mesma falta de 
gosto de sua matéria branca. Sentada, eu estava consistindo. 
Sentada, consistindo, eu estava sabendo que se não chamasse 
as coisas de salgadas ou doces, de tristes ou alegres ou dolo-
rosas ou mesmo com entretons de maior sutileza – que só 
então eu não estaria mais transcendendo e ficaria na própria 
coisa (LISPECTOR, A paixão segundo G.H., 1998d, p. 86).

Essa renúncia cautelosa, a que G.H. recorre para viver no nú-
cleo da experiência, faz, em A maçã no escuro, o personagem 
Martim ir mais longe, desafiar a prudência do silêncio. Ao julgar 
defectiva a linguagem convencional, a linguagem dos outros, 



161

Martim se propõe inaugurar a própria. Assim é que, do mesmo 
modo que os filósofos analíticos clássicos, ele procura estabe-
lecer uma linguagem que com êxito traduza a realidade objetiva. 
O fracasso desse projeto ambicioso leva o personagem a reavaliar 
a necessidade de descobrir o símbolo perfeito. Desse movimento 
resulta, para ele, a resignação com a ideia de que a verdade oculta, 
a ser por tal símbolo revelada, permanece enevoada.

(9)      De que lhe valera a liberdade profunda mas sem poder. 
Ele tinha tentado inventar um novo modo de ver ou de en-
tender ou de organizar, e tinha querido que esse modo fosse 
tão perfeito quanto o da realidade. Mas o que experimentara 
fora apenas a liberdade de um cão sem dentes. A liberdade de 
ir em busca da promessa que o rodeava – pensou o homem 
tremendo. E tão vasta era a promessa que, se a pessoa a perdia 
de vista por um segundo, então se perdia de si própria num 
mundo vazio e completo que não parece precisar de um 
homem a mais. Perdia-se até que exaustivamente, e nascida 
do nada, se erguesse a esperança – e então de novo, como 
para um cão sem dentes, o mundo se tornasse passeável, to-
cável. Mas apenas tocável (LISPECTOR, A maçã no escuro, 
1998c, p. 220-221).

O novo modo de ver, entender, organizar de Martim, em vez 
de garantir-lhe acesso à realidade intacta que supunha existir, 
proporcionou ao personagem não mais do que a recompensa vã 
de um mundo vazio e completo. Tal qual uma massa amorfa, 
esse mundo completo, ainda não discretizado, vazio de catego-
rias, não supriu a expectativa de tornar para ele mais do que 
apenas tocável a realidade.

Além da dissociação entre a configuração do real e as prá-
ticas discursivas, é possível identificar no conflito em que se vê 



162

o personagem outro pilar da representação, a presença de dua-

lismo entre cognição e mundo. Como discutimos no segundo 

capítulo, a visão cartesiana de cognição, que desconsidera a 

constitutividade mútua entre cognição e ser e entre ser e 

mundo, tem nutrido há bastante tempo a ideia de que a cog-

nição consiste na faculdade de representar adequadamente 

uma instância exterior predeterminada.

Em oposição a essa ideia, com base na premissa fenomeno-

lógica de que nosso conhecimento do mundo resulta do modo 

como nele operamos com nosso corpo e nossa linguagem, 

construindo nossa história social, Varela (1988) argumenta que 

é pouco razoável considerar dado autônomo aquilo que não é 

estático nem admite nossa ausência; aquilo que é, ao contrário, 

contingencial e necessária e simultaneamente objeto e circuns-

tância de nossa ação. A codeterminação, esse processo de cons-

tituição recíproca que se estabelece entre nós e o mundo, con-

tradiz o lamento de Martim, visto que tocar a realidade é 

constituí-la, é o próprio modo de tê-la. O que nutre o tormento 

do personagem é provavelmente o fato de que, como graceja 

Varela (1988, p. 83), “[...] as origens deste processo estão per-

didas para todo o sempre e o nosso mundo é, em todo caso, 

estável (... salvo quando desaba)”.

Entre linguagem e cognição, também se desenha, como ob-

servamos no exemplo (10), adiante, uma espécie de cesura in-

transponível. A protagonista de Perto do coração selvagem, Joana, 

parece ansiar por conectar-se à dimensão “verde e vaga” da cons-

ciência, que contém a substância pressentida, que se advinha, 

mas se corrompe ao ser dita.



163

(10)    O que havia naquele instante longínquo era alguma 
coisa verde e vaga, a expectativa da continuação, uma ino-
cência impaciente ou paciente? espaço vazio... Que palavra 
poderia exprimir que naquele tempo alguma coisa não se 
condensara e vivia mais livre? Olhos abertos flutuando entre 
folhas amarelecendo, nuvens brancas e muito embaixo o 
campo estendido, como envolvendo a terra. E agora... Talvez 
tivesse aprendido a falar, só isso. Mas as palavras sobrena-
davam no seu mar, indissolúveis, duras. Antes era o mar 
puro. E apenas restava do passado, correndo dentro dela, li-
geira e trêmula, um pouco da antiga água entre cascalhos, 
sombria, fresca sob as árvores, as folhas mortas e castanhas 
forrando as margens. Deus, como ela afundava docemente na 
incompreensão de si própria. E como podia, muito mais 
ainda, abandonar-se ao refluxo firme e macio. E voltar. 
Haveria de reunir-se a si mesma um dia, sem as palavras 
duras e solitárias... Haveria de se fundir e ser de novo o mar 
mudo brusco forte largo imóvel cego vivo (LISPECTOR, Perto 
do coração selvagem, 1998f, p. 190).

Afundar na incompreensão de si sem colidir com as palavras 
aparenta ser para Joana modo único de garantir a integridade da 
verdade frouxamente intuída num domínio independente da lin-
guagem. À ânsia da personagem subjaz a ideia de mente como 
dimensão de significação a ser deficientemente revelada pela 
língua. Contrapondo-se a essa perspectiva, a hipótese sociocogni-
tiva de construção dos sentidos sugere que a linguagem, em vez 
de instrumento de resgate de verdades obscuras armazenadas na 
consciência, é uma prática inevitavelmente social (negociada; co-
ordenada), situada (contingencial; indeterminável) e sistemática 
(historial; estabilizadora) de conhecer. Assim, linguagem e cog-
nição não são domínios contíguos. Como assevera Salomão 
(1999), trata-se de instâncias que, embora não redutíveis entre si, 



164

assumem identidade fragmentária conforme as exigências cir-
cunstanciais, específicas, da interação humana.

A aflição de Joana, todavia, pode também ser lida como mani-
festação de um aspecto diverso. É possível que, justamente por 
reconhecer o papel ativo da linguagem na significação, a perso-
nagem tema desprender-se do “mar mudo brusco forte largo 
imóvel cego vivo”. Submersa, enreda-se segura ao recôndito 
bloco coeso, atômico, de “coisas não condensadas e livres”, im-
pressões, percepções viscerais. Discretizar esse bloco, organizar 
os pedaços em realidade intercomunicável era para ela perdê-lo. 
No exemplo (11), a seguir, observamos que, para escapar desse 
arriscado movimento, tal qual Joana resguarda-se nas águas, a 
personagem Virgínia, de O lustre, abriga-se na escuridão.

(11)    [...] pelo deslizar de um segundo podia ultrapassar 
aquela afirmação cálida e misteriosamente veemente de 
que a coisa, compreende? está ali, ali mesmo e portanto é 
assim, os objetos, aquele jarro pequeno por exemplo, sa-
be-se profundamente; e mesmo aquela janela entreaberta, a 
mesinha pousada sobre as pontas de três pernas sob o teto, 
compreende? sabe-se profundamente; e depois há também 
o que não está presente (e que auxilia, que auxilia, e tudo 
avança) (mesmo aquela força) (um instante que se segue e 
dele nasce o sim e o não) (mas se se demora um pouco fi-
ca-se “sabendo” que o instante é um instante e então está 
mudamente (roto) (é preciso recomeçar) (enovelando, reno-
velando, enovelando forças) (sem permitir que certas coisas 
do mundo se aproximem de mais) (sobretudo o que é pas-
sado é passado e é exatamente apenas desse pequeno ins-
tante que se trata e de mais esse, e de mais esse, e de mais 
esse) (mas cada um por si) – e eis que sem nenhuma palavra 
ela já realizara. Aliás toda ela era sustentada por algumas 
palavras. Mas empregadas com tal sentido, com tal sentido, 



165

com tal espécie de natureza cega e estranha que, quando as 
usava alto ou em pensamento ou quando as ouvia, não es-
tremecia, não reconhecia, não notava; na sua intimidade 
ocupada e minuciosa ela vivia sem memória. Antes de ador-
mecer, concentrada e mágica, dizia adeus às coisas num úl-
timo instante de consciência ligeiramente iluminada. Sabia 
que na penumbra “suas coisas” viviam melhor sua própria 
essência. “Suas coisas” – pensava sem palavras, sabida na 
própria escuridão – “suas coisas” como “seus animais” 
(LISPECTOR, O lustre, 1999a, p. 141-142).

Observamos na descrição do narrador alusão a uma di-
mensão de sentido que a personagem acredita pouco ou nada 
vinculada à linguagem. Admitindo, quando muito, que tal do-
mínio é estruturado por uma linguagem peculiar, de natureza 
cega e estranha, Virgínia deseja, em devaneio consciente, 
manter “suas coisas” na penumbra, a fim de preservar essências 
supostas. Cautelosamente, para não “ficar sabendo”, a perso-
nagem parece rejeitar dar forma à cognição. Aparenta atribuir 
ao amorfismo a integridade de uma verdade, evitando, portanto, 
entender pautadamente o que lhe acontecia, assim como 
Martim em A maçã no escuro, que se questiona: “Se nós profun-
damente o entendemos, precisamos também entendê-lo super-
ficialmente? Se reconhecemos no seu mover-se lento o nosso 
próprio formar-se – assim como se reconhece um lugar onde 
pelo menos uma vez se esteve – será necessário traduzi-lo em 
palavras que nos comprometem?” (LISPECTOR, 1998c, p. 139).

Pensar a relação de mútua constitutividade entre linguagem e 
cognição é importante para compreender em que consiste de fato 
atribuir à língua a fabricação do real. Considerando a assunção 
irrefletida dessa premissa um clichê metodológico precário, 



166

Blikstein ([1983] 2003) aponta sua reformulação como um avanço 
epistemológico inevitável, por julgar a significação linguística tri-
butária do referente. Para o autor, “[...] o universo e o próprio pen-
samento já começam a se organizar na percepção-cognição, 
antes, portanto da própria linguagem” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, 
p. 45); o recorte oferecido pela linguagem não seria assim o re-
corte da realidade propriamente, mas o recorte da realidade fabri-
cada, da realidade transformada em referente. Conhecer o 
mundo, ainda que “vazio e completo”, como o de Martim 
(exemplo (9)), e as coisas, mesmo que “não condensadas e livres”, 
como as de Joana (exemplo (10)), seria sob esse ponto de vista um 
processo desencadeado “antes/atrás” da linguagem.

Favorecendo a desconstrução parcial da visão representa-
cionista, a atribuição de uma qualidade materializadora e itera-
tiva à semiose linguística implica um modelo explicativo para 
nosso modo de produzir sentidos que propõe a fabricação da 
realidade pela língua a partir de um movimento de reiteração 
circular em que captamos o mundo por meio de uma instância 
posicionada nesse espaço “anterior” à linguagem, uma espécie 
de dimensão perceptocognitiva, obscura, lugar de uma se-
miose sensorial e proxêmica, com processos e recursos não 
verbais, a ser dialeticamente condicionada e aparelhada por 
nossos códigos verbais.

Nos exemplos (12) e (13), a seguir, a narradora autodiegética 
de Água viva, uma artista plástica que procura compor uma es-
pécie de retrato narrativo da consciência do tempo e do espaço, 
alude a uma dimensão da significação que, assim como na pro-
posta de Blikstein, segundo nosso entendimento, estaria “atrás” 
da linguagem ou do que ela denomina pensamento primário:



167

(12)    Parece-me que o mais provável é que não entendo 
porque o que vejo agora é difícil: estou entrando sorrateira-
mente em contato com uma realidade nova para mim que 
ainda não tem pensamentos correspondentes e muito menos 
ainda alguma palavra que a signifique: é uma sensação atrás 
do pensamento (LISPECTOR, Água viva, 1998e, p. 44).

(13)       Quando se vê, o ato de ver não tem forma – o que se vê 
às vezes tem forma, às vezes não. O ato de ver é inefável. E às 
vezes o que é visto também é inefável. E é assim certa espécie 
de pensar-sentir que chamarei de “liberdade”, só para lhe dar 
um nome. Liberdade mesmo – enquanto ato de percepção – 
não tem forma. E como o verdadeiro pensamento se pensa a 
si mesmo, essa espécie de pensamento atinge seu objetivo no 
próprio ato de pensar. Não quero dizer com isso que é vaga-
mente ou gratuitamente. Acontece que o pensamento pri-
mário – enquanto ato de pensamento – já tem forma e é mais 
facilmente transmissível a si mesmo, ou melhor, à própria 
pessoa que o está pensando; e tem por isso – por ter forma – 
um alcance limitado. Enquanto o pensamento dito “liber-
dade” é livre como o ato de pensamento. É livre a um ponto 
que ao próprio pensador esse pensamento parece sem autor 
(LISPECTOR, Água viva, 1998e, p. 81-82).

O “pensamento liberdade”, conceptualizado nesses trechos 
pela narradora de Clarice, aproxima-se a nosso ver do sistema 
perceptocognitivo descrito por Blikstein ([1983] 2003). A discreti-
zação do mundo, a transformação da realidade nova, sem pensa-
mentos correspondentes, nas palavras da narradora, em reali-
dade fabricada, nas palavras de Blikstein, dar-se-ia a partir dessa 
dimensão interposta entre a linguagem e a massa amorfa do real.

Ao afirmar em (13) que “o que se vê às vezes tem forma, às 
vezes não”, a narradora nos permite ainda enxergar no “pen-
samento liberdade” um elemento crucial na dimensão da 



168

percepção-cognição concebida no esquema proposto por 
Blikstein. Na discussão empreendida pelo autor a respeito do 
filme de Werner Herzog “O enigma de Kaspar Hauser”, de 1974, 
ele argumenta que sem a práxis social não há significação:

Kaspar Hauser descodifica de modo sempre aberrante a sig-
nificação do mundo. A permanência do déficit cognitivo de 
Kaspar Hauser seria um índice de que os elementos que mo-
delam a percepção do mundo e as configurações conceituais 
podem ser capturados não só na linguagem mas sobretudo 
na dimensão da práxis (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 55).

Conforme explicamos no primeiro capítulo, segundo Blikstein 
([1983] 2003), a práxis modela a percepção-cognição a partir de 
mecanismos que consistem em traços de diferenciação e identifi-
cação que nos permitem discriminar, reconhecer e selecionar os 
elementos de uma realidade amorfa e contínua. Para o autor, 
esses traços tornam-se ideológicos e desencadeiam corredores 
semânticos ou isotopias que orientam a percepção-cognição, pro-
duzindo modelos ou padrões perceptivos, os “óculos sociais”.

Assim, ao mesmo tempo que nos permite a discretização de 
um universo amorfo e contínuo, a dimensão da práxis a que 
estaria necessariamente sujeita nossa percepção-cognição rei-
tera padrões perceptivos, que relativizam a ausência de forma 
desse universo. De acordo com nossa compreensão é conso-
ante com essa ideia o que declara a narradora de Clarice no 
exemplo (13): o que pensa o “pensamento liberdade”, que a 
narradora assim denominou “só para lhe dar um nome”, “às 
vezes tem forma, às vezes não”. Ousamos afirmar, com base na 
explicação de Blikstein, que, embora o “pensamento liberdade” 



169

não seja determinado como o “pensamento primário”, é justa-
mente em razão dos “óculos sociais” que, como alerta a narra-
dora, tal pensamento não sucede “vagamente ou gratuita-
mente” e, por outro lado, “ao próprio pensador esse pensamento 
parece sem autor”.

Ocorre que, nas palavras de Blikstein, as quais mencionamos 
no primeiro capítulo, “[...] embora a significação dos códigos 
verbais seja tributária, em primeira instância, da semiose não 
verbal, é praticamente só por meio desses códigos verbais que 
podemos nos conscientizar da significação escondida na di-
mensão da práxis” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 80), isto é, a se-
miose não verbal, da qual temos apenas frágil consciência, só 
pode ser explicada pela língua, que por sua vez a reitera e a sub-
verte, (re)organizando “[...] toda uma estrutura de movimentos, 
espaços, distâncias, gestos, objetos, construída pela estereotipia 
da nossa percepção” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 74).

Essa possibilidade subversiva na interação entre língua e 
práxis é, para o autor, o que se manifesta no conflito de Kaspar 
Hauser: ao desarranjar os corredores isotópicos e os estereó-
tipos, as condições de aquisição de linguagem a que foi subme-
tido o personagem – um momento tardio da vida e um ambiente 
socialmente restrito – denunciam a fabricação da realidade. No 
exemplo (14), a seguir, percebemos na argumentação da narra-
dora de A paixão segundo G.H. certa alusão a essa “práxis liberta-
dora” de que fala Blikstein:

(14)     Mas era como uma pessoa que, tendo nascido cega e 
não tendo ninguém a seu lado que tivesse tido visão, essa 
pessoa não pudesse sequer formular uma pergunta sobre a 
visão: ela não saberia que existia ver. Mas, como na verdade 



170

existia a visão, mesmo que essa pessoa em si mesma não a 
soubesse e nem tivesse ouvido falar, essa pessoa estaria pa-
rada, inquieta, atenta, sem saber perguntar sobre o que não 
sabia que existe – ela sentiria falta do que deveria ser seu 
(LISPECTOR, A paixão segundo G.H., 1998d, p. 135).

A “práxis libertadora”, fruto da subversão de modelos percep-
tocognitivos contingencialmente determinados, “[...] acaba por 
patentear como a realidade tão bem ordenada e natural é apenas 
um produto da práxis da comunidade” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, 
p. 86). G.H., ao afirmar hipoteticamente que a pessoa cega, tendo 
assim nascido e vivido entre outras igualmente privadas de visão, 
não saberia de que sentia falta ainda que sentisse a falta, parece 
justamente argumentar que o real existe para nós conforme a per-
cepção moldada pela práxis. E ao insistir que, mesmo ignorando 
que “ver” existia, tal pessoa restaria inquieta, com a angústia de 
uma pergunta que não saberia formular, a narradora problema-
tiza a aceitação do real fabricado para a nossa percepção.

Entendemos essa problematização do real fabricado como a 
compreensão de que é aparente a naturalidade das estruturas or-
denadas que confortavelmente admitimos; como a quebra da 
ilusão referencial, nos termos de Blikstein. A nosso ver, essa 
quebra é o reconhecimento, como possibilidade, de realidades 
outras; tratar-se-ia de um equívoco percebê-la como sinal acu-
sador de uma realidade una, última, não ilusória. Em Um sopro 
de vida, nas vozes mescladas do narrador (“Autor”) e da perso-
nagem que cria como alter ego (“Estou falando eu ou está falando 
Ângela?” (LISPECTOR, 1999b, p. 83)), parece haver menção, 
como observamos no exemplo (15), à inexistência dessa “reali-
dade em si mesma”:



171

(15)     Não existe realidade em si mesma. O que há é ver a 
verdade através do sonho. A vida real é apenas simbólica: ela 
se refere a alguma outra coisa (LISPECTOR, Um sopro de vida, 
1999b, p. 83).

Percebemos no trecho a ideia de que a significação não con-

siste na atividade de designar entidades ou fenômenos precon-

cebidos, fora do domínio perceptocognitivo, mas num processo 

desencadeado em “[...] um abstrato lugar [...] onde não se pensa, 

esse lugar escuro, amorfo e gotejante como uma primitiva ca-

verna” (LISPECTOR, 1999b, p. 37). No exemplo (16), a seguir, a 

personagem Ângela alude à semiose não verbal obscuramente 

processada nessa dimensão diáfana qualificando-a como modo 

certo, fecundo, embora fugaz, de compreender o que “não tem 

sinônimo no mundo da fala”.

(16)    Eu adivinho coisas que não têm nome e que talvez 
nunca terão. É. Eu sinto o que me será sempre inacessível. 
É. Mas eu sei tudo. Tudo o que sei sem propriamente saber 
não tem sinônimo no mundo da fala mas enriquece e me 
justifica. Embora a palavra eu a perdi porque tentei falá-la. 
E saber-tudo-sem saber é um perpétuo esquecimento que 
vem e vai como as ondas do mar que avançam e recuam na 
areia da praia. Civilizar minha vida é expulsar-me de mim. 
Civilizar minha existência a mais profunda seria tentar ex-
pulsar a minha natureza e a supernatureza. Tudo isso no 
entanto não fala de meu possível significado (LISPECTOR, 
Um sopro de vida, 1999b, p. 67).

Por outro lado, ainda que, como pondera Ângela, as “[...] pré-

-palavras e desmaiadas visões auditivas de ideias” (LISPECTOR, 

1999b, p. 124) resguardem “sua natureza e a supernatureza”, 



172

parecem não prescindir dos signos verbais. Como observamos 
no exemplo (17), em apuro semelhante se vê o “Autor”:

(17)     Eu – eu quero quebrar os limites da raça humana e 
tornar-me livre a ponto de grito selvagem ou “divino”. Mas 
me sinto indefeso em relação ao mundo que me é então 
aberto. Quem? quem me acompanha nessa solidão que se 
não fores tu, Ângela, não atingirei o cume? Ou talvez eu esteja 
querendo entrar nos mais remotos mistérios enquanto 
durmo que apenas afloram nos sonhos. A imaginação ante-
cede a realidade! Só que eu só sei imaginar palavras 
(LISPECTOR, Um sopro de vida, 1999b, p. 76).

Mesmo ambicionando divisar a dimensão remota que supõe 
anteceder a realidade, parece reconhecer que a liberdade do 
“grito selvagem” sucumbe à lógica linear discursiva à qual, se-
gundo Blikstein ([1983] 2003), tende a amoldar-se nossa percep-
ção-cognição. Para o linguista, nossa sociabilidade crescente 
promove esse processo, tornando cada vez mais natural recor-
rermos à discursividade como modo de pensar o mundo. 
Conforme esclarece, esse modo é de fato o único a que somos 
capazes de recorrer para materializar a semiose tecida em nosso 
sistema perceptual. Como vemos no exemplo (18), o “Autor” re-
conhece essa condição ao afirmar captar o ar da ideia muda, do 
“pré-pensamento”, já no instante materializado em símbolo, 
não antes, no elusivo “pré-instante”:

(18)    Meu pensamento, com a enunciação das palavras 
mentalmente brotando, sem depois eu falar ou escrever – 
esse meu pensamento de palavras é precedido por uma ins-
tantânea visão, sem palavras, do pensamento – palavra que 
se seguirá, quase imediatamente – diferença espacial de 



173

menos de um milímetro. Antes de pensar, pois, eu já pensei. 
Suponho que o compositor de uma sinfonia tem somente o 
“pensamento antes do pensamento”, o que se vê nessa rapi-
díssima ideia muda é pouco mais que uma atmosfera? Não. 
Na verdade é uma atmosfera que, colorida já com o sím-
bolo, me faz sentir o ar da atmosfera de onde vem tudo. O 
pré-pensamento é em preto e branco. O pensamento com 
palavras tem cores outras. O pré-pensamento é o pré-ins-
tante. O pré-pensamento é o passado imediato do instante. 
Pensar é a concretização, materialização do que se pré-
-pensou. Na verdade o pré-pensar é o que nos guia, pois 
está intimamente ligado à minha muda inconsciência. O 
pré-pensar não é racional. É quase virgem. Às vezes a sen-
sação de pré-pensar é agônica: é a tortuosa criação que se 
debate nas trevas e que só se liberta depois de pensar – com 
palavras (LISPECTOR, Um sopro de vida, 1999b, p. 18).

Ao aludir, contudo, à precedência de uma instantânea visão 

sem palavras, que guia o pensar racional, evoca a ideia susten-

tada por Blikstein ([1983] 2003, p. 68) de que “[...] nem toda cog-

nição seria governada pela língua”. Como argumenta o linguista, 

sistemas semiológicos de ordem sensorial ou cinestésica são 

ofuscados pela língua apesar da função capital que exercem na 

produção da significação. Blikstein ([1983] 2003) explica que isso 

se dá porque, sem que tenhamos consciência do fenômeno em 

progresso, esses sistemas icônicos, já engendrados pela práxis 

social, são impregnados de corredores isotópicos e traços valora-

tivos, os quais favorecem a possibilidade de uma semiotização 

do mundo independente da intervenção da língua. A matéria-

-prima a que o narrador de A hora da estrela refere-se no exemplo 

(19) teria, conforme essa ótica, estrutura própria, que não re-

produz a lógica operacional da língua:



174

(19)      Esta história são apenas fatos não trabalhados de ma-
téria-prima e que me atingem direto antes de eu pensar. Sei 
muita coisa que não posso dizer. Aliás pensar o quê? 
(LISPECTOR, A hora da estrela, 1998b, p. 69).

Se pudesse ser respondida por Blikstein, a questão formulada 
pelo narrador teria talvez como retorno o argumento de que o 
pensamento icônico é capaz de semiotizar, sem necessariamente 
recorrer aos códigos verbais, “[...] toda uma estrutura de movi-
mentos, espaços, distâncias, gestos, objetos, construída pela es-
tereotipia da nossa percepção” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 74). 
Sua sujeição à língua, que se torna, por outro lado, inevitável, 
parece comprometedora, danosa, em razão da linearidade im-
posta pela semiose verbal, “[...] que desmantela a simultanei-
dade das estruturas visuais” (BLIKSTEIN, [1983] 2003, p. 68). 
Disso já suspeita a narradora-personagem de Água viva, sobre a 
qual paira o sempre evidente “[...] desespero das palavras ocu-
parem mais instantes que um relance de olhar” (LISPECTOR, 
1998e, p. 15), como mostra o exemplo (20):

(20)      Que estou fazendo ao te escrever? estou tentando foto-
grafar o perfume. Escrevo-te sentada junto de uma janela 
aberta no alto de meu atelier. Escrevo-te este fac-símile de 
livro, o livro de quem não sabe escrever; mas é que no do-
mínio mais leve da fala quase não sei falar. Sobretudo falar-te 
por escrito, eu que me habituei a que fosses a audiência, em-
bora distraída, de minha voz. Quando pinto respeito o mate-
rial que uso, respeito-lhe o primordial destino. Então quando 
te escrevo respeito as sílabas. Novo instante em que vejo o 
que vai se seguir. Embora para falar do instante de visão eu 
tenha que ser mais discursiva que o instante: muitos ins-
tantes se passarão antes que eu desdobre e esgote a comple-
xidade una e rápida de um relance. Escrevo-te à medida de 



175

meu fôlego. Estarei sendo hermética como na minha pin-
tura? Porque parece que se tem de ser terrivelmente explícita. 
Sou explícita? (LISPECTOR,  Água viva, 1998e, p. 50).

A captura do instante exige da personagem a conduta para-
doxal da discursividade. Ao passo que se impõe como alternativa 
exclusiva de materializar a substância complexa do relance, o 
efeito linear da língua acaba por tornar longínquo o impulso pri-
mário e filtrar os dados sensoriais dessa composição volátil.

Conceber a linguagem como mecanismo mediador (da mate-
rialização e compreensão de uma semiose mais primária, não 
verbal) que, ao mesmo tempo, aparelha nosso sistema percepto-
cognitivo e dialeticamente reitera a realidade fabricada promove 
a desconstrução da ideia do real apriorístico, naturalmente dis-
cretizado, na qual se fundamenta o conceito de representação. A 
parcialidade que, de outra parte, atribuímos a essa descons-
trução firma-se no fato de que, a nosso ver, persiste nesse modo 
de compreender a semiose linguística a noção da existência de 
um domínio dotado de propriedades especiais para processar a 
instrução do meio, capaz de projetar imagens redutíveis ao orga-
nismo, a mente.

Concordando com Magro (1999b), consideramos ainda an-
corado no modelo representacionista o ponto de vista de que a 
percepção é a faculdade de uma instância psíquica transcen-
dente, separada do domínio das interações e de nossa ação dis-
cursiva. Parece-nos mais distante desse modelo o entendi-
mento da experiência perceptiva como uma prática que, em vez 
de transfigurar (fabricar) a realidade a partir de uma dinâmica 
que opõe o que é externo e o que é interno, consiste num ato 



176

cognitivo entrelaçado à linguagem, a compreensão de que, por 

meio desse ato, isto é, discretizando e categorizando o mundo, 

compomos coordenadamente a história que passamos a poste-

riormente tratar como independente do processo através do 

qual a fizemos existir. Na próxima subseção, discutimos com 

base nos exemplos as características atribuídas à semiose lin-

guística que a nosso ver são pautadas por essa compreensão, 

alinhando-se ao conceito de recursão na linguagem.

Recursão na linguagem: aspecto indicial, 
caráter constitutivo, condição 
colaborativa

De acordo com Maturana (2001), a noção de recursão na lin-

guagem diz respeito ao fluir de nossas coordenações de coordena-

ções consensuais de ação. Operamos na linguagem interagindo e 

materializando a história de nossas interações; articulamos nossas 

condutas negociando sentidos, regulando consensos e reportan-

do-nos recorrentemente a esse operar discursivo.

As palavras, conforme esse modo de conceber a linguagem, 

não funcionam como símbolos a respeito de fenômenos com 

existência independente do discurso, mas engendram esses fe-

nômenos “[...] como entroncamentos no espaço de coordena-

ções de ação” (MATURANA, 2001, p. 99). A simbolização, fre-

quentemente admitida como recurso intrínseco dos signos 

verbais, é, para o autor, processo secundário; os símbolos surgem 

como relações que estabelecemos na dinâmica de nossas coor-

denações de ação. “O que fazemos na linguagem, na explicação, 



177

tem a ver com a experiência. A experiência nos acontece, nos en-
contramos nela e nos encontramos na linguagem, e em seguida 
explicamos o que fazemos” (MATURANA, 2001, p. 100). Os signi-
ficados não são, portanto, elementos da linguagem, mas refle-
xões, explicações que produzimos nas coordenações.

Em conformidade com essa premissa, o aspecto indicial atri-
buído à linguagem refere-se ao fato de serem as palavras pistas 
que, com outros elementos semióticos, guiam os interlocutores na 
enunciação, na construção de objetos discursivos. O que frequen-
temente nos parece uma inadequação crônica, discrepância insu-
perável entre símbolo e sentido, pode indicar, sob esse ângulo, não 
mais do que a vantajosa condição de sermos seres linguajantes: 
contar com um modo de agir social que nos permite fazer distin-
ções, (re)categorizar nossas experiências, trazer o mundo à exis-
tência. Em Água viva, ao refletir sobre o fracasso aparente do sím-
bolo, a narradora-personagem sugere que “[...] o que parece falta 
de sentido – é o sentido” (LISPECTOR, 1998d, p. 35). Como declara 
nos exemplos (21) e (22), a seleção daquilo que julga “parecenças 
erradas” a conduz pelo “enovelado” por elas armado:

(21)    Mas há a transfiguração do meu terror: então entre-
go-me a uma pesada vida toda em símbolos pesados como 
frutas maduras. Escolho parecenças erradas mas que me ar-
rastam pelo enovelado (LISPECTOR, Água viva, 1998e, p. 19).

(22)       Porque agora te falo a sério: não estou brincando com 
palavras. Encarno-me nas frases voluptuosas e ininteligíveis 
que se enovelam para além das palavras. E um silêncio se 
evola sutil do entrechoque das frases. Então escrever é o 
modo de quem tem a palavra como isca: a palavra pescando o 
que não é palavra. Quando essa não palavra – a entrelinha – 



178

morde a isca, alguma coisa se escreveu. Uma vez que se 
pescou a entrelinha, poder-se-ia com alívio jogar a palavra 
fora. Mas aí cessa a analogia: a não palavra, ao morder a isca, 
incorporou-a. O que salva então é escrever distraidamente. 
Não quero ter a terrível limitação de quem vive apenas do que 
é passível de fazer sentido. Eu não: quero é uma verdade in-
ventada (LISPECTOR, Água viva, 1998e, p. 20).

Ao comparar à isca a palavra que captura a entrelinha, no 
exemplo (22), a personagem nos adverte de que é parcial a ana-
logia, por não haver cesura entre signo e sentido, palavra e “não 
palavra”. Percebemos no trecho alusão à ideia sustentada por 
Mondada e Dubois (2003) de que as categorias é que reificam as 
práticas humanas, as entidades do mundo. Como asseveram as 
autoras, ao agir discursivamente, o interlocutor “[...] não está 
simplesmente tentando buscar a palavra adequada dentro de 
um estoque lexical. Ao contrário, o processo de produção das 
sequências de descritores em tempo real ajusta constantemente 
as seleções lexicais a um mundo contínuo, que não preexiste 
como tal” (MONDADA; DUBOIS, 2003, p. 34).

A personagem de Clarice afigura ciência dessa circunstância 
quando afirma não poder livrar-se da isca, após “pescar a entre-
linha”, por se terem tornado palavra e “não palavra” indissociá-
veis. A par, ao que parece, da inexistência de um ponto preciso, 
habitat da entrelinha pronta, discreta, onde lançar seu anzol, a 
narradora sugere, para alcançar esse modo peculiar de fisgar (in-
corporar) sua verdade inventada, a espreita paciente, o trabalho 
diligente para obter o que deseja do signo, essa isca especial.

Em A paixão segundo G.H., a protagonista também reflete, no 
exemplo (23), adiante, sobre a natureza laboriosa do dizer e, ao 



179

apresentar a consequência da “enorme surpresa com a pobreza 
da coisa dita”, a reformulação, parece aludir à noção de processo, 
que subjaz à abordagem construcionista de linguagem.

(23)       Será preciso coragem para fazer o que vou fazer: dizer. 
E me arriscar à enorme surpresa que sentirei com a pobreza 
da coisa dita. Mal a direi, e terei que acrescentar: não é isso, 
não é isso! Mas é preciso também não ter medo do ridículo, 
eu sempre preferi o menos ao mais por medo também do ri-
dículo: é que há também o dilaceramento do pudor. Adio a 
hora de me falar. Por medo? E porque não tenho uma palavra 
a dizer. Não tenho uma palavra a dizer. Por que não me calo, 
então? Mas se eu não forçar a palavra a mudez me engolfará 
para sempre em ondas. A palavra e a forma serão a tábua 
onde boiarei sobre vagalhões de mudez (LISPECTOR, A 
paixão segundo G.H., 1998d, p. 20).

A reformulação, o ajustamento categorial, a que se refere G.H. 
remete, a nosso ver, à compreensão, fomentada nos estudos se-
minais da referenciação, de que, não havendo no mundo refe-
rente autônomo, entidade preexistente à linguagem, dizer con-
siste no processo de construir tal entidade ao curso do próprio 
agir discursivo, não de resgatá-la com a posse da palavra, que a 
personagem lamenta não ter.

Em A maçã no escuro, a experiência do herói Martim parece 
evocar a mesma compreensão. Ao longo de sua trajetória, ele en-
contra nas palavras, em vez de correspondência com sentidos delas 
independentes, um modo de organizar verdades. Observamos no 
exemplo (24), a seguir, que o personagem reconhece, embora relu-
tante, certa vantagem na indicialidade constitutiva da semiose lin-
guística, comprazendo-se com os sentidos forjados em razão da 
plasticidade proporcionada por essa condição.



180

(24)      Esta última frase o homem disse com vaidade porque 
lhe pareceu que organizara com alguma perfeição as pala-
vras. Certamente o que fez Martim experimentar essa per-
feição foi o fato de suas palavras terem de algum modo ultra-
passado o que ele quisera dizer. E, embora se sentindo 
ludibriado por elas, preferiu o que dissera ao que realmente 
pretendera dizer, por causa do modo muito mais certo como 
as coisas nos ultrapassam. O que também lhe deu, no mesmo 
instante, uma impressão de fracasso; e de resignação ao 
modo como acabara de se vender a uma frase que tinha mais 
beleza que verdade. A primeira coisa que ele estava esbanja-
doramente comprando com seu novo dinheiro era um pú-
blico – mas este já o forçara a uma verdade organizada 
(LISPECTOR, A maçã no escuro, 1998c, p. 43).

A verdade organizada exigida pelo novo público de Martim e 

propiciada pela indicialidade da língua, que o personagem he-

sita em acolher, leva à reflexão sobre a relevância do discurso 

na promoção da comensurabilidade das versões que elabo-

ramos para explicar a realidade. Ao negociar com seus interlo-

cutores, Martim surpreende-se com “o modo muito mais certo” 

assumido pela coisa dita. A surpresa do personagem decorre, 

conforme compreendemos, da ideia criticada por Rorty (1980) 

de haver uma descrição única e correta do real, naturalmente 

pertinente a nossa intuição.

Como explica o filósofo, a desconstrução dessa ideia re-

quer o entendimento de que, além de não ser a exteriorização 

de representações internas, o discurso não representa o que 

quer que seja. Ele assevera que “[...] precisamos deixar de lado 

a noção de correspondência tanto para enunciados quanto 

para pensamentos, e enxergar os enunciados em sua relação 



181

com outros enunciados em vez de com o mundo” (RORTY, 
1980, p. 371-372).27

Concordando com as perspectivas filosóficas de Wittgenstein 
e Heidegger, o autor argumenta que o dizer não é necessaria-
mente dizer como as coisas são, expressar sobre elas um juízo 
formulado. Sustenta que, ao dizer, não procedemos à investi-
gação dos verdadeiros referentes, mas tomamos parte na con-
versação, assumindo a responsabilidade de negociar palavras, 
ideias e teorias. A verdade é, pois, “[...] o resultado comum do 
discurso comum” (RORTY, 1980, p. 377).28 Para Rorty, essa per-
cepção implica conceber os seres humanos como agentes, 
como “[...] autores de novas descrições em vez de seres de quem 
se espera a capacidade de descrever corretamente” (RORTY, 
1980, p. 378).29

Para o personagem de Clarice, contudo, persistem o descon-
certo e a impressão de erro, fracasso em face do vácuo deixado 
pela falácia da verdade transcendental, plena (truthfulness, como 
designa Rorty). Tendo “comprado com seu novo dinheiro” im-
prováveis interlocutores, as pedras, Martim parece enfrentar di-
ficuldades ao fazer com elas “toda a infinita soma de algarismos” 
de resultados provisórios, contingencialmente validáveis, como 
mostra o exemplo (25):

27 “[...] we have to drop the notion of correspondence for sentences as well as 
for thoughts, and see sentences as connected with other sentences rather 
than with the world” (RORTY, 1980, p. 371-372).

28 “[...] the normal result of normal discourse” (RORTY, 1980, p. 377).
29 “[...] generators of new descriptions rather than beings one hopes to be 

able to describe accurately” (RORTY, 1980, p. 378).



182

(25)      Depois que Martim disse o que tinha a dizer, apesar 
de estar satisfeito, sentiu-se cansado, como se houvesse um 
erro em alguma coisa que ele dissera – e ele fosse obrigado 
a fazer toda a infinita soma de algarismos de novo. Em 
algum ponto não identificável, aquele homem ficara preso 
num círculo de palavras. Esquecera de informar alguma 
coisa? As pedras iam certamente ter uma impressão falsa. 
Para quem nunca viu uma cabeleira, um fio de cabelo não 
era nada, e tirado de sua água, o peixe era apenas uma 
forma (LISPECTOR, A maçã no escuro, 1998c, p. 44).

O comentário do narrador, ao pôr em questão a compreensão 
da plateia peculiar de Martim, remete, a nosso ver, à discussão 
tecida por Wittgenstein ([1958] 1996) a respeito de como nossas 
escolhas lexicais não são motivadas por uma intenção de ex-
pressão dissociada de situações, costumes e instituições hu-
manas. De acordo com o filósofo, “[...] o que chamamos de ‘des-
crições’ são instrumentos para empregos especiais” 
(WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 137, § 291); é ao experimentar e 
comparar vivências que aprendemos a usá-las em jogos especí-
ficos. “Quando se pergunta ‘Como é que a frase faz para expor?’ 
– a resposta poderia ser: ‘Você não sabe? Você o vê quando a usa.’ 
Não há nada oculto” (WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 174, § 435).

A menção em (25) ao fio de cabelo irreconhecível e à forma 
obsoleta do peixe fora d’água evoca, segundo nosso entendi-
mento, a ingênua expectativa referida por Wittgenstein de es-
perar descobrir o que significa “mate” mediante a observação 
aplicada do último lance de uma partida de xadrez. Para o autor, 
é com base nas comparações que estabelecemos nos jogos de 
linguagem que somos capazes de fixar critérios de identidade 
para eventos e coisas. Nesse sentido, a proeza de “chegar às 



183

coisas”, como suspeita a protagonista de O lustre, Virgínia, no 
exemplo (26), é de fato condicionada pelos signos, não por cap-
turarem a realidade, mas por nos permitirem produzir efeitos 
que a modelam.

(26)      Sua impressão então era a de que só poderia chegar às 
coisas por meio de palavras. Era sempre um pouco de es-
forço entender, entender tudo. [...] Ele fitara-a devagar pene-
trante, jamais deixando-a escapar, jamais: – Que foi exata-
mente que eu disse? Ela tentara falar, confundira-se corada. 
– Eu sabia que você não tinha ouvido, suspirara ele alçando 
os ombros. Confusa e eloquente ela explicava: – Eu não ouvi 
as palavras, não sei mesmo o que elas poderiam ser mas eu 
lhe respondi, não foi? senti sua disposição quando você 
falou, senti como eram as palavras... Eu sei o que você quis 
dizer... não importa o que você tenha dito, juro... (LISPECTOR, 
O lustre, 1999a, p. 109).

Ainda que Virgínia estivesse perfeitamente atenta, a vee-
mência do protesto de seu interlocutor (“– Que foi exatamente 
que eu disse?”) pareceria incongruente se a avaliássemos sob a 
perspectiva de Wittgenstein. O filósofo argumenta: “Mas quando 
se diz: ‘Como vou saber o que alguém tem em mente, pois vejo 
somente os seus signos’, então digo: ‘Como ele pode saber o que 
tem em mente, ele também só tem os próprios signos” 
(WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 188, § 504, grifo do autor).

A explicação de Virgínia, em sua eloquência atrapalhada, su-
gere a ideia, na qual insiste Wittgenstein, de que a compreensão 
de uma proposição não é a apreensão de uma representação a ela 
acoplada. Para o autor, nosso interpretar na linguagem é, em vez 
do resgate de imagens engrenadas nos signos, um processo que 
tem como sistema de referência o modo de agir comum dos seres 



184

humanos. Dado o caráter labiríntico desse processo, a linguagem 
se apresenta, conforme afirma o filósofo, não como condição em 
si mesma para a promoção do entendimento mútuo, mas como 
modo de produzir efeitos que modelam a realidade e, ainda, 
como recurso cujo uso nos permite a compreensão recíproca:

Não: “sem a linguagem não poderíamos fazer-nos entender” – 
mas sim: sem a linguagem não podemos influenciar outras 
pessoas desta e daquela maneira; não podemos construir 
estradas e máquinas, etc. E também: Sem o uso do discurso 
e da escrita as pessoas não poderiam fazer-se entender 
(WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 185, § 491, grifos nossos).

Em (26), não é vislumbrar explicações remotamente afixadas 
aos signos, mas sentir a “disposição das palavras” que faz Virgínia 
compreender seu interlocutor. Assumindo o ponto de vista witt-
gensteiniano, poderíamos dizer que estarem os personagens 
concordes numa forma de vida é que os habilita a desempenhar 
seus movimentos no jogo de linguagem em que tomam parte. 
Esse mover-se coordenado é, por sua vez, a maneira como mol-
damos o formato flexível do real. Como assevera Wittgenstein, 
apenas quando falta o jogo de linguagem em que poderíamos 
empregar as palavras, elas nos parecem enigmas, e deixamo-nos 
levar na busca obstinada de uma ordem a priori do mundo es-
condida no fundo da linguagem.

De acordo com essa noção clássica da ordem oculta, do ideal, 
o sentido dos signos não é “[...] algo que já está abertamente ma-
nifesto e que se torna visível em seu conjunto mediante organi-
zação. Mas é algo que se situa sob a superfície. Algo que se situa 
no interior, algo que vemos quando penetramos a coisa, algo que 



185

cabe à análise desenterrar” (WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 66, 
§ 92, grifo do autor).

Uma vez contestada, essa noção cede espaço à crença de que 
a realidade pré-linguagem tem contornos imprecisos; é etérea, 
amorfa; assume as formas relativamente estáveis que lhe con-
ferem nossas ações discursivas. Esse caráter constitutivo atri-
buído à linguagem permite compreender que “[...] afirma-se da 
coisa o que já se encontra no modo de sua exposição” 
(WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 69, § 104). Como mostram os 
exemplos (27) e (28), ideia semelhante parecem insinuar a narra-
dora de Água viva, quando nega ao signo a representação de uma 
essência propriamente dita, e o narrador de Um sopro de vida, 
quando atribui ao discurso a existência de si e das coisas.

(27)      Não estou brincando pois não sou um sinônimo – sou 
o próprio nome. Há uma linha de aço atravessando isto tudo 
que te escrevo (LISPECTOR, Água viva, 1998e, p. 35).

(28)      O que não existe passa a existir ao receber um nome. 
Eu escrevo para fazer existir e para existir-me. Desde criança 
procuro o sopro da palavra que dá vida aos sussurros 
(LISPECTOR, Um sopro de vida, 1999b, p. 97).

Em (27), a menção à “linha de aço” que ata os movimentos 
discursivos da narradora suscita a reflexão sobre como é pen-
sada a referência de acordo com uma abordagem que refuta a 
correspondência, como a de Wittgenstein. Discutindo a perti-
nência de considerar exata ou inexata uma explicação, o filósofo 
ressalta que mais congruente do que estabelecer essa dicotomia 
seria observar se a explicação é utilizável; se ligadas às outras, 



186

numa exposição de conjunto, nos termos do autor, ela nos faz 
avançar. Desse modo, como ele argumenta, uma dificuldade de 
compreensão não significa uma fenda no fundamento.

É como se uma explicação, por assim dizer, estivesse pendu-
rada no ar, caso uma outra não a sustentasse. Ao passo que 
uma explicação pode repousar sobre uma outra que se tenha 
dado, mas uma não precisa da outra – a menos que nós preci-
semos dela para evitar um mal-entendido (WITTGENSTEIN, 
[1958] 1996, p. 63, § 87, grifo do autor).

Já em (28), o sopro da existência que o narrador procura no 
signo somente se produz quando ele escreve, isto é, quando põe 
o signo em funcionamento, condição consoante à ideia sugerida 
na maiêutica espirituosa de Wittgenstein: “Todo signo, sozinho, 
parece morto. O que lhe confere vida? – Ele está vivo no uso. Ele 
tem em si o hálito da vida? – Ou é o uso o seu hálito?” 
(WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 173, § 432, grifos do autor).

Se não há entidade autônoma a que corresponder, a lin-
guagem exime-se de apresentar o rigor lógico que dela esperou a 
tradição. Se os usos da língua é que geram os sentidos, não há 
coerência em entender como imperfeição a indeterminação, a 
indicialidade do discurso. Para Wittgenstein, a precisão que nele 
se costuma buscar consiste numa noção problemática, de pouca 
utilidade para a compreensão da semiose linguística. Como 
alega o filósofo, “[...] não está previsto um ideal de precisão; nem 
sabemos que ideia fazer disso – a não ser que você mesmo esti-
pule o que deve ser denominado assim. Mas vai ser difícil para 
você encontrar uma tal estipulação; uma que o satisfaça” 
(WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 64, § 88, grifo do autor).



187

No exemplo (29), a seguir, como nos faz saber o narrador de A 
maçã no escuro, o personagem Martim, ao pensar sobre o efeito 
de palavras certas e erradas na construção de verdades, sugere 
que não há noções predefinidas mediante as quais discernir um 
conceito absoluto:

(29)    Depois do que, Martim recomeçou mais devagar e 
procurou pensar com muito cuidado pois a verdade seria 
diferente se você a dissesse com palavras erradas. Mas se 
você a disser com as palavras certas, qualquer pessoa sa-
berá que aquela é a mesa sobre a qual comemos. De qual-
quer modo, agora que Martim perdera a linguagem, como 
se tivesse perdido o dinheiro, seria obrigado a manufaturar 
aquilo que ele quisesse possuir. Ele se lembrou de seu filho 
que lhe dissera: eu sei por que é que Deus fez o rinoceronte, 
é porque Ele não via o rinoceronte, então fez o rinoceronte 
para poder vê-lo. Martim estava fazendo a verdade para 
poder vê-la (LISPECTOR, A maçã no escuro, 1998c, p. 40).

As palavras certas não são para Martim as que equivalem a 
um estado determinado, mas aquelas que fazem qualquer 
pessoa reconhecer “a mesa sobre a qual comemos”. Entendemos 
esse reconhecimento como o movimento de orientação que 
concretizamos ao cotejar nossas formas habituais de linguagem, 
os modelos que, como explica Wittgenstein ([1958] 1996), cons-
truímos como objetos de comparação. Conforme esclarece o fi-
lósofo, “[...] seremos capazes de escapar da injustiça ou do vazio 
de nossas asserções, somente na medida em que considerarmos 
o modelo como aquilo que é, como objeto de comparação – por 
assim dizer, como medida; e não como preconceito ao qual a 
realidade tem que corresponder” (WITTGENSTEIN, [1958] 1996, 
p. 76, § 131, grifos do autor).



188

O narrador nos mostra, ainda em (29), ter-se tornado mais evi-
dente para Martim o caráter manufatureiro da linguagem 
quando, por considerá-la defectiva, o personagem pensara em 
reformá-la. Aparentemente, ao deparar com o vazio resultante de 
seu teimoso projeto de decompor a linguagem ordinária, Martim 
termina com a sensação descrita na engenhosa metáfora witt-
gensteiniana, a de ter de refazer com os dedos uma teia de aranha 
destruída. Ele parece cogitar então o próprio protagonismo, 
como ser linguajante, na construção da verdade que imaginara 
apriorística e inacessível.

No exemplo (30), adiante, o narrador sugere que, ao procurar 
desvencilhar-se da linguagem ordinária, Martim se põe à parte 
dos jogos. Mas, sem a “precaução de transformar a coisa em algo 
comparável e então abordável”, o personagem acaba por ter 
diante de si uma massa amorfa, não uma essência intocável.

(30)      Então – através do grande pulo de um crime – há duas 
semanas ele se arriscara a não ter nenhuma garantia, e pas-
sara a não compreender. E sob o sol amarelo, sentado numa 
pedra, sem a menor garantia – o homem agora se rejubilava 
como se não compreender fosse uma criação. Essa cautela 
que uma pessoa tem de transformar a coisa em algo compa-
rável e então abordável, e, só a partir desse momento de segu-
rança, olha e se permite ver porque felizmente já será tarde 
demais para não compreender – essa precaução Martim per-
dera. E não compreender estava de súbito lhe dando o mundo 
inteiro. Que era inteiramente vazio, para falar a verdade 
(LISPECTOR, A maçã no escuro, 1998c, p. 34-35).

A estratégia adotada por Martim, excluir-se do processo socio-
cognitivo em que consiste nossa semiotização linguística do real, 
garante ao personagem não mais do que um “mundo inteiro e 



189

vazio”, não discretizado e, portanto, sem forma. Como vemos no 
exemplo (31), a seguir, situação similar se dá em Uma aprendi-
zagem ou o livro dos prazeres. Conforme nos deixa saber o nar-
rador, a protagonista, Lóri, não se apropria da massa vaga, indi-
visa, que sem a linguagem não adquire contornos de realidade 
nem se associa à vida humana:

(31)       Era um saber sem piedade nem alegria nem acusação, 
era uma constatação intraduzível em sentimentos separados 
uns dos outros e por isso mesmo sem nomes. Era um saber 
tão vasto e tranquilo que “eu não sou eu”, sentia ela. E era 
também o mínimo, pois tratava-se, ao mesmo tempo, de um 
macrocosmo e de um microcosmo. Eu me sei assim como a 
larva se transmuta em crisálida: esta é minha vida entre ve-
getal e animal (LISPECTOR, Uma aprendizagem ou o livro dos 
prazeres, 1998g, p. 147).

Tratando-se, “ao mesmo tempo, de um macrocosmo e de um 
microcosmo”, o saber não categorizado que Lóri experimenta é 
uma espécie de comunhão sensorial, um aspecto da gnose pecu-
liar à sua “vida entre vegetal e animal”. Por sua vez, a protago-
nista de A paixão segundo G.H., ao narrar sua experiência epifâ-
nica, reflete sobre as implicações de concebê-la como prática 
humana, como mostra o exemplo (32):

(32)     Mas é que também não sei que forma dar ao que me 
aconteceu. E sem dar uma forma, nada me existe. E – e se a 
realidade é mesmo que nada existiu?! quem sabe nada me 
aconteceu? Só posso compreender o que me acontece mas só 
acontece o que eu compreendo – que sei do resto? o resto não 
existiu. Quem sabe nada existiu! Quem sabe me aconteceu 
apenas uma lenta e grande dissolução? E que minha luta 
contra essa desintegração está sendo esta: a de tentar agora 



190

dar-lhe uma forma? Uma forma contorna o caos, uma forma 
dá construção à substância amorfa – a visão de uma carne 
infinita é a visão dos loucos, mas se eu cortar a carne em pe-
daços e distribuí-los pelos dias e pelas fomes – então ela não 
será mais a perdição e a loucura: será de novo a vida humani-
zada. A vida humanizada. Eu havia humanizado demais a 
vida. Mas como faço agora? Devo ficar com a visão toda, 
mesmo que isso signifique ter uma verdade incompreen-
sível? ou dou uma forma ao nada, e este será o meu modo de 
integrar em mim a minha própria desintegração? 
(LISPECTOR, A paixão segundo G.H., 1998d, p. 14).

Na tentativa de compreender e contar a própria experiência, a 
narradora-personagem pondera se o seu esforço não seria mais 
do que o de reconstituir; se não seria dando-se forma ao nada, 
oferecendo-se contorno ao caos, cortando-se em pedaços a 
“carne infinita” que se criaria o que existe. Identificamos no 
trecho uma referência à constitutividade exercida pela lin-
guagem, aspecto que remonta à tese humboldtiana referida por 
Franchi ([1977] 1992), que endossa a concepção de língua como 
processo criador pelo qual damos forma ao conteúdo impreciso 
e variável de nossas experiências.

As críticas dirigidas a essa tese, da modelagem linguística do 
real, costumam tomá-la como a negação obtusa do mundo fí-
sico, da matéria, da natureza. Segundo Rorty (1980), tais críticas 
se apresentam em defesa das noções de objetividade, represen-
tação precisa e correspondência. No entanto, conforme o filó-
sofo, nenhuma relação há entre um e outro aspecto “[...] a menos 
que confundamos ter contato com a realidade (uma relação 
causal, não intencional, não relativa à descrição) com lidar com a 
realidade (descrever, explicar, prever e modificá-la – todas as 



191

quais são coisas que fazemos a partir de descrições)” (RORTY, 
1980, p. 375, grifos do autor).30 Nesse sentido, entendemos a 
constitutividade da língua não como a instituição ontológica do 
mundo, mas como a conceptualização de nossa experiência ine-
lutável, como ressalta Rorty, de ser “[...] arrastado pela realidade 
física” (RORTY, 1980, p. 375).31

Com base na proposta teórica do biólogo Maturana, afir-
mamos mesmo que pensar a realidade em termos ontológicos 
não pode ser distinto, para nós, de pensá-la em termos epistemo-
lógicos, pois “[...] o fenômeno do conhecer é um fenômeno do 
vivo” (MATURANA, 2001, p. 40). Assim, o mundo não é; “[...] o 
mundo se explica [...] com o suceder do viver, com a práxis e o 
viver na linguagem” (MATURANA, 2001, p. 58). Segundo o autor, 
a assunção de que não há referência a uma realidade indepen-
dente não é caótica ou temerária, porque não se trata de conce-
bê-la como uma fantasia discursiva, mas de percebê-la como 
uma proposição explicativa, uma versão configurada conforme 
domínios de coerências operacionais.

O que fazemos na linguagem é, para Maturana, consensual-
mente coordenar ações e coordenações consensuais de ações; a 
história dessa recursão, isto é, o que fazemos emergir no fluxo 
dessas coordenações de coordenações é o que existe. De acordo 
com o autor, fora da linguagem, nada existe que diga respeito a 

30 “[...] unless we confuse contact with reality (a causal, nonintentional, 
non-description-relative relation) with dealing with reality (describing, 
explaining, predicting, and modifying it – all of which are things we do 
under descriptions)” (RORTY, 1980, p. 375, grifos do autor).

31 “[...] shoved around by physical reality” (RORTY, 1980, p. 375).



192

nós, sistemas vivos linguajantes que somos: “Nós já nos encon-
tramos na linguagem, fazendo distinções na linguagem, quando 
começamos a refletir na linguagem sobre o que fazemos, e como 
fazemos o que fazemos” (MATURANA, 2001, p. 125).

Como a linguagem é “[...] o fluir na recursão das coordena-
ções consensuais de comportamento” (MATURANA, 2001, p. 98), 
é nela que, conforme salienta Maturana, tomam forma as enti-
dades do mundo, “[...] como nós, como entroncamentos no es-
paço de coordenações de ação” (MATURANA, 2001, p. 99). Apenas 
se pensarmos a realidade em termos essenciais, em termos de 
um mundo objetivo e independente, é que a linguagem aparece 
como limitação, como mediador deficiente. No exemplo (33), a 
seguir, a narradora de Clarice parece admitir que pode somente 
permanecer alheia, vaga, indistinta, essa “[...] base absoluta-
mente invisível, a partir da qual surge o que surge na linguagem” 
(MATURANA, 2001, p. 98):

(33)       Ah, mas para se chegar à mudez, que grande esforço da 
voz. Minha voz é o modo como vou buscar a realidade; a reali-
dade, antes de minha linguagem, existe como um pensa-
mento que não se pensa, mas por fatalidade fui e sou impe-
lida a precisar saber o que o pensamento pensa. A realidade 
antecede a voz que a procura, mas como a terra antecede a 
árvore, mas como o mundo antecede o homem, mas como o 
mar antecede a visão do mar, a vida antecede o amor, a ma-
téria do corpo antecede o corpo, e por sua vez a linguagem um 
dia terá antecedido a posse do silêncio. Eu tenho à medida 
que designo – e este é o esplendor de se ter uma linguagem. 
Mas eu tenho muito mais à medida que não consigo designar. 
A realidade é a matéria-prima, a linguagem é o modo como 
vou buscá-la – e como não acho. Mas é do buscar e não achar 
que nasce o que eu não conhecia, e que instantaneamente 



193

reconheço. A linguagem é o meu esforço humano. Por destino 
tenho que ir buscar e por destino volto com as mãos vazias. 
Mas – volto com o indizível. O indizível só me poderá ser dado 
através do fracasso de minha linguagem. Só quando falha a 
construção, é que obtenho o que ela não conseguiu 
(LISPECTOR, A paixão segundo G.H., 1998d, p. 175-176).

Ao indicar a linguagem, a própria voz, como modo de buscar 
a realidade sem encontrá-la e apontar essa realidade como uma 
grandeza a priori que se apresenta apenas como matéria-prima, 
bruta, não como dado recuperável, a narradora parece endossar 
o ponto de vista de Maturana (2001, p. 153): “Os objetos, a cons-
ciência, a autorreflexão, o self, a natureza, a realidade, e assim 
por diante, tudo o que nós, seres humanos, fazemos e somos 
acontece na linguagem como distinções ou como explicações na 
linguagem do nosso estar na linguagem”.

Percebemos ainda na reflexão da narradora, quando afirma 
voltar da busca de mãos vazias e não obstante com o indizível, 
apenas obtido pelo “fracasso” da linguagem, certa congru-
ência com a ideia central subjacente à biologia do conhecer, a 
de “[...] nossa participação constitutiva no produzir o mundo 
que vivemos” (MATURANA, 2001, p. 155). Se não há realidade 
previamente distinta a ser desvelada, as mãos da narradora só 
poderiam voltar vazias. E se por essa razão “fracassa” a lin-
guagem, o “fracasso” é produtivo porque obtemos o indizível 
no fluir em recursão nas coordenações consensuais de ação, 
pois “[...] tudo o que distinguimos, nós distinguimos na lin-
guagem; tudo o que experienciamos, nós experienciamos ao 
distinguirmos na linguagem nossa experiência” (MATURANA, 
2001, p. 155).



194

No exemplo (34), adiante, o comentário do narrador de A maçã 
no escuro revela que o protagonista, Martim, ao reconquistar sua 
condição humana, dá-se conta de que a formulação de sua expe-
riência era fruto de um processo de construção por ele engen-
drado a partir de seu lugar como agente-observador. O perso-
nagem passa a admitir que a validade dessa verdade devia-se 
exatamente ao fato de ela ter sido produzida, o resultado de um 
arranjo, uma organização particular.

(34)      Agora que emergira até chegar ao ponto de homem 
na encosta, agora que emergira até entender seu crime e 
saber o que desejava – ou até ter inventado o que se pas-
sara com ele e inventado o que desejava? que importava se 
a verdade já existia ou se era criada, pois criada mesmo é 
que valia como ato de homem – agora que ele conseguira 
se justificar, tinha que prosseguir. E conseguir antes do 
fim próximo a – a reconstrução do mundo (LISPECTOR, A 
maçã no escuro, 1998c, p. 135).

Apoiando-nos na proposta teórica de Maturana (2001), po-
demos afirmar que, como “ato de homem”, a verdade inventada 
de Martim problematiza a referência a uma realidade indepen-
dente do observador. Admitindo a inexistência de tal instância, o 
personagem configura um domínio explicativo que em princípio 
toma forma de realidade. A autenticidade que ele credita a tal 
domínio é, contudo, posta em xeque, não em razão da corres-
pondência com valores transcendentes, mas da dependência das 
coerências operacionais que o constituem.

Segundo Maturana (2001, p. 57), é comum o pensamento de 
que “[...] se não há referência a uma realidade objetiva inde-
pendente o que vem é o caos”. Sem uma ordem a garantir a 



195

universalidade dos juízos, estaríamos suscetíveis à arbitrarie-

dade generalizada. Na perspectiva do biólogo, em vez desse es-

tado caótico, emerge do questionamento da objetividade do 

mundo a compreensão de que um mecanismo descritivo pro-

posto por um observador, como Martim no romance de Clarice, 

tem validade com relação a alguma coisa, o que não quer dizer 

naturalmente, ausência de comensurabilidade.

Conforme Maturana e Varela (1995), a coerência e estabili-

zação da sociedade como unidade dependem dos mecanismos 

tornados possíveis pelo operar linguístico. O problema que ob-

servamos na verdade de Martim em (34) é a falácia da solidão cog-

nitiva. Assumindo a premissa sociocognitivista, consideramos 

ser necessariamente social nosso agir cognitivo e discursivo; a 

comensurabilidade da verdade é, pois, uma questão ligada à con-

dição colaborativa da linguagem. Assim, a organização particular 

da experiência do personagem fracassa não porque os signos fa-

lham em acessar um domínio discreto, mas porque nenhum ser 

linguajante, em seu lugar de observador, opera sozinho.

As palavras, como sabemos, são ações, e não coisas que 
passam de lá para cá. É nossa história de interações recor-
rentes que nos permite um acoplamento estrutural interpes-
soal efetivo. Descobrimos que compartilhamos um mundo 
que especificamos em conjunto por meio de nossas ações. 
Isso é tão evidente a ponto de nos ser literalmente invisível 
(MATURANA; VARELA, 1995, p. 251).

No exemplo (35), a seguir, ao readmitir a linguagem dos outros 

“como um paralítico dá um passo”, Martim volta a tomar parte 

nos jogos, a colaborar, a coordenar ações e coordenações de ações:



196

(35)     Mas falara! Ele havia falado enfim. A frase sobre sua 
mulher fora das mais antigas, lentamente recuperada como 
um paralítico dá um passo. E havia ainda outras palavras 
que o esperavam, se a linguagem fosse recuperada... ele o 
descobrira com curiosidade quando dissera tão simples-
mente que suspeitara um amante. O que, se não era a me-
lhor verdade, era afinal uma verdade que tinha valor de 
troca... Com curiosidade, com o peso no peito, ele estava de 
novo trocando, comprando e vendendo. Fora isso então 
que lhe acontecera: suspeitara um amante. Só isso? E tudo 
o mais que pretendera, pensara ou quisera – tudo o mais 
começou a se tornar tão irreal que ele passou a mão deli-
cada pela boca, o destino de um homem era inventado? 
Passou a mão pela boca seca, fascinado (LISPECTOR, A 
maçã no escuro, 1998c, p. 298-299).

O personagem redescobre com fascínio, contando com “uma 

verdade que tinha valor de troca”, que “o destino de um homem 

era inventado”. Ao assumir o compromisso de negociar verdades, 

“de novo trocando, comprando e vendendo”, Martim compre-

ende que “[...] o senso de objetividade é a intersubjetividade” 

(DAVIDSON, 1997, p. 234).32 A reinserção nos jogos permite, pelo 

confronto com padrões de racionalidade divergentes dos seus, 

que o personagem questione a proposição explicativa que apre-

sentara sem negociação. A nosso ver, isso evidencia a noção de 

racionalidade como coerência, postulada por Davidson. Segundo 

o autor, essa noção não implica o fracasso da objetividade, mas 

sua definição em outros termos, nos termos de um esforço 

mútuo por parte dos interlocutores de estabelecer consensos.

32 “[...] the sense of objectivity is intersubjectivity” (DAVIDSON, 1997, p. 234).



197

Como mostra o exemplo (36), a protagonista de A cidade si-
tiada, Lucrécia Neves, demonstra compreender, conforme as pa-
lavras do narrador, que estar e mover-se na linguagem é compar-
tilhar formas de vida, que “[...] comunicar é reconhecer a 
existência de outras pessoas em um mundo comum” (DAVIDSON, 
1997, p. 234):33

(36)       Porque depois aprendeu a dizer: gostei muito, o teatro 
estava bom, me diverti tanto. A ordem superior. Estava muito 
bem dançando, aprendeu ela a dizer mexendo sobrancelhas, 
e livrou-se para sempre de tantas realidades intransponíveis. 
Esta é a praça mais bonita que já vi, dizia, e depois podia atra-
vessar com segurança a praça mais bonita que já vira 
(LISPECTOR, A cidade sitiada, 1998a, p. 129).

Ao compor com os outros a realidade, ao compartilhar o 
mundo através da ostensão, nas palavras de Davidson, Lucrécia 
vê-se livre do fardo de executar uma tarefa que somente seria 
possível se houvesse dois domínios contíguos, o da linguagem e 
o da realidade discreta: transpor o último para o primeiro. A per-
sonagem parece abandonar essa hipótese em favor da compre-
ensão davidsoniana de que o mundo, suas entidades e seus con-
ceitos são propriedade comum, que erguemos necessariamente 
porque nos comunicamos.

De acordo com Davidson (1997), qualquer falante capaz de 
atribuir uma atitude dispõe de estruturas da própria língua 
para responder às atitudes de seus interlocutores. Trata-se de 

33 “[...] to communicate is to recognize the existence of other people in a 
common world” (DAVIDSON, 1997, p. 234).



198

estruturas que, como aprendizes, eles observam funcionar rela-
tivamente bem. Conforme explica o filósofo, o êxito do entendi-
mento mútuo não depende de nenhum padrão objetivo impes-
soal de medida para eleger quais juízos são verdadeiros e quais 
devem ser descartados; “[...] nada pode valer para manter um 
juízo a não ser outro” (DAVIDSON, 2000, p. 156).34

Isso não quer dizer, segundo Davidson (1997), que qualquer 
juízo é válido, pois, ao ser construído na linguagem, o conheci-
mento sobre o mundo resulta de uma comunidade de entendi-
mento; um juízo coerente não consiste numa elaboração privada 
por parte de uma subjetividade. Nesse sentido, como sugere, fa-
zendo referência ao problema wittgensteiniano sobre seguir 
uma regra num jogo de linguagem, nossas ações discursivas não 
são “lances” suscitados por interpretações individuais, mas por 
expectativas em comum e pela possibilidade de sua frustração.

Por sua vez, Wittgenstein afirma que as noções de erro e cor-
reção dos juízos emergem da concordância de forma de vida 
entre os sujeitos na linguagem. Como explica o filósofo, quando 
dominamos uma língua, imersos nos jogos, somos orientados, 
mediante a observação de regularidades, a desempenhar com-
portamentos e empregar expressões num processo em que se 
tocam expectativa e realização. “Há certos critérios de comporta-
mento para dizer que alguém não entende uma palavra: que a 
palavra não lhe diz nada, se ele não sabe o que fazer com ela” 
(WITTGENSTEIN, [1958] 1996, p. 130, § 269).

34 “[...] nothing can count as a reason for holding a belief except another belief” 
(DAVIDSON, [1983] 2000, p. 156).



199

Em A maçã no escuro, como observamos no exemplo (37), a 

seguir, ao reaver a linguagem rejeitada, Martim parece ávido por 

demonstrar-se muito ciente do que fazer com as palavras de 

seus interlocutores:

(37)    – Não, vou me comportar muito direito! disse com 
prazer e atenção, procurando com gosto repetir alguma situ-
ação anterior de modo a que esta atual se tornasse compreen-
sível. E não se esqueçam de que não reagi, viu? não se es-
queçam de dizer isso ao juiz: que não reagi! Não vê que eu até 
podia ter fugido? disse sabido (LISPECTOR, A maçã no escuro, 
1998c, p. 321).

O resgate da circunstância que desastrosamente procurara 

suprimir, a de viver com os outros na linguagem, faz o perso-

nagem coordenar, o mais explicitamente possível, a própria con-

duta com a de seus interlocutores, “procurando com gosto re-

petir alguma situação anterior” para que se tornasse 

compreensível a atual. Valendo-nos das palavras de Maturana 

(2001, p. 96), podemos dizer que o que Martim faz é “[...] operar 

sob condições de recursão e conservação da recursão nas coorde-

nações consensuais de comportamento”. Performando uma 

quase paródia, o personagem faz referência a um consenso 

prévio, firmado numa história de interações recorrentes.

Segundo Maturana e Varela (1995), conceber a formação do 

mundo de significados em que existimos como função de nosso 

viver com os outros, como resultado do fluir recursivo em 

nossas coordenações de ações, decorre da compreensão de que 

o próprio desenvolvimento individual depende da interação so-

cial, uma vez que esse desenvolvimento, isto é, a ontogenia de 



200

qualquer sujeito, é a história da conservação da condição de ser 
humano (conservação de sua organização como sistema, nos 
termos dos teóricos) no curso de mudanças estruturais contin-
gentes com as interações ocorridas.

Os exemplos a seguir parecem corroborar essa premissa da 
biologia do conhecer. Em (38), o narrador de A cidade sitiada 
alude a esse aspecto histórico de nossa ontogenia e, em (39), a 
narradora-personagem de Água viva sugere que sem socialização 
não há humanidade:

(38)       Vida individual? o perigoso é que cada pessoa trabalhava 
com séculos (LISPECTOR, A cidade sitiada, 1998a, p. 166).

(39)    E se eu digo “eu” é porque não ouso dizer “tu”, ou 
“nós” ou “uma pessoa”. Sou obrigada à humildade de me 
personalizar me apequenando mas sou o és-tu (LISPECTOR, 
Água viva, 1998e, p. 12).

As reflexões nesses exemplos aproximam-se, a nosso ver, da 
ideia sustentada por Maturana e Varela (1995) de que nossa expe-
riência individual está acoplada à nossa vivência num mundo de 
regularidades que resultam de nossa história biossocial. Como 
explicam os autores, embora produzido em nosso ser com os ou-
tros na evolução filogenética, esse mundo oculta suas origens no 
fluir recursivo que operamos na linguagem, e por essa razão não 
é evidente que a base das regularidades próprias ao acoplamento 
de um grupo social é sua tradição biológica e cultural.

Biologicamente, não há meio de desvendar como ocorreram 
as regularidades do mundo a que estamos acostumados, 
desde os valores ou preferências até as tonalidades das cores 



201

ou os odores. O mecanismo biológico nos indica que uma es-
tabilização operacional na dinâmica do organismo não incor-
pora a maneira como este se originou. Nossas visões do 
mundo e de nós mesmos não conservam registros de suas 
origens. As palavras da linguagem (na reflexão linguística) 
passam a ser objetos que ocultam as coordenações comporta-
mentais que as constituem operacionalmente no domínio 
linguístico. Daí que tenhamos tantos e renovados “pontos 
cegos” cognitivos, que não vejamos que não vemos, que não 
percebamos que ignoramos. Só quando alguma interação 
nos tira do óbvio – por exemplo, ao sermos bruscamente 
transportados a um meio cultural diferente – e nos permi-
timos refletir, é que nos damos conta da imensa quantidade 
de relações que tomamos como garantidas (MATURANA; 
VARELA, 1995, p. 259-260).

Conforme argumentam os teóricos, o que temos em comum, 
isto é, aquilo que uma história estrutural acumulou como 
óbvio, é uma tradição biológica que teve início com a origem da 
vida e continua a se desenvolver nas variadas histórias dos seres 
humanos do planeta. É essa a base da regularidade do mundo 
que experimentamos; não temos, pois, um ponto de referência 
independente de nós mesmos a garantir a estabilidade abso-
luta de nossas descrições, nem há conduta humana que se pro-
duza fora da trama de nossas coordenações, de nosso operar 
recursivo na linguagem.

Por ter enxergado a tempo que “cada pessoa trabalhava com 
séculos” e que trazia em si o “és-tu” inexorável, o personagem 
Martim, em A maçã no escuro, compreende, como mostra o 
exemplo (40), a inexequibilidade do desafio que se propusera: 
“alcançar com a última ponta de seu dedo a própria última ponta 
de seu dedo”.



202

(40)     Que coisa estranha: até agora eu parecia estar que-
rendo alcançar com a última ponta de meu dedo a própria 
última ponta de meu dedo – é verdade que nesse extremo 
esforço, cresci; mas a ponta de meu dedo continuou inal-
cançável. Fui até onde pude. Mas como é que não compre-
endi que aquilo que não alcanço em mim... já são os outros? 
Os outros, que são o nosso mais profundo mergulho! Nós 
que vos somos como vós mesmos não vos sois (LISPECTOR, 
A maçã no escuro, 1998c, p. 310).

Entendemos como obstáculo ao desafio de Martim aquilo que 

Maturana e Varela (1995) designam como circularidade cognos-

citiva. Os autores referem-se, com essa terminologia, “[...] ao fato 

de que o universo de conhecimentos, de experiências, de percep-

ções do ser humano não é passível de explicação a partir de uma 

perspectiva independente desse mesmo universo” (MATURANA; 

VARELA, 1995, p. 18).

Ao problematizar a capacidade da consciência humana de 

descrever seu próprio operar, isto é, a habilidade atribuída a 

um instrumento de análise de analisar esse mesmo instru-

mento de análise, os teóricos ressaltam a sensação vertigi-

nosa provocada pela circularidade manifesta nesse processo, 

comparando-a ao estranhamento gerado pela pretensão de 

que um olho veja a si mesmo. Ilustram essa vertigem com 

uma gravura do artista holandês Maurits Cornelis Escher 

(Imagem 3), no qual mãos que se desenham mutuamente 

confundem-se sem que se identifique a origem do processo, 

tais quais as pontas últimas do mesmo dedo de Martim, em 

(40), caso se tivesse tornado concreto o desafio que se impu-

sera o personagem.



203

Imagem 3 – Mãos que desenham, de M. C. Escher

Fonte: Maturana e Varela (1995).

Assim como Martim reconhece seu crescimento, desenca-
deado por esse “extremo esforço”, não temos alternativa, como 
argumentam Maturana e Varela (1995, p. 68, grifos dos autores), 
exceto admitir que nosso conhecer “[...] não pode ser equiparado 
à existência de ‘fatos’ ou objetos lá fora, que podemos captar e 
armazenar na cabeça. A experiência de qualquer coisa ‘lá fora’ é 
validada de modo especial pela estrutura humana, que torna 
possível ‘a coisa’ que surge na descrição”.

Da mesma forma que o personagem de Clarice, o qual, após o 
afinco vão aplicado à tarefa autônoma de encontrar a verdade, 



204

descobre que se mover na linguagem equivale ao nosso modo 
elementar de ser humano e que é, portanto, mediante um pro-
cesso necessariamente social, nos jogos das coordenações, que 
produzimos o fundamento do mundo que conhecemos, po-
demos compreender que aquilo que não alcançamos em nós 
(com a última ponta de nossos dedos) já são os outros.

Conforme Maturana e Varela (1995), há uma coincidência 
contínua entre nosso ser com os outros, nosso estar e fazer na 
linguagem e nosso conhecer do mundo comum que geramos. “O 
fenômeno do conhecer é um todo integrado, e todos os seus as-
pectos estão fundados sobre a mesma base” (MATURANA; 
VARELA, 1995, p. 69); nosso ser cognitivo se constitui nas ações 
da vida social humana e o que conhecemos é o que produzimos 
nessas ações.

É nessa perspectiva que se apoia a concepção de sociocog-
nição que defendemos neste trabalho. Entendemos que, como 
movimentos de um fenômeno complexo, nossos atos de referir 
não resultam da soma de habilidades cognitivas e comporta-
mentos interacionais – como se fossem estes aspectos contí-
guos, elementos logicamente dedutíveis de uma composição –, 
mas se produzem “[...] pelas interações entre indivíduos e essas 
interações produzem um todo organizador que retroage sobre 
os indivíduos para coproduzi-los enquanto indivíduos hu-
manos” (MORIN, [1982] 2005, p. 182). Se compreendido sob o 
prisma da complexidade tal qual a define Morin, nosso operar 
discursivo é um processo sem “[...] fronteiras bem nítidas dos 
conceitos como ‘produtor’ e ‘produto’, ‘causa’ e ‘efeito’, ‘um’ e 
‘múltiplo’” (MORIN, [1982] 2005, p. 183). Estando com os outros 
na linguagem é que simultaneamente percebemos e fabricamos 



205

o mundo, o que faz de nossa cognição uma faculdade-atividade 
necessariamente social.

Averiguar a manifestação desse modo de conceber a lin-
guagem na escrita ficcional de Clarice Lispector, por meio de 
uma metodologia construída conforme as exigências decor-
rentes do caráter patentemente complexo apresentado por esse 
nosso objeto de estudo, nos levou à compreensão de que o dis-
curso autorreflexivo presente nos romances da escritora sugere, 
de fato, os pressupostos da sociocognição, mas não com argu-
mentos autovalidados, articulados para a suposta defesa de tese 
que, na gênese de nosso percurso investigativo, vislumbráramos 
na obra clariciana.

Mediante um operar recursivo em que explicações sobre nosso 
viver na linguagem são propostas, confrontadas, reformuladas, 
geradas, cotejadas, rejeitadas, transformadas, reafirmadas, o dis-
curso tecido nos romances de Lispector aduz, não apenas em des-
crições, mas no próprio fazer-se (um processo em que cognição, 
linguagem, interactantes e realidade coproduzida se enovelam 
numa trama de relações interdependentes), uma concepção de 
semiotização do mundo consoante à da sociocognição.



Considerações finais

O ponto de partida de nosso percurso investigativo foi a supo-
sição de que poderíamos encontrar relações entre as reflexões 
construídas no discurso autoproblematizante que caracteriza os 
romances de Clarice Lispector e as noções teóricas que sus-
tentam a concepção sociocognitivista do dizer. Como afirmamos 
no início desta obra, desejávamos saber se havia no conjunto dos 
romances da escritora a mesma “defesa de tese” que enxergamos 
em A maçã no escuro ao estudarmos, em experiência anterior, 
essa narrativa, isto é, se existia nos outros romances uma argu-
mentação congruente com fundamentos de uma visão sociocog-
nitivista de linguagem.

Nossa trajetória levou-nos à compreensão de que o dis-
curso clariciano sobre a linguagem sugere, de fato, as noções 
que em nosso estudo apresentamos como pressupostos da so-
ciocognição. Não foi, contudo, propriamente uma defesa de 
tese que encontramos na escrita autorreflexiva e autoconfron-
tadora de Clarice. Livre da preocupação que a nós se impõe no 



207

ato discursivo que aqui desempenhamos, a de firmar e justi-
ficar um posicionamento, a escritora empreende um operar 
recursivo em que tematiza a errância produtiva do signo, com 
especulações que não se vinculam exclusivamente a um para-
digma ideológico ou a uma perspectiva conceitual.

Imbuída do anseio de entender o próprio entendimento e 
desvendar o mais íntimo segredo daquilo que existe, como de-
clara ao emprestar voz à personagem feminina de Um sopro de 
vida, Clarice nos guia na tessitura de uma rede de significação 
em que a cognição e a linguagem são tema e processo. Tomando 
a forma de expressão da consciência angustiada dos persona-
gens e da percepção espirituosa dos narradores, as proposições 
explicativas engendradas pela escritora remetem a juízos não re-
dutíveis a diretrizes epistemológicas e sempre abertos à revisão; 
de constância tais juízos apresentam apenas um traço: o questio-
namento da representação.

Se a análise dessas proposições, por um lado, nos permitiu 
entrever, no desenvolvimento conflituoso desse questiona-
mento, alusão a cada uma das noções que em nosso estudo 
propusemos como fundamentos da sociocognição, por outro, 
revelou na contingência mesma da semiose verbal produzida 
no discurso de Clarice – que, sob o fracasso aparente do dizer, 
negocia intensamente com o leitor os sentidos de sua mimese 
peculiar – uma compreensão de linguagem coerente com a 
concepção sociocognitivista.

A mimese peculiar que mencionamos é, aliás, um elemento 
importante para explicar a pouca atenção que dispensamos neste 
estudo à descrição da elaboração épica dos eventos em cada ro-
mance. Caracterizados pela confusão diligentemente arquitetada 



208

entre a ação propriamente dita e as digressões do narrador, amal-
gamadas às aflições dos personagens, os romances quase sem en-
redo de Clarice não são histórias que se contam.

Os fundamentos que afirmamos ter identificado nas reflexões 
da escritora sobre a linguagem foram, por sua vez, observados 
com base na investigação de cada um dos objetivos específicos 
que propusemos para nos ajudar a satisfazer nosso propósito 
central, perquirir as relações entre o discurso clariciano e a abor-
dagem sociocognitivista do dizer.

O primeiro desses objetivos foi verificar, nos romances de 
Clarice, a presença de traços que indicassem o reconhecimento 
do caráter indicial da linguagem. Percebemos nas passagens 
analisadas que os personagens da ficcionista encontram nas 
palavras, em vez de correspondência com sentidos delas inde-
pendentes, um modo de organizar verdades, o que sugere a 
ideia da inexistência no mundo de referente autônomo, de en-
tidade preexistente à linguagem, e o entendimento de que agir 
discursivamente não é capturar a realidade, mas produzir 
efeitos que a modelam.

Outro objetivo proposto foi averiguar, nas reflexões cons-
truídas pela escritora, a manifestação da ideia de que com a 
linguagem damos forma ao mundo. Observamos que há nas 
passagens examinadas alusão à noção de que o real configu-
ra-se sob o aspecto relativamente estável que lhe proporcionam 
nossas ações discursivas e, ainda, de que o aparente fracasso 
da semiotização do mundo que empreendemos é, na verdade, 
produtivo, porque é no fluir em recursão nas coordenações 
consensuais de ação que discretizamos a massa amorfa de 
nossas experiências.



209

Finalmente, propusemos identificar, nas considerações clari-
cianas sobre a referência, características associáveis a uma pers-
pectiva que toma a construção de sentidos como uma atividade 
colaborativa. Nossa análise demonstrou que se insinua em tais 
reflexões a compreensão de que nenhum ser linguajante, em seu 
lugar de observador, opera sozinho; o mundo, com suas enti-
dades e conceitos, é propriedade comum, que produzimos ne-
cessariamente porque nos comunicamos.

Os pressupostos teóricos em torno dos quais construímos 
esses objetivos, indicialidade, constitutividade e colaboração, 
que consideramos aspectos basilares da concepção de linguagem 
sociocognitivista, nos guiaram também na elaboração de nossas 
categorias de análise. No decorrer de nosso processo metodoló-
gico, vimos que esses fundamentos estavam inseridos num pa-
norama mais amplo, uma espécie de trajetória que se delineia 
entre os polos hipotéticos da representação e da recursão.

Assim, definimos as unidades conceituais que guiaram nosso 
exame com base nas características que foram sendo atribuídas 
à linguagem ao longo do curso de transformações sofridas pela 
noção de representação. Mais próximo à extremidade inicial 
desse curso dinâmico situamos as categorias: função designa-
dora, fundada na presunção essencialista de um mundo predefi-
nido e apreensível pela cognição e pela linguagem; papel instru-
mental defectivo, definida com base na problematização kantiana 
da razão e no fracasso do projeto linguístico cartográfico empre-
endido pela filosofia analítica formal, que remetem à insufici-
ência imputada à cognição e à linguagem na apreensão e tra-
dução dos fenômenos do mundo; e qualidade materializadora e 
iterativa, construída com base no esquema conceitual proposto 



210

por Blikstein ([1983] 2003), segundo o qual a função modeladora 
da semiose linguística consiste num movimento de reiteração 
circular em que a aproximação perceptocognitiva com a reali-
dade é a um só tempo materializada e produzida pela língua.

Mais alinhadas à extremidade final, o polo da recursão, as ou-
tras três categorias que definimos foram estas: aspecto indicial, 
apoiada nos estudos seminais da referenciação (MONDADA; 
DUBOIS, 2003), no princípio da subdeterminação do significado 
pelo significante (SALOMÃO, 1997, 1999) e na biologia do co-
nhecer (MATURANA, 2001); caráter constitutivo, construída com 
base na premissa antirrepresentacionista que atribui à lin-
guagem a propriedade discretizante; e condição colaborativa, an-
corada no princípio pragmatista de que negociamos e acordamos 
nossas versões do mundo e reforçada pela epistemologia de 
Maturana e Varela (1995), conforme a qual todo elemento semio-
tizante torna-se componente da linguagem somente ao inserir-se 
no fluir de coordenações consensuais de nossas experiências, na 
história de nossas interações.

Discursivamente, nosso movimento preliminar foi cons-
truir uma delimitação conceitual para a forma como neste es-
tudo tomamos a sociocognição como abordagem de lin-
guagem, discutindo ideias que se têm manifestado nas 
pesquisas de alguns estudiosos que assumem essa perspectiva 
epistemológica. Em seguida, tratamos do curso descontínuo, 
sinuoso e multilinear das transformações sofridas pela noção 
de representação, o qual apresenta, a nosso ver, inegável rele-
vância para a compreensão das bases teóricas sociocogniti-
vistas. Procuramos, de início, discernir os primeiros abalos 
no domínio que a acepção forte de representação exerceu nas 



211

diversas hipóteses explicativas da cognição e da linguagem hu-
mana e indicamos, por fim, a construção do conceito de re-
cursão como plausível alternativa antirrepresentacionista.

O passo subsequente foi descrever a natureza e as etapas de 
nosso processo metodológico. Explicamos como a contingência 
do conhecer e a complexidade constitutiva do objeto exigiu o 
ajuste progressivo de nosso olhar, com base em inferências cria-
tivas, resultantes das interconexões que gradualmente estabele-
cemos entre teorias, hipóteses e dados. Característica do racio-
cínio abdutivo, essa dinâmica nos conduziu à negociação de 
juízos confessamente provisórios, válidos precisamente por im-
plicarem consensos fecundos em novas interrogações.

Por último, apresentamos algumas relações quantitativa-
mente esboçadas nos dados coletados e analisamos as passagens 
selecionadas conforme as unidades conceituais que citamos. 
Essas categorias foram fundamentais para dar tratos racionais 
ao exame minucioso a que nos propomos proceder, formatando, 
organizando e sustentando nossa compreensão do fenômeno. 
Em contrapartida, como provocaria certamente qualquer demar-
cação, o cerceamento por elas promovido ocasionou alguma di-
ficuldade no desenvolvimento de nossa discussão. Por vezes, a 
riqueza dos dados, que segundo nosso entendimento sobrepuja 
qualquer proposta de ordenação, despertou o impulso frustrado 
de “sair dos trilhos” a que nos tínhamos submetido.

Como contribuição, este trabalho deixa o incentivo à reflexão 
sobre a relação linguagem-mundo, ao pôr em evidência um para-
digma ainda pouco considerado. Diante de cenários problemá-
ticos – em âmbito público e privado – engendrados a partir de 
visões que ignoram ou negligenciam a opacidade da linguagem, 



212

a parcialidade da ciência e a instabilidade do real, é profícua e 
premente essa reflexão.

Além disso, com nosso estudo, auxiliamos na consolidação 
do perfil (in)disciplinar da linguística aplicada, ao atender às exi-
gências de nosso complexo objeto, recorrendo ao diálogo trans-
fronteiras para dar conta de elos, interseções, eventos contin-
gentes, indefinições constitutivas e contradições produtivas que 
escapam ao modo territorial de fazer ciência.

A nosso ver, ao propor uma leitura possível para os romances 
de Clarice Lispector com base na discussão aqui empreendida, 
este estudo pode, ainda, subsidiar em alguma medida o ensino e 
a compreensão da obra da escritora, demonstrando o vínculo 
que o discurso nela presente estabelece com a condição e o de-
safio humano de dar sentido ao mundo.

Pensamos, por fim, que este nosso exercício epistemológico, 
no âmbito dos estudos do texto e do discurso, pode fomentar a 
compreensão da sociocognição, colaborando até certo ponto 
para a definição dos rumos de uma perspectiva ainda difusa, ao 
discutir os aspectos conceituais que favoreceram sua emergência 
e ao demonstrar a manifestação (alusiva e performática) desses 
aspectos na escrita clariciana.

Nesse sentido, trata-se de contribuição que se desdobra em 
duas dimensões. A primeira relaciona-se ao fato de que as cate-
gorias de análise que construímos em nosso processo, com base 
na interlocução produtiva entre nosso gradual avanço nos cami-
nhos teóricos que percorremos e a aproximação crescente com 
os dados, podem servir a outros estudos que investiguem em um 
dado discurso, literário ou não, indícios de uma concepção so-
ciocognitivista de linguagem. A depender da natureza dessas 



213

pesquisas, de suas especificidades teórico-metodológicas, o 
quadro contendo as unidades conceituais que elaboramos pode 
inclusive ser adotado, tal qual é apresentado neste trabalho ou 
de forma adaptada.

A outra dimensão diz respeito ao nosso empenho de demons-
trar num discurso literário, numa escrita poética como a de 
Clarice, tão diversa da linguagem acadêmica, conceitos pouco 
tangíveis, de entendimento custoso. As coisas ditas de outro 
modo nos ajudam, como sabemos, a ampliar nossa compre-
ensão sobre elas, não por revelarem algo que porventura possa 
restar oculto, mas por nos fazerem progredir na construção de 
nossos objetos de discurso, por promoverem o próprio operar 
recursivo de que fala Maturana.

Ao reconhecer e apontar no devir da escrita clariciana formas 
de viver na linguagem que encenam as abstratas ideias que es-
tamos habituados a compor, negociar, organizar, adaptar em ou-
tros jogos de linguagem, os da ciência, empreendemos neste es-
tudo um fluir recursivo que, embora nos tenha feito retornar de 
nossa procura (inaugural) de mãos vazias – assim como a G.H. de 
Lispector–, nos permitiu obter o inapreensível. Tal qual a perso-
nagem, do buscar e não achar vimos em nosso percurso nascer o 
que não conhecíamos.



Referências

ANDRÉ, M. E. D. A. A pesquisa no cotidiano escolar. In: FAZENDA, 
I. (org.). Metodologia da pesquisa educacional. 6. ed. São Paulo: 
Cortez, 2000. p. 35-45.

ARAÚJO, I. L. Do signo ao discurso: introdução à filosofia da lin-
guagem. São Paulo: Parábola, 2004.

ARIEL, M. The demise of a unique concept of literal meaning. 
Journal of pragmatics, v. 34, p. 361-402, 2002.

AUSTIN, J. L. How to do things with words. Oxford: Clarendon 
Press, 1962.

BAKHTIN, M. Estética da criação verbal. 2. ed. São Paulo: Martins 
Fontes, [1979] 1997.

BAKHTIN, M. Marxismo e filosofia da linguagem. 12. ed. São Paulo: 
Hucitec, [1929] 2006.

BARROS, A. K. “A maçã no escuro” como metáfora da trajetória con-
ceitual da referência no âmbito dos estudos da linguagem. 2014. 141 
f. Dissertação (Mestrado em Linguística Aplicada) – Programa de 



215

Pós-Graduação em Linguística Aplicada, Universidade Estadual 
do Ceará, Fortaleza, 2014.

BARROS, A. K. Aspectos epistemológicos da sociocognição no discurso 
reflexivo de Clarice Lispector sobre o dizer: o malogro da voz e o es-
plendor de ter uma linguagem. 2018. 254 f. Tese (Doutorado em 
Linguística Aplicada) – Programa de Pós-Graduação em Linguística 
Aplicada, Universidade Estadual do Ceará, Fortaleza, 2018.

BLIKSTEIN, I. Kaspar Hauser ou a fabricação da realidade. 9. ed. 
São Paulo: Cultrix, [1983] 2003.

CARDOSO, S. H. B. A questão da referência. Campinas: Editores 
Associados, 2003.

CAVALCANTE, M. M. et al. Dimensões textuais nas perspectivas 
sociocognitiva e interacional. In: BENTES, A. C.; LEITE, M. Q. 
Linguística de texto e análise da conversação. São Paulo: Cortez, 
2010. p. 225-261.

CEZARIO, M. M.; MARTELOTTA, M. E. Aquisição da linguagem. 
In: MARTELOTTA, M. E. (org.). Manual de linguística. São Paulo: 
Contexto, 2008. p. 207-216.

CIULLA, A. Os processos de referência e suas funções discursivas: o 
universo literário dos contos. 2008. 205 f. Tese (Doutorado em 
Linguística) – Programa de Pós-Graduação em Linguística, 
Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2008.

COSCARELLI, C. V. Entrevista: uma conversa com Gilles 
Fauconnier. Revista Brasileira de Linguística Aplicada, Belo 
Horizonte, v. 5, n. 2, p. 291-303, 2005.

COSTA, C. Filosofia da mente. Rio de Janeiro: Zahar, 2005.

COSTA, M. H. A. Acessibilidade de referentes: um convite à re-
flexão. 2007. 214 f. Tese (Doutorado em Linguística) – Programa 
de Pós-Graduação em Linguística, Universidade Federal do 
Ceará, Fortaleza, 2007.



216

COSTA, P. J. da; REIS, C. W. dos; MACHIAVELLI, E. C. Psiquismo 
pré-natal: uma caracterização da produção psicanalítica escrita 
brasileira. Barbarói, Santa Cruz do Sul, n. 27, p. 6-24, jul./dez. 2007.

DAVIDSON, D. A coherence theory of truth and knowledge. In: 
SOSA, E.; KIM, J. (org.). Epistemology: an anthology. Malden: 
Blackwell, [1983] 2000. p. 154-163.

DAVIDSON, D. Donald Davidson. In: GUTTENPLAN, S. (org.). A 
companion to the philosophy of mind. Cambridge: Blackwell, 1997. 
p. 231-236.

DAVIDSON, D. On the very idea of a conceptual scheme. 
Proceedings and addresses of the American Philosophical Association, 
v. 47, p. 5-20, 1974.

DEMO, P. Complexidade e aprendizagem: a dinâmica não linear 
do conhecimento. São Paulo: Atlas, 2002.

DEMO, P. Metodologia científica em ciências sociais. 3. ed. São 
Paulo: Atlas, 1995.

DUARTE, C. Uma análise de procedimentos de leitura baseada no 
paradigma indiciário. 1998. 167 f. Dissertação (Mestrado em 
Linguística) – Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade 
Estadual de Campinas, Campinas, 1998.

ECO, U. Interpretação e superinterpretação. 3. ed. São Paulo: 
Martins Fontes, [1993] 2012.

FABRÍCIO, B. F. Linguística aplicada como espaço de “desapren-
dizagem”: redescrições em curso. In: MOITA LOPES, L. P. (org.). 
Por uma linguística aplicada indisciplinar. São Paulo: Parábola, 
2006. p. 45-65.

FAUCONNIER, G. Mental spaces. New York: Cambridge University 
Press, [1985] 1994.

FAUCONNIER, G.; TURNER, M. The way we think: conceptual 
blending and the mind’s hidden complexities. Nova York: Basic 
Books, 2002.



217

FERREIRA, T. B. Linguagem, cognição e mundo: o “Livro do desas-
sossego” e a construção discursiva da realidade. 2011. 88 f. 
Dissertação (Mestrado em Linguística Aplicada) – Programa de 
Pós-Graduação em Estudos da Linguagem, Universidade Federal 
do Rio Grande do Norte, Natal, 2011.

FIGUEIREDO, V. de. Kant & a crítica da razão pura. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2005.

FRANCHI, C. Linguagem: atividade constitutiva. Cadernos de 
Estudos Linguísticos, Campinas, n. 22, p. 9-39, jan./jun. [1977] 1992.

FREGE, G. Sobre o sentido e a referência. Tradução de Sérgio R. 
N. Miranda. Fundamento: Revista de Pesquisa em Filosofia, Ouro 
Preto, v. 1, n. 3, [1892] 2011.

GHIRALDELLI P. Virada linguística: um verbete. Disponível em: 
https://ghiraldelli.files.wordpress.com/2008/07/virada.pdf. 
Acesso em: 28 mar. 2017.

GOFFMAN, E. Frame analysis: an essay on the organization of 
experience. Boston: Northeastern University Press, [1974] 1986.

HUMBOLDT, W. Über die Verschiedenheit des menschlichen 
Sprachbaues. Berlim: Druckerei der Königlichen Akademie der 
Wissenschaften, 1836.

KANT, I. Crítica da razão pura. Tradução de Lucimar Coghi e 
Fulvio Lubisco. São Paulo: Martin Claret, [1781] 2009.

KOCH, I. G. V. A construção dos sentidos no discurso: uma abor-
dagem sociocognitiva. Investigações, Recife, v. 18, n. 2, p. 9-38, 
jul. 2005.

KOCH, I. G. V.; CUNHA-LIMA, M. L. Do cognitivismo ao sociocog-
nitivismo. In: MUSSALIM, F.; BENTES, A. C. (org.). Introdução à 
linguística: fundamentos epistemológicos. São Paulo: Cortez, 
2007. v. 3, p. 251-300.



218

LEITE, R. L. Metaforização textual: a construção discursiva do 
sentido metafórico no texto. 2007. 213 f. Tese (Doutorado em 
Linguística) – Programa de Pós-Graduação em Linguística, 
Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2007.

LISPECTOR, C. O lustre. Rio de Janeiro: Rocco, 1999a.

LISPECTOR, C. Um sopro de vida. Rio de Janeiro: Rocco, 1999b.

LISPECTOR, C. A cidade sitiada. Rio de Janeiro: Rocco, 1998a.

LISPECTOR, C. A hora da estrela. Rio de Janeiro: Rocco, 1998b.

LISPECTOR, C. A maçã no escuro. Rio de Janeiro: Rocco, 1998c.

LISPECTOR, C. A paixão segundo G.H. Rio de Janeiro: Rocco, 1998d.

LISPECTOR, C. Água viva. Rio de Janeiro: Rocco, 1998e.

LISPECTOR, C. Perto do coração selvagem. Rio de Janeiro: Rocco, 
1998f.

LISPECTOR, C. Uma aprendizagem ou livro dos prazeres. Rio de 
Janeiro: Rocco, 1998g.

MAGRO, C. O que a biologia do linguista pode dizer para o lin-
guista. Estudos Linguísticos, São Paulo, v. 29, p. 270-275, 2000.

MAGRO, C. Valor de fato. In: VAITSMAN, J.; GIRARDI, S. (org.). A 
ciência e seus impasses: debates e tendências. Rio de Janeiro: 
FIOCRUZ, 1999a. p. 93-108.

MAGRO, C. Representação, virtus dormitiva e linguagem. In: 
OLIVEIRA, P.; BENN-IBLER, V.; MENDES, E. (org.). Revisitações: 
edição comemorativa dos 30 anos da Faculdade de Letras. Belo 
Horizonte: FALE/UFMG, 1999b. p. 181-196.

MAGRO, C. O que é uma teoria da linguagem. In: PINTO, P. M. et 
al. (org.). Filosofia analítica, pragmatismo e ciência. Belo Horizonte: 
UFMG, 1998. p. 177-189.

MARCONDES, D. Filosofia analítica. Rio de Janeiro: Zahar, 2004.



219

MARCUSCHI, L. A. Aspectos da questão metodológica na análise 
da interação verbal: o continuum qualitativo-quantitativo. In: 
MARCUSCHI, B.; AGUIAR, M. (org.). Colóquio ALED Brasil – Luiz 
Antônio Marcuschi, seu percurso, seus textos: uma homenagem. 
Recife: PPGL-UFPE, 2010. p. 123-155.

MARCUSCHI, L. Cognição, linguagem e práticas interacionais. Rio 
de Janeiro: Lucerna, 2007.

MARTINS, H. Dizer-mostrar o estranho. ALEA: Estudos 
Neolatinos, Rio de Janeiro, v. 14, n. 1, p. 93-105, 2012.

MARTINS, H. Três caminhos na filosofia da linguagem. In: 
MUSSALIN, F.; BENTES, A. C. (org.). Introdução à linguística. São 
Paulo: Cortez, 2004. p. 439-473.

MARTINS, H. Sobre a estabilidade do significado em Wittgenstein. 
Veredas, Juiz de Fora, v. 4, n. 2, p. 19-42, 2000.

MATURANA, H. A ontologia da realidade. Organização de Cristina 
Magro, Miriam Graciano e Nelson Vaz. Belo Horizonte: UFMG, 1997.

MATURANA, H. Cognição, ciência e vida cotidiana. Organização e 
tradução de Cristina Magro e Victor Paredes. Belo Horizonte: 
UFMG, 2001.

MATURANA, H.; VARELA, F. A árvore do conhecimento: as bases 
biológicas do entendimento humano. Campinas: Psy II, 1995.

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. Tradução de 
Carlos Alberto Ribeiro de Moura. 2. ed. São Paulo: Martins 
Fontes, [1945] 1999.

MINAYO, M. C. S. O desafio da pesquisa social. In: MINAYO, M. 
C. S. (org.). Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 28. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2009. p. 9-29.

MINAYO, M. C. S. O desafio do conhecimento: pesquisa qualita-
tiva em saúde. 7. ed. São Paulo: Hucitec; Rio de Janeiro: 
Abrasco, 2000.



220

MONDADA, L.; DUBOIS, D. Construção dos objetos de discurso e 
categorização: uma abordagem dos processos de referenciação. 
In: CAVALCANTE, M. M.; RODRIGUES, B. B.; CIULLA, A. (org.). 
Referenciação. São Paulo: Contexto, 2003. p. 17-52. (Clássicos da 
Linguística, v. 1).

MONTEIRO, R. C. A pesquisa qualitativa como opção metodoló-
gica. Pro-Posições, Campinas, n. 5, p. 27-34, ago. 1991.

MORIN, E. Ciência com consciência. Tradução de Maria D. 
Alexandre e Maria Alice S. Dória. 8. ed. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, [1982] 2005.

MORIN, E.; CIURANA, E. R.; MOTTA, R. D. Educar na era plane-
tária: o pensamento complexo como método de aprendizagem 
no erro e na incerteza humana. Tradução de Sandra Trabucco 
Valenzuela. São Paulo: Cortez, 2003.

NUNES, B. O drama da linguagem: uma leitura de Clarice 
Lispector. 2. ed. São Paulo: Ática, 1995.

OTTONI, P. John Langshaw Austin e a visão performativa da lin-
guagem. Delta, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 117-143, 2002.

PELOSI, A. C. Cognição e linguística. In: PELOSI, A. C.; FELTES, H. 
P. de M.; FARIAS, E. M. P. (org.). Cognição e linguística: explorando 
territórios, mapeamentos e percursos. 2. ed. Caxias do Sul: EDUCS, 
2014. v. 1, p. 8-28.

PESSOA, F. Livro do desassossego: composto por Bernardo Soares, 
ajudante de guarda-livros na cidade de Lisboa. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2006.

PEIRCE, C. S. Semiótica. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2003.

PINKER, S. Do que é feito o pensamento: a língua como janela para 
a natureza humana. Tradução de Fernanda Ravagnani. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2008.



221

PRODANOV, C. C.; FREITAS, E. C. de. Metodologia do trabalho 
científico: métodos e técnicas de pesquisa e do trabalho acadê-
mico. 2. ed. Novo Hamburgo: Feevale, 2013. Disponível em: 
http://migre.me/eqVxf. Acesso em: 13 nov. 2016.

RAJAGOPALAN, K. Dos dizeres diversos em torno do dizer. Delta, 
São Paulo, v. 6, n. 2, p. 223-254, 1990.

REGO, P. C. Kant: a revolução copernicana na filosofia. In: 
FIGUEIREDO, V. de. (org.). Seis filósofos em sala de aula. São 
Paulo: Berlendis e Vertecchia, 2006. p. 149-191.

RORTY, R. A trajetória do pragmatista. In: ECO, U. Interpretação e su-
perinterpretação. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2012. p. 105-127.

RORTY, R. Philosophy and the mirror of nature. Princeton: 
Princeton University Press, 1980.

ROSCH, E.  et al.  Principles of categorization.  In: ROSCH, E.; 
LLYOD, B. B. (ed.). Cognition and categorization. Hillsdale, N. J.: 
Erlbaum, 1978.

SALOMÃO, M. M. Razão, realismo e verdade: o que nos ensina o 
estudo sociocognitivo da referência. In: KOCH, I. V.; MORATO, E. 
M.; BENTES, A. C. (org.). Referenciação e discurso. São Paulo: 
Contexto, 2005. p. 151-168.

SALOMÃO, M. M. A questão da construção de sentidos e a revisão 
da agenda dos estudos da linguagem. Veredas, Juiz de Fora, v. 3, 
n. 1, p. 61-79, 1999.

SALOMÃO, M. M. Gramática e interação: o enquadre programá-
tico da hipótese sociocognitiva sobre a linguagem. Veredas, Juiz 
de Fora, v. 1, n. 1, p. 23-39, 1997.

SAUSSURE, F. Curso de linguística geral. Tradução de Antônio 
Chelini, José Paulo Paes e Izidoro Blikstein. 27. ed. São Paulo: 
Cultrix, 2006.

SCHNITMAN, D. E (org.). Novos paradigmas, cultura e subjetivi-
dade. Porto Alegre: Artmed, 1996.



222

SILVA, A. P. R. C. de F. Metamorfoses do conceito de abdução em 
Peirce. O exemplo de Kepler. 2007. 181 f. Dissertação (Mestrado 
em História e Filosofia das Ciências) – Faculdade de Ciências, 
Universidade de Lisboa, Lisboa, 2007.

SUASSUNA, L. Pesquisa qualitativa em educação e linguagem: 
histórico e validação do paradigma indiciário. Perspectiva, 
Florianópolis, v. 26, n. 1, 341-377, jan./jun. 2008.

TOMASELLO, M. The cultural origins of human cognition. 
Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1999.

TREVISAN, D. K. O problema da linguagem no discurso filosófico 
kantiano como questão político-jurídica. Cadernos de filosofia 
alemã: crítica e modernidade, São Paulo, n. 20, p. 81-100, 2012.

VARELA, F. Conhecer: as ciências cognitivas – tendências e pers-
pectivas. Lisboa: Instituto Piaget, 1988.

WITTGENSTEIN, L. Investigações filosóficas. Tradução de Marcos 
G. Montagnoli. 2. ed. Petrópolis: Vozes, [1958] 1996.

WITTGENSTEIN, L. Tractatus logico-philosophicus. São Paulo: 
Companhia Editora Nacional, 1968.



A autora

Alana Kercia Barros é graduada em Serviço Social (2006) e em 
Letras (2011) pela Universidade Estadual do Ceará, mestra (2014) 
e doutora (2018) em Linguística Aplicada pela mesma insti-
tuição. É revisora de textos na Universidade Federal do Ceará e 
tem experiência na área de linguística, com ênfase em estudos 
do texto, atuando principalmente nos seguintes temas: lin-
guagem, sociocognição e operar recursivo. Possui artigos publi-
cados em periódicos da área e, com os integrantes do Grupo de 
Estudos e Ensino do Texto (GEENTE), é coautora do livro Texto e 
metatexto: aprendendo a viver (n)a complexidade dos eventos tex-
tuais, publicado pela Pontes Editores em 2020.



Imprensa Universitária da Universidade Federal do Ceará – UFC
Av. da Universidade, 2932 – Fundos – Benfica

Fone: (85) 3366 7485 / 7486
CEP: 60020-181 – Fortaleza – Ceará

imprensa@proplad.ufc.br

Visite nosso site:
www.imprensa.ufc.br




