Fillipa Silveira

Dasein e linguagem em
Heldegger:

do discurso ao monologo

Fortaleza
2007




Fillipa Carneiro Silveira

Dasein e linguagem em Heidegger:
do discurso ao monologo

Dissertacdo apresentada como requisito
parcial para a obtencao do grau de Mestre
em Filosofia junto ao Programa de Poés-
Graduagcdo em Filosofia, Centro de
Humanidades, Universidade Federal do
Ceara — UFC.

Area de concentragdo: Conhecimento e
Linguagem

Orientador: Prof. Dr. Custddio Almeida

Fortaleza
2007



Fillipa Carneiro Silveira

Dasein e linguagem em Heidegger:
do discurso ao monologo

Dissertacdo apresentada como requisito
parcial & obtencdo do grau de Mestre em
Filosofia junto ao Programa de Pos-
Graduacédo em Filosofia, Departamento de
Filosofia, Centro de Humanidades,
Universidade Federal do Ceara — UFC.

Area de concentragdo: Conhecimento e
Linguagem

Data da aprovacao: / /

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Custédio Almeida (Orientador) (UFC)

Prof. Dr.Eduardo Triandépolis (UECE)

Prof. Dr.José Maria Arruda (UFC)



Para o Thiago.

Vocé tem que saber que eu
quero é correr mundo, correr
perigo. E quero que vocé
venha comigo. Todo dia.



Agradecimentos

A todos aqueles que est&o por perto. Aqueles que estdo sempre e
reconfortantemente por perto, seja qual for o lagco que nos una, seja qual for o
tamanho ou a natureza da distancia que venha a nos separar, porque eles séo

minha familia;

Aos professores e funcionarios do Programa de Pés-Graduacgéo em Filosofia,

pela formacao e pelo apoio;

Ao Prof. Dr. Custddio Almeida, pela orientacdo desta pesquisa;

Aos professores Drs.José Maria Arruda e Eduardo Triandopolis, por terem
aceitado o convite de participar de minha banca examinadora e pelas valiosas

criticas consideracoes;

Aos professores e funcionarios das Casas de Cultura da UFC, por me terem

auxiliado no aprendizado de linguas estrangeiras.

Ao CNPq, pelo financiamento da pesquisa.



“Existe € homem humano. Travessia”.

G. Rosa. Grande sertao: veredas.



Resumo

Este trabalho tem como propadsito explicitar a continuidade do pensamento de
Heidegger a respeito da relacdo entre o Dasein e a linguagem, especificamente a
partir da abordagem de trés textos: Ser e tempo (1927); Sobre o humanismo (1946)
e O caminho para a linguagem (1959). O objetivo principal é examinar esta relacédo
antes e depois do que foi considerado uma “virada” (Kehre) na filosofia de
Heidegger, destacando uma nova concepc¢do de linguagem e ser humano que
resulta desse movimento. Parte-se de uma abordagem hermenéutica de Heidegger
e de uma ampliacdo do contexto da analitica existencial ndo no sentido de uma
“antropologia filoséfica”, em que se poderia firmar a esséncia do homem, de seu
pensar e agir, mas no sentido de uma “filosofia antropoldgica”, se assim for possivel
propor, que pressupde a contingéncia e a faticidade. A centralidade da reviravolta
linguistica na filosofia contemporanea, como uma forma de radicaliza¢do da relacao
de “pertenca” entre linguagem e “humano”, € atrelada a este contexto em funcéo de
sua importancia no pensamento filosofico que pbe em xeque o pensar metafisico.
Neste movimento, busca-se saber até que ponto o pensamento de Heidegger
efetivamente se transforma, ou simplesmente se desdobra a partir de pressupostos
gue ja estavam dados desde Ser e tempo. Por um lado, o abandono da analitica
existencial do Dasein como “mediacdo” em favor de uma ampliagdo do sentido da
linguagem do ser distancia Heidegger da “antropologia”, por outro, se consideramos
a centralidade da poesia no pensamento da “historia do ser” e da “verdade do ser”,
vemos que o Dasein permanece uma referéncia central reconfigurada, e que nos
remete a uma nova possibilidade de “antropologia”. Opondo-se a determinacao
l6gica do conhecimento em favor do aspecto hermenéutico da compreensao, o
pensamento de Heidegger aponta a “logia” como determinante para que o anthropos
tenha se tornado a referéncia central da filosofia. Abandonando-se a “logia” do logos
enquanto logica, e este parece ser o caminho de Heidegger desde o inicio,
remanesce a centralidade do Dasein como abertura ao ser e como polo da diferenca
ontolégica; vigora o homem no lugar do sujeito do conhecimento; permanece o logos

enguanto linguagem.

Palavras-chave: Dasein, linguagem, hermenéutica, metafisica, humano, virada
(Kehre).



Abstract

This work intends to explain the continuity of Heidegger's thought on the
relation between Dasein and language, specifically through the approach of three
texts: Sein und Zeit (1927), Uber humanismus (1946) and Der Weg zur Sprache
(1959). The main objective is approaching this relation before and after the so called
turn (Kehre) in Heidegger's philosophy, emphasizing a new conception of language
and human being which results of this movement. Our starting point is an
hermeneutical approach of Heidegger and an enlargement of the existential analyses
not towards a “philosophic anthropology”, in which we could set up the essence of
the human being, of his thinking and acting, but in the sense of an “anthropological
philosophy”, if it is possible, which presupposes contingency and facticity. The
preponderance of the linguistic turn in the contemporary philosophy, as a way of
increasing the “belonging” relation between language and the dimension of “human”,
is linked to this context, according to its importance in the philosophical thought that
keeps in check the metaphysical thinking. This approach aims to know how far
Heidegger's thought effectively moves towards a transformation or barely unrolls
itself starting to presumptions which were already in Being and time. On one hand,
when Heidegger leaves the existential analyses of the Dasein as “mediation” on
behalf of an ampliation of the sense on sein’s language, he stays apart from the
anthropology. On the other hand, if we consider the preponderance of poetry in the
thinking of the “history of being” and “truth of being”, we see that Dasein remains as
an important reference in other terms, which send us to a possibility of a new
anthropology. Criticizing the logical determination of knowledge in the name of
hermeneutical feature of comprehension, Heidegger’'s thought indicates that “logy”
has determine the anthropos to become the central reference of philosophy.
Abandoning the “logy” of logos, and this seems to be Heidegger’'s orientation since
his beginning, the preponderance of the Dasein stays as openness of being and as
pole of the ontological difference; the man is in verve instead of the epistemic

subject; the logos remains as language.

Key-words: Dasein, language, hermeneutics, metaphysics, human, turn (Kehre).



Lista de Abreviaturas

CT - O conceito de tempo/ Der Begriff der Zeit (1924)
ST1 — Ser e tempo/ Sein und Zeit — Parte | (1927)
ST2 — Ser e tempo — Parte Il (1927)

KPM — Kant e o problema da metafisica/ Kant und das Problem der Metaphysik
(1929)

OQM — O que é metafisica? / Was ist Metaphysik? (1929)
EF* — Sobre a esséncia do fundamento / Von Wesen des Grundes (1929)
EV* — Sobre a esséncia da verdade / Vom Wesen der Wahrheit (1930)

DPV — A doutrina de Platdo sobre a verdade / Platons Lehre von der Warheit (1931-
1932)

CH* — Carta sobre o humanismo / Brief Gber den “Humanismus” (1946)
QT — A questédo da técnica / Die Frage nach der Technik (1953)

L — A linguagem / Die Sprache (1950)

QT — A questédo da técnica/ Die Frage nach der Technik (1953)

ID* — Identidade e diferenca/ Identitat und Differenz. (1955-57)

CL — O caminho para a linguagem / Der Weg zur Sprache (1959)

TS* — Tempo e ser / Zeit und Sein (1962)

MCF* — Meu caminho para a fenomenologia / Mein Weg in die Phdnomenologie
(1963)

*Textos incluidos no volume Conferéncias e escritos filosoficos. Vide a segdo “Referéncias" para

dados completos.



Sumario

1. Introducéo
1.1. Dasein e linguagem: exposi¢do da questdo e objetivos
1.2. Método e estrutura do texto
2. A“esséncia” da linguagem e a “esséncia” do home m
2.1. Metafisica e superacéo
2.2. Reviravolta linguistico-pragmatica
2.2.1. Hermenéutica e Linguagem
2.3. Allinguagem “do homem”: sobre a (im)possibilidade de filosofar sem “esséncias”
3. Ser e tempo : existéncia e discurso
3.1. Destruktion da ontologia tradicional e reinterpretacéo do Légos.
3.1.1. Diferenca ontoldgica e Circulo hermenéutico
3.2. Kant e a fundamentacédo antropoldgica da metafisica
3.3. Analitica existencial: tempo, faticidade e mundo
3.4. Do homem a linguagem: o discurso
4. A “virada” e a linguagem reinterpretada
4.1. Elementos para a compreensdo de uma virada no pensamento de Heidegger
4.2. Esséncia da verdade e verdade da esséncia
4.3. Humanismo e a linguagem como “casa do ser”.
4.4. Da linguagem ao homem: o mondlogo
5. Consideracdes finais

Referéncias

11

12

20

25

26

32

37

45

57

58

68

74

79

89

99

100

104

110

121

133

143



Introducao

“O ente que temos a tarefa de analisar somos nGs mesmos”.

Heidegger. Ser e tempo.



12

1.1. Linguagem e Dasein: exposi¢cdo da questdo e objetivos

O pressuposto inicial deste trabalho € enfatizar o carater antropoldgico da
filosofia. Deste pressuposto derivam tanto o objeto da pesquisa como a abordagem
utilizada. Com isto, torna-se imprescindivel a explicitacdo do sentido de antropologia
a que este pensamento recorre, pois ndo se trata de ignorar o esforc¢o filoséfico de
mais de uma tradicdo em superar um paradigma no qual o sentido era dado a partir
do, e constituido pelo sujeito do conhecimento, a versdo moderna do ser humano,
antes gque a reflexdo sobre a linguagem enquanto possibilidade do saber apontasse
a este paradigma seus limites e uma necessidade de transformacao das questdes
do conhecimento em funcéo da linguagem'. E aqui comegam a surgir os primeiros

elementos que nos ajudaréo a proceder nesse sentido: versao e humano.

O sentido de antropologia que se toma aqui diz ser a filosofia sempre o
“‘conhecimento humano do homem”, sobre o homem e o mundo, sobre a acéo
humana, sobre a linguagem e o humano. Ou seja, a antropologia de que se lanca
mao aqui, ndo parte de uma “natureza humana” pré-definida, tampouco supde que o
sentido ultimo do ser, no sentido de Heidegger, seja o ser humano, uma antropologia
fundacionista, portanto, aquilo a que Heidegger se opds na critica ao humanismo. Ao
contrario, busca-se salientar a contingéncia do conhecimento, exatamente por causa
do carater falivel e ficticio (e ndo necessariamente relativista) do modo de ser
homem “errante” no mundo, pois este, ao conhecer, dirige-se ao mundo e, ao

mesmo tempo, a ele mesmo, a seus anseios, interesses, desejos e perspectivas.

7

Adentrando na questdo, o que importa é salientar nesta concepcao de
conhecimento a linguagem como fenbmeno humano e, especificamente, investigar
como se da a relagcdo de “pertenca” homem/ linguagem na obra de Martin
Heidegger. Ela parece nos permitir afirmar que, ao empreendermos a reflexao
filosofica, orientando o discurso para dizer o mundo, estamos, a cada vez, mais

proximos e mais diante de nés mesmos (ST1, 33).

! M. Oliveira. Reviravolta linguistico-pragmatica na filosofia contemporanea, 2001, p. 11.



13

Situando a questdo no contexto do pensamento de Heidegger, e lembrando
gue o texto inicial a ser abordado neste trabalho é a obra Ser e tempo, trata-se de
ressaltar o sentido da analitica existencial e, principalmente, de se guiar a partir da
idéia pressuposta na seguinte afirmacdo: “0 ente que temos a tarefa de analisar
somos nos mesmos. O ser deste ente é sempre e a cada vez meu. Em seu ser, isto
é, sendo, este ente se comporta com o seu ser”. (ST1, 77) Aqui importa observar o
que esta “implicado” em toda pergunta e pensar de que maneira e até que ponto
este pressuposto antropologico se localiza no ambito da teoria do conhecimento,
precisamente porgque se trata aqui de pesquisar o conhecimento do ponto de vista
de Heidegger, o que, no limite, ndo poderia ser distanciado do contetdo existencial e
ontolégico de sua filosofia. Um corte metodolégico € inevitavel, haja vista que
Heidegger procurou acentuar uma dimensdao mais originaria da compreensdo em
detrimento do conhecimento (Erkenntnis) que parte de uma “divisdo” do

pensamento?.

Nesse sentido, propfe-se uma interpretacdo de Heidegger que consiste na
restricdo de seu pensamento a questdo das condi¢cbes de possibilidade do saber.
Com isto ndo se rompe, de maneira alguma, com a hermenéutica heideggeriana.
Esta tese é de Ernildo Stein: ser é “apenas um conceito pensado a partir da

diferenca ontologica no qual operamos para compreender o mundo e, nele, a nés

mesmos™. Ou seja, entafiza-se aqui uma compreensdo do ser como relacéo.

Juntamente com este argumento do outro, atrela-se uma outra idéia: a de

paradigma:

Utilizamos o conceito de paradigma basicamente com uma espécie de
matriz tedrica. Matriz teoria quer dizer um campo delimitado em que se
desenvolvem determinados processos de conhecimento. Processos
naturalmente conduzidos por uma construcdo progressiva que pode ser, por
exemplo, caracterizada a partir de modelo, de método, de principio de
racionalidade, de teoria da verdade, enfim, de um universo conceitual
determinado cuja génese se pode descrever nesse contexto”.

? Trata-se da distingdo entre theoria e praxis, sendo a primeira como que instancia de fundamentagéo
e possibilitacdo da segunda. Para Heidegger, esta antiga distingdo no pensamento da tradicdo chega
ao seu ponto alto com Platdo e Aristételes, cujo pensamento, para ele, desenvolve-se a partir da
compreenséo técnica do pensamento Cf. CH, 150. Constitui uma interpretagdo redutora do conhecer
gerkennen) que ndo tem em conta o compreender (verstehen).

E. Stein. Diferenca e metafisica. 2000, p. 61.
* E. Stein. Op. cit., pp. 42-3.



14

Trata-se de afirmar o aspecto humano do conhecimento. Poder-se-ia objetar a
obviedade deste pensamento: se h& conhecimento e linguagem, deve-se a
capacidade inerente ao ser humano de organizar racionalmente um discurso e,
dessa maneira, todo conhecimento é desde sempre humano, ja& que néo
consideramos a possibilidade de outros seres no mundo possuirem linguagem em
termos racionais. Entretanto, o que se pretende aqui é averiguar as especificidades
do conhecimento humano: implicacdo de interesses, de pontos de vista; incluséo
daquele que questiona na questdo proposta, ou seja, a propria posicdo que o ser
humano ocupa em relagédo aos outros entes na natureza devido a sua capacidade
de organizagdao, racionalizagéo, e manipulacdo da “realidade”. Vislumbra-se, dessa
maneira, a possibilidade de uma ampliacdo do sentido da analitica existencial ndo
no sentido de uma “antropologia filosofica”, onde se poderia firmar a esséncia do ser
humano, de seu pensar e agir, mas antes em funcdo de uma “filosofia
antropoldgica”, se assim for possivel propor, que pressupfe a contingéncia e a

faticidade deste saber.

Ora, tradicionalmente, a filosofia (e mais especificamente a epistemologia), ja
trabalha os conceitos aqui tomados e a relagdo entre eles como um de seus
problemas mais centrais: o problema da auto-referéncia®. Entretanto, juntamente
com o0s propositos deste trabalho, surge a necessidade de rever, inclusive, o
paradigma epistemoldgico que opera a partir da oposicdo sujeito/objeto como
pressuposto do conhecimento. Além disso, em termos contemporaneos, a relacao
entre estes elementos é transfigurada em outro problema, devido a centralidade da
linguagem, de modo que tanto o sujeito como o objeto, serdo questionados em sua

auto-subsisténcia epistemoldgica.

No caminho para a propositura de um pensamento que procurasse romper
com a metafisica®, termos como “homem” e “vida” (ST1, 82) foram evitados por
Heidegger para se referir ao carater de “existéncia” do ser da compreensao. Lembre-
se a distincdo que o autor se esforca por fazer para distanciar os propdsitos de seu
pensamento deste paradigma metafisico, como podemos observar em Ser e tempo,

hY

na “delimitacdo da analitica da pre-senca face a antropologia, psicologia e

® Cf.F. D'Agostini. Analiticos e continentais, 2003, p. 122.
® Cf. Topico 2.1.



15

antropologia”, (ST1, 81, grifo meu’) bem como na tentativa de deixar que o sentido
desta existéncia se construa sem que uma esséncia predeterminada |he seja

atribuida.

Uma primeira tensdo aparece nos nossos objetivos. De acordo com Stein,
“alguns entenderam mal Heidegger e afirmaram que para ele a base da filosofia era

n8

a antropologia™. Se ndo ha uma antropologia em Heidegger, € preciso justificar aqui
a pressuposicao inicial do texto, o que sO se torna possivel a partir de uma
compreensao de antropologia como ponto de partida, como modo de ser da

pergunta, o que a hermenéutica pode oferecer.

Assim, pode-se e ndo se pode propor uma antropologia em Heidegger. A
negativa pressupde seu proprio intento de se distanciar de uma definicdo

essencialista do “homem”, e a afirmativa funda-se no fato de que

a dimensao antropoldgica de seu pensamento significa apenas a mediacao
necessaria do homem na explicitagdo do sentido do ser, jA& que o homem
nao é outra coisa sendo a pergunta pelo sentido do ser, e que a pergunta da
ontologi% fundamental significa apenas a radicalizacdo do préprio ser do
homem.

Mas sera que o pensamento de Heidegger opera de fato uma ultrapassagem
dessa mediacdo necessaria? A linha de pensamento através da qual a filosofia de
Heidegger se desenvolve aponta os aspectos criticos do modelo metafisico do
conhecimento, a universalidade que perpassa uma estrutura subjetiva auténoma,
sem mundo, sem historia e entificada. Tal como elaborado em Ser e tempo, este
pensamento diz algo bastante proximo disso: perguntar pelo sentido do ser é
perguntar pelo sentido daquilo que somos nés mesmos, na medida em que somos
em relagcdo ao ser. No entanto, considerando o movimento de radicalizagdo da
reflexdo de Heidegger sobre a tradicdo ontolégica e sobre historia da filosofia como
metafisica, o sentido desse “n6s mesmos” vai sendo, a cada vez, diluido no sentido

do ser mesmo em detrimento de uma espécie de “autonomia” no tocante a abertura

" No decorrer do texto, optei por ndo verter do original o termo Dasein. Nas traducdes, ele aparece
como “pre-senca’ e “ser-ai”, e assim surgem nos trechos citados. Leia-se, portanto, “Dasein”, nestes
casos.

8 E. Stein. Op. cit., p. 51.

° M. Oliveira. A filosofia na crise da modernidade. 1989, p. 122.



16

ao sentido do ser', em detrimento do carater pragmatico do Dasein™ no tratado de
1927.

Tomando a filosofia de Heidegger como um caminho de pensamento’, a tese
da analitica existencial como pressuposto termina por ser posta em termos distintos

a partir de uma certa “virada™

em Seu percurso, 0 que se observa nos textos
escritos por volta da década de 30. Se o homem ndo é outra coisa que nao a
pergunta pelo ser, e se a ontologia é pensar o ser do homem em sua radicalidade, é
preciso investigar os motivos e o sentido de uma tentativa de reverter esta relacéo a

n14

partir da idéia de “verdade do ser™ e da linguagem como possibilitadora deste
sentido. Por este motivo, a interpretacdo da Kehre é aqui central, ja que, com efeito,
ela parece representar uma tentativa de abandono de qualquer vestigio de
antropologia que seu pensamento até entdo pudesse ter deixado surgir. Sera que
uma virada para o ser e para a linguagem pode prescindir daguela dimenséao

humana tdo importante na analitica existencial de Ser e tempo?

O pensamento de Heidegger insurge-se contra a Erkenntnistheorie e ao
paradigma representacional, destituindo o sujeito do conhecimento como fonte
universal do sentido em favor de um ser humano como “construto”, cuja esséncia
repousa precisamente na contingéncia de sua “existéncia”; o Dasein™. Sendo assim,
quando fagco uso do termo “humano”, procuro ampliar o sentido da analitica
existencial, de modo a englobar até o Dasein, bem como o sujeito da representacao,
para enfatizar os aspectos do conhecimento humano de maneira mais geral e de

acordo com os pressupostos referidos acima.

19 M Haar. Heidegger e a esséncia do homem, 1997, p. 20.
1 Sobre 0 pragmatismo no primeiro Heidegger, cf. R. Rorty. Wittgenstein, Heidegger e a reificacdo da
linguagem, 2002

Stein assinala a importancia da publicagdo das obras completas de Heidegger que, localizando
cada um dos textos num contexto biografico e ainda a partir de uma classificagdo indicada pelo
préprio autor, contribuiu para a “desmistificacdo” de seu pensamento. Ou seja, 0 que durante muito
tempo se tomou como “misticismo”, “obscurantismo”, ou mesmo “genialidade” dissolve-se na
visualizacdo geral da obra como o resultado de um esforco continuo e cotidiano. Cf. E. Stein. op. cit.,

. 28.

Ps Todo um topico desta dissertagdo dedica-se a interpretacéo da Kehre, de maneira que ndo caberia
explicitar-lhe ja o sentido. Adianta-se, porém que 0 mais importante com relacdo a virada para os
objetivos deste texto € uma espécie de transfiguracéo na relacdo do homem (Dasein) com o ser.
1 Heidegger fala sobre a “verdade do ser” na Carta sobre o humanismo tendo j& como pressuposto a
transformacéo da questdo da “esséncia da verdade” na questdo da “verdade da esséncia”. Veremos
de maneira detalhada o sentido desta inverséo no topico 4.2.
!> Veremos adiante o gue Heidegger compreende como existéncia e a distingdo deste conceito face a
tradicao filosofica. O determinante é a importancia dada ao homem como existente em relagéo ao ser.
Cf. ST1, 77.



17

Ademais, com humano, quero aqui destacar ndo sO a ruptura com relacdo a
tradicdo metafisica, mas também apontar a importancia que o pensamento sobre o
homem ganha quando a linguagem se torna condicdo fundamental do
conhecimento. Nesse contexto, e do ponto de vista de uma filosofia que toma o
pensamento como compreensao e interpretacdo de sentido, a hermenéutica, nao
teriamos mais “sujeitos”, a rigor, mas seres humanos que lidam com a sua prépria
capacidade de falar, conhecer e explicitar o “como” da filosofia®. Sobretudo porque
“o homem fala” (L, 7) € que se faz mister pensar as possibilidades de expresséo de
sentido. Também por isso, é que se impde aqui pensar algo que destitui 0 aspecto

tedrico da compreensdo como o mais fundamental.

Estamos desde sempre na linguagem e nos movemos dentro dela. Nao é
possivel um salto para fora da linguagem. Aborda-la filosoficamente é ja falar, toca-
la, experimenta-la'’. Essa é talvez a mais intrigante das questdes que rondam a
filosofia contemporanea que empreende o movimento reflexivo pondo em questao a
propria possibilidade do discurso. Nestes termos, a filosofia constata que a simples
analise da estrutura da linguagem néo seria suficiente para nos remetermos ao
sentido mais originario da argumentacdo e p6r em questdo o funcionamento e o
sentido do discurso, a possibilidade mesma do conhecimento. O humano entra na
filosofia, entdo, pela linguagem: “Enquanto aquele que fala, o homem é: homem.
Essas palavras sdo de Wilhelm Von Humboldt. Mas ainda resta pensar o que se
chama assim: o homem. A linguagem pertence, em todo caso, a vizinhanca mais

proxima do humano”. (L, 7).

O homem fala, e a dimenséao apofantica da sua linguagem €& fundamental.
N&o é, entretanto, a Gnica (ST1, 63-4). E necessario pensar a linguagem a partir de
outras tantas dimensOes determinantes que nos fazem ser tomados por ela
enquanto membros de comunidades de troca e partilha de sentido. O ser humano é
também um ser de interpretacéo. E a partir disso que surge em Heidegger o Dasein;
existéncia e compreensao. O Dasein fala porque possui linguagem, porque articula
sentido e o partilha. Em Ser e tempo, no seio da analitica, a linguagem é pensada

como um existencial, algo que faz parte da estrutura ontolégica do Dasein (ST1,

'° Cf. E. Stein. Aproximacdes sobre hermenéutica. 2004, p. 21.
7 Cf. H-G. Gadamer. Homem e linguagem. 2000, p. 120.



18

219). A condicao essencial para romper com a tradicdo metafisica, para Heidegger,
seria por em novas bases (fenomenologia hermenéutica) a questdo do sentido do

ser, e a analitica existencial desenvolve-se como um “pré
pergunta (ST1, 42-45).

na direcdo dessa

Ao leitor que se arrisque acompanhar ainda que de modo sumario o caminho
da obra de Heidegger, surge uma inquietagdo advinda do movimento que este
pensamento opera apos a referida virada. Apesar da analitica, Heidegger ndo quer
construir um humanismo®®. Uma importante dificuldade a ser enfrentada no ambito
da reflexdo heideggeriana, talvez o nucleo central de seu pensamento, € uma
espécie de paradoxo resultante do fato de o ser humano se colocar a pergunta pelo
sentido da existéncia sem que isso represente uma espécie de “filtro”, e sem que o

homem “doe” o sentido ao ser.

No contexto da Kehre, o sentido sera pensado a partir da “verdade do ser” e
da linguagem enquanto morada do ser (CH, 149). N&o se esta falando mais aqui “a
partir’ do Dasein, mas do ser. O ser mesmo se diz na linguagem. Vejamos se a
colocacdo nos seguintes termos é possivel: temos um sentido que ndo é mais
advindo do “modo de ser”, como diz Heidegger, do ente que conhece. A linguagem
estd carregada deste sentido. H4 um ser como fonte desse sentido. Caberia
perguntar: qual a relacdo entre a compreensao e a linguagem enquanto articulacao
de sentido? Quem é que conhece e qual movimento ou atividade executa esta
esfera da compreensdo? Por mais que a analitica existencial seja apresentada em
Ser e tempo como apenas um projeto anterior e possibilitador da pergunta pelo ser
ele mesmo, podemos considerar tal projeto como apenas um desvio? Ou sera que
podemos considerar que, para aléem de um desvio Heidegger tem um interesse
determinante na maneira como o homem € no mundo por ser unicamente a partir
deste ente que o ser pode fazer algum sentido? Este obséquio parece ndo ser assim
tao irrelevante de modo a poder figurar como apenas uma passagem da abertura do
campo de investigacéo de Ser e tempo para os textos que Ihe seguem.

A meu ver, por mais que no inicio da elaboracdo de seu projeto, Heidegger

tenha colocado a reflexdo sobre o homem, do ente primordial, que se coloca a

¥Eo gue deveremos explicitar no Tépico 4.3 desta dissertacao.



19

pergunta pelo sentido do ser, a questdao terminou por se tornar mais decisiva e
central. Adiante veremos que em face da necessidade de reinterpretar a metafisica,
movimento no qual Heidegger concebe seu préprio projeto, o de Ser e tempo, como
um pensamento metafisico, o homem continua a rondar o nucleo central de suas
guestdes filosoficas. O limite deste pensamento de Heidegger é: qual sua questéo
central, a pergunta pelo ser ou a pergunta pelo homem? E sabido que em Ser e
tempo, esta clara e explicita a posicdo de Heidegger e esta “dito”: sua questdo é a
do sentido do ser, que deve ser pensada a partir de seus dois aspectos o ontico (a
referéncia ao ente) e o ontoldgico (a referéncia ao ser) (ST, 27-41). Mas néo foi

também ele que chamou a atencgdo para a interpretacéo do “ndo-dito” de um autor?

A “doutrina” de um pensador € o0 que em seu dizer restou ndo-dito, a que o
homem é exposto, a fim de que, em troca, se desgaste sem medida. Para
gue possamos experimentar e, depois, conhecer o ndo-dito de um
pensador, seja de que tipo for, temos de refletir sobre seu dito (DPV, 1).

A Carta sobre o humanismo é um dos textos em que vemos a importancia da
questdao do homem para nosso autor. Nela, Heidegger aponta o carater de ek-
sisténcia do homem como sua condigdo de possibilidade de compreenséao do ser,
mas o construto “Dasein” ndo é mais empregado como em Ser e tempo, como objeto
da analitica. Com efeito, a linguagem também né&o é apontada como um aspecto da
estrutura existencial, mas como algo “do ser”, a linguagem é o que viabiliza o pensar

da verdade do ser.

J4 em O caminho para a linguagem, o objetivo é “trazer a linguagem como
linguagem para a linguagem” (CL, 192) e isso é referido a partir de uma idéia que o
autor retira das palavras de Novalis, num poema intitulado Mondlogo: “A linguagem
fala Unica e solitariamente consigo mesma” (CL, 192). “Die Sprache spricht” (L, 9). O
gque vemos aqui? Ser e tempo nos mostra uma concepcdo de linguagem como
discurso que se origina da interpretacdo existencial do Dasein. Sobre o humanismo
nos oferece uma reinterpretagcdo do humano e também da linguagem, de modo que
ambos séo pensados diretamente como decorréncia do proprio ser, sendo esse polo
da relacdo realcado de modo determinante. O caminho para a linguagem, por sua
vez, nos sugere a linguagem como mondlogo. Construimos um percurso. Resta
averiguar nele, condi¢cbes e necessidades das supostas transformacdes, no sentido
de uma reinterpretacdo do humano, da linguagem e do proprio ser. Enfim,

precisamos saber até que ponto o pensamento de Heidegger efetivamente se



20

transforma, ou simplesmente se desdobra a partir de pressupostos que ja estavam

dados desde Ser e tempo.

Estando assim delimitada a questdo, este trabalho tem como propdsito
explicitar o desenvolvimento do pensamento de Heidegger a respeito da relacéo
entre a linguagem e a dimensdo do humano. O objetivo principal é abordar as
especificidades desta relacdo antes e depois do que foi considerado uma “virada”
em seu pensamento, ressaltando uma nova concepcéao de linguagem e de ser nesse
movimento. Como decorréncia, busca-se encontrar o sentido de uma transfiguracao
(se h4d de fato uma) que teria deslocado a interpretagdo do ser como algo
eminentemente humano e, portanto, historial, localizado, fatico e contingente numa
dissolucéo da esfera do pensamento no que se poderia chamar de um “oneramento
ontolégico” do real, do ser enquanto tal. Numa palavra, a questdo é saber se a
Kehre representa uma ruptura com dimensao antropoldgica, e qual sua implicacao

na linguagem, no pensamento de Heidegger.

A seguir expomos o método e a estrutura do texto, onde figuram os propdsitos

especificos da pesquisa.

1.2. Método e estrutura do texto

Da maneira como estdo articulados o0s objetivos propostos e o0
desenvolvimento do texto, a pesquisa lancou mao de um campo de investigacao que
compreende mais de um periodo na obra de Heidegger. Além disso, delimitaram-se
duas questdes especificas: a linguagem e o humano, a partir das quais as obras
deverdo ser interpretadas. Torna-se necessario, entao, explicitar em funcdo de que

critérios este caminho e estes textos foram escolhidos.

De que maneira seria possivel a um texto de dissertacdo em filosofia
interpretar com o necessario rigor cada um dos problemas e cada um dos passos
empreendidos por um autor em sua jornada filosofica? Certamente, ndo caberia aqui
explorar de maneira detalhada a génese destes elementos da obra de Heidegger.

7z

Esta € uma pretensdo que, por ora, encontra-se fora de meu alcance. Se os



21

objetivos girassem em torno de uma s6 obra, Ser e tempo, por exemplo, ja haveria
margem para o desenvolvimento de um trabalho bastante fecundo e o grau de
detalhamento dos termos em questdo deveria, invariavelmente, ser maior e mais
complexo. No entanto, optou-se por outro caminho. Acredito que este meétodo
proposto € igualmente viavel, fecundo e rigoroso: aproximar textos tematicamente
proximos, ainda que cronologicamente distantes, enfatizando uma abordagem

comparativa, e compondo um percurso representativo das idéias do autor.

Em primeiro lugar, € preciso lembrar que se fez aqui o uso de fontes
traduzidas para o portugués®. Os textos no original figuraram como fonte
secundaria. Acredito que, se por um lado, perde-se algo da originalidade do texto
quando se lanca mao da traducdo, por outro, tendo em vista o dialogo com a
hermenéutica que pretendemos fazer aqui, a traducdo, que poderiamos pensar
como “fusé@o de horizontes”, pode ser enriguecedora, uma vez que nao temos em
conta lidar com um texto em toda sua “pureza”. “A tarefa do tradutor deve ser
sempre, portanto, a de ndo copiar o dito, mas de se posicionar na direcdo do dito,
isto €, no sentido deste para, na direcdo de seu proprio dizer, transportar o que ha a

120

ser dito™. Se tomamos interpretagdo como “construcao”, bricolagem, acoplamento
de idéias em conjunto ou em debate, a implicacdo do humano, do olhar observador

e intérprete, s6 se ratifica.

Os textos foram escolhidos a partir dos seguintes critérios: Ser e tempo
(1927), ndo sO pela celebridade e por sua centralidade no pensamento de
Heidegger, mas pela importancia do humano pensado a partir da fenomenologia no
contexto da analitica existencial e da concepcéo de linguagem como discurso que ai
se articula. De toda maneira, usa-se sempre referir esta obra seja qual for a tematica
investigada em Heidegger, pois o proprio autor direta ou indiretamente volta a ela em
seus textos posteriores Convencionou-se, inclusive, atribuir a Ser e tempo o
pensamento do chamado “primeiro Heidegger”, em oposi¢do ao que foi escrito apds

a virada.

A pesquisa se serviu dos trabalhos de M. Schuback, e de E. Stein. Sem os mesmos este trabalho
se teria tornado inviavel. A Ernildo Stein, devo também importantes lances de interpretacao
suscitados pelo seu vasto trabalho que acompanhou, com efeito, o labirintico percurso de Heidegger.
?® H-G. Gadamer. Homem e linguagem, 2000, p. 127.



22

O texto Sobre o humanismo (1946), ou Carta sobre o humanismo, € um
destes escrito que dialoga com Ser e tempo. Por isso, e pelo esforco do autor em
delinear sua concepcdo de homem face a tradicdo filosofica, tomando posicéo,
inclusive, no que diz respeito a relacdo entre homem e linguagem, tal texto tornou-se
fonte indispensavel para esta pesquisa. O texto é ainda bastante interessante por se
tratar de uma carta, ou seja, um didlogo* escrito, jA que o que ali se expressou
procurava responder a questdes postas num debate filoséfico, 0 que rompe com a
estrutura tradicional e académica do tratado, além de fazer o discurso dirigir-se para
um interlocutor situado e “interessado”, marcando um ponto de vista, um foco

propositor de questodes.

O caminho para a linguagem (1959), por sua vez, insere, a partir do
mondlogo, a idéia de que a linguagem dialoga unicamente consigo mesma. Deve-se,
decifrar entdo, o enigma desta afirmacdo no tocante a relagdo da linguagem com o
humano. Na verdade, o conjunto de textos compilados no volume A caminho da
linguagem, giram em torno desta idéia. O texto escolhido € o ultimo e parece reunir
de um modo geral a tematica®. Por este motivo foi utilizado como base para as

consideracodes finais

E importante destacar também duas orientacbes distintas que constituem o
método aqui empregado e que se observa no decorrer do texto. Em virtude da
necessidade de situar o pensamento de Heidegger com relagcéo a tradicao filosofica,
operou-se 0 que poderiamos chamar de uma andlise externa. Isso significa que,
nesse ambito n&o se recorre necessariamente aos termos do autor, ou seja, ndo se
esta necessariamente em conformidade com seu paradigma, embora ele permaneca
subentendido. Por outro lado, face a necessidade de interpretar de modo mais
aprofundado os textos principais, operou-se uma analise interna, onde se busca,
especificamente a partir das palavras do autor, os elementos a serem investigados

no ambito da coeréncia interna deste pensamento.

! Gadamer ressalta a importancia do dialogo (Gesprach) para a hermenéutica, como possibilidade de
experimentacdo do “comum” da razdo, da transformacdo do eu em face da alteridade, da
compreensao, e mesmo da incompreensédo. Cf. H-G. Gadamer. A incapacidade para o diadlogo. 2000,

E)JJ 133-5.

Cf. O. Pdggeler. A via do pensamento de Martin Heidegger, 2001, p. 263.



23

O segundo capitulo tem como propdsito apontar a relagdo entre linguagem e
homem, partindo da maneira como estes termos foram desenvolvidos na tradicao
metafisica. Trata-se de pensar até que ponto tais questbes podem surgir no debate
filosofico sem a necessaria pressuposicdo de um sentido essencialista. Caminha-se
portanto, na tentativa de empreender um movimento de superagdo da metafisica.
Em seguida, este movimento é associado ao contexto da “reviravolta linguistica” na
filosofia contemporanea. Trata-se de situar ai a centralidade da linguagem em
funcdo de que se pensam, em detrimento do paradigma metafisico, uma nova
maneira de se abordar a relacdo entre humano e linguagem. Ainda com este
propdsito, aborda-se a hermenéutica no contexto dessa virada, destacando seus
pressupostos filoséficos, especificamente a partir da questdo da interpretacdo, do
sentido, e do como enquanto modo de formulacdo da pergunta filoséfica. Concluo a
secdo com uma espécie de balanco da questdo proposta, afirmando a (im)
possibilidade de a filosofia abandonar de todo o sentido identitario da linguagem.

O terceiro capitulo visa explicitar a concepc¢ao de linguagem em Ser e tempo.
Parte-se inicialmente das idéias metodologicas centrais que Heidegger desenvolve
no inicio da obra, em que pretende propor novas bases para a pergunta pelo sentido
do ser, em oposicdo a metafisica tradicional, a partir do conceito de Destruktion.
Posteriormente, faz-se uma breve caracterizagdo de dois importantes teoremas que
permeiam a obra de Heidegger como um todo, mas em Ser e tempo encontram-se
em seu nucleo. Em seguida, o texto de debruca sobre a analitica existencial, e inicia
buscando situar a centralidade de Kant neste conjunto, a partir da idéia de
“fundamentacdo antropoldgica da metafisica’. Adiante, expde-se conceitos centrais
gue sdo construidos por Heidegger no seio da analitica e que tém como base os
pressupostos apresentados no paragrafo sobre a desconstruc¢édo: tempo, faticidade e
mundo. Por fim, o capitulo conclui com uma investigacdo especifica acerca da
linguagem como discurso em Ser e tempo, 0 que demandou uma énfase no 834,

intitulado “Pre-senca e discurso. A linguagem”.

O quarto capitulo tem como nucleo tematico central a questdo da virada
(Kehre) no pensamento de Heidegger. Como se trata de uma questdo ainda
controversa entre 0s intérpretes, procurou-se retomar minimamente este debate,
para, em vista disso, tomar posicdo. Além disso, vali-me de um outro texto de

Heidegger: Tempo e ser (1962), exatamente a inversdo do titulo de Ser e tempo,



24

pois ai se encontra a argumentacdo do proprio autor acerca da necessidade deste
movimento. Em seguida, interpreto um texto fundamental, Sobre a esséncia da
verdade, em que constam, explicitamente, os elementos que antecipam a virada em
Heidegger, quando a questéo da “esséncia da verdade” se transmuta na questdo da
“verdade da esséncia” a partir da idéia de “liberdade” (Freiheit) que Heidegger atribui
tanto ao ser como ao Dasein. Por se tratar da verdade como questdo tematica,
recorreu-se também ao 844 de Ser e tempo, “Pre-senca, abertura e verdade”.
Passa-se, entdo ao texto Sobre o humanismo, com o intuito de interpretar ai as
concepgOes de linguagem e humano, procurando empreender, tendo em vista

compreender de que maneira tais concepcoes dialogam ou ndo com Ser e tempo.

Por fim, nas consideracdes finais aborda-se o texto A caminho da linguagem,
centrando a investigacao na relacéo entre linguagem e humano a partir da idéia de
linguagem como mondlogo. Em suma, procura-se delimitar até que ponto a
antropologia perde espaco no pensamento de Heidegger e de que maneira, em

conjunto com isto, se transfigura sua concepcéao de linguagem.



A “esséncia” da linguagem e a
“esséncia” do homem

“Cada século trazia a sua por¢do de sombra e de luz, de apatia e de
combate, de verdade e de erro, e 0 seu cortejo de sistemas, de idéias novas,
de novas ilusbes; em cada um deles rebentavam as verduras de uma
primavera, e amareleciam depois, para remocar mais tarde. Ao passo que a
vida tinha assim uma regularidade de calendério, fazia-se a histoéria e a
civilizacdo, e 0 homem, nu e desarmado, armava-se e vestia-se, construia o
tugurio e o palacio, a rude aldeia e Tebas e cem portas, criava a ciéncia, que
perscruta, e a arte que enleva, fazia-se orador, mecéanico, filésofo, corria a
face do globo, descia ao ventre da terra, subia as esfera das nuvens,
colaborando assim na obra misteriosa, com que entretinha a necessidade da
vida e a melancolia do desamparo”.

Machado de Assis. O delirio. Memorias postumas de Bras Cubas.



26

2.1. Metafisica e superacao

O termo “metafisica” tem mais de uma acepcéo®. Em primeiro lugar, tomando
a obra de Aristételes como referéncia, a metafisica seria 0 ambito da filosofia que
pensa o0 ser em sua totalidade e generalidade, sendo, precisamente por isso,
considerada por este filosofo como o supremo saber, pois ocupava-se do estudo
daquilo que a tudo precede e fundamenta, a investigagcao acerca do real enquanto
tal, de seus principios e causas. Desta “ciéncia primeira”, deveria derivar tudo o que
de particular se pudesse afirmar sobre o mundo®. Nestes termos, entdo, metafisica
€ aquela ciéncia mais fundamental, que trata tanto daquilo que por “pertencer” ao
ser é comum a tudo o que é (todo ente), quanto do ser mesmo enquanto esséncia

primordial, una e imutavel (a causa primeira).

A metafisica investiga o ser e €, portanto, ontologia, e deveria funcionar ao
mesmo tempo como uma propedéutica e como uma espécie de finalidade dltima a
ser alcancada pelo conhecimento. Heidegger se refere a obliteracdo do sentido de
“metafisica” que se teria operado na tradigdo da interpretacdo de Aristoteles:

Sabe-se que a expressdo ueTd Ta pucixo designava o conjunto dos
tratados de Aristételes que davam continuidade material aqueles do grupo
da Fisica, tinha primitivamente apenas um simples valor de classificacéo,
mas se transforma mais tarde em uma denominacao que explica o carater
filoséfico do conteldo desses tratados. Esta alteracdo de sentido ndo é,
contudo, tdo insignificante como se diz habitualmente (KPM, 66).

Originalmente, tem-se apenas o sentido de metafisica como ontologia, a
investigacdo acerca do ente enquanto tal, e, depois, a idéia de que a metafisica é o
saber que “transcende” o mundo real e imediato. A fusdo dos dois sentidos teria
decorrido de uma interpretacdo ja orientada e determinada, de modo a tomar a obra

de Aristételes como meta-fisica.

Num periodo da filosofia cujo paradigma regia-se por um aspecto ontologico
fundamental, ja em Platdo, ainda que também ele, assim como Aristételes, nédo

tenha feito uso da palavra metafisica, uma teoria dualista da realidade, em que o

23 Cf. F. D'Agostini. Analiticos e continentais, 2003, p. 176.
2% Cf. Aristoteles. Metafisica, 1969, 1. 980 — 982.



27

primordial e determinante transcende o sensivel e imediato. Numa interpretacdo da
alegoria da caverna, Heidegger aborda a “doutrina da verdade” de Platdo como um
deslocamento da verdade do ente para a transcendéncia, para a Idéia (DPV). Platdo
entende que o ser € mais verdadeiro enquanto Idéia que ilumina o ente enquanto
ente, tornando possivel ao homem o conhecimento das coisas. Promove, assim, a
distincdo entre a visdo sensivel, que no mito se representa como sombras na
caverna, e a visdo das coisas como evidéncia (Aussehen), a contemplacdo das
idéias no mundo inteligivel. Para Heidegger, é precisamente com esse movimento
de “separacdo” que a filosofia se torna metafisica, pois comeca a se configurar como

a busca pela “causa mais elevada e primeira™

, sendo o pensamento verdadeiro
aguele que se coloca “para além” do mundo sensivel, e falsa, aparente, a

percepcao, aisthesis®, advinda diretamente deste mundo fisico .

Esta aspecto de ‘transcendéncia” da metafisica congrega talvez o mais
pejorativo dos sentidos na filosofia contemporanea, pois a transcendéncia termina
por ser tomada como uma espécie de ingenuidade e mesmo como um
comportamento “relapso” com relacdo ao mundo e ao proprio conhecimento. O
“metafisico” é aquele que busca respostas e solu¢cdes para os problemas numa
realidade “supra”, além, distante da faticidade do mundo. O problema determinante
deste posicionamento é o dogmatismo, ou seja, a aceitagdo de verdades sem que

tenha havido a reflexdo e argumentacdo necessarias.

Se com relacdo a idéia de transcendéncia, Aristoteles, com sua concepcao
imanentista tanto da realidade como do conhecimento, supera a posi¢cao de Platao,
ele permanece vinculado ao sentido ontolégico da tradicdo metafisica em funcéo de
sua teoria do ser enquanto tal. Em todo caso, para ele, o conhecimento mais
elaborado, mais verdadeiro, € aquele que é capaz de dar conta do que esta acima
da fisica, como um grau mais elevado de um processo cumulativo. A filosofia
remanesce como aguele saber que se ocupa das primeiras causas e dos principios

das coisas?’.

25
Idem.
?® Heidegger refere em Ser e tempo que o sentido grego originario de verdade, remontando aos pré-
socraticos, remete a “simples percepgédo sensivel de alguma coisa”. (ST1, 64).
2" Aristoteles, op.cit.



28

A reviravolta linguistica e mesmo a “revolucdo antropologizante™® de Kant,
ndo foram os movimentos iniciais no sentido de uma superacdo da metafisica na
filosofia. Poder-se-ia dizer que a filosofia estd sempre operando “viradas”, em
direcdo a um conhecer e dizer mais corretos, seja afirmando um passo a ser dado,
seja promovendo um retorno a algo mais originario. H4 sempre algo a ser superado
e isto se torna mais proprio se o ser, o mundo, a existéncia e o proprio saber sdo

pensados em sua historicidade.

Mais justo seria apontar o proprio surgimento da filosofia como oposicdo ao
mito na Grécia Antiga como esta tentativa de distinguir 0 pensamento enquanto
conhecimento e explicagdo racional da crenca e aceitacdo da tradigdo. Inclusive,
como afirma D’Agostini®®, este aspecto remete ainda a uma outra acepcédo de
metafisica, aquela que se aproxima do pensamento que constituiu a histéria e a
cultura de toda e qualquer civilizagéo: o espac¢o dos mitos, das lendas, dos costumes
recebidos da tradicdo, de tudo aquilo que faz ainda parte do cotidiano de toda
comunidade humana. Trata-se do espaco onde se encontra 0 pensamento para o
qual a “reflexdo”, a “critica” e a “justificacdo” ndo encontram lugar. Assim a filosofia
se forma com estes processos de superagdo: racionalizacdo do saber;
pressuposicdo de fundamentos; ruptura com estes mesmos fundamentos;
seculariza¢do do conhecimento; novamente énfase na razao e as posteriores criticas

a propria razao.

Entretanto, certamente, importa aqui mais de perto averiguar 0S USOS €
desusos do termo “metafisica” no sentido filos6fico que nos remete a Modernidade e
seu ideal de fundamentacdo e justificacdo do conhecimento a partir de “bases
sélidas e seguras” que pudessem fazer do conhecimento dos temas da metafisica
algo viavel e verdadeiro. E certo que este movimento ndo carece de um vinculo com
a metafisica, pelo menos se tomamos Descartes, Kant e seu projeto de
racionalidade, pois para cada um, trata-se de “dividir’ de alguma maneira as

faculdades humanas entre “crer” e “saber™°

, pois a cada um destes pensadores nao
importava romper com os dogmas religiosos vigentes, apenas assegurar 0 espaco, a

liberdade e o direito de o ser humano desenvolver sua capacidade de

%8 Cf. M. Oliveira. A filosofia na crise da modernidade, 1989, p.15.
9 Cf. F. D’Agostini. op. cit., p. 175.
% |, Kant. Critica da razéo pura, 2001, p. 53.



29

guestionamento, de fazer uso de sua razdo e de esclarecer, de iluminar as

“obscuridades” que como tais se poderiam apresentar.

Dessa maneira, pode-se afirmar, que tanto Descartes como Kant almejaram,
a seu modo, superar a metafisica, tentando encontrar bases solidas a partir das
quais o “essencial” das questdes metafisicas permanecesse (a busca pelo sentido
altimo da realidade, do fundamento que orientasse a vida e o saber dos seres
humanos), mas tirando-lhe o dogmatico e ingénuo perguntar imediato e irrefletido. E
neste sentido que Descartes, na carta introdutoria as suas Meditacdes, esclarece
aos doutores da faculdade de teologia de Paris seu propésito de ruptura
epistemologica com a tradicdo de pensamento filosofico, preservando ao mesmo
tempo, o espaco da fé e da religido. A meu ver, neste ponto, Descartes situa-se de
modo impar no paradigma moderno de afirmacdo da razdo, em oposicdo as
guestdes centrais da metafisica, mas a partir de pressupostos mais “justificaveis” no

seu contexto historico:

sempre considerei que estes dois assuntos, de deus e da alma, eram o0s
fundamentais entre os que devem ser demonstrados mais pelas razfes da
filosofia do que da teologia: pois, apesar de nos ser suficiente, a nés que
somos figis, crer pela fé que existe um Deus e que a alma humana néo
fenece com o corpo, é certo que nado parece possivel poder convencer o0s

infiéis de religido alguma, nem mesmo de qualquer virtude moral, se em

principio ndo se lhes provarem essas duas coisas pela razdo natural.®

[Grifos meus].

O propdsito, era, portanto, “guardar o lugar’” de cada uma dessas formas de
ser portar no mundo: ndo desfazer a crenga, mas demonstra-la, porque com a “razéo
natural” o saber é mais justo, mais valido, além de ser mais esclarecida, mais livre e
emancipada a verdade que convence pela forca do argumento do que pela forca do
dogma. De toda maneira, estaria resguardado o pensamento sobre as tdo “excelsas”

guestdes da alma e da existéncia de Deus.

Na filosofia que se insurge no século XIX contra os propdsitos modernos, de
ordem idealista e absolutista, poderiamos citar Nietzsche, como exemplo, em sua
articulagéo do fim do fundamento como morte de Deus®. A metafisica comeca a ser
criticada precisamente em funcdo da postulacdo de verdades absolutas, fixas,
imutaveis, da proposicdo de “fundamentos ultimos” de todo conhecimento. A

%! R. Descartes, Nota Prévia as Meditacdes (Aos senhores Dedo e doutores da sagrada Faculdade de
Teologia de Paris), 1999, p. 235.
%2 Cf. F. Nietzsche. A gaia ciéncia, 2005, §125.



30

principal objecéo é a falta de consideracdo acerca do devir, da constante mudanca a
gue tanto o mundo como o pensamento estdo submetidos. A critica se estende
mesmo ao “pensamento absoluto”, que se da conta da historicidade do ser e de

nossas idéias sobre ele, mas permanece preso a busca de uma sintese final.

E é com base nesta compreensdo que uma certa corrente da filosofia na
contemporaneidade, e Heidegger, especificamente, vai tomar a metafisica ndo so
como aquele pensamento que pde o ente em sua totalidade em questdo, ou que
transcende o real em busca de algo mais verdadeiro, ou aguele pensamento que se
vincula as nossas crencas e mitos, mas como um posicionamento filoséfico que
tentou pensar o ser em sua totalidade e identidade, ignorando o “sentido” do ser ele

mesmo.

E sempre embaracoso explicitar os termos em que a filosofia de Heidegger
considera a metafisica, pois apesar de, de alguma maneira pressuposta em toda sua
obra®, esta questdo ndo é abordada nestes termos em Ser e tempo*, contudo,
aparece como uma questdo central a partir dos escritos posteriores a esta obra,
precisamente quando se inicia o periodo que se atribui & chamada “virada” de seu
pensamento. Devemos compreender entdo, que a abordagem tematica da
metafisica guarda intrinsecas relacbes com a Kehre de Heidegger, a qual
abordaremos mais detalhadamente adiante. Por enquanto, como antecipagéo a este
processo, pode-se apontar o sentido geral da critica de Heidegger a ontologia
tradicional®, como teoria do ser tal como exposta em Ser e tempo e que se
contrapde precisamente ao pensamento de Kant e Descartes, enquanto concepgao
de conhecimento, de “método” filoséfico, de colocacdo das questdes.

O argumento central da Destruktion que Heidegger faz com relacdo a
ontologia tradicional é sua concepcdo de ser como presenga, como algo
“simplesmente dado”, o que desembocou na interpretacdo do ser como realidade,
substancialidade e exterioridade (ST1, 266). O erro fundamental é a falta de uma

consideracdo ontologica, bem como de uma compreensdo adequada do tempo

%3 Cf. E. Stein. Diferenca e metafisica. 2000. p. 30.

% Cf. G. Vattimo. Introducéo a Heidegger. 1989, p. 61-2.

% Em Ser e tempo, Heidegger ainda “aprova’ a metafisica e a toma como sindnimo de ontologia em
oposicao a epistemologia, ou teoria do conhecimento (Erkenntnistheorie), que ele “invariavelmente
critica”. M. Inwood. Dicionario Heidegger. 2002, p. 111.



31

(ST1, 52-3), da historialidade, e da compreensao do ser como possibilidade, que se
funda no Dasein como ser lancado (geworfen) no mundo. Do ser como coisa
substancial, essencializada e “simplesmente-dada”, decorem outros critérios de
demarcacdo da metafisica em Ser e tempo e talvez o principal deles seja o
conhecimento compreendido como um processo que envolve entidades basicas
auto-subsistentes: 0 sujeito e 0 objeto (que se funda igualmente no carater teorético
do conhecimento enquanto Erkenntnis) e que, no ambito da linguagem, vai reduzir o

l6gos a “logica”, a interpretacdo estritamente racional, enunciativa e predicativa do

dizer.

Ouvindo Heidegger: “desse modo, esta interpretacdo torna-se o ponto de
partida ‘evidente’ para o0s problemas da epistemologia ou ‘metafisica’ do
conhecimento. Pois 0 que é mais ‘evidente’ do que um ‘sujeito’ se referir a um
‘objeto’ e vice-versa?” (ST1, 98). O par sujeito/objeto é apontado como a base da
compreensao do ser manifesto, presente, dado, sem que haja uma reflexdo primeira

acerca do sentido ontologico destas estruturas.

De toda maneira, e seja como for pensada a metafisica, em Heidegger ou
noutros autores da tradi¢cdo, nas diferentes acepcdes referidas, salta a vista, como
elemento comum, o sentido ontolégico de realidades auto-subsistentes,
substanciais, que além de indemonstradas empiricamente, sdo aceitas como o mais
corrigueiro, 0 mais proximo, manifesto e evidente. Ou seja, arrisca-se aqui a
interpretacdo de que o que ha de mais metafisico na metafisica, seja em que
acepcdo esta seja tomada, € a existéncia ou presenca como substancialidade. E &
neste ponto que se poderia relacionar de modo mais genuino a ruptura que
representa nesse contexto os pressupostos da reviravolta linguistica. Juntamente
com o0s pressupostos desta virada, é que deve ser exposto aqui 0 sentido da

superacdo da metafisica enquanto pressuposi¢do de esséncias no mundo.



32

2.2. Reviravolta linguistico-pragmatica

O empenho em superacdo da metafisica pode ser pensado a partir da
impossibilidade de se pressupor substancias, seja em sentido subjetivo, como uma
esfera pensante isolada e subsistente, seja numa acepcao objetual; o mundo
tomado como realidade “exterior”, autbnoma, sem que tenha havido uma prévia
reflexdo sobre a linguagem e sua condicdo de mediadora e possibilitadora de todo
conhecimento. Com vimos, a contemporaneidade enfrenta a necessidade de superar
a metafisica em nome de uma filosofia menos dogmaética, e implica visivelmente
numa reducdo de pressuposi¢cdes ontoldgicas. Se a metafisica ja4 tinha até este
momento se tornado ingénua por pressupor realidades auto-subsistentes,
“exteriores” no mundo, a partir do contexto da reviravolta linguistica, pressupor

mesmo um “mundo” em sentido substancial sera problematico:

vivemos num tempo em que as “evidéncias” sdo postas em questdo. O
“mundo de sentido” que nos gerou historicamente parece tender a
desaparecer, pois sua validade é posta em duvida. Desconfia-se hoje da
pretensédo a racionalidade, que constitui o cerne deste mundo®.

Com efeito, a historia da metafisica nos apresenta a filosofia como tendo se
regido pelo paradigma da razdo, que constituia o principio tanto do conhecimento
como do proprio mundo. A reflexdo sobre a linguagem surge como um necessario
“dar-se conta” do aspecto linguistico que condiciona toda pretensdo de
racionalidade. Sendo assim, 0 objetivo proposto neste texto torna necessaria uma
abordagem da reviravolta linglistica® na filosofia. Em linhas gerais, é preciso
explicitar em que sentido o contexto desta virada, enquanto uma ultrapassagem da

% M. Oliveira. Reviravolta lingtiistico-pragmatica na filosofia contemporanea, 2001, p. 417.

¥ 0O termo “reviravolta linglistica” foi usado aqui em conformidade com a terminologia do prof.
Manfredo Oliveira que expressa a idéia da inevitabilidade de a filosofia contemporanea pér em
questao “o campo de articulacdo” de nosso conhecimento do mundo; a linguagem. “A expressao
['virada' filosofica] j& vem de M. Schilick, "Die Wende der Philosophie", in Erkenntinis 1 (1930), pp. 4-
11". De inicio, a reviravolta linglistica surge como tema da filosofia analitica, mas, posteriormente,
ganha um sentido mais amplo, como um marco da filosofia contemporanea, que instaura a idéia de
que todo conhecimento dos objetos no mundo € mediado pela linguagem. Além disso, com 0 uso
deste termo objetivei evitar a ambiguidade que poderia ter suscitado o termo “virada”, pois ele sera
usada adiante especificamente para referir-se a Kehre no pensamento de Heidegger. Apesar de a
linguagem figurar como tematica central na filosofia do “segundo” Heidegger, ndo tenho como objetivo
situd-la no contexto da reviravolta lingliistica, mesmo porque jA em Ser e tempo, no “primeiro”
Heidegger, portanto, consta a idéia de que o mundo vem ao Dasein através da linguagem (discurso).
De toda maneira, é importante frisar que a abordagem que aqui se faz da reviravolta lingiistica tem
como propésito relacionar a centralidade da linguagem na filosofia a necessidade de superagéo da
metafisica e ndo especificamente ao percurso filoséfico de Heidegger.



33

metafisica, com destaque ao sentido hermenéutico assumido no pensamento de
Heidegger, ndo inviabiliza a investigacdo que enfatiza o aspecto antropolégico da

referéncia ao humano na filosofia.

O desafio que se pbe com a reviravolta linguistica €, entdo, abordar as
condicdes de possibilidade da prépria filosofia, e até da arte e da ciéncia ja que tudo
0 que se pode conhecer, sobre o que se pode pensar, toda experiéncia sensivel e
toda intuicdo intelectual s6 sao articulaveis mediante a linguagem. No limite,
supomos e postulamos, a cada vez, mais e mais linguagem ao po-la em
funcionamento, operando um jogo no qual todo o dizer seria um “bate e volta” entre
proposicdes, que podem se organizar e formar blocos complexos de sentencas ou

se tornarem oposi¢cdes num debate, por exemplo.

N&o que o pensamento acerca do mundo tenha se tornado impossivel ou
inviavel, o mundo é que agora s6 pode ser compreendido com referéncia a, e
mediado pela linguagem. A filosofia, com suas diferentes correntes e escolas de
pensamento lidou de maneiras distintas com esta questdo. Por um lado, parte da
tradicdo de cunho analitico®, orientada por uma analise |6gica, acreditou poder
assegurar a validade do conhecimento a partir da busca pela estrutura “correta” da
linguagem, no sentido de fazer uma terapia e sanar incorrecbes que se colocassem
como empecilhos ao “dizer o mundo”. Wittgenstein, com sua teoria da “figuracao”,
afirmava ser imprescindivel encontrar uma forma légica da linguagem que pudesse
corresponder a estrutura légica do préprio mundo®*. O que é posto aqui como
problema fundamental sdo as possiveis incorrecdes a que a linguagem natural
estaria submetida, e que nos levaria a consideracdes errdbneas sobre o mundo.
Seriam estas incorrecdes e usos indevidos 0s responsaveis por uma certa ilusdo do

pensamento intuitivo, que nos faria pressupor entidades constituidas no mundo.

Ja do ponto de vista linguistico-pragmatico, a linguagem sera pensada com

relacdo ao seu uso nos mais diversos ambitos sociais e nas mais distintas formas do

% Utiliza-se aqui, ainda que com ressalvas, a distingdo entre fildsofos analiticos e continentais, que
procura congregar minimamente a filosofia contemporanea em torno de tematicas, orientacdes e
métodos mais ou menos definidos. A base para o que abordei aqui se encontra na obra de Franca
D’Agostini ja referida. Ndo estou convencida se esta € a maneira mais genuina de “generalizar” as
posicdes filosoéficas no mundo contemporaneo, entretanto, do ponto de vista didatico e mesmo por
motivos de cotejamento e oposi¢cdo de perspectivas num debate, a distingédo é valida.

% Cf. M. Oliveira. op. cit.,p. 109.



34

conhecimento. Aqui, a atividade do falar e seus resultados no sentido da
compreensao, comunicacdo e expressdo do mundo entre individuos que partilham
vivéncias e uma linguagem minimamente comum foi sobreposta a busca por uma
estrutura artificial que corrigisse possiveis falhas em nossa linguagem natural.
Também Wittgenstein, num movimento que poderiamos chamar de radicalizacéo
dos pressupostos da reviravolta linglistica em seu pensamento, operou uma virada
pragmatica que passa considerar o carater designativo da linguagem como apenas
uma de suas funcbes, e a ressaltar a linguagem a partir de seus usos, de seu

aspecto social e comunicativo.

Apoiando-se na interpretagcdo de D’Agostini, especificamente no tocante a
reviravolta linguistica como condicdo de superacdo da metafisica, encontramos uma
disparidade béasica entre a tradicdo analitica e a continental. Metafisica para a
analitica € exatamente a ignorancia com relagdo a distincdo entre aquilo que de
cientifico e rigoroso se pode dizer acerca do mundo, por um lado, e a intuicdo e a
experiéncias afetivas. Nesse contexto, a desconsideracdo desta separacao, faz da
filosofia um mero “ensaio” de sentencas infundadas, sem referéncia no mundo.
Como aponta D’Agostini*®, é curioso que para a outra tradicdo, a continental,
especificamente para a hermenéutica, sobre a qual se falara adiante, a metafisica
seja apontada exatamente como aquele pensamento que “separou”: distinguiu
sujeito e objeto, 0 mundo do “além-do-mundo”, o sensivel, do inteligivel, enfim. E a
ciéncia € precisamente a departamentalizacdo da filosofia no sentido de uma

instrumentalizagéo do saber.

De toda maneira, diagnosticos distintos levam a distintos modos de
superacao. A analitica aposta na revisdo continua do representar, da referéncia e da
possibilidade de dizer corretamente o mundo através da instrumentalizacdo e
formalizacdo da filosofia, na qual uma consideracdo sobre o ser, por exemplo, nao
encontra lugar devido ao seu carater por demais evidente, universal, indefinivel* e
metafisico, portanto, sem “referéncia”. JaA na hermenéutica, a relacdo ser/linguagem

como relacdo de interpretacdo de sentido encaixa-se mais no modelo de filosofia

OF, D’Agostini.op.cit., p. 177.

“L Em Ser e tempo, a critica de Heidegger & filosofia enquanto Erkenntnistheorie refere que uma
incompreensédo do ser resulta precisamente destes “preconceitos” que a tradi¢ao filosoéfica traria em
seu bojo.



35

gue pretende precisamente evitar ao maximo a reflexdo que se ponha “acima”
daquilo que “n6és mesmos” encontramos no mundo, como a linguagem com a qual

lidamos diariamente.

E notério que, na tradi¢éo filosofica, um outro movimento de critica a filosofia
enquanto metafisica como mera investigacado especulativa propunha exatamente a
empiria relativa as experiéncias que o sujeito do conhecimento tem do mundo. Claro
gue em nome de uma postura transcendental. Na saga epistemoldgica de Kant, no
sentido de negacdo da metafisica, o objetivo era “reduzir” a filosofia a investigacéo
das condicdes de possibilidade do conhecimento. Este movimento nos remete ao
complexo problema que o filésofo teve de enfrentar ao tomar tais pressupostos como
baliza: por um lado, ndo se elevar acima da experiéncia, por outro e limitar a filosofia
a investigacao acerca de suas condi¢cfes de possibilidade, o que faria 0 pensamento
deste autor desembocar na idéia da esfera cognitiva transcendental para que se

tornasse possivel a fundamentacéo dos juizos sintéticos a priori®.

Assim, com Kant, a afirmac&o do empirico enquanto a experiéncia possivel do
mundo intentava tornar imanente a reflexao filoséfica, distanciando-a da metafisica
especulativa. Com a reviravolta linglistica, ndo sé 0s processos intelectivos e
intuitivos sdo obtidos linguisticamente, mas também os dados empiricos serdo

reavaliados em sua certeza e imediatismo.

O aspecto empirico mais notoério da linguagem é seu carater comunicativo, a
dimensédo da partilha de sentido. Nesses termos, pode-se fazer a seguinte relacéo
com Kant: ainda que seu pensamento nao tematize este aspecto mediador da
linguagem como o faz a filosofia contemporanea, deve-se a ele um grande passo no
tocante a superacdo da metafisica através do sentido de que é dotada a

transcendéncia em seu pensamento. Como afirma Ernildo Stein:

trata-se de apontar um elemento transcendente a consciéncia que funciona
como a priori. Esse elemento ndo pode ser conhecido como objeto, mas
entra operativamente em todo o conhecimento. A transcendéncia é
constituida nesse processo. Por um tal processo deve passar toda a filosofia
gue nao quiser reduzir-se a um objetivismo ingénuo ou a um trabalho
analitico que ndo consegue estabelecer nenhuma relacdo entre as palavras
e o mundo™®.

“2 Cf. . Kant Critica da raz&o pura. 2001.pp. 47-8.
3 E. Stein. Diferenca e metafisica. 2000. p. 107.



36

A linguagem na contemporaneidade funcionaria como este elemento
transcendente, que remete ao exterior da consciéncia individual (e, portanto,
inacessivel a linguagem), e torna-se, aléem de condicdo de possibilidade do
conhecimento, a propria relacdo do conhecimento. Se o caso € manter o paradigma
da representacdo, sujeito e objeto ja devem ser pensados como linguisticos. No
limite, pensar linglisticamente j& torna estas categorias insuficientes e inexpressivas.
E por qual motivo? A critica ao paradigma da representacdo converge precisamente
com a impossibilidade de a filosofia pressupor substancias e esséncias no mundo no
sentido aristotélico de umokeiuevov (ST1, 64) (sujeito substancial como fundamento)

e ouola (ST1, 55), (aquilo que subsiste por si s6, eterno, fixo e imutavel).

Esta rejeicdo parte precisamente do contexto histérico em que se encontra o
mundo ocidental na contemporaneidade: o surgimento de fortes tendéncias
relativistas; a crise da razdo e seu aspecto instrumental como fundamentacdo do
saber e das praticas humanas, enfim, na énfase mesma da historialidade do ser
humano e do mundo a sua volta. E a filosofia que tenta levar estas impossibilidades
ao limite foi considerada por muitos como uma filosofia “pds-moderna”. Nos termos
de Gianni Vattimo, a pés-modernidade (que para ele é, sobretudo, aquela filosofia
influenciada pelo pensamento de Nietzsche e de Heidegger) é precisamente a critica
a filosofia como fundamento que busca uma identidade universalizavel, inalcancéavel
e, principalmente, ndo condizente com a multiplicidade do pensar e agir humanos.

Trata-se de uma “negacdo das estruturas estaveis do ser™

, a0 que se poderia
complementar como correlata uma negacdo das possibilidades estaveis de o

conhecimento humano dizer o mundo.

Nestes termos, a filosofia que admite tais pressupostos e que se situa num
movimento como 0 da critica a metafisica nega a possibilidade da busca pela
verdade ultima no conhecimento e, desse modo, uma relacdo de correspondéncia

entre o sentido articulavel lingliisticamente e o mundo.

Frente ao que foi exposto, torna-se notorio algo que corrobora o que foi dito
sobre a epistemologizacdo da filosofia: a ontologia enquanto investigacdo acerca

das estruturas independentes e subsistentes no mundo torna-se um paradigma néo

* G. vattimo. O fim da modernidade. 2002, p. VII.



37

7

mais sustentavel. Se assim €, torna-se necessario que a argumentacdo aqui
proposta opere também um movimento inevitavel: distinguir o humano aqui sugerido
do homem como uma estrutura essencial, a qual se atribui uma natureza e certas
caracteristicas essenciais. O termo humano foi utilizado com o propésito de salientar
esta distingcdo. Entretanto, j4 vai longe o tempo em que a filosofia deu-se conta de
que a simples substituicdo terminologica ndo resolve de fato os problemas do modo
como eles se apresentam na teoria do conhecimento. E preciso, portanto, destacar
agui a manutencdo do sentido humano da filosofia e de que maneira isso se

distancia da afirmacédo de um sentido fixo e essencialista®.

2.2.1. Hermenéutica e Linguagem

Iniciemos este tépico com um didlogo entre “estrutura” e “sentido”
apresentado por Ernildo Stein em Aproximacdes sobre hermenéutica. Sera preciso

deixar correr um pouco mais longamente a fala do autor:

Como é que o sentido para uma tribo é estruturado? Como esse sentido se
estrutura binariamente, combinatoriamente, na distribuicdo de objetos, na
distribuicdo da taba, na relacdo dos homens e das mulheres na producao de
certas leis para evitar a endogamia? Ali, durante muito tempo e ainda hoje o
estruturalismo apela para este recurso: estuda a estrutura do sentido, como
o0 sentido se estrutura desse ou daquele modo. No fundo, isso é o discurso
apofantico, légico, que aplicamos no universo da antropologia, da
linglistica, etc... Mas se invertemos os termos e estudarmos, ao invés da
estrutura do sentido, o sentido da estrutura, perguntamos, porque que € que

*> Em consonancia com os propésitos do texto e com o sentido exposto da filosofia no fim da
modernidade, é fundamental que se destaque aqui, ainda que e linhas gerais, a importancia da
“morte do homem” que o pensamento chamado “pds-metafisico” enunciou. Ndo se poderia afirmar o
contrario da morte do homem num texto que partilha desta perspectiva filosofica. Um maior
detalhamento s6 seria possivel na elaboragdo de um novo trabalho, posterior, que pudesse por em
guestdo a relagcdo entre pensamentos tdo proximos e ao mesmo tempo tdo distantes como o de
Heidegger e de Michel Foucault. De toda maneira, utilizo as palavras de Foucault que na obra As
palavras e as coisas, afirma a morte do homem, através da localizagdo do momento em que esta
“entidade” teria sido criada. O conceito de homem teria surgido juntamente com o desenvolvimento
das ciéncias humanas, mas se teria fixado como uma estrutura substancial. A arqueologia de
Foucault revolvendo o terreno da histéria deste conceito sinaliza sua origem, seu contexto histérico e
sua finitude: “Tomando uma cronologia relativamente curta e um recorte geografico restrito — a cultura
européia desde o século XVI — pode-se estar seguro de que o homem é ai uma invencao recente,
ndo foi em torno dele e de seus segredos que, por muito tempo, obscuramente, o saber rondou. De
fato, dentre todas as mutacdes que afetaram o saber das coisas e de sua ordem, o saber das
identidades, das diferencas, dos caracteres, das equivaléncias, das palavras — em suma em meio a
todos os episddios dessa profunda histéria do Mesmo — somente um, aquele que comecou ha um
século e meio e que talvez esteja em via de se encerrar, deixou aparecer a figura do homem”. M.
Foucault. As palavras e as coisas. 2002, p.536.



38

a estrutura que assim aparece coagulou em si o sentido, por que o sentido
s6 aparece na estrutura? Nesse momento estamos fazendo uma leitura
ndo-estruturalista da realidade, uma leitura hermenéutica.

E adiante:

Esta foi a questdo central da hermenéutica: por que o sentido aparece na
forma de estrutura da linguagem, em lugar de simplesmente dizermos o
seguinte: estudamos as formas estruturadas da linguagem e temos o
sentido?*

Esta passagem apresenta uma visdo do que seja hermenéutica e se apodia ha
idéia de que esta busca através da interpretacdo do sentido as condi¢cdes de
possibilidade da propria compreensédo, o que se poderia chamar de a procura pelo
sentido do sentido. Entdo, antes de investigar qual o sentido ultimo das estruturas
através das quais 0s seres humanos organizam seu pensamento e suas praticas,
cabe averiguar de que maneira se coagularam as estruturas, e por que
estruturalmente conhece e age o ser humano. Este trabalho tem a intengcédo de
abordar o sentido dessa estrutura como a maneira humana de conhecer, que é
linglistica. Em uma palavra, o conhecimento € humano e tem, portanto, o carater da
maneira humana de se comportar como conhecimento. O homem conhece e
conhece linguisticamente. O modo de ser do homem enquanto ser que conhece é

linguagem.

Trata-se de direcionar o problema do conhecimento para o0 “como” da
compreensao. Poder-se-ia dizer, em suma, que este “como” antecipa certos
elementos: a implicacdo do humano (humano “como” humano) como um interesse,
uma fonte de questionamento situada; uma maneira de constituir sentido (expresso
na filosofia através de argumentos e conceitos); a linguagem, pensada em seu
sentido mais préximo ao logos, como condi¢édo de inteligibilidade e interpretabilidade
e a necessidade intrinseca de que este sentido seja partilhado, entre num dialogo. O
que € pressuposto e 0 que se “d4” é “constituido para”’, € em relagdo com alguma
outra coisa, e isso se aplica tanto ao mundo como fonte de afec¢cbes e de objetos do

conhecimento, como para a possibilitacdo mesma do conhecimento, a linguagem®.

Com estas palavras fica mais simples enunciar que o humano néao pretende

sugerir uma natureza propria a este ser que conhece (0 que significaria perguntar

“° E. Stein. Aproximacdes sobre hermenéutica, 2004, p.32.
47 Cf. E. Stein. op. cit., p. 17.



39

pelo sentido da estrutura da compreensdo humana). Trata-se, antes, de expor
caracteristicas da maneira como este que € o humano pode, sendo o que &,
conhecer. Desta maneira, 0 sentido mesmo da reviravolta lingtistica, pelo menos
nos termos em que € tomada aqui, possibilitam dizer que do ponto de vista
linglistico pode-se pensar tanto o ser que tem linguagem, o homem, o mundo que o

rodeia e que se apresenta como o ser a ser conhecido, quanto a propria linguagem.

Numa passagem central de Ser e tempo, quando Heidegger, no
desenvolvimento da analitica existencial, apresenta o sentido da linguagem como
discurso, remontando o pensamento filosofico a tradicdo grega, ele aponta este
sentido originario em oposi¢ao a interpretacdo redutora da tradicéo filoséfica que o
tomou como razao, fundamento e juizo. Ele assevera ao caracterizar o0 homem a

partir do l6égos:

Os gregos depositaram predominantemente a sua existéncia cotidiana no
espaco aberto pelo discurso da coexisténcia. E, a0 mesmo tempo tiveram
olhos para ver a esséncia do homem determinada pelo {c3ov Aoyov exov,
tanto na interpretacao filoséfica como na pré-filosofica da pre-senca. Tera
sido mero acaso? A interpretacdo posterior dessa caracterizagcdo do homem
no sentido de animal rationale, “animal racional”’, ndo &, na verdade, “falsa”,
mas encobre o solo fenomenal que deu origem a essa definicdo da pre-
senca. O homem se mostra como um ente que € no discurso. (ST1, 224).
[Grifo meul].

Heidegger ressalta a maneira grega de conceber o homem a partir de sua co-
existéncia, o que remete a idéia do animal politico, e enfatiza o aspecto de partilha
do sentido hermenéutico. Entretanto, o l6gos teria sido interpretado de modo redutor
pela tradicdo precisamente porque foi tomado como razdo, como fundamento, a
partir da idéia de sintese. Trata-se da estrutura do l6gos apofantico, como veremos
adiante. Porém, a partir da interpretacdo da fenomenologia hermenéutica, o l6gos
aparece com uma acepcédo de discurso e 0 homem, como um ser de linguagem, de

fala e comunicacéao.

Como o sentido originario de l6gos, que remete a sintese (ovvbeors), significa
“deixar e fazer algo como algo na medida em que se da em conjunto com outro”, diz
o autor, a interpretacédo de l6gos como razao e juizo ndo é de todo errada (ST1, 63).
O discurso é a possibilidade intrinseca da proposicéo, da articulagdo do sentido em
fonacao, e aquilo a que se pode atribuir verdade ou falsidade é precisamente o0 juizo
ou a proposicdo. “Esta é a estrutura do Aoyos como amddavois”, diz Heidegger,

“nem todo discurso, porém, possui este modo proprio de revelacdo do sentido de



40

deixar e fazer ver, de-monstrando. Um pedido (€uxr), por exemplo, também revela,
embora de outro modo” (ST1, 63). Esta reflexdo subentende uma maior vastidao de
experiéncias passiveis de transformacdo em discurso, decorrente da existéncia
(Dasein) enquanto a forma de ser no mundo do homem, que j& é enguanto
compreensao. A predicacdo subsiste como apenas uma das possibilidades do

discurso.

Heidegger aponta tal acepcdo do légos enquanto apdphansis como
decorrente e derivada da outra, hermeneuein, mais originaria e anterior, sendo a
condicdo mesma da possibilidade de todo discurso: “justamente porque “verdade”
tem este sentido e 0 Aoyos € um modo determinado de deixar e fazer ver, 0o Aoyos
nao pode ser apontado como o “lugar” primario da verdade” (ST1, 63-4). Algo que

pode ser verdadeiro, ou falso, ndo pode, ele mesmo, ser o fundamento da verdade.

Este “como” da hermenéutica aberto e iniciado por Heidegger em Ser e tempo
é fundamental para o que se chama aqui de aspecto humano e lingiistico do
conhecimento. Nestes termos é que Heidegger apontou 0 homem como um ser de
discurso e, ao mesmo tempo, articulou o projeto de seu tratado em direcdo ao
sentido do ser, esquecido pela tradicdo ontoldgica entificadora. Ele partiu de um
projeto inicial: a investigacdo acerca da estrutura daquele que pode se colocar a
questao do sentido do ser: o ser humano, ou o Dasein. Na base deste projeto esta a
critica de Heidegger ao pensamento como metafisica (ainda tomada como
ontologia), ao paradigma da representacdo que parte da separacao entre sujeito e
objeto e a filosofia enquanto (Erkenntnistheorie). No proximo topico veremos de

modo mais desenvolvido os aspectos da critica de Heidegger & metafisica.

Por ora, cabe-nos aqui relacionar a reviravolta lingtistica e a hermenéutica.
Ha de se mencionar a énfase que a linguagem tera no pensamento de Heidegger na
virada de seu préprio pensamento e que se coaduna com o0 sentido que a
hermenéutica tem a partir da radicalizacdo da reflexdo linguistica. Entretanto, é
importante lembrar que estamos ainda num momento anterior, na concepc¢ado de
linguagem como discurso de Ser e tempo. Se 0 “acesso a0 mundo”, se é que se
pode usar estes termos para falar da filosofia de Heidegger, se a existéncia posta-se

na abertura da compreensdo de maneira discursiva, entdo a reviravolta linglistica



41

entendida como a radicalizacdo da idéia de que a linguagem medeia 0 acesso ao
mundo ja estaria no primeiro Heidegger.

A hermenéutica tem como pano de fundo pensar o sentido anterior, a “pré-
compreensao”, que nos possibilita conhecer e formular proposi¢cdes corretas acerca
do mundo. E ja que “as estruturas logicas ndo ddo conta de todo o nosso modo de

148

ser conhecedores™®, a hermenéutica procura se distanciar da tradicdo metafisica
que compreendeu o conhecimento a partir da possibilidade de “correspondéncia”
entre proposicoes e o mundo. Tal concepcado de verdade supde algo fixo e imutavel,
como substancia a ser conhecida, uma visao instrumentalista da linguagem, e uma

concepcao correspondencial de verdade.

Fala-se aqui de linguagem ndo como faz a linglistica, mas enquanto ela é o
mundo sobre o qual falamos. Ndo podemos falar do mundo a ndo ser falando da
linguagem.* Como decorréncia e correlato disto, do contexto da relacéo intrinseca
entre linguagem e humano, se poderia extrair: vamos falar do ser humano nao da
mesma maneira como fazem o humanismo ou a antropologia moderna, mas do ser
humano enquanto aquele que € no mundo sobre o qual falamos. Ndo podemos falar

do mundo a néo ser falando a partir de n6s mesmos.

A hermenéutica, suas origens e seu desenvolvimento historico, engloba uma
relacdo fundamental de trés pilares que parecem ser 0s principios centrais deste
posicionamento filosofico, sdo eles: o ser, a historia e a linguagem. Para a
hermenéutica, a verdade é interpretacéo, e do sentido de interpretacdo decorre uma
reflexdo sobre cada um destes elementos em conjunto: interpreta-se algo que se da
(ser), ou, em sentido mais estrito, 0 “texto” constituido. As possiveis interpretacées
deste texto sdo condicionadas temporal e espacialmente, pois estdo submetidas aos
aspectos peculiares de uma cultura, de um ethos ou de uma época especifica que
tornam as interpretacdes significativas deste ou daquele modo. E a linguagem é
certamente, pelo menos no contexto da hermenéutica de Heidegger, o elemento
mais central, pois vem garantir a possibilidade de relacdo entre os constituintes
deste conjunto, principalmente quando a filosofia se compreende revirada

linguisticamente. E que a simples relagdo entre o ser e a historia ndo poderia

“8 Cf. E. Stein. op. cit., p. 19
9 Cf. Cf. E. Stein. op. cit., p. 15



42

garantir a “expressividade”, a “significatividade” e “coletividade” do discurso
filosofico, possibilitada pela reflexdo sobre a linguagem. Esta perspectiva, “néo
elimina o sujeito, mas o inclui e o coloca numa configuracdo mais ampla, na

“abertura” do mundo™®.

Heidegger opera com seu pensamento uma verdadeira virada hermenéutica:

Quando a compreensdo se torna o fendmeno central para a filosofia, a
hermenéutica ndo é mais concebida como um simples ramo menor da
filosofia. Em vez disso, a filosofia ela mesma, se torna hermenéutica. Ou,
pelo menos, pode-se falar agora de uma distintiva abordagem hermenéutica
para a filosofia, em contraste com a abordagem tradicional que vai de
Descartes, passando por Kant, a Husserl. Esta abordagem tradicional
concebeu o ser humano como um “sujeito”, desengajado do mundo e da
atividade pratica no mundo®.

Deve-se lembrar em que contexto e com que propositos a hermenéutica
surge no pensamento de Heidegger, em Ser e tempo, como parte do método que
estd sendo exposto e que deve guiar a compreensado rumo ao sentido do ser. Note-
se: 0 “sentido do ser”. O método parte do principio fenomenolégico do “retorno as
coisas mesmas”. A investigacdo tornou necessaria uma reconfiguracdo do sentido
preliminar e tradicional de fenomenologia: “deixar e fazer ver por si mesmo aquilo
que se mostra, tal como se mostra a partir de si mesmo. E este o sentido formal da
pesquisa que traz o nome de fenomenologia”. (ST1, 65). Heidegger dira, no entanto,
que o que ele busca ndo é o conceito formal, mas o conceito fenomenolégico de

fenomenologia, no qual o fenbmeno ndo é necessariamente o que se mostra, mas

justo o que ndo se mostra diretamente e na maioria das vezes e sim se
mantém velado frente ao que se mostra diretamente e na maioria das
vezes, mas, a0 mesmo tempo, pertence essencialmente ao que se mostra
diretamente e na maioria das vezes a ponto de constituir seu sentido e
fundamento” (ST1, 66).

O que pode constituir sentido e fundamento ao que se mostra € o ser dos

entes compreendido no sentido fenomenoldgico.

Para o leitor atento, este seria 0 momento em que o sentido mesmo da critica
a ontologia tradicional por parte de Heidegger poderia ser posto em questdo: de que
maneira, 0 conceito fenomenoldgico de fenomenologia € mais verdadeiro e mais

adequado ao propésito do autor de resgatar o sentido do ser esquecido pela tradicéo

O F D’Agostini, op. cit., p. 123.
°L D. Hoy. Heidegger and the hermeneutic turn. In: The Cambridge Companion to Heidegger, 1993, p.
172.



43

ja que, assim como para esta tradicdo, o ser aqui tematizado € o ser dos entes?
Parece mesmo que a ontologia tradicional enquanto metafisica esta por inteiro no
pensamento de Heidegger, a ndo ser pelo que logo adiante no texto é apontado
como conseqiiéncia. O ser é o ser de um ente. A diferenca ontoldégica® de
Heidegger atrela-se a hermenéutica e o Dasein é implicado enquanto ente da

compreensao no método fenomenoldgico.

Este adendo suscita a idéia que se vem perseguindo: o ser se da em relacéo
ao humano, o humano enquanto existéncia é pensado como referéncia ao ser, que
ele também é. Assim, nem o mundo se abre e se mostra naturalmente e
necessariamente para o “sujeito”, nem este sujeito enquanto substancia “constitui’ o
mundo: a implicacdo hermenéutica admite uma relacdo necessaria entre quem
pergunta e “desencobre” e 0 que € perguntado e descoberto. Desse modo, como diz
Heidegger: “a hermenéutica da pre-senca torna-se também uma “hermenéutica” no
sentido de elaboracdo das condicdes de possibilidade de toda investigacéo
ontolégica” (ST1, 68-9). O ocultado aqui ndo remete a uma “verdade maior” e mais
genuina que se encontra escondida, por detras dos fendbmenos. Nas palavras de
Stein, retomando o inicio deste topico, “através do velamento, o sentido mostra que
algo sempre j& antecipadamente se deu como condicao de possibilidade do discurso
que, entretanto, é ocultado pelo discurso™. De acordo com o que foi exposto
sobre a reviravolta linguistica e seu empenho de superacdo da metafisica, a relacéo
entre linguagem e ser torna-se uma questao problematica para a hermenéutica: é
possivel uma reflexdo sobre o ser em termos ndo metafisicos, ou pressupor o ser é
pressupor necessariamente um conceito metafisico? A resposta a pergunta esti
condicionada pela compreensao que se tem de metafisica: em funcdo da acepcéo,

pensa-se 0s pressupostos da superacao.

O movimento de desconstrugcdo da ontologia tradicional por Heidegger
procura apontar-lhe o parametro onto-teo-l6gico através do qual estrutura-se este
pensamento (ID, 392). A metafisica para Heidegger é onto-teo-l6gica porque,
partindo de uma “ontosofia”, ou seja, partindo da direcdo do conhecimento no

sentido de abarcar o ser em sua totalidade, afirma que este ser em sua totalidade é

2 A diferenca ontolégica sera tematizada adiante no texto.
%% E. Stein. op. cit., p. 60.



44

absolutamente e logicamente ordenada. Assim, a epistemologia chega a Deus, ao
incondicionado: “o ser do ente como ente é representado radicalmente no sentido do
fundamento, como causa sui. Com isto designamos o conceito metafisico de Deus
[...] o ser se torna fendmeno de mdultiplas maneiras, enquanto fundamento: como

l6gos, como hypokeimenon, como substancia, como sujeito.” (ID, 394).

Nestes termos, contra a metafisica compreendida como a separacdo entre o
mundo e a instancia do conhecimento, sendo este pensado como fundamentado por
uma causa auto-fundante, Heidegger erige a faticidade do Dasein cujo modo de ser
€ a compreensdao, € a interpretacdo do ser num circulo em que ambos elementos
estdo necessariamente envolvidos. E aqui, a hermenéutica pode ser visualizada
especificamente do ponto de vista linguistico, ja que a interpretacdo é discurso. O
Dasein, enquanto ser-no-mundo, ja esta dentro da linguagem (compreendida aqui
como possibilitagdo de significatividade) e supera a condicdo do sujeito substancial
da representagéo.

O mundo poderia ser pensado aqui como elemento conjuntural lingdistico, ele
mesmo constituido linglisticamente, ele mesmo expressao da prépria linguagem. E
se aquele gue questiona e é capaz de conhecimento estad inserido no mundo, ao
menos para Heidegger, € igualmente apto a subverter a metafisica em nome de um

todo de significatividade linguistico.

Retomando o diadlogo entre sentido e estrutura, a hermenéutica, enquanto
interpretacdo parte da experiéncia ante-predicativa, na qual o sentido ja esta
pressuposto. E de onde parte o sentido? Como ele é constituido? A partir da propria
atividade humana no mundo. E é neste ponto que a filosofia entendida como
interpretacdo rompe com o racionalismo inerente a metafisica, pois a dimensao
afetiva (Stimmung) esta diretamente relacionada a nocdo de verdade™, aquilo a
partir de que mesmo as proposi¢cdes podem ser verdadeiras ou falsas. Se o sentido
€ pensado nestes termo, a implicacdo de interesse, a que me referi anteriormente
estd aqui necessariamente implicada: na hermenéutica e do ponto de vista

heideggeriano, a existéncia enquanto ser-no-mundo, nas suas mais diversas formas

> Como refere Stein, esta articulagao entre sentido e verdade remete a tradicdo neokantiana, onde o
valor era como que medida de validade, “uma espécie de ambito no qual se dava a verdade”. E.
Stein. Aproximac®8es sobre hermenéutica. 204, pp. 23-4.



45

de estar, nas diferentes atividades do homem no mundo fundam valores, que, por
sua vez, constituem o sentido. O sentido e a verdade sdo humanos, ndo de uma
maneira essencialista, como se o valor fosse algo fixo e “dado”, mas construido no
contexto das interpretacdes. Benedito Nunes situa de maneira central o pensamento
de Nietzsche®, em relagdo com a historicidade do Dasein de Heidegger, sobre os
valores e 0 movimento da constituicdo do sentido, de modo que ele esta desde
sempre submetido ao esforco humano da interpretacéo. A interpretacdo €, portanto,
historica, situada, referida ao mundo enquanto significatividade, como a estrutura do

Dasein.

2.3. A linguagem “do homem”: sobre a (im)possibilid ade de filosofar sem
“esséncias”

Esta referéncia a Nietzsche abre aqui o espaco para a interpretacdo da sua
obra no tocante a questdo do sentido, do valor, enfim, do conhecimento como
versdo humana (retomando nossas palavras na introducdo). O trecho aqui extraido
do célebre fragmento Sobre verdade e mentira no sentido extramoral, ilustra de
maneira central a contribuicdo nietzschiana para a énfase no humano do
conhecimento. No inicio deste texto, Nietzsche apresenta a “fabula do

conhecimento’:

Em qualquer canto longinquo do universo difundido no brilho de
inumeraveis sistemas solares, houve certa vez uma estrela na qual animais
inteligentes inventaram o conhecimento. Foi o0 minuto mais arrogante e mais
ilusério da “histéria universal”: mas néo foi mais que um minuto [...]*°

A relacao entre os termos “arrogante”, “ilusorio” e “histéria universal’ remetem
o0 intérprete a uma certa avaliacdo do conhecimento: algo forjado, contingente, uma
verdadeira fabula, mas que teria sido tomada como o desenvolvimento maximo do
intelecto humano, a possibilidade do alcance verdadeiro e universal do mundo. Note-

se que o instante da criacdo do universo se deu num canto qualquer, longinquo, um

*® “Nossos valores — dizia ele — estdo colocados nas coisas em virtude de nossa interpretacdo. Existe
acaso um sentido em si? Ndo é o sentido necessario precisamente um sentido relacional e
perspectivistico?" Nietzsche apud Benedito Nunes. Passagem para o poético. 1992, p. 172.

°® F. Nietzsche. Sobre a verdade e a mentira no sentido extramoral. In: O livro do filésofo. 1987, p. 64.



46

simples acontecimento, uma ocorréncia no mundo humano. E mais: tal
acontecimento se deu num dentre inUmeros outros lugares igualmente possiveis:
outras estrelas. Ha muitas estrelas, mas uma, peculiarmente luminosa, é especial,

pois nela se deu o acontecimento do conhecimento.

Neste remoto instante de um lugar qualquer, o conhecimento foi criado, e
certos “animais” foram responsaveis por tal invencéo. Parece ter sido precisamente
0 momento em que estes animais o0 deixaram de ser, dado o carater de ascensao,
de emancipacdo destes recém-tornados humanos. Algo de muito célebre teria
ocorrido, algo de que a propria natureza deveria se orgulhar, talvez. No entanto,
para a natureza, o “outro” da vontade, da verdade e do intelecto humanos, esta

invencdo durou apenas um minuto:

Com apenas alguns suspiros da natureza a estrela se congela, os animais
inteligentes todos morrem. — Tal é a fabula que alguém poderia inventar,
sem conseguir ilustrar no entanto que excecao lamentavel, tdo vaga e
fugidia, tao futil e sem importancia, o intelecto constitui no seio da natureza

[.]

O minuto passageiro se mostra suscetivel a algo incontornavel,
incomensuravel e totalmente imprevisto: ao desenvolvimento do intelecto, a natureza
que, de alguma maneira condicionou o mesmo minuto do conhecimento, se
manifesta, desta vez, pouco favoravel e desfaz as condi¢bes tdo propicias ao
lampejo do saber humano. O intelecto se depara com a prépria finitude. E a natureza

se mostra anterior mesmo a possibilidade do desenvolvimento do intelecto humano:

Houve eternidades nas quais esteve ausente e se de novo faltasse nada
aconteceria [...].

Esta é, talvez, a afirmacao mais intuitiva com relacdo a natureza neste trecho:
ela ndo so subsiste como sua subsisténcia € anterior ao homem. A rigor, talvez nem
seja possivel concebé-la, dado o grau de pureza de um tal “mundo em si”, mas com
algum bom senso (ou pelo menos com um senso comum), ela é sé acontecimento,
sem finalidade, sem objeto, sem sujeito, sem direcdo, sem uso e sem telos. E
precisamente porque este algo anterior e incomensuravel se apresenta como
antipoda do intelecto humano, é que o conhecimento €, pode, e deve ser algo de tdo
extraordinério: um alcance, uma conquista, uma descoberta que faz saltar o homem,

por um minuto que tenha sido, “adiante” nesta natureza:

Pois ndo existe para este intelecto uma missdo mais ampla que ultrapasse a
vida humana. Ele ndo é mais que humano e tem apenas seu possuidor e



47

produtor para torna-lo também patético como se 0s eixos do mundo
girassem nele.

E um patos (e ndo um l6gos) o que inicialmente fez do minuto do homem um
salto com relacdo a natureza e, adiante dela, ele é especialmente capaz de “toma-la
nas maos”, e fazer tudo para que ela, a natureza e a “natureza humana” pertengcam
a um so elemento, desta vez o l6gos. Em consonancia com este l6gos, tudo esta
enfim ordenado, inteligivel, de acordo, em correspondéncia. Este animal arriscou,
logicizou a natureza e se tornou senhor da terra. ApGs este minuto, teria a natureza
retornado ao seu sentido originario? Um simples dar-se sem receptor? Era o que se

esperaria, dado o salto tdo grande empreendido por este animal tdo especial:

Porém, se pudéssemos nos entender com a mosca, conviriamos que ela
também evolui no ar com o mesmo pathos, e nela sente voar o centro deste
mundo.

Lembre-se que o ocorrido, a invencdo do conhecimento, foi apenas um
minuto desta “historia universal’. Apos o lampejo do esclarecimento, “com apenas
alguns suspiros da natureza, a estrela se congela, os animais inteligentes logo

morrem”.

A fabula da invencdo do conhecimento de Nietzsche, apresentada desta
maneira, oferece elementos para o que queremos ressaltar aqui como o humano de
todo conhecimento. O intelecto humano, deste ponto de vista, ilude-se com a
possibilidade de dizer algo que valeria como a verdade ultima sobre o mundo, mas
se depara com o incomensuravel da natureza, com sua transitoriedade. E a

“arrogancia” deve ceder ao desconhecido e incalculavel.

O que é entdo o conhecimento e como ele é possivel? Os limites deste
pensamento sdo a recaida na postura arrogante e iluséria por um lado, e a aceitacao
de um ceticismo niilista por outro. E pensado a rigor, mesmo o ceticismo tanto como
uma medida do comportamento, como uma postura epistemoldgica, ou como teoria
da (impossibilidade da) verdade pressupde algo minimo com relacdo ao
conhecimento: ele ndo € possivel. Mesmo afirmando a impossibilidade do
conhecimento, o ser humano pensa, repensa, trabalha e constroi, e sua praxis €, de

alguma maneira reflexiva.

Afirmamos anteriormente que a pergunta pelo “sentido da estrutura”, nos leva

a conhecer algo sobre a maneira como o homem se comporta como ser que



48

conhece. E a partir da abordagem da linguagem como discurso (que veremos de
modo mais detalhado no préximo capitulo), ressaltou-se seu carater de
interpretacdo, significatividade, e expressdo, em detrimento de sua funcao
proposicional. O humano e a linguagem séo pensados, de acordo com o “como” da

compreensao, numa relacdo de referéncia e pertenca matuas.

Do ponto de vista hermenéutico, pode-se propor, entdo, um sentido de
“humano” como perspectiva, como olhar situado e dirigido para o mundo, “na medida
em que €, a pre-senca ja se referiu a um “mundo” que |he vem ao encontro, pois
pertence essencialmente a seu ser uma referencialidade” (ST1, 132). A
desconstrucdo operada pelo argumento que se baseia na fabula de Nietzsche, do
conhecimento como inventado, criado e, portanto, contingente, deve inevitavelmente
ser estendida a uma reflexdo sobre a linguagem. Que grande salto da o pensamento
gue reconhece a transitoriedade, mas afirma ser o conhecimento humano
linguistico? Tal constatacdo ndo € isenta das mesmas criticas: seria preciso pensar
0 que € a linguagem e em que medida ela € humana, qual sua relacdo com a
transitoriedade e contingéncia do pensamento bem como do mundo sobre o qual ela

supoe falar.

Em todo caso, o ambito em que esta reflexdo é possivel comporta
necessariamente as duas coisas em conjunto: ndo ha sentido para a filosofia pér em
questdo o conhecimento separado da linguagem. O minuto filosofico em que
vivemos na contemporaneidade faz apenas ressaltar a centralidade do aspecto
linglistico do conhecimento. E a hermenéutica, apés a reviravolta linguistica,
possibilita que a idéia de “humano” e de “linguagem” sejam relacionadas numa
epistemologia que pode afirmar algo sobre o conhecimento sem que seja necessario

conceber a esséncia da linguagem e a esséncia do homem.

Com efeito, a radicalizagcdo do direcionamento do olhar filosofico para a
linguagem como fonte e instrumento de todo saber compreende como irreflexiva a
filosofia que se propde afirmar esséncias ou se fundamentar em critérios ontoldgicos
de distincdo do real. No limite, a reviravolta linglistica opera uma
"epistemologizacdo” da filosofia, sendo, a partir de entdo, toda ontologia
substancialista, no minimo, alvo de ferrenhas criticas por pressupor entidades no

mundo, por tomar a realidade como objeto sem efetuar o necessario passo que



49

avalia e investiga as condicfes através das quais se € capaz de argumentar, referir,

significar e fundamentar.

Sendo assim, pode-se afirmar: ndo se pressup0e aqui necessariamente uma
ontologia. Ainda que assim fosse, a ontologia seria pensada nos termos em que
Gianni Vattimo a entende: “A ontologia nada mais € que interpretacdo da nossa
condicao ou situacao, ja que o ser ndo € nada fora do seu “evento”, que acontece no
seu e nosso historicizar-se*.” Em outras palavras, se ha algo de ontolégico a ser
admitido aqui ndo se trata de propor a auto-subsisténcia e 0s aspectos estruturais de
uma substancia estavel e exterior ao “aparato cognitivo humano”. O ponto é
exatamente saber em que termos este € possivel, quais as condi¢cdes de
possibilidade do conhecimento humano, e o que caracteriza o conhecimento, como
humano e a linguagem, em sua relacdo com aquilo que Ihe da a forma, o uso e a
referéncia, e com isso corroboramos o objetivo inicial em vez de torna-lo obscuro. Se
em lugar de pensarmos que a linguagem é o meio que nos permite sair do interior
para alcancar o exterior e a tomarmos como possibilidade inexoravel de ser-no-
mundo e dizer o mundo, o sentido da reviravolta linglistica corrobora o propdsito

inicial.

Desta maneira, parece-me, a filosofia pode dizer algo sobre “como” o
conhecimento se da, como € a linguagem, como ela é humana, e como o
conhecimento é linguistico. Nas palavras de Stein, interpretando os paragrafos 44 e
45 de Ser e tempo, e apresentando a ruptura de Heidegger com 0 pensamento
metafisico: “0 modo como o ser humano conhece nos dé indicios de como definir

sua ‘esséncia’®

, em detrimento da necessidade de uma caracterizacao prévia da
esséncia do homem, para um posterior esclarecimento sobre sua maneira de
conhecer. E, nas palavras do proprio Heidegger, no tocante a delimitacdo da
analitica existencial frente a antropologia tradicional, a existéncia humana, pensada

em precedéncia a sua esséncia, procura romper com a definicao classica:

Cwov Aoyov gxov na interpretacdo de animal racional, ser vivo dotado de
razdo. O modo de ser do (cov é aqui compreendido no sentido de coisa
simplesmente dada e de uma ocorréncia. O Aoyos é entendido como
distingdo superior, cujo modo de ser é tdo obscuro quanto o modo de ser
deste ente, assim constituido.(ST1, 85)

" G. Vattimo. O fim da modernidade. 2002, p. VIIL.
%8 E. Stein. Diferenca e metafisica. 2000, p. 113.



50

A linguagem, o humano, o conhecimento, o termo “esséncia” ocupa uma
posi¢do central no vocabulério heideggeriano especialmente a partir da década de
30. Em que sentido Heidegger compreende a “esséncia”, ja que se pode afirmar uma
continuidade de seu pensamento no sentido de criticar a essencializacdo do ser
desde Platdo e sua “doutrina da verdade”, e, por outro lado, parte de seus textos se
intitularem no padrdo “a esséncia de...”? Poderiamos mesmo ressaltar a importante
conferéncia proferida pela primeira vez em 1930, Vom Wesen der Warheit, que se
localiza num ponto fundamental da obra de Heidegger, onde consta a transposi¢cao
da questdo da “esséncia da verdade” na questdo da “verdade da esséncia” (EV1,
343), que teria dado origem a diferentes interpretacbes sobre o sentido da “virada”
de seu pensamento. Um momento adiante neste trabalho € dedicado a analise
dessa inversao. Por enquanto, € suficiente que se destaque o sentido da inverséo e
alguns elementos que possam tornar frutifero o inicio deste debate, na tentativa de
expor o sentido de esséncia para Heidegger, em que medida ela parece se distinguir

de sua acepcao metafisica.

A rigor, Heidegger nao se distancia da orientacdo comum de seu pensamento
ao falar da “esséncia das coisas”. Também neste ponto, ele procura resgatar a
origem grega dos termos e das questdes filosoficas. Pois esséncia (Wesen) diz-se
em grego ti estin, o ser. E a esséncia de algo equivale ao “ser de algo”, que extrai
seu sentido da pergunta “o que é7?”. Entretanto, além deste sentido inicial de
esséncia como algo que caracteriza um elemento, h4 um sentido decorrente que
remete ndo so a caracterizacdo de um ente, mas a sua caracterizagdo necesséria, a
substancia (ousia)®. Os dois sentidos e sua distincdo sdo expostos por Aristoteles®.
De alguma maneira, a tradicdo filosofica tomou a “esséncia” por seu sentido
substancial. Assim, a definicdo de uma coisa passou a ser o dizer da natureza, do
sentido dltimo desta coisa, seu sentido essencial, algo que é necessario e de
maneira nenhuma contingente. O centro da questao relaciona-se com o sentido de
esséncia, vinculado a “evidéncia”, que procura dar a definicdo de um ente, dizer de

alguma coisa aquilo que ela é. Lembre-se o discurso de Heidegger sobre Platéo e o

%9 Cf. N. Abbagnano. “Esséncia’. In: Dicionario de filosofia. 2003, pp. 358-362.

% Na Metafisica, 0 sentido substancial de esséncia é exposto assim: “Em verdade, ndo apenas uma
coisa e a sua esséncia sdo uma s6, mas uma soO é também a férmula de ambas [...] Evidente, pois,
gue cada ser primario e auto-subsistente € uma s e a mesma coisa com a sua esséncia”. Aristoteles.
Metafisica. VII, 1032a.



51

deslocamento da verdade, de maneira que “por detras” da verdade da coisa esta a

Idéia como fundamentacdo, como sentido ultimo.

Este didlogo entre esséncia e substancia € fundamental para os propdsitos
deste trabalho, no sentido de qualificar o conhecimento, o humano deste
conhecimento e a linguagem. E se ha uma distincdo entre o sentido necessario e
contingente da esséncia, € também verdadeiro que a tradicdo a interpretou pelo
sentido mais “fundamental”. a esséncia enquanto substancia, devido a seu carater
de definicdo. A este uso se poderia remeter o sentido mesmo da filosofia como
pensamento que opera através de conceitos, de definicdes. Com efeito, mesmo
havendo este sentido equivoco de esséncia, a busca pelo “ser” das coisas remete
de alguma maneira ao horizonte metafisico, que a filosofia, nha contemporaneidade

procura superar.

A estrutura metafisica da pergunta “o que €?” ndo passou por alto na obra de
Heidegger. E este aqui € 0 momento em que a metafisica deve ser compreendida
em outros termos na obra de Heidegger precisamente por se ter tornado um objeto
peculiar de investigacdo. A partir da década de 30, a metafisica se torna um objeto
especifico de investigacdo frequente, passando a ter especificamente a partir da
obra Introducdo a metafisica, de 1935 um carater definitivamente pejorativo,

negativo®.

Sobre a esséncia da verdade localiza-se antes ainda deste movimento. Nela,
metafisica identifica-se com “filosofia”, “o0 saber da esséncia do ente” (EV2, 15). E
exatamente por isso, a verdade a ser investigada neste texto ndo € a verdade
cientifica, ou a verdade de um pensamento, mas a verdade ela mesma, a verdade
enquanto verdade. Antes que o pensamento seja desenvolvido, o autor mesmo
levanta uma possivel objecdo ao modo como esta estruturada esta pergunta, pois
ela parece cair no vazio abstrato de elucubragbes sem fundamento, sem

experiéncia. O texto remete-nos a um classico argumento contra a metafisica:

Todavia, com a pergunta pela esséncia da verdade ndo nos perderemos no
vazio do geral, que nega o folego a todo pensar? A extravagancia de um tal
questionar nao traz a luz do dia a falta de base de toda a filosofia? [...] Nao
sera a pergunta pela esséncia a mais inessencial e descomprometida que
pode, em geral, ser posta? (EV2, 13)

® Cf. G. Vattimo. Introducéo a Heidegger. 1999, p. 63.



52

A saida ao impasse procura salientar o carater filoséfico da pergunta pelo
ente em oposicdo a busca desenfreada e irrefletida pela “utilidade palpavel” do
pensamento. Heidegger afirma que a busca pelo ser da verdade € mais relevante
que a simples opinido imprecisa e indiferente e procura mesmo inverter o problema
da falta de recorréncia ao mundo da vida pratica, pois a indiferenca e a simples
opinido parecem ainda piores que o desconhecimento da esséncia da verdade.

Nesta conferéncia, Heidegger pretende “trazer de volta” a questdo da
esséncia da verdade ao sentido grego de aletheia, situado no contexto dos

“pensadores originarios"®

quando o ser era pensado enquanto physis e a verdade
enquanto desvelamento do ente. A partir da idéia de “abertura”, “na qual todo ente
se encontra e que cada um deles como que traz consigo” (EV2, 37), onde o homem
figura como Dasein, o construto humano que compreende e manifesta o ser,
Heidegger pensara a alétheia como o momento de desvelamento do ente em sua
totalidade, desvelamento este que faz parte historialmente do proprio ser. Com
Platdo e a teoria das idéias, a interpretacdo de alétheia como “verdade” teria dirigido
o vocabulo para o sentido de acordo ou conformidade. Heidegger entende que ai se

da o nascimento da filosofia enquanto metafisica e a visao dualista do mundo.

No texto Sobre a esséncia da verdade, que veremos adiante, a verdade é
associada ao humano e a liberdade. O sentido geral da esséncia, associada a
liberdade, leva o pensamento a célebre inversdo, quando a esséncia da verdade
transmuta-se na questdo da verdade da esséncia. E se a verdade da esséncia é a
liberdade (EV2, 43), “deixar-ser o ente”, abre-se a possibilidade da errancia, e da
nao—esséncia. Com esta concepcao, parece-me, pode-se identificar o sentido que a
esséncia tem para Heidegger neste contexto. A questdo da esséncia da verdade,
que ele procurou deslocar do sentido tradicional de correspondéncia entre o juizo, a
proposicdo e o mundo, remete a busca pela verdade a um horizonte anterior, de
condicdo de possibilidade mesma da pergunta. Este “horizonte anterior”, a pré-
compreensao, indica uma verdade que ndo se estabelece a partir do aspecto
verofuncional e logico dos juizos, mas da sua possibilitacdo. Lembre-se, mais uma

vez, do dialogo entre sentido e estrutura anteriormente exposto.

®2 Cf. E. Carneiro Le&do. Os pensadores originarios. 2005, p.7.



53

A inversdo de Heidegger pode ser interpretada como um passo na superagao
da metafisica? Retomando o sentido de esséncia como definicdo, como resposta a
pergunta “o que é7?”, poderiamos dizer que o0 projeto heideggeriano quer tocar
exatamente a fixidez da coOpula, e remete a esséncia da verdade a liberdade e a
possibilidade da errancia: o que é também “ndo é” no horizonte de interpretacdo da
verdade como aletheia. Assim, o elemento substancial da esséncia parece ser
exatamente o que deve ser superado em nome de uma filosofia que “deixe ser o
ente” (EV2, 37). O aspecto historial do ser faz com que o sentido seja mutavel e que
a verdade se torne mais proxima da ndo-verdade. Como poderiamos pensar a
relacdo entre a inversao proposta por Heidegger; o direcionamento do lugar da
verdade para o homem e a liberdade; a impossibilidade de fundamento dltimo e a
verdade como manifestacdo do ser numa abertura também contingente e passivel
de erro com a linguagem? Qual a relacdo entre esséncia e linguagem e qual seria a
esséncia da linguagem? N&o temos elementos suficientes ainda para fornecer
respostas a estas perguntas, mas um debate certamente pode ser suscitado: a
linguagem, compreendida como discurso, e vinculada ao sentido humano da
compreensao, ou a maneira de o homem conhecer, situa-se de alguma forma na
ordem do partilhavel (co-pre-senca) (ST, 221). E este é um aspecto da linguagem
gue rompe com pressupostos metafisicos essencialistas como as proprias estruturas
do conhecimento representacional: sujeito e objeto. A reviravolta linguistica, além de
suscitar o debate filoséfico da possibilidade da referéncia, de a linguagem dizer o
mundo, defronta-se com um aspecto que, parece, torna-se mais central: a

possibilidade de o sentido produzido linglisticamente ser partilhavel®.

O que chamo aqui do necessario aspecto partilhavel pode ser repensado em
funcdo dos textos de Heidegger sobre a esséncia da linguagem, cujos primeiros
impulsos ja estdo presentes na Carta sobre o humanismo, e onde se encontra a
idéia de que a linguagem é a “casa do ser.” O complemento desta afirmacado no texto
O caminho para a linguagem, pode ser referido mediante uma expresséo a qual ja
fizemos referéncia: “A linguagem fala” (Die Sprache spricht). Heidegger chega

mesmo a dizer que a linguagem fala por si s6 e consigo mesma, a linguagem seria

® Stein aponta a necessidade da superacdo da metafisica em favor de uma filosofia da diferenca
precisamente m funcdo do problemas do sentido em relacdo com o problema do outro, ou seja, “o
problema do mundo exterior e o problema da intersubjetividade”. Stein. Diferenca e metafisica. 2000,
p. 14.



54

um mondlogo. (CL) E curioso que um texto da mesma época inicie com uma outra
afirmacdo: “O homem fala [...] Enquanto aquele que fala, o homem é: homem?”. (CL,
15). O sentido desta mudanca de perspectiva, se h4d uma mudanca, € algo que os
elementos até agora apresentados ndo permitem afirmar. Constituem precisamente

0 nucleo de investigacao desta pesquisa.

Entretanto, ha uma relacdo central que pode ser pensada e que talvez ja
ofereca elementos para a entrada na questdo de maneira mais precisa, e que
relaciona a linguagem, as esséncias e a propria esséncia da linguagem, da maneira
como Heidegger as pensou: trata-se da relacdo entre linguagem e entificacdo. Ja em
Ser e tempo, a ontologia tradicional é interpretada como o pensamento que entificou
0 ser e nunca p6s em questao seu sentido proprio, 0 que resulta da ignorancia com
relacdo a diferenca ontoldgica, e da consideracdo fenomenoldgica do tempo.
Ignorando isso, a ontologia toma o ente pelo ser e 0 toma como esséncia. Um outro
sentido de entificacdo, entretanto, pode ser encontrado na obra de Heidegger
especificamente no que diz respeito a linguagem, e mais especificamente ainda com
relacdo a linguagem ocidental: “a palavrinha “€”, que em toda parte fala em nossa
lingua e diz do ser, mesmo ali onde propriamente ndo se manifesta”. (ID, 400). O
“problema” é identificado com a propria estrutura da linguagem. Remanesce a
pergunta pela possibilidade de a linguagem exprimir-se de uma maneira nao

metafisica.

Paralelamente a esta reflexdo, se poderia levantar a relacao entre linguagem
e entificacdo através do aspecto de “partilha de sentido”. E, neste ponto, estriamos
tratando, talvez, de uma entificagdo inevitavel. De que maneira? Se ndo podemos
falar de entidades subsistentes, expressas pelas palavras de nossa linguagem, se a
linguagem néo corresponde ao mundo, mas, por outro lado, se de alguma maneira
h& compreenséo, pode-se falar de um aspecto fixo, em certas condigbes (como nas
semelhancas de familia de Wittgenstein®) do sentido partilhado. Ou seja, o

% A teoria dos jogos de linguagem do segundo Wittgenstein, ao enfatizar o aspecto social, pragmatico
e comunicativo da linguagem, sugere a proximidade entre palavras e signos partilhadas em sentido
comunicativo como semelhancas de familia, em detrimento de um sentido identitario e univoco da
“estrutura da linguagem”: “Em vez de indicar algo que é comum a tudo aquilo que chamamos de
linguagem, digo que ndo ha uma coisa comum a esses fendmenos, em virtude da qual empregamos
para todos a mesma palavra, — mas sim que estdo aparentados uns com o0s outros de muitos modos
diferentes. [...] Nao posso caracterizar melhor essas semelhancas do que com a expressao
“semelhancas de familia”; pois assim se envolvem e se cruzam as diferentes semelhancas que
existem entre os membros de uma familia”. L. Wittgenstein. Investigacdes filosoéficas, 1996, pp. 65-67.



55

conhecimento do homem, como ele &, pode nédo dar conta da esséncia das coisas,
da natureza do homem, de Deus e do sentido ultimo do proprio conhecimento: “Deus
existe? Sim, como objeto de nossa interpretacdo e ndo como algo posto de fora. O
homem sO pode perguntar por Deus e por si mesmo, no seu espaco de

165

compreensao™. O homem enquanto estrutura da compreensédo se vale de certos

“momentos de identidade” que possibilitam a linguagem manter-se em seu uso.

Vimos em Nietzsche, por exemplo, uma critica ao conhecimento que procura
solapar precisamente sua “aura” de verdade absoluta, de fundamento. Mas se o
conhecimento se reconhece como humano, como a perspectiva humana do mundo,
ele opera, por um lado, uma superagao tanto de um ceticismo niilista como de uma

metafisica entificadora e essencialista.

O sentido do titulo esclarece-se aqui nos seguintes termos: a linguagem do
homem, talvez precisamente porque é “do homem” ndo foge e talvez ndo precise
fugir a uma espécie de essencializacdo, compreendida como “identidade partilhada”,
onde estdo pressupostos o “sentido” e o “outro”. A possibilidade de filosofar “sem
esséncias” remete a necessidade de superacdo dos pressupostos metafisicos do
conhecimento, do carater substancial, fixo e imutavel dos objetos no mundo, assim
como do carater substancial do sujeito (hypokeimenon) em nome de um
conhecimento humano, mutavel e ficticio, como nos sugere Nietzsche. Dessa
maneira, a linguagem € também um construto, um indicadores de troca de sentido
nao correspondencial ou identitario. Ou seja, sdo0 possiveis o conhecimento, a
comunicacdo e o entendimento com relacdo a alguma coisa mesmo se as palavras

nao designam a esséncia do objeto.

Por outro lado, e assim se justifica a “impossibilidade” de filosofar “sem
esséncias”, exatamente porque nos € possivel comunicar e partilhar sentido,
poderiamos afirmar igualmente, que uma certa identidade na linguagem é inevitavel,
€ com iSSOo sugerimos uma nova acepgao de “esséncia”. um sentido convencionado,
construido, ficticio e legitimado e que todos os individuos de uma mesma

comunidade estao aptos a partilhar .

® E. Stein. Diferenca e metafisica. 2000, p. 52.



56

Se a énfase no carater humano, construido e ficticio do conhecimento insere-
se numa radicalizacdo da metafisica como pano de fundo inexoravel do saber, ou
se, por outro lado, significa um passo na superacao da metafisica, € uma questéo
para a qual os elementos dispostos até aqui ndo oferecem resposta suficiente.
Mesmo sem uma orientag&o definitiva no momento, uma reflexao inicial sobre estas
relacbes no horizonte da metafisica ja pode nos oferecer indicios de possiveis
respostas. E 0 momento em que um texto com tantas pressuposicées deve dar um

“passo de volta” para retomar uma obra, um contexto, um paradigma, uma filosofia.



Ser e tempo: existéncia e
discurso

A investigacao filosofica deve decidir-se a perguntar pelo modo de ser
da linguagem. Sera a linguagem um instrumento a mao dentro do

mundo? Tera ela 0 modo de ser da pre-senc¢a, ou nem uma coisa nem
outra?

Heidegger. Ser e tempo.



58

3.1. Destruktion da ontologia tradicional e reinterpretacdo do Légos .

Por sua relevancia filoséfica no contexto da filosofia do inicio do século XX,
por propor uma linha de pensamento que retomava toda uma tradicho ao mesmo
tempo em que lhe impunha criticas e limitagBes e, especialmente, por salientar a
importancia de uma pergunta que caia no descaso filoséfico, a pergunta pelo sentido
do ser, ndo ha o que se escreva sobre Heidegger sem que se faca referéncia a Ser
e tempo. O mais intrigante na obra € a abordagem de um tema tradicional, classico,

mas posto em termos ndo convencionais, e com um metodo de investigagao proprio.

As inquietacOes de Heidegger que teriam movido as origens de seu percurso
filosofico sdo indicadas em sua préopria obra. (MCF). E a partir da fenomenologia que
Heidegger passa a dirigir seus estudos teologicos para a filosofia. Sua preocupacéao
jA era com o sentido do ser. A leitura das obras de Franz Brentano®,
especificamente de um livio em que interpreta Aristoteles: Sobre o significado
multiplo do ente segundo Aristoteles, o teriam feito inquirir-se acerca dessa
multiplicidade: “qual sera, entdo o determinante significado fundamental? Que quer
dizer ser?” (MCF, 297). Através das leituras de Brentano, Heidegger chega a
Husserl. De alguma maneira, entédo, a questido do psicologismo®’ apresentava-se ao
problema do sentido do ser, pois era preciso distinguir o que seria o ser, ele mesmo,

da inteleccdo de que era capaz o sujeito do conhecimento.

O ndcleo da questao parecia dirigir-se para a pergunta pelo que constitui o ser
do ente, e até que ponto a representacao interfere no sentido desta coisa mesma.
Entretanto, como aponta Franca D’Agostini, na filosofia de tradicdo continental, ou

% O filosofo e psicélogo alemao Franz Brentano op0s ao estudo dos “conteddos da consciéncia” uma
abordagem empirica da consciéncia, desenvolvendo a idéia de intencionalidade. A intencionalidade
busca superar tanto o realismo, por um lado, como o idealismo, por outro, enfatizando o carater de
“relac@o” que envolve o objeto e a consciéncia, de modo que ela é sempre “dirigida para...”, ou seja, é
sempre consciéncia de um objeto no mundo que a precede, e ndo se da isoladamente. O objeto, por
sua, vez, igualmente implicado na relacdo, s6 pode ser objeto para a consciéncia. Cf. Japiassu,
Hilton. Dicionario basico de filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 1996. pp. 33, 145.

0 psicologismo pode ser definido precisamente pelo referido acima acerca do estudo dos
“contelidos da consciéncia”. Entende que toda a filosofia pode ser reduzida a andlise da maneira
como os fenbmenos se dao na consciéncia, no interior da subjetividade, sendo esta a instancia de
garantia da realidade mesma dos objetos no mundo. Deste ponto de vista, o conhecimento se
fundamenta e se dirige unicamente no nivel psicolégico ja que é a fonte e a origem de toda reflexao.
Cf. Abbagnano, Nicola. Dicionario de Filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2003. p. 811.



59

pelo menos de modo especifico na filosofia alema, influenciada pelo pensamento de
Kant, o sujeito é implicado no conhecimento, limitando-o e interferindo nele,
impedindo a possibilidade de neutralidade.®® O problema que vemos agora

apresentado para Heidegger situa-se de igual modo neste contexto.

A obra de Husserl apresentava-se para Heidegger como um singular projeto
de superacao do psicologismo a partir da fenomenologia (MCF, 297-8), que tinha
como influéncia central, a intencionalidade, da maneira como a havia desenvolvido
Brentano. Entretanto, Heidegger termina por compreender o aspecto “puro” da
fenomenologia de Husserl como o transcendental de sua filosofia, o que lhe fez
pensar que a fenomenologia figurava ainda entre as “teorias” modernas do sujeito
(MCF, 298). Heidegger caminha em direcdo a fenomenologia, imprimindo-lhe um
novo sentido, desenvolvendo seu préprio método fenomenologico, assentado na

retomada do sentido grego classico de logos e de fenbmeno, como veremos adiante.

Husserl buscava, no desenvolvimento de sua fenomenologia pura, as
condicbes de possibilidade do conhecimento num ambito que superasse tanto o
idealismo como o realismo, mas procurou fazé-lo mantendo o modelo tradicional da
representacéo que opunha o sujeito ao objeto. E, Heidegger identifica que, com este
movimento, ele terminou por ndo superar a dicotomia, jA que a consciéncia se
colocava como estrutura transcendental, portanto, subjetiva, e a realidade mantinha
seu carater objetual, dado para a consciéncia. Ele opunha-se a filosofia kantiana por
propor um meétodo de descricdo dos atos da consciéncia em oposicdo a deducao

categorial, mas tinha de pressupor, de alguma maneira, um sujeito transcendental®.

Heidegger erige, entdo, o percurso de Ser e tempo, tendo o problema do
sentido do ser como questdo diretora, baseado numa distingdo cujos critérios
rompiam com o projeto de Husserl: a realidade e a possibilidade: “Mais elevada do
que a realidade esta a possibilidade” (ST1, 69). Esta afirmacéo torna-se mais clara
quando um obijetivo central da obra € explicitado: trata-se de dirigir a pergunta pelo

sentido do ser a partir do fendmeno do tempo, pensado em sentido historial™.

®8 Cf. F. D'Agostini. Analiticos e continentais, 2003, p. 122.

%9 Cf. E. Stein. Diferenca e metafisica. Porto Alegre: Edipucrs, 2000. pp. 54-5.

® Tanto a idéia de possibilidade como o conceito historial de tempo ja inserem o autor no conjunto da
critica a ontologia tradicional que pensou o ser como realidade exterior, permanente, substancial, e o
tempo, também como substancia, e critério de demarcacdo de momentos numa linha de sucesséo de



60

O obijetivo principal de Ser e tempo delineia-se como a inquietacéo e a busca
por uma resposta satisfatéria a uma pergunta. Temos de ter em conta 0 que esta
pergunta ja pressupfe: perguntar pelo sentido do ser implica partir de uma
necessaria pressuposicao ontoldgica: o ser € e tem um sentido, sobre o qual se
pode questionar. Tentar resumir aqui o ser para Heidegger seria, no minimo, ignorar
0 cuidado do autor na elaboracgéo do tratado, bem como de todo o seu pensamento,
em que o colocar a pergunta jA se mostra como atividade filosdfica, talvez mais
originaria que as possiveis, prontas e acabadas respostas que se possa formular. A
filosofia, para Heidegger, é, de algum modo, o resultado de um processo de
inquietagéao diante do mundo e das coisas como elas sdo, por “serem” coisas num
mundo. O ser € digno de interpelacdo por ser aquilo que mais esta proximo do que &
o homem ele mesmo, de sua existéncia e das coisas ao seu redor. E este é
precisamente o aspecto que este trabalho pretende salientar em virtude de uma
investigacdo acerca do humano no pensamento de Heidegger. O ser nao “depende”

do Dasein, mas so tem sentido em relacédo a ele.

A obra inicia com a pergunta pela prépria necessidade de se inquirir acerca
do sentido do ser. Procura-se aqui, estabelecer a necessidade, a estrutura e 0s
primados Ontico e ontolégico da pergunta. Duas coisas apresentam-se como
inevitdveis desde ja: em primeiro lugar, e como prevé sua filosofia de um modo
geral, algo ja esta pressuposto em toda e qualquer pergunta: ao perguntar pelo
sentido do ser, jA esta implicado na pergunta aquele que a pde: “Todo
questionamento é uma procura. Toda procura retira do procurado sua direcdo
prévia”. (ST1, 30). Assim, a pergunta parte de algum lugar, de certo momento
historico, de certo lugar no mundo. A estrutura da pergunta pelo sentido do ser
envolve o questionamento acerca daquele que €, do ente, aquilo que é “interrogado
em seu ser” (ST1, 32)". E é por isso que, mais a frente, o tratado apresenta-se
como uma analise daquela estrutura capaz de se por tal pergunta: o ente da
compreensao, o Dasein. Este é 0 ente exemplar, e que possui uma primazia (ST1,

acontecimentos. Heidegger entende que o ser é o préprio acontecimento, que se da no tempo nao
homogéneo, historial. A possibilidade é, entdo, intrinsecamente relacionada a historialidade. Cf. ST1,
45-7.

" O mesmo raciocinio se encontra no texto O que é metafisica: “[...] toda questdo metafisica somente
pode ser formulada de tal modo que interroga, enquanto tal, esteja implicado na questao, isto €, seja
problematizado” (OQM, 35).



61

32). Com este movimento, Heidegger salta “da experiéncia transcendental para o

problema do existente humano”’.

Estamos, porém, ainda na parte descritiva de Ser e tempo, que precede a
analitica. Esta s6 comeca a se desenvolver propriamente a partir do capitulo 2 da
primeira secdo”. E como observado na introducéo desta dissertacdo, o objetivo ndo
é fazer uma interpretacdo esmiucada da analitica, mas abordar seus pressupostos e
condicdes. Dessa maneira, a parte introdutéria de Ser e tempo nos é fundamental. E
mister fazer uma ressalva: os termos de que Heidegger faz uso, e o caminho de sua
argumentacao, remetem a tradicédo filoséfica. Entdo, o proposito de Ser e tempo é
por uma pergunta antiga para a filosofia, mas que, para Heidegger, néo foi colocada
nos seus devidos termos desde os “pensadores originarios”™. E interessante notar a
centralidade do fenbmeno do tempo e sua intrinseca relacdo com o ser do Dasein.
Ou seja, o0 projeto de critica a tradicdo ontolégica remete 0 pensamento de nosso
autor para o aspecto “humano” da interrogacdo (Dasein) que esta sempre implicado
em toda pergunta. Com o Dasein, a dimensdo do humano é cuidadosamente distinta
da natureza humana, do “animal racional”, bem como do sujeito da representacao,

como veremos adiante.

Heidegger inicia o tratado, entdo, apresentando trés teses (ou preconceitos)
sobre o ser da maneira como a tradicdo o concebeu e por conta das quais a
pergunta pelo ser jamais poderia ser respondida em seus devidos termos, por uma
ignorancia com relacdo aos elementos que a constituem. As teses enunciam o
seguinte: em primeiro lugar, tem-se um conceito de ser, 0 que caracteriza este
conceito € sua universalidade (tudo aquilo que €, de modo geral, € ente, é ser); sua
indefinibilidade (para definir o que é o ser eu ja deveria usar o proprio verbo ser); e,
por fim, o mais “blindado” dos dogmas: sua evidéncia (ST1, 28-9). No limite, ndo
seria necessario dizer o que o ser é, pois todos sabem o que ele é, ndo ha motivos
para se questionar sobre algo que é tao “Obvio”. Heidegger dira que, se o ser, por

um lado, € aquilo que ha de mais universal, ndo por isso ele se torna indefinivel e

2 B. Nunes. Passagem para o poético. 1992, p. 57.

"3 Cf. Stein. Seis estudos sobre “Ser e tempo”. 2005, p. 57.

™ Heraclito, Parménides e Anaximandro, principalmente. Os “pré-socraticos” ganham um novo lugar
na obra de Heidegger. Ele entende que ali se iniciou a filosofia enquanto “pensamento originario” do
ser, que se teria transfigurado em funcdo do desenvolvimento da sofistica e do pensamento de
Sdcrates, Platao e Aristoteles. Cf. Carneiro Ledo, E. Os pensadores originarios. 2005: pp. 7-8.



62

abstrato. E porque se tomou o0 ser como 0 conjunto de todos os entes, diz-se do ser
que é evidente, e auto-fundamentado (ST1, 28-9).

Tais teses constituem, precisamente, o nucleo contra o qual a ontologia
fundamental de Ser e tempo quer se opor, qual seja 0 pensamento metafisico, aquilo
que a filosofia se tornou desde Platdo e sua “doutrina da verdade”, que separa a
realidade sensivel do ente de seu valor mais proprio e elevado, a idéia. O propdsito
de Ser e tempo, nesses termos, é apontar a possibilidade de a filosofia pensar o ser
de modo ndo metafisico, o que significa pensar o ser a partir da diferenca ontoldgica,
abandonar o paradigma da representacdo, que concebe o conhecimento como a
relacdo entre sujeito e objeto. O principal problema da representacdo para
Heidegger, desde Platédo, € a divisdo do mundo, ou sua duplicacdo: a reducéo da
realidade a “objeto” de reflexdo de um sujeito substancial e universal, e o correlativo

abandono do ser como questédo do pensamento.

O 86 de Ser e tempo apresenta elementos centrais que teriam marcado a
ontologia tradicional. A ontologia grega, em seu sentido originario, pautava-se por
uma interpretacdo que compreendia o ser humano, o Dasein, a partir do “mundo”,
compreendido como natureza (physis). Poderiamos interpretar a partir disto que os
gregos estavam mais proximos do que Heidegger define como “mundo circundante”,
ou o mundo pensado em sentido existencial. (ST1, 107). A ma interpretacdo deste
sentido teria feito a ontologia dirigir-se para um pensamento dogmatico, que
procurou “fixar” o ser através de conceitos produzidos pela subjetividade, fazendo
dele “substancia” ou “realidade”: “o ego cogito de Descartes, 0 sujeito, 0 eu, a razao,
0 espirito, a pessoa” (ST1, 51). E interessante notar a centralidade da raz&o alocada
neste conjunto, em meio a determinacdes do ente que remetem a interioridade (o eu,
0 sujeito). A razdo, enquanto logica, é o “fundamento” destas estruturas

subsistentes.

A ontologia interpretada nestes termos, devera ceder a fluidez do ser pensado
temporal e historicamente. Malgrado o “exagero” dos termos, o pensamento de
Heidegger quer contrastar com “a rigidez e o endurecimento de uma tradicao
petrificada” (ST1, 51). A desconstrucdo (Destruktion), entretanto, se pretende antes
uma reconstrucdo do terreno e ndo seu aniquilamento. (ST1, 53). O indicio essencial

desse carater reconstrutor € a reinterpretacdo de conceitos-chave que incorporam o



63

meétodo de Heidegger em Ser e tempo; de “fenomenologia” sera necessario extrair a
interpretacdo de “fendmeno” e de “logos”. Seguindo o caminho do autor,
observemos primeiramente a caracterizacdo de cada um dos termos e, em seguida,

o sentido da relacao entre ambos.

O 87 inicia fazendo uma distingdo, necesséria a interpretacdo de fendmeno
no horizonte de compreensédo grego, entre uma interpretacdo que toma fendmeno
como “aquilo que se mostra”, do sentido de fenébmeno como “aparéncia’. O sentido
comum a estas duas interpretacdes € a idéia de “manifestacdo”, que possui pelo
menos dois sentidos: como indicacdo Heidegger exemplifica falando de
“manifestacdes de uma doenga”, como sintoma, portanto. Neste caso, a doenga, ela
mesma, ndo se mostra, trata-se de um “anunciar de algo que ndo se mostra” (ST1,
59). O fenbmeno é compreendido aqui como anuncio e indicio de algo que se
esconde. Esta interpretacao de fendbmeno como manifestacéo, especificamente por
este carater negativo, distancia-se do sentido original que Heidegger quer propor.

A concepcéo de fendbmeno de Kant, que se opde a coisa em si”®, tem como
base precisamente este sentido de fenbmeno como um “ndo mostrar-se”, ja que a
intuicdo dos objetos na experiéncia chegam ao intelecto como que passando por um
“filtro”, as formas da sensibilidade. Dessa maneira, o fendmeno, num sentido radical,
€ uma ndo apresentacdo de um objeto. Ou seja, Kant considera o objeto pela sua
nao manifestacdo. Para Heidegger, tanto a manifestacdo, como algo distinto do
fenbmeno, mas que Ihe da uma indicacdo, como o fendmeno interpretado como
aparéncia, com o “ndo do objeto” deixam, de lado o sentido originario da maxima

fenomenoldgica de retorno as coisas elas mesmas:

Essa multiplicidade confusa dos “fendmenos” que se apresenta nhas
palavras fendmeno, aparéncia, aparecer, parecer, manifestacdo, mera
manifestacdo, s6 pode deixar de nos confundir quando se tiver
compreendido, desde o principio, o conceito de fendmeno: o que se mostra
em si mesmo.” (ST1, 61).

Desse modo, o sentido da Destruktion especificamente no que diz respeito a
filosofia kantiana, expressa-se aqui a partir da critica de Heidegger a nocédo de
fendbmeno, que toma os objetos e sua manifestacao para o sujeito do conhecimento

através das formas da intuicdo. A reconstrucdo do conceito de fendémeno,

’® Kant. Critica da raz&o pura, 2001, p. 48.



64

centralizada na idéia de retorno as coisas mesmas, revé a acepc¢ao kantiana, que da
conta da maneira através da qual os objetos se tornam fenbmenos e, portanto,
passiveis de conhecimento, mas deixa de considerar que tempo e espaco deveriam
também ser fendbmenos, ja que ha um conhecimento possivel deles. Do ponto de
vista estritamente formal, ndo se pensa o carater fenoménico das proprias formas da

intuicdo sensivel.

O outro termo que compde a palavra fenomenologia remete ao l6gos. E aqui
temos uma forte indicacdo do que em Ser e tempo € compreendido como linguagem,
pois o logos é pensado por Heidegger, retomando seu sentido grego, como discurso.
No §7B, Heidegger aponta a necessidade de se averiguar de que maneira teria este
sentido se modificado a ponto de o logos ter adquirido o sentido racional e cientifico
de “ordenamento” e racionalizacdo do pensamento. Com efeito, o sentido comum de
logos remete ao conhecimento racional de um objeto qualquer; a “logia” da a
medida, a propor¢do do conhecimento verdadeiro. Este é um ponto central da obra
para o que aqui se pretende desenvolver como uma reflexdo acerca da linguagem
(como discurso) de maneira a desassocia-la do sentido tradicional de condicdo de
possibilidade da enunciagcdo de proposicoes verdadeiras acerca do mundo.
Traduziu-se logos por “razdo, juizo, conceito, definicdo, fundamento, relacéo,
proporcao” (ST1, 62). Mas como poderia, diz Heidegger, “o discurso modificar-se
tanto para que logos signifiqgue tudo isso e, justamente, no uso de uma linguagem
cientifica?” O autor ressalta o carater contraditorio da atribuicdo de multiplas
interpretacbes de um termo, quando € de praxe do operar cientifico a definicdo

esmiucada e precisa dos termos em uso.

Argumentando nesse sentido, Heidegger aponta os indicios de tal
modificacdo: a exacerbacdo de um aspecto especifico do logos teria encoberto seu
sentido original. Este sentido € apontado por Aristoteles em De Interpretatione “como
amodaivesbai. O légos deixa e faz ver (daivesbon) aquilo sobre o que se discorre e o
faz para quem discorre (médium) e para todos aqueles que discursam uns com 0s
outros.” (ST1, 63). O carater apofantico € o que faz do discurso algo inteligivel e,
portanto, racional e racionalizavel, retirando da prépria coisa aquilo que é dito. O
carater apofantico do logos é aquilo que possibilita “deixar e fazer ver algo como

algo, na medida em que se da em conjunto com outro”. (ST1, 62-3) Este “conjunto”



65

seria a garantia da possibilidade de enunciacdes verdadeiras, pois o que € dito, €
“retirado” da prépria coisa e se da em conjunto com ela. Dessa maneira € que 0
discurso pode ser pensado como algo que enuncia uma verdade ou uma falsidade.
O logos “deixa e faz ver” algo sobre a coisa que a inclui, e ndo algo que € posto de
um “interior” para um “exterior”’, como parece estar implicado na idéia de sintese
(sunthesis). Contrasta, desta maneira, da sintese no sentido kantiano, “O ocuv”, diz

Heidegger, “possui aqui um significado puramente apofantico”. (ST1, 63).

O sentido que Heidegger quer enfatizar, o hermenéutico, como veremos
adiante, vai propor uma nova relacdo que pretende superar esta dicotomia,
rompendo com o sujeito como fundamento da relacdo, da sintese. Se o logos foi
interpretado a partir de seu carater apofantico, torna-se inevitavel uma reflexao sobre
a verdade neste momento da obra, pois o verdadeiro e o falso, nesta interpretacéo
serdo pensados a partir da possibilidade de o discurso (a enunciacao) dizer algo que
corresponde ao objeto indicado. A reducdo do logos a este aspecto verofuncional
esta na base da metafisica enquanto representacao.

Se o0 logos foi interpretado a partir de seu carater apofantico, torna-se
inevitavel uma reflexdo sobre a verdade neste momento da obra, pois o verdadeiro e
o falso, nesta interpretacao serdo pensados a partir da possibilidade de o discurso (a
enunciacao) dizer algo que corresponde ao objeto indicado. A reducédo do l6gos a
este aspecto verofuncional do 16gos apofantico esta na base da metafisica enquanto
representacdo. O deslocamento do sentido primordial do l6gos se coaduna com a

reinterpretacdo que Heidegger faz do conceito de aletheia:

O “ser verdadeiro” do logos enquanto aAnfeusiv diz: retirar de seu velamento
o0 ente sobre que se discorre no Aéyslv como amodaivesBol e deixar e fazer
ver o ente como algo desvelado (aAnbfes), em suma, des-cobrir’. Do mesmo
modo, o “ser falso”, ¢eudeabau, diz enganar no sentido de en-cobrir: colocar
uma coisa na frente de outra (deixar e fazer ver) e assim propd-la como algo
gue ela ndo é. (ST, 63).

Nota-se que Heidegger, ao propor uma interpretacdo “original” de logos
enfatiza a primazia da coisa e toma a verdade como uma espécie de “encontro”
entre 0 comum a esta coisa e ao enunciado. A interpretacdo tradicional, que
considerou a alétheia como correspondéncia teria fixado o “legdbmenon” do logos, “o
gue se mostra como tal” (64). Como diz o autor, aquilo que por si SO se apresenta

como fundamento, como o inexoravel do conhecimento: o “utrokeipevoy, isto €,



66

aquilo que, em toda interpelacéo e discusséao, ja esta sempre presente com fundo e
fundamento” (ST1, 64). Poderia-se interpretar que, na fixidez inerente a
caracterizagdo do logos como legémenon, o elemento mais critico segundo
Heidegger é o fato de o fundamento, a base, o hypokeimenon, ignorar o aspecto
determinante do falso, do velamento, da ndo-verdade daquilo sobre que se fala. Isto
deverd se tornar mais claro quando, adiante, fizermos a interpretacdo do conceito de

verdade no contexto da “virada” no pensamento de Heidegger.

Uma maneira de identificar esta critica a fixidez do fundamento verdadeiro é
uma sentenga marcante sobre a fenomenologia quando, averiguadas as acepg¢des
“vulgares” de fenbmeno e logos, Heidegger erige o conceito fenomenoldgico de

fenomenologia:

O ser dos entes nunca pode ser uma coisa “atrds” da qual esteja outra coisa
“gue ndo se manifesta”. Atras dos fendmenos da fenomenologia ndo ha
absolutamente nada, o que acontece é que aquilo que deve tornar-se
fendbmeno pode-se velar (ST1, 66).

Com isto, Heidegger toca num ponto fundamental do pensamento metafisico,
pois a aparéncia surge como uma espécie de “degeneracdo” do ser verdadeiro,
encoberto por um falso manifestar. Isso remete a divisdo do mundo familiar a
metafisica: a verdade deve estar fora, acima do mundo no qual estdo os objetos
sobre os quais se fala. Dada a questdo nestes termos, Heidegger vai salientar no
conceito fenomenoldgico de fenomenologia a importancia do “como” em oposi¢cao ao
“qué” (esséncia), e a fenomenologia vai se centrar na “maneira” do conhecimento e
nao no sentido objetificador e, portanto, entificador. Pode-se dizer como as coisas se
apresentam e como se pode conhecer, mas ndo o qué se conhece, como se

estivesse pressuposta uma verdade fixa e evidente nas coisas.

E o “como” do conhecimento e da manifestacdo, se ndo pode ser obtido a
partir de um enunciado que corresponda a verdade de uma coisa, deve poder ser,
de alguma maneira, interpretado. E neste momento que a fenomenologia torna-se
fenomenologia hermenéutica. No entanto, se ha interpretacdo, de alguma maneira
h& aquele que interpreta, ou “algo” de onde parte a interpretacdo. E por isso que a
fenomenologia hermenéutica ja assume 0s pressupostos da diferenca ontoldgica,
sobre a qual se falara de modo mais detalhado posteriormente. Pode-se adiantar,

contudo, que o sentido mais determinante desta diferencas é a idéia que corrobora o



67

projeto de Heidegger: o ente que € capaz de compreensao, o Dasein, ja se pensa e
compreende sendo, ou seja, a partir de sua existéncia. Sera necessario ainda
explicar em que sentido esta existéncia ndo se dilui no carater entificador da
evidéncia. Tudo depende de uma idéia de existéncia que, transcendendo o nivel
ontico, ndo é a pura e simples “realidade”, mas aquilo que faz do ente algo do ser. E
por isso que, como dira Heidegger adiante no tratado, através da analitica de um
ente especifico, tendo-se em conta a diferenca ontolégica, torna-se possivel a
compreensao do ser enquanto tal: “na idéia dessa constituicdo de ser ja se encontra,
pois, a idéia de ser em geral” . (ST1, 39) Objeto e método se confundem, poder-se-ia
dizer, e o caminho do conhecimento ndo € meio, mas ja o conhecimento enquanto

tal.

Uma vez mais caberia aqui retomar o dialogo proposto por Stein e
apresentado anteriormente entre sentido e estrutura, e que se configura como o
problema central da hermenéutica. Este pressuposto da hermenéutica é o que
parece ser erigido como premissa fundamental de Heidegger na Destruktion da
metafisica; ndo se busca a estrutura do sentido, mas o sentido da estrutura. Nestes
termos, seria possivel tracar o caminho de pensamento da hermenéutica: como o
sentido se torna estrutura? Importa averiguar porgue certas formas, certas estruturas

se fixam em determinada tradicéo, e ndo o exame formal destas estruturas em si’.

E associando a hermenéutica a compreensdo, o modo de ser essencial do
Dasein, como veremos, a fenomenologia de Heidegger torna-se hermenéutica da
faticidade, pois a estrutura da compreensdo, do Dasein, é pensada em sua
existéncia no mundo, como ser-lancado, finito. Aqui pode ser visualizada a célebre
inversdo da questdo metafisica sobre a natureza humana: “a esséncia da pre-senca
estd em sua existéncia” (ST1, 77), se esséncia ndao € compreendida em sentido
guididativo, mas a partir do fato de o Dasein se dar em relacdo ao ser (ST1, 39), e se

n77

existéncia ndo € pensada como “simplesmente dada”’’, mas também no contexto de

uma relacéo (ST1, 77).

’® Cf. E. Stein, Aproximacdes sobre hermenéutica, 2003, p. 32.

" Heidegger distingue dois sentidos basicos de existéncia, de “modos de ser no mundo” para
enfatizar sua posicao em face da ontologia tradicional. A distincdo é feita no momento em que o autor
vai especificar o modo de ser do Dasein. (ST1, 77) O Dasein é em relagao ao ser, porque é capaz de
compreensdo e se pde a pergunta acerca da propria existéncia. O oposto simétrico a isto é o “ser
simplesmente dado” (Vorhandenheit), “modo de ser do ente que ndo tem o carater de pre-senga”.



68

Com este movimento, Heidegger destaca a fenomenologia do horizonte
estritamente transcendental, formal e descritivo e conduz o conhecimento do ser a
interpretacédo, interpretacdo esta que torna o Dasein duplamente intérprete: do ser e
de si mesmo. Este inicio do tratado como delineamento metodoldgico da pesquisa é
fundamental para o que se pretende desenvolver adiante sobre a linguagem como
um dos existenciais do Dasein, e sobre a centralidade da compreensdo como algo

gue concerne a estrutura mesma deste ente particular.

Vejamos de modo mais detalhado os pressupostos desta relacéo a partir da

explicitacdo dos conceitos de “diferenca ontologica” e “circulo hermenéutico”.

3.1.1. Diferenga ontologica e Circulo hermenéutico

Estdo implicitas neste texto a idéia de diferenca ontologica e a de circulo
hermenéutico sem que estes termos tenham sido abordados explicitamente. Este
topico se situa como um intermezzo e intenta efetuar uma breve caracterizagcéo
destes dois teoremas centrais na obra de Heidegger’ e que dirigem seu caminho de

interrogacdo de maneira central em Ser e tempo.

Trata-se de conceitos que seguem de maneira muito prépria, a meu ver, o
modo de pensar do autor devido ao fato de a idéia do sentido figurar como
pressuposto demonstrativo, e ndo descritivo-dedutivo (ST1, 34). Parece mesmo que,
dessa maneira, 0 conceito parece ganhar uma corporeidade maior, pois seu “modo

de funcionamento” ndo esté preso a uma definicdo elaborada e fixa.

Logo no 8§ 2 os pressupostos do circulo hermenéutico sdo apresentados em
funcdo da exposicao da estrutura da pergunta pelo sentido do ser, que nao surge de
uma espécie de neutralidade, de uma posicdo prévia pura, mas se da ja num

contexto, de maneira situada e ja se dirige ao “objeto” da pergunta, como que

(ST1, 77) A tradicdo ontologica pensou, assim, erroneamente o carater da existéncia do Dasein,
tomando-o como um ente qualquer entre outros. O oposto a Vorhandenheit é a Zuhandenheit
(manualidade), ou seja, 0 modo de ser das coisas que se apresentam ao Dasein como utensilios, por
exemplo. Note-se o0 sentido pragmatico na importancia da “méo”, (Hand).

"8 Cf. Stein Diferenca e metafisica. 2000, p. 20.



69

“afetada” por ele. Nas palavras de Heidegger: “Todo questionamento é uma procura.
Toda procura retira do procurado sua direcdo prévia. Questionar € procurar o ente
naquilo que ele é e como ele é” (ST1, 32). A estrutura da pergunta pelo sentido do
ser é composta pelo questionado, pelo interrogado e pelo perguntado. O
guestionado, na pergunta, € o proprio ser, “0 que determina o ente como ente”, o
perguntado € aquilo que especificamente se pergunta, o sentido do ser, e o

interrogado, o ente. Este € interrogado em seu ser (ST1, 32).

Heidegger levanta uma objecdo hipotética com relacdo a seu proprio
pensamento: se, do ponto de vista de sua hermenéutica, o ente da interpretacdo, o
Dasein, ja se move numa compreensao do ser, pois que é ser-no-mundo, e 0 mundo
€ ja uma totalidade significativa, o caminho do pensamento seria, entdo, como que
um circulo vicioso, onde, ao “final” do processo, nenhum novidade, nhenhum passo,

teria sido dado, mas uma mera repeticdo do mesmo:

Mas sera que uma tal empresa nao cai num circulo vicioso evidente? Ter
gue determinar primeiro o ente em seu ser e, nessa base, querer colocar a
guestdo do ser, ndo sera isso andar em circulo? Para a elaboracdo da
guestdo, ndo se esta ja pressupondo aquilo que somente a resposta a
guestao podera proporcionar? Ao se refletir sobre os caminhos concretos de
uma investigacdo, € sempre estéril recorrer a objecdes formais como a
acusacao de um “circulo vicioso”, facilmente aduzivel, no ambito de uma
reflexdo sobre os principios. Essas objecdes formais ndo contribuem em
nada para a compreensao do problema, constituindo mesmo um obstaculo
para se entrar no ambito da investigagcdo. De fato, porém, ndo ha nenhum
circulo vicioso no questionamento da questdo. O ente pode vir a ser
determinado em seu ser sem que, para isso, seja necessario ja dispor de
um conceito explicito sobre o sentido do ser. (ST1, 33-4).

A resposta a objecdo baseia-se numa questdo de método™. Esta critica
“l6gica” ao circulo que permeia a pergunta s6 pode ser dar se um argumento € algo
passivel de ser demonstrado apenas dedutivamente. E para que haja deducdo, um
“fundamento” deve preceder a pergunta. Mas o pensamento de Heidegger ndo se
move no terreno de um fundamento solido pré-definido. Nesse sentido, o caminho
proposto por ele faz um movimento exatamente inverso ao da deducédo: “Nao pode
haver “circulo vicioso” na colocacdo da questdo sobre o sentido do ser porque nao
estd em jogo na resposta, uma fundamentacdo dedutiva, mas uma exposicao
demonstrativa das fundagfes” (ST1, 34). O ser € algo que pode ser perguntado (em

seu ser) a partir da investigacdo da estrutura do Dasein. Trata-se de um argumento

® O método em Heidegger n&o ¢ algo estabelecido previamente como numa exposi¢ao formal. E algo
gue decorre da propria compreensdo do ser e, portanto, arraigado na constituicdo ontologica do
Dasein. Cf. Stein. Seis estudos sobre “Ser e tempo”. 2005, p. 58-9.



70

semelhante ao da critica a Descartes e ao cogito: o sentido do ser do sum
permanece inquestionado: “Com o “cogito sum”, Descartes pretende dar a filosofia
um fundamento novo e sdlido. O que, porém, deixa indeterminado nesse principio
“radical” € o modo de ser da res cogitans, ou, mais precisamente, o sentido do ser
do “sum”. (ST1, 53).

Em suma, estabelecendo de que maneira o circulo implicado na compreensao

do ser néo é vicioso, Heidegger diz:

A “pressuposicao” do ser possui o carater de uma visualiza¢éo preliminar do
ser [...] nasce da compreensdo cotidiana do ser em gque nos movemos
desde sempre e que, em Ultima instancia, pertence a prépria constituicao
essencial da pre-senca. (ST1, 34).

Adiante no texto, ja no eixo da analitica existencial, quando a compreensao e
interpretagdo sdo expostas como modo de ser do Dasein, o circulo € remetido
especificamente a estrutura deste ente (ST1, 209), e se a pergunta pelo sentido do
ser parte de uma investigagcdo do ente, a circularidade advém da maneira mesma de
este ente ser. Heidegger afirma que o conhecimento cientifico, racional e “l6gico”
procura retirar do conhecimento qualquer fio de argumentacdo que encontre ja na
pergunta o sentido da resposta: “O decisivo ndo € sair do circulo”, diz Heidegger,
“mas entrar no circulo de modo adequado. Esse circulo da compreensédo ndao é um
cerco em gue se movimentasse qualquer tipo de conhecimento. Ele exprime a
estrutura prévia existencial, propria da pre-senca.“ (ST1, 210). E a partir deste
sentido de estrutura prévia, em que o Dasein, sendo, ja tem uma compreensao
mediana do ser (ST1, 31) (como um “outro” numa rela¢éo), que o teorema do circulo
hermenéutico se articula ao da diferenca ontolégica.

O termo “diferenca” em filosofia remete a uma “relacdo” necessaria, de modo
que para haver diferenca € preciso que haja dois termos num vinculo de alteridade.
Além disso, para que a diferenca faca sentido, os dois termos devem, para ser
diferentes de alguma forma, ter também algo em comum®. A diferenca ontoldgica

em Heidegger pressupde algo de comum entre o ente e o ser®. O pensamento da

8 Cf. N. Abbagnano, Dicionario de filosofia. 2003, p. 278.

# 0 nada no sentido da diferenca ontolégica é o que ha de comum entre ente e ser: “O nada é o0 n&o
do ente, e, deste modo, o ser experimentado a partir do ente. A diferenca ontolégica é o ndo entre
ente e ser. (EF, 95).



71

diferenca ontoldgica estd, para o autor, na base da superacdo da metafisica®, que
considerou o ser como a totalidade do ente, ignorando a relagéo.

No ambito da analitica existencial, a diferenca ontologica nasce da
compreensao do ser por parte do Dasein: “O ser é sempre o ser de um ente” (ST1,
35). Dessa maneira, a relagdo, onde esta pressuposta a alteridade:, € uma relacéo
especial porque os elementos envolvidos na diferenca ndo se distinguem em
género, tampouco em espécie: o Dasein ndo é uma parte no todo do ser, ja que,
sendo, o Dasein €, a cada vez, no proprio ser. Esse sentido da diferenca ontoldgica
se coaduna com a ruptura empreendida por Heidegger na teoria do conhecimento
gue distingue o sujeito do objeto e, “interior e exterior”, sendo a compreensao nem
algo externo, nem interno, mas transcendente. E nestes termos que, como afirma
Stein, estes teoremas que conduzem o pensamento de Heidegger dao margem a

constituicdo de um novo paradigma na filosofia.

Na obra de Heidegger, o termo Diferenca ontologica (ontologische Differenz)
nao é referido de maneira explicita, no entanto, a idéia da diferenca ontologica
perpassa toda seu pensamento®. Muitas passagens se poderiam apontar para
figurar a centralidade desta distincdo. No inicio de Ser e tempo, dois “primados” da
pergunta pelo sentido do ser sdo destacados: o 6ntico e o ontologico (ST1, 34-41),
ou seja, a questdo do ser deve ser pensada, poderiamos interpretar, como um
movimento que vai do ser ao ente e, de modo igualmente determinante, do ente ao
ser. Dessa maneira, € possivel dizer que s6 ha ser referido ao humano e vice-versa.
Este aspecto determinante da diferenca ontolégica € fundamental para o que se
segue nesta pesquisa no tocante ao cotejamento dos diferentes textos de
Heidegger. Poderiamos mesmo dizer que deriva de um dos nossos objetivos a
investigacdo acerca do sentido da diferenca ontolégica no caminho percorrido por
Heidegger ou, de modo mais especifico, nos textos selecionados para esta
pesquisa.

% Stein aponta que a questdo da diferenca ontoldgica é trabalhada por Heidegger em sua relacéo
com o problema da superacdo da metafisica em trés textos principais: Que é isto — a filosofia?, O
principio da identidade e A constituicAdo onto-teo-légica da metafisica. Cf. E. Stein Diferenca e
Metafisica. 2000, p. 68.

8 A diferenca ontologica ja se coloca como questdo para Heidegger de modo tematico no ano da
publicacdo de Ser e tempo: “A expressao die ontologische Differenz foi introduzida pela primeira vez
em 1927, para marcar a distincdo entre (SER (das Sein) e ente (das Seiende). A distingédo, e ndo a
expressao, é central em ST1” (M. Inwood. Dicionario Heidegger, 2002, p. 42).



72

Mais de uma passagem em Ser e tempo ilustram de modo significativo a
centralidade da diferenca ontoldgica para a analitica existencial. A que se segue,
fornece os elementos cruciais para os objetivos deste texto. Note-se que este trecho
faz parte da caracterizacdo do sentido fenomenologico da fenomenologia, que ele
opde ao conceito formal, como vimos anteriormente, mas, de alguma maneira, esta

passagem antecipa toda a analitica:

Em sentido fenomenolégico, fendmeno é somente o que constitui o ser, e
ser é sempre ser de um ente. E por isso que, ao se visar a uma libera¢éo do
ser, deve-se, preliminarmente, aduzir o préprio ente, de modo devido. Este
ente também deve-se mostrar no modo de acesso que genuinamente lhe
pertence. E, deste modo, o conceito vulgar de fenbmeno se torna
fenomenologicamente relevante. A tarefa preliminar de se assegurar
“fenomenologicamente” 0 acesso ao ente exemplar como ponto de partida
da prépria analitica ja se acha sempre delineada a partir do préprio ponto de
chegada. (ST1, 68).

Antecipa-se a analitica a partir da énfase no fato de que a liberacdo para a
compreensao do ser deriva de uma interpretacdo prévia do ente, do Dasein. O
sentido fenomenoldgico a partir do qual sdo investigados os dois elementos que

constituem a relacéo o fazem exatamente porque se mostram a partir de si mesmos.

Em consonancia com a idéia de superacédo da metafisica, o humano pensado
a partir da diferenca ontolégica € a radical dissolucdo do sentido tradicional e
essencialista, de animal racional, de sujeito. O Dasein € um fendmeno, ele se da
como possibilidade do humano e do ser, ndo um “género dos entes”, mas sua

condicao ontolégica, como um correlato.

Estes dois teoremas, circulo hermenéutico e diferenca ontoldgica, séo
as bases do paradigma heideggeriano, de que nos fala Stein. Em Diferenca e
Metafisica®™, dois elementos centrais sdo apresentados como o nucleo dos
problemas que enfrenta a filosofia no contexto da crise da modernidade e, em
correlacdo, da superacdo da metafisica. S8o eles o problema do sentido, e o
problema do outro (ou o problema da intersubjetividade). O problema do sentido esta
atrelado a questao filoséfica do conhecimento especificamente com relagdo ao seu
carater de exterioridade. Isso porque tradicionalmente o conhecimento deve, de

alguma maneira, referir-se a algo que transcende a consciéncia, para ser valido.

8 op. cit., p.14.



73

Isto nos remete diretamente ao outro, pois 0 conhecimento valido deve ser
partilhavel. A reviravolta linguistica na filosofia est4 na base deste problema, pois, a
partir dela, um novo sentido de exterioridade deve ser encontrado. No pensamento
da metafisica, o atrelamento de uma proposicao a estrutura do mundo passa por um
desmoronamento a partir do momento em que tanto a substancia relativa a
interioridade do sujeito como a pressuposi¢cdo ingénua do mundo como realidade

recaem, como vimos anteriormente, no ambito de uma postura irrefletida.

Em conjunto, diferenca ontolégica e circulo hermenéutico, por se fundarem
na compreenséo do ser, oferecem um modelo de interpretacéo a partir do qual tanto
a questdo do mundo exterior como da intersubjetividade sédo deslocados para o
ambito de uma “relagcdo”. A compreensdo do Dasein, enquanto ser-no-mundo,
(mundo compreendido aqui como totalidade significativa) dispensa uma
exteriorizagdo e uma consequente substancializacao de estruturas autbnomas, pois
tanto “compreensdo” e “compreendido” sdo pensados a luz de uma distincdo que

abre espaco para o outro, o diferente.

E numa conjuntura significativa, eu e outro partiiham um sentido comum
precisamente por se encontrarem numa relacdo e ndo por constituirem substancias
de uma mesma natureza. O sentido pensado a partir da hermenéutica resguarda o
espaco do outro, de modo que a intersubjetividade nao se define a partir da relagéo

entre duas consciéncias ou “estruturas de pensamento”.

Dessa maneira é que se poderia interpretar que o pensamento de Heidegger
em Ser e tempo ja prefigura elementos que caracterizam a reviravolta linguistica na
filosofia, como vimos anteriormente. Mesmo que o discurso ndo tenha sido aqui
ainda abordado, o carater interpretativo do circulo hermenéutico, a constituicdo de
sentido, implicado na compreensdo, nos remonta a centralidade da linguagem para
a filosofia. Os pressupostos da diferenca ontologica, por sua vez, remetem ao
aspecto pragmatico, social e publico da partilha do sentido, que sO € possivel

linguisticamente.

Diferenca ontologica e circulo hermenéutico se colocam, entdo, mais do que
como metodo em Ser e tempo, como pressupostos da concepcéo de linguagem que

ai se desenvolve. A abordagem da analitica existencial se situa aqui com o objetivo



74

de investigar, neste contexto, a centralidade do humano, como estrutura a partir da

qual se pode pensar a constituicdo de sentido e de interpretacao.

3.2. Kant e a fundamentacao antropoldgica da metafi  sica

Com as idéias do neokantismo, movimento filosofico aleméo de retorno a
Kant, em meados do século XIX, o pensamento deste autor é tomado
especificamente como filosofia ou teoria da ciéncia, ou seja, epistemologia. Com
isso, buscava-se “livrar” a filosofia tanto da metafisica em sentido ontol6gico, como
do psicologismo enquanto reducdo do conhecimento a dimenséo interna da mente®.
Centrava-se, entdo na questdo da estrutura transcendental como fundamento do

conhecimento légico, racional.

O pensamento de Kant influenciou sobremaneira o desenvolvimento da
analitica existencial da analitica existencial de Heidegger®, principalmente a Critica
da razdo pura, texto que Heidegger interpretou continuamente nas prelecdes de
1927 e 1928%. Neste texto, entendia Kant ndo como teérico da epistemologia, mas
da metafisica enquanto ontologia, procurando ndo supera-la, mas fundamenta-la.
Opunha-se, dessa maneira, a interpretacdo neokantiana®. Este trabalho estd na
base da antropologia de Heidegger (se se entende antropologia como propomos
agui) e, consequentemente, na constituicdo da analitica existencial. Assim, para
além da caracterizacdo do homem enquanto sujeito, ressalta-se aqui a dupla
implicacdo do ser humano como problema: como objeto de consideragdes, por um

lado, e como “horizonte a partir de onde e com relacdo ao qual tudo é pensado™.

Em Kant, a questdo do humano gira em torno da explicitagédo da “faculdade™

do conhecimento de que o sujeito é dotado. Para Heidegger, em funcdo da base

fenomenolégica de seu pensamento, do circulo hermenéutico e da diferenca

% Cf. N. Abbagnano. Dicionario de filosofia, 2003, p. 710.

% Cf. G. Vattimo. Introducéo a Heidegger, 1989, p. 10.

8 “Interpretacdo fenomenoldgica da critica da razdo pura de Kant”. Vol. 25 da Gesamtausgabe. Cf. M.
Inwood. Dicionario Heidegger, 2002, p. VIII.

8 Cf. M. Inwood. op. cit, p. 103.

% M. Oliveira. A filosofia na crise da modernidade, 1989, p. 15.

% |, Kant. Critica da razéo pura, 2001, p. 12.



75

ontoldgica, esta questdo se dirige para a investigacdo sobre o humano a partir do
modo como este € no mundo. Poderiamos dizer que, de Kant até Heidegger, a
investigacdo acerca do homem como fonte de conhecimento passa de uma

abordagem dedutivo-transcendental para um expositivo-existencial.

A partir desse ponto de vista € que é interpretado aqui o posicionamento de
Kant, segundo o qual a pergunta pelo homem €é capaz de “reunir e centralizar todas

as perguntas da filosofia™".

Enquanto pergunta que centraliza toda as outras
questdes, o problema do homem em Kant caracteriza a filosofia como antropologia.
E quando se situa o pensamento de Heidegger como tendo sido influenciado de
maneira decisiva pelo pensamento de Kant como uma tentativa de fundamentacao
antropoldgica da metafisica, tendo Heidegger tirado de suas questdes precisamente
aguela sobre o homem, no sentido ontoldgico de sua relacdo com o ser e ndo como
a busca por sua esséncia ou natureza: “A ontologia fundamental ndo é outra coisa
que a metafisica do Dasein humano, de tal maneira que ela é necessaria para
restituir possibilidade a metafisica. Ela permanece fundamentalmente afastada de
toda antropologia, mesmo filosofica.” (KPM, 57). Esta passagem nos remete ao que
ja foi exposto anteriormente com relacdo aos objetivos desta pesquisa: ela se
desenrola no ambito de uma tensdo de uma filosofia antropolégica que nega a

antropologia como fundamento.

Vejamos em que ponto e até onde o0 pensamento destes dois autores
confluem. Para Kant, é fundamental ressaltar o carater ativo do homem, em funcéo

da faculdade de intuicdo dos objetos:

Se a intuico tivesse de se guiar pela natureza dos objetos, ndo vejo como
deles se poderia conhecer algo a priori, se, pelo contrario, os objetos
(enquanto objetos dos sentidos) se guiar pela natureza da nossa faculdade
de intuicdo, posso perfeitamente representar esta possibilidadegz.

Em detrimento do carater de “contemplador do mundo” inerente ao horizonte
de interpretacdo grego, em Kant, o homem, “o sujeito, investe a si mesmo, e neste

sentido ndo ha mundo sem homem”

. Ora, em consonancia com este pensamento
estd o pensamento de Heidegger quando afirma ndo haver ser sem o Dasein e vice-

versa. Talvez precisamente o sentido deste “vice-versa”, que nos remete a diferenca

%L M. Oliveira. op. cit.
%2 | Kant. op. cit., 2001, p. 46.
% M. Oliveira. op. cit., p. 16.



76

ontoldgica heideggeriana, pareceria estranho a Kant, que, movendo-se no ambito da
revolugdo copernicana, vai sempre do homem ao ente, ndo encontrando o

movimento de volta.

Kant entende que, através da experiéncia, o mundo se torna objeto para o
homem ndo enquanto “realidade fisica, mas objeto do qual falamos e fazemos
afirmacdes [...] O mundo so existe para 0 homem em virtude da atividade do homem:
é a subjetividade transcendental que constitui 0 mundo como mundo-objeto™*. O
mundo para o homem seria exatamente o fenbmeno, o0 mundo em si € relegado a

condic¢ao de incognoscibilidade.

Salta aos olhos uma distingao central na compreenséo destes pensadores no
tocante ao fendbmeno, o que pode ser explicitado a partir da diferenciacdo que
Heidegger faz no inicio de Ser e tempo, entre o sentido formal de fenomenologia e o
sentido fenomenoldgico. Por tras do fendmeno, para Kant, subjaz o sentido obscuro
da coisa em si, reguladora dos fendmenos, mas incognoscivel em si mesma,
engquanto que, para Heidegger, “por tras” dos fenbmenos da fenomenologia ndo ha
absolutamente nada. Qual o sentido genuino desta afirmacéo? Heidegger situa a
distingdo kantiana entre fendmeno e coisa-em-si no horizonte do pensar metafisico
enquanto “divisor do mundo”: empirico/inteligivel, transcendente/imanente, e mesmo
a distincdo entre o que é cognoscivel e o que é pensavel®. Ou seja, 0 movimento
que para Kant, situa o pensamento adiante da metafisica, relegando a realidade
mesma do mundo a incognoscibilidade, ao reino da mera especulagdo, para
Heidegger é nada mais que um adentramento enraizador na mesma metafisica que

se pretende criticar.

O caminho da fundamentacdo da metafisica € o caminho da explicitacdo dos
juizos sintéticos a priori no ambito da filosofia transcendental. E aqui se poderia
identificar o sentido do empreendimento de fundamentagdo precisamente quando
um novo saber é criado, quando o pensamento é dividido, de modo a tornar mais
viavel e legitimo a explicitacdo tematica e detalhada da fungcédo especifica de cada

faculdade humana do conhecimento.

% |dem, p. 17.
% |, Kant. op. cit., p. 52.



77

Kant dird que a filosofia ndo pode ignorar a baliza da experiéncia sob pena de

filosofar sem nenhum solo firme:

A possibilidade da experiéncia &, pois, o que confere realidade objetiva a
todos 0s nossos conhecimentos a priori. Ora a experiéncia assenta sobre a
unidade sintética dos fendmenos, isto &, sobre uma sintese por conceitos do
objeto dos fendbmenos em geral, sem a qual nem sequer é conhecimento,
apenas uma rapsoOdia de percepg¢des que nunca caberiam todas num
contexto, segundo as regras de uma consciéncia (possivel) universalmente
ligada, nem se incluiriam, por conseguinte, na unidade transcendental e
necessdria da apercepcdo. A experiéncia tem, pois, como fundamento,
principios da sua forma a priori, ou seja, regras gerais da unidade da sintese
dos fenémenos®®

As formas da sensibilidade asseguram o “dar-se” originario dos fendébmenos
para o sujeito do conhecimento. Mas sem o entendimento, que possui as formas a
partir das quais articula-se a organizacdo dos dados empiricos enquanto idéias, o
conhecimento ndo € possivel. Vimos que, para Heidegger, esta idéia de sintese
repousa numa ma interpretacdo do logos grego. A sintese ndo esta no sujeito

(hypokeimenon).

Entretanto, poderiamos pensar até que ponto Heidegger, a partir da analise
da existéncia como uma estrutura, na qual se pode identificar ndo categorias, mas
existenciais da um salto com relacédo a superacao da metafisica. Em suma, em que
diferem, em termos metafisicos, a exposicdo da estrutura do Dasein da delimitacdo
transcendental da estrutura da subjetividade? A resposta a esta questdo se
aproxima da centralidade da temporariedade como horizonte fundamental do ser do
Dasein e como solo a partir do qual Heidegger opera a Destruktion da metafisica:

Vejamos o que o autor fala sobre Kant na caracterizagéo da destruicdo da ontologia:

Kant foi o primeiro e o (nico a dar um passo no caminho de investigagéo
para a dimenséo da temporariedade. Ou melhor, Kant foi o primeiro que se
deixou encaminhar, nesse caminho, pela pressédo dos proprios fenébmenos.
Pois é somente depois de fixar a problematica da temporariedade que se
pode lancar alguma luz sobre a obscuridade da doutrina do esquematismo.
(ST1, 52).

Heidegger se refere ao passo fundamental que teria feito Kant encaminhar-se
para uma compreensdo originaria do tempo: a reconducdo deste fenébmeno para o

sujeito (ST1, 53). De alguma maneira, Heidegger toma para si, ho percurso da

% |dem, p. 220.



78

tradicdo, a caracterizacao kantiana das formas da sensibilidade, ja que, como vimos
anteriormente, na consideracédo de Heidegger acerca da necessidade de repensar o
fenbmeno do tempo, que para a tradicdo permaneceu na posicao irrefletida de
critério de demarcacao das regides dos entes, 0 ser deve ser pensado a partir do
horizonte do tempo. E ja que 0 passo inicial na investigacdo acerca do sentido do
ser é analitica do Dasein, o Dasein é aquele ente que é no tempo enquanto
possibilidade. Kant deu, assim, um passo fundamental, segundo Heidegger, mas
deixou irrefletida, assim como Descartes, a investigacdo acerca do sentido do ser do

“eu sou” do sujeito.

O sentido do ser do Dasein liga-se a interpretacdo da existéncia como
possibilidade; o conhecimento é “momento”, como “modo de ser” do Dasein em
termos de compreensao, e da antecipacao. A interpretacdo do Dasein como ser-no-
mundo lhe confere um sentido de finitude que limita sua estrutura de compreensao a
um contexto histérico, situado, falivel: “Existird uma época de infinitude virtual na
qual a humanidade como um todo se garante o futuro através dos processos e
reconstrucdo da realidade da consciéncia? Nao existe um eu fatico que sustenta
tudo isso?™’. Nestes termos é que a centralidade da interpretacdo do tempo como
possibilidade conduz paulatinamente a filosofia enquanto metafisica a um
conhecimento para além da certeza e do fundamento e, ainda assim, um

conhecimento.

Como ser-no-mundo, o Dasein, fatico desde o inicio, e, portanto, ja situado no
contexto de onde parte a compreensao, ainda que pensado enquanto esfera a partir
da qual todo o conhecimento do ser pode se dar, destoa do sujeito dualista de Kant,
onde a acdo e o juizo representam polos distintos da atividade do sujeito. Ser e
tempo parte da desde o inicio da necessidade de suprimir o conhecimento enquanto
teoria ao qual se opbe a praxis. O Dasein € ao mesmo tempo “tedrico” e “pratico”
enquanto estrutura da compreensdo. Opde-se ao sujeito transcendental, entidade

“sem mundo, sem histéria e autbnoma™®.

" E. Stein. Diferenca e metafisica, 2000, p. 54.
% M. Oliveira, op. cit., p. 22.



79

Vejamos de modo mais detalhado o Dasein no horizonte da analitica, de
modo a visualizar sua relagdo com o tempo, seu caréter fatico de pertenca ao mundo

e, consequentemente sua faticidade.

3.3. Analitica existencial: tempo, faticidade e mun  do

O 8 9 de Ser e tempo inicia assim: “O ente que temos a tarefa de analisar
somos nos mesmos. O ser deste ente € sempre e a cada vez meu”. (ST1, 77)
Poderiamos interpretar o sentido do humano a partir destas sentencas, enfatizando
o0 carater auto-compreensivo do Dasein e sua necessaria auto-implicacdo no
movimento da pergunta. E neste contexto da obra que Heidegger desloca o sentido
tradicional da esséncia humana, como “quiditas” para o “estar lancado” e, portanto,
situado, da existéncia como compreensao. Tal deslocamento deve-se a um aspecto
central da existéncia enquanto esséncia do Dasein, que Heidegger cuidadosamente
distingue do conceito tradicional de existentia enquanto realidade: “para a ontologia
tradicional, existentia designa 0 mesmo que ser simplesmente dado, modo de ser
que ndo pertence a esséncia do ente dotado do carater da presenca”. (ST1, 77). O
ser humano é o unico ente verdadeiramente existente, no sentido da possibilidade e
da compreensdo, em meio aos outros entes, intramundanos, com 0s quais se

relaciona.

J& a introducdo do 84 aponta, de alguma maneira, elementos que se poderia
relacionar a centralidade do humano: “Como atitude do homem, as ciéncias
possuem o modo de ser desse ente (homem). N6s o designamos com o termo pre-
senca”’ (ST1, 38). Como um pressuposto central da analitica, o autor delimitara,
adiante, o ser da pre-senca em face da antroplogia, da biologia e da psicologia (ST1,
810), o que justifica a escolha do termo Dasein de modo a evitar propositalmente o
“homem” e, junto com ele, a suposicdo metafisica de que se pode atribuir uma

natureza fixa e imutavel a este ente.

A reinterpretacdo do tempo € fundamental para a caracterizacdo do ser do

Dasein como possibilidade:



80

A temporalidade (Zeitlichkeit) ser4d de-monstrada como o sentido da pre-
senca. Essa comprovacdo deve ser afirmada numa repeticdo da
interpretacdo das estruturas da pre-senca provisoriamente de-monstradas
como modos da temporalidade.” (ST1, 45)%.

O caminho em busca da elaboracdo de uma ontologia fundamental mostra-se
como um movimento de desconstrucdo da ontologia tradicional a luz do fenémeno
do tempo. A temporalidade (Zeitlichkeit) € apresentada como “ponto de partida” em
direcdo a pergunta pelo sentido do ser. Para proceder nesse sentido Heidegger
afirma que € preciso primeiro retroceder ao que a ontologia tradicional desenvolveu

sobre o tempo e sobre seu lugar no ambito da ontologia.

O tempo ocupa um importante lugar filoséfico tendo sido objeto de reflex@o
desde os mais antigos tedricos da tradicdo e seu conceito ganhado desenvolvimento
na Fisica de Aristételes, cujas reflexdes iriam influenciar todo o pensamento
filosofico, o tempo € aquilo através do qual se explica 0 movimento, a mudancga, a
transicdo, bem como, de modo simetricamente oposto, o que € apesar do tempo, ou
seja, a eternidade, o perene, o imutavel. Essa relevancia é central no ambito da
ontologia, tendo em vista que € a partir do tempo que se pode afirmar algo sobre o

que &, sobre 0 que vem a ser e continua a ser, ou deixa de ser.

Heidegger afirma que é preciso primeiro retroceder ao que 0 pensamento
tradicional desenvolveu sobre o tempo e sobre seu lugar no ambito da ontologia:

De ha muito que o “tempo” funciona como critério ontolégico, ou melhor,
Ontico para uma distincdo ingénua das diversas regifes dos entes. Assim,
distingue-se um ente “temporal” [...] de um ente “ndo-temporal” [...].Persiste
o fato de que, na acepcdo de ser e estar no tempo, 0 tempo serve como
critério para distinguir as regides e modos de ser. E, ndo obstante, até hoje
ndo se questionou e investigou como o tempo chegou a desempenhar essa
funcao ontologica fundamental... (ST1, 45-46)

De acordo com o que Heidegger expde no mesmo paragrafo da obra, no
ambito de uma ontologia originaria, € de fundamental importancia que a analitica
existencial do ente que compreende 0 ser ndo tenha suas estruturas extraidas a
partir de elementos que Ihe sejam exteriores. O Dasein deve ser compreendido a
partir de si mesmo. Tais estruturas devem também ser essenciais e nao
contingentes, do contrario o caminho para a compreensdo do ser ndo € verdadeiro.

Assim é que a temporalidade surge como constitutiva deste ente, e ele é um

% A temporalidade é constitutiva do Dasein e ndo o tempo. O tempo nédo é “em funcéo de”, os entes é
gque sdo no tempo. Para evitar a confusdo dos temos, Heidegger emprega a palavra Temporalitéat para



81

“momento” do ser, ja que “pertence a pre-senca, como constituicdo 6ntica, um ser
pré-ontologico.” (ST1, 45). O ente que é pré-ontolégico estd aberto a um
“movimento”, uma possibilidade de se tornar, em algum “momento”, compreensao do

ser.

A temporalidade surge, para Heidegger como constitutiva do Dasein, e ele é
um “momento” do ser, jA que “pertence a pre-senga, como constituicdo 6ntica, um
ser pré-ontologico.” (ST1, 45). O ente que € pré-ontologico esta aberto a um
“movimento”, uma possibilidade de se tornar, em algum “momento”, compreensao do
ser. A compreensdo do ser € no tempo, ou seja, 0 ente que compreende o faz no
tempo e isso se da como que um movimento no ser que ao ente se dirige no sentido
da pergunta. A questdo ontologica de Heidegger sobre o tempo topa com a questéo
da temporalidade constitutiva do préprio Dasein, enquanto simultaneidade de
possibilidades. Este é, assim, um “modo” ou um momento do ser. Acrescente-se:
este momento, ou a possibilidade aberta para este momento do ser-ai é a sua mais

importante caracteristica. O ser-ai é possibilidade; € o proprio tempo.

Em si mesmos espaco e tempo ndo sao nada (CT, 11), € necessario um
referencial para que tempo e espaco representem mais cedo e mais tarde, aqui e la.
Seja como for, para um fisico, do que se trata é de medir o tempo. E esta medida do
tempo é feita através do reldgio. Heidegger pergunta: “O que experimentamos do
tempo por meio do relogio? O tempo é algo no qual indiferentemente pode ser fixado
um “ponto-agora” (Jetztpunkt), de modo que em dois “pontos-agora” diferentes um é
anterior e o0 outro é posterior [...] Este tempo € completamente homogéneo” (CT, 13).
E preciso explicitar em que sentido essa no¢do homogénea de tempo € arbitraria,
bem como lembrar que tal concepcdo de consiste numa convencao, pois nao ha
razdes para se crer que o tempo em si mesmo seja homogéneo, simultaneamente
absoluto e mensuravel. Os “pontos-agora” marcados no reldégio ndo correspondem

necessariamente a um mais cedo (friher) e mais tarde (spater) (CT, 13).

Como pode o tempo enquanto homogeneidade universal ser medido a partir
de “agoras” particulares, estabelecidos por entes contingentes? Heidegger afirma
gue Agostinho, que também coloca a pergunta pelo tempo a partir da eternidade,

teria chegado a este resultado no livro XI de suas Confissdes ao associar a medi¢ao

se referir a temporalidade relativa ao proprio ser.



82

do tempo ao seu proprio espirito®

. A reflexdo de Agostinho sobre o tempo parte
exatamente da perspectiva da existéncia fugaz que coloca a questao pelo perene,
pela “eternidade imoével”, que “determina o futuro e o passado, ndo sendo ela nem

1101

passado nem futuro [...]". De acordo com 0 modo como ele compreende o tempo,
este é medido pelo espirito. O tempo fica, assim, preso ao ambito psicolégico, sendo
determinado a partir da consciéncia. Mas para cada consciéncia, de modo
especifico, da-se o tempo? Aceitar tal argumento € assumir uma total relativizacao;
para cada individuo haveria um tempo distinto e, conseqientemente, um ser distinto,
0 que é incompativel com o pressuposto primeiro de toda ontologia. Ou seria esse
sujeito um universal que coloca em qualquer contexto a mesma pergunta pelo

tempo?

N&o posso inferir que o tempo sou eu, mas a analitica existencial de
Heidegger apontar4 exatamente para semelhante conclusdo: o tempo ndo sou eu,
mas eu, enquanto ser-ai sou o proprio tempo. Se ha alguma relacéo do ser-ai com a
temporalidade definitvamente ndo é nos termos em que o faz a teologia e a
metafisica. A temporalidade do Dasein remete a sua finitude. Heidegger apresenta a
finitude do Dasein compreendendo-o0 a partir de sua totalidade como antecipacéao, e,
conseqglientemente como antecipacdo da morte; o Dasein € ser-para-a-morte. Isso
nado significa que a finalidade de sua existéncia é “caminhar em direcdo a morte”,
mas que a sua propria existéncia, num sentido “total” é o fato de ser, antecipando
possibilidades, continuamente finita. Numa palavra, o Dasein ndo € finito porque
“caminha para o fim”, mas porque, antecipando a possibilidade do fim, é finito: o que
cabe € buscar na prépria pre-senca o sentido existencial de seu chegar-ao-fim e
mostrar que esse “findar” pode constituir todo o ser desse ente que existe” (ST2, 22).
Heidegger diz ainda, adiante: “Da mesma forma que a pre-senca, enquanto €,
continuamente ja € o seu ainda-néo, ela também ja € sempre o seu fim. O findar
implicado na morte ndo significa o ser e estar-no-fim da pre-senga, mas o seu ser-
para-o-fim. (ST2, 26).

Pensar o sentido da existéncia implica reconhecer sua finitude. E por isso que

o Dasein ndo pode ser pensado em sentido substancial. Voltemos a critica de

19 Agostinho. Confissdes, 1984, p. 15.

%0 1 dem., p. 216.



83

Heidegger ao cogito: “Descartes, a quem se atribui a descoberta do cogito sum,
como ponto de partida basico do questionamento filoséfico moderno, s6 investiga o
cogitare do ego dentro de certos limites. Deixa totalmente indiscutido o sum, embora
0 sum seja proposto de maneira tdo originaria quanto o cogito”. (ST1, 82). Com
efeito, em Descartes, pensamento e existéncia se coadunam de tal maneira que a
existéncia de um sujeito substancial é extraida da faculdade do pensamento: o
homem € um ser que pensa, ha pensamento e dai se poderia concluir mesmo que
se ha pensamento ha ser, mas o salto que faz relacionarem-se todos os elementos
de uma vez s6 num ente, o homem, passou como que ignorado pela duvida
metodica. Nietzsche argumenta de modo semelhante. Nos fragmentos péstumos de
Nietzsche escritos em meados da década de 80 do século XIX, ele diz: “Cogito é
decididamente apenas uma palavra: mas ela significa algo multiplo: algo € multiplo e

11102

nds grosseiramente deixamos escapar, na boa fé de que seja uno Nesta
multiplicidade do cogito que em si abarca tanto a certeza da esséncia do pensar e
do existir, diz Nietzsche, esta ndo a descoberta de uma verdade sobre o
conhecimento, mas uma crencga ingénua que incorre no absurdo: “algo é acreditado,
logo acredita-se em algo — uma forma falsa de conclusao! Por fim ja se deveria
saber o que é ‘ser’, para extrair do cogito um sum, ja se deveria igualmente saber o
que é saber - parte-se da crenca na Loégica, no ergo sobretudo!™®. Eu, pensar, ser,
existir. Sequéncia de ficcbes que tem no ser a maior delas, como algo que néo

precisa de demonstracdo, como simplesmente dado.

Poderiamos dizer que em Heidegger, o vazio inerente ao ser do sum estaria
associado ao fato de a diferenca ontologica ter sido ignorada. A diferenca ontolégica
pensa que o sentido do ser do sujeito que € sO pode ser compreendido numa
relacdo que envolve sujeito e ser ao mesmo tempo, de modo que néao fica “vago” o
espaco que teria de fazer a relacéo entre a existéncia de um ser “interior” e de um

ser exterior. Stein refere num dialogo entre Kant e Heidegger:

A questdo importante é aquela que Kant colocava quando dizia: é um
escandalo a filosofia ndo ter encontrado ainda a ponte entre a consciéncia e
o mundo. Heidegger dira: o escandalo é nds ainda estarmos procurando
essa ponte. N6és a temos desde sempre, enquanto seres no mundo.
Enquanto Dasein, jA sempre temos a ponte entre o Dasein e o0 mundo,
porque o Dasein é ser-no-mundo. E 0 mundo, a0 mesmo tempo que

102

108 F. Nietzsche. Fragmentos péstumos. XI; 40 (23); p. 639s.

Idem.



84

constituido pelo Dasein, € constituinte do Dasein, ha uma relagéo reciproca
constante e radical'®.

O “ser-em” do Dasein congrega de modo existencial tanto sujeito como
objeto.

A certeza inicial do cogito enquanto principio metafisica coloca-se como um
obstaculo ao desenvolvimento da analitica: “uma das primeiras tarefas da analitica
sera, pois, mostrar que o principio de um eu e sujeito, dados como ponto de partida,
deturpa, de modo fundamental, o fendmeno da pre-senca”. O ponto de vista
ontoldgico, a partir do qual o ente € sempre pensado em relacdo deve evitar o ponto
de partida da substancializacdo, do fundamento, que em nada faz caminhar, para
Heidegger, a delimitacdo do ser da compreensédo: “Nao €, portanto, por capricho
terminoldgico que evitamos o0 uso desses termos bem como das expressoes “vida” e

“homem” para designar o ente que nGS mesmos SOMos.

Do ponto de vista da superacdao da metafisica, se, por um lado, a analitica
deve-se distanciar de uma caracterizacdo do homem enquanto sujeito, da mesma
maneira ele ndo devera ser pensado como “ser vivo”, ligado as “filosofia da vida”, ou
como “objeto” ou “pessoa”’ da psicologia e da antropologia filoséfica (ST1, 83-4).
Dois elementos centrais que caracterizam a antropologia tradicional mostram o que
deve ser superado na analitica do Dasein: primeiro, a idéia de que o homem é um
“ser vivo dotado de razdo (Ccdov Aoyov exov)” (ST1, 85), como algo simplesmente
dado. Segundo, a idéia teoldgica de que o homem é o fruto de uma criacdo a
imagem e semelhanca de Deus (ST1, 85). A delimitacdo do ser do homem nestes
termos teria sido apropriada pela modernidade, de modo que o carater “superior” do
homem, como ser e razdo desembocou no aspecto transcendental, no qual o
homem é aquele que “se lanca para além de si mesmo” (ST1, 85). De toda maneira,
diz Heidegger, pensa-se o homem a partir de um critério de “evidéncia” que

permanece como um “dado” inquestionado (ST1, 86).

O que desloca o Dasein do sentido tradicional de “evidéncia” é a sua
faticidade: “Faticidade nédo é a fatualidade do factum brutum de um ser simplesmente

dado, mas um carater ontoldgico da pre-senca assumido na existéncia, embora

194 £ Stein. Diferenca e metafisica. 2000, p. 62.



85

desde o inicio reprimido” (ST1, 189). A faticidade do Dasein relaciona-se
intrinsecamente a idéia de mundo tal como desenvolvida em Ser e tempo. O mundo
nao € aquilo para onde se “dirige” a compreensdo, mas 0 proprio contexto em que
se move a compreensdo. Numa passagem central do texto, Heidegger refere-se
especificamente ao conhecimento e ele é apontado como algo que “pertence” ao
Dasein, de uma maneira peculiar. Aqui, Heidegger, poder-se-ia dizer, inicia uma
reflexdo que pensa o conhecimento em relacdo a duas orientacbes basicas da
filosofia: o realismo e o idealismo. O debate realismo/idealismo ja foi suscitado de
alguma maneira através da critica de Heidegger entre a necessidade de o
conhecimento buscar uma ponte entre o interior e 0 exterior no mundo. Assim,
tradicionalmente, mundo é a esfera autbnoma, real auto-subsistente, e “evidente”

gue se coloca com objeto para o sujeito. Heidegger diz:

Em contrapartida, na proposi¢do existencial ambos sdo negados. O que a
separa totalmente do realismo é a incompreenséo ontolégica de que sofre o
realismo. Ele tenta esclarecer a realidade onticamente mediante o contexto
efetivo e real entre as coisas reais. Com relacdo ao realismo, o idealismo
possui uma primazia fundamental, por mais oposto e insustentavel que seja
no que respeita aos resultados, desde que ele proprio ndo e compreenda
equivocadamente como idealismo “psicolégico” [...] Somente porque o ser é
“na consciéncia”’, ou seja, € compreensivel na pre-senca € que a pre-senga
pode compreender caracteres ontologicos como independéncia, “em si”,
realidade em geral, e conceitua-los (ST1, 274).

E, anteriormente, especificamente com relagdo ao conhecimento:

Ao se refletir sobre esta relacdo de ser, da-se, logo de inicio, um ente,
chamado natureza, como aquilo que primeiro se conhece. Nesse ente nao
se encontra conhecimento. Quando “se da” conhecimento, este pertence
unicamente ao ente que conhece. Entretanto, o conhecimento ndo é
simplesmente dado nesse ente, a coisa homem. De todo modo, ndo pode
ser constatado externamente como, por exemplo, propriedades de nosso
corpo. Na medida, porém, em que ndo lhe pertence como uma qualidade
externa, o conhecimento deve estar “dentro”. (ST1, 99).

De alguma maneira, entdo, mesmo que nao numa perspectiva “interna”, o
conhecimento sO é possivel, para Heidegger em funcdo e a partir do humano do
Dasein. O conhecimento pertence ao Dasein. Em sentido fenomenoldgico, isso
significa dizer que o conhecimento ndo “alcan¢ga” um mundo exterior e nem que a
estrutura subjetiva da consciéncia “constitui” o mundo enquanto realidade. O mundo
deve ser, entdo, se ndo um “intermediario”, como condicdo existencial da
possibilidade de encontro entre o ser da compreenséo e a totalidade significativa:
“conhecer € um modo de ser da presenca enquanto ser-no-mundo”. (ST1, 100).



86

7

A condicdo do Dasein €, portanto, historica, fatica e € isso o que significa
dizer que “pertence essencialmente a pre-senca ser em um mundo”. (ST1, 40). Com
isso, Heidegger procura distanciar seu pensamento e a propria analitica existencial
de qualquer projeto transcendental que erigisse um modelo universal de
subjetividade situada fora do mundo. Mas o que € mundo? A condicéo,
possibilitacdo da existéncia do Dasein? O mundo € interpretado aqui no horizonte do
“como” da compreensao e ndo num sentido conteudal. O mundo ndo € um “qué”. De
acordo com Stein, “mundo é a estrutura prévia de sentido sempre pressuposta onde
falamos de enunciados verdadeiros e falsos, sendo que dele mesmo nada se pode
predicar que seja verdadeiro ou falso™®. O Dasein, entdo, existe com outros entes
no mundo e estes outros entes ja lhe concernem num espaco de compreensao.
Poderia-se interpretar isso, com todo o perigo de fazer recair o texto de Heidegger
precisamente na dimensdo antropolégica que ele procurou evitar, da seguinte
maneira: aquilo que vejo como mundo ndo pode ser diferente do que faz de mim
mesmo algo neste mundo: o mundo se apresenta para mim da maneira como eu,
Dasein, sou neste mundo. Com efeito, consta em Ser e tempo a seguinte definicao

de mundo no contexto da explicitacdo da mundanidade

“Mundanidade é um conceito ontolégico e significa a estrutura de um
momento constitutivo do ser-no-mundo. Este, nés o conhecemos como uma
determinagéo existencial da presenca. Assim, a mundanidade ja é em si
mesma um existencial. Quando investigamos ontologicamente o “mundo”,
ndo abandonamos, de forma alguma, o campo tematico da analitica da pre-
senca. Do ponto de vista ontolégico, “mundo” ndo é determinacdo de um
ente que a pre-senca nao é. Mundo € um carater da propria pre-senca.
(ST1, 105).

De inicio, a passagem parece colocar o0 intérprete numa posicao
desconcertante: entdo, o Dasein é a condicdo do proprio mundo? Como esta
filosofia pode ainda opor-se ao sujeito como fonte do sentido, do homem como
animal rationale, a reducdo da filosofia a antropologia? De que maneira a
caracterizacdo deste ente poderia se distanciar do sujeito kantiano, por exemplo? A
resposta sinaliza para a sutileza do sentido ontolégico expresso: trata-se de um
momento constitutivo do ser-no-mundo do Dasein. O mundo sO poderia ser tomado
aqui em sentido subjetivo se ele significasse a exterioridade em sentido substancial,
o fora daquele que interpreta. Em sentido fenomenoldgico, porém, o mundo € aquilo

gue sO se constitui enquanto tal na referéncia e em relacéo a estrutura ontologica do

195 E Stein. Diferenca e metafisica, 2000, p. 33.



87

Dasein. A afirmacao s6 faz sentido compreendida a ruptura com a idéia de mundo

como objeto, fonte de afec¢des, estrutura externa.

O Dasein entra no lugar do sujeito, o ser do conhecimento, aquele para quem
a verdade e o ser podem fazer sentido. E ele se distancia do sujeito precisamente
por ser caracterizado como compreenséao, inclusive compreensao de si: “pertence a
seu ser mais proprio dispor de uma compreensdo de si mesmo e manter-se desde
sempre numa compreensao de si”.(ST1, 42). Esta compreensao de si € possibilitada
pela existéncia ser em um mundo e em dialogo com ele o Dasein pode se

compreender como um ente entre outros.

“A expressao ‘pre’ refere-se a essa abertura essencial. Através dela, esse
ente (a pre-senca) esta junto ao pré-sente do mundo e se faz pre-senca para si
mesmo” (ST1, 186). A transcendéncia é antes um “modo de ser”, uma possibilidade,
do que uma estrutura substancial ou um salto para uma esfera transcendente. de

abertura ao mundo.

No relacionamento com o0s entes, o Dasein “percebe” o ente “simplesmente
dado” (ST1, 101) e pode, a partir disso, elaborar proposicdes e iSSO como uma
qualidade sua, como um modo seu de ser. O conhecimento desta maneira ndo surge
de representacbes do sujeito, no interior, que saem ao encontro do mundo. E por
iIsSso que, para Heidegger, o conhecimento ndo pode ser uma relacdo de
concordancia das interpretacdes do sujeito com a realidade. (ST1, 101). Mesmo
porque, o préprio conceito de “realidade” € oriundo de uma compreensao tradicional
de mundo como evidéncia. O “encontro” entre o0 mundo e a interpretacdo € de outra
ordem: “Ao dirigir-se para... e apreender, a pre-sen¢a nado sai de uma esfera interna
em que antes estava encapsulada . em seu modo de ser originario, a pre-senca ja
estd sempre “fora”, junto a um ente que lhe vem, ao encontro no mundo ja
descoberto”. (ST1, 101).

Esta idéia de “mundo ja& descoberto” deriva dos pressupostos da
fenomenologia hermenéutica para a qual, por um lado ndo ha um sentido obliterado
por “detras do fenbmeno” a ser descoberto e, por outro, pelo fato de a interpretacao
ja estar inserida no contexto do mundo engquanto significatividade. De toda maneira,

€ interessante frisar, para boa compreensao dos propésitos da obra, bem como dos



88

objetivos deste texto que, com este modelo de conhecimento, oriundo da orientacéo
da Destruktion, “a morte do sujeito e a superacdo da subjetividade segundo
Heidegger ndo visam a supressdao do eu, a consciéncia de si e da reflexdo. ao
filésofo interessa como isso foi apresentado pela tradicdo [...]"'°.A ruptura parece
colocar-se mais com relagdo a substancializagdo da estrutura da consciéncia e do

sujeito, no sentido da representagao.

O mundo pensado a partir da analitica, enquanto todo conjuntural de
significatividade (Bedeutsamkeit) € caracterizado também por uma espécie de
pragmatica. Heidegger explicita o sentido grego de pragmata: “coisas com que se
lida (mpaxis) na ocupagdo” (ST1, 109), a partir das quais se pode estabelecer o
conceito de instrumento (Zeug). O instrumento € aquilo que é possibilitado pela
condicdo da manualidade (Zuhandenheit), o que nos remete de modo imediato ao
carater pragmatico da lida do Dasein com o0s entes intramundanos. E é importante
salientar aqui que o sentido de pragmética, decorrente da acepcao grega, das coisas
e da lida com essas coisas, ndo corresponde a um carater estritamente utilitario,
como se poderia pensar caso a lida se constituisse numa relacéo de “exterioridade”
entre a compreensao e a coisa enquanto fenbmeno. O fator determinante €, mais
uma vez, ac conjuntura do mundo como significancia onde os objetos ja se dao de
alguma maneira numa totalidade instrumental e significativa, na qual ja esta inserido
de igual modo o Dasein, no modo de ocupacado (Sorge). A totalidade instrumental &
o conjunto dos diversos modos de “ser-para”, as diferentes maneiras como as coisas
se nos podem aparecer como instrumentos “a mao”: “serventia, contribuicdo,
aplicabilidade, manuseio” (ST1, 110). Parece ser isso 0 que Heidegger quer dizer
quando, referindo-se a esta ocupacao diz: “A pre-senca cotidiana ja esta sempre

nesse modo quando, por exemplo, ao abrir a porta, faco uso do trinco.” (ST1, 108).

Este aspecto pragmatico que perpassa a filosofia de Heidegger nesta
“primeira fase”, ou, de modo mais especifico, em Ser e tempo é fundamental para o
cotejamento que pretendo fazer aqui entre o estatuto da linguagem neste texto e
agueles que seréo investigados adiante. De acordo com o que foi exposto, um dos
objetivos deste texto € averiguar se e, de que maneira, a concepcao de linguagem,

pensada a partir deste carater pragmatico, como um elemento operativo em Ser e

1% £ Stein. Diferenca e metafisica, 2000, p. 19.



89

tempo é repensada, substituida e mesmo transformada nos textos que se seguem, a

chamada virada de seu pensamento.

Rorty interpreta o pensamento de Heidegger e de Wittgenstein de um ponto
de vista pragmatico, afirma haver uma diferenca bastante similar, entre os chamados
primeiro e segundo Wittgenstein e o “primeiro” e “segundo” Heidegger afirmando
haver aqui como que um caminho inverso: o primeiro Heidegger teria situado a
linguagem como inerente a propria estrutura social do Dasein, de modo que este
“era linglistico de ponta a ponta, da mesma forma que era social de ponta a

1107

ponta™’. O “segundo” Heidegger teria enxergado posteriormente, “uma rendicao
prematura a razao” neste carater pragmatico. Ja Wittgenstein, teria seguido um
caminho inverso, partindo de uma concepcédo de linguagem onde as sentencas
“figuravam” o mundo, no Tractatus logico-philosoficus, para uma compreenséo
pragmatica, onde a linguagem passou a ser compreendida a partir de seu uso, ou

seja, a partir de seu carater sécio-historico.

Da interpretacdo de Rorty, importa para nés de modo mais significativo, pelo
menos neste momento, compreender o que significa o fato de o Dasein ser
linguistico tanto quanto social, historico e situado. Adiante, nos deteremos sobre a
possibilidade de esta perspectiva ter-se tornado “mistica”, precisamente por ter
encontrado, neste aspecto pragmatico de sua filosofia uma “rendicdo a razao”.
Passemos a interpretacdo especifica sobre a linguagem como discurso em Ser e
tempo e sua relacdo com a significatividade de que é constituido o ser-no-mundo, e

talvez este aspecto ndo necessariamente racional da linguagem se torne mais claro.

3.4. Do homem a linguagem: o discurso

Uma investigacdo rigorosa acerca da linguagem como discurso em Ser e
tempo, de modo a explicitar-lhe todos os seus aspectos, sO seria possivel numa
outra pesquisa, especificamente com este propésito. O objetivo aqui €, entéo

destacar principalmente o 834, intitulado: “Pre-senca e discurso. A linguagem”, bem

R, Rorty. Wittgenstein, Heidegger e a reificacdo da linguagem, 2002, p. 77.



90

como de alguns elementos que o antecipam, na tentativa de apreender a linguagem
como componente existencial da abertura do Dasein e, portanto, derivada do modo

humano do Dasein enquanto “ser-langado-no-mundo”.

O primeiro elemento da constituicdo existencial da abertura do Dasein
apresentado por Heidegger, e que, de alguma maneira, antecipa a possibilidade da
linguagem como discurso € a disposicao (Befindlichkeit). A disposicdo nos remete
diretamente a centralidade dos afetos no pensamento de Heidegger em detrimento
da orientagcdo racional, pois 0 que cotidianamente o Dasein experimenta como
disposicéo sdo os humores. A disposicao é o carater ontologico dessa possibilidade
de afetacdo do Dasein. O humor € seu sentido ontico. A disposicéo surge, assim, da
faticidade do Dasein, de seu carater de ser-lancado (geworfen)'®. Outro constituinte
da abertura do Dasein, que deriva da condicdo de possibilidade de afetacdo por
parte da disposicdo é a compreensdo: “Toda disposicdo sempre possui a sua
compreensao, mesmo quando a reprime. Toda compreensao esta sempre
sintonizada com o humor.” (ST1, 198). O ser do Dasein é sempre dirigido pela
compreensao: “A pre-senca é de tal maneira que ela sempre compreendeu ou néo
compreendeu ser dessa ou daquela maneira” (ST1, 199). A compreensdo é
fundamental na abertura do ser do Dasein, pois, tendo em conta 0s pressupostos da
diferenga ontoldgica e do circulo hermenéutico, ela & constituida de um duplo
movimento: compreens&o do ser e de si mesmo. E, assim, condi¢do de possibilidade
do conhecimento, da proposicédo e da linguagem. Disposicdo e compreensao sao,

assim, existenciais do Dasein que possibilitam a linguagem.

A compreensdo, enquanto abertura do Dasein para 0 mundo enquanto
totalidade significativa, possibilita e condiciona a interpretacdo. A interpretacao
expbe aquilo que foi compreendido, é a “apropriacdo” por parte do Dasein daquilo
gue compreendeu: “no que vem ao encontro do mundo como tal, a compreensao ja
abriu uma conjuntura que a interpretagéo expde.” (ST1, 204, 206). O que Heidegger
salienta como condicéo da interpretacéo € o fato de ela ja partir de pressuposicoes,

do todo conjuntural aberto pela compreensdo. Aqui é que se pode visualizar de

1% O sentido de “ser”, ou “estar-langado” indica que o Dasein ndo se “projeta” a si mesmo, ele ja se

encontra vinculado as condi¢des fatuais e histéricas do mundo. E o que faz o Dasein “ter de ser”
(ST1, 189), enquanto ser-no-mundo, o dasein tem de ser e é sua abertura. Cf. M. Inwood. Dicionario
Heidegger, 2002, pp. 170-1.



91

modo mais claro o sentido hermenéutico de trazer & linguagem algo “como” algo. A
interpretacdo nunca é, assim, neutra e isenta de pressupostos: “A interpretacdo de
algo como algo funda-se essencialmente, numa posi¢cao prévia e concepcao prévia”.
(ST1, 207). Esta condigdo prévia é precisamente o sentido, que vimos dialogar com
estrutura anteriormente: “Sentido € aquilo em que se sustenta a compreensibilidade
de alguma coisa. Chamamos de sentido aquilo que pode articular-se na abertura da

compreensao”. (ST1, 208).

Em seguida a caracterizacdo da compreenséo e da interpretacdo, no 8 33 de
Ser e tempo, Heidegger falara sobre o lugar da proposicéo. A proposi¢ao deriva da
interpretacdo. Como vimos, a reinterpretacdo do sentido originario de ldégos,
deslocou a proposicdo de lugar originario da enunciacdo da verdade. Aqui,
Heidegger expde de modo detalhado porque a interpretacdo € anterior e, portanto,
possibilitadora da proposi¢do. N&o € a proposicao que articula o sentido, portanto. o
sentido é condicdo de possibilidade da interpretacdo. Heidegger encontra trés
significados para proposicao: o primeiro é o de demonstracdo (o carater apofantico
que referimos anteriormente); o de predicacédo (atribuicdo de um predicado a um
sujeito; e por fim, o de comunicacdo (0 elemento da proposi¢cdo diretamente
relacionado ao “outro”, para quem se comunica. (ST1, 212). Fazendo decorrer a
proposicdo da interpretacdo, Heidegger aponta, assim, a proposi¢cdo, 0 juizo, a
sintese e a predicacdo como derivados da interpretacdo, que por sua vez, €
condicionada pelo sentido: “a proposi¢ao necessita de uma posicao prévia do que se
abriu a fim de demonstra-lo segundo os modos de determinagdo” (ST1, 214). Dessa
maneira: “a ‘l6gica’ do Aoyos se radica na analitica existencial da pre-senca” (ST1,
218).

Finalmente, a linguagem surge de maneira tematica no tratado. No inicio do §

34, Heidegger diz:

O fato de somente agora se tematizar a linguagem deve indicar que este
fenbmeno se radica na constituicdo existencial da abertura da pre-senga. O
fundamento ontolégico existencial da linguagem é o discurso. Embora
tenhamos excluido esse fendbmeno de uma analise temética, dele nos
servimos continuamente nas interpretacdo feitas até aqui da disposicéo,
compreensao, interpretacdo e proposicdo. (ST1, 219).

O fato de a linguagem ser pensada aqui como um fendbmeno remete, se

temos em conta a fenomenologia hermenéutica e analitica do Dasein, a duas coisas:



92

ela deve ser pensada como € em si mesma e, a0 mesmo tempo, como expressao da
possibilidade de o Dasein interpretar. Tomar a linguagem em si mesma €
compreendé-la como discurso que, por sua vez, tem como constitutivo fundamental
a comunicacao, a possibilidade de partilha do sentido anunciado: “A linguagem € o
pronunciamento do discurso. Como um ente intramundano, essa totalidade de
palavras em que e como tal o discurso possui seu préprio ser “mundano”, pode ser
encontrada a maneira de um manual”. (ST1, 219) A linguagem poderia, aqui, ser
concebida como um instrumento, ou melhor, como um manual (Zuhanden).
Enquanto possibilidade de articulacdo de sentido, a totalidade das palavras esta “a
mao” e, “nesse caso, a linguagem pode ser estilhagada em coisas-palavras

simplesmente dadas™®.

O discurso é, assim, a possibilidade de o Dasein dizer o que interpreta
articulando sentido e usando as palavras como manuais. Em si mesmas as palavras
nao tém qualquer significado, mas ao se lhes articular sentido, tornam-se manuais e
dizem o mundo. A linguagem aqui ndo é sé o dizer da proposicdo. Um pedido, a
explicitacdo de um desejo, um chamado. Tudo isso pode ser articulado pelo Dasein

em forma de discurso.

Observa-se que, nesta interpretacdo do fendmeno da linguagem, Heidegger
conjuga elementos da Destruktion com a analitica existencial: 0 caminho terminou
por mostrar que a interpretacdo tradicional da proposicdo como lugar da linguagem
(e da verdade, como veremos adiante), funda-se numa interpretacéo reducionista do
sentido de logos, em que o0 aspecto apofantico preponderou sobre a dimenséo
hermenéutica. Do ponto de vista da fenomenologia hermenéutica, o ser humano
poderia ser mais bem definido como ser do discurso, da linguagem, em detrimento
do conceito de “animal racional”, ja que, o discurso, compreendido a partir do sentido
hermenéutico de 16gos ndo tem necessariamente compromisso algum com a razao

(ratio).

A linguagem é possibilitada pela compreenséo e pela interpretacdo, e o mais
determinante é que ela se d4 como possibilidade de articulacdo de fonacédo de

sentido ja na estrutura do Dasein enquanto ser-no-mundo: “Discorrer € um discurso

199 1dem, p. 220.



93

sobre... Aquilo sobre que o discurso discorre ndo possui necessariamente, nem
mesmo na maior parte das vezes, o0 carater de tema de uma proposicao
determinante”. (ST1, 220) Assim, sempre que se fala, esse falar possui algo sobre
qué se fala. Além disso, aquilo que o Dasein comunica e expressa tem um
referencial, o que é especificamente falado sobre o que se fala. Nao
necessariamente no sentido de um tema expresso em uma proposi¢cdo, mas ha
sempre um “sobre que” se comunica algo, diz Heidegger. Dessa maneira,
articulando sentido a partir da interpretacéo, falando algo sobre algo, comunicando e
anunciando, o Dasein fala, e ratifica a estrutura ontologica da linguagem que até
aqui no pensamento de nosso autor manteve-se como possibilidade de um ente

especial, um ente especifico que “possui linguagem” (ST1, 224).

Numa passagem central, Heidegger apresenta a escuta como um momento
constitutivo fundamental do discurso: “Escutar é o estar aberto existencial da pre-
senga enquanto ser-com 0s outros [...] a pre-senga escuta porque compreende”, de
modo que: “somente quem ja compreendeu é que podera escutar”. (ST1, 223). Com
esta sentenca, Heidegger da a entender que, em Ultima instancia, uma esfera
interior, neutra, pura, antes do mundo, € absolutamente inconcebivel, pois a
possibilidade mesma do interior, se ele existe, € ja o mundo como totalidade

significativa.

Assim Heidegger afirma: “A escuta € constitutiva do discurso [...] Escutar € o
estar aberto existencial da pre-senca enquanto ser-com os outros”. (ST1, 222) O que
se destaca aqui com relacdo a escuta é o fato de ela remeter o Dasein ao sentido
partilhdvel da linguagem. A escuta é também aquilo que aponta para a existéncia
como desde sempre no mundo: ao escutar, o0 Dasein pode ouvir porque compreende
o mundo. Tao originaria quanto a possibilidade de falar é a de estar aberto a escuta,

frise-se aqui, do discurso do outro:

Comunicacdo nunca € a transposicdo de vivéncias, por exemplo, de
opiniBes e desejos, do interior de um sujeito para o interior de outro sujeito.
A co-pre-senca ja se revelou essencialmente na disposicdo e compreenséo
comuns. O ser-com é partilhado explicitamente no discurso. (ST1, 221).

A escuta é tao constitutiva do discurso que, no mundo circundante, por ja nos
movermos num horizonte de interpretacédo, nos permite ouvir (como modo de ser de

uma escuta compreensiva). Dessa maneira, nunca ouvimos um ruido, puro e



94

isolado: “escutamos o0 carro rangendo, a motocicleta. Escuta-se a coluna
marchando, o vento do Norte, o picapau batendo, o fogo crepitando”. (ST1, 222). O
fenbmeno da escuta nos mostra assim de que maneira as coisas (enquanto “a-
mao”), num mundo circundante, vém a palavra,. Para ouvir o som do vento, &
preciso que ja se saiba, ou que se compreenda, de alguma maneira, 0 que o0 vento
€, como se comporta e que, sendo vento, é algo passivel de produzir um som. N&o
ha, assim, uma experiéncia anterior, que me toma de sensacfes para, num
momento exterior, se tornar possivel a articulacdo de elementos isolados num

pensamento.

Outra possibilidade constitutiva do discurso € o siléncio, que se funda
igualmente na possibilidade da compreensé&o. “Silenciar, no entanto, ndo significa
ficar mudo. Ao contrario, 0 mudo € a tendéncia para falar’. (ST1, 224). Ou seja,
também no siléncio o Dasein é “ser-com” e ja esta referido ao mundo. O siléncio é
fundamental no contexto da compreensao porque, como diz Heidegger, ele significa
um momento mais genuino de compreensao, porque falar e falar exageradamente,
por exemplo, ndo significa de forma alguma uma compreensdo maior. ao contrario,
pode significar até mesmo uma compreensado vaga e mediana, como quando corre o
falatorio, que veremos adiante. E como se o siléncio se resguardasse do discurso
“interferindo” nele apenas quando uma nova compreensdo ou uma nova
interpretacdo se fazem valer. Escuta e siléncio tém o mesmo fundamento
existencial, sendo o ouvir uma escuta compreensiva. (ST1, 222). Também por esta
razdo, o sentido originario de linguagem ndo poderia estar associado a razao,
fundamento e proposicdo. Com efeito, desta maneira, a filosofia opera como a
pensar as faculdades de um “sujeito do conhecimento” do qual partem sentencas

oriundas de articulagGes significativas “internas” prontas para serem “exteriorizadas”.

Os elementos de que dispomos agora para compreender 0 que representa a
linguagem no “primeiro Heidegger” torna possivel retomar o que foi referido sobre

Rorty e sua interpretagdo da linguagem em Heidegger*':

Rememorando o que se
referiu sobre o comentario de Rorty sobre a linguagem em Heidegger, podemos
agora compreender melhor o que o autor quis dizer com a afirmacédo “o Dasein era

lingUistico de ponta a ponta assim como era social de ponta a ponta”. O sentido

10 cf. Topico 3.2.2.



95

desta afirmacdo remete-nos a um certo pragmatismo que, com efeito, perpassa Ser
e tempo, e se funda numa inexoravel publicizacdo inerente a comunicagdo como
possibilidade da linguagem. Neste contexto, se poderia pensar a relacdo entre a
linguagem entendida dessa maneira em relacdo com a idéia de “jogos de linguagem”

em Wittgenstein. O argumento da linguagem privada™

aponta para a
impossibilidade de o sentido ser particular, subjetivo, anterior a exteriorizagdo. Este é
o limite da linguagem, pois ela € sempre referida sobre/para e, como diz Heidegger,
tendo o mundo e a significatividade como desde sempre dados. Apropriando-se das
palavras de Benedito Nunes: “os limites da linguagem s&o os limites do ser-no-

17112

mundo e das condi¢des faticas de sua abertura.

Ainda como aspecto central da publicizagcédo da linguagem, esta o falatorio. Se
a linguagem e a possibilidade de significacdo, comunicagcéo e anuncio se dao como
constituintes do Dasein, uma questdo importante deve ainda ser abordada: a

possibilidade da fala em sentido impessoal, que Heidegger atribui a decadéncia

hY

(Verfallen). A decadéncia e o impessoal remetem a possibilidade de

inautenticidade™*®

do Dasein. Heidegger explicita o falatério como possibilidade da
linguagem para néo perder de vista a dimenséo da cotidianidade do Dasein, de onde
parte, inclusive, a existéncia auténtica, a compreenséo de si com referéncia ao ser.
Dois exemplos béasicos podem ser apresentados para explicitar o sentido nao
necessariamente negativo do falatorio: “dizer que Rembrandt tem grande valor —

»114

sem nenhuma experiéncia prépria™* e “Minha crenca nao de que todos morrem, por

11 “Mas seria também pensavel uma linguagem na qual alguém pudesse, para uso proprio, anotar ou
exprimir suas vivéncias interiores — seus sentimentos, seus estados de espirito? — Ndo podemos
fazer isto em nossa linguagem costumeira? — Acho que ndo. As palavras dessa linguagem devem
referir-se aquilo que apenas o falante pode saber; as suas sensa¢des imediatas, privadas. Um outro,
pois, ndo pode compreender esta linguagem”, “Posso saber o que o outro pensa, e ndo o que eu
penso. E correto dizer: “Sei o que vocé pensa’, e incorreto dizer: “sei o que eu penso”. Idem, 200. L.
Wittgenstein. Investigacdes filoséficas, 1996, pp. 98, 200.

2B, Nunes. Passagem para o poético. 1992, p. 194.

13 Heidegger distingue dois modos de ser do dasein com relagéo a compreenséo de si: autenticidade
ou propriedade (Eigentlichkeit) e inautenticidade ou impropriedade (Uneigentlichkeit). Em sua
existéncia concreta e cotidiana, o Dasein ndo se ocupa de si mesmo, mas de seus afazeres no
mundo: “A impropriedade da pre-senca, porém, nao diz “ser” menos nem um grau “inferior” de ser. Ao
contrario, a impropriedade pode determinar toda a concrecdo da pre-senca em seus oficios,
estimulos, interesses e prazeres”. (ST1, 78). Nesta existéncia cotidiana, mediana, o Dasein
experimenta uma espécie de “indiferenca” com relagédo a si mesmo :"Denominamos esta indiferenca
cotidiana da pre-senca de medianidade. (ST1, 79). O impessoal € o ser do Dasein referido a esta
indiferenca, quando o Dasein esquece o ser-si-mesmo operando como simplesmente-dado. De toda
maneira, este modo de ser, como referido nao é inferior, até porque “a pre-senca cotidiana retira a
interpretacao pré-ontolégica de seu ser do modo de ser imediato do impessoal”. (ST1, 183).

1% |dem, p. 108.



96

exemplo, ndo se baseia na minha experiéncia pessoal, mas no fato de que todos o
dizem™* (grifos meus). O falatério remete assim ao que poderiamos chamar senso
comum, onde o sentido € aceito sem necessariamente haver interpretacdo e

experiéncia préprias daquilo de que se fala.

Nas palavras de Heidegger:

De acordo com a compreensibilidade mediana ja dada na linguagem que se
articula em pronunciamentos, o discurso comunicado pode ser
compreendido amplamente sem que o ouvinte se coloque num ser que
compreenda originariamente do que trata o discurso [...] Nao se
compreende tanto o ente referencial, mas s6 se escuta aquilo que ja se
falou no falatério. Este é compreendido e aquele sé6 mais ou menos e por
alto (ST1, 228).

Aquilo que pode ser comunicado e mesmo compreendido, ou seja, aquilo
sobre o que se pode falar num uso cotidiano da linguagem é possivel mesmo sem a
correspondéncia a verdade do ente. Ratifica-se o sentido pragmatico da linguagem
em Ser e tempo. Mesmo ndo sendo auténtico, nos termos de Heidegger, o discurso
enquanto falatério é constitutivo da existéncia concreta do Dasein enquanto ser-no-

mundo cotidiano.

De toda maneira, a analitica existencial do Dasein empreendida em Ser e
tempo aponta-nos desde o inicio 0 propdsito de romper com o l6gos enquanto “ratio”
e com a idéia de que o lugar da verdade na linguagem se da na proposicao. A
linguagem é uma possibilidade do Dasein, ele possui linguagem, como vimos.
Porque o Dasein compreende, pode ouvir, e € por iSso que tao originario quanto o
fendmeno da fala € o da escuta. A escuta em Ser e tempo remete ao outro, porque o
Dasein € ser-com-outros e se coloca no nivel de partilha de sentido na linguagem.
Uma das questdes que ndo esta ainda decidida aqui €: qual o estatuto ontolégico da
linguagem? Por um lado, Heidegger afirma que a linguagem é um instrumento, um
“a mao” e que, portanto, pode ser desmembrada em “coisas-palavras”
simplesmente-dadas. (ST1, 220). A palavra é entdo algo que soO pode ser articulado
com um sentido no “uso” que o Dasein, dizendo o mundo, faz dela, interpretando e
se apropriando da compreens&o. E por isso que aqui, em Ser e tempo, discorrer é

discorrer “sobre” algo.

1% M. Inwood. Dicionario Heidegger. 2002, p. 64.



97

Em vista desta caracterizacdo da linguagem do ponto de vista analitico-
existencial, Heidegger pde em questado a filosofia enquanto teoria da linguagem, que
parte da proposicdo como fundamento, e mesmo a linguistica, que interpreta a
linguagem de um ponto de vista empirico. Os momentos constitutivos do discurso (o
referencial, aquilo sobre qué se discorre, a comunicacdo (Mitteilung) e o anuncio
(Bekundung) “ndo sdo propriedades que s6 se pudesse reunir empiricamente na
linguagem. S&o caracteres existenciais arraigados na constituicdo ontologica da pre-

senca, que tornam possivel a estrutura ontolégica da linguagem”. (ST1, 221)

O determinante aqui é o atrelamento da linguagem ao contexto da
constituicdo ontolégica do Dasein, é o propoésito de deslocar o sentido tradicional e
racionalista do “dizer o mundo” através da proposi¢cdo de um sujeito (uma estrutura
fixa, substancial) sobre o mundo tomado como totalidade objetual. Se tivesse
enfatizado qualquer destes poélos na relacédo representacional, Heidegger nao teria
empreendido passo algum na superacao da metafisica. O Dasein, como o0 “humano”
do conhecimento, existindo, sendo, em face da diferenca ontoldgica, realiza uma
unidade néo idéntica no conhecimento. Ou seja, se ndo se trata de um sujeito como
unidade basica de experiéncia e entendimento do mundo, temos uma referéncia
humana, que se define muito mais pelo “como”, pela maneira através da qual é
capaz de conhecer, e sem o qual ndo ha sentido, verdade, valor, linguagem. A
conclusao que se pode tirar deste projeto, com relagdo a Kant, por exemplo, é que o
conhecimento € referido desde sempre ao humano, e se em Kant, o sujeito
transcendental ocupa esta funcdo, para Heidegger nem este sujeito, nem mesmo
sua reformulacdo podem ser o fundamento do conhecimento. Com isto, quer-se

enfatizar a antropologia inerente ao pensamento de Heidegger.

Na abordagem da linguagem a partir da constituicdo ontolégica do Dasein,
Heidegger estabelece os elementos para uma compreensdo da linguagem que se
coloque para além da explicacdo logica de suas estruturas. Isso em fungdo da
énfase em seu carater existencial. Retomando as palavras do autor: “A tarefa de
libertar a gramatica da logica necessita de uma compreensao preliminar e positiva
da estrutura a priori do discurso como existencial” (ST1, 225). Isso significa, nédo
tomar a linguagem como um ente-simplesmente-dado no mundo, mas pensa-la em

relacdo com o modo de ser do ente que conhece.



98

De uma teoria do conhecimento deriva a estrutura do Dasein como
compreensao, resulta um sentido hermenéutico de linguagem. Do sujeito
representacional, do eu fenomenologico, do espirito ou da consciéncia, resulta um
sentido l6gico, uma teoria, um conjunto de normas e valores que “convencionam” a

linguagem. Como diz Heidegger:

“As tentativas de se apreender a “esséncia da linguagem” sempre se
orientaram por um destes momentos singulares, compreendendo a
linguagem com base na idéia de “expressao”, “forma simbdlica”,
comunicacdo no sentido de “proposicao”, “anuncio de vivéncias” ou
“configuracdes” da vida. Uma definicdo da linguagem em nada ganharia se
pretendesse reunir sincreticamente esses pedacos de determinacdo. O
decisivo € elaborar previamente a totalidade ontolégico-existencial da
estrutura do discurso com base numa analitica da pre-senca”. (ST1, 222).

A questao da esséncia da linguagem comeca, assim a ser posta nestes
termos ja na analitica existencial. Ao final do 8 34, Heidegger afirma que apenas se
operou uma localizacdo da linguagem no ambito da analitica existencial, que
antecede mesmo 0s propdsitos de uma abordagem detalhada da linguagem do
ponto de vista filosofico: “A investigacao filoséfica deve decidir-se a perguntar pelo
modo de ser da linguagem. Sera a linguagem um instrumento a mao dentro do
mundo? Ter4 ela 0 modo de ser da pre-senc¢a, ou nem uma coisa nem outra?” (ST1,
225). E adiante: “A investigacdo filosofica deve renunciar a uma “filosofia da
linguagem” a fim de poder questionar e investigar “as coisas elas mesmas” (ST1,
225-6). Como veremos em seguida, a questao da esséncia da linguagem volta a ser
objeto de questdo filosofica para Heidegger, desta vez ja desvinculada de seu
fundamento ontolégico no discurso, e a partir de uma nova concepcao especial de
esséncia, cuja centralidade se torna maior e se desloca do sentido inicial do “retorno
as coisas mesmas” e que, até o contexto da Kehre, ndo se tinha tornado uma

guestédo central.



A “virada” e a linguagem
reinterpretada

A linguagem € assim a casa do ser, como as nuvens sdo as nuvens do
céu.

Heidegger. Sobre o humanismo.



100

4.1. Elementos para a compreensdo de uma virada no pensamento de
Heidegger

A guestao da ocorréncia de uma virada no percurso filoséfico de Heidegger é,
talvez, uma das mais controversas no seu pensamento, tanto em vista da
interpretacdo dos comentadores como em funcdo do que o préprio autor afirmou
sobre o tema.™®. Colocando de uma maneira mais especifica, a controvérsia maior
nao gira em torno da ocorréncia de uma reversao dos temas, pelo fato de a mesma
ser exposta textualmente pelo proprio autor, como veremos adiante, mas na
ocorréncia de uma ruptura radical que fizesse os pressupostos da questdo inicial

serem inteiramente abandonados.

De toda maneira, ha a reversdo que teria tornado a questdo de Ser e tempo
em Tempo e ser, que deveria ser o titulo da terceira sesséo da obra de 27 (prevista
no sumario da obra (ST1, 71)), mas que nao chegou a ser escrita, assim como a
segunda parte do tratado. Heidegger pronuncia a conferéncia Tempo e ser'”’, em
1962, na Universidade de Freiburg, explicitando textualmente um ultrapassamento

com relacdo a Ser e tempo.

trata-se de dizer algo sobre a tentativa de pensar o ser sem levar em
consideracdo a questdo de uma fundamentacdo do ser a partir do ente. A
tentativa de pensar o ser sem o ente impde-se porque, de outra maneira,
penso ndo haver possibilidade de abrirem-se propriamente os olhos para o
ser daquilo que é ao redor do globo terrestre, nem se fale entdo da
possibilidade de determinar, de maneira satisfatoria, a relagdo do homem
com aquilo que até hoje se denominou “ser” (TS, 257).

A fundamentacdo do ser pelo ente aparece aqui em consonancia com o
projeto de fundamentacdo da metafisica, e esta € pensada em funcdo da histéria do
ser. A historia do ser € a propria historia da metafisica e € também a do pensamento
ocidental, poder-se-ia dizer, pois essa historia do ser precisa ser lembrada para que
“se abram os olhos para aquilo que é ao redor do globo terrestre”. Poderiamos

pensar que, de alguma maneira, Heidegger permanece tomado pela idéia de que o

116 «A ‘virada’, die Kehre, é usada sobretudo para denotar uma virada radical no pensamento do
préprio Heidegger, supostamente ocorrida entre Ser e tempo e a Carta sobre o humanismo [...] A
mudanca é contudo, gradual, ndo uma Kehre.

7 Numa nota & traducdo de Tempo e ser, Stein afirma que a conferéncia ndo tem mais ligacdo com
Ser e tempo: “E claro que a questio-guia permanece a mesma, o que, contudo, apenas significa: a
guestdo tornou-se ainda mais digna de ser colocada e mais estranha ao espirito do tempo”.
Heidegger: conferéncias e escritos filoséficos. Os pensadores, 1979, p. 255).



101

homem ndo pode se desvincular de sua existéncia no mundo. Igualmente
permanecem o0s pressupostos da diferenca ontoldgica, pois ele salienta a
necessidade de pensar a relagdo do homem com o ser. O que muda, entdo? Como

afirma Michel Haar,

O Dasein nao se da a si mesmo a temporalidade originaria que possiiblita,
em primeira instancia, as possibilidades que ele projecta. Ele acha-se
entregue a esta temporalidade pura, atravessada pela poténcia
possibilitadora que jorra nele, que domina originariamente aquele que nele é
0 <sujeito>. A despossessio é evidente''®.

Como € pensada essa relacdo, se ndo se trata de uma relacdo de
fundamentacédo? “ Que resta entdo ao homem privado de seus poderes? Podera ter
ele uma esséncia, quando ja néo |he resta quase nada de préprio?™"°. Do ponto de
vista do humano parece haver um desfavorecimento apenas no tocante ao Dasein
como construto, como instancia de fundamentacéo subjetiva. O homem permanece

como referéncia central:

A <abertura> do Dasein permanece ambigua, porque ela é ao mesmo
tempo abertura submetida ao ser ou ao mundo e abertura a si, constituinte
de si. E, sem divida, para escapar a esta ambigiidade que o Ultimo
Heidegger sera impelido a abandonar todos os elementos da reflexividade
que ele deixara ao Dasein, e também a prépria palavra, e a voltar
simplesmente ao homem."*

O movimento de desconstrucdo da ontologia tradicional por Heidegger,
iniciado em Ser e tempo, procura apontar-lhe o parametro onto-teo-légico através do
qual estrutura-se este pensamento. A metafisica, para Heidegger, € onto-teo-l6gica
porque, partindo de uma ontologia, ou “ontosofia”, ou seja, um saber que se
desenvolve no sentido de abarcar o ser em sua totalidade, afirma o ser como
absoluto, um absoluto légico, ordenado. A epistemologia chega ao “Deus
fundamento”, ao absoluto, ao incondicionado: “o ser do ente como ente é
representado radicalmente no sentido do fundamento, como causa sui. Com isto
designamos o conceito metafisico de Deus [...] 0 ser se torna fenbmeno de multiplas
maneiras, enquanto fundamento: como légos, como hypokeimenon, como

substéancia, como sujeito” (ID, 239).

Se antes a pergunta pelo ser parecia carecer de uma necessaria

caracterizacdo prévia do ente da compreensédo, este pressuposto € abandonado,

8 M. Haar. Heidegger e a esséncia do homem, 1997, p. 20

19 1 dem, p. 26.
120 1dem, p. 19.



102

pois a fundamentagéo a partir do ente parece remeter necessariamente ao pensar

metafisico. A metafisica ganha uma nova significacdo"*

e ndo é pensada mais aqui
como algo a ser destruido em nome de uma reconstru¢cdo, mas algo a ser deixado
de lado, em nome do pensar o ser ele mesmo, 0 seu “dar-se”. Da maneira como
estava articulada anteriormente, a questao parecia pressupor tanto o ser quanto o
tempo como entes. E se ndo podemos dizer que nem um, nem outro sejam “coisas”,
até mesmo quando se procurou pensar o sentido do ser a partir da temporalidade do
Dasein, o ser foi entificado. Surge, assim, a idéia de metafisica como a histéria do

ser, no tempo:

Histéria do ser significa destino do ser — e nessas destinages tanto o
destinar como o Se que destina se retém com a manifestacdo de si mesmos
[...] Quando Platdo representa o ser como idéia e como koininia das idéias,
Aristoteles como enérgeia, Kant como posicdo, Hegel como Conceito
absoluto, Nietzsche como Vontade de Poder, ndo se trata de doutrinas
produzidas ao acaso, mas palavras do ser, que respondem a um apelo que
fala no destinar que a si mesmo oculta, que fala no ""Se da ser”. (TS, 261)

A grande diferenca gira, assim, em torno da idéia de ser como acontecimento,
que resulta da investigacdo do “se” de dar-Se'* ser. Aqui, para Heidegger, o ser ndo

se da no tempo, Ser e tempo se dao, de maneira concomitante:

O temporal significa o transitorio, o que passa no decurso do tempo. Nossa
lingua di-lo ainda mais precisamente: temporal € aquilo que passa com o
tempo, pois o tempo mesmo passa. Mas, enquanto o tempo constantemente
passa, permanece como tempo. Permanecer quer dizer: ndo desaparecer,
portanto, pré-sentar-se. Com isto o tempo é determinado através de um ser.
Como, entao, ser permanecera determinado por tempo? (TS, 258).

Pré-sentar-se significa tornar-se presente: existir. Remete-se ao Dasein
enquanto existéncia, em funcdo do qual a temporalidade foi pensada em Ser e
tempo. Eis o movimento que pareceu a Heidegger recaida na fundamentacéo
metafisica. Em nome de um pensar originario, Heidegger aponta a necessidade do
abandono da metafisica, de seu carater fundacional. O Dasein é o humano, mas o
humano ndo pode ser a esfera de fundamentagcdo do ser. Situando-se numa

abertura, a existéncia pode compreender o sentido daquilo que é, exatamente

porque é pelo ser arrebatado.

121

1 Cf. G. Vattimo. Introducdo a Heidegger, 1989, p. 63.

Esta formulacdo remonta ao que Heidegger chama de envio, destino (Geschick) do ser:
“Heidegger associa o envio do ser a frase: es gibt Sein, ‘ha o ser’, mas literalmente ‘da-se ser’ — um
modo conveniente de evitar dizer que ser ‘é¢”. Inwood. Dicionario Heidegger, 2002, 48. Com o envio, 0
ser é dotado de um carater ativo. Ele decorre da histéria do ser, e a partir dele, tudo se da de acordo
com o préprio ser. ativo



103

A base de interpretacdo desta questdo ja esta em Sobre o humanismo, 16
anos antes. Deixemos, por enquanto a questdo da histéria do ser ainda
indeterminada, para nao atropelarmos nem a redacdo deste texto, nem o
pensamento do autor, fazendo-o recair numa pouco proficua transfiguracdo de
termos. Antecipa-se por enquanto, uma espécie de suma do que foi referido, “Ser e
tempo determinam-se mutuamente” (TS, 258), e guarda-se 0 espaco para que este

problema seja suficientemente explicitado mais tarde.

Por ora, importa aqui observar que, de alguma maneira, 0 pensamento de
Heidegger abandona certos pressupostos de Ser e tempo, especialmente aquilo que
agui nos interessa de maneira mais imediata: a referéncia ao ente, a analitica do
Dasein, a centralidade do humano. Vimos no primeiro trecho que esta transfiguragao
da relacao intenta, inclusive, repensar a relacédo entre ser e homem. Dessa maneira,
seja como for que cheguemos a virada no pensamento de Heidegger, ela implica
numa nova concepg¢ao de humano, assim como um novo sentido de existéncia. Uma

transfiguracédo de termos implica uma alteracdo no método de Heidegger?

Stein nos lembra que “o projeto de Heidegger e seu método séo inseparaveis
[...] método fenomenoldgico ndo se reduz aos momentos da analitica existencial.
Também nele ha aproximacdes fenomenolégicas da histéria da filosofia™®.
Deveremos investigar até que ponto a fenomenologia hermenéutica permanece
orientada pelo retorno as coisas elas mesmas e pelos pressupostos da diferenca

ontolégica e do circulo hermenéutico.

A necessidade da virada se vincula a necessidade de superagéo da instancia
de fundamentacdo. Ser e tempo teria fundamentado o conhecimento a partir do
Dasein. E preciso buscar uma nova fundamentagido ou simplesmente abandonar
esta instancia? E sera o humano necessariamente uma referéncia metafisica de
superacdo? A maneira de responder a esta pergunta é a recorréncia a idéia de

verdade do ser. E qual a verdade do ser? O que implica perguntar pela verdade do

128 Cf. Stein. Nota introdutéria & traducdo de Sobre a esséncia do fundamento. Heidegger:

conferéncias e escritos filosoficos. Os pensadores, 1979, pp. 85, 94.



104

ser da verdade? Heidegger dialoga com estas questdes no texto Vom Wesen der

Warheit*, como explicitaremos a sequir.

4.2. Esséncia da verdade e verdade da esséncia

Em Vom Wesen der Warheit, Heidegger enuncia de maneira tematica a
necessidade de uma transformacdo do pensamento expressa na mudanca da
guestdo da “esséncia da verdade” na “verdade da esséncia”. Mesmo antes de iniciar
a investigacao deste texto, o sentido desta inversdo aponta para a importancia da
idéia de “verdade do ser” que se torna fundamental nesta fase de seu pensamento.
Se tomassemos esta inversdo como uma maneira de se opor ao sentido tradicional
de esséncia, aquele que remete a substancia, como foi exposto anteriormente,,
poderiamos dizer que ao propor a transformacédo, Heidegger refere com a expressao
“a verdade da esséncia’ que a filosofia até entdo teria buscado o ser da verdade
sem ter previamente questionado de maneira suficiente o que é o ser, a verdade do
ser, ou seja, ele sugere que antes de se buscar a esséncia da verdade, é preciso
saber o que significa querer saber a esséncia de uma coisa, qual a verdade, qual o

“modo” deste algo que concede a natureza, o sentido das coisas.

Esta problematica parece, assim, bastante préxima da abordagem especial
que Heidegger fara da metafisica em meados da década de trinta. Isso porque,
desde Ser e tempo, quando a metafisica aparece como “ontologia tradicional”, a
meta de recolocagao da pergunta pelo sentido do ser sugere a necessidade de um
abandono do sentido substancial e essencialista. Nos textos em que aborda a
verdade como questdo central face ao desenvolvimento de uma consideracdo da
metafisica, Heidegger tenta pensar a relagdo da verdade com o fundamento ou a
fundamentacédo. O fato de esta conferéncia de 1930 estar proxima cronologicamente
a O que é metafisica (1929) e Sobre a esséncia do fundamento (1929) ndo é obra

do acaso. Os textos formam um conjunto onde se encontram elementos centrais da

124 Também numa nota introdutéria, & traducéo de Sobre a esséncia da verdade, sugerindo que ai se

encontram os primeiros elementos da virada. op. cit., p. 129.



105

virada em Heidegger e em que a filosofia é pensada em relagdo com a metafisica,
com o homem (Dasein) e com o fundamento. Neste conjunto de textos, fica evidente
a relacdo da verdade e da transcendéncia com a liberdade, com o deixar ser, relativa
a abertura (das Offen) em que o Dasein (0 homem) é jogado. E, enquanto jogado e
marcado pela liberdade, o Dasein constitui um fundamento errante. E o que parece

nos mostrar este trecho:

A metafisica é o acontecimento essencial no d&mbito de ser-ai. Ela é o
proprio ser-ai. Pelo fato de a verdade da metafisica residir neste
fundamento abissal possui ela, como vizinhanga mais proxima, sempre a
espreita, a possibilidade do erro mais profundo (OQM, 44).

Em Vom Wesen der Warheit estd igualmente presente a relacdo entre
verdade, erro e liberdade. Heidegger inicia a conferéncia colocando em questdo o
proprio sentido da pergunta pela esséncia da verdade. Por mais que ela esteja
relacionada a diferentes contextos do ambito da vida cotidiana: a verdade de um
discurso ou a verdade da arte, por exemplo, a busca pela esséncia é caracterizada
por uma pergunta que se dirige para o geral, para a verdade enquanto tal (EV2, 17).
E o ambito onde a verdade é questionada no sentido de sua esséncia é a filosofia. A
verdade é talvez a maneira mais simples de denominar a relacdo que se pretende
estabelecer entre linguagem e mundo ou ser, entre a esfera do conhecimento e a do
conhecido; entre sujeito e objeto. A filosofia, quando pergunta pela verdade, pde em
questao a propria possibilidade ou legitimidade de se pensar o conhecimento em
sua relacdo com o mundo. Trata-se da pergunta pela verdade da verdade. Toda
filosofia tem uma pretensdo de verdade. Ndo s6 uma pretenséo, diriamos, mas um
criterio de verdade. Desde os primérdios da tradicdo, a filosofia procurou

fundamentar o conhecimento ou o pensar sobre o mundo e sobre a prépria filosofia.

O conceito corrente ou cotidiano de verdade relaciona o verdadeiro a algo que
esta de acordo. Mas de acordo com o qué? De acordo com 0 que previamente
concebemos sobre a coisa em questdo. Heidegger da o seguinte exemplo: “o
verdadeiro é o real. Assim falamos do ouro verdadeiro distinguindo-o do falso [...]
Mas o ouro falso &, contudo, algo real. E assim que dizemos mais claramente: o ouro
real é o ouro auténtico” (EV2, 17). Ou seja, o verdadeiro e o falso se diz da coisa a
partir da correspondéncia e ndo de uma autenticidade de que a dotamos e que é

anterior ao enunciado.



106

E certo que o senso comum associa verdade a acordo, mas como se da essa
mesma relacdo na filosofia? Heidegger dialoga com o conceito tradicional de
verdade enquanto correspondéncia entre a proposicao (Aussage) e a coisa sobre a
qual se enuncia. Para Heidegger, este € apenas de um dos aspectos da verdade, e

Nnao o mais essencial.

A idéia de verdade como correspondéncia remonta aos primoérdios da tradi¢cao
filosofica; remete-nos a “o mesmo sao pensar e ser” de Parménides, que Heidegger
retoma em O principio da Identidade para ensaiar uma interpretacdo diferente
daquela que a tradicdo tomou para si. Heidegger aponta que a relagao proposta por
Parménides, segundo a qual o pensar e 0 ser sdo o0 mesmo, indica ndo uma
identidade entre pensar e ser, mas um dar-se concomitante de pensar e ser “no
mesmo”, que seria a abertura (Offenheit) através da qual o ente desvela-se em seu
ser para o Dasein. Assim, a identidade é pensada, apesar da igualdade, como uma
reciprocidade, um “comum-pertencer” (ID, 181). E pensar e ser ndo podem ser o

mesmo precisamente porque se trata de coisas de naturezas distintas.

Heidegger afirma:

Como pode uma enuncia¢do, mantendo sua esséncia, adequar-se a algo
diferente, a uma coisa? A adequacao néo pode significar aqui um igualar-se
material entre coisas desiguais. A esséncia da adequacdo se determina
antes pela relacdo que reina entre a enunciacao e a coisa”. (EV2, 27).

E o sentido dessa relacdo que aponta para a ruptura que Heidegger propde a
respeito do conceito tradicional de verdade na filosofia. Se ndo se trata de

correspondéncia, qual a possivel relacdo entre enunciado e coisa?

Heidegger pretende “trazer de volta” a questdo da esséncia da verdade ao
sentido grego de alétheia, situado no contexto dos chamados pré-socraticos, quando
0 ser era pensado enquanto physis e a verdade enquanto desvelamento do ente. A
partir da idéia de “abertura”, “na qual todo ente entra e permanece, e que cada ente
traz, por assim dizer, consigo” (EV2, 27-9), onde o homem figura como Dasein,
Heidegger pensara a alétheia como o momento de desvelamento do ente em sua
totalidade, que faz parte historialmente do préprio ser. Em Platéo, este sentido teria
sido deturpado. Ele teria dirigido o vocabulo para o sentido de acordo ou

correspondéncia.



107

De que maneira a filosofia proposta por Heidegger, em seu aspecto
ontolégico-existencial, apelando para o0 sentido originario de alétheia como
desvelamento do ente pretende romper com o conceito correspondencial de
verdade? Se se pode encontrar alguma “verdade” no critério de adequacédo, é
preciso que se examine o sentido da relacdo que esta dada nele, pois “enquanto
essa relacdo permanecer indeterminada e infundada em sua esséncia, toda e
qualquer discussdo sobre a possibilidade ou impossibilidade, sobre a natureza e o

grau desta adequacéo, se desenvolve no vazio” (EV1, 135).

Para Heidegger, o verdadeiro relacionamento com o ente no sentido de sua
compreensdo, da-se numa abertura. Em que consiste tal abertura? Se o
conhecimento concebe a relacdo com o ente no sentido da conformacdo do
enunciado com a coisa, estd pressuposta desde j& uma re-presentacdo (Vor-
Stellung) da coisa como ela é para o sujeito da proposicdo: “Re-presentar significa
agui, a margem de todas as opinides prévias de ‘psicologia’ ou de ‘teoria da
consciéncia’, o deixar a coisa opor-se como objeto” (EV2, 17). Para o filésofo, o
centro da manifestacao da verdade esta no préprio ente. Em Ser e tempo, o Dasein,
enquanto, “projeto” ou “projecdo” (Entwurf) é perene possibilidade de abertura e
compreensao do ente: “na medida em que a pre-senca é essencialmente a sua
abertura, na medida em que ela abre e descobre o que se abre, a pre-senca €

essencialmente ‘verdadeira™ (ST1, 289).

A partir da idéia de liberdade (Freiheit) como possibilitadora do estar do
homem na abertura onde se da a compreensado do ente, Heidegger procura romper
com o que ainda poderia haver de subjetivo no Dasein. O proprio ser € que se

manifesta no desvelar-se do ente.

Assim como 0 homem nem sempre compreende ser, 0 ente enquanto coisa a
ser compreendida ndo estd sempre na condicdo de abertura e desvelamento
(alétheia). Ou seja, 0 ente encontra-se também velado em sua esséncia. De que
modo, entdo, é possivel a correspondéncia? E possivel porque a relacdo que
permite que o ente se manifeste enquanto tal € uma relacdo de liberdade. Através
dela, o ente manifesta-se, ou seja, posta-se na sua modalidade de descoberta. E
também o homem é livre dentro dessa possibilidade. E a partir daqui a que idéia de

liberdade vai estar diretamente relacionada a concepcao de verdade de Heidegger:



108

Como pode acontecer que a accao de doacdo prévia de uma regra e o
guiar-se por ela acontecam em afinagdo? Apenas devido ao fato de este dar
prévio se ter ja libertado, num aberto, para um revelado que domina a partir
dele, que liga qualquer representar” (EV2:31).

A liberdade é a propria esséncia da verdade, pois 0 homem esta dado
livremente nesta relagédo de abertura com o ente na qual é possivel a compreensao.
Entretanto, de que maneira, ao apontar a liberdade como esséncia da verdade,
Heidegger da um passo adiante no sentido da superacdo da teoria
correspondencial? Qual é, entdo, a esséncia da liberdade? Heidegger afirma que,
para compreendé-la, € necessario que estejamos prontos para uma “reviravolta no
pensar’ (EV2, 35). A reflexdo sobre a conexéo essencial entre verdade e liberdade
leva-nos a seguir a questao acerca da esséncia do homem numa perspectiva que
nos garanta a experiéncia de um oculto fundo essencial do homem (do ser ai)” (EV2,
35).

A caracteristica marcante da liberdade como esséncia da verdade € o deixar-
ser. Deixando ser o ente, 0 homem abandona a si mesmo e pode compreendé-lo.
Pensar a liberdade implica assumir que mais de uma possibilidade esta dada:
liberdade é precisamente a ndo-necessidade. E se 0 homem pode deixar ser o ente,
esta igualmente dada a possibilidade de ndo deixa-lo ser, ndo por uma questdo de
arbitrio, mas pela relacdo existente entre liberdade e possibilidade.

Dessa maneira, a liberdade também € possibilidade de velamento do ente: “a
liberdade somente é o fundamento da possibilidade intrinseca da conformidade
porque recebe sua prépria esséncia mais original da Unica verdade verdadeiramente
essencial” (EV1, 336). O sentido dessa afirmagdo enigmatica sinaliza que o
guestionamento acerca da verdade da um salto e desloca-se: mais fundamental que
a questao da esséncia da verdade passa a ser a questdo da verdade da esséncia
(EV1, 343).

Enquanto liberdade, a esséncia da verdade originaria comporta também a
nao-verdade (Unwarheit). Para Heidegger, a pergunta pelo ente enquanto tal e o
inicio de seu desvelamento coincidem com o inicio da historia ocidental (EV1, 337).
O pensamento dirigiu-se desde sempre pelo questionar sobre o ente, que o afastava

de toda obscuridade. Nesse sentido, alétheia passou a significar o desvelar, tirar o



109

véu do ente. Para a tradicdo, o verdadeiro € o desvelado. Heidegger compreende,
entretanto, que o desvelar jamais captou a verdade do ser em sua totalidade.

Ignorar a possibilidade do velamento do ente é tentar afastar-se do que em
altima instancia ndo pode ser claramente vislumbrado e dominado. Nesse processo,
0 homem toma a si mesmo como medida para todos os outros entes (EV1, 340). A
nao-verdade essencial, marcada pela liberdade, mostra-nos que o ente ndo so se
manifesta, ele também se vela. O ente em seu ser é também ocultamento. Enfim, a

verdade se manifesta num jogo do velamento e desvelamento.

O homem procura, entédo, fugir ao erro, abandonar o mistério (Geheimnis); o
velamento do ente. Entretanto, a esséncia da verdade comporta a ndo-verdade. O
homem, ao tentar ignorar o “erro”, erra. Errar, aqui, ndo significa saltar para fora da

relacdo com o ente, pois o errar é proprio da existéncia humana:

A errancia em cujo seio o homem se movimenta nao é algo semelhante a
um abismo ao longo do qual o homem caminha e no qual cai de vez em
guando. Pelo contréario, a errancia participa da constituicao intima do ser-ai
a qual o homem historial estd abandonado [...] o erro se estende desde o
mais comum engano, inadverténcia, erro de céalculo, até o desgarramento e
o perder-se de nossas atitudes e nossas decisfes essenciais. Aquilo que o
hébito e as doutrinas filoséficas chama erro, isto é, a ndo-conformidade do
juizo e a falsidade do conhecimento, é apenas um modo e ainda o mais
superficial de errar. (EV1, 341).

Assim como a esséncia da verdade comporta a ndo-verdade, o Dasein pode
estar e ndo estar na abertura que compreende o ente. O homem é possibilidade de
compreensao, mas esta constantemente movendo-se. O erro faz parte do proprio
movimento do homem em direcdo a compreensdo: a errancia € constitutiva do

Dasein. Eis ai o cerne da critica de Heidegger a metafisica e a Erkenntnistheorie.

Qual o sentido, entéo, da inversédo da esséncia da verdade para a verdade da
esséncia? Sobre a esséncia da verdade marca, com efeito, o inicio da virada no
pensamento de Heidegger, a partir da qual a ndo-verdade, a nao-manifestacdo do

Ser ou seu esquecimento passam a fazer parte da prépria historia do ser.

Pensando a verdade como desvelamento do proprio ente em seu ser, € 0
homem como possibilidade de doacao e abandono a essa abertura, Heidegger nega
a proposicao e a relacao sujeito/objeto como lugar originario da verdade, igualmente

nega que o Dasein possa ser a instancia de fundamentacdo da verdade, como



110

veremos a seguir. Em lugar da idéia de correspondéncia, a verdade é trazida ao
sentido original de alétheia: manifestacdo da propria coisa que se coloca para o

homem num sentido que ultrapassa o aspecto epistemoldgico.

Trata-se de buscar uma nova fundamentacdo ou simplesmente abandonar
esta instancia? No texto Sobre a esséncia do fundamento, Heidegger explicita sua

posicédo, referindo-se ao sentido de liberdade que investigamos acima:

O ser-fundamento da liberdade ndo possui — isto facilmente se esta tentado
a pensar — o carater de um dos modos de fundar, mas se determina como a
unidade fundante da distribuicdo transcendental de fundar. Enquanto este
fundamento, porém, a liberdade é o abismo (sem-fundamento) do ser-ai.
N&o que o comportamento individual livre seja sem razao de ser (grundlos);
mas a liberdade situa, em sua esséncia como transcendéncia, o ser-ai como
poder-ser diante de possibilidades, que se escancaram diante de sua
escolha finita, isto é, que se abrem em seu destino. (EF, 125).

4.3. Humanismo e a linguagem como “casa do ser”.

Em Sobre o humanismo, aquilo que se busca como esséncia do homem
parece destoar cada vez mais do “lugar do fundamento”. Vejamos as palavras do

autor:

Se se compreende o ‘projeto’ nomeado em Ser e tempo como um pdr que
representa, entdo se o toma como producdo da subjetividade e ndo se
pensa como a ‘compreensédo do ser’, no ambito da analitica existencial do
‘ser-no-mundo’, unicamente pode ser pensada, a saber, como a relagéo ec-
stética (sic) com a clareira do ser. A tarefa de repetir e acompanhar, de
maneira adequada e suficiente, este outro pensar que abandona a
subjetividade foi sem duvida dificultada pelo fato de, na publicacdo de Ser e
tempo, eu haver retirado a Terceira Sessédo da Primeira Parte, Tempo e Ser
(Vide Ser e tempo, p. 39). Aqui o todo se inverte. A se¢do problematica foi
retida, porque o dizer suficiente desta viravolta fracassou e nao teve
sucesso com o auxilio da linguagem da Metafisica. (CH, 156)

Em lugar do construto Dasein, que remontava a subjetividade, o pensamento
parece ceder lugar paulatinamente a uma volta ao homem. Objetiva-se aqui saber se

realmente isso acontece. Vejamos, primeiramente, alguns elementos sobre a obra.

O texto foi escrito como resposta a uma carta, na década de 40, do
existencialista Jean Beaufret, onde este, influenciado pelo contexto do

existencialismo de Sartre, especificamente do texto O existencialismo é um



111

humanismo, e Ihe pergunta: “como restituir um sentido a palavra humanismo?”.
Neste texto, Sartre aponta que a esséncia do homem s6 pode ser dada pela sua
existéncia, ou seja, pela maneira como o homem € e age no mundo, e ndo por um

125

sentido de “natureza humana” previamente dado**. O sentido deste agir da o mote

inicial do texto de Heidegger na resposta a carta:

Estamos ainda longe de pensar com suficiente radicalidade a esséncia do
agir. Conhecemos o agir apenas como o produzir de um efeito. Sua
realidade efetiva é avaliada segundo a utilidade que oferece. Mas a
esséncia do agir € o consumar. Consumar significa: desdobrar uma coisa
até a plenitude de sua esséncia: leva-la a plenitude, producere. Por isso
apenas pode ser consumado, em sentido préprio aquilo que ja é. O que,
todavia, ‘é¢’, antes de tudo, é o ser” (CH, 149).

Esta introducdo ja sinaliza em que contexto a tematica do humanismo se
coloca na obra de Heidegger: o homem é e deve ser pensado em sua relagdo com o
ser, pois quando o pensamento € atribuido ao homem, sem esta relacdo, todo seu
agir é permeado por um sentido de utilidade, pratica e imediata, numa postura que
faz do homem uma espécie de senhor de tudo, de ser, do mundo e de sua propria

esséncia.

A partir do que foi sinalizado nesta introducédo, é que deve ser inserido aqui o
sentido de uma possivel mudanca de posicao por parte de Heidegger, desde o que
havia sido tematizado em Ser e tempo: a diferenca ontolégica como pressuposto, ja
prefigurava, de toda maneira, a existéncia humana, o Dasein, como um ente em
relacdo ao ser, mas o movimento do pensamento, ou do conhecimento, que ali era
tomado como compreenséo, estava vinculado a uma modalidade, a uma disposicao,
do Dasein. Neste contexto, a existéncia tinha, poderiamos dizer, ndo sem ressalvas,
um carater ativo, vinculado ao sentido pragmatico deste ser-no-mundo. Aqui, um
elemento ativo também é abordado, pois o pensar é interpretado como uma forma

de acao, por isso pensar também € agir, num sentido nao utilitarista.

Outro elemento que sugere esta tendéncia a um “desapossamento do Dasein”
€ o fato de esta reflexdo, além de ser exposta logo no inicio do texto, vir
acompanhada de uma consideragdo acerca da linguagem, que, como vimos, €
tematizada no tratado de 27 como uma decorréncia da estrutura existencial do

Dasein. Na Carta sobre o humanismo, o ser do homem, o conhecimento, e,

125 M. Inwood. Dicionario Heidegger, 2002, p. 92



112

consequentemente, a linguagem, sao abordados em sua relacdo com o
pensamento, que parece aqui, ter um aspecto mais primordial do que o da

compreensao. Trata-se do pensamento, o pensamento “do” ser:

O pensar consuma a relacdo do ser com a esséncia do homem. O pensar
ndo produz nem efetua esta relacdo. Ele apenas oferece-a ao ser, como
aquilo que a ele proprio foi confiado pelo ser. Esta oferta consiste no fato
de, no pensar, o ser ter acesso a linguagem. A linguagem € a casa do ser”.
Nesta habitacdo do ser mora o0 homem. (CH, 149).

Por um lado, quando tomamos o pensamento de Heidegger, em diferentes
momentos da sua obra, imagina-se ver algo de muito novo, de diferente, de ruptura
com pressupostos de Ser e tempo em favor de concepcdes de homem, de ser, de
linguagem, de pensamento e conhecimento. Note-se um elemento, que até entdo,
parece ser sutil, mas sinaliza algo que aparece no estilo do texto como determinante:
a relacdo entre o pensar e a poesia. Se nas obras anteriores um certo elemento
estético apareca no estilo de Heidegger, isto parece se tornar bem mais central
agora, o homem mora na habitagcéo do ser (a linguagem) e “os pensadores e poetas
sdo os guardas desta habitacdo” (CH, 149). O objetivo aqui €, precisamente,
averiguar até que ponto este texto de 1946 supera ou simplesmente reinterpreta e

desloca as tematicas de Ser e tempo.

Afirmamos anteriormente a énfase no humano na filosofia, distinguindo-a da
“natureza” ou “esséncia’” humanas. Em Ser e tempo, o Dasein parece estar de
acordo com isto enquanto ponto de partida da pergunta pelo sentido do ser pare. A
Kehre nos levou a uma reversédo de termos e a um desdobramento do pensamento
de Heidegger em Ser e tempo em funcédo da verdade do ser e em detrimento da
fundamentacdo pelo ente. Na Carta sobre o humanismo, Heidegger intenta
encontrar um novo sentido para esta palavra. Isto leva a questionar: de que maneira
a Kehre afeta o Dasein, pensado n&o a partir da analitica nem como pt de partida? A
um total abandono de Heidegger com relagédo a importancia do ser do homem para a
filosofia? Além disso, devemos perguntar se, como havia sido previsto como

hipotese, a transformacéo da questdo da linguagem se relaciona com esta mudanca.

De toda maneira, ndo poderemos perder de vista a célebre afirmacédo que
conclui o trecho supra citado: a linguagem é a casa do ser. Isto devera nos guiar
durante todo o desenvolvimento do tdpico. Formou-se aqui uma espécie de poliedro,

onde os elementos estdo numa relacdo essencial, ainda a ser explorada: homem,



113

linguagem, pensamento e ser. Indicou-se na introducdo deste trabalho que a
suposta transfiguracdo do pensamento de Heidegger com relacdo ao ser do Dasein

localizava-se numa nova compreensao acerca do papel da linguagem.

O pensamento, diz Heidegger, € o pensamento do ser e €, também, uma
acdo: “Pensar é I'engagement par I'Etre, pour I'Etre” (CH, 149). Heidegger destaca
que o que se pretende asseverar aqui € exatamente a relagdo do pensar com o ser
num sentido duplo: o genitivo objetivo ressalta que o pensamento pensa o ser, e 0
subjetivo que pensamento € 0 pensamento do ser mesmo. Surge aqui uma
inquietacdo: entdo o ser pensa? N&o € 0 pensamento uma caracteristica do
homem? Como pode o ser pensar? A partir de que “aparato cognitivo”? Se colocada
nestes termos, esta questdo parece absurda. Torna-se menos absurda, entretanto
se, como Heidegger mesmo diz, se abandonar os *“grilhdes gramaticais” que
prendem o conhecimento a estrutura l6gica da linguagem. A obra é um todo, ndo
podemos esquecer. A centralidade do aspecto l6gico da linguagem comeca a ser
posta em xeque, como vimos, desde Ser e tempo, no contexto da Destruktion, o que
nos leva a crer que, de alguma maneira, 0s pressupostos de uma tal “virada”, onde o
ser tem uma espécie de precedéncia com relacdo ao Dasein, se coaduna com um
projeto j& instaurado e aberto desde a analitica existencial. O sentido do duplo
genitivo em que o pensar se torna o pensar do ser é exposto assim: “O pensar é do
ser na medida em que o pensar, apropriado e manifestado pelo ser, pertence ao ser.
O pensar é, a0 mesmo tempo, pensar do ser na medida em que 0 pensatr,

pertencendo ao ser, escuta o ser”. (CH, 150)

Com esta idéia de um pensamento “em conjunto”, podemos agora explicitar
de que maneira uma questdo €, efetivamente, reinterpretada: “o pensar €
'engagement, através do ente, no sentido do efetivamente real da situacao
presente. O pensar é I'engagement através e em favor da verdade do ser”. O pensar
se da através do ente. De alguma maneira isso parece, mais uma vez, nos remeter a
Ser e tempo, o Dasein € o Unico ente que se da conta de sua prépria existéncia e
pode, portanto, pensar, ou compreender. A diferenca esta no que é compreendido.
Ser e tempo busca o sentido do ser. Aqui se fala de uma verdade do ser, que so
pode ser entendida tendo-se em conta aquilo que se expds sobre a esséncia da

verdade no topico anterior.



114

Heidegger assevera que o conhecimento, pensado em termos estritamente
l6gicos, remete a antiga distingéo entre theoria e praxis, atribuida ao pensamento de
Platdo e Aristételes: “Desde entéo a ‘Filosofia’ esta constantemente na contingéncia

de justificar sua existéncia em face das ‘Ciéncias™ [...] a filosofia é perseguida pelo
temor de perder em prestigio e importancia, se nao for ciéncia.” (CH, 150). A
esséncia do pensar deve ser dissociada desta dicotomia que coloca 0 pensamento
como uma condicdo inicial, prévia, que antecede o agir. A idéia € a de que o
exercicio tedrico nao consiste unicamente na instancia de fundamentacéo da pratica.
E mais uma vez nos remetemos a Ser e tempo, onde a compreensdo do Dasein,
enquanto ser-no-mundo, sendo, ja € interpretacdo. Para Heidegger, a tentativa de
inserir a filosofia no “caminho seguro de uma ciéncia” desloca o pensamento de sua
esséncia, exatamente por restringi-lo a funcéo légica e racional de fundamentacéo
das praticas e do agir humano. O pensar € interpretado a partir de outra coisa, que

nao ele mesmo:

Um tal julgamento se assemelha a um procedimento que procura avaliar a
natureza e as faculdades do peixe, de acordo com sua capacidade de viver
em terra seca. Ja ha muito tempo, demasiado tempo, o pensamento esta
fora de seu elemento. Sera possivel chamar “irracionalismo” o reconduzir o
pensar ao seu elemento? (CH, 150).

Como vimos no texto de Heidegger sobre Platdo e sua doutrina da verdade,
Heidegger afirma que a partir do pensamento enquanto teoria, e da verdade como
correspondéncia, o pensamento ocidental se tornou metafisica (DPV). Retomando o
comentario de D’Agostini acerca das duas consideracfes de metafisica, vemos que
em Heidegger, com efeito, é pensada como uma base para o desenvolvimento da
ciéncia. Metafisica e ciéncia sdo o0 mesmo enquanto pensamento da totalidade do

ente, em detrimento do pensamento do ser.

O pensamento deve “deixar-ser”. Deixando ser o ser, 0 homem pensa. Mas

7

esta perspectiva € abandonada em fungdo da subjetivacdo e objetivacdo do

pensamento:

Quando o pensar chega ao fim, na medida em que sai de seu elemento,
compensa esta perda valorizando-se como tékhne, como instrumento de
formacéao, e por este motivo, como atividade académica e, mais tarde, como
atividade cultural. A Filosofia vai transformar-se em uma técnica de
explicacdo pelas causas Ultimas. Nao mais se pensa, a gente se ocupa com
Filosofia. (CH, 151)



115

Heidegger d& a entender que tal movimento teria atribuido uma espécie de

“artificialidade” ao pensamento, a busca pela verdade se torna um caminho arduo e

tortuoso de fundamentacdo do saber representacional num sujeito (hypokeimenon)

do conhecimento, de modo que a verdade se torna “correcao” de representacdes em

funcdo de um determinado critério, “idéias” ou “valores” (DPV). O saber assim é

pensado € identificado como “opinido publica”, no qual se recorre ao “ismo” que nés

poderiamos a associar a tendéncia de o pensamento ocidental essencializar as

questdes filosoficas.

Reinterpretando Ser e tempo, Heidegger faz uma referéncia central sobre a

linguagem em a relagdo com a esséncia do homem. E aqui que precisaremos nos

deter:

Aquilo que se diz em Ser e tempo (1927), 88 27 e 35, sobre o0 “a gente” ndo
quer fornecer, de maneira alguma, apenas uma contribuicao incidental para
a Sociologia. Tampouco 0 “a gente” significa apenas a figura oposta,
compreendida de modo ético-existencialista, ao ser-si-mesmo da pessoa. O
que foi dito contém, ao contrario, a indicagdo pensada a partir da questao
da verdade do ser, para o pertencer originario da palavra ao ser. Esta
relagdo permanece oculta sob o dominio da subjetividade que se apresenta
como a opinido publica. Se, todavia, a verdade do ser tornou-se digna de
ser pensada para o pensar, deve também a reflexdo sobre a esséncia da
linguagem alcancar um outro nivel. Ela ndo pode continuar sendo apenas
pura filosofia da linguagem. E somente por isso que Ser e tempo contém
uma indicacdo (834) para a dimensdo essencial da linguagem e toca a
simples questdo que pergunta, em que modo de ser, afinal, a linguagem
enquanto linguagem é, em cada situacao. O esvaziamento da linguagem,
gue grassa em toda parte e rapidamente, ndo corréi apenas a
responsabilidade estética e moral em qualquer uso da linguagem, ela
provém de uma ameaca a esséncia do homem. Um simples uso cultivado
da linguagem ndo demonstra, ainda, que conseguimos escapar a este
perigo essencial. Um certo requinte no estilo poderia, hoje, ao contrario, até
significar que ainda ndo vemos 0 perigo, nem somos capazes de vé-lo,
porgue ainda ndo ousamos jamais enfrentar seu olhar. A decomposicdo da
linguagem, atualmente tdo falada e isto bastante tarde, ndo €, contudo, a
razdo, mas ja uma consequiéncia do fato de que a linguagem, sob o dominio
da metafisica moderna, se extravia, quase invencivelmente, de seu
elemento. A linguagem recusa-nos ainda sua esséncia: isto é, que ela é a
casa da verdade do ser. A linguagem abandona-se, ao contrario, a n0sso
puro querer e a nossa atividade, como um instrumento de dominacao sobre
o ente. Este proprio ente aparece como o efetivamente real no sistema de
atuacdo de causa e efeito. Encontramos o ente como o efetivamente real
guando tanto quando calculamos e agimos como quando procedemos
cientificamente e filosofamos com explicacdes e fundamenta¢des (CH, 152).

Na referéncia a Ser e tempo, o autor relembra a dimensdo social,

comunicativa da linguagem, sobre a qual fizemos algumas considerac¢des, apoiando-

nos, inclusive, na interpretacdo de Rorty. Heidegger retoma a passagem para

salientar que este aspecto social da linguagem foi referido com o propésito de



116

afirmar que a linguagem n&o se funda no interior do sujeito, mas na dimensé&o
partiihavel em que s&o todos os envolvidos na “comunicacdo”; o ser. A palavra
pertence ao ser. Veremos adiante como este pensamento se radicaliza nos ensaios
e conferéncias da década de 50 acerca da linguagem. De toda maneira, a indicacéo
pretende ressaltar que a necessidade de um nova reflexdo sobre a linguagem ja
estd pressuposta em Ser e tempo. A falta desta consideracdo implica numa
insuficiente concepcado de homem. Este parece ser o momento do texto em que de
modo mais genuino, estes dois problemas (ou um sO problema) da relacdo entre a

esséncia do homem e a esséncia da linguagem se colocam.

Concebidos no sentido da representacéo, tanto a linguagem com o homem
estdo fora de seu elemento. Esta preocupacédo, poderiamos dizer, ocupa o filosofo
em todo este caminho abordado aqui. O homem enquanto sujeito, fixa o sentido
proposicional da linguagem e ignora o ambito mais genuino em que sua propria
existéncia é linglistica. E o que pretende dizer o pensamento que diz ser a
linguagem a casa do ser, onde habita 0 homem enquanto “pastor” da verdade do

ser.

E como seria possivel pensar a verdade do ser? Certamente e somente a
partir da maneira como a verdade passa a ser pensada na conferéncia sobre a
esséncia da verdade, como vimos. A liberdade, enquanto “deixar-ser” é o que torna
possivel a verdade e assim o0 € unicamente se a liberdade ndo é pensada como uma
“propriedade” do homem, mas como condi¢céo de sua existéncia. A liberdade € o que
insere a possibilidade da “errancia”, de modo que o erro ndo €, no sentido
representacional, a simples ndo correspondéncia da proposicdo de um sujeito com
“fatos no mundo”. O erro é proprio da esséncia da verdade e, de igual modo, da
existéncia humana que, livre e historial, pode deixar ser o ente e, da mesma forma,
ndo deixa-lo ser. Esta concepcdo de verdade rompe com a idéia tradicional de
verdade em que o erro € descartado como falha, e desconsiderado como condi¢do

mesma da existéncia, do ser e da verdade em sua historialidade.

Também do pensar representacional decorre 0 que se nomeia “filosofia da
linguagem”, que busca numa decomposicdo de sua “estrutura”, definir sua
“esséncia”, para separar o “incorreto” da “correcéo”. Do ponto de vista de Heidegger,

a esséncia do homem é ameacada precisamente por este relacionamento com a



117

linguagem que a toma a partir da manipulacdo, da dominagéo do ente no horizonte

da técnica.

O erro é préprio da condicdo humana, como haviamos visto. E o que parece
nos ser sugerido também aqui: a linguagem, como compreensao € limitada no
sentido da verdade do ser: nem tudo pode ser dito, alcangado: “Caso o homem
encontre, ainda uma vez, o caminho para a proximidade do ser, entdo deve antes
aprender a existir no inefavel”. (CH, 152). Parece mesmo uma postura anti-filoséfica
esta que apregoa o inefavel e a necessidade do siléncio. Os filosofos querem dizer o
gue é o mundo, o que é a linguagem, o que é a propria filosofia. Como se contentar
com o inefavel? A questdo se torna ainda mais radical quando Heidegger diz que
este inefavel, de alguma maneira, como traco do ser, condiciona mesmo aquilo
sobre que se pode falar. Tudo € uma questao de se compreender o aspecto historial

da verdade, do conhecimento, da linguagem e do proprio homem.

A critica a idéia de humanismo reside, portanto, na essencializacdo do sujeito
como doador de sentido universal e lugar da verdade. A palavra humanismo, se se
quer manté-la, diz Heidegger, em reposta a pergunta de Beaufret, deve ser o
humanismo que “traz de volta” o homem para sua existéncia no ser, “pois
humanismo é isto: meditar e cuidar para que o homem seja humano e ndo des-
humano, inumano, isto é, situado fora de sua esséncia.” (CH, 152). De outra

maneira, 0 humanismo é, para Heidegger o coroamento da metafisica.

Uma marca tradicional do humanismo como metafisica provém, segundo
Heidegger, da definicdo aristotélica, que teria influenciado toda a tradicdo: o homem
€ um animal racional. “A Metafisica pensa o homem a partir da animalitas; ela nédo
pensa em direcdo de sua humanitas”. (CH, 154). Para Heidegger, a esséncia do
homem n&o pode ser dada a partir de sua animalidade precisamente porque, para
ele, o homem, enquanto ser linglistico, € no mundo de maneira inteiramente distinta
do animal: o homem ec-siste, existe e pde em questdo o sentido de sua propria

existéncia, de maneira que lhe é possivel mesmo “constituir mundo™*°.

126 Cf. M. Heidegger. Os conceitos fundamentais da metafisica: mundo, finitude e solid&o. Rio de

Janeiro, Forense Universitaria, 2003, 8862-76.



118

Como se relacionam esta possibilidade humana de constituicdo do mundo e a
linguagem? Heidegger diz:

Pensamos comumente a linguagem a partir da correspondéncia a esséncia
do homem, na medida em que esta € apresentada como animal rationale,
isto €, como a unidade de corpo-alma-espirito. Todavia, assim como na
humanitas do homo animalis a es-sisténcia (sic) permanece oculta e,
através dela, a relagdo da verdade do ser com o homem, assim encobre a
interpretacdo metafisico-animal da linguagem sua esséncia ontologico-
historial. (CH, 159).

A linguagem s6 pode “corresponder” a esséncia do homem se ambos séo
pensados a luz do ser. Nao € o homem que possuindo a linguagem pode dizer o ser,
mas porque linguagem e homem séo aquilo que habitam no ser, da-se a linguagem

como possibilidade.

Com este movimento, Heidegger diz ser possivel, em resposta a Beaufret,

manter o sentido original da palavra humanismo:

No que diz respeito a esta humanitas do homo humanus, em sua dimensao
mais essencial, resulta a possibilidade de devolver a palavra humanismo um
sentido historial que é mais antigo que seu mais antigo sentido, sob o ponto
de vista historiografico” (CH, 165).

O homem humano deste humanismo ndo € o senhor do ser e da linguagem;

ele ndo € o sujeito, mas esta sujeito.

“Por isso mostra-se”, diz Heidegger “e isto no tocante ao modo como &
determinada a esséncia do homem, o elemento mais proprio de toda Metafisica, no
fato de ser ‘humanistica’. De acordo com isto, qualquer humanismo permanece
metafisico”. (CH, 153). Sobrou-nos apos esta sentenca uma fagulha de inquietacao
gue remonta ao que foi iniciado na introducdo e exposto no capitulo 2 deste texto: foi
dito que o pressuposto deste trabalho afirmava ser a filosofia antropologia. Por um
lado, o problema seria a dificuldade de afirmar tal pressuposto num texto que possui
como referencial teérico o pensamento de um autor que tece tal consideracdo
acerca da filosofia como humanismo. Neste caso, a solucdo para o problema reside
na distingcdo entre o sentido de antropologia (que agora nos parece mais viavel ser
associada a uma relacéo entre 16gos no sentido original de dimenséo que possibilita
mesmo o discurso, e o anthropos, como o homem referido a este 16gos, 0 homem
linglistico) e o humanismo, como determinacdo metafisica do sujeito como

fundamento do conhecimento.



119

No entanto, por outro lado, a questdo pode nao se resolver simplesmente
dessa maneira: esta distincdo efetivamente situa-se num pensamento “pOs-
metafisico”? E o que ainda teremos de responder, de modo que mesmo com relacéo
a Heidegger, deve-se procurar averiguar em que medida seu pensamento rompe
com a metafisica em nome de uma filosofia mais genuina, ou simplesmente substitui

uma forma, um procedimento metafisico por outro.

Estes dois ultimos paragrafos soaram como uma digresséo talvez deslocada
no ambito deste texto. Mas talvez estejam precisamente bem localizados, tendo em
vista uma necessidade de operar em acordo com a interpretacdo da obra de
Heidegger, de qualquer modo, voltemos a ela.

Também num dialogo com Ser e tempo, Heidegger alude ao que foi dito sobre
a linguagem em sua relacdo com a estrutura do Dasein. Aqui se d4 uma importante
énfase, que se ndo se configura como uma reinterpretacdo, se da, ao menos, como
uma singular retomada do sentido essencial de linguagem no projeto de Heidegger.
O trecho referido de Ser e tempo diz: “A pre-senca possui linguagem” (ST1, 224), e
tal afirmacdo nos fez, anteriormente por em questdo o0 estatuto ontologico da
linguagem: entdo é ela posse do Dasein? Aquele que possui algo dispde livremente
de suas faculdades. E preciso interpretar o que representa para a filosofia de
Heidegger retomar precisamente este trecho de Ser e tempo na Carta sobre o

humanismo para dizer:

A Metafisica cerra-se para o simples dado essencial de que o homem
somente desdobra seu ser em sua esséncia enquanto recebe o apelo do
ser. Somente na intimidade deste apelo, ja “tem” ele encontrado sempre
aquilo em que mora sua esséncia. Somente deste morar “possui” ele
“linguagem” como a habitacdo que preserva o ec-statico para sua esséncia
(CH, 154).

Parece que o autor se da conta da possibilidade de tal afirmacdo ser tomada
como a caracterizacdo da substancia do Dasein como sujeito que, dentre tantas
outras faculdades, dispde da linguagem. De alguma maneira, 0 pensamento de
Heidegger encaminha-se aqui para a radicalizacdo de uma preponderancia do ser
com relagdo ao homem: “O homem, porém, ndo € apenas um ser vivo: ao lado de
outras faculdades, possui a linguagem. Ao contrario, a linguagem é a casa do ser.”

(CH, 159). Até que ponto diferem e até que ponto se coadunam estas duas



120

consideracdes, em momentos distintos da obra de Heidegger acerca da esséncia do

homem em relacédo a esséncia da linguagem?

Em sua esséncia, a linguagem nao é nem exteriorizacdo de um organismo
nem expressao de um ser vivo. Por isso, ela também ndo pode ser pensada
em harmonia com sua esséncia, nem a partir de carater semasiolégico, e
talvez nem mesmo a partir de seu carater semantico. Linguagem é advento
iluminador-velador do proprio ser. (CH, 155)

Parece haver antes, uma relacdo de reciprocidade entre humano e
linguagem. Habitando na linguagem, o homem esta mais proximo ao ser. O
projetado, o lancado, do Dasein abria a possibilidade de a linguagem trazer o mundo
através do discurso. De toda maneira, ha um ponto de encontro com Ser e tempo.
Pois, mesmo ali, apesar de atrelada a constituicdo existencial do Dasein, a
linguagem n&o configurava uma qualidade ou uma capacidade adicional da
existéncia, mas um modo de ser. O Dasein era linglisticamente, e “possuia
linguagem”, “mas pode-se também asseverar, inversamente, que a linguagem

possui o Dasein™?’.

O que muda é a origem do projeto. Quem lanca o Dasein, pergunta

Heidegger:

O ser se manifesta ao homem no projeto ec-statico. Mas este projeto nao
instaura o ser. E, além disso, o projeto € um projeto jogado. Aquele que joga
no projetar ndo é o homem, mas o préprio ser que destina o homem para a
ec-sisténcia do ser-ai como sua esséncia. (CH, 161).

Uma predisposicdo do ser lanca o Dasein no homem. Com efeito, 0 homem
enquanto projeto ec-statico relaciona-se com o0 ser de uma maneira que, para
Heidegger, distancia o pensamento da metafisica. Relacionando o ser ao homem,
destitui-se a necessidade de fundamentacédo, ou pelo menos de fundamentacéo
altima, necesséria, ja que, a transcendéncia, pensada a partir da liberdade, afirma a
existéncia como possibilidade. Da reflexdo sobre o humanismo, Heidegger, ainda
num dialogo com Ser e tempo, sugere, com efeito, uma resposta a Beaufret,

imprimindo um novo sentido a palavra:

0 Unico pensamento que se quer impor é que as mais altas determinacdes
humanisticas da esséncia do homem ainda ndo experimentam a dignidade
propriamente dita do homem. Nesta medida, o pensar, em Ser e tempo, é
contra o humanismo. Mas esta oposi¢cdo néo significa que um tal pensar se
bandeie para o lado oposto do humano, defendendo o inumano e a
desumanidade e degradando a dignidade do homem (CH, 157).

27 B. Nunes. Passagem para o poético. 1992, p. 102.



121

Heidegger volta a refletir sobre a relagdo entre pensamento e linguagem,
antecipando, de alguma maneira, uma certa primazia da poesia, e igualmente, o que
deveremos articular adiante, no texto A caminho da linguagem, onde pensamento e
poesia ja se encontram definitivamente atrelados: “o pensar traz a linguagem, em
seu dizer, apenas a palavra pronunciada do ser. A expressao “trazer a linguagem”,
agui usada, deve ser tomada agora bem literalmente. O ser chega, iluminando-se a
linguagem” (CH, 173-4).

Surge dai a idéia de que a linguagem dialoga unicamente consigo mesma?
Sera esse o resultado necesséario de uma énfase no ser em relagdo ao homem? Um
mondlogo da linguagem consigo mesma, do ser com ele mesmo? Tentaremos

responder a questao no proximo movimento do texto.

4.4. Da linguagem ao homem: o monélogo

Com a expressao “trazer a linguagem”, chegamos aqui a um pensamento ja
sugerido em Sobre o Humanismo e aprofundado nos textos compilados no volume O
caminho para a linguagem. Dele, selecionamos o texto A caminho da linguagem, por
motivos ja expostos. Com efeito, neste texto, Heidegger afirma uma pretensao que

ele mesmo qualifica como “estranha”:

Pretendemos algo estranho, que gostariamos de formular da seguinte
maneira: trazer a linguagem como linguagem para a linguagem. Isso soa
como uma formula. E uma formulacdo que deve nos servir como fio
condutor no caminho para a linguagem. A formulagdo usa trés vezes a
palavra "linguagem", dizendo a cada vez algo diverso e, ao mesmo tempo, 0
mesmo. O mesmo mantém em relagdo o que se diferencia a partir do uno.
Essa diferenciacdo a partir do uno constitui o préprio da linguagem. (CL,
192)

O mais estranho €, talvez ndo a formulacdo onde a palavra “linguagem”
aparece trés vezes, mas o fato de Heidegger dizer que, a palavra tem, a cada vez,
um sentido diferente e, a0 mesmo tempo, o mesmo. No entanto, os elementos para
a compreensao deste triplo sentido surgem somente adiante. Por ora, poderiamos
interpretar o sentido do mesmo, como algo que mantém em relacdo o que se
diferencia a partir do uno. De alguma maneira, poderiamos resgatar a partir deste

pensamento, o que desenvolvemos nesta dissertagdo acerca de uma certa



122

identidade da linguagem que possibilita aqueles que falam, disporem do mesmo, ou
seja, dialogarem em comum, sobre algo que, para ambas as partes, por mais que
Ihe parecam impressdes internamente distintas €, convencionalmente, o0 mesmo.
Para Heidegger, no entanto, como veremos adiante, este mesmo remete ao proprio
ser, como algo que se manifesta na linguagem. Nesse contexto, € interessante que
o trecho citado refira que o préprio da linguagem seja diferenciar a partir do uno.

Guardemos esta observacao e voltemos ao texto.

Logo no inicio, Heidegger sugere uma interpretacdo da linguagem como
monologo, que parte de um poema de Novalis, intitulado com este nome. Aqui, ja se
sugere a propriedade da linguagem de que falamos acima. Heidegger afirma
comentando o texto do poeta: “O titulo acena para o mistério da linguagem: a
linguagem fala unicamente e solitariamente consigo mesma. Uma frase do texto diz:
“Precisamente o proprio da linguagem, ou seja, o fato de apenas concernir a si
mesma, isso ninguém conhece” (CL, 191).

O fato de procurarmos neste texto a centralidade do humano na filosofia e no
pensamento de Heidegger e, além disso, o fato de tomarmos o pensamento
orientado pela hermenéutica como “relacdo” sdo postos em xeque com este
pensamento. Onde estd o homem, um ser linglistico, num pensamento onde a
linguagem dialoga consigo mesma e concerne unicamente a si mesma? O que

significa este “mistério™?

Heidegger da indicios de como poderiamos interpreta-lo: trata-se de
compreender o que aqui significa o “caminho” para a linguagem e de fazer a
“experiéncia” deste caminho: “a partir do que acontece com o caminho quando nele
caminhamos, pode nascer uma disposicao na qual a linguagem podera entdo nos
confiar a sua estranheza (CL, 191). Duas coisas precisam ser explicitadas: o que
Heidegger compreende aqui como “experiéncia” e como “caminho”. A experiéncia
nao é, de forma alguma, algo que remeta a uma experiéncia cientifica, por exemplo,
em que a linguagem sera testada. Pelo contrario, trata-se de partir da linguagem, ela
mesma, na expectativa de que ela revele algo de sua esséncia. Aqui vemos a
importancia do método fenomenolégico heideggeriano. Permanece o paradigma e o
propdésito de pensar a coisa a partir dela mesma.



123

O caminho, por sua vez, ndo corresponde a um percurso cujo objetivo é
alcancado ao final, pois o proprio caminho se faz a medida que nele caminhamos.
Poderiamos dizer que a linguagem € o proprio caminho? Se sim, quais seriam as
consequéncias disso para a compreensdo do carater humano da linguagem? Se o

caminho é pensado como algo que “aproxima”, a interpretacdo parece ser outra:

O caminho para a linguagem - isto soa como se a linguagem estivesse bem
longe de nos, em alguma parte, de modo que para la chegar ainda teriamos
gue nos pbér a caminho. Sera mesmo necessario um caminho para a
linguagem? Segundo uma antiga tradicdo, ndés somos aqueles seres
capazes de falar e, assim, aqueles que ja possuem a linguagem. A
capacidade de falar, ademais, ndo é apenas uma faculdade humana, dentre
muitas outras. A capacidade de falar distingue e marca o homem como
homem. Essa insignia contém o designio de sua esséncia. O ser humano
nao seria humano se lhe fosse recusado falar incessantemente e por toda
parte, variadamente e a cada vez, no modo de um "isso €", na maior parte
das vezes, impronunciado. A medida que a linguagem concede esse
sustento, a esséncia do homem repousa na linguagem. (CL, 191)

Esta passagem nos oferece muitos elementos. Em primeiro lugar, sobre a
natureza do caminho de que se fala. O caminho para a linguagem nao deve
significar que estamos, por ora, sem a linguagem, e caminhando em direcdo a ela,
como se intentdssemos alcanca-la um dia: “um caminho para a linguagem € até
mesmo impossivel, uma vez que ja estamos no lugar para o qual o caminho deveria
nos conduzir” (CL, 191). Mesmo porque uma “antiga tradicdo” nos ensina que o
homem é aquele que tem a capacidade de falar e, portanto, de antemao, possui a
linguagem. Sendo assim, porque deveriamos nos colocar a caminho da linguagem
se ja a possuimos? A Unica maneira de pensarmos esse caminho é se a linguagem
nao é compreendida como uma capacidade, como uma faculdade daquele que fala,
mas como uma caracteristica de seu modo de ser. Nesse sentido, o homem néo

possui linguagem, mas é na linguagem, se faz homem enquanto ser de linguagem.

7

A reciprocidade é evidente. A esséncia do homem repousa na linguagem:
Enquanto aquele que fala, o homem é: homem”. (CL, 15). O sentido desta mudanca
de perspectiva parece indicar que a Kehre torna ndo absoluta e solipsista a
linguagem do ser, mas conjuntamente implicados homem e linguagem. Em Ser e
tempo, a linguagem estava relacionada estruturalmente a compreensao, e tinha uma
funcdo reveladora do mundo e do enunciado. Mas a esséncia do homem consistia
muito mais em seu ser mesmo, em seu ser-no-mundo. A linguagem era um
constitutivo desta estrutura. Se a marca distintiva da “esséncia” do homem € o fato

de ele ser linguistico, poderiamos dizer igualmente que a marca da esséncia da



124

linguagem € ser humana? Com estas questdes prece que nos adiantamos no texto e

a referéncia ao humano pode ser, assim, pensada para além da metafisica.

Voltemos a ele num contexto em que Ser e tempo é evocado, mais uma vez,
dessa vez de modo implicito. Heidegger afirma que quando falamos de linguagem,

128

referimo-nos a fala*®. Mas como isso poderia constituir o essencial da linguagem se

nos é possivel “falar’ no siléncio, como Ser e tempo ja sugeria?

Falar ndo é nenhuma propriedade assegurada. Diante da admiracao
profunda e do terror atroz, o homem perde a fala. Enche-se de admiracao,
sente-se tocado e s6 isso. Ele ndo fala mais: fica em siléncio. Alguém pode
num acidente perder a capacidade de falar. Ele ndo fala mais. S6 que
também nao silencia. Ele fica mudo apenas. Falar implica em articular sons,
seja falando ou calando, e mesmo na mudez, quando ndo podemos falar.
(CL, 193)

Heidegger parece estar radicalizando a interpretacdo do homem como ser
linglistico, ja que em Ser e tempo isso ja era pensado, mas de acordo com a
estrutura pratica e social do Dasein. Como pensar a linguagem como aquilo que fala
também no siléncio em oposicdo ao puro pensamento interior? Se falamos mesmo
na mudez, € porque a linguagem € pensada como possibilidade, como antecipacao
de possibilidade, pois mesmo aquilo que se poderia interpretar como simples
intuicdo interna, e producdo mental do pensamento, € e deve ser, de alguma
maneira, linguistico. Como compreender que se articula sons mesmo na mudez? SO
podemos pensar assim, caso a linguagem seja algo que pode ser compreendido
para além do nivel sonoro, fisico. Que instancia é esta que perpassa o “pensamento

interior” e ultrapassa o nivel fisico, material?

De acordo com o pensamento de Heidegger, mesmo estes questionamentos
s6 sao possiveis em funcdo da deturpacdo do sentido original do signo como um
mostrar que caminhou em direcdo a representacdo. Os gregos teriam cunhado

signos com o simples intuito de “fazer ver” um ente. Com 0s estdico, 0 signo teria se

28 Em Ser e tempo, o discurso é Rede, a fala que se enraiza na atividade humana do ser-no-mundo.

No texto que investigamos agora, um outro termo € empregado para referir a fala: Sage, que significa
igualmente fala, mas num sentido de “dizer”, ou “dito”. Uma diferenca marcante é que, a Rede contém
a possibilidade do Gerede (o falatério) e esta intrinsecamente relacionado com a possibilidade de
expressdo proposicional. J& Sage sinaliza mais para o “dizer do ser” que jamais € proposicional. Cf.
M. Inwood. Dicionario Heidegger. 2002, 44, 63.



125

tornado um instrumento de “indicacao”. Para o filésofo, a partir desta deturpacgéo se
teria dado, com Platdo, uma transformacéo da esséncia da verdade'”. (CL, 195).

Nessa mesma interpretacdo, Wilhelm von Humboldt teria constituido sua
célebre “filosofia da linguagem” que parte da idéia de linguagem como um “trabalho

do espirito”, como producgédo do sujeito, portanto:

Humboldt trata da "diversidade da estrutura da linguagem humana" e da
linguagem a medida que "influencia” a "evolucéo espiritual da humanidade".
Humboldt traz para a linguagem a linguagem, como um modo e uma forma
de visdo de mundo, elaborada pela subjetividade humana (CL, 198).

Heidegger dird que uma tal perspectiva jamais tocara a linguagem em sua
esséncia, pois ela é tomada por uma outra coisa, pelo espirito, pelo sujeito, e néo
por si mesma. (CL, 197). Vemos que persiste aqui a tendéncia que marca também
em Ser e tempo o caminho filoséfico de Heidegger que se opde paulatinamente a
tradicdo representacionalista do conhecimento, que opera através do paradigma da
oposi¢cao sujeito/objeto, bem como a partir da fundamentagéo pelo sujeito, e que,
nesta nova fase de seu pensamento, desde a virada, é decididamente identificada

como a base da metafisica.

Em oposicéo a isso, Heidegger propde o retorno a linguagem ela mesma:

Pensando o sentido da linguagem como linguagem, temos de renunciar aos
procedimentos de ha muito habituais de se considerar a linguagem. N&o
podemos mais considerar a linguagem segundo as representacdes
tradicionais de energia, atividade, trabalho, forca do espirito, visdo de
mundo, expressdo, pelos quais assumimos a linguagem como um caso
particular de algo universal. Ao invés de esclarecer a linguagem como isso
ou aquilo e assim fugirmos da linguagem, O caminho para a linguagem deve
permitir a experiéncia da linguagem como a linguagem. (CL, 199).

Fazer a experiéncia da linguagem como linguagem. E aqui que devem vigorar
os sentidos de “experiéncia” e de “caminho” mencionados. Nesta empresa, verifica-
se um elemento determinante, abordado pelo autor em cada um dos trés textos aqui
selecionados é reflexdo sobre o sentido do l6gos. Em Ser e tempo temos a
delimitacdo da fenomenologia hermenéutica com base na reinterpretacdo deste
complexo termo grego, de modo a ser tomado primordialmente em seu sentido
hermenéutico e ndo apofantico. Na Carta sobre o humanismo, como também

apontamos, o logos surge como oposi¢cdo a “Légica”. Mais uma vez remetendo ao

129 Neste contexto, Heidegger refere seu proprio texto sobre Platdo e a doutrina da verdade, que

comentamos aqui anteriormente.



126

sentido original do conceito, o l6gos é pensado como possibilidade intrinseca da
linguagem que “deixa e faz ver”, o que remete ao sentido partilhavel da linguagem,
em detrimento da reducdo deste sentido a racionalidade sintética da l6gica. Em O
Caminho para a linguagem, surge a seguinte meditacao:

A fala pertencem aqueles que estdo a falar, mas ndo como a causa
pertence ao efeito. Na fala, os que falam se fazem vigentes. Como assim?
Eles se fazem vigentes para aquilo e para aqueles com quem falam, onde
eles se demoram, para o que a cada vez desse modo |hes diz respeito (CL,
200).

Tornar-se vigente, viger, tornar manifesto ou presente numa reunido. O logos
aqui parece remeter a um sentido de reciprocidade ja referido e a linguagem
enguanto logos parece reunir os elementos que se ddo em conjunto do dizer: O dito,
e também o nao-dito, aquele que diz, aqueles que partilham o dito. Lembrando que
Sage, o dito, ou o dizer, remete a um aspecto mitico e lendario da expresséo
humana, parece mesmo remeter de modo marcante a um sentido de coletividade, de
algo que é tido “em comum”, e ndo de uma expressao individual: “Conversar signifi-
ca: juntos, dizer algo, mostrar um para 0 outro 0 que se aclama no que se proclama,

0 que a partir de si mesmo chega a aparecer” (CL, 202).

Dessa forma, com a mudanca de Rede para Sage na reflexdo sobre a
linguagem, algo essencial parece ter se perdido com relacdo ao Dasein. a
possibilidade da “queda na linguagem” que observamos em Ser e tempo, quando o
homem entrega-se as suas atividades cotidianas. Mas entdo, esse novo “dizer” é
verdadeiramente absoluto? Em Ser e tempo, ficou clara a queda do Dasein na
linguagem e igualmente o carater errante do conhecimento. Mas se agora ndo temos
mais a analitica existencial, e portanto, o carater fatico, pragmatico e social do
Dasein como ponto de partida, a linguagem jamais sera “imprépria”, errante? A
resposta é negativa se pensarmos que, na reciprocidade do Dasein com relacédo ao
ser, tivermos em conta a liberdade tal como foi exposta na conferéncia Sobre a
esséncia da verdade, na qual remanesce a possibilidade do n&o-dito: “O que néo se
fala ndo é somente o que ndo se deixa verbalizar, mas o ndo dito, o que ainda néo
se mostrou, o0 que ainda nao chegou a aparecer” (CL, 202), “Tanto o brilho do apare-
cer como a sombra do desaparecer repousam na saga mostrante do dizer” (CL,
206).



127

A dimensdo da escuta que perpassa Ser e tempo como possibilidade de
expressdo do discurso é radicalizada aqui. Heidegger associa a possibilidade do
falar de modo intrinsecamente relacionado a escuta: Falar é, por si mesmo, escutar.
Falar é escutar a linguagem que falamos. “O falar ndo é ao mesmo tempo mas antes
uma escuta. [...]Falamos a partir da linguagem. Isso s6 nos é possivel porque ja
sempre pertencemos a linguagem.” (CL, 206). Da mesma forma, ocorre com o
siléncio, dimensao igualmente fundamental em Ser e tempo: “A linguagem, que fala
a medida que diz, cuida para que nossa fala, escutando o nao dito, corresponda ao
seu dito. Assim também o siléncio, que se costuma considerar como origem da fala,

€ prontamente um corresponder” (CL, 211)

O que acontece aqui? Em Ser e tempo, interpretamos a inexorabilidade da
linguagem a partir do carater social do Dasein, seu ser-com-outros. Permanece aqui
0 mesmo pensamento? Ou, por outro lado, o pertencer a linguagem deve muito mais
a uma potencialidade do ser radicalizada, que ultrapassa o sentido contingencial e
histérico do Dasein?

Com efeito, aquilo que significa ali, Dasein, ndo parece ser suprimido, ainda
que o termo seja evitado neste texto. E se, de todo modo, ha uma mudanca, ela
parece se colocar mais no fato de a relacédo ser determinada pelo proprio ser. Com a
idéia de “destino do ser”, a errancia e o carater de “ser-jogado” do Dasein
independem de seu “modo de ser”. Ou melhor, este modo de ser € que é resultante

da historia do ser. De acordo com Haar,

a relacdo com o ser ndo se decide no ser proprio do Dasein, segundo a
vontade deste, mas determina-se a partir do proprio ser, enquanto este
ultimo se descobre e se da ele mesmo como <verdadeiro>, quer dizer, como
desvelado, manifestamente saido da sua laténcia” [..] O segundo
Heidegger radicaliza o que o Sein und Zeit chamava a necessaria
pressuposicdo do <da-se> ou da abertura.”**

Na base deste movimento reside aquilo que Heidegger aponta como a
“transformacdo da linguagem”, sua referéncia ao ser, a partir da nocdo de

“apropriacao”.

30 M. Harr. Heidegger e a esséncia do homem, 1997, 96.



128

O conceito de acontecimento-apropriador (Ereignis)* constitui um elemento-
chave para a compreensdo do seu pensamento que ja ndo é marcado pela analitica
existencial. Com o acontecimento—apropriador, Heidegger, em consonancia com as
consequéncias da virada, radicaliza o “Se”, do “dar-Se” do ser de modo
concomitante com o dar-se do homem. O “préprio” remete aqui a esséncia da
relacdo: quando o ser e o homem se ddo em seu modo de ser mais préprio, d4-se o

acontecimento-apropriador.

De que maneira poderiamos pensar o humano a partir desta reciprocidade?
Dasein, em Ser e tempo ja constituia uma relacdo com o ser, em face da diferenca
ontolégica. O que se sugere aqui parece impeli-lo a uma total despossessao de si

mesmo. E como afirma Haar:

Para qué entdo a maravilha de existir se é para <incarnar> o cumulo da
passividade? Pois que o homem <realiza> a sua esséncia abrindo-se,
apagando-se, abolindo-se para deixar aparecer, falar, agir o ser. Que
significam entdo os novos nomes do homem: o <guardido>, o testemunho, o
<pastor>, 0 <vizinho> do ser? N&o serdo eufemismos que escondem mal
uma translucidez deslavada, uma atenuacdo espectral, uma palidez
medianica da sua esséncia? N&o havera uma excessiva e fantastica
omnipoténcia do ser tanto como uma excessiva despotencializacdo e des-
substancializacdo do homem, que seria como uma inversdo do excesso de
substancia que Ihe conferiu a metafisica?"**%.

Esta passagem nos trouxe um impasse. Dissemos que a filosofia era
antropologia. Dissemos que isso assim 0 era no pensamento de Heidegger. E
deparamo-nos agora com um movimento que desbanca, descentra o humano na
relacdo com o ser no pensamento de Heidegger. Segundo Haar, Heidegger
radicaliza esta posicdo para tentar evitar a0 maximo qualquer pressuposto
metafisico, que substancializou o sujeito. Trata-se entdo de dissolver o humano? Se
mais: sera que tal movimento distancia o pensamento de nosso autor da metafisica
por ter desubstancializado o sujeito? N&ao decorreu disso uma outra

substancializacédo, a do préprio ser?**

Antes de concluirmos este pensamento, voltemos ao que Heidegger quer

enfatizar com a necessidade de uma transformacéo da linguagem e sua relagéo com

31 O termo remete a “propriedade” e a “pertenca” e, sobretudo a uma relacdo. Em Ser tempo ocorre

como “acontecimento individual”, como algo que esta na iminéncia, prestes a ocorrer. Cf. ST2, 32, M.
Inwood. Op. cit., 2-4.

132 M.Harr. op. cit., 97-8.

133 Cf. M. Haar. op cit., 1997, p. 98.



129

0 acontecimento-apropriador, que nao deve ser interpretado como apenas mais um
conceito, uma palavra: “A transformac¢do ndo se da mediante a criacdo de novas
palavras e frases. A transformacao diz respeito a nossa relacdo com a linguagem”.
(CL, 215). Esta transformacédo da linguagem guarda uma relacdo com aquilo para o
gue no inicio do texto indicamos: o0 mondélogo. Dentro do acontecimento-apropriador
gue “apropria” homem e ser, a linguagem se da como monélogo. O ser propicia a
relacdo, a linguagem (do ser) fala por si s6. E o homem? Onde se situa nesse

contexto? Mesmo um monélogo néo deveria pressupor um alguém que fala?

As palavras do proprio fildsofo evocam este impasse:

Como a linguagem pode falar se ela ndo esta equipada com érgéos da fala?
Mas a linguagem fala. Ela segue de inicio e propriamente o vigor préprio da
fala: a saga do dizer. A linguagem fala dizendo, ou seja, mostrando. A
linguagem fala a medida que, enquanto mostrante, alcanca todos os
campos de vigéncia, deixando aparecer e transparecer o que a cada vez é
vigente a partir de si mesmo. (CL, 203).

Entregue a sua propria liberdade, a linguagem pode concernir unicamente a si
mesma. Isso soa como o discurso de um solipsismo egoista. A linguagem nao se
enrijece, porém, numa busca de si mesma, num auto-espelhamento, alienado de
tudo o mais. Como saga do dizer, o vigor da linguagem € um mostrar apropriante,
que justamente em se desprendendo libera o que se mostra no proprio de seu
aparecer (CL, 211).

O falar da linguagem sé é possivel se ndo quisermos admitir um absurdo,
como algo inteiramente distinto e, a0 mesmo tempo, intrinsecamente relacionado a
fala humana. A linguagem €& mondlogo como mostrar, deixar e fazer ver, se
quisermos. E isto parece concernir muito mais a uma radicalizacdo do pensamento
de Ser e tempo do que uma mudanca de postura. Lembre-se a interpretacao que ali
se fez do logos. Com a idéia de mondlogo, Heidegger ndo quer sugerir aqui que a
linguagem por si s6 é passivel de fonacdo. Pretende, antes, afirmar que esta
linguagem deriva de uma outra, que possibilita, que apropria, que € proxima do ser,

a qual o homem “pertence” e que o torna um ser linguistico:

A linguagem permanece indiscutivelmente ligada a fala humana. Sem
davida. Mas que espécie de laco é esse? De onde e como vigora a sua
ligacdo? Mesmo ndo sendo meramente um feito de nossa atividade
discursiva, a linguagem precisa da fala humana. Sobre que repousa o vigor
da linguagem? Onde ele se funda? Talvez ja tenhamos perdido o vigor da
linguagem quando nos perguntamos sobre fundamentos e razbes. (CL,
204).



130

Ao procurar desmerecer a instancia racional de fundamentagcdo como
instancia determinante da esséncia do homem e da linguagem, Heidegger parece
radicalizar a posi¢do j& sugerida na Carta sobre o humanismo, a qual afirma a
proximidade entre pensamento e poesia, como “dizer do ser”. Pela poesia, o ser
mesmo se diz em sua propriedade. O texto Sobre o humanismo é explicitamente
referido: “A linguagem foi chamada de a "casa do ser". Casa do ser é a linguagem
porque, como saga do dizer, ela € o modo do acontecimento apropriador”. (CL, 215).
Poder-se-ia interpretar que estar em casa dignifica estar em seu elemento, naquilo
que lhe é proprio. E a poesia parece conferir ao seu ser seu dizer préprio: toda
poesia é, porém, pensamento (CL, 215-6). A este pensamento proOximo a poesia,
Heidegger opde a metafisica como histéria do ser, a légica e ao pensamento da
modernidade como fundamentacdo na subjetividade, cujas consequéncias teriam

desembocado na técnica moderna. (CL, 212).

E o que caracteriza de modo marcante a concepcao técnica da linguagem, e
que caminha lado a lado com a linguagem pensada partir da logica e da filosofia

analitica da linguagem, é aquela interpretacdo de acordo com a qual a linguagem

7

precisa ser formalizada. A formalizacdo, para Heidegger € o resultado de um
posicionamento calculador. Nesse contexto, a linguagem surge muito mais como um
instrumento de dominagcdo do mundo, do que de expressdo da verdade do ser.

Aquilo que, na linguagem instrumental surge como "dizer” é a informacéao, que :

Ela se informa sobre si mesma, a fim de assegurar seus proprios procedi-
mentos mediante uma teoria da informacéo. A armacao, a esséncia por toda
parte dominante da técnica moderna, recomenda a linguagem formalizada,
uma espécie de notificacdo pela qual o homem se uniformiza, ou seja, se in-
forma na esséncia calculadora da técnica, abandonando, passo a passo, a
"linguagem natural”. (CL, 212)***.

13 A armacdo (Ge-stell) que Heidegger menciona aqui pode ser traduzido por “arrazoamento” e

consiste na base do pensar da técnica. Remete a artificio, a manipulagdo, o que, em Ultima instancia,
resulta da radicalizacao do paradigma moderno da representacao, no qual a atuacao do sujeito molda
e constitui o objeto. Por estranho que possa parecer, aquilo que Heidegger sugere com o
acontecimento-apropriador esta intrinsecamente relacionado ao Ge-stell como esséncia da técnica.
No texto Identidade e diferenca, Heidegger fala sobre esta relacdo. Tentando reinterpretar o sentido
de identidade através da tradicional férmula A=A. para Heidegger esta formula exprime ndo uma
relacdo de identidade, mas de igualdade. A identidade, nestes termos, teria sido pensada como um
traco do ser, que em si mesmo seria idéntico. A tradigdo teria tomado o sentido da célebre sentenca
de Parménides: “Pensar e ser sdo o mesmo” como a nhecessidade de fazer o pensamento
corresponder ao ser para alcancar a verdade. Heidegger entende, no entanto, que a frase de
Parménides estd muito mais préoxima disto: pensar e ser sdo no mesmo. A identidade seria assim, um
comume-pertencer. Do ponto de vista do acontecimento-apropriador, aquilo que € comum, no mesmo,
sdo o0 homem e o ser. Subsiste ai, para Heidegger a verdadeira relacdo de identidade. Nesta relagao
de identidade, como vimos, homem e ser se apropriam mutuamente. E isso igualmente no horizonte



131

E a linguagem natural ndo é aqui a linguagem inerente a natureza humana,
mas aquela que se opde a artificialidade do Ge-stell. De toda maneira, também no
Ge-stell se da o acontecimento-apropriador, de acordo com a histéria do ser como
destino do ser. Nesse contexto, a linguagem € central, pois representa a dimenséo
de pertenca e propriedade que concerne a relacdo homem/ser: “Na medida em que
nossa esséncia estd entregue a linguagem como propriedade, residimos no

acontecimento-apropriacao”. (ID, 384).

No texto O caminho para a linguagem, Heidegger desenvolve esta relacao de
propriedade que enraiza homem e ser na linguagem num movimento que
poderiamos considerar como uma radicalizagdo da reviravolta linguistica, que como
vimos, ja se fazia presente em Ser e tempo, quando o mundo vinha ao Dasein pela

linguagem. Aqui se destaca uma relacao de pertenca:

Para sermos o que somos, nés humanos permanecemos entregues ao vigor
da linguagem, sem dele nunca podermos sair de maneira que pudéssemos
vislumbrar esse vigor sob um outro prisma. E € por isso que sé
vislumbramos o vigor da linguagem a medida que a linguagem nos olha, nos
guarda e de nés se apropria. (CL, 214)

Observa-se um total entrelacamento entre o humano e a linguagem, o que
nos faz interpretar o mondlogo que Heidegger retoma do poema de Novalis ndo
como um falar solitario da linguagem consigo mesma. Parece haver antes uma
relacdo em que homem e linguagem sdo O mesmo, OU NO mMesmo, se

compreendermos o sentido do acontecimento-apropriador de que fala Heidegger.

A relacdo humano/ linguagem se torna mais clara se se compreende o que
Heidegger quer enfatizar ao falar de um caminho para a linguagem. como vimos,
este caminho ndo € o percurso que leva até a linguagem. Trata-se de abrir um
caminho, em-caminhar (be-wégen): “construir um caminho e, nessa construcgéo,
manté-lo pronto no caminho [...] ndo significa mais colocar algo num caminho ja
existente, mas fazer o caminho para... e assim ser o caminho” (CL, 209). Ao fazer o
caminho, nos tornamos nés mesmos o caminho. Por este viés, o humano ocupa

ainda um lugar central em sua relacdo com a linguagem no pensamento de

da técnica, de modo que, se o homem calcula e manipula o ente, o ser, a natureza, estes igualmente
se apresentam ao homem como calculabilidade e planificagdo. (ID, 380-3). A maneira mais coerente
de compreender esta relagédo de onde parte tanto o horizonte da técnica como o de sua superagao é
a frase de Holderlin que Heidegger retoma em A questdo da técnica: “Mas onde ha perigo, cresce
também a salvacao”. (QT, 81).



132

Heidegger ainda que o ponto de partida deste pensamento ndo seja mais a analitica

existencial.

Ao final do texto, Heidegger retoma a formulacéo indicada logo no inicio e
que propunha uma tarefa, até agora nédo explicada por falta de elementos: “trazer a
linguagem, como linguagem: “o0 en-caminhamento traz a linguagem (o vigor da
linguagem) como linguagem (saga do dizer) para a linguagem (para a palavra
verbalizada)” (CL, 210). No caminho, o homem em consonancia com a esséncia da
linguagem, como manifestar e tornar presente e manifesto aquilo que €, deixa, em
conjunto com outros (a quem se mostra aquilo que se manifesta), a linguagem
enquanto o “dito” vir & palavra. A formulag&o retine, assim, a “esséncia” do humano,
em consonancia com um sentido de logos que vem desde Ser e tempo, e a
possibilidade da fonacédo, da linguagem enquanto fala. Esse conjunto seria o “falar

da linguagem”, unicamente e solitariamente consigo mesma.



Consideracoes finais

“A linguagem fala unicamente e solitariamente consigo mesma”

Heidegger. O caminho para a linguagem.

“Enquanto aquele que fala o homem é: homem”.

Heidegger. A linguagem.



134

A introducdo deste texto partiu de um pressuposto: ressaltar o carater
humano da filosofia. Destacou-se que, com isto, intentava-se desenvolver o texto
nao numa perspectiva da antropologia filoséfica, mas de uma filosofia antropologica.
O percurso seguido objetivou algo que, de alguma maneira, estava presente ja neta
afirmacdo: uma relacdo dupla entre o l6gos e a esfera do humano (anthropos). A
duplicidade desta ligacdo remete-nos, por um lado, a versdo humana do
conhecimento, que diz ser a linguagem antropomorfica, em consonancia com o
sentido, o interesse, 0 “modo de ser” do homem, ser do conhecimento. Por outro
lado, e de igual maneira, a implicagdo contraria faz do conhecimento humano algo
condicionado pela propria linguagem. €, ainda assim, a linguagem antropomorfica?
Qual o sentido da relacédo entre estes dois poélos se consideramos a filosofia como o
conjunto das condicbes de possibilidade do proprio conhecimento, e do

conhecimento da linguagem?

Assim, parece ainda nao estar exposto de modo suficientemente claro o
problema. Voltemos ao caminho do texto. Também na introducédo, apontamos a
importancia do momento central de Ser e tempo em que Heidegger fala da
necessidade de interpretarmos a n6s mesmos (ST1, 77), e da inexorabilidade deste
movimento, ja que, nos dirigindo ao mundo, ao ser ou a propria linguagem, estamos,
a cada vez, mais proéximos e diante de n6s mesmos. O limite deste pensamento
parece ser uma espécie de “solipsismo linguistico determinista” em que a linguagem,
em seu antropomorfismo, como um instrumento, é obra da mente humana, como um
construto interno. Acompanhamos, porém, o quanto 0 pensamento que queira evitar
a metafisica, deve evitar a fundamentacéo pela auto-referéncia, sob pena de fazer a

filosofia operar num vazio ndo experienciavel e absoluto.

Se a linguagem deve ser pensada em sua relacdo com o humano, isso
parece ser mais viavel se tomamos o homem em seu contexto pratico. E isso num
sentido amplo. Pois se entende aqui, sobretudo, como a dimenséao pratica da vida
humana em sua relacdo com a linguagem, sua relacdo de “pertinéncia” com o
mundo, mundo este compreendido com totalidade significativa. De acordo com
Heidegger, o mundo enquanto totalidade significativa constitui a estrutura ontoldgica
do Dasein. E aqui podemos relacionar os dois propositos mais centrais que esteve

presente na minha argumentacao: a filosofia é antropologia, é referéncia ao humano,



135

mesmo a reflexdo sobre a linguagem tem este inexoravel maneira de ser e agir
humanos, contingentes e histéricos (e aqui foi fundamental que se tenha servido do
conceito de paradigma como “esquema de pensamento”, que, de antemao rompe
com a possibilidade de uma analise logica e/ou essencialista e fixa tanto da natureza
humana como da esséncia da linguagem. A este propésito, juntou-se um outro:
observar a filosofia como antropologia no pensamento de Heidegger, o0 que nos
levou a um impasse, face ao que foi observado nos textos-base, e ao que foi

desenvolvido como a virada de seu pensamento.

O percurso indicou, entdo, primeiramente, a necessidade de enfatizar o
aspecto humano do conhecimento sem que Se incorresse Nnos pressupostos
metafisicos do homem como animal de razdo. Num mesmo movimento, objetivou-se
apontar o que representa a metafisica para Heidegger, ainda em Ser e tempo, e
especificamente no tocante a esséncia do homem, e a possibilidade de reavaliacdo
deste sentido a partir da énfase de uma outra compreensédo do l6gos; a linguagem.
Este movimento permitiu manter o homem relacionado de modo intrinseco com a
linguagem. Retira-se dela, apenas, a centralidade da razdo, e mais, diriamos, da
razdo do juizo, propor¢do, sintese e fundamento. De toda maneira, destacou-se a
importancia da reviravolta linguistica para este descentramento da razdo e para uma
espécie de “autonomia” da linguagem, que passa a ser compreendida a partir de si
mesma, e enquanto mediacdo necessaria a compreensdo das condicbes de

possibilidade de todo pensar.

Procurou-se destacar, em seguida, o sentido hermenéutico da reviravolta
linglistica na filosofia. Embora a hermenéutica de alguma maneira perpasse do
comeco ao fim os pressupostos deste trabalho, reservou-se um espaco proprio para
salientar a filosofia enquanto “como”, enquanto pergunta pela maneira, pelas
condicbes e condicionamentos do movimento humano do conhecimento.
conhecendo o homem dialoga com o sentido e com a estrutura da propria
compreensao. Enquanto regia-se por principios légico-cientificos, a filosofia procurou
encontrar e fixar a estrutura humana do conhecer. A hermenéutica pretende ocupar
este espaco com outro propdsito, que inverte o caminho e afirma ser ainda mais
importante e ainda mais “filoséfico” perguntar porque “perguntamos” em forma de

estrutura, e porque se considerou que o caminho para a verdade na filosofia deveria



136

seguir um modelo légico-racional.o sentido é anterior a estrutura e sé a partir do

sentido pode haver estrutura.

De toda maneira, a parte do trabalho que iniciou com estas questdes pareceu,
a principio, finalizar com algo que negava o conjunto do que se havia afirmado até
entdo: a impossibilidade de filosofar sem esséncias. O tépico que levou este titulo
iniciou com Nietzsche e com a contingéncia, a fragilidade e o carater ficticio do
conhecimento. Como ainda se poderia propor a filosofia a necessidade de recorrer a
esséncias? Destacou-se em resposta a necessidade de destacar o sentido de
esséncia que remete muito mais ao nivel de conjunto de sentido partilhado, ou de
convengOes estabelecidas no sentido de enfatizar a dimensdo do “outro” em
consonancia com o sentido e o carater social da linguagem e do conhecimento.
Pareceu assim, ser impossivel ndo s6 a filosofia, mas ao pensar enquanto tal, nao
recorrer ao sentido linguistico identitario que permite aos interlocutores num dialogo,

perceberem-se falando sobre a mesma coisa.

Até aqui, poderiamos dizer que os principais obstaculos encontrados giravam
em torno de uma necessidade de reinterpretacdo das condi¢cfes da filosofia, face a
metafisica, bem como do problema que relaciona sentido, estrutura, e maneira
humana de conhecer no ambito da hermenéutica. A antropologia, até entdo, nao
parecia, por si s6, constituir um problema. Ao menos ndo de maneira tematica. O
mesmo nao ocorre quando adentramos especificamente na obra e Heidegger. O que
nos levou a um movimento central da pesquisa: pensar a importancia do humano da
filosofia a partir do Dasein de Heidegger no percurso de sua filosofia e, mais
especificamente, tomado um conjunto de textos proposto, como um caminho de

pensamento.

Neste momento iniciou-se o0 ponto alto da compreensao aqui pretendida: levar
uma hipétese ao pensamento de um autor: observar seu caminho e, em que medida,
este caminhou deu, nesse sentido, saltos ou movimentos de retorno, e até que ponto
efetuou, paradas, desvios, ou mudancas de percurso. Neste contexto, a simples
atribuicdo de uma antropologia ao pensamento de Heidegger surgiu como um
problema, devido ao esfor¢o temético do autor de tentar distanciar seu pensamento

deste direcionamento.



137

A partir do Dasein, Heidegger procurou distinguir a esfera do humano de uma
natureza humana previamente determinada. No entanto, a centralidade da analitica
existencial, erigida como movimento necessario ao caminho da compreensao do
sentido do ser, nos fez identificar que o ponto de partida da investigacao filoséfica
impede que se desconsidere o humano como intrinsecamente relacionado ao

sentido.

O capitulo que abordou Ser e tempo, em consonancia com o gque havia sido
desenvolvido anteriormente sobre a necessidade de superar a metafisica, centrou-se
na Destruktion da ontologia tradicional que Heidegger propde a partir da
reinterpretacdo dos conceitos de logos e de phainomenon, ou seja, a partir do
meétodo da fenomenologia hermenéutica. Como decorréncia deste método, apontou-
se os dois teoremas de Heidegger que operam como instrumentos da desconstrucéo
da histéria da ontologia. Como pudemos observar, tanto a diferenca ontolégica como
o circulo hermenéutico sinalizam para a referéncia ao humano. A primeira, quando
erige o homem (Dasein), como um dos polos da relacdo com o ser. O segundo, por
sugerir a implicacdo necesséaria daquele que pergunta no préprio movimento da
pergunta. A implicacdo do Dasein que inicia Ser e tempo no contexto da estrutura da
pergunta pelo sentido do ser ndo se perde. A questdo decisiva é, entdo: qual € o
mesmo no pensamento de Heidegger antes e depois da Kehre, se ao menos uma
coisa se transforma: o ponto e partida? Exatamente aquilo que na analitica
existencial se desdobra a partir da énfase na linguagem do ser: o lugar do humano

na filosofia.

Com a abordagem do pensamento de Kant em sua relacdo com a
fundamentacdo da metafisica, procurou-se salientar a forte influéncia da
“antropologia” na constituicdo da analitica do Dasein. Se Heidegger, por um lado,
nao aceita que a subjetividade possa ser a instancia de fundamentagcdo do
conhecimento, por outro, afirma a referéncia ao humano, indicando, inclusive, este
movimento como um passo a frente de Kant no projeto de fundamentacdo da
metafisica. Pode-se interpretar que o fato de antropologia kantiana afirmar o
fenbmeno em oposicdo a coisa em si, parece a Heidegger a base para a afirmacéo
de que os entes, em sua modalidade de descoberta, mostram-se necessariamente
“para” aquele que compreende (igualmente em sua modalidade de compreensao).

Do ponto de vista da fenomenologia de Heidegger, por sua vez influenciada por



138

Husserl, isto é possivel desde que se tenha em conta a idéia de intencionalidade,
outrora abordada aqui.

Uma analise preliminar da analitica existencial, ainda que ndo desenvolvida
de maneira esmiucada, foi suficiente para localizar trés elementos centrais que
permeiam a constituicdo ontologica do Dasein: o tempo, a faticidade e o mundo.
Com isto, observou-se no Dasein de Ser e tempo, um certo pragmatismo e a idéia
de que, a partir da temporalidade, o mundo e a realidade passaram a ser
interpretados como possibilidade. Com isto, Heidegger, observou a peculiaridade da
existéncia do Dasein que ultrapassa a realidade como simplesmente dada. Em
sentido ontologico, Heidegger afirma a impossibilidade de o conhecimento se dar
como a exteriorizacdo de impressdes subjetivas e “interiores” sobre o mundo
“exterior”. No ambito da compreensdo, esta dualidade torna-se supérflua, pois
Dasein e mundo déo-se num mesmo ambito, de modo que a existéncia, ela mesma,

€ a “ponte” entre o que seria interior e exterior.

Sendo assim, a centralidade da esfera do humano, lembrando a frase de
Heidegger que iniciou a abordagem de Ser e tempo: “O ente que temos a tarefa de
analisar somos nés mesmos” (ST1, 77), levou a possibilidade da construcédo daquilo
gue configurou a primeira conclusdo estrutural da pesquisa, em que 0s temas
centrais sao relacionados: partir do homem, do Dasein para chegar ao discurso, a
linguagem. Nas palavras de Heidegger: “o fato de somente agora se tematizar a
linguagem deve indicar que este fendmeno se radica na constituicdo ontolégica da
presenca”. (ST1, 219). O que foi desenvolvido a partir deste lugar ontolégico da
linguagem em Ser e tempo propiciou que se interpretasse o tratado de 1927 como
um texto ja revirado linguisticamente. Ou seja, embora a linguagem, ela mesma,
enquanto objeto de questionamento filosofico s6 apareca em Heidegger nos textos
posteriores, ocupa aqui uma posi¢ao central, pois é a partir do discurso que o mundo
aparece como totalidade significativa para a compreensdo. E isso s6 se tornou
possivel a Heidegger porque o sentido tradicional do logos apofantico, da linguagem
em seu uso judicativo e predicativo, foi apontado como uma decorréncia do sentido
mais amplo de logos hermenéutico que direciona e condiciona toda interpretacao a
partir de um “lugar” especifico e determinado, onde se situa o contexto da pergunta,

de onde parte, a enunciacéo, a interpretacao e a proposicao.



139

Em todo caso, o Dasein possuia a linguagem. Lembremos que era igualmente
possuido por ela. O Dasein era linglistico mesmo quando calava e quando
escutava, como se a linguagem enquanto possibilidade publica de enunciacéo
mantivesse o0 homem ligado ao mundo ainda em seus pensamentos “interiores”, 0
gue nos levou a relacionar a linguagem de Heidegger a do Wittgenstein das

Investigacdes filosoficas.

No limite, caberia perguntar: seria 0 homem a fonte do sentido, a partir do
qual é possivel toda compreensdo? Qual a relacdo deste pensamento como
humanismo, do qual Heidegger procurou tematicamente se distanciar? De que
maneira essa tentativa pode ser interpretada como uma total dissolugdo dessa
estrutura no mundo, situada e histérica, em favor de um “dar-Se” do proprio ser? A
partir deste questionamento, o texto dirigiu-se para a interpretacdo da virada em
Heidegger a partir da inversdo de Ser e tempo para Tempo e ser. A partir dela, a
centralidade do Dasein passou a ser interpretada como fundamentacdo do ser no
ente. A propria concepcdo de metafisica para Heidegger ganha uma nova
significacdo, passa a ser historia do ser, de modo que também o pensar de Ser e
tempo foi tomado como metafisica. O Dasein comeca a ser posto em outros termos
a partir da idéia de verdade do ser. Em funcéo disso, tornou-se necessaria a
interpretacdo da conferéncia Sobre a esséncia da verdade que expde de modo
tematico a inversdo daquilo que até entédo era a verdade na filosofia. Construindo um
novo sentido para a “esséncia”, Heidegger associa verdade a liberdade, o que
dissolveu paulatinamente a idéia de verdade como fundamento. Com a liberdade,
gue Heidegger procurou antecipadamente separar do arbitrio humano, o ser ganha
forca na relacdo com o Dasein, sendo este jogado pelo ser na abertura da
compreensao. Em Ser e tempo, o Dasein como projeto lancava a si mesmo nesta
abertura. A liberdade enquanto “deixar-ser o ente” € o elemento central que propicia
0 pensamento a operar sem a necessidade do fundamento como possibilitacdo do
desvelamento. O Dasein é também livre na abertura e assim como deixa-ser o ente,

pode também néo deixa-lo ser.

Observou-se a referéncia tematica de Heidegger ao Dasein como fundamento
no texto Sobre a esséncia do fundamento, onde a transcendéncia foi compreendida
como possibilidade finita da compreenséo. O fundamento tornou-se ndo-fundamento

em funcdo da liberdade: “a liberdade € o abismo” (EF, 125). Com isso, Heidegger



140

traz de volta a filosofia a possibilidade do erro em detrimento da busca da certeza

que dirigiu a metafisica até entéo.

Como uma tentativa de demarcar ainda mais a reflexdo de Heidegger sobre o
humano, abordou-se o texto Sobre o humanismo, onde os elementos da virada ja
estdo pressupostos e onde Heidegger parece procurar um novo lugar para o ser
humano, pois, de alguma maneira ele deve figurar na relagdo com o ser, ainda que

de maneira distinta da metafisica que, para ele, teria sido “humanistica” até entao.

Esse novo lugar do homem remeteu-nos diretamente a linguagem, que agora
aparece como lugar da manifestacéo e expressao do préprio ser: “O pensar recolhe
a linguagem para junto do simples dizer. A linguagem €é assim a linguagem do ser,
como as nuvens sao as nuvens do céu.” (CH, 175). O trecho remete a uma relacéo
de pertinéncia, de propriedade e de reciprocidade, como se, dessa maneira, 0

pensamento estivesse para Heidegger, em seu “elemento”.

Esta relagédo de pertenca entre o ser, 0 pensamento e a linguagem remeteu 0
pensamento a uma proximidade com a poesia. A poesia parece a Heidegger
propiciar ao pensamento um dizer que ultrapasse os grilhdes da ldgica inerente ao
sentido judicativo da linguagem. Nesse momento da sua obra, importa
principalmente a necessidade de afirmar a possibilidade de dizer o ser sem a ldgica,
aqui identificada com a metafisica: A “LOgica” entende o0 pensar como a
representacdo do ente em seu ser, pensar que se apresenta o representar na
generalidade do conceito. Mas 0 que acontece com a meditacdo sobre o proprio ser,

e isto quer dizer, com o pensar que pensa a verdade do ser. (CH, 167).

Enguanto expressao linguistica que nao guarda qualquer compromisso com a
reducdo do ser ao € da coOpula, a poesia aparece a Heidegger de maneira ainda
inicial no texto sobre o humanismo como possibilidade de expressdo do ser ele

mesmo.

O dltimo texto que interpretamos aqui, O caminho para a linguagem, parece
radicalizar este pensamento que ja na Carta sobre o humanismo se aproximava da
poesia. Com a compreensdo do que significa o caminho e o “trazer a linguagem”
referidos por Heidegger, um novo lugar para o humano foi encontrado: viger junto

com a linguagem no vigor da linguagem e ser ele mesmo, o caminho para ela.



141

Podemos interpretar, por um lado, que o desfazimento da estrutura ontoldgica
do Dasein, erigida em Ser e tempo, distancia o pensamento de Heidegger da
antropologia que esteve presente neste texto em cada momento. No entanto, se
consideramos a centralidade da proximidade entre poesia e pensamento no
Heidegger da “histéria do ser” e da “verdade do ser”, que procurou opor-se a
determinacdo légica do conhecimento em favor do aspecto hermenéutico da
compreensao, vemos que talvez a “logia” pode ser tdo determinante para que o

anthropos seja a referéncia central da filosofia.

A ruptura com a logia, com a légica do anthropos nos faz vislumbrar um novo
sentido de antropologia, como ponto de partida e implicacdo daquele que pergunta,
sem que isso venha a significar necessariamente o pensamento da fundamentacéo
e da metafisica. A questdo pode, no entanto, ndo se resolver simplesmente dessa
maneira: esta distincdo efetivamente situa-se num pensamento “pés-metafisico”? O
pensamento de Heidegger rompe com a metafisica em nome de uma filosofia mais
genuina, ou simplesmente substitui uma forma, um procedimento metafisico por

135

outro, tendo em vista hipostasiar o ser™®, ele mesmo fonte, origem e base da

interrogacao filoséfica e mesmo da linguagem?

De toda maneira, abandonando-se a “logia” do logos enquanto Idgica, e este
parece ser o caminho de Heidegger desde o inicio, remanesce a centralidade do
Dasein como abertura ao ser e como pélo da diferenca ontoldgica. Sendo o homem
linglistico, uma transformacéo de sua “esséncia” repousa na transformacédo da
“esséncia” da linguagem; vigora o homem no lugar do sujeito do conhecimento;

permanece o logos enquanto linguagem.

Resta-nos uma Uultima consideracdo. Pode o pensamento ocidental, que o
proprio Heidegger diz desenrolar-se no horizonte da técnica, deixar ser a
possibilidade do humano nestes termos? Até onde podemos levar este pensamento
em que ao mundo ocidental e desfazer-se inteiramente da subjetividade, da
reflexividade, da individualidade™® e mesmo da técnica? E até que ponto a prépria
linguagem pode isolar-se definitivamente do sentido entificador que Heidegger diz

surgir sempre que se faz uso da palavrinha é?

135 Cf, M. Haar. Heidegger e a esséncia do homem, 1997, p. 98.

% 1dem, p. 95.



142

Nossas linguas ocidentais sdo, de maneiras sempre diversas, linguas do
pensamento metafisico. Fica aberta a questdo se a esséncia das linguas
ocidentais é em si puramente metafisica e, por conseguinte, em definitivo
caracterizada pela onto-teo-légica, ou se estas linguas garantem outras
possibilidades de dizer e isto significa ao mesmo tempo possiiblidades do
nao-dizer que diz. (ID, 400).

Talvez o reconhecimento destes necessarios elementos metafisicos, s6 nos
permitem afirmar que, sendo assim o modo humano da filosofia ocidental, o termo
metafisica, no sentido de Heidegger, ndo nos seja mais viavel para descrever a
diversidade, como nos sugere a propria passagem do autor, que caracteriza as

linguas dos homens e aquilo que o humano faz de sua humanidade.



Referéncias

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de filosofia. Trad. A. Bosi. 4. ed. Sao Paulo,
Martins Fontes, 2003.

AGOSTNHO. Confissbes. Séo Paulo, Abril Cultural, 1984. (Colecdo Os Pensadores)
ARISTOTELES. Metafisica. Trad. L. Vallandro. Porto Alegre, Globo, 1969.

D’AGOSTNI, Franca. Analiticos e continentais. Trad. B. Dischinger. Sdo Leopoldo,
Unisinos, 2003.

FOUCAULT. As palavras e as coisas. 8. ed. Trad. S. Muchail. Sdo Paulo, Martins
Fontes. 2002.

DESCARTES, René. Meditagbes. Sdo Paulo, Nova Cultural, 1999. (Cole¢do Os
Pensadores).

GADAMER, Hans-Georg. Homem e linguagem. In: ALMEIDA, Custédio et. al.
Hermenéutica filosofica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre,
EDIPUCRS, 2000.

. A incapacidade para o dialogo. In: ALMEIDA, Custddio et. al. Hermenéutica
filosofica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre, EDIPUCRS, 2000.

HAAR, Michel. Heidegger e a esséncia do homem. Trad. A. Alves. Lisboa, Instituto

Piaget, 1997. (Colecdo Pensamento e Filosofia, 12)

HEIDEGGER, Martin. O conceito de tempo. Trad. M. Werle. Sado Paulo, DF/USP,
1997. (Cadernos de tradugéo, 2).

. Ser e tempo. Parte I. 13. ed. Trad. M. Schuback. Petropolis, Vozes, 2004.

(Colecédo Pensamento Humano).

. Ser e tempo. Parte Il. 6. ed. Trad. M. Schuback. Petrépolis, Vozes, 1998.
(Colecéo pensamento Humano).



144

. Kant et le probleme de la metaphysique. Trad. A. Waelhens e W. Biemel.
Paris, Gallimard, 1953.

. O que é metafisica? Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Conferéncias e

escritos filosoficos. Sado Paulo, Abril cultural, 1979. (Colecdo Os Pensadores).

Sobre a esséncia da verdade. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M.
Conferéncias e escritos filosoficos. Sdo Paulo, Abril cultural, 1979. (Colecdo Os

Pensadores).

. A doutrina de Platdo sobre a verdade. Trad. Claudia Drucker e Silvania
Gollnick. Disponivel em http://www.cfh.ufsc.br/~wfil/verdade.htm. Acesso em:
20/01/2007.

. Sobre a esséncia do fundamento. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M.
Conferéncias e escritos filosoficos. Sdo Paulo, Abril cultural, 1979. (Colecdo Os

Pensadores).

. Carta sobre o humanismo. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Conferéncias

e escritos filoséficos. Sdo Paulo, Abril cultural, 1979. (Colecéo Os Pensadores).

. A gquestédo da técnica. Trad. M. Werle. Sdo Paulo, DF/USP, 1997. (Cadernos
de tradugao, 2).

. A linguagem. Trad. M. Schuback. In: A caminho da linguagem. Petropolis,

Vozes, 2003. (Colecao Pensamento Humano).

. Identidade e diferenca. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Conferéncias e

escritos filosoficos. Sado Paulo, Abril cultural, 1979. (Colecdo Os Pensadores).

. O caminho para a linguagem. Trad. M. Scuback. In: A caminho da linguagem.

Petropolis, Vozes, 2003. (Cole¢cdo Pensamento Humano).

. Tempo e ser. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Conferéncias e escritos

filoséficos. S&o Paulo, Abril cultural, 1979. (Colegcdo Os Pensadores).



145

. Meu caminho para a fenomenologia. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M.
Conferéncias e escritos filosoficos. Sao Paulo, Abril cultural, 1979. (Colecdo Os

Pensadores).

. Os conceitos fundamentais da metafisica: mundo, finitude e soliddo. Rio de
Janeiro, Forense Universitaria, 2003

HOY, David. Heidegger and the hermeneutic turn. In: The Cambridge Companion to
Heidegger, 1993.

INWOOD, Michael. Dicionario Heidegger. Trad. L. Holanda. Rio de janeiro, Zahar,
2002.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pura, Trad. A. Mourdo, M. P. Santos. Lisboa:
Fundacao Gulbenkian, 2001.

JAPIASSU, Hilton, MARCONDES, Danilo. Dicionario basico de filosofia. Rio de
Janeiro, Zahar, 1996.

NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciéncia. Trad. P. Souza. S&o Paulo, Companhia das
Letras, 2005.

. Fragmentos postumos. Trad. O. Giacoia. Campinas: IFCH/UNICAMP, 2002.

. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. In: O livro do filésofo. Sao
Paulo, Moares, 1987.

LEAO, Emanuel C. (trad.) Os pensadores originarios. Petropolis, Vozes, 2005.

NUNES, Benedito. Passagem para o poético: filosofia e poesia em Heidegger. Sao
Paulo, Atica, 1996.

OLIVEIRA, Manfredo. A filosofia na crise da modernidade. Sédo Paulo, Loyola, 1989.

. Reviravolta linguistico-pragmatica na filosofia contemporanea. Sao Paulo,
Loyola, 2001.

POGGELER, Otto. A via do pensamento de Martin Heidegger. Lisboa, Instituto
Piaget, 2001.



146

RORTY, Richard. Wittgenstein, Heidegger e a reificacdo da linguagem. In: Ensaios
sobre Heidegger e outros escritos filosoficos. v. 2. Trad. M. Casanova. Rio de

Janeiro, Relume Dumara, 2002.

STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre “Ser e tempo”. Petropolis, Vozes, 2005.
. Aproximacdes sobre hermenéutica. Porto Alegre, EDIPUCRS, 2004.

. Diferengca e metafisica: ensaios sobre a desconstrugdo. Porto Alegre,
EDIPUCRS, 2000.

VATTIMO, Gianni. Introducdo a Heidegger. Trad. Jodo Gama. Lisboa, Edi¢bes 70,
1989.

. O fim da modernidade. Sao Paulo, Martins Fontes, 2002

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigacdes filoséficas. [Col. Os Pensadores]. S&o
Paulo, Abril Cultural, 1996.



