
 
 
 

Fillipa Silveira 

  

  

  

  

DDaasseeiinn  ee  ll iinngguuaaggeemm  eemm  
HHeeiiddeeggggeerr::     

do discurso ao monólogo 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Fortaleza  
2007



 2 

Fillipa Carneiro Silveira 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dasein  e linguagem em Heidegger:  
do discurso ao monólogo 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dissertação apresentada como requisito 
parcial para a obtenção do grau de Mestre 
em Filosofia junto ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofia, Centro de 
Humanidades, Universidade Federal do 
Ceará – UFC. 
 
Área de concentração: Conhecimento e 
Linguagem 
 
Orientador: Prof. Dr. Custódio Almeida 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fortaleza  
2007 



 3 

 Fillipa Carneiro Silveira 
 
 
 
 
 

 
 
 

Dasein  e linguagem em Heidegger:  
do discurso ao monólogo 

 
 
 
 
Dissertação apresentada como requisito 
parcial à obtenção do grau de Mestre em 
Filosofia junto ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofia, Departamento de 
Filosofia, Centro de Humanidades, 
Universidade Federal do Ceará – UFC. 
 
Área de concentração: Conhecimento e 
Linguagem 
 
Data da aprovação: ____/____/______ 
 
 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 

____________________________________________________ 
Prof. Dr. Custódio Almeida (Orientador) (UFC) 

 
 

____________________________________________________ 
Prof. Dr.Eduardo Triandópolis (UECE)  

 
 

____________________________________________________ 
Prof. Dr.José Maria Arruda (UFC) 



 4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Para o Thiago.  
Você tem que saber que eu 

quero é correr mundo, correr 
perigo. E quero que você 
venha comigo. Todo dia. 



 5 

Agradecimentos 

 

 

A todos aqueles que estão por perto. Àqueles que estão sempre e 

reconfortantemente por perto, seja qual for o laço que nos una, seja qual for o 

tamanho ou a natureza da distância que venha a nos separar, porque eles são 

minha família; 

 

Aos professores e funcionários do Programa de Pós-Graduação em Filosofia, 

pela formação e pelo apoio; 

 

Ao Prof. Dr. Custódio Almeida, pela orientação desta pesquisa; 

 

Aos professores Drs.José Maria Arruda e Eduardo Triandópolis, por terem 

aceitado o convite de participar de minha banca examinadora e pelas valiosas 

críticas considerações; 

 

Aos professores e funcionários das Casas de Cultura da UFC, por me terem 

auxiliado no aprendizado de línguas estrangeiras. 

 

Ao CNPq, pelo financiamento da pesquisa. 

 

 

 



 6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Existe é homem humano. Travessia”. 
 

G. Rosa. Grande sertão: veredas. 



 7 

Resumo 

 

Este trabalho tem como propósito explicitar a continuidade do pensamento de 

Heidegger a respeito da relação entre o Dasein e a linguagem, especificamente a 

partir da abordagem de três textos: Ser e tempo (1927); Sobre o humanismo (1946) 

e O caminho para a linguagem (1959). O objetivo principal é examinar esta relação 

antes e depois do que foi considerado uma “virada” (Kehre) na filosofia de 

Heidegger, destacando uma nova concepção de linguagem e ser humano que 

resulta desse movimento. Parte-se de uma abordagem hermenêutica de Heidegger 

e de uma ampliação do contexto da analítica existencial não no sentido de uma 

“antropologia filosófica”, em que se poderia firmar a essência do homem, de seu 

pensar e agir, mas no sentido de uma “filosofia antropológica”, se assim for possível 

propor, que pressupõe a contingência e a faticidade. A centralidade da reviravolta 

lingüística na filosofia contemporânea, como uma forma de radicalização da relação 

de “pertença” entre linguagem e “humano”, é atrelada a este contexto em função de 

sua importância no pensamento filosófico que põe em xeque o pensar metafísico. 

Neste movimento, busca-se saber até que ponto o pensamento de Heidegger 

efetivamente se transforma, ou simplesmente se desdobra a partir de pressupostos 

que já estavam dados desde Ser e tempo. Por um lado, o abandono da analítica 

existencial do Dasein como “mediação” em favor de uma ampliação do sentido da 

linguagem do ser distancia Heidegger da “antropologia”, por outro, se consideramos 

a centralidade da poesia no pensamento da “história do ser” e da “verdade do ser”, 

vemos que o Dasein permanece uma referência central reconfigurada, e que nos 

remete a uma nova possibilidade de “antropologia”. Opondo-se à determinação 

lógica do conhecimento em favor do aspecto hermenêutico da compreensão, o 

pensamento de Heidegger aponta a “logia” como determinante para que o anthropos 

tenha se tornado a referência central da filosofia. Abandonando-se a “logia” do logos 

enquanto lógica, e este parece ser o caminho de Heidegger desde o início, 

remanesce a centralidade do Dasein como abertura ao ser e como pólo da diferença 

ontológica; vigora o homem no lugar do sujeito do conhecimento; permanece o logos 

enquanto linguagem.  

Palavras-chave:  Dasein, linguagem, hermenêutica, metafísica, humano, virada 

(Kehre). 



 8 

Abstract 

 

This work intends to explain the continuity of Heidegger’s thought on the 

relation between Dasein and language, specifically through the approach of three 

texts: Sein und Zeit (1927), Über humanismus (1946) and Der Weg zur Sprache 

(1959). The main objective is approaching this relation before and after the so called 

turn (Kehre) in Heidegger’s philosophy, emphasizing a new conception of language 

and human being which results of this movement. Our starting point is an 

hermeneutical approach of Heidegger and an enlargement of the existential analyses 

not towards a “philosophic anthropology”, in which we could set up the essence of 

the human being, of his thinking and acting, but in the sense of an “anthropological 

philosophy”, if it is possible, which presupposes contingency and facticity. The 

preponderance of the linguistic turn in the contemporary philosophy, as a way of 

increasing the “belonging” relation between language and the dimension of “human”, 

is linked to this context, according to its importance in the philosophical thought that 

keeps in check the metaphysical thinking. This approach aims to know how far 

Heidegger’s thought effectively moves towards a transformation or barely unrolls 

itself starting to presumptions which were already in Being and time. On one hand, 

when Heidegger leaves the existential analyses of the Dasein as “mediation” on 

behalf of an ampliation of the sense on sein’s language, he stays apart from the 

anthropology. On the other hand, if we consider the preponderance of poetry in the 

thinking of the “history of being” and “truth of being”, we see that Dasein remains as 

an important reference in other terms, which send us to a possibility of a new 

anthropology. Criticizing the logical determination of knowledge in the name of 

hermeneutical feature of comprehension,  Heidegger’s thought indicates that “logy” 

has determine the anthropos to become the central reference of philosophy. 

Abandoning the “logy” of logos, and this seems to be Heidegger’s orientation since 

his beginning, the preponderance of the Dasein stays as openness of being and as 

pole of the ontological difference; the man is in verve instead of the epistemic 

subject; the logos remains as language.    

Key-words:  Dasein, language, hermeneutics, metaphysics, human, turn (Kehre). 

 



 9 

Lista de Abreviaturas 
 

 

CT – O conceito de tempo/ Der Begriff der Zeit (1924) 

ST1 – Ser e tempo/ Sein und Zeit  – Parte I (1927) 

ST2 – Ser e tempo – Parte II (1927) 

KPM – Kant e o problema da metafísica/ Kant und das Problem der Metaphysik 

(1929) 

OQM – O que é metafísica? / Was ist Metaphysik? (1929) 

EF* – Sobre a essência do fundamento / Von Wesen des Grundes (1929) 

EV* – Sobre a essência da verdade / Vom Wesen der Wahrheit (1930) 

DPV – A doutrina de Platão sobre a verdade / Platons Lehre von der Warheit (1931-

1932) 

CH* – Carta sobre o humanismo / Brief über den “Humanismus” (1946) 

QT – A questão da técnica / Die Frage nach der Technik (1953) 

L – A linguagem / Die Sprache (1950) 

QT – A questão da técnica/  Die Frage nach der Technik (1953) 

ID* – Identidade e diferença/ Identität und Differenz. (1955-57) 

CL – O caminho para a linguagem / Der Weg zur Sprache (1959) 

TS* – Tempo e ser / Zeit und Sein (1962) 

MCF* – Meu caminho para a fenomenologia / Mein Weg in die Phänomenologie 

(1963) 

*Textos incluídos no volume Conferências e escritos filosóficos. Vide a seção “Referências" para 

dados completos. 



 10

Sumário 
 

 

1. Introdução 11 

1.1. Dasein e linguagem: exposição da questão e objetivos 12 

1.2. Método e estrutura do texto 20 

2. A “essência” da linguagem e a “essência” do home m 25 

2.1. Metafísica e superação 26 

2.2. Reviravolta lingüístico-pragmática 32 

2.2.1. Hermenêutica e Linguagem 37 

2.3. A linguagem “do homem”: sobre a (im)possibilidade de filosofar sem “essências” 45 

3. Ser e tempo : existência e discurso 57 

3.1. Destruktion da ontologia tradicional e reinterpretação do Lógos. 58 

3.1.1. Diferença ontológica e Círculo hermenêutico 68 

3.2. Kant e a fundamentação antropológica da metafísica 74 

3.3. Analítica existencial: tempo, faticidade e mundo 79 

3.4. Do homem à linguagem: o discurso 89 

4. A “virada” e a linguagem reinterpretada 99 

4.1. Elementos para a compreensão de uma virada no pensamento de Heidegger 100 

4.2. Essência da verdade e verdade da essência 104 

4.3. Humanismo e a linguagem como “casa do ser”. 110 

4.4. Da linguagem ao homem: o monólogo 121 

5. Considerações finais 133 

Referências 143 

 

 



 11

11  
  
  
  

  
  
  
  
  

IInnttrroodduuççããoo  
  
  
  

  
“O ente que temos a tarefa de analisar somos nós mesmos”. 

 
Heidegger. Ser e tempo. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 12

1.1. Linguagem e Dasein : exposição da questão e objetivos   

O pressuposto inicial deste trabalho é enfatizar o caráter antropológico da 

filosofia. Deste pressuposto derivam tanto o objeto da pesquisa como a abordagem 

utilizada. Com isto, torna-se imprescindível a explicitação do sentido de antropologia 

a que este pensamento recorre, pois não se trata de ignorar o esforço filosófico de 

mais de uma tradição em superar um paradigma no qual o sentido era dado a partir 

do, e constituído pelo sujeito do conhecimento, a versão moderna do ser humano, 

antes que a reflexão sobre a linguagem enquanto possibilidade do saber apontasse 

a este paradigma seus limites e uma necessidade de transformação das questões 

do conhecimento em função da linguagem1. E aqui começam a surgir os primeiros 

elementos que nos ajudarão a proceder nesse sentido: versão e humano.  

O sentido de antropologia que se toma aqui diz ser a filosofia sempre o 

“conhecimento humano do homem”, sobre o homem e o mundo, sobre a ação 

humana, sobre a linguagem e o humano. Ou seja, a antropologia de que se lança 

mão aqui, não parte de uma “natureza humana” pré-definida, tampouco supõe que o 

sentido último do ser, no sentido de Heidegger, seja o ser humano, uma antropologia 

fundacionista, portanto, àquilo a que Heidegger se opôs na crítica ao humanismo. Ao 

contrário, busca-se salientar a contingência do conhecimento, exatamente por causa 

do caráter falível e fictício (e não necessariamente relativista) do modo de ser 

homem “errante” no mundo, pois este, ao conhecer, dirige-se ao mundo e, ao 

mesmo tempo, a ele mesmo, a seus anseios, interesses, desejos e perspectivas. 

 Adentrando na questão, o que importa é salientar nesta concepção de 

conhecimento a linguagem como fenômeno humano e, especificamente, investigar 

como se dá a relação de “pertença” homem/ linguagem na obra de Martin 

Heidegger. Ela parece nos permitir afirmar que, ao empreendermos a reflexão 

filosófica, orientando o discurso para dizer o mundo, estamos, a cada vez, mais 

próximos e mais diante de nós mesmos (ST1, 33).            

                                                 
1 M. Oliveira. Reviravolta lingüístico-pragmática na filosofia contemporânea, 2001, p. 11. 
  



 13

Situando a questão no contexto do pensamento de Heidegger, e lembrando 

que o texto inicial a ser abordado neste trabalho é a obra Ser e tempo, trata-se de 

ressaltar o sentido da analítica existencial e, principalmente, de se guiar a partir da 

idéia pressuposta na seguinte afirmação: “o ente que temos a tarefa de analisar 

somos nós mesmos. O ser deste ente é sempre e a cada vez meu. Em seu ser, isto 

é, sendo, este ente se comporta com o seu ser”. (ST1, 77) Aqui importa observar o 

que está “implicado” em toda pergunta e pensar de que maneira e até que ponto 

este pressuposto antropológico se localiza no âmbito da teoria do conhecimento, 

precisamente porque se trata aqui de pesquisar o conhecimento do ponto de vista 

de Heidegger, o que, no limite, não poderia ser distanciado do conteúdo existencial e 

ontológico de sua filosofia. Um corte metodológico é inevitável, haja vista que 

Heidegger procurou acentuar uma dimensão mais originária da compreensão em 

detrimento do conhecimento (Erkenntnis) que parte de uma “divisão” do 

pensamento2.   

Nesse sentido, propõe-se uma interpretação de Heidegger que consiste na 

restrição de seu pensamento à questão das condições de possibilidade do saber. 

Com isto não se rompe, de maneira alguma, com a hermenêutica heideggeriana. 

Esta tese é de Ernildo Stein: ser é “apenas um conceito pensado a partir da 

diferença ontológica no qual operamos para compreender o mundo e, nele, a nós 

mesmos”3. Ou seja, entafiza-se aqui uma compreensão do ser como relação. 

Juntamente com este argumento do outro, atrela-se uma outra idéia: a de 

paradigma:  

Utilizamos o conceito de paradigma basicamente com uma espécie de 
matriz teórica. Matriz teoria quer dizer um campo delimitado em que se 
desenvolvem determinados processos de conhecimento. Processos 
naturalmente conduzidos por uma construção progressiva que pode ser, por 
exemplo, caracterizada a partir de modelo, de método, de princípio de 
racionalidade, de teoria da verdade, enfim, de um universo conceitual 
determinado cuja gênese se pode descrever nesse contexto4.  

                                                 
2 Trata-se da distinção entre theoria e práxis, sendo a primeira como que instância de fundamentação 
e possibilitação da segunda. Para Heidegger, esta antiga distinção no pensamento da tradição chega 
ao seu ponto alto com Platão e Aristóteles, cujo pensamento, para ele, desenvolve-se a partir da 
compreensão técnica do pensamento Cf. CH, 150. Constitui uma interpretação redutora do conhecer 
(erkennen) que não tem em conta o compreender (verstehen).  
3 E. Stein. Diferença e metafísica. 2000, p. 61. 
4 E. Stein. Op. cit., pp. 42-3. 
 



 14

Trata-se de afirmar o aspecto humano do conhecimento. Poder-se-ia objetar a 

obviedade deste pensamento: se há conhecimento e linguagem, deve-se à 

capacidade inerente ao ser humano de organizar racionalmente um discurso e, 

dessa maneira, todo conhecimento é desde sempre humano, já que não 

consideramos a possibilidade de outros seres no mundo possuírem linguagem em 

termos racionais. Entretanto, o que se pretende aqui é averiguar as especificidades 

do conhecimento humano: implicação de interesses, de pontos de vista; inclusão 

daquele que questiona na questão proposta, ou seja, a própria posição que o ser 

humano ocupa em relação aos outros entes na natureza devido a sua capacidade 

de organização, racionalização, e manipulação da “realidade”. Vislumbra-se, dessa 

maneira, a possibilidade de uma ampliação do sentido da analítica existencial não 

no sentido de uma “antropologia filosófica”, onde se poderia firmar a essência do ser 

humano, de seu pensar e agir, mas antes em função de uma “filosofia 

antropológica”, se assim for possível propor, que pressupõe a contingência e a 

faticidade deste saber.  

Ora, tradicionalmente, a filosofia (e mais especificamente a epistemologia), já 

trabalha os conceitos aqui tomados e a relação entre eles como um de seus 

problemas mais centrais: o problema da auto-referência5. Entretanto, juntamente 

com os propósitos deste trabalho, surge a necessidade de rever, inclusive, o 

paradigma epistemológico que opera a partir da oposição sujeito/objeto como 

pressuposto do conhecimento. Além disso, em termos contemporâneos, a relação 

entre estes elementos é transfigurada em outro problema, devido à centralidade da 

linguagem, de modo que tanto o sujeito como o objeto, serão questionados em sua 

auto-subsistência epistemológica.  

No caminho para a propositura de um pensamento que procurasse romper 

com a metafísica6, termos como “homem” e “vida” (ST1, 82) foram evitados por 

Heidegger para se referir ao caráter de “existência” do ser da compreensão. Lembre-

se a distinção que o autor se esforça por fazer para distanciar os propósitos de seu 

pensamento deste paradigma metafísico, como podemos observar em Ser e tempo, 

na “delimitação da analítica da pre-sença face à antropologia, psicologia e 

                                                 
5 Cf.F. D’Agostini. Analíticos e continentais, 2003, p. 122. 
6 Cf. Tópico 2.1. 



 15

antropologia”, (ST1, 81, grifo meu7) bem como na tentativa de deixar que o sentido 

desta existência se construa sem que uma essência predeterminada lhe seja 

atribuída.  

Uma primeira tensão aparece nos nossos objetivos. De acordo com Stein, 

“alguns entenderam mal Heidegger e afirmaram que para ele a base da filosofia era 

a antropologia”8. Se não há uma antropologia em Heidegger, é preciso justificar aqui 

a pressuposição inicial do texto, o que só se torna possível a partir de uma 

compreensão de antropologia como ponto de partida, como modo de ser da 

pergunta, o que a hermenêutica pode oferecer.  

Assim, pode-se e não se pode propor uma antropologia em Heidegger. A 

negativa pressupõe seu próprio intento de se distanciar de uma definição 

essencialista do “homem”, e a afirmativa funda-se no fato de que  

a dimensão antropológica de seu pensamento significa apenas a mediação 
necessária do homem na explicitação do sentido do ser, já que o homem 
não é outra coisa senão a pergunta pelo sentido do ser, e que a pergunta da 
ontologia fundamental significa apenas a radicalização do próprio ser do 
homem.9  

Mas será que o pensamento de Heidegger opera de fato uma ultrapassagem 

dessa mediação necessária? A linha de pensamento através da qual a filosofia de 

Heidegger se desenvolve aponta os aspectos críticos do modelo metafísico do 

conhecimento, a universalidade que perpassa uma estrutura subjetiva autônoma, 

sem mundo, sem história e entificada. Tal como elaborado em Ser e tempo, este 

pensamento diz algo bastante próximo disso: perguntar pelo sentido do ser é 

perguntar pelo sentido daquilo que somos nós mesmos, na medida em que somos 

em relação ao ser. No entanto, considerando o movimento de radicalização da 

reflexão de Heidegger sobre a tradição ontológica e sobre história da filosofia como 

metafísica, o sentido desse “nós mesmos” vai sendo, a cada vez, diluído no sentido 

do ser mesmo em detrimento de uma espécie de “autonomia” no tocante à abertura 

                                                 
7 No decorrer do texto, optei por não verter do original o termo Dasein. Nas traduções, ele aparece 
como “pre-sença” e “ser-aí”, e assim surgem nos trechos citados. Leia-se, portanto, “Dasein”, nestes 
casos. 
8 E. Stein. Op. cit., p. 51. 
9 M. Oliveira. A filosofia na crise da modernidade. 1989, p. 122. 



 16

ao sentido do ser10, em detrimento do caráter pragmático do Dasein11 no tratado de 

1927.  

Tomando a filosofia de Heidegger como um caminho de pensamento12, a tese 

da analítica existencial como pressuposto termina por ser posta em termos distintos 

a partir de uma certa “virada”13 em seu percurso, o que se observa nos textos 

escritos por volta da década de 30. Se o homem não é outra coisa que não a 

pergunta pelo ser, e se a ontologia é pensar o ser do homem em sua radicalidade, é 

preciso investigar os motivos e o sentido de uma tentativa de reverter esta relação a 

partir da idéia de “verdade do ser”14 e da linguagem como possibilitadora deste 

sentido. Por este motivo, a interpretação da Kehre é aqui central, já que, com efeito, 

ela parece representar uma tentativa de abandono de qualquer vestígio de 

antropologia que seu pensamento até então pudesse ter deixado surgir. Será que 

uma virada para o ser e para a linguagem pode prescindir daquela dimensão 

humana tão importante na analítica existencial de Ser e tempo?    

O pensamento de Heidegger insurge-se contra a Erkenntnistheorie e ao 

paradigma representacional, destituindo o sujeito do conhecimento como fonte 

universal do sentido em favor de um ser humano como “construto”, cuja essência 

repousa precisamente na contingência de sua “existência”; o Dasein15. Sendo assim, 

quando faço uso do termo “humano”, procuro ampliar o sentido da analítica 

existencial, de modo a englobar até o Dasein, bem como o sujeito da representação, 

para enfatizar os aspectos do conhecimento humano de maneira mais geral e de 

acordo com os pressupostos referidos acima.   

                                                 
10 M Haar. Heidegger e a essência do homem, 1997, p. 20.  
11 Sobre o pragmatismo no primeiro Heidegger, cf. R. Rorty. Wittgenstein, Heidegger e a reificação da 
linguagem, 2002 
12 Stein assinala a importância da publicação das obras completas de Heidegger que, localizando 
cada um dos textos num contexto biográfico e ainda a partir de uma classificação indicada pelo 
próprio autor, contribuiu para a “desmistificação” de seu pensamento. Ou seja, o que durante muito 
tempo se tomou como “misticismo”, “obscurantismo”, ou mesmo “genialidade” dissolve-se na 
visualização geral da obra como o resultado de um esforço contínuo e cotidiano. Cf. E. Stein. op. cit., 
p. 28. 
13 Todo um tópico desta dissertação dedica-se a interpretação da Kehre, de maneira que não caberia 
explicitar-lhe já o sentido. Adianta-se, porém que o mais importante com relação à virada para os 
objetivos deste texto é uma espécie de transfiguração na relação do homem (Dasein) com  o ser. 
14 Heidegger fala sobre a “verdade do ser” na Carta sobre o humanismo tendo já como pressuposto a 
transformação da questão da “essência da verdade” na questão da “verdade da essência”. Veremos 
de maneira detalhada o sentido desta inversão no tópico 4.2.    
15 Veremos adiante o que Heidegger compreende como existência e a distinção deste conceito face à 
tradição filosófica. O determinante é a importância dada ao homem como existente em relação ao ser. 
Cf. ST1, 77. 



 17

Ademais, com humano, quero aqui destacar não só a ruptura com relação à 

tradição metafísica, mas também apontar a importância que o pensamento sobre o 

homem ganha quando a linguagem se torna condição fundamental do 

conhecimento. Nesse contexto, e do ponto de vista de uma filosofia que toma o 

pensamento como compreensão e interpretação de sentido, a hermenêutica, não 

teríamos mais “sujeitos”, a rigor, mas seres humanos que lidam com a sua própria 

capacidade de falar, conhecer e explicitar o “como” da filosofia16. Sobretudo porque 

“o homem fala” (L, 7) é que se faz mister pensar as possibilidades de expressão de 

sentido. Também por isso, é que se impõe aqui pensar algo que destitui o aspecto 

teórico da compreensão como o mais fundamental. 

Estamos desde sempre na linguagem e nos movemos dentro dela. Não é 

possível um salto para fora da linguagem. Abordá-la filosoficamente é já falar, tocá-

la, experimentá-la17. Essa é talvez a mais intrigante das questões que rondam a 

filosofia contemporânea que empreende o movimento reflexivo pondo em questão a 

própria possibilidade do discurso. Nestes termos, a filosofia constata que a simples 

análise da estrutura da linguagem não seria suficiente para nos remetermos ao 

sentido mais originário da argumentação e pôr em questão o funcionamento e o 

sentido do discurso, a possibilidade mesma do conhecimento. O humano entra na 

filosofia, então, pela linguagem: “Enquanto aquele que fala, o homem é: homem. 

Essas palavras são de Wilhelm Von Humboldt. Mas ainda resta pensar o que se 

chama assim: o homem. A linguagem pertence, em todo caso, à vizinhança mais 

próxima do humano”. (L, 7). 

 O homem fala, e a dimensão apofântica da sua linguagem é fundamental. 

Não é, entretanto, a única (ST1, 63-4). É necessário pensar a linguagem a partir de 

outras tantas dimensões determinantes que nos fazem ser tomados por ela 

enquanto membros de comunidades de troca e partilha de sentido. O ser humano é 

também um ser de interpretação. É a partir disso que surge em Heidegger o Dasein; 

existência e compreensão. O Dasein fala porque possui linguagem, porque articula 

sentido e o partilha. Em Ser e tempo, no seio da analítica, a linguagem é pensada 

como um existencial, algo que faz parte da estrutura ontológica do Dasein (ST1, 

                                                 
16 Cf. E. Stein. Aproximações sobre hermenêutica. 2004, p. 21. 
17 Cf. H-G. Gadamer. Homem e linguagem. 2000, p. 120. 
 



 18

219). A condição essencial para romper com a tradição metafísica, para Heidegger, 

seria pôr em novas bases (fenomenologia hermenêutica) a questão do sentido do 

ser, e a analítica existencial desenvolve-se como um “pré” na direção dessa 

pergunta (ST1, 42-45).  

Ao leitor que se arrisque acompanhar ainda que de modo sumário o caminho 

da obra de Heidegger, surge uma inquietação advinda do movimento que este 

pensamento opera após a referida virada. Apesar da analítica, Heidegger não quer 

construir um humanismo18. Uma importante dificuldade a ser enfrentada no âmbito 

da reflexão heideggeriana, talvez o núcleo central de seu pensamento, é uma 

espécie de paradoxo resultante do fato de o ser humano se colocar a pergunta pelo 

sentido da existência sem que isso represente uma espécie de “filtro”, e sem que o 

homem “doe” o sentido ao ser.  

No contexto da Kehre, o sentido será pensado a partir da “verdade do ser” e 

da linguagem enquanto morada do ser (CH, 149). Não se está falando mais aqui “a 

partir” do Dasein, mas do ser. O ser mesmo se diz na linguagem. Vejamos se a 

colocação nos seguintes termos é possível: temos um sentido que não é mais 

advindo do “modo de ser”, como diz Heidegger, do ente que conhece. A linguagem 

está carregada deste sentido. Há um ser como fonte desse sentido. Caberia 

perguntar: qual a relação entre a compreensão e a linguagem enquanto articulação 

de sentido? Quem é que conhece e qual movimento ou atividade executa esta 

esfera da compreensão? Por mais que a analítica existencial seja apresentada em 

Ser e tempo como apenas um projeto anterior e possibilitador da pergunta pelo ser 

ele mesmo, podemos considerar tal projeto como apenas um desvio? Ou será que 

podemos considerar que, para além de um desvio Heidegger tem um interesse 

determinante na maneira como o homem é no mundo por ser unicamente a partir 

deste ente que o ser pode fazer algum sentido? Este obséquio parece não ser assim 

tão irrelevante de modo a poder figurar como apenas uma passagem da abertura do 

campo de investigação de Ser e tempo para os textos que lhe seguem.  

A meu ver, por mais que no início da elaboração de seu projeto, Heidegger 

tenha colocado a reflexão sobre o homem, do ente primordial, que se coloca a 

                                                 
18 É o que deveremos explicitar no Tópico 4.3 desta dissertação. 
 



 19

pergunta pelo sentido do ser, a questão terminou por se tornar mais decisiva e 

central. Adiante veremos que em face da necessidade de reinterpretar a metafísica, 

movimento no qual Heidegger concebe seu próprio projeto, o de Ser e tempo, como 

um pensamento metafísico, o homem continua a rondar o núcleo central de suas 

questões filosóficas. O limite deste pensamento de Heidegger é: qual sua questão 

central, a pergunta pelo ser ou a pergunta pelo homem? É sabido que em Ser e 

tempo, está clara e explícita a posição de Heidegger e está “dito”: sua questão é a 

do sentido do ser, que deve ser pensada a partir de seus dois aspectos o ôntico (a 

referência ao ente) e o ontológico (a referência ao ser) (ST, 27-41). Mas não foi 

também ele que chamou a atenção para a interpretação do “não-dito” de um autor?    

A “doutrina” de um pensador é o que em seu dizer restou não-dito, a que o 
homem é exposto, a fim de que, em troca, se desgaste sem medida. Para 
que possamos experimentar e, depois, conhecer o não-dito de um 
pensador, seja de que tipo for, temos de refletir sobre seu dito (DPV, 1).       

A Carta sobre o humanismo é um dos textos em que vemos a importância da 

questão do homem para nosso autor. Nela, Heidegger aponta o caráter de ek-

sistência do homem como sua condição de possibilidade de compreensão do ser, 

mas o construto “Dasein” não é mais empregado como em Ser e tempo, como objeto 

da analítica. Com efeito, a linguagem também não é apontada como um aspecto da 

estrutura existencial, mas como algo “do ser”, a linguagem é o que viabiliza o pensar 

da verdade do ser.  

Já em O caminho para a linguagem, o objetivo é “trazer a linguagem como 

linguagem para a linguagem” (CL, 192) e isso é referido a partir de uma idéia que o 

autor retira das palavras de Novalis, num poema intitulado Monólogo: “A linguagem 

fala única e solitariamente consigo mesma” (CL, 192). “Die Sprache spricht” (L, 9). O 

que vemos aqui? Ser e tempo nos mostra uma concepção de linguagem como 

discurso que se origina da interpretação existencial do Dasein. Sobre o humanismo 

nos oferece uma reinterpretação do humano e também da linguagem, de modo que 

ambos são pensados diretamente como decorrência do próprio ser, sendo esse pólo 

da relação realçado de modo determinante. O caminho para a linguagem, por sua 

vez, nos sugere a linguagem como monólogo. Construímos um percurso. Resta 

averiguar nele, condições e necessidades das supostas transformações, no sentido 

de uma reinterpretação do humano, da linguagem e do próprio ser. Enfim, 

precisamos saber até que ponto o pensamento de Heidegger efetivamente se 



 20

transforma, ou simplesmente se desdobra a partir de pressupostos que já estavam 

dados desde Ser e tempo.          

Estando assim delimitada a questão, este trabalho tem como propósito 

explicitar o desenvolvimento do pensamento de Heidegger a respeito da relação 

entre a linguagem e a dimensão do humano. O objetivo principal é abordar as 

especificidades desta relação antes e depois do que foi considerado uma “virada” 

em seu pensamento, ressaltando uma nova concepção de linguagem e de ser nesse 

movimento. Como decorrência, busca-se encontrar o sentido de uma transfiguração 

(se há de fato uma) que teria deslocado a interpretação do ser como algo 

eminentemente humano e, portanto, historial, localizado, fático e contingente numa 

dissolução da esfera do pensamento no que se poderia chamar de um “oneramento 

ontológico” do real, do ser enquanto tal. Numa palavra, a questão é saber se a 

Kehre representa uma ruptura com dimensão antropológica, e qual sua implicação 

na linguagem, no pensamento de Heidegger.    

A seguir expomos o método e a estrutura do texto, onde figuram os propósitos 

específicos da pesquisa.  

 

1.2. Método e estrutura do texto  

Da maneira como estão articulados os objetivos propostos e o 

desenvolvimento do texto, a pesquisa lançou mão de um campo de investigação que 

compreende mais de um período na obra de Heidegger. Além disso, delimitaram-se 

duas questões específicas: a linguagem e o humano, a partir das quais as obras 

deverão ser interpretadas. Torna-se necessário, então, explicitar em função de que 

critérios este caminho e estes textos foram escolhidos.  

De que maneira seria possível a um texto de dissertação em filosofia 

interpretar com o necessário rigor cada um dos problemas e cada um dos passos 

empreendidos por um autor em sua jornada filosófica? Certamente, não caberia aqui 

explorar de maneira detalhada a gênese destes elementos da obra de Heidegger. 

Esta é uma pretensão que, por ora, encontra-se fora de meu alcance. Se os 



 21

objetivos girassem em torno de uma só obra, Ser e tempo, por exemplo, já haveria 

margem para o desenvolvimento de um trabalho bastante fecundo e o grau de 

detalhamento dos termos em questão deveria, invariavelmente, ser maior e mais 

complexo. No entanto, optou-se por outro caminho. Acredito que este método 

proposto é igualmente viável, fecundo e rigoroso: aproximar textos tematicamente 

próximos, ainda que cronologicamente distantes, enfatizando uma abordagem 

comparativa, e compondo um percurso representativo das idéias do autor.    

Em primeiro lugar, é preciso lembrar que se fez aqui o uso de fontes 

traduzidas para o português19. Os textos no original figuraram como fonte 

secundária. Acredito que, se por um lado, perde-se algo da originalidade do texto 

quando se lança mão da tradução, por outro, tendo em vista o diálogo com a 

hermenêutica que pretendemos fazer aqui, a tradução, que poderíamos pensar 

como “fusão de horizontes”, pode ser enriquecedora, uma vez que não temos em 

conta lidar com um texto em toda sua “pureza”: “A tarefa do tradutor deve ser 

sempre, portanto, a de não copiar o dito, mas de se posicionar na direção do dito, 

isto é, no sentido deste para, na direção de seu próprio dizer, transportar o que há a 

ser dito”20. Se tomamos interpretação como “construção”, bricolagem, acoplamento 

de idéias em conjunto ou em debate, a implicação do humano, do olhar observador 

e intérprete, só se ratifica.  

Os textos foram escolhidos a partir dos seguintes critérios: Ser e tempo 

(1927), não só pela celebridade e por sua centralidade no pensamento de 

Heidegger, mas pela importância do humano pensado a partir da fenomenologia no 

contexto da analítica existencial e da concepção de linguagem como discurso que aí 

se articula. De toda maneira, usa-se sempre referir esta obra seja qual for a temática 

investigada em Heidegger, pois o próprio autor direta ou indiretamente volta a ela em 

seus textos posteriores Convencionou-se, inclusive, atribuir a Ser e tempo o 

pensamento do chamado “primeiro Heidegger”, em oposição ao que foi escrito após 

a virada.  

                                                 
19 A pesquisa se serviu dos trabalhos de M. Schuback, e de E. Stein. Sem os mesmos este trabalho 
se teria tornado inviável. A Ernildo Stein, devo também importantes lances de interpretação 
suscitados pelo seu vasto trabalho que acompanhou, com efeito, o labiríntico percurso de Heidegger. 
20 H-G. Gadamer. Homem e linguagem, 2000, p. 127. 
 



 22

O texto Sobre o humanismo (1946), ou Carta sobre o humanismo, é um 

destes escrito que dialoga com Ser e tempo. Por isso, e pelo esforço do autor em 

delinear sua concepção de homem face à tradição filosófica, tomando posição, 

inclusive, no que diz respeito à relação entre homem e linguagem, tal texto tornou-se 

fonte indispensável para esta pesquisa. O texto é ainda bastante interessante por se 

tratar de uma carta, ou seja, um diálogo21 escrito, já que o que ali se expressou 

procurava responder a questões postas num debate filosófico, o que rompe com a 

estrutura tradicional e acadêmica do tratado, além de fazer o discurso dirigir-se para 

um interlocutor situado e “interessado”, marcando um ponto de vista, um foco 

propositor de questões.     

O caminho para a linguagem (1959), por sua vez, insere, a partir do 

monólogo, a idéia de que a linguagem dialoga unicamente consigo mesma. Deve-se, 

decifrar então, o enigma desta afirmação no tocante à relação da linguagem com o 

humano. Na verdade, o conjunto de textos compilados no volume A caminho da 

linguagem, giram em torno desta idéia. O texto escolhido é o último e parece reunir 

de um modo geral a temática22. Por este motivo foi utilizado como base para as 

considerações finais   

É importante destacar também duas orientações distintas que constituem o 

método aqui empregado e que se observa no decorrer do texto.  Em virtude da 

necessidade de situar o pensamento de Heidegger com relação à tradição filosófica, 

operou-se o que poderíamos chamar de uma análise externa. Isso significa que, 

nesse âmbito não se recorre necessariamente aos termos do autor, ou seja, não se 

está necessariamente em conformidade com seu paradigma, embora ele permaneça 

subentendido. Por outro lado, face à necessidade de interpretar de modo mais 

aprofundado os textos principais, operou-se uma análise interna, onde se busca, 

especificamente a partir das palavras do autor, os elementos a serem investigados 

no âmbito da coerência interna deste pensamento.  

                                                 
21 Gadamer ressalta a importância do diálogo (Gespräch) para a hermenêutica, como possibilidade de 
experimentação do “comum” da razão, da transformação do eu em face da alteridade, da 
compreensão, e mesmo da incompreensão. Cf. H-G. Gadamer. A incapacidade para o diálogo. 2000, 
pp. 133-5.   
22 Cf. O. Pöggeler. A via do pensamento de Martin Heidegger, 2001, p. 263. 



 23

O segundo capítulo tem como propósito apontar a relação entre linguagem e 

homem, partindo da maneira como estes termos foram desenvolvidos na tradição 

metafísica. Trata-se de pensar até que ponto tais questões podem surgir no debate 

filosófico sem a necessária pressuposição de um sentido essencialista. Caminha-se 

portanto, na tentativa de empreender um movimento de superação da metafísica. 

Em seguida, este movimento é associado ao contexto da “reviravolta lingüística” na 

filosofia contemporânea. Trata-se de situar aí a centralidade da linguagem em 

função de que se pensam, em detrimento do paradigma metafísico, uma nova 

maneira de se abordar a relação entre humano e linguagem. Ainda com este 

propósito, aborda-se a hermenêutica no contexto dessa virada, destacando seus 

pressupostos filosóficos, especificamente a partir da questão da interpretação, do 

sentido, e do como enquanto modo de formulação da pergunta filosófica. Concluo a 

seção com uma espécie de balanço da questão proposta, afirmando a (im) 

possibilidade de a filosofia abandonar de todo o sentido identitário da linguagem. 

 O terceiro capítulo visa explicitar a concepção de linguagem em Ser e tempo. 

Parte-se inicialmente das idéias metodológicas centrais que Heidegger desenvolve 

no início da obra, em que pretende propor novas bases para a pergunta pelo sentido 

do ser, em oposição à metafísica tradicional, a partir do conceito de Destruktion. 

Posteriormente, faz-se uma breve caracterização de dois importantes teoremas que 

permeiam a obra de Heidegger como um todo, mas em Ser e tempo encontram-se 

em seu núcleo. Em seguida, o texto de debruça sobre a analítica existencial, e inicia 

buscando situar a centralidade de Kant neste conjunto, a partir da idéia de 

“fundamentação antropológica da metafísica”. Adiante, expõe-se conceitos centrais 

que são construídos por Heidegger no seio da analítica e que têm como base os 

pressupostos apresentados no parágrafo sobre a desconstrução: tempo, faticidade e 

mundo. Por fim, o capítulo conclui com uma investigação específica acerca da 

linguagem como discurso em Ser e tempo, o que demandou uma ênfase no §34, 

intitulado “Pre-sença e discurso. A linguagem”.          

O quarto capítulo tem como núcleo temático central a questão da virada 

(Kehre) no pensamento de Heidegger. Como se trata de uma questão ainda 

controversa entre os intérpretes, procurou-se retomar minimamente este debate, 

para, em vista disso, tomar posição. Além disso, vali-me de um outro texto de 

Heidegger: Tempo e ser (1962), exatamente a inversão do título de Ser e tempo, 



 24

pois aí se encontra a argumentação do próprio autor acerca da necessidade deste 

movimento. Em seguida, interpreto um texto fundamental, Sobre a essência da 

verdade, em que constam, explicitamente, os elementos que antecipam a virada em 

Heidegger, quando a questão da “essência da verdade” se transmuta na questão da 

“verdade da essência” a partir da idéia de “liberdade” (Freiheit) que Heidegger atribui 

tanto ao ser como ao Dasein. Por se tratar da verdade como questão temática, 

recorreu-se também ao §44 de Ser e tempo, “Pre-sença, abertura e verdade”. 

Passa-se, então ao texto Sobre o humanismo, com o intuito de interpretar aí as 

concepções de linguagem e humano, procurando empreender, tendo em vista 

compreender de que maneira tais concepções dialogam ou não com Ser e tempo.  

Por fim, nas considerações finais aborda-se o texto A caminho da linguagem, 

centrando a investigação na relação entre linguagem e humano a partir da idéia de 

linguagem como monólogo. Em suma, procura-se delimitar até que ponto a 

antropologia perde espaço no pensamento de Heidegger e de que maneira, em 

conjunto com isto, se transfigura sua concepção de linguagem.      

 

 



 25

22  
  
  
  

  
  
  
  
  

AA  ““eessssêênncciiaa””  ddaa  lliinngguuaaggeemm  ee  aa  
““eessssêênncciiaa””  ddoo  hhoommeemm  

  
  
  
  

“Cada século trazia a sua porção de sombra e de luz, de apatia e de 
combate, de verdade e de erro, e o seu cortejo de sistemas, de idéias novas, 

de novas ilusões; em cada um deles rebentavam as verduras de uma 
primavera, e amareleciam depois, para remoçar mais tarde. Ao passo que a 

vida tinha assim uma regularidade de calendário, fazia-se a história e a 
civilização, e o homem, nu e desarmado, armava-se e vestia-se, construía o 

tugúrio e o palácio, a rude aldeia e Tebas e cem portas, criava a ciência, que 
perscruta, e a arte que enleva, fazia-se orador, mecânico, filósofo, corria a 

face do globo, descia ao ventre da terra, subia às esfera das nuvens, 
colaborando assim na obra misteriosa, com que entretinha a necessidade da 

vida e a melancolia do desamparo”. 
 

Machado de Assis. O delírio. Memórias póstumas de Brás Cubas. 
    



 26

 
2.1. Metafísica e superação  

O termo “metafísica” tem mais de uma acepção23. Em primeiro lugar, tomando 

a obra de Aristóteles como referência, a metafísica seria o âmbito da filosofia que 

pensa o ser em sua totalidade e generalidade, sendo, precisamente por isso, 

considerada por este filósofo como o supremo saber, pois ocupava-se do estudo 

daquilo que a tudo precede e fundamenta, a investigação acerca do real enquanto 

tal, de seus princípios e causas. Desta “ciência primeira”, deveria derivar tudo o que 

de particular se pudesse afirmar sobre o mundo24. Nestes termos, então, metafísica 

é aquela ciência mais fundamental, que trata tanto daquilo que por “pertencer” ao 

ser é comum a tudo o que é (todo ente), quanto do ser mesmo enquanto essência 

primordial, una e imutável (a causa primeira).  

A metafísica investiga o ser e é, portanto, ontologia, e deveria funcionar ao 

mesmo tempo como uma propedêutica e como uma espécie de finalidade última a 

ser alcançada pelo conhecimento. Heidegger se refere à obliteração do sentido de 

“metafísica” que se teria operado na tradição da interpretação de Aristóteles:  

Sabe-se que a expressão meta/ ta/ fusixa/ designava o conjunto dos 
tratados de Aristóteles que davam continuidade material àqueles do grupo 
da Física, tinha primitivamente apenas um simples valor de classificação, 
mas se transforma mais tarde em uma denominação que explica o caráter 
filosófico do conteúdo desses tratados. Esta alteração de sentido não é, 
contudo, tão insignificante como se diz habitualmente (KPM, 66).  

Originalmente, tem-se apenas o sentido de metafísica como ontologia, a 

investigação acerca do ente enquanto tal, e, depois, a idéia de que a metafísica é o 

saber que “transcende” o mundo real e imediato. A fusão dos dois sentidos teria 

decorrido de uma interpretação já orientada e determinada, de modo a tomar a obra 

de Aristóteles como meta-física.    

Num período da filosofia cujo paradigma regia-se por um aspecto ontológico 

fundamental, já em Platão, ainda que também ele, assim como Aristóteles, não 

tenha feito uso da palavra metafísica, uma teoria dualista da realidade, em que o 

                                                 
23 Cf. F. D’Agostini. Analíticos e continentais, 2003, p. 176. 
24 Cf. Aristóteles. Metafísica, 1969, I. 980 – 982. 
 



 27

primordial e determinante transcende o sensível e imediato. Numa interpretação da 

alegoria da caverna, Heidegger aborda a “doutrina da verdade” de Platão como um 

deslocamento da verdade do ente para a transcendência, para a Idéia (DPV). Platão 

entende que o ser é mais verdadeiro enquanto Idéia que ilumina o ente enquanto 

ente, tornando possível ao homem o conhecimento das coisas. Promove, assim, a 

distinção entre a visão sensível, que no mito se representa como sombras na 

caverna, e a visão das coisas como evidência (Aussehen), a contemplação das 

idéias no mundo inteligível. Para Heidegger, é precisamente com esse movimento 

de “separação” que a filosofia se torna metafísica, pois começa a se configurar como 

a busca pela “causa mais elevada e primeira”25, sendo o pensamento verdadeiro 

aquele que se coloca “para além” do mundo sensível, e falsa, aparente, a 

percepção, aísthesis26, advinda diretamente deste mundo físico .         

Esta aspecto de ‘transcendência” da metafísica congrega talvez o mais 

pejorativo dos sentidos na filosofia contemporânea, pois a transcendência termina 

por ser tomada como uma espécie de ingenuidade e mesmo como um 

comportamento “relapso” com relação ao mundo e ao próprio conhecimento. O 

“metafísico” é aquele que busca respostas e soluções para os problemas numa 

realidade “supra”, além, distante da faticidade do mundo. O problema determinante 

deste posicionamento é o dogmatismo, ou seja, a aceitação de verdades sem que 

tenha havido a reflexão e argumentação necessárias.  

Se com relação à idéia de transcendência, Aristóteles, com sua concepção 

imanentista tanto da realidade como do conhecimento, supera a posição de Platão, 

ele permanece vinculado ao sentido ontológico da tradição metafísica em função de 

sua teoria do ser enquanto tal. Em todo caso, para ele, o conhecimento mais 

elaborado, mais verdadeiro, é aquele que é capaz de dar conta do que está acima 

da física, como um grau mais elevado de um processo cumulativo. A filosofia 

remanesce como aquele saber que se ocupa das primeiras causas e dos princípios 

das coisas27.  

                                                 
25  Idem. 
26 Heidegger refere em Ser e tempo que o sentido grego originário de verdade, remontando aos pré-
socráticos, remete à “simples percepção sensível de alguma coisa”. (ST1, 64).   
27 Aristóteles, op.cit. 



 28

A reviravolta lingüística e mesmo a “revolução antropologizante”28 de Kant, 

não foram os movimentos iniciais no sentido de uma superação da metafísica na 

filosofia. Poder-se-ia dizer que a filosofia está sempre operando “viradas”, em 

direção a um conhecer e dizer mais corretos, seja afirmando um passo a ser dado, 

seja promovendo um retorno a algo mais originário. Há sempre algo a ser superado 

e isto se torna mais próprio se o ser, o mundo, a existência e o próprio saber são 

pensados em sua historicidade.  

Mais justo seria apontar o próprio surgimento da filosofia como oposição ao 

mito na Grécia Antiga como esta tentativa de distinguir o pensamento enquanto 

conhecimento e explicação racional da crença e aceitação da tradição. Inclusive, 

como afirma D’Agostini29, este aspecto remete ainda a uma outra acepção de 

metafísica, aquela que se aproxima do pensamento que constituiu a história e a 

cultura de toda e qualquer civilização: o espaço dos mitos, das lendas, dos costumes 

recebidos da tradição, de tudo aquilo que faz ainda parte do cotidiano de toda 

comunidade humana. Trata-se do espaço onde se encontra o pensamento para o 

qual a “reflexão”, a “crítica” e a “justificação” não encontram lugar. Assim a filosofia 

se forma com estes processos de superação: racionalização do saber; 

pressuposição de fundamentos; ruptura com estes mesmos fundamentos; 

secularização do conhecimento; novamente ênfase na razão e as posteriores críticas 

à própria razão.  

Entretanto, certamente, importa aqui mais de perto averiguar os usos e 

desusos do termo “metafísica” no sentido filosófico que nos remete à Modernidade e 

seu ideal de fundamentação e justificação do conhecimento a partir de “bases 

sólidas e seguras” que pudessem fazer do conhecimento dos temas da metafísica 

algo viável e verdadeiro. É certo que este movimento não carece de um vínculo com 

a metafísica, pelo menos se tomamos Descartes, Kant e seu projeto de 

racionalidade, pois para cada um, trata-se de “dividir” de alguma maneira as 

faculdades humanas entre “crer” e “saber”30, pois a cada um destes pensadores não 

importava romper com os dogmas religiosos vigentes, apenas assegurar o espaço, a 

liberdade e o direito de o ser humano desenvolver sua capacidade de 

                                                 
28 Cf. M. Oliveira. A filosofia na crise da modernidade, 1989, p.15.  
29 Cf. F. D’Agostini. op. cit., p. 175. 
30 I. Kant. Crítica da razão pura, 2001, p. 53.  



 29

questionamento, de fazer uso de sua razão e de esclarecer, de iluminar as 

“obscuridades” que como tais se poderiam apresentar.  

Dessa maneira, pode-se afirmar, que tanto Descartes como Kant almejaram, 

a seu modo, superar a metafísica, tentando encontrar bases sólidas a partir das 

quais o “essencial” das questões metafísicas permanecesse (a busca pelo sentido 

último da realidade, do fundamento que orientasse a vida e o saber dos seres 

humanos), mas tirando-lhe o dogmático e ingênuo perguntar imediato e irrefletido. É 

neste sentido que Descartes, na carta introdutória às suas Meditações, esclarece 

aos doutores da faculdade de teologia de Paris seu propósito de ruptura 

epistemológica com a tradição de pensamento filosófico, preservando ao mesmo 

tempo, o espaço da fé e da religião. A meu ver, neste ponto, Descartes situa-se de 

modo ímpar no paradigma moderno de afirmação da razão, em oposição às 

questões centrais da metafísica, mas a partir de pressupostos mais “justificáveis” no 

seu contexto histórico:  

sempre considerei que estes dois assuntos, de deus e da alma, eram os 
fundamentais entre os que devem ser demonstrados mais pelas razões da 
filosofia do que da teologia: pois, apesar de nos ser suficiente, a nós que 
somos fiéis, crer pela fé que existe um Deus e que a alma humana não 
fenece com o corpo, é certo que não parece possível poder convencer os 
infiéis de religião alguma, nem mesmo de qualquer virtude moral, se em 
princípio não se lhes provarem essas duas coisas pela razão natural.31 
[Grifos meus]. 

O propósito, era, portanto, “guardar o lugar” de cada uma dessas formas de 

ser portar no mundo: não desfazer a crença, mas demonstrá-la, porque com a “razão 

natural” o saber é mais justo, mais válido, além de ser mais esclarecida, mais livre e 

emancipada a verdade que convence pela força do argumento do que pela força do 

dogma. De toda maneira, estaria resguardado o pensamento sobre as tão “excelsas” 

questões da alma e da existência de Deus.      

Na filosofia que se insurge no século XIX contra os propósitos modernos, de 

ordem idealista e absolutista, poderíamos citar Nietzsche, como exemplo, em sua 

articulação do fim do fundamento como morte de Deus32. A metafísica começa a ser 

criticada precisamente em função da postulação de verdades absolutas, fixas, 

imutáveis, da proposição de “fundamentos últimos” de todo conhecimento. A 

                                                 
31 R. Descartes, Nota Prévia às Meditações (Aos senhores Deão e doutores da sagrada Faculdade de 
Teologia de Paris), 1999, p. 235. 
32 Cf. F. Nietzsche. A gaia ciência, 2005, §125. 



 30

principal objeção é a falta de consideração acerca do devir, da constante mudança a 

que tanto o mundo como o pensamento estão submetidos. A crítica se estende 

mesmo ao “pensamento absoluto”, que se dá conta da historicidade do ser e de 

nossas idéias sobre ele, mas permanece preso à busca de uma síntese final.       

E é com base nesta compreensão que uma certa corrente da filosofia na 

contemporaneidade, e Heidegger, especificamente, vai tomar a metafísica não só 

como aquele pensamento que põe o ente em sua totalidade em questão, ou que 

transcende o real em busca de algo mais verdadeiro, ou aquele pensamento que se 

vincula às nossas crenças e mitos, mas como um posicionamento filosófico que 

tentou pensar o ser em sua totalidade e identidade, ignorando o “sentido” do ser ele 

mesmo. 

É sempre embaraçoso explicitar os termos em que a filosofia de Heidegger 

considera a metafísica, pois apesar de, de alguma maneira pressuposta em toda sua 

obra33, esta questão não é abordada nestes termos em Ser e tempo34, contudo, 

aparece como uma questão central a partir dos escritos posteriores a esta obra, 

precisamente quando se inicia o período que se atribui à chamada “virada” de seu 

pensamento. Devemos compreender então, que a abordagem temática da 

metafísica guarda intrínsecas relações com a Kehre de Heidegger, a qual 

abordaremos mais detalhadamente adiante. Por enquanto, como antecipação a este 

processo, pode-se apontar o sentido geral da crítica de Heidegger à ontologia 

tradicional35, como teoria do ser tal como exposta em Ser e tempo e que se 

contrapõe precisamente ao pensamento de Kant e Descartes, enquanto concepção 

de conhecimento, de “método” filosófico, de colocação das questões. 

 O argumento central da Destruktion que Heidegger faz com relação a 

ontologia tradicional é sua concepção de ser como presença, como algo 

“simplesmente dado”, o que desembocou na interpretação do ser como realidade, 

substancialidade e exterioridade (ST1, 266). O erro fundamental é a falta de uma 

consideração ontológica, bem como de uma compreensão adequada do tempo 

                                                 
33 Cf. E. Stein. Diferença e metafísica. 2000. p. 30. 
34 Cf. G. Vattimo. Introdução a Heidegger. 1989, p. 61-2.  
35 Em Ser e tempo, Heidegger ainda “aprova” a metafísica e a toma como sinônimo de ontologia em 
oposição á epistemologia, ou teoria do conhecimento (Erkenntnistheorie), que ele “invariavelmente 
critica”. M. Inwood. Dicionário Heidegger. 2002, p. 111. 
 



 31

(ST1, 52-3), da historialidade, e da compreensão do ser como possibilidade, que se 

funda no Dasein como ser lançado (geworfen) no mundo. Do ser como coisa 

substancial, essencializada e “simplesmente-dada”, decorem outros critérios de 

demarcação da metafísica em Ser e tempo e talvez o principal deles seja o 

conhecimento compreendido como um processo que envolve entidades básicas 

auto-subsistentes: o sujeito e o objeto (que se funda igualmente no caráter teorético 

do conhecimento enquanto Erkenntnis) e que, no âmbito da linguagem, vai reduzir o 

lógos à “lógica”, à interpretação estritamente racional, enunciativa e predicativa do 

dizer.  

Ouvindo Heidegger: “desse modo, esta interpretação torna-se o ponto de 

partida ‘evidente’ para os problemas da epistemologia ou ‘metafísica’ do 

conhecimento. Pois o que é mais ‘evidente’ do que um ‘sujeito’ se referir a um 

‘objeto’ e vice-versa?” (ST1, 98). O par sujeito/objeto é apontado como a base da 

compreensão do ser manifesto, presente, dado, sem que haja uma reflexão primeira 

acerca do sentido ontológico destas estruturas.    

De toda maneira, e seja como for pensada a metafísica, em Heidegger ou 

noutros autores da tradição, nas diferentes acepções referidas, salta à vista, como 

elemento comum, o sentido ontológico de realidades auto-subsistentes, 

substanciais, que além de indemonstradas empiricamente, são aceitas como o mais 

corriqueiro, o mais próximo, manifesto e evidente. Ou seja, arrisca-se aqui a 

interpretação de que o que há de mais metafísico na metafísica, seja em que 

acepção esta seja tomada, é a existência ou presença como substancialidade. E é 

neste ponto que se poderia relacionar de modo mais genuíno a ruptura que 

representa nesse contexto os pressupostos da reviravolta lingüística. Juntamente 

com os pressupostos desta virada, é que deve ser exposto aqui o sentido da 

superação da metafísica enquanto pressuposição de essências no mundo.  

 



 32

2.2. Reviravolta lingüístico-pragmática  

O empenho em superação da metafísica pode ser pensado a partir da 

impossibilidade de se pressupor substâncias, seja em sentido subjetivo, como uma 

esfera pensante isolada e subsistente, seja numa acepção objetual; o mundo 

tomado como realidade “exterior”, autônoma, sem que tenha havido uma prévia 

reflexão sobre a linguagem e sua condição de mediadora e possibilitadora de todo 

conhecimento. Com vimos, a contemporaneidade enfrenta a necessidade de superar 

a metafísica em nome de uma filosofia menos dogmática, e implica visivelmente 

numa redução de pressuposições ontológicas. Se a metafísica já tinha até este 

momento se tornado ingênua por pressupor realidades auto-subsistentes, 

“exteriores” no mundo, a partir do contexto da reviravolta lingüística, pressupor 

mesmo um “mundo” em sentido substancial será problemático:  

vivemos num tempo em que as “evidências” são postas em questão. O 
“mundo de sentido” que nos gerou historicamente parece tender a 
desaparecer, pois sua validade é posta em dúvida. Desconfia-se hoje da 
pretensão à racionalidade, que constitui o cerne deste mundo36. 

Com efeito, a história da metafísica nos apresenta a filosofia como tendo se 

regido pelo paradigma da razão, que constituía o princípio tanto do conhecimento 

como do próprio mundo. A reflexão sobre a linguagem surge como um necessário 

“dar-se conta” do aspecto lingüístico que condiciona toda pretensão de 

racionalidade.  Sendo assim, o objetivo proposto neste texto torna necessária uma 

abordagem da reviravolta lingüística37 na filosofia. Em linhas gerais, é preciso 

explicitar em que sentido o contexto desta virada, enquanto uma ultrapassagem da 

                                                 
36 M. Oliveira. Reviravolta lingüístico-pragmática na filosofia contemporânea, 2001, p. 417. 
37 O termo “reviravolta lingüística” foi usado aqui em conformidade com a terminologia do prof. 
Manfredo Oliveira que expressa a idéia da inevitabilidade de a filosofia contemporânea pôr em 
questão “o campo de articulação” de nosso conhecimento do mundo; a linguagem. “A expressão 
['virada' filosófica] já vem de M. Schilick, "Die Wende der Philosophie", in Erkenntinis 1 (1930), pp. 4-
11”. De início, a reviravolta lingüística surge como tema da filosofia analítica, mas, posteriormente, 
ganha um sentido mais amplo, como um marco da filosofia contemporânea, que instaura a idéia de 
que todo conhecimento dos objetos no mundo é mediado pela linguagem. Além disso, com o uso 
deste termo objetivei evitar a ambigüidade que poderia ter suscitado o termo “virada”, pois ele será 
usada adiante especificamente para referir-se à Kehre no pensamento de Heidegger. Apesar de a 
linguagem figurar como temática central na filosofia do “segundo” Heidegger, não tenho como objetivo 
situá-la no contexto da reviravolta lingüística, mesmo porque já em Ser e tempo, no “primeiro” 
Heidegger, portanto, consta a idéia de que o mundo vem ao Dasein através da linguagem (discurso). 
De toda maneira, é importante frisar que a abordagem que aqui se faz da reviravolta lingüística tem 
como propósito relacionar a centralidade da linguagem na filosofia à necessidade de superação da 
metafísica e não especificamente ao percurso filosófico de Heidegger.    



 33

metafísica, com destaque ao sentido hermenêutico assumido no pensamento de 

Heidegger, não inviabiliza a investigação que enfatiza o aspecto antropológico da 

referência ao humano na filosofia. 

O desafio que se põe com a reviravolta lingüística é, então, abordar as 

condições de possibilidade da própria filosofia, e até da arte e da ciência já que tudo 

o que se pode conhecer, sobre o que se pode pensar, toda experiência sensível e 

toda intuição intelectual só são articuláveis mediante a linguagem. No limite, 

supomos e postulamos, a cada vez, mais e mais linguagem ao pô-la em 

funcionamento, operando um jogo no qual todo o dizer seria um “bate e volta” entre 

proposições, que podem se organizar e formar blocos complexos de sentenças ou 

se tornarem oposições num debate, por exemplo. 

Não que o pensamento acerca do mundo tenha se tornado impossível ou 

inviável, o mundo é que agora só pode ser compreendido com referência a, e 

mediado pela linguagem. A filosofia, com suas diferentes correntes e escolas de 

pensamento lidou de maneiras distintas com esta questão. Por um lado, parte da 

tradição de cunho analítico38, orientada por uma análise lógica, acreditou poder 

assegurar a validade do conhecimento a partir da busca pela estrutura “correta” da 

linguagem, no sentido de fazer uma terapia e sanar incorreções que se colocassem 

como empecilhos ao “dizer o mundo”. Wittgenstein, com sua teoria da “figuração”, 

afirmava ser imprescindível encontrar uma forma lógica da linguagem que pudesse 

corresponder à estrutura lógica do próprio mundo39. O que é posto aqui como 

problema fundamental são as possíveis incorreções a que a linguagem natural 

estaria submetida, e que nos levaria a considerações errôneas sobre o mundo. 

Seriam estas incorreções e usos indevidos os responsáveis por uma certa ilusão do 

pensamento intuitivo, que nos faria pressupor entidades constituídas no mundo.  

Já do ponto de vista lingüístico-pragmático, a linguagem será pensada com 

relação ao seu uso nos mais diversos âmbitos sociais e nas mais distintas formas do 

                                                 
38 Utiliza-se aqui, ainda que com ressalvas, a distinção entre filósofos analíticos e continentais, que 
procura congregar minimamente a filosofia contemporânea em torno de temáticas, orientações e 
métodos mais ou menos definidos. A base para o que abordei aqui se encontra na obra de Franca 
D’Agostini já referida. Não estou convencida se esta é a maneira mais genuína de “generalizar” as 
posições filosóficas no mundo contemporâneo, entretanto, do ponto de vista didático e mesmo por 
motivos de cotejamento e oposição de perspectivas num debate, a distinção é válida.  
39 Cf. M. Oliveira. op. cit.,p. 109. 



 34

conhecimento. Aqui, a atividade do falar e seus resultados no sentido da 

compreensão, comunicação e expressão do mundo entre indivíduos que partilham 

vivências e uma linguagem minimamente comum foi sobreposta à busca por uma 

estrutura artificial que corrigisse possíveis falhas em nossa linguagem natural. 

Também Wittgenstein, num movimento que poderíamos chamar de radicalização 

dos pressupostos da reviravolta lingüística em seu pensamento, operou uma virada 

pragmática que passa considerar o caráter designativo da linguagem como apenas 

uma de suas funções, e a ressaltar a linguagem a partir de seus usos, de seu 

aspecto social e comunicativo. 

Apoiando-se na interpretação de D’Agostini, especificamente no tocante à 

reviravolta lingüística como condição de superação da metafísica, encontramos uma 

disparidade básica entre a tradição analítica e a continental. Metafísica para a 

analítica é exatamente a ignorância com relação à distinção entre aquilo que de 

científico e rigoroso se pode dizer acerca do mundo, por um lado, e a intuição e a 

experiências afetivas. Nesse contexto, a desconsideração desta separação, faz da 

filosofia um mero “ensaio” de sentenças infundadas, sem referência no mundo. 

Como aponta D’Agostini40, é curioso que para a outra tradição, a continental, 

especificamente para a hermenêutica, sobre a qual se falará adiante, a metafísica 

seja apontada exatamente como aquele pensamento que “separou”: distinguiu 

sujeito e objeto, o mundo do “além-do-mundo”, o sensível, do inteligível, enfim. E a 

ciência é precisamente a departamentalização da filosofia no sentido de uma 

instrumentalização do saber. 

De toda maneira, diagnósticos distintos levam a distintos modos de 

superação. A analítica aposta na revisão contínua do representar, da referência e da 

possibilidade de dizer corretamente o mundo através da instrumentalização e 

formalização da filosofia, na qual uma consideração sobre o ser, por exemplo, não 

encontra lugar devido ao seu caráter por demais evidente, universal, indefinível41 e 

metafísico, portanto, sem “referência”. Já na hermenêutica, a relação ser/linguagem 

como relação de interpretação de sentido encaixa-se mais no modelo de filosofia 

                                                 
40 F. D’Agostini.op.cit., p. 177. 
41 Em Ser e tempo, a crítica de Heidegger à filosofia enquanto Erkenntnistheorie refere que uma 
incompreensão do ser resulta precisamente destes “preconceitos” que a tradição filosófica traria em 
seu bojo. 
  



 35

que pretende precisamente evitar ao máximo a reflexão que se ponha “acima” 

daquilo que “nós mesmos” encontramos no mundo, como a linguagem com a qual 

lidamos diariamente. 

É notório que, na tradição filosófica, um outro movimento de crítica à filosofia 

enquanto metafísica como mera investigação especulativa propunha exatamente a 

empiria relativa às experiências que o sujeito do conhecimento tem do mundo. Claro 

que em nome de uma postura transcendental. Na saga epistemológica de Kant, no 

sentido de negação da metafísica, o objetivo era “reduzir” a filosofia à investigação 

das condições de possibilidade do conhecimento. Este movimento nos remete ao 

complexo problema que o filósofo teve de enfrentar ao tomar tais pressupostos como 

baliza: por um lado, não se elevar acima da experiência, por outro e limitar a filosofia 

à investigação acerca de suas condições de possibilidade, o que faria o pensamento 

deste autor desembocar na idéia da esfera cognitiva transcendental para que se 

tornasse possível a fundamentação dos juízos sintéticos a priori42.  

Assim, com Kant, a afirmação do empírico enquanto a experiência possível do 

mundo intentava tornar imanente a reflexão filosófica, distanciando-a da metafísica 

especulativa. Com a reviravolta lingüística, não só os processos intelectivos e 

intuitivos são obtidos lingüisticamente, mas também os dados empíricos serão 

reavaliados em sua certeza e imediatismo.  

O aspecto empírico mais notório da linguagem é seu caráter comunicativo, a 

dimensão da partilha de sentido. Nesses termos, pode-se fazer a seguinte relação 

com Kant: ainda que seu pensamento não tematize este aspecto mediador da 

linguagem como o faz a filosofia contemporânea, deve-se a ele um grande passo no 

tocante à superação da metafísica através do sentido de que é dotada a 

transcendência em seu pensamento. Como afirma Ernildo Stein: 

trata-se de apontar um elemento transcendente à consciência que funciona 
como a priori. Esse elemento não pode ser conhecido como objeto, mas 
entra operativamente em todo o conhecimento. A transcendência é 
constituída nesse processo. Por um tal processo deve passar toda a filosofia 
que não quiser reduzir-se a um objetivismo ingênuo ou a um trabalho 
analítico que não consegue estabelecer nenhuma relação entre as palavras 
e o mundo43.  

                                                 
42 Cf. I. Kant Crítica da razão pura. 2001.pp. 47-8.  
43 E. Stein. Diferença e metafísica. 2000. p. 107. 



 36

A linguagem na contemporaneidade funcionaria como este elemento 

transcendente, que remete ao exterior da consciência individual (e, portanto, 

inacessível à linguagem), e torna-se, além de condição de possibilidade do 

conhecimento, a própria relação do conhecimento. Se o caso é manter o paradigma 

da representação, sujeito e objeto já devem ser pensados como lingüísticos. No 

limite, pensar lingüisticamente já torna estas categorias insuficientes e inexpressivas. 

E por qual motivo? A crítica ao paradigma da representação converge precisamente 

com a impossibilidade de a filosofia pressupor substâncias e essências no mundo no 

sentido aristotélico de u(pokei/menon (ST1, 64)  (sujeito substancial como fundamento) 

e ou)si/a (ST1, 55), (aquilo que subsiste por si só, eterno, fixo e imutável).     

Esta rejeição parte precisamente do contexto histórico em que se encontra o 

mundo ocidental na contemporaneidade: o surgimento de fortes tendências 

relativistas; a crise da razão e seu aspecto instrumental como fundamentação do 

saber e das práticas humanas, enfim, na ênfase mesma da historialidade do ser 

humano e do mundo a sua volta. E a filosofia que tenta levar estas impossibilidades 

ao limite foi considerada por muitos como uma filosofia “pós-moderna”. Nos termos 

de Gianni Vattimo, a pós-modernidade (que para ele é, sobretudo, aquela filosofia 

influenciada pelo pensamento de Nietzsche e de Heidegger) é precisamente a crítica 

à filosofia como fundamento que busca uma identidade universalizável, inalcançável 

e, principalmente, não condizente com a multiplicidade do pensar e agir humanos. 

Trata-se de uma “negação das estruturas estáveis do ser”44, ao que se poderia 

complementar como correlata uma negação das possibilidades estáveis de o 

conhecimento humano dizer o mundo.  

Nestes termos, a filosofia que admite tais pressupostos e que se situa num 

movimento como o da crítica à metafísica nega a possibilidade da busca pela 

verdade última no conhecimento e, desse modo, uma relação de correspondência 

entre o sentido articulável lingüisticamente e o mundo. 

Frente ao que foi exposto, torna-se notório algo que corrobora o que foi dito 

sobre a epistemologização da filosofia: a ontologia enquanto investigação acerca 

das estruturas independentes e subsistentes no mundo torna-se um paradigma não 

                                                 
44 G. Vattimo. O fim da modernidade. 2002, p. VII. 
 



 37

mais sustentável. Se assim é, torna-se necessário que a argumentação aqui 

proposta opere também um movimento inevitável: distinguir o humano aqui sugerido 

do homem como uma estrutura essencial, a qual se atribui uma natureza e certas 

características essenciais. O termo humano foi utilizado com o propósito de salientar 

esta distinção. Entretanto, já vai longe o tempo em que a filosofia deu-se conta de 

que a simples substituição terminológica não resolve de fato os problemas do modo 

como eles se apresentam na teoria do conhecimento. É preciso, portanto, destacar 

aqui a manutenção do sentido humano da filosofia e de que maneira isso se 

distancia da afirmação de um sentido fixo e essencialista45.  

 

2.2.1. Hermenêutica e Linguagem 

Iniciemos este tópico com um diálogo entre “estrutura” e “sentido” 

apresentado por Ernildo Stein em Aproximações sobre hermenêutica. Será preciso 

deixar correr um pouco mais longamente a fala do autor: 

Como é que o sentido para uma tribo é estruturado? Como esse sentido se 
estrutura binariamente, combinatoriamente, na distribuição de objetos, na 
distribuição da taba, na relação dos homens e das mulheres na produção de 
certas leis para evitar a endogamia? Ali, durante muito tempo e ainda hoje o 
estruturalismo apela para este recurso: estuda a estrutura do sentido, como 
o sentido se estrutura desse ou daquele modo. No fundo, isso é o discurso 
apofântico, lógico, que aplicamos no universo da antropologia, da 
lingüística, etc... Mas se invertemos os termos e estudarmos, ao invés da 
estrutura do sentido, o sentido da estrutura, perguntamos, porque que é que 

                                                 
45 Em consonância com os propósitos do texto e com o sentido exposto da filosofia no fim da 
modernidade, é fundamental que se destaque aqui, ainda que e linhas gerais, a importância da 
“morte do homem” que o pensamento chamado “pós-metafísico” enunciou. Não se poderia afirmar o 
contrário da morte do homem num texto que partilha desta perspectiva filosófica. Um maior 
detalhamento só seria possível na elaboração de um novo trabalho, posterior, que pudesse pôr em 
questão a relação entre pensamentos tão próximos e ao mesmo tempo tão distantes como o de 
Heidegger e de Michel Foucault. De toda maneira, utilizo as palavras de Foucault que na obra As 
palavras e as coisas, afirma a morte do homem, através da localização do momento em que esta 
“entidade” teria sido criada. O conceito de homem teria surgido juntamente com o desenvolvimento 
das ciências humanas, mas se teria fixado como uma estrutura substancial. A arqueologia de 
Foucault revolvendo o terreno da história deste conceito sinaliza sua origem, seu contexto histórico e 
sua finitude: “Tomando uma cronologia relativamente curta e um recorte geográfico restrito – a cultura 
européia desde o século XVI – pode-se estar seguro de que o homem é aí uma invenção recente, 
não foi em torno dele e de seus segredos que, por muito tempo, obscuramente, o saber rondou. De 
fato, dentre todas as mutações que afetaram o saber das coisas e de sua ordem, o saber das 
identidades, das diferenças, dos caracteres, das equivalências, das palavras – em suma em meio a 
todos os episódios dessa profunda história do Mesmo – somente um, aquele que começou há um 
século e meio e que talvez esteja em via de se encerrar, deixou aparecer a figura do homem”. M. 
Foucault. As palavras e as coisas. 2002, p.536. 



 38

a estrutura que assim aparece coagulou em si o sentido, por que o sentido 
só aparece na estrutura? Nesse momento estamos fazendo uma leitura 
não-estruturalista da realidade, uma leitura hermenêutica. 

E adiante: 

Esta foi a questão central da hermenêutica: por que o sentido aparece na 
forma de estrutura da linguagem, em lugar de simplesmente dizermos o 
seguinte: estudamos as formas estruturadas da linguagem e temos o 
sentido?46 

Esta passagem apresenta uma visão do que seja hermenêutica e se apóia na 

idéia de que esta busca através da interpretação do sentido as condições de 

possibilidade da própria compreensão, o que se poderia chamar de a procura pelo 

sentido do sentido. Então, antes de investigar qual o sentido último das estruturas 

através das quais os seres humanos organizam seu pensamento e suas práticas, 

cabe averiguar de que maneira se coagularam as estruturas, e por que 

estruturalmente conhece e age o ser humano. Este trabalho tem a intenção de 

abordar o sentido dessa estrutura como a maneira humana de conhecer, que é 

lingüística. Em uma palavra, o conhecimento é humano e tem, portanto, o caráter da 

maneira humana de se comportar como conhecimento. O homem conhece e 

conhece lingüisticamente. O modo de ser do homem enquanto ser que conhece é 

linguagem.        

Trata-se de direcionar o problema do conhecimento para o “como” da 

compreensão. Poder-se-ia dizer, em suma, que este “como” antecipa certos 

elementos: a implicação do humano (humano “como” humano) como um interesse, 

uma fonte de questionamento situada; uma maneira de constituir sentido (expresso 

na filosofia através de argumentos e conceitos); a linguagem, pensada em seu 

sentido mais próximo ao lógos, como condição de inteligibilidade e interpretabilidade 

e a necessidade intrínseca de que este sentido seja partilhado, entre num diálogo. O 

que é pressuposto e o que se “dá” é “constituído para”, é em relação com alguma 

outra coisa, e isso se aplica tanto ao mundo como fonte de afecções e de objetos do 

conhecimento, como para a possibilitação mesma do conhecimento, a linguagem47.   

Com estas palavras fica mais simples enunciar que o humano não pretende 

sugerir uma natureza própria a este ser que conhece (o que significaria perguntar 

                                                 
46 E. Stein. Aproximações sobre hermenêutica, 2004, p.32. 
47 Cf. E. Stein. op. cit., p. 17. 



 39

pelo sentido da estrutura da compreensão humana). Trata-se, antes, de expor 

características da maneira como este que é o humano pode, sendo o que é, 

conhecer. Desta maneira, o sentido mesmo da reviravolta lingüística, pelo menos 

nos termos em que é tomada aqui, possibilitam dizer que do ponto de vista 

lingüístico pode-se pensar tanto o ser que tem linguagem, o homem, o mundo que o 

rodeia e que se apresenta como o ser a ser conhecido, quanto a própria linguagem.  

Numa passagem central de Ser e tempo, quando Heidegger, no 

desenvolvimento da analítica existencial, apresenta o sentido da linguagem como 

discurso, remontando o pensamento filosófico à tradição grega, ele aponta este 

sentido originário em oposição à interpretação redutora da tradição filosófica que o 

tomou como razão, fundamento e juízo. Ele assevera ao caracterizar o homem a 

partir do lógos: 

Os gregos depositaram predominantemente a sua existência cotidiana no 
espaço aberto pelo discurso da coexistência. E, ao mesmo tempo tiveram 
olhos para ver a essência do homem determinada pelo zw=on lo/gon e)/xon, 
tanto na interpretação filosófica como na pré-filosófica da pre-sença. Terá 
sido mero acaso? A interpretação posterior dessa caracterização do homem 
no sentido de animal rationale, “animal racional”, não é, na verdade, “falsa”, 
mas encobre o solo fenomenal que deu origem a essa definição da pre-
sença. O homem se mostra como um ente que é no discurso. (ST1, 224). 
[Grifo meu].  

Heidegger ressalta a maneira grega de conceber o homem a partir de sua co-

existência, o que remete à idéia do animal político, e enfatiza o aspecto de partilha 

do sentido hermenêutico. Entretanto, o lógos teria sido interpretado de modo redutor 

pela tradição precisamente porque foi tomado como razão, como fundamento, a 

partir da idéia de síntese. Trata-se da estrutura do lógos apofântico, como veremos 

adiante. Porém, a partir da interpretação da fenomenologia hermenêutica, o lógos 

aparece com uma acepção de discurso e o homem, como um ser de linguagem, de 

fala e comunicação.  

Como o sentido originário de lógos, que remete a síntese (su/nqesij), significa 

“deixar e fazer algo como algo na medida em que se dá em conjunto com outro”, diz 

o autor, a interpretação de lógos como razão e juízo não é de todo errada (ST1, 63). 

O discurso é a possibilidade intrínseca da proposição, da articulação do sentido em 

fonação, e aquilo a que se pode atribuir verdade ou falsidade é precisamente o juízo 

ou a proposição. “Esta é a estrutura do lo/goj como a)pó/fansij”, diz Heidegger, 

“nem todo discurso, porém, possui este modo próprio de revelação do sentido de 



 40

deixar e fazer ver, de-monstrando. Um pedido (ε̉υχή), por exemplo, também revela, 

embora de outro modo” (ST1, 63). Esta reflexão subentende uma maior vastidão de 

experiências passíveis de transformação em discurso, decorrente da existência 

(Dasein) enquanto a forma de ser no mundo do homem, que já é enquanto 

compreensão. A predicação subsiste como apenas uma das possibilidades do 

discurso.     

Heidegger aponta tal acepção do lógos enquanto apóphansis como 

decorrente e derivada da outra, hermeneúein, mais originária e anterior, sendo a 

condição mesma da possibilidade de todo discurso: “justamente porque “verdade” 

tem este sentido e o lo/goj é um modo determinado de deixar e fazer ver, o lo/goj 

não pode ser apontado como o “lugar” primário da verdade” (ST1, 63-4). Algo que 

pode ser verdadeiro, ou falso, não pode, ele mesmo, ser o fundamento da verdade.    

Este “como” da hermenêutica aberto e iniciado por Heidegger em Ser e tempo 

é fundamental para o que se chama aqui de aspecto humano e lingüístico do 

conhecimento. Nestes termos é que Heidegger apontou o homem como um ser de 

discurso e, ao mesmo tempo, articulou o projeto de seu tratado em direção ao 

sentido do ser, esquecido pela tradição ontológica entificadora. Ele partiu de um 

projeto inicial: a investigação acerca da estrutura daquele que pode se colocar a 

questão do sentido do ser: o ser humano, ou o Dasein. Na base deste projeto está a 

crítica de Heidegger ao pensamento como metafísica (ainda tomada como 

ontologia), ao paradigma da representação que parte da separação entre sujeito e 

objeto e à filosofia enquanto (Erkenntnistheorie). No próximo tópico veremos de 

modo mais desenvolvido os aspectos da crítica de Heidegger à metafísica.  

Por ora, cabe-nos aqui relacionar a reviravolta lingüística e a hermenêutica. 

Há de se mencionar a ênfase que a linguagem terá no pensamento de Heidegger na 

virada de seu próprio pensamento e que se coaduna com o sentido que a 

hermenêutica tem a partir da radicalização da reflexão lingüística. Entretanto, é 

importante lembrar que estamos ainda num momento anterior, na concepção de 

linguagem como discurso de Ser e tempo. Se o “acesso ao mundo”, se é que se 

pode usar estes termos para falar da filosofia de Heidegger, se a existência posta-se 

na abertura da compreensão de maneira discursiva, então a reviravolta lingüística 



 41

entendida como a radicalização da idéia de que a linguagem medeia o acesso  ao 

mundo já estaria no primeiro Heidegger. 

A hermenêutica tem como pano de fundo pensar o sentido anterior, a “pré-

compreensão”, que nos possibilita conhecer e formular proposições corretas acerca 

do mundo. E já que “as estruturas lógicas não dão conta de todo o nosso modo de 

ser conhecedores”48, a hermenêutica procura se distanciar da tradição metafísica 

que compreendeu o conhecimento a partir da possibilidade de “correspondência” 

entre proposições e o mundo. Tal concepção de verdade supõe algo fixo e imutável, 

como substância a ser conhecida, uma visão instrumentalista da linguagem, e uma 

concepção correspondencial de verdade.  

Fala-se aqui de linguagem não como faz a lingüística, mas enquanto ela é o 

mundo sobre o qual falamos. Não podemos falar do mundo a não ser falando da 

linguagem.49 Como decorrência e correlato disto, do contexto da relação intrínseca 

entre linguagem e humano, se poderia extrair: vamos falar do ser humano não da 

mesma maneira como fazem o humanismo ou a antropologia moderna, mas do ser 

humano enquanto aquele que é no mundo sobre o qual falamos. Não podemos falar 

do mundo a não ser falando a partir de nós mesmos.  

A hermenêutica, suas origens e seu desenvolvimento histórico, engloba uma 

relação fundamental de três pilares que parecem ser os princípios centrais deste 

posicionamento filosófico, são eles: o ser, a história e a linguagem. Para a 

hermenêutica, a verdade é interpretação, e do sentido de interpretação decorre uma 

reflexão sobre cada um destes elementos em conjunto: interpreta-se algo que se dá 

(ser), ou, em sentido mais estrito, o “texto” constituído. As possíveis interpretações 

deste texto são condicionadas temporal e espacialmente, pois estão submetidas aos 

aspectos peculiares de uma cultura, de um ethos ou de uma época específica que 

tornam as interpretações significativas deste ou daquele modo. E a linguagem é 

certamente, pelo menos no contexto da hermenêutica de Heidegger, o elemento 

mais central, pois vem garantir a possibilidade de relação entre os constituintes 

deste conjunto, principalmente quando a filosofia se compreende revirada 

lingüisticamente. É que a simples relação entre o ser e a história não poderia 

                                                 
48 Cf. E. Stein. op. cit., p. 19 
49 Cf. Cf. E. Stein. op. cit., p. 15 



 42

garantir a “expressividade”, a “significatividade” e  “coletividade” do discurso 

filosófico, possibilitada pela reflexão sobre a linguagem. Esta perspectiva, “não 

elimina o sujeito, mas o inclui e o coloca numa configuração mais ampla, na 

“abertura” do mundo”50.   

Heidegger opera com seu pensamento uma verdadeira virada hermenêutica:  

Quando a compreensão se torna o fenômeno central para a filosofia, a 
hermenêutica não é mais concebida como um simples ramo menor da 
filosofia. Em vez disso, a filosofia ela mesma, se torna hermenêutica. Ou, 
pelo menos, pode-se falar agora de uma distintiva abordagem hermenêutica 
para a filosofia, em contraste com a abordagem tradicional que vai de 
Descartes, passando por Kant, a Husserl. Esta abordagem tradicional 
concebeu o ser humano como um “sujeito”, desengajado do mundo e da 
atividade prática no mundo51. 

Deve-se lembrar em que contexto e com que propósitos a hermenêutica 

surge no pensamento de Heidegger, em Ser e tempo, como parte do método que 

está sendo exposto e que deve guiar a compreensão rumo ao sentido do ser. Note-

se: o “sentido do ser”. O método parte do princípio fenomenológico do “retorno às 

coisas mesmas”. A investigação tornou necessária uma reconfiguração do sentido 

preliminar e tradicional de fenomenologia: “deixar e fazer ver por si mesmo aquilo 

que se mostra, tal como se mostra a partir de si mesmo. É este o sentido formal da 

pesquisa que traz o nome de fenomenologia”. (ST1, 65). Heidegger dirá, no entanto, 

que o que ele busca não é o conceito formal, mas o conceito fenomenológico de 

fenomenologia, no qual o fenômeno não é necessariamente o que se mostra, mas 

justo o que não se mostra diretamente e na maioria das vezes e sim se 
mantém velado frente ao que se mostra diretamente e na maioria das 
vezes, mas, ao mesmo tempo, pertence essencialmente ao que se mostra 
diretamente e na maioria das vezes a ponto de constituir seu sentido e 
fundamento” (ST1, 66).  

O que pode constituir sentido e fundamento ao que se mostra é o ser dos 

entes compreendido no sentido fenomenológico.  

Para o leitor atento, este seria o momento em que o sentido mesmo da crítica 

à ontologia tradicional por parte de Heidegger poderia ser posto em questão: de que 

maneira, o conceito fenomenológico de fenomenologia é mais verdadeiro e mais 

adequado ao propósito do autor de resgatar o sentido do ser esquecido pela tradição 

                                                 
50 F. D’Agostini, op. cit., p. 123. 
51 D. Hoy. Heidegger and the hermeneutic turn. In: The Cambridge Companion to Heidegger, 1993,  p. 
172. 



 43

já que, assim como para esta tradição, o ser aqui tematizado é o ser dos entes? 

Parece mesmo que a ontologia tradicional enquanto metafísica está por inteiro no 

pensamento de Heidegger, a não ser pelo que logo adiante no texto é apontado 

como conseqüência. O ser é o ser de um ente. A diferença ontológica52 de 

Heidegger atrela-se à hermenêutica e o Dasein é implicado enquanto ente da 

compreensão no método fenomenológico. 

Este adendo suscita a idéia que se vem perseguindo: o ser se dá em relação 

ao humano, o humano enquanto existência é pensado como referência ao ser, que 

ele também é. Assim, nem o mundo se abre e se mostra naturalmente e 

necessariamente para o “sujeito”, nem este sujeito enquanto substância “constitui” o 

mundo: a implicação hermenêutica admite uma relação necessária entre quem 

pergunta e “desencobre” e o que é perguntado e descoberto. Desse modo, como diz 

Heidegger: “a hermenêutica da pre-sença torna-se também uma “hermenêutica” no 

sentido de elaboração das condições de possibilidade de toda investigação 

ontológica” (ST1, 68-9). O ocultado aqui não remete a uma “verdade maior” e mais 

genuína que se encontra escondida, por detrás dos fenômenos. Nas palavras de 

Stein, retomando o início deste tópico, “através do velamento, o sentido mostra que 

algo sempre já antecipadamente se deu como condição de possibilidade do discurso 

que, entretanto, é ocultado pelo discurso”53. De acordo com o que foi exposto 

sobre a reviravolta lingüística e seu empenho de superação da metafísica, a relação 

entre linguagem e ser torna-se uma questão problemática para a hermenêutica: é 

possível uma reflexão sobre o ser em termos não metafísicos, ou pressupor o ser é 

pressupor necessariamente um conceito metafísico? A resposta à pergunta está 

condicionada pela compreensão que se tem de metafísica: em função da acepção, 

pensa-se os pressupostos da superação.  

O movimento de desconstrução da ontologia tradicional por Heidegger 

procura apontar-lhe o parâmetro onto-teo-lógico através do qual estrutura-se este 

pensamento (ID, 392). A metafísica para Heidegger é onto-teo-lógica porque, 

partindo de uma “ontosofia”, ou seja, partindo da direção do conhecimento no 

sentido de abarcar o ser em sua totalidade, afirma que este ser em sua totalidade é 

                                                 
52 A diferença ontológica será tematizada adiante no texto. 
53 E. Stein. op. cit., p. 60. 
 



 44

absolutamente e logicamente ordenada. Assim, a epistemologia chega a Deus, ao 

incondicionado: “o ser do ente como ente é representado radicalmente no sentido do 

fundamento, como causa sui. Com isto designamos o conceito metafísico de Deus 

[...] o ser se torna fenômeno de múltiplas maneiras, enquanto fundamento: como 

lógos, como hypokeímenon, como substância, como sujeito.” (ID, 394). 

Nestes termos, contra a metafísica compreendida como a separação entre o 

mundo e a instância do conhecimento, sendo este pensado como fundamentado por 

uma causa auto-fundante, Heidegger erige a faticidade do Dasein cujo modo de ser 

é a compreensão, é a interpretação do ser num círculo em que ambos elementos 

estão necessariamente envolvidos. E aqui, a hermenêutica pode ser visualizada 

especificamente do ponto de vista lingüístico, já que a interpretação é discurso. O 

Dasein, enquanto ser-no-mundo, já está dentro da linguagem (compreendida aqui 

como possibilitação de significatividade) e supera a condição  do sujeito substancial 

da representação.  

O mundo poderia ser pensado aqui como elemento conjuntural lingüístico, ele 

mesmo constituído lingüisticamente, ele mesmo expressão da própria linguagem. E 

se aquele que questiona e é capaz de conhecimento está inserido no mundo, ao 

menos para Heidegger, é igualmente apto a subverter a metafísica em nome de um 

todo de significatividade lingüístico. 

Retomando o diálogo entre sentido e estrutura, a hermenêutica, enquanto 

interpretação parte da experiência ante-predicativa, na qual o sentido já está 

pressuposto. E de onde parte o sentido? Como ele é constituído? A partir da própria 

atividade humana no mundo. E é neste ponto que a filosofia entendida como 

interpretação rompe com o racionalismo inerente à metafísica, pois a dimensão 

afetiva (Stimmung) está diretamente relacionada à noção de verdade54, àquilo a 

partir de que mesmo as proposições podem ser verdadeiras ou falsas. Se o sentido 

é pensado nestes termo, a implicação de interesse, a que me referi anteriormente 

está aqui necessariamente implicada: na hermenêutica e do ponto de vista 

heideggeriano, a existência enquanto ser-no-mundo, nas suas mais diversas formas 

                                                 
54 Como refere Stein, esta articulação entre sentido e verdade remete à tradição neokantiana, onde o 
valor era como que medida de validade, “uma espécie de âmbito no qual se dava a verdade”. E. 
Stein. Aproximações sobre hermenêutica. 204, pp. 23-4. 
 



 45

de estar, nas diferentes atividades do homem no mundo fundam valores, que, por 

sua vez, constituem o sentido. O sentido e a verdade são humanos, não de uma 

maneira essencialista, como se o valor fosse algo fixo e “dado”, mas construído no 

contexto das interpretações. Benedito Nunes situa de maneira central o pensamento 

de Nietzsche55, em relação com a historicidade do Dasein de Heidegger, sobre os 

valores e o movimento da constituição do sentido, de modo que ele está desde 

sempre submetido ao esforço humano da interpretação. A interpretação é, portanto, 

histórica, situada, referida ao mundo enquanto significatividade, como a estrutura do 

Dasein.  

 

2.3. A linguagem “do homem”: sobre a (im)possibilid ade de filosofar sem 
“essências” 

Esta referência a Nietzsche abre aqui o espaço para a interpretação da sua 

obra no tocante à questão do sentido, do valor, enfim, do conhecimento como 

versão humana (retomando nossas palavras na introdução). O trecho aqui extraído 

do célebre fragmento Sobre verdade e mentira no sentido extramoral, ilustra de 

maneira central a contribuição nietzschiana para a ênfase no humano do 

conhecimento. No início deste texto, Nietzsche apresenta a “fábula do 

conhecimento”: 

Em qualquer canto longínquo do universo difundido no brilho de 
inumeráveis sistemas solares, houve certa vez uma estrela na qual animais 
inteligentes inventaram o conhecimento. Foi o minuto mais arrogante e mais 
ilusório da “história universal”: mas não foi mais que um minuto [...]56  

A relação entre os termos “arrogante”, “ilusório” e “história universal” remetem 

o intérprete a uma certa avaliação do conhecimento: algo forjado, contingente, uma 

verdadeira fábula, mas que teria sido tomada como o desenvolvimento máximo do 

intelecto humano, a possibilidade do alcance verdadeiro e universal do mundo. Note-

se que o instante da criação do universo se deu num canto qualquer, longínquo, um 

                                                 
55 “Nossos valores – dizia ele – estão colocados nas coisas em virtude de nossa interpretação. Existe 
acaso um sentido em si? Não é o sentido necessário precisamente um sentido relacional e 
perspectivístico?" Nietzsche apud Benedito Nunes. Passagem para o poético. 1992, p. 172. 
  
56 F. Nietzsche. Sobre a verdade e a mentira no sentido extramoral. In: O livro do filósofo. 1987, p. 64. 
  



 46

simples acontecimento, uma ocorrência no mundo humano. E mais: tal 

acontecimento se deu num dentre inúmeros outros lugares igualmente possíveis: 

outras estrelas. Há muitas estrelas, mas uma, peculiarmente luminosa, é especial, 

pois nela se deu o acontecimento do conhecimento. 

Neste remoto instante de um lugar qualquer, o conhecimento foi criado, e 

certos “animais” foram responsáveis por tal invenção. Parece ter sido precisamente 

o momento em que estes animais o deixaram de ser, dado o caráter de ascensão, 

de emancipação destes recém-tornados humanos. Algo de muito célebre teria 

ocorrido, algo de que a própria natureza deveria se orgulhar, talvez. No entanto, 

para a natureza, o “outro” da vontade, da verdade e do intelecto humanos, esta 

invenção durou apenas um minuto: 

Com apenas alguns suspiros da natureza a estrela se congela, os animais 
inteligentes todos morrem. – Tal é a fábula que alguém poderia inventar, 
sem conseguir ilustrar no entanto que exceção lamentável, tão vaga e 
fugidia, tão fútil e sem importância, o intelecto constitui no seio da natureza 
[...] 

O minuto passageiro se mostra suscetível a algo incontornável, 

incomensurável e totalmente imprevisto: ao desenvolvimento do intelecto, a natureza 

que, de alguma maneira condicionou o mesmo minuto do conhecimento, se 

manifesta, desta vez, pouco favorável e desfaz as condições tão propícias ao 

lampejo do saber humano. O intelecto se depara com a própria finitude. E a natureza 

se mostra anterior mesmo à possibilidade do desenvolvimento do intelecto humano:  

Houve eternidades nas quais esteve ausente e se de novo faltasse nada 
aconteceria [...].  

Esta é, talvez, a afirmação mais intuitiva com relação a natureza neste trecho: 

ela não só subsiste como sua subsistência é anterior ao homem. A rigor, talvez nem 

seja possível concebê-la, dado o grau de pureza de um tal “mundo em si”, mas com 

algum bom senso (ou pelo menos com um senso comum), ela é só acontecimento, 

sem finalidade, sem objeto, sem sujeito, sem direção, sem uso e sem telos. E 

precisamente porque este algo anterior e incomensurável se apresenta como 

antípoda do intelecto humano, é que o conhecimento é, pode, e deve ser algo de tão 

extraordinário: um alcance, uma conquista, uma descoberta que faz saltar o homem, 

por um minuto que tenha sido, “adiante” nesta natureza:   

Pois não existe para este intelecto uma missão mais ampla que ultrapasse a 
vida humana. Ele não é mais que humano e tem apenas seu possuidor e 



 47

produtor para torná-lo também patético como se os eixos do mundo 
girassem nele.  

É um patos (e não um lógos) o que inicialmente fez do minuto do homem um 

salto com relação à natureza e, adiante dela, ele é especialmente capaz de “tomá-la 

nas mãos”, e fazer tudo para que ela, a natureza e a “natureza humana” pertençam 

a um só elemento, desta vez o lógos. Em consonância com este lógos, tudo está 

enfim ordenado, inteligível, de acordo, em correspondência. Este animal arriscou, 

logicizou a natureza e se tornou senhor da terra. Após este minuto, teria a natureza 

retornado ao seu sentido originário? Um simples dar-se sem receptor? Era o que se 

esperaria, dado o salto tão grande empreendido por este animal tão especial: 

Porém, se pudéssemos nos entender com a mosca, conviríamos que ela 
também evolui no ar com o mesmo pathos, e nela sente voar o centro deste 
mundo.    

Lembre-se que o ocorrido, a invenção do conhecimento, foi apenas um 

minuto desta “história universal”. Após o lampejo do esclarecimento, “com apenas 

alguns suspiros da natureza, a estrela se congela, os animais inteligentes logo 

morrem”.   

A fábula da invenção do conhecimento de Nietzsche, apresentada desta 

maneira, oferece elementos para o que queremos ressaltar aqui como o humano de 

todo conhecimento. O intelecto humano, deste ponto de vista, ilude-se com a 

possibilidade de dizer algo que valeria como a verdade última sobre o mundo, mas 

se depara com o incomensurável da natureza, com sua transitoriedade. E a 

“arrogância” deve ceder ao desconhecido e incalculável. 

O que é então o conhecimento e como ele é possível? Os limites deste 

pensamento são a recaída na postura arrogante e ilusória por um lado, e a aceitação 

de um ceticismo niilista por outro. E pensado a rigor, mesmo o ceticismo tanto como 

uma medida do comportamento, como uma postura epistemológica, ou como teoria 

da (impossibilidade da) verdade pressupõe algo mínimo com relação ao 

conhecimento: ele não é possível. Mesmo afirmando a impossibilidade do 

conhecimento, o ser humano pensa, repensa, trabalha e constrói, e sua práxis é, de 

alguma maneira reflexiva.       

Afirmamos anteriormente que a pergunta pelo “sentido da estrutura”, nos leva 

a conhecer algo sobre a maneira como o homem se comporta como ser que 



 48

conhece. E a partir da abordagem da linguagem como discurso (que veremos de 

modo mais detalhado no próximo capítulo), ressaltou-se seu caráter de 

interpretação, significatividade, e expressão, em detrimento de sua função 

proposicional. O humano e a linguagem são pensados, de acordo com o “como” da 

compreensão, numa relação de referência e pertença mútuas.  

Do ponto de vista hermenêutico, pode-se propor, então, um sentido de 

“humano” como perspectiva, como olhar situado e dirigido para o mundo, “na medida 

em que é, a pre-sença já se referiu a um “mundo” que lhe vem ao encontro, pois 

pertence essencialmente a seu ser uma referencialidade” (ST1, 132). A 

desconstrução operada pelo argumento que se baseia na fábula de Nietzsche, do 

conhecimento como inventado, criado e, portanto, contingente, deve inevitavelmente 

ser estendida a uma reflexão sobre a linguagem. Que grande salto dá o pensamento 

que reconhece a transitoriedade, mas afirma ser o conhecimento humano 

lingüístico? Tal constatação não é isenta das mesmas críticas: seria preciso pensar 

o que é a linguagem e em que medida ela é humana, qual sua relação com a 

transitoriedade e contingência do pensamento bem como do mundo sobre o qual ela 

supõe falar.        

Em todo caso, o âmbito em que esta reflexão é possível comporta 

necessariamente as duas coisas em conjunto: não há sentido para a filosofia pôr em 

questão o conhecimento separado da linguagem. O minuto filosófico em que 

vivemos na contemporaneidade faz apenas ressaltar a centralidade do aspecto 

lingüístico do conhecimento. E a hermenêutica, após a reviravolta lingüística, 

possibilita que a idéia de “humano” e de “linguagem” sejam relacionadas numa 

epistemologia que pode afirmar algo sobre o conhecimento sem que seja necessário 

conceber a essência da linguagem e a essência do homem.  

Com efeito, a radicalização do direcionamento do olhar filosófico para a 

linguagem como fonte e instrumento de todo saber compreende como irreflexiva a 

filosofia que se propõe afirmar essências ou se fundamentar em critérios ontológicos 

de distinção do real. No limite, a reviravolta lingüística opera uma 

”epistemologização” da filosofia, sendo, a partir de então, toda ontologia 

substancialista, no mínimo, alvo de ferrenhas críticas por pressupor entidades no 

mundo, por tomar a realidade como objeto sem efetuar o necessário passo que 



 49

avalia e investiga as condições através das quais se é capaz de argumentar, referir, 

significar e fundamentar.  

Sendo assim, pode-se afirmar: não se pressupõe aqui necessariamente uma 

ontologia. Ainda que assim fosse, a ontologia seria pensada nos termos em que 

Gianni Vattimo a entende: “A ontologia nada mais é que interpretação da nossa 

condição ou situação, já que o ser não é nada fora do seu “evento”, que acontece no 

seu e nosso historicizar-se57.” Em outras palavras, se há algo de ontológico a ser 

admitido aqui não se trata de propor a auto-subsistência e os aspectos estruturais de 

uma substância estável e exterior ao “aparato cognitivo humano”. O ponto é 

exatamente saber em que termos este é possível; quais as condições de 

possibilidade do conhecimento humano,  e o que caracteriza o conhecimento, como 

humano e  a linguagem, em sua relação com aquilo que lhe dá a forma, o uso e a 

referência, e com isso corroboramos o objetivo inicial em vez de torná-lo obscuro. Se 

em lugar de pensarmos que a linguagem é o meio que nos permite sair do interior 

para alcançar o exterior e a tomarmos como possibilidade inexorável de ser-no-

mundo e dizer o mundo, o sentido da reviravolta lingüística corrobora o propósito 

inicial.  

Desta maneira, parece-me, a filosofia pode dizer algo sobre “como” o 

conhecimento se dá, como é a linguagem, como ela é humana, e como o 

conhecimento é lingüistico. Nas palavras de Stein, interpretando os parágrafos 44 e 

45 de Ser e tempo, e apresentando a ruptura de Heidegger com o pensamento 

metafísico: “o modo como o ser humano conhece nos dá indícios de como definir 

sua ‘essência’”58, em detrimento da necessidade de uma caracterização prévia da 

essência do homem, para um posterior esclarecimento sobre sua maneira de 

conhecer. E, nas palavras do próprio Heidegger, no tocante à delimitação da 

analítica existencial frente à antropologia tradicional, a existência humana, pensada 

em precedência à sua essência, procura romper com a definição clássica:  

zw|=|on lo/gon e)/xon na interpretação de animal racional, ser vivo dotado de 
razão. O modo de ser do zw|=|on é aqui compreendido no sentido de coisa 
simplesmente dada e de uma ocorrência. O lo\goj é entendido como 
distinção superior, cujo modo de ser é tão obscuro quanto o modo de ser 
deste ente, assim constituído.(ST1, 85)  

                                                 
57 G. Vattimo. O fim da modernidade. 2002, p. VIII.  
58 E. Stein. Diferença e metafísica. 2000, p. 113. 



 50

A linguagem, o humano, o conhecimento, o termo “essência” ocupa uma 

posição central no vocabulário heideggeriano especialmente a partir da década de 

30. Em que sentido Heidegger compreende a “essência”, já que se pode afirmar uma 

continuidade de seu pensamento no sentido de criticar a essencialização do ser 

desde Platão e sua “doutrina da verdade”, e, por outro lado, parte de seus textos se 

intitularem no padrão “a essência de...”? Poderíamos mesmo ressaltar a importante 

conferência proferida pela primeira vez em 1930, Vom Wesen der Warheit, que se 

localiza num ponto fundamental da obra de Heidegger, onde consta a transposição 

da questão da “essência da verdade” na questão da “verdade da essência” (EV1, 

343), que teria dado origem a diferentes interpretações sobre o sentido da “virada” 

de seu pensamento. Um momento adiante neste trabalho é dedicado à análise 

dessa inversão. Por enquanto, é suficiente que se destaque o sentido da inversão e 

alguns elementos que possam tornar frutífero o início deste debate, na tentativa de 

expor o sentido de essência para Heidegger, em que medida ela parece se distinguir 

de sua acepção metafísica.   

A rigor, Heidegger não se distancia da orientação comum de seu pensamento 

ao falar da “essência das coisas”. Também neste ponto, ele procura resgatar a 

origem grega dos termos e das questões filosóficas. Pois essência (Wesen) diz-se 

em grego ti estin, o ser. E a essência de algo equivale ao “ser de algo”, que extrai 

seu sentido da pergunta “o que é?”. Entretanto, além deste sentido inicial de 

essência como algo que caracteriza um elemento, há um sentido decorrente que 

remete não só à caracterização de um ente, mas à sua caracterização necessária, a 

substância (ousía)59. Os dois sentidos e sua distinção são expostos por Aristóteles60. 

De alguma maneira, a tradição filosófica tomou a “essência” por seu sentido 

substancial. Assim, a definição de uma coisa passou a ser o dizer da natureza, do 

sentido último desta coisa, seu sentido essencial, algo que é necessário e de 

maneira nenhuma contingente.  O centro da questão relaciona-se com o sentido de 

essência, vinculado à “evidência”, que procura dar a definição de um ente, dizer de 

alguma coisa aquilo que ela é. Lembre-se o discurso de Heidegger sobre Platão e o 

                                                 
59 Cf. N. Abbagnano. “Essência”. In: Dicionário de filosofia. 2003, pp. 358-362.   
60 Na Metafísica, o sentido substancial de essência é exposto assim: “Em verdade, não apenas uma 
coisa e a sua essência são uma só, mas uma só é também a fórmula de ambas [...] Evidente, pois, 
que cada ser primário e auto-subsistente é uma só e a mesma coisa com a sua essência”. Aristóteles. 
Metafísica. VII, 1032a.  



 51

deslocamento da verdade, de maneira que “por detrás” da verdade da coisa está a 

Idéia como fundamentação, como sentido último.   

Este diálogo entre essência e substância é fundamental para os propósitos 

deste trabalho, no sentido de qualificar o conhecimento, o humano deste 

conhecimento e a linguagem. E se há uma distinção entre o sentido necessário e 

contingente da essência, é também verdadeiro que a tradição a interpretou pelo 

sentido mais “fundamental”: a essência enquanto substância, devido a seu caráter 

de definição. A este uso se poderia remeter o sentido mesmo da filosofia como 

pensamento que opera através de conceitos, de definições. Com efeito, mesmo 

havendo este sentido equívoco de essência, a busca pelo “ser” das coisas remete 

de alguma maneira ao horizonte metafísico, que a filosofia, na contemporaneidade 

procura superar. 

A estrutura metafísica da pergunta “o que é?” não passou por alto na obra de 

Heidegger. E este aqui é o momento em que a metafísica deve ser compreendida 

em outros termos na obra de Heidegger precisamente por se ter tornado um objeto 

peculiar de investigação. A partir da década de 30, a metafísica se torna um objeto 

específico de investigação freqüente, passando a ter especificamente a partir da 

obra Introdução à metafísica, de 1935 um caráter definitivamente pejorativo, 

negativo61.  

Sobre a essência da verdade localiza-se antes ainda deste movimento. Nela, 

metafísica identifica-se com “filosofia”, “o saber da essência do ente” (EV2, 15). E 

exatamente por isso, a verdade a ser investigada neste texto não é a verdade 

científica, ou a verdade de um pensamento, mas a verdade ela mesma, a verdade 

enquanto verdade. Antes que o pensamento seja desenvolvido, o autor mesmo 

levanta uma possível objeção ao modo como está estruturada esta pergunta, pois 

ela parece cair no vazio abstrato de elucubrações sem fundamento, sem 

experiência. O texto remete-nos a um clássico argumento contra a metafísica:  

Todavia, com a pergunta pela essência da verdade não nos perderemos no 
vazio do geral, que nega o fôlego a todo pensar? A extravagância de um tal 
questionar não traz à luz do dia a falta de base de toda a filosofia? [...] Não 
será a pergunta pela essência a mais inessencial e descomprometida que 
pode, em geral, ser posta? (EV2, 13)   

                                                 
61 Cf. G. Vattimo. Introdução a Heidegger. 1999, p. 63.    



 52

A saída ao impasse procura salientar o caráter filosófico da pergunta pelo 

ente em oposição à busca desenfreada e irrefletida pela “utilidade palpável” do 

pensamento. Heidegger afirma que a busca pelo ser da verdade é mais relevante 

que a simples opinião imprecisa e indiferente e procura mesmo inverter o problema 

da falta de recorrência ao mundo da vida prática, pois a indiferença e a simples 

opinião parecem ainda piores que o desconhecimento da essência da verdade. 

Nesta conferência, Heidegger pretende “trazer de volta” a questão da 

essência da verdade ao sentido grego de aletheia, situado no contexto dos 

“pensadores originários”62 quando o ser era pensado enquanto physis e a verdade 

enquanto desvelamento do ente. A partir da idéia de “abertura”, “na qual todo ente 

se encontra e que cada um deles como que traz consigo” (EV2, 37), onde o homem 

figura como Dasein, o construto humano que compreende e manifesta o ser, 

Heidegger pensará a alétheia como o momento de desvelamento do ente em sua 

totalidade, desvelamento este que faz parte historialmente do próprio ser. Com 

Platão e a teoria das idéias, a interpretação de alétheia como “verdade” teria dirigido 

o vocábulo para o sentido de acordo ou conformidade. Heidegger entende que aí se 

dá o nascimento da filosofia enquanto metafísica e a visão dualista do mundo. 

No texto Sobre a essência da verdade, que veremos adiante, a verdade é 

associada ao humano e à liberdade. O sentido geral da essência, associada à 

liberdade, leva o pensamento à célebre inversão, quando a essência da verdade 

transmuta-se na questão da verdade da essência. E se a verdade da essência é a 

liberdade (EV2, 43), “deixar-ser o ente”, abre-se a possibilidade da errância, e da 

não–essência. Com esta concepção, parece-me, pode-se identificar o sentido que a 

essência tem para Heidegger neste contexto. A questão da essência da verdade, 

que ele procurou deslocar do sentido tradicional de correspondência entre o juízo, a 

proposição e o mundo, remete à busca pela verdade a um horizonte anterior, de 

condição de possibilidade mesma da pergunta. Este “horizonte anterior”, a pré-

compreensão, indica uma verdade que não se estabelece a partir do aspecto 

verofuncional e lógico dos juízos, mas da sua possibilitação. Lembre-se, mais uma 

vez, do diálogo entre sentido e estrutura anteriormente exposto.  

                                                 
62 Cf. E. Carneiro Leão. Os pensadores originários. 2005, p.7. 
  



 53

A inversão de Heidegger pode ser interpretada como um passo na superação 

da metafísica? Retomando o sentido de essência como definição, como resposta à 

pergunta “o que é?”, poderíamos dizer que o projeto heideggeriano quer tocar 

exatamente a fixidez da cópula, e remete a essência da verdade à liberdade e à 

possibilidade da errância: o que é também “não é” no horizonte de interpretação da 

verdade como aletheia. Assim, o elemento substancial da essência parece ser 

exatamente o que deve ser superado em nome de uma filosofia que “deixe ser o 

ente” (EV2, 37). O aspecto historial do ser faz com que o sentido seja mutável e que 

a verdade se torne mais próxima da não-verdade. Como poderíamos pensar a 

relação entre a inversão proposta por Heidegger; o direcionamento do lugar da 

verdade para o homem e a liberdade; a impossibilidade de fundamento último e a 

verdade como manifestação do ser numa abertura também contingente e passível 

de erro com a linguagem? Qual a relação entre essência e linguagem e qual seria a 

essência da linguagem? Não temos elementos suficientes ainda para fornecer 

respostas a estas perguntas, mas um debate certamente pode ser suscitado: a 

linguagem, compreendida como discurso, e vinculada ao sentido humano da 

compreensão, ou à maneira de o homem conhecer, situa-se de alguma forma na 

ordem do partilhável (co-pre-sença) (ST, 221). E este é um aspecto da linguagem 

que rompe com pressupostos metafísicos essencialistas como as próprias estruturas 

do conhecimento representacional: sujeito e objeto. A reviravolta lingüística, além de 

suscitar o debate filosófico da possibilidade da referência, de a linguagem dizer o 

mundo, defronta-se com um aspecto que, parece, torna-se mais central: a 

possibilidade de o sentido produzido lingüisticamente ser partilhável63.      

O que chamo aqui do necessário aspecto partilhável pode ser repensado em 

função dos textos de Heidegger sobre a essência da linguagem, cujos primeiros 

impulsos já estão presentes na Carta sobre o humanismo, e onde se encontra a 

idéia de que a linguagem é a “casa do ser.” O complemento desta afirmação no texto 

O caminho para a  linguagem, pode ser referido mediante uma expressão a qual já 

fizemos referência: “A linguagem fala” (Die Sprache spricht). Heidegger chega 

mesmo a dizer que a linguagem fala por si só e consigo mesma, a linguagem seria 

                                                 
63 Stein aponta a necessidade da superação da metafísica em favor de uma filosofia da diferença 
precisamente m função do problemas do sentido em relação com o problema do outro, ou seja, “o 
problema do mundo exterior e o problema da intersubjetividade”. Stein. Diferença e metafísica. 2000, 
p. 14. 



 54

um monólogo. (CL) É curioso que um texto da mesma época inicie com uma outra 

afirmação: “O homem fala [...] Enquanto aquele que fala, o homem é: homem”. (CL, 

15). O sentido desta mudança de perspectiva, se há uma mudança, é algo que os 

elementos até agora apresentados não permitem afirmar. Constituem precisamente 

o núcleo de investigação desta pesquisa. 

Entretanto, há uma relação central que pode ser pensada e que talvez já 

ofereça elementos para a entrada na questão de maneira mais precisa, e que 

relaciona a linguagem, as essências e a própria essência da linguagem, da maneira 

como Heidegger as pensou: trata-se da relação entre linguagem e entificação. Já em 

Ser e tempo, a ontologia tradicional é interpretada como o pensamento que entificou 

o ser e nunca pôs em questão seu sentido próprio, o que resulta da ignorância com 

relação à diferença ontológica, e da consideração fenomenológica do tempo. 

Ignorando isso, a ontologia toma o ente pelo ser e o toma como essência. Um outro 

sentido de entificação, entretanto, pode ser encontrado na obra de Heidegger 

especificamente no que diz respeito à linguagem, e mais especificamente ainda com 

relação à linguagem ocidental: “a palavrinha “é”, que em toda parte fala em nossa 

língua e diz do ser, mesmo ali onde propriamente não se manifesta”. (ID, 400). O 

“problema” é identificado com a própria estrutura da linguagem. Remanesce a 

pergunta pela possibilidade de a linguagem exprimir-se de uma maneira não 

metafísica.         

Paralelamente a esta reflexão, se poderia levantar a relação entre linguagem 

e entificação através do aspecto de “partilha de sentido”. E, neste ponto, estriamos 

tratando, talvez, de uma entificação inevitável. De que maneira? Se não podemos 

falar de entidades subsistentes, expressas pelas palavras de nossa linguagem, se a 

linguagem não corresponde ao mundo, mas, por outro lado, se de alguma maneira 

há compreensão, pode-se falar de um aspecto fixo, em certas condições (como nas 

semelhanças de família de Wittgenstein64) do sentido partilhado. Ou seja, o 

                                                 
64 A teoria dos jogos de linguagem do segundo Wittgenstein, ao enfatizar o aspecto social, pragmático 
e comunicativo da linguagem, sugere a proximidade entre palavras e signos partilhadas em sentido 
comunicativo como semelhanças de família, em detrimento de um sentido identitário e unívoco da 
“estrutura da linguagem”: “Em vez de indicar algo que é comum a tudo aquilo que chamamos de 
linguagem, digo que não há uma coisa comum a esses fenômenos, em virtude da qual empregamos 
para todos a mesma palavra, – mas sim que estão aparentados uns com os outros de muitos modos 
diferentes. [...] Não posso caracterizar melhor essas semelhanças do que com a expressão 
“semelhanças de família”; pois assim se envolvem e se cruzam as diferentes semelhanças que 
existem entre os membros de uma família”. L. Wittgenstein. Investigações filosóficas, 1996, pp. 65-67.    



 55

conhecimento do homem, como ele é, pode não dar conta da essência das coisas, 

da natureza do homem, de Deus e do sentido último do próprio conhecimento: “Deus 

existe? Sim, como objeto de nossa interpretação e não como algo posto de fora. O 

homem só pode perguntar por Deus e por si mesmo, no seu espaço de 

compreensão”65. O homem enquanto estrutura da compreensão se vale de certos 

“momentos de identidade” que possibilitam à linguagem manter-se em seu uso.  

Vimos em Nietzsche, por exemplo, uma crítica ao conhecimento que procura 

solapar precisamente sua “aura” de verdade absoluta, de fundamento. Mas se o 

conhecimento se reconhece como humano, como a perspectiva humana do mundo, 

ele opera, por um lado, uma superação tanto de um ceticismo niilista como de uma 

metafísica entificadora e essencialista.  

O sentido do título esclarece-se aqui nos seguintes termos: a linguagem do 

homem, talvez precisamente porque é “do homem” não foge e talvez não precise 

fugir a uma espécie de essencialização, compreendida como “identidade partilhada”, 

onde estão pressupostos o “sentido” e o “outro”. A possibilidade de filosofar “sem 

essências” remete à necessidade de superação dos pressupostos metafísicos do 

conhecimento, do caráter substancial, fixo e imutável dos objetos no mundo, assim 

como do caráter substancial do sujeito (hypokeímenon) em nome de um 

conhecimento humano, mutável e fictício, como nos sugere Nietzsche. Dessa 

maneira, a linguagem é também um construto, um indicadores de troca de sentido 

não correspondencial ou identitário. Ou seja, são possíveis o conhecimento, a 

comunicação e o entendimento com relação a alguma coisa mesmo se as palavras 

não designam a essência do objeto.  

Por outro lado, e assim se justifica a “impossibilidade” de filosofar “sem 

essências”, exatamente porque nos é possível comunicar e partilhar sentido, 

poderíamos afirmar igualmente, que uma certa identidade na linguagem é inevitável, 

e com isso sugerimos uma nova acepção de “essência”: um sentido convencionado, 

construído, fictício e legitimado e que todos os indivíduos de uma mesma 

comunidade estão aptos a partilhar .     

                                                 
65 E. Stein. Diferença e metafísica. 2000, p. 52. 



 56

Se a ênfase no caráter humano, construído e fictício do conhecimento insere-

se numa radicalização da metafísica como pano de fundo inexorável do saber, ou 

se, por outro lado, significa um passo na superação da metafísica, é uma questão 

para a qual os elementos dispostos até aqui não oferecem resposta suficiente. 

Mesmo sem uma orientação definitiva no momento, uma reflexão inicial sobre estas 

relações no horizonte da metafísica já pode nos oferecer indícios de possíveis 

respostas. É o momento em que um texto com tantas pressuposições deve dar um 

“passo de volta” para retomar uma obra, um contexto, um paradigma, uma filosofia.   

 



 57

33  
  
  
  

  
  
  
  
  

SSeerr  ee  tteemmppoo::  eexxiissttêênncciiaa  ee  
ddiissccuurrssoo    

  
  
  

A investigação filosófica deve decidir-se a perguntar pelo modo de ser 
da linguagem. Será a linguagem um instrumento à mão dentro do 

mundo? Terá ela o modo de ser da pre-sença, ou nem uma coisa nem 
outra? 

 
Heidegger. Ser e tempo. 

 
 
 
 

 



 58

3.1. Destruktion  da ontologia tradicional e reinterpretação do Lógos .  

Por sua relevância filosófica no contexto da filosofia do início do século XX, 

por propor uma linha de pensamento que retomava toda uma tradição ao mesmo 

tempo em que lhe impunha críticas e limitações e, especialmente, por salientar a 

importância de uma pergunta que caía no descaso filosófico, a pergunta pelo sentido 

do ser, não há o que se escreva sobre Heidegger sem que se faça referência a Ser 

e tempo. O mais intrigante na obra é a abordagem de um tema tradicional, clássico, 

mas posto em termos não convencionais, e com um método de investigação próprio. 

As inquietações de Heidegger que teriam movido as origens de seu percurso 

filosófico são indicadas em sua própria obra. (MCF). É a partir da fenomenologia que 

Heidegger passa a dirigir seus estudos teológicos para a filosofia. Sua preocupação 

já era com o sentido do ser. A leitura das obras de Franz Brentano66, 

especificamente de um livro em que interpreta Aristóteles: Sobre o significado 

múltiplo do ente segundo Aristóteles, o teriam feito inquirir-se acerca dessa 

multiplicidade: “qual será, então o determinante significado fundamental? Que quer 

dizer ser?” (MCF, 297). Através das leituras de Brentano, Heidegger chega a 

Husserl. De alguma maneira, então, a questão do psicologismo67 apresentava-se ao 

problema do sentido do ser, pois era preciso distinguir o que seria o ser, ele mesmo, 

da intelecção de que era capaz o sujeito do conhecimento.  

O núcleo da questão parecia dirigir-se para a pergunta pelo que constitui o ser 

do ente, e até que ponto a representação interfere no sentido desta coisa mesma. 

Entretanto, como aponta Franca D’Agostini, na filosofia de tradição continental, ou 

                                                 
66 O filósofo e psicólogo alemão Franz Brentano opôs ao estudo dos “conteúdos da consciência” uma 
abordagem empírica da consciência, desenvolvendo a idéia de intencionalidade. A intencionalidade 
busca superar tanto o realismo, por um lado, como o idealismo, por outro, enfatizando o caráter de 
“relação” que envolve o objeto e a consciência, de modo que ela é sempre “dirigida para...”, ou seja, é 
sempre consciência de um objeto no mundo que a precede, e não se dá isoladamente. O objeto, por 
sua, vez, igualmente implicado na relação, só pode ser objeto para a consciência. Cf. Japiassú, 
Hilton. Dicionário básico de filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 1996. pp. 33, 145.  
67 O psicologismo pode ser definido precisamente pelo referido acima acerca do estudo dos 
“conteúdos da consciência”. Entende que toda a filosofia pode ser reduzida à análise da maneira 
como os fenômenos se dão na consciência, no interior da subjetividade, sendo esta a instância de 
garantia da realidade mesma dos objetos no mundo. Deste ponto de vista, o conhecimento se 
fundamenta e se dirige unicamente no nível psicológico já que é a fonte e a origem de toda reflexão. 
Cf. Abbagnano, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2003. p. 811. 
    



 59

pelo menos de modo específico na filosofia alemã, influenciada pelo pensamento de 

Kant, o sujeito é implicado no conhecimento, limitando-o e interferindo nele, 

impedindo a possibilidade de neutralidade.68 O problema que vemos agora 

apresentado para Heidegger situa-se de igual modo neste contexto.   

A obra de Husserl apresentava-se para Heidegger como um singular projeto 

de superação do psicologismo a partir da fenomenologia (MCF, 297-8), que tinha 

como influência central, a intencionalidade, da maneira como a havia desenvolvido 

Brentano.  Entretanto, Heidegger termina por compreender o aspecto “puro” da 

fenomenologia de Husserl como o transcendental de sua filosofia, o que lhe fez 

pensar que a fenomenologia figurava ainda entre as “teorias” modernas do sujeito 

(MCF, 298). Heidegger caminha em direção à fenomenologia, imprimindo-lhe um 

novo sentido, desenvolvendo seu próprio método fenomenológico, assentado na 

retomada do sentido grego clássico de logos e de fenômeno, como veremos adiante.   

Husserl buscava, no desenvolvimento de sua fenomenologia pura, as 

condições de possibilidade do conhecimento num âmbito que superasse tanto o 

idealismo como o realismo, mas procurou fazê-lo mantendo o modelo tradicional da 

representação que opunha o sujeito ao objeto. E, Heidegger identifica que, com este 

movimento, ele terminou por não superar a dicotomia, já que a consciência se 

colocava como estrutura transcendental, portanto, subjetiva, e a realidade mantinha 

seu caráter objetual, dado para a consciência. Ele opunha-se à filosofia kantiana por 

propor um método de descrição dos atos da consciência em oposição à dedução 

categorial, mas tinha de pressupor, de alguma maneira, um sujeito transcendental69.  

Heidegger erige, então, o percurso de Ser e tempo, tendo o problema do 

sentido do ser como questão diretora, baseado numa distinção cujos critérios 

rompiam com o projeto de Husserl: a realidade e a possibilidade: “Mais elevada do 

que a realidade está a possibilidade” (ST1, 69). Esta afirmação torna-se mais clara 

quando um objetivo central da obra é explicitado: trata-se de dirigir a pergunta pelo 

sentido do ser a partir do fenômeno do tempo, pensado em sentido historial70.  

                                                 
68 Cf. F. D’Agostini. Analíticos e continentais, 2003, p. 122. 
69 Cf. E. Stein. Diferença e metafísica. Porto Alegre: Edipucrs, 2000. pp. 54-5. 
70 Tanto a idéia de possibilidade como o conceito historial de tempo já inserem o autor no conjunto da 
crítica à ontologia tradicional que pensou o ser como realidade exterior, permanente, substancial, e o 
tempo, também  como substância, e critério de demarcação de momentos numa linha de sucessão de 



 60

O objetivo principal de Ser e tempo delineia-se como a inquietação e a busca 

por uma resposta satisfatória a uma pergunta. Temos de ter em conta o que esta 

pergunta já pressupõe: perguntar pelo sentido do ser implica partir de uma 

necessária pressuposição ontológica: o ser é e tem um sentido, sobre o qual se 

pode questionar. Tentar resumir aqui o ser para Heidegger seria, no mínimo, ignorar 

o cuidado do autor na elaboração do tratado, bem como de todo o seu pensamento, 

em que o colocar a pergunta já se mostra como atividade filosófica, talvez mais 

originária que as possíveis, prontas e acabadas respostas que se possa formular. A 

filosofia, para Heidegger, é, de algum modo, o resultado de um processo de 

inquietação diante do mundo e das coisas como elas são, por “serem” coisas num 

mundo. O ser é digno de interpelação por ser aquilo que mais está próximo do que é 

o homem ele mesmo, de sua existência e das coisas ao seu redor. E este é 

precisamente o aspecto que este trabalho pretende salientar em virtude de uma 

investigação acerca do humano no pensamento de Heidegger. O ser não “depende” 

do Dasein, mas só tem sentido em relação a ele. 

A obra inicia com a pergunta pela própria necessidade de se inquirir acerca 

do sentido do ser. Procura-se aqui, estabelecer a necessidade, a estrutura e os 

primados ôntico e ontológico da pergunta. Duas coisas apresentam-se como 

inevitáveis desde já: em primeiro lugar, e como prevê sua filosofia de um modo 

geral, algo já está pressuposto em toda e qualquer pergunta: ao perguntar pelo 

sentido do ser, já está implicado na pergunta aquele que a põe: “Todo 

questionamento é uma procura. Toda procura retira do procurado sua direção 

prévia”. (ST1, 30). Assim, a pergunta parte de algum lugar, de certo momento 

histórico, de certo lugar no mundo. A estrutura da pergunta pelo sentido do ser 

envolve o questionamento acerca daquele que é, do ente, aquilo que é “interrogado 

em seu ser” (ST1, 32)71.  E é por isso que, mais à frente, o tratado apresenta-se 

como uma análise daquela estrutura capaz de se pôr tal pergunta: o ente da 

compreensão, o Dasein. Este é o ente exemplar, e que possui uma primazia (ST1, 

                                                                                                                                                         
acontecimentos. Heidegger entende que o ser é o próprio acontecimento, que se dá no tempo não 
homogêneo, historial. A possibilidade é, então, intrinsecamente relacionada à historialidade. Cf. ST1, 
45-7.      
71 O mesmo raciocínio se encontra no texto O que é metafísica: “[...] toda questão metafísica somente 
pode ser formulada de tal modo que interroga, enquanto tal, esteja implicado na questão, isto é, seja 
problematizado” (OQM, 35).  



 61

32). Com este movimento, Heidegger salta “da experiência transcendental para o 

problema do existente humano”72.  

Estamos, porém, ainda na parte descritiva de Ser e tempo, que precede a 

analítica. Esta só começa a se desenvolver propriamente a partir do capítulo 2 da 

primeira seção73. E como observado na introdução desta dissertação, o objetivo não 

é fazer uma interpretação esmiuçada da analítica, mas abordar seus pressupostos e 

condições. Dessa maneira, a parte introdutória de Ser e tempo nos é fundamental. É 

mister fazer uma ressalva: os termos de que Heidegger faz uso, e o caminho de sua 

argumentação, remetem à tradição filosófica. Então, o propósito de Ser e tempo é 

pôr uma pergunta antiga para a filosofia, mas que, para Heidegger, não foi colocada 

nos seus devidos termos desde os “pensadores originários”74. É interessante notar a 

centralidade do fenômeno do tempo e sua intrínseca relação com o ser do Dasein. 

Ou seja, o projeto de crítica à tradição ontológica remete o pensamento de nosso 

autor para o aspecto “humano” da interrogação (Dasein) que está sempre implicado 

em toda pergunta. Com o Dasein, a dimensão do humano é cuidadosamente distinta 

da natureza humana, do “animal racional”, bem como do sujeito da representação, 

como veremos adiante. 

Heidegger inicia o tratado, então, apresentando três teses (ou preconceitos) 

sobre o ser da maneira como a tradição o concebeu e por conta das quais a 

pergunta pelo ser jamais poderia ser respondida em seus devidos termos, por uma 

ignorância com relação aos elementos que a constituem. As teses enunciam o 

seguinte: em primeiro lugar, tem-se um conceito de ser, o que caracteriza este 

conceito é sua universalidade (tudo aquilo que é, de modo geral, é ente, é ser); sua 

indefinibilidade (para definir o que é o ser eu já deveria usar o próprio verbo ser); e, 

por fim, o mais “blindado” dos dogmas: sua evidência (ST1, 28-9). No limite, não 

seria necessário dizer o que o ser é, pois todos sabem o que ele é, não há motivos 

para se questionar sobre algo que é tão “óbvio”. Heidegger dirá que, se o ser, por 

um lado, é aquilo que há de mais universal, não por isso ele se torna indefinível e 

                                                 
72 B. Nunes. Passagem para o poético. 1992, p. 57. 
73 Cf. Stein. Seis estudos sobre “Ser e tempo”. 2005, p. 57. 
74 Heráclito, Parmênides e Anaximandro, principalmente. Os “pré-socráticos” ganham um novo lugar 
na obra de Heidegger. Ele entende que ali se iniciou a filosofia enquanto “pensamento originário” do 
ser, que se teria transfigurado em função do desenvolvimento da sofística e do pensamento de 
Sócrates, Platão e Aristóteles. Cf. Carneiro Leão, E. Os pensadores originários. 2005: pp. 7-8. 
 



 62

abstrato. E porque se tomou o ser como o conjunto de todos os entes, diz-se do ser 

que é evidente, e auto-fundamentado (ST1, 28-9).      

Tais teses constituem, precisamente, o núcleo contra o qual a ontologia 

fundamental de Ser e tempo quer se opor, qual seja o pensamento metafísico, aquilo 

que a filosofia se tornou desde Platão e sua “doutrina da verdade”, que separa a 

realidade sensível do ente de seu valor mais próprio e elevado, a idéia. O propósito 

de Ser e tempo, nesses termos, é apontar a possibilidade de a filosofia pensar o ser 

de modo não metafísico, o que significa pensar o ser a partir da diferença ontológica, 

abandonar o paradigma da representação, que concebe o conhecimento como a 

relação entre sujeito e objeto. O principal problema da representação para 

Heidegger, desde Platão, é a divisão do mundo, ou sua duplicação: a redução da 

realidade a “objeto” de reflexão de um sujeito substancial e universal, e o correlativo 

abandono do ser como questão do pensamento. 

O §6 de Ser e tempo apresenta elementos centrais que teriam marcado a 

ontologia tradicional. A ontologia grega, em seu sentido originário, pautava-se por 

uma interpretação que compreendia o ser humano, o Dasein, a partir do “mundo”, 

compreendido como natureza (physis). Poderíamos interpretar a partir disto que os 

gregos estavam mais próximos do que Heidegger define como “mundo circundante”, 

ou o mundo pensado em sentido existencial. (ST1, 107). A má interpretação deste 

sentido teria feito a ontologia dirigir-se para um pensamento dogmático, que 

procurou “fixar” o ser através de conceitos produzidos pela subjetividade, fazendo 

dele “substância” ou “realidade”: “o ego cogito de Descartes, o sujeito, o eu, a razão, 

o espírito, a pessoa” (ST1, 51). É interessante notar a centralidade da razão alocada 

neste conjunto, em meio a determinações do ente que remetem à interioridade (o eu, 

o sujeito). A razão, enquanto lógica, é o “fundamento” destas estruturas 

subsistentes. 

A ontologia interpretada nestes termos, deverá ceder à fluidez do ser pensado 

temporal e historicamente. Malgrado o “exagero” dos termos, o pensamento de 

Heidegger quer contrastar com “a rigidez e o endurecimento de uma tradição 

petrificada” (ST1, 51). A desconstrução (Destruktion), entretanto, se pretende antes 

uma reconstrução do terreno e não seu aniquilamento. (ST1, 53). O indício essencial 

desse caráter reconstrutor é a reinterpretação de conceitos-chave que incorporam o 



 63

método de Heidegger em Ser e tempo; de “fenomenologia” será necessário extrair a 

interpretação de “fenômeno” e de “logos”. Seguindo o caminho do autor, 

observemos primeiramente a caracterização de cada um dos termos e, em seguida, 

o sentido da relação entre ambos.  

O §7 inicia fazendo uma distinção, necessária à interpretação de fenômeno 

no horizonte de compreensão grego, entre uma interpretação que toma fenômeno 

como “aquilo que se mostra”, do sentido de fenômeno como “aparência”. O sentido 

comum a estas duas interpretações é a idéia de “manifestação”, que possui pelo 

menos dois sentidos: como indicação Heidegger exemplifica falando de 

“manifestações de uma doença”, como sintoma, portanto. Neste caso, a doença, ela 

mesma, não se mostra, trata-se de um “anunciar de algo que não se mostra” (ST1, 

59). O fenômeno é compreendido aqui como anúncio e indício de algo que se 

esconde. Esta interpretação de fenômeno como manifestação, especificamente por 

este caráter negativo, distancia-se do sentido original que Heidegger quer propor.  

A concepção de fenômeno de Kant, que se opõe à coisa em si75, tem como 

base precisamente este sentido de fenômeno como um “não mostrar-se”, já que a 

intuição dos objetos na experiência chegam ao intelecto como que passando por um 

“filtro”, as formas da sensibilidade. Dessa maneira, o fenômeno, num sentido radical, 

é uma não apresentação de um objeto. Ou seja, Kant considera o objeto pela sua 

não manifestação. Para Heidegger, tanto a manifestação, como algo distinto do 

fenômeno, mas que lhe dá uma indicação, como o fenômeno interpretado como 

aparência, com o “não do objeto” deixam, de lado o sentido originário da máxima 

fenomenológica de retorno às coisas elas mesmas:  

Essa multiplicidade confusa dos “fenômenos” que se apresenta nas 
palavras fenômeno, aparência, aparecer, parecer, manifestação, mera 
manifestação, só pode deixar de nos confundir quando se tiver 
compreendido, desde o princípio, o conceito de fenômeno: o que se mostra 
em si mesmo.” (ST1, 61). 

Desse modo, o sentido da Destruktion especificamente no que diz respeito à 

filosofia kantiana, expressa-se aqui a partir da crítica de Heidegger à noção de 

fenômeno, que toma os objetos e sua manifestação para o sujeito do conhecimento 

através das formas da intuição. A reconstrução do conceito de fenômeno, 

                                                 
75 Kant. Crítica da razão pura, 2001, p. 48. 
 



 64

centralizada na idéia de retorno às coisas mesmas, revê a acepção kantiana, que dá 

conta da maneira através da qual os objetos se tornam fenômenos e, portanto, 

passíveis de conhecimento, mas deixa de considerar que tempo e espaço deveriam 

também ser fenômenos, já que há um conhecimento possível deles. Do ponto de 

vista estritamente formal, não se pensa o caráter fenomênico das próprias formas da 

intuição sensível. 

O outro termo que compõe a palavra fenomenologia remete ao lógos. E  aqui 

temos uma forte indicação do que em Ser e tempo é compreendido como linguagem, 

pois o logos é pensado por Heidegger, retomando seu sentido grego, como discurso. 

No §7B, Heidegger aponta a necessidade de se averiguar de que maneira teria este 

sentido se modificado a ponto de o logos ter adquirido o sentido racional e científico 

de “ordenamento” e racionalização do pensamento. Com efeito, o sentido comum de 

logos remete ao conhecimento racional de um objeto qualquer; a “logia” dá a 

medida, a proporção do conhecimento verdadeiro. Este é um ponto central da obra 

para o que aqui se pretende desenvolver como uma reflexão acerca da linguagem 

(como discurso) de maneira a desassociá-la do sentido tradicional de condição de 

possibilidade da enunciação de proposições verdadeiras acerca do mundo. 

Traduziu-se lógos por “razão, juízo, conceito, definição, fundamento, relação, 

proporção” (ST1, 62). Mas como poderia, diz Heidegger, “o discurso modificar-se 

tanto para que logos signifique tudo isso e, justamente, no uso de uma linguagem 

científica?” O autor ressalta o caráter contraditório da atribuição de múltiplas 

interpretações de um termo, quando é de praxe do operar científico a definição 

esmiuçada e precisa dos termos em uso. 

Argumentando nesse sentido, Heidegger aponta os indícios de tal 

modificação: a exacerbação de um aspecto específico do logos teria encoberto seu 

sentido original. Este sentido é apontado por Aristóteles em De Interpretatione “como 

a)pofai/nesqai. O lógos deixa e faz ver (fai/nesqai) aquilo sobre o que se discorre e o 

faz para quem discorre (médium) e para todos aqueles que discursam uns com os 

outros.” (ST1, 63). O caráter apofântico é o que faz do discurso algo inteligível e, 

portanto, racional e racionalizável, retirando da própria coisa aquilo que é dito. O 

caráter apofântico do logos é aquilo que possibilita “deixar e fazer ver algo como 

algo, na medida em que se dá em conjunto com outro”. (ST1, 62-3) Este “conjunto” 



 65

seria a garantia da possibilidade de enunciações verdadeiras, pois o que é dito, é 

“retirado” da própria coisa e se dá em conjunto com ela. Dessa maneira é que o 

discurso pode ser pensado como algo que enuncia uma verdade ou uma falsidade. 

O logos “deixa e faz ver” algo sobre a coisa que a inclui, e não algo que é posto de 

um “interior” para um “exterior”, como parece estar implicado na idéia de síntese 

(súnthesis). Contrasta, desta maneira, da síntese no sentido kantiano, “O sun”, diz 

Heidegger, “possui aqui um significado puramente apofântico”. (ST1, 63).    

O sentido que Heidegger quer enfatizar, o hermenêutico, como veremos 

adiante, vai propor uma nova relação que pretende superar esta dicotomia, 

rompendo com o sujeito como fundamento da relação, da síntese. Se o logos foi 

interpretado a partir de seu caráter apofântico, torna-se inevitável uma reflexão sobre 

a verdade neste momento da obra, pois o verdadeiro e o falso, nesta interpretação 

serão pensados a partir da possibilidade de o discurso (a enunciação) dizer algo que 

corresponde ao objeto indicado. A redução do logos a este aspecto verofuncional 

está na base da metafísica enquanto representação.   

Se o lógos foi interpretado a partir de seu caráter apofântico, torna-se 

inevitável uma reflexão sobre a verdade neste momento da obra, pois o verdadeiro e 

o falso, nesta interpretação serão pensados a partir da possibilidade de o discurso (a 

enunciação) dizer algo que corresponde ao objeto indicado. A redução do lógos a 

este aspecto verofuncional do lógos apofântico está na base da metafísica enquanto 

representação. O deslocamento do sentido primordial do lógos se coaduna com a 

reinterpretação que Heidegger faz do conceito de aletheia:  

O “ser verdadeiro” do logos enquanto a)lhqeu/ein diz: retirar de seu velamento 
o ente sobre que se discorre no le/gein como a)pofai/nesqai e deixar e fazer 
ver o ente como algo desvelado (a)lhqe/j), em suma, des-cobrir”. Do mesmo 
modo, o “ser falso”, feu/desqai, diz enganar no sentido de en-cobrir: colocar 
uma coisa na frente de outra (deixar e fazer ver) e assim propô-la como algo 
que ela não é. (ST, 63).  

Nota-se que Heidegger, ao propor uma interpretação “original” de lógos 

enfatiza a primazia da coisa e toma a verdade como uma espécie de “encontro” 

entre o comum a esta coisa e ao enunciado. A interpretação tradicional, que 

considerou a alétheia como correspondência teria fixado o “legómenon” do logos, “o 

que se mostra como tal” (64). Como diz o autor, aquilo que por si só se apresenta 

como fundamento, como o inexorável do conhecimento: o “‛υποκείµενον, isto é, 



 66

aquilo que, em toda interpelação e discussão, já está sempre presente com fundo e 

fundamento” (ST1, 64). Poderia-se interpretar que, na fixidez inerente à 

caracterização do logos como legómenon, o elemento mais crítico segundo 

Heidegger é o fato de o fundamento, a base, o hypokeímenon, ignorar o aspecto 

determinante do falso, do velamento, da não-verdade daquilo sobre que se fala. Isto 

deverá se tornar mais claro quando, adiante, fizermos a interpretação do conceito de 

verdade no contexto da “virada” no pensamento de Heidegger. 

Uma maneira de identificar esta crítica à fixidez do fundamento verdadeiro é 

uma sentença marcante sobre a fenomenologia quando, averiguadas as acepções 

“vulgares” de fenômeno e logos, Heidegger erige o conceito fenomenológico de 

fenomenologia:  

O ser dos entes nunca pode ser uma coisa “atrás” da qual esteja outra coisa 
“que não se manifesta”. Atrás dos fenômenos da fenomenologia não há 
absolutamente nada, o que acontece é que aquilo que deve tornar-se 
fenômeno pode-se velar (ST1, 66). 

Com isto, Heidegger toca num ponto fundamental do pensamento metafísico, 

pois a aparência surge como uma espécie de “degeneração” do ser verdadeiro, 

encoberto por um falso manifestar. Isso remete à divisão do mundo familiar à 

metafísica: a verdade deve estar fora, acima do mundo no qual estão os objetos 

sobre os quais se fala. Dada a questão nestes termos, Heidegger vai salientar no 

conceito fenomenológico de fenomenologia a importância do “como” em oposição ao 

“quê” (essência), e a fenomenologia vai se centrar na “maneira” do conhecimento e 

não no sentido objetificador e, portanto, entificador. Pode-se dizer como as coisas se 

apresentam e como se pode conhecer, mas não o quê se conhece, como se 

estivesse pressuposta uma verdade fixa e evidente nas coisas.   

E o “como” do conhecimento e da manifestação, se não pode ser obtido a 

partir de um enunciado que corresponda à verdade de uma coisa, deve poder ser, 

de alguma maneira, interpretado. É neste momento que a fenomenologia torna-se 

fenomenologia hermenêutica. No entanto, se há interpretação, de alguma maneira 

há aquele que interpreta, ou “algo” de onde parte a interpretação. É por isso que a 

fenomenologia hermenêutica já assume os pressupostos da diferença ontológica, 

sobre a qual se falará de modo mais detalhado posteriormente. Pode-se adiantar, 

contudo, que o sentido mais determinante desta diferenças é a idéia que corrobora o 



 67

projeto de Heidegger: o ente que é capaz de compreensão, o Dasein, já se pensa e 

compreende sendo, ou seja, a partir de sua existência. Será necessário ainda 

explicar em que sentido esta existência não se dilui no caráter entificador da 

evidência. Tudo depende de uma idéia de existência que, transcendendo o nível 

ôntico, não é a pura e simples “realidade”, mas aquilo que faz do ente algo do ser. É 

por isso que, como dirá Heidegger adiante no tratado, através da analítica de um 

ente específico, tendo-se em conta a diferença ontológica, torna-se possível a 

compreensão do ser enquanto tal: “na idéia dessa constituição de ser já se encontra, 

pois, a idéia de ser em geral” . (ST1, 39) Objeto e método se confundem, poder-se-ia 

dizer, e o caminho do conhecimento não é meio, mas já o conhecimento enquanto 

tal.   

Uma vez mais caberia aqui retomar o diálogo proposto por Stein e 

apresentado anteriormente entre sentido e estrutura, e que se configura como o 

problema central da hermenêutica. Este pressuposto da hermenêutica é o que 

parece ser erigido como premissa fundamental de Heidegger na Destruktion da 

metafísica; não se busca a estrutura do sentido, mas o sentido da estrutura. Nestes 

termos, seria possível traçar o caminho de pensamento da hermenêutica: como o 

sentido se torna estrutura? Importa averiguar porque certas formas, certas estruturas 

se fixam em determinada tradição, e não o exame formal destas estruturas em si76.  

E associando a hermenêutica à compreensão, o modo de ser essencial do 

Dasein, como veremos, a fenomenologia de Heidegger torna-se hermenêutica da 

faticidade, pois a estrutura da compreensão, do Dasein, é pensada em sua 

existência no mundo, como ser-lançado, finito. Aqui pode ser visualizada a célebre 

inversão da questão metafísica sobre a natureza humana: “a essência da pre-sença 

está em sua existência” (ST1, 77), se essência não é compreendida em sentido 

qüididativo, mas a partir do fato de o Dasein se dar em relação ao ser (ST1, 39), e se 

existência não é pensada como “simplesmente dada”77, mas também no contexto de 

uma relação (ST1, 77). 

                                                 
76 Cf. E. Stein, Aproximações sobre hermenêutica, 2003, p. 32. 
77 Heidegger distingue dois sentidos básicos de existência, de “modos de ser no mundo” para 
enfatizar sua posição em face da ontologia tradicional. A distinção é feita no momento em que o autor 
vai especificar o modo de ser do Dasein. (ST1, 77) O Dasein é em relação ao ser, porque é capaz de 
compreensão e se põe a pergunta acerca da própria existência. O oposto simétrico a isto é o “ser 
simplesmente dado” (Vorhandenheit), “modo de ser do ente que não tem o caráter de pre-sença”. 



 68

Com este movimento, Heidegger destaca a fenomenologia do horizonte 

estritamente transcendental, formal e descritivo e conduz o conhecimento do ser à 

interpretação, interpretação esta que torna o Dasein duplamente intérprete: do ser e 

de si mesmo. Este início do tratado como delineamento metodológico da pesquisa é 

fundamental para o que se pretende desenvolver adiante sobre a linguagem como 

um dos existenciais do Dasein, e sobre a centralidade da compreensão como algo 

que concerne à estrutura mesma deste ente particular.  

Vejamos de modo mais detalhado os pressupostos desta relação a partir da 

explicitação dos conceitos de “diferença ontológica” e “círculo hermenêutico”. 

 

3.1.1. Diferença ontológica e Círculo hermenêutico  

Estão implícitas neste texto a idéia de diferença ontológica e a de círculo 

hermenêutico sem que estes termos tenham sido abordados explicitamente. Este 

tópico se situa como um intermezzo e intenta efetuar uma breve caracterização 

destes dois teoremas centrais na obra de Heidegger78 e que dirigem seu caminho de 

interrogação de maneira central em Ser e tempo.  

Trata-se de conceitos que seguem de maneira muito própria, a meu ver, o 

modo de pensar do autor devido ao fato de a idéia do sentido figurar como 

pressuposto demonstrativo, e não descritivo-dedutivo (ST1, 34). Parece mesmo que, 

dessa maneira, o conceito parece ganhar uma corporeidade maior, pois seu “modo 

de funcionamento” não está preso a uma definição elaborada e fixa. 

Logo no § 2 os pressupostos do círculo hermenêutico são apresentados em 

função da exposição da estrutura da pergunta pelo sentido do ser, que não surge de 

uma espécie de neutralidade, de uma posição prévia pura, mas se dá já num 

contexto, de maneira situada e já se dirige ao “objeto” da pergunta, como que 

                                                                                                                                                         
(ST1, 77) A tradição ontológica pensou, assim, erroneamente o caráter da existência do Dasein, 
tomando-o como um ente qualquer entre outros. O oposto à Vorhandenheit é a Zuhandenheit 
(manualidade), ou seja, o modo de ser das coisas que se apresentam ao Dasein como utensílios, por 
exemplo. Note-se o sentido pragmático na importância da “mão”, (Hand).          
78 Cf. Stein Diferença e metafísica. 2000, p. 20. 



 69

“afetada” por ele. Nas palavras de Heidegger: “Todo questionamento é uma procura. 

Toda procura retira do procurado sua direção prévia. Questionar é procurar o ente 

naquilo que ele é e como ele é” (ST1, 32). A estrutura da pergunta pelo sentido do 

ser é composta pelo questionado, pelo interrogado e pelo perguntado. O 

questionado, na pergunta, é o próprio ser, “o que determina o ente como ente”, o 

perguntado é aquilo que especificamente se pergunta, o sentido do ser, e o 

interrogado, o ente. Este é interrogado em seu ser (ST1, 32). 

Heidegger levanta uma objeção hipotética com relação a seu próprio 

pensamento: se, do ponto de vista de sua hermenêutica, o ente da interpretação, o 

Dasein, já se move numa compreensão do ser, pois que é ser-no-mundo, e o mundo 

é já uma totalidade significativa, o caminho do pensamento seria, então, como que 

um círculo vicioso, onde, ao “final” do processo, nenhum novidade, nenhum passo, 

teria sido dado, mas uma mera repetição do mesmo:  

Mas será que uma tal empresa não cai num círculo vicioso evidente? Ter 
que determinar primeiro o ente em seu ser e, nessa base, querer colocar a 
questão do ser, não será isso andar em círculo? Para a elaboração da 
questão, não se está já pressupondo aquilo que somente a resposta à 
questão poderá proporcionar? Ao se refletir sobre os caminhos concretos de 
uma investigação, é sempre estéril recorrer a objeções formais como a 
acusação de um “círculo vicioso”, facilmente aduzível, no âmbito de uma 
reflexão sobre os princípios. Essas objeções formais não contribuem em 
nada para a compreensão do problema, constituindo mesmo um obstáculo 
para se entrar no âmbito da investigação. De fato, porém, não há nenhum 
círculo vicioso no questionamento da questão. O ente pode vir a ser 
determinado em seu ser sem que, para isso, seja necessário já dispor de 
um conceito explícito sobre o sentido do ser. (ST1, 33-4). 

 A resposta à objeção baseia-se numa questão de método79. Esta crítica 

“lógica” ao círculo que permeia a pergunta só pode ser dar se um argumento é algo 

passível de ser demonstrado apenas dedutivamente. E para que haja dedução, um 

“fundamento” deve preceder a pergunta. Mas o pensamento de Heidegger não se 

move no terreno de um fundamento sólido pré-definido. Nesse sentido, o caminho 

proposto por ele faz um movimento exatamente inverso ao da dedução: “Não pode 

haver “círculo vicioso” na colocação da questão sobre o sentido do ser porque não 

está em jogo na resposta, uma fundamentação dedutiva, mas uma exposição 

demonstrativa das fundações” (ST1, 34). O ser é algo que pode ser perguntado (em 

seu ser) a partir da investigação da estrutura do Dasein. Trata-se de um argumento 

                                                 
79 O método em Heidegger não é algo estabelecido previamente como numa exposição formal. É algo 
que decorre da própria compreensão do ser e, portanto, arraigado na constituição ontológica do 
Dasein. Cf. Stein. Seis estudos sobre “Ser e tempo”. 2005, p. 58-9. 



 70

semelhante ao da crítica a Descartes e ao cogito: o sentido do ser do sum 

permanece inquestionado: “Com o “cogito sum”, Descartes pretende dar à filosofia 

um fundamento novo e sólido. O que, porém,  deixa indeterminado nesse princípio 

“radical” é o modo de ser da res cogitans, ou, mais precisamente, o sentido do ser 

do “sum”. (ST1, 53).  

Em suma, estabelecendo de que maneira o círculo implicado na compreensão 

do ser não é vicioso, Heidegger diz:  

A “pressuposição” do ser possui o caráter de uma visualização preliminar do 
ser [...] nasce da compreensão cotidiana do ser em que nos movemos 
desde sempre e que, em última instância, pertence à própria constituição 
essencial da pre-sença. (ST1, 34). 

Adiante no texto, já no eixo da analítica existencial, quando a compreensão e 

interpretação são expostas como modo de ser do Dasein, o círculo é remetido 

especificamente à estrutura deste ente (ST1, 209), e se a pergunta pelo sentido do 

ser parte de uma investigação do ente, a circularidade advém da maneira mesma de 

este ente ser. Heidegger afirma que o conhecimento científico, racional e “lógico” 

procura retirar do conhecimento qualquer fio de argumentação que encontre já na 

pergunta o sentido da resposta: “O decisivo não é sair do círculo”, diz Heidegger, 

“mas entrar no círculo de modo adequado. Esse círculo da compreensão não é um 

cerco em que se movimentasse qualquer tipo de conhecimento. Ele exprime a 

estrutura prévia existencial, própria da pre-sença.“ (ST1, 210). É a partir deste 

sentido de estrutura prévia, em que o Dasein, sendo, já tem uma compreensão 

mediana do ser (ST1, 31) (como um “outro” numa relação), que o teorema do círculo 

hermenêutico se articula ao da diferença ontológica.      

O termo “diferença” em filosofia remete a uma “relação” necessária, de modo 

que para haver diferença é preciso que haja dois termos num vínculo de alteridade. 

Além disso, para que a diferença faça sentido, os dois termos devem, para ser 

diferentes de alguma forma, ter também algo em comum80. A diferença ontológica 

em Heidegger pressupõe algo de comum entre o ente e o ser81. O pensamento da 

                                                 
80 Cf. N. Abbagnano, Dicionário de filosofia. 2003, p. 278. 
81 O nada no sentido da diferença ontológica é o que há de comum entre ente e ser: “O nada é o não 
do ente, e, deste modo, o ser experimentado a partir do ente. A diferença ontológica é o não entre 
ente e ser. (EF, 95).  



 71

diferença ontológica está, para o autor, na base da superação da metafísica82, que 

considerou o ser como a totalidade do ente, ignorando a relação.  

No âmbito da analítica existencial, a diferença ontológica nasce da 

compreensão do ser por parte do Dasein: “O ser é sempre o ser de um ente” (ST1, 

35). Dessa maneira, a relação, onde está pressuposta a alteridade:, é uma relação 

especial porque os elementos envolvidos na diferença não se distinguem em 

gênero, tampouco em espécie: o Dasein não é uma parte no todo do ser, já que, 

sendo, o Dasein é, a cada vez, no próprio ser. Esse sentido da diferença ontológica 

se coaduna com a ruptura empreendida por Heidegger na teoria do conhecimento 

que distingue o sujeito do objeto e, “interior e exterior”, sendo a compreensão nem 

algo externo, nem interno, mas transcendente. É nestes termos que, como afirma 

Stein, estes teoremas que conduzem o pensamento de Heidegger dão margem à 

constituição de um novo paradigma na filosofia.  

Na obra de Heidegger, o termo Diferença ontológica (ontologische Differenz) 

não é referido de maneira explícita, no entanto, a idéia da diferença ontológica 

perpassa toda seu pensamento83. Muitas passagens se poderiam apontar para 

figurar a centralidade desta distinção. No início de Ser e tempo, dois “primados” da 

pergunta pelo sentido do ser são destacados: o ôntico e o ontológico (ST1, 34-41), 

ou seja, a questão do ser deve ser pensada, poderíamos interpretar, como um 

movimento que vai do ser ao ente e, de modo igualmente determinante, do ente ao 

ser. Dessa maneira, é possível dizer que só há ser referido ao humano e vice-versa. 

Este aspecto determinante da diferença ontológica é fundamental para o que se 

segue nesta pesquisa no tocante ao cotejamento dos diferentes textos de 

Heidegger. Poderíamos mesmo dizer que deriva de um dos nossos objetivos a 

investigação acerca do sentido da diferença ontológica no caminho percorrido por 

Heidegger ou, de modo mais específico, nos textos selecionados para esta 

pesquisa.   

                                                 
82 Stein aponta que a questão da diferença ontológica é trabalhada por Heidegger em sua relação 
com o problema da superação da metafísica em três textos principais: Que é isto – a filosofia?, O 
princípio da identidade e A constituição onto-teo-lógica da metafísica. Cf. E. Stein Diferença e 
Metafísica. 2000, p. 68.  
83 A diferença ontológica já se coloca como questão para Heidegger de modo temático no ano da 
publicação de Ser e tempo: “A expressão die ontologische Differenz foi introduzida pela primeira vez 
em 1927, para marcar a distinção entre (SER (das Sein) e ente (das Seiende). A distinção, e não a 
expressão, é central em ST1” (M. Inwood. Dicionário Heidegger, 2002, p. 42). 
     



 72

Mais de uma passagem em Ser e tempo ilustram de modo significativo a 

centralidade da diferença ontológica para a analítica existencial. A que se segue, 

fornece os elementos cruciais para os objetivos deste texto. Note-se que este trecho 

faz parte da caracterização do sentido fenomenológico da fenomenologia, que ele 

opõe ao conceito formal, como vimos anteriormente, mas, de alguma maneira, esta 

passagem antecipa toda a analítica: 

Em sentido fenomenológico, fenômeno é somente o que constitui o ser, e 
ser é sempre ser de um ente. É por isso que, ao se visar a uma liberação do 
ser, deve-se, preliminarmente, aduzir o próprio ente, de modo devido. Este 
ente também deve-se mostrar no modo de acesso que genuinamente lhe 
pertence. E, deste modo, o conceito vulgar de fenômeno se torna 
fenomenologicamente relevante. A tarefa preliminar de se assegurar 
“fenomenologicamente” o acesso ao ente exemplar como ponto de partida 
da própria analítica já se acha sempre delineada a partir do próprio ponto de 
chegada. (ST1, 68). 

Antecipa-se a analítica a partir da ênfase no fato de que a liberação para a 

compreensão do ser deriva de uma interpretação prévia do ente, do Dasein. O 

sentido fenomenológico a partir do qual são investigados os dois elementos que 

constituem a relação o fazem exatamente porque se mostram a partir de si mesmos. 

Em consonância com a idéia de superação da metafísica, o humano pensado 

a partir da diferença ontológica é a radical dissolução do sentido tradicional e 

essencialista, de animal racional, de sujeito. O Dasein é um fenômeno, ele se dá 

como possibilidade do humano e do ser, não um “gênero dos entes”, mas sua 

condição ontológica, como um correlato.    

 Estes dois teoremas, círculo hermenêutico e diferença ontológica, são 

as bases do paradigma heideggeriano, de que nos fala Stein. Em Diferença e 

Metafísica84, dois elementos centrais são apresentados como o núcleo dos 

problemas que enfrenta a filosofia no contexto da crise da modernidade e, em 

correlação, da superação da metafísica. São eles o problema do sentido, e o 

problema do outro (ou o problema da intersubjetividade). O problema do sentido está 

atrelado à questão filosófica do conhecimento especificamente com relação ao seu 

caráter de exterioridade. Isso porque tradicionalmente o conhecimento deve, de 

alguma maneira, referir-se a algo que transcende a consciência, para ser válido.  

                                                 
84 op. cit.,  p.14. 



 73

Isto nos remete diretamente ao outro, pois o conhecimento válido deve ser 

partilhável. A reviravolta lingüística na filosofia está na base deste problema, pois, a 

partir dela, um novo sentido de exterioridade deve ser encontrado. No pensamento 

da metafísica, o atrelamento de uma proposição à estrutura do mundo passa por um 

desmoronamento a partir do momento em que tanto a substância relativa à 

interioridade do sujeito como a pressuposição ingênua do mundo como realidade 

recaem, como vimos anteriormente, no âmbito de uma postura irrefletida. 

 Em conjunto, diferença ontológica e círculo hermenêutico, por se fundarem 

na compreensão do ser, oferecem um modelo de interpretação a partir do qual tanto 

a questão do mundo exterior como da intersubjetividade são deslocados para o 

âmbito de uma “relação”. A compreensão do Dasein, enquanto ser-no-mundo, 

(mundo compreendido aqui como totalidade significativa) dispensa uma 

exteriorização e uma conseqüente substancialização de estruturas autônomas, pois 

tanto “compreensão” e “compreendido” são pensados à luz de uma distinção que 

abre espaço para o outro, o diferente.  

E numa conjuntura significativa, eu e outro partilham um sentido comum 

precisamente por se encontrarem numa relação e não por constituírem substâncias 

de uma mesma natureza. O sentido pensado a partir da hermenêutica resguarda o 

espaço do outro, de modo que a intersubjetividade não se define a partir da relação 

entre duas consciências ou “estruturas de pensamento”.  

Dessa maneira é que se poderia interpretar que o pensamento de Heidegger 

em Ser e tempo já prefigura elementos que caracterizam a reviravolta lingüística na 

filosofia, como vimos anteriormente. Mesmo que o discurso não tenha sido aqui 

ainda abordado, o caráter interpretativo do círculo hermenêutico, a constituição de 

sentido, implicado na compreensão, nos remonta à centralidade da linguagem para 

a filosofia. Os pressupostos da diferença ontológica, por sua vez, remetem ao 

aspecto pragmático, social e público da partilha do sentido, que só é possível 

lingüisticamente.    

Diferença ontológica e círculo hermenêutico se colocam, então, mais do que 

como método em Ser e tempo, como pressupostos da concepção de linguagem que 

aí se desenvolve. A abordagem da analítica existencial se situa aqui com o objetivo 



 74

de investigar, neste contexto, a centralidade do humano, como estrutura a partir da 

qual se pode pensar a constituição de sentido e de interpretação. 

 

3.2. Kant e a fundamentação antropológica da metafí sica 

Com as idéias do neokantismo, movimento filosófico alemão de retorno a 

Kant, em meados do século XIX, o pensamento deste autor é tomado 

especificamente como filosofia ou teoria da ciência, ou seja, epistemologia. Com 

isso, buscava-se “livrar” a filosofia tanto da metafísica em sentido ontológico, como 

do psicologismo enquanto redução do conhecimento à dimensão interna da mente85. 

Centrava-se, então na questão da estrutura transcendental como fundamento do 

conhecimento lógico, racional.  

O pensamento de Kant influenciou sobremaneira o desenvolvimento da 

analítica existencial da analítica existencial de Heidegger86, principalmente a Crítica 

da razão pura, texto que Heidegger interpretou continuamente nas preleções de 

1927 e 192887. Neste texto, entendia Kant não como teórico da epistemologia, mas 

da metafísica enquanto ontologia, procurando não superá-la, mas fundamentá-la. 

Opunha-se, dessa maneira, à interpretação neokantiana88. Este trabalho está na 

base da antropologia de Heidegger (se se entende antropologia como propomos 

aqui) e, conseqüentemente, na constituição da analítica existencial. Assim, para 

além da caracterização do homem enquanto sujeito, ressalta-se aqui a dupla 

implicação do ser humano como problema: como objeto de considerações, por um 

lado, e como “horizonte a partir de onde e com relação ao qual tudo é pensado”89.   

Em Kant, a questão do humano gira em torno da explicitação da “faculdade”90 

do conhecimento de que o sujeito é dotado. Para Heidegger, em função da base 

fenomenológica de seu pensamento, do círculo hermenêutico e da diferença 

                                                 
85 Cf. N. Abbagnano. Dicionário de filosofia, 2003, p. 710. 
86 Cf. G. Vattimo. Introdução a Heidegger, 1989, p. 10. 
87 “Interpretação fenomenológica da crítica da razão pura de Kant”. Vol. 25 da Gesamtausgabe. Cf. M. 
Inwood. Dicionário Heidegger, 2002, p. VIII. 
88 Cf. M. Inwood. op. cit, p. 103. 
89 M. Oliveira. A filosofia na crise da modernidade, 1989, p. 15. 
90 I. Kant. Crítica da razão pura, 2001, p. 12. 



 75

ontológica, esta questão se dirige para a investigação sobre o humano a partir do 

modo como este é no mundo. Poderíamos dizer que, de Kant até Heidegger, a 

investigação acerca do homem como fonte de conhecimento passa de uma 

abordagem dedutivo-transcendental para um expositivo-existencial. 

A partir desse ponto de vista é que é interpretado aqui o posicionamento de 

Kant, segundo o qual a pergunta pelo homem é capaz de “reunir e centralizar todas 

as perguntas da filosofia”91. Enquanto pergunta que centraliza toda as outras 

questões, o problema do homem em Kant caracteriza a filosofia como antropologia. 

E quando se situa o pensamento de Heidegger como tendo sido influenciado de 

maneira decisiva pelo pensamento de Kant como uma tentativa de fundamentação 

antropológica da metafísica, tendo Heidegger tirado de suas questões precisamente 

aquela sobre o homem, no sentido ontológico de sua relação com o ser e não como 

a busca por sua essência ou natureza: “A ontologia fundamental não é outra coisa 

que a metafísica do Dasein humano, de tal maneira que ela é necessária para 

restituir possibilidade à metafísica. Ela permanece fundamentalmente afastada de 

toda antropologia, mesmo filosófica.” (KPM, 57). Esta passagem nos remete ao que 

já foi exposto anteriormente com relação aos objetivos desta pesquisa: ela se 

desenrola no âmbito de uma tensão de uma filosofia antropológica que nega a 

antropologia como fundamento. 

    Vejamos em que ponto e até onde o pensamento destes dois autores 

confluem. Para Kant, é fundamental ressaltar o caráter ativo do homem, em função 

da faculdade de intuição dos objetos: 

Se a intuição tivesse de se guiar pela natureza dos objetos, não vejo como 
deles se poderia conhecer algo a priori, se, pelo contrário, os objetos 
(enquanto objetos dos sentidos) se guiar pela natureza da nossa faculdade 
de intuição, posso perfeitamente representar esta possibilidade92. 

Em detrimento do caráter de “contemplador do mundo” inerente ao horizonte 

de interpretação grego, em Kant, o homem, “o sujeito, investe a si mesmo, e neste 

sentido não há mundo sem homem”93. Ora, em consonância com este pensamento 

está o pensamento de Heidegger quando afirma não haver ser sem o Dasein e vice-

versa. Talvez precisamente o sentido deste “vice-versa”, que nos remete à diferença 

                                                 
91 M. Oliveira. op. cit. 
92 I. Kant. op. cit., 2001, p. 46. 
93 M. Oliveira. op. cit., p. 16. 



 76

ontológica heideggeriana, pareceria estranho a Kant, que, movendo-se no âmbito da 

revolução copernicana, vai sempre do homem ao ente, não encontrando o 

movimento de volta. 

Kant entende que, através da experiência, o mundo se torna objeto para o 

homem não enquanto “realidade física, mas objeto do qual falamos e fazemos 

afirmações [...] O mundo só existe para o homem em virtude da atividade do homem: 

é a subjetividade transcendental que constitui o mundo como mundo-objeto”94. O 

mundo para o homem seria exatamente o fenômeno, o mundo em si é relegado à 

condição de incognoscibilidade. 

Salta aos olhos uma distinção central na compreensão destes pensadores no 

tocante ao fenômeno, o que pode ser explicitado a partir da diferenciação que 

Heidegger faz no início de Ser e tempo, entre o sentido formal de fenomenologia e o 

sentido fenomenológico. Por trás do fenômeno, para Kant, subjaz o sentido obscuro 

da coisa em si, reguladora dos fenômenos, mas incognoscível em si mesma, 

enquanto que, para Heidegger, “por trás” dos fenômenos da fenomenologia não há 

absolutamente nada. Qual o sentido genuíno desta afirmação? Heidegger situa a 

distinção kantiana entre fenômeno e coisa-em-si no horizonte do pensar metafísico 

enquanto “divisor do mundo”: empírico/inteligível, transcendente/imanente, e mesmo 

a distinção entre o que é cognoscível e o que é pensável95. Ou seja, o movimento 

que para Kant, situa o pensamento adiante da metafísica, relegando a realidade 

mesma do mundo à incognoscibilidade, ao reino da mera especulação, para 

Heidegger é nada mais que um adentramento enraizador na mesma metafísica que 

se pretende criticar. 

O caminho da fundamentação da metafísica é o caminho da explicitação dos 

juízos sintéticos a priori no âmbito da filosofia transcendental. E aqui se poderia 

identificar o sentido do empreendimento de fundamentação precisamente quando 

um novo saber é criado, quando o pensamento é dividido, de modo a tornar mais 

viável e legítimo a explicitação temática e detalhada da função específica de cada 

faculdade humana do conhecimento.  

                                                 
94 Idem, p. 17. 
95 I. Kant. op. cit., p. 52. 
 



 77

Kant dirá que a filosofia não pode ignorar a baliza da experiência sob pena de 

filosofar sem nenhum solo firme:  

A possibilidade da experiência é, pois, o que confere realidade objetiva a 
todos os nossos conhecimentos a priori. Ora a experiência assenta sobre a 
unidade sintética dos fenômenos, isto é, sobre uma síntese por conceitos do 
objeto dos fenômenos em geral, sem a qual nem sequer é conhecimento, 
apenas uma rapsódia de percepções que nunca caberiam todas num 
contexto, segundo as regras de uma consciência (possível) universalmente 
ligada, nem se incluiriam, por conseguinte, na unidade transcendental e 
necessária da apercepção. A experiência tem, pois, como fundamento, 
princípios da sua forma a priori, ou seja, regras gerais da unidade da síntese 
dos fenômenos96 

 

As formas da sensibilidade asseguram o “dar-se” originário dos fenômenos 

para o sujeito do conhecimento. Mas sem o entendimento, que possui as formas a 

partir das quais articula-se a organização dos dados empíricos enquanto idéias, o 

conhecimento não é possível. Vimos que, para Heidegger, esta idéia de síntese 

repousa numa má interpretação do logos grego. A síntese não está no sujeito 

(hypokeímenon). 

Entretanto, poderíamos pensar até que ponto Heidegger, a partir da análise 

da existência como uma estrutura, na qual se pode identificar não categorias, mas 

existenciais dá um salto com relação à superação da metafísica. Em suma, em que 

diferem, em termos metafísicos, a exposição da estrutura do Dasein da delimitação 

transcendental da estrutura da subjetividade? A resposta a esta questão se 

aproxima da centralidade da temporariedade como horizonte fundamental do ser do 

Dasein e como solo a partir do qual Heidegger opera a Destruktion da metafísica: 

Vejamos o que o autor fala sobre Kant na caracterização da destruição da ontologia: 

Kant foi o primeiro e o único a dar um passo no caminho de investigação 
para a dimensão da temporariedade. Ou melhor, Kant foi o primeiro que se 
deixou encaminhar, nesse caminho, pela pressão dos próprios fenômenos. 
Pois é somente depois de fixar a problemática da temporariedade que se 
pode lançar alguma luz sobre a obscuridade da doutrina do esquematismo. 
(ST1, 52). 

Heidegger se refere ao passo fundamental que teria feito Kant encaminhar-se 

para uma compreensão originária do tempo: a recondução deste fenômeno para o 

sujeito (ST1, 53). De alguma maneira, Heidegger toma para si, no percurso da 

                                                 
96 Idem, p. 220. 
 



 78

tradição, a caracterização kantiana das formas da sensibilidade, já que, como vimos 

anteriormente, na consideração de Heidegger acerca da necessidade de repensar o 

fenômeno do tempo, que para a tradição permaneceu na posição irrefletida de 

critério de demarcação das regiões dos entes, o ser deve ser pensado a partir do 

horizonte do tempo. E já que o passo inicial na investigação acerca do sentido do 

ser é analítica do Dasein, o Dasein é aquele ente que é no tempo enquanto 

possibilidade. Kant deu, assim, um passo fundamental, segundo Heidegger, mas 

deixou irrefletida, assim como Descartes, a investigação acerca do sentido do ser do 

“eu sou” do sujeito. 

O sentido do ser do Dasein liga-se a interpretação da existência como 

possibilidade; o conhecimento é “momento”, como “modo de ser” do Dasein em 

termos de compreensão, e da antecipação. A interpretação do Dasein como ser-no-

mundo lhe confere um sentido de finitude que limita sua estrutura de compreensão a 

um contexto histórico, situado, falível: “Existirá uma época de infinitude virtual na 

qual a humanidade como um todo se garante o futuro através dos processos e 

reconstrução da realidade da consciência? Não existe um eu fático que sustenta 

tudo isso?”97. Nestes termos é que a centralidade da interpretação do tempo como 

possibilidade conduz paulatinamente a filosofia enquanto metafísica a um 

conhecimento para além da certeza e do fundamento e, ainda assim, um 

conhecimento. 

Como ser-no-mundo, o Dasein, fático desde o início, e, portanto, já situado no 

contexto de onde parte a compreensão, ainda que pensado enquanto esfera a partir 

da qual todo o conhecimento do ser pode se dar, destoa do sujeito dualista de Kant, 

onde a ação e o juízo representam pólos distintos da atividade do sujeito. Ser e 

tempo parte da desde o início da necessidade de suprimir o conhecimento enquanto 

teoria ao qual se opõe a práxis. O Dasein é ao mesmo tempo “teórico” e “prático” 

enquanto estrutura da compreensão. Opõe-se ao sujeito transcendental, entidade 

“sem mundo, sem história e autônoma”98.  

                                                 
97 E. Stein. Diferença e metafísica, 2000, p. 54. 
98 M. Oliveira, op. cit., p. 22. 



 79

Vejamos de modo mais detalhado o Dasein no horizonte da analítica, de 

modo a visualizar sua relação com o tempo, seu caráter fático de pertença ao mundo 

e, conseqüentemente sua faticidade. 

 

3.3. Analítica existencial: tempo, faticidade e mun do 

O § 9 de Ser e tempo inicia assim: “O ente que temos a tarefa de analisar 

somos nós mesmos. O ser deste ente é sempre e a cada vez meu”. (ST1, 77) 

Poderíamos interpretar o sentido do humano a partir destas sentenças, enfatizando 

o caráter auto-compreensivo do Dasein e sua necessária auto-implicação no 

movimento da pergunta. É neste contexto da obra que Heidegger desloca o sentido 

tradicional da essência humana, como “quiditas” para o “estar lançado” e, portanto, 

situado, da existência como compreensão. Tal deslocamento deve-se a um aspecto 

central da existência enquanto essência do Dasein, que Heidegger cuidadosamente 

distingue do conceito tradicional de existentia enquanto realidade: “para a ontologia 

tradicional, existentia designa o mesmo que ser simplesmente dado, modo de ser 

que não pertence à essência do ente dotado do caráter da presença”. (ST1, 77). O 

ser humano é o único ente verdadeiramente existente, no sentido da possibilidade e 

da compreensão, em meio aos outros entes, intramundanos, com os quais se 

relaciona. 

Já a introdução do §4 aponta, de alguma maneira, elementos que se poderia 

relacionar à centralidade do humano: “Como atitude do homem, as ciências 

possuem o modo de ser desse ente (homem). Nós o designamos com o termo pre-

sença” (ST1, 38). Como um pressuposto central da analítica, o autor delimitará, 

adiante, o ser da pre-sença em face da antroplogia, da biologia e da psicologia (ST1, 

§10), o que justifica a escolha do termo Dasein de modo a evitar propositalmente o 

“homem” e, junto com ele, a suposição metafísica de que se pode atribuir uma 

natureza fixa e imutável a este ente. 

A reinterpretação do tempo é fundamental para a caracterização do ser do 

Dasein como possibilidade: 



 80

A temporalidade (Zeitlichkeit) será de-monstrada como o sentido da pre-
sença. Essa comprovação deve ser afirmada numa repetição da 
interpretação das estruturas da pre-sença provisoriamente de-monstradas 
como modos da temporalidade.” (ST1, 45)99. 

O caminho em busca da elaboração de uma ontologia fundamental mostra-se 

como um movimento de desconstrução da ontologia tradicional à luz do fenômeno 

do tempo. A temporalidade (Zeitlichkeit) é apresentada como “ponto de partida” em 

direção à pergunta pelo sentido do ser. Para proceder nesse sentido Heidegger 

afirma que é preciso primeiro retroceder ao que a ontologia tradicional desenvolveu 

sobre o tempo e sobre seu lugar no âmbito da ontologia. 

O tempo ocupa um importante lugar filosófico tendo sido objeto de reflexão 

desde os mais antigos teóricos da tradição e seu conceito ganhado desenvolvimento 

na Física de Aristóteles, cujas reflexões iriam influenciar todo o pensamento 

filosófico, o tempo é aquilo através do qual se explica o movimento, a mudança, a 

transição, bem como, de modo simetricamente oposto, o que é apesar do tempo, ou 

seja, a eternidade, o perene, o imutável. Essa relevância é central no âmbito da 

ontologia, tendo em vista que é a partir do tempo que se pode afirmar algo sobre o 

que é, sobre o que vem a ser e continua a ser, ou deixa de ser. 

Heidegger afirma que é preciso primeiro retroceder ao que o pensamento 

tradicional desenvolveu sobre o tempo e sobre seu lugar no âmbito da ontologia: 

De há muito que o “tempo” funciona como critério ontológico, ou melhor, 
ôntico para uma distinção ingênua das diversas regiões dos entes. Assim, 
distingue-se um ente “temporal” [...] de um ente “não-temporal” [...].Persiste 
o fato de que, na acepção de ser e estar no tempo, o tempo serve como 
critério para distinguir as regiões e modos de ser. E, não obstante, até hoje 
não se questionou e investigou como o tempo chegou a desempenhar  essa 
função ontológica fundamental... (ST1, 45-46) 

De acordo com o que Heidegger expõe no mesmo parágrafo da obra, no 

âmbito de uma ontologia originária, é de fundamental importância que a analítica 

existencial do ente que compreende o ser não tenha suas estruturas extraídas a 

partir de elementos que lhe sejam exteriores. O Dasein deve ser compreendido a 

partir de si mesmo. Tais estruturas devem também ser essenciais e não 

contingentes, do contrário o caminho para a compreensão do ser não é verdadeiro. 

Assim é que a temporalidade surge como constitutiva deste ente, e ele é um 

                                                 
99 A temporalidade é constitutiva do Dasein e não o tempo. O tempo não é “em função de”, os entes é 
que são no tempo. Para evitar a confusão dos temos, Heidegger emprega a palavra Temporalität para 



 81

“momento” do ser, já que “pertence à pre-sença, como constituição ôntica, um ser 

pré-ontológico.” (ST1, 45). O ente que é pré-ontológico está aberto a um 

“movimento”, uma possibilidade de se tornar, em algum “momento”, compreensão do 

ser. 

A temporalidade surge, para Heidegger como constitutiva do Dasein, e ele é 

um “momento” do ser, já que “pertence à pre-sença, como constituição ôntica, um 

ser pré-ontológico.” (ST1, 45). O ente que é pré-ontológico está aberto a um 

“movimento”, uma possibilidade de se tornar, em algum “momento”, compreensão do 

ser. A compreensão do ser é no tempo, ou seja, o ente que compreende o faz no 

tempo e isso se dá como que um movimento no ser que ao ente se dirige no sentido 

da pergunta. A questão ontológica de Heidegger sobre o tempo topa com a questão 

da temporalidade constitutiva do próprio Dasein, enquanto simultaneidade de 

possibilidades. Este é, assim, um “modo” ou um momento do ser. Acrescente-se: 

este momento, ou a possibilidade aberta para este momento do ser-aí é a sua mais 

importante característica. O ser-aí é possibilidade; é o próprio tempo. 

Em si mesmos espaço e tempo não são nada (CT, 11), é necessário um 

referencial para que tempo e espaço representem mais cedo e mais tarde, aqui e lá. 

Seja como for, para um físico, do que se trata é de medir o tempo. E esta medida do 

tempo é feita através do relógio. Heidegger pergunta: “O que experimentamos do 

tempo por meio do relógio? O tempo é algo no qual indiferentemente pode ser fixado 

um “ponto-agora” (Jetztpunkt), de modo que em dois “pontos-agora” diferentes um é 

anterior e o outro é posterior [...] Este tempo é completamente homogêneo” (CT, 13). 

É preciso explicitar em que sentido essa noção homogênea de tempo é arbitrária, 

bem como lembrar que tal concepção de consiste numa convenção, pois não há 

razões para se crer que o tempo em si mesmo seja homogêneo, simultaneamente 

absoluto e mensurável. Os “pontos-agora” marcados no relógio não correspondem 

necessariamente a um mais cedo (früher) e mais tarde (später) (CT, 13). 

Como pode o tempo enquanto homogeneidade universal ser medido a partir 

de “agoras” particulares, estabelecidos por entes contingentes? Heidegger afirma 

que Agostinho, que também coloca a pergunta pelo tempo a partir da eternidade, 

teria chegado a este resultado no livro XI de suas Confissões ao associar a medição 

                                                                                                                                                         
se referir à temporalidade relativa ao próprio ser. 



 82

do tempo ao seu próprio espírito100. A reflexão de Agostinho sobre o tempo parte 

exatamente da perspectiva da existência fugaz que coloca a questão pelo perene, 

pela “eternidade imóvel”, que “determina o futuro e o passado, não sendo ela nem 

passado nem futuro [...]”101. De acordo com o modo como ele compreende o tempo, 

este é medido pelo espírito. O tempo fica, assim, preso ao âmbito psicológico, sendo 

determinado a partir da consciência. Mas para cada consciência, de modo 

específico, dá-se o tempo? Aceitar tal argumento é assumir uma total relativização; 

para cada indivíduo haveria um tempo distinto e, conseqüentemente, um ser distinto, 

o que é incompatível com o pressuposto primeiro de toda ontologia. Ou seria esse 

sujeito um universal que coloca em qualquer contexto a mesma pergunta pelo 

tempo? 

Não posso inferir que o tempo sou eu, mas a analítica existencial de 

Heidegger apontará exatamente para semelhante conclusão: o tempo não sou eu, 

mas eu, enquanto ser-aí sou o próprio tempo. Se há alguma relação do ser-aí com a 

temporalidade definitivamente não é nos termos em que o faz a teologia e a 

metafísica. A temporalidade do Dasein remete à sua finitude. Heidegger apresenta a 

finitude do Dasein compreendendo-o a partir de sua totalidade como antecipação, e, 

conseqüentemente como antecipação da morte; o Dasein é ser-para-a-morte. Isso 

não significa que a finalidade de sua existência é “caminhar em direção à morte”, 

mas que a sua própria existência, num sentido “total” é o fato de ser, antecipando 

possibilidades, continuamente finita. Numa palavra, o Dasein não é finito porque 

“caminha para o fim”, mas porque, antecipando a possibilidade do fim, é finito: o que 

cabe é buscar na própria pre-sença o sentido existencial de seu chegar-ao-fim e 

mostrar que esse “findar” pode constituir todo o ser desse ente que existe” (ST2, 22). 

Heidegger diz ainda, adiante: “Da mesma forma que a pre-sença, enquanto é, 

continuamente já é o seu ainda-não, ela também já é sempre o seu fim. O findar 

implicado na morte não significa o ser e estar-no-fim da pre-sença, mas o seu ser-

para-o-fim. (ST2, 26).  

Pensar o sentido da existência implica reconhecer sua finitude. É por isso que 

o Dasein não pode ser pensado em sentido substancial. Voltemos à crítica de 

                                                 
100 Agostinho. Confissões, 1984, p.  15. 
101 Idem., p. 216. 
 



 83

Heidegger ao cogito: “Descartes, a quem se atribui a descoberta do cogito sum, 

como ponto de partida básico do questionamento filosófico moderno, só investiga o 

cogitare do ego dentro de certos limites. Deixa totalmente indiscutido o sum, embora 

o sum seja proposto de maneira tão originária quanto o cogito”. (ST1, 82). Com 

efeito, em Descartes, pensamento e existência se coadunam de tal maneira que a 

existência de um sujeito substancial é extraída da faculdade do pensamento: o 

homem é um ser que pensa, há pensamento e daí se poderia concluir mesmo que 

se há pensamento há ser, mas o salto que faz relacionarem-se todos os elementos 

de uma vez só num ente, o homem, passou como que ignorado pela dúvida 

metódica. Nietzsche argumenta de modo semelhante. Nos fragmentos póstumos de 

Nietzsche escritos em meados da década de 80 do século XIX, ele diz: “Cogito é 

decididamente apenas uma palavra: mas ela significa algo múltiplo: algo é múltiplo e 

nós grosseiramente deixamos escapar, na boa fé de que seja uno”102. Nesta 

multiplicidade do cogito que em si abarca tanto a certeza da essência do pensar e 

do existir, diz Nietzsche, está não a descoberta de uma verdade sobre o 

conhecimento, mas uma crença ingênua que incorre no absurdo: “algo é acreditado, 

logo acredita-se em algo – uma forma falsa de conclusão! Por fim já se deveria 

saber o que é ‘ser’, para extrair do cogito um sum, já se deveria igualmente saber o 

que é saber - parte-se da crença na Lógica, no ergo sobretudo!”103. Eu, pensar, ser, 

existir. Seqüência de ficções que tem no ser a maior delas, como algo que não 

precisa de demonstração, como simplesmente dado. 

Poderíamos dizer que em Heidegger, o vazio inerente ao ser do sum estaria 

associado ao fato de a diferença ontológica ter sido ignorada. A diferença ontológica 

pensa que o sentido do ser do sujeito que é só pode ser compreendido numa 

relação que envolve sujeito e ser ao mesmo tempo, de modo que não fica “vago” o 

espaço que teria de fazer a relação entre a existência de um ser “interior” e de um 

ser exterior. Stein refere num diálogo entre Kant e Heidegger:  

A questão importante é aquela que Kant colocava quando dizia: é um 
escândalo a filosofia não ter encontrado ainda a ponte entre a consciência e 
o mundo. Heidegger dirá: o escândalo é nós ainda estarmos procurando 
essa ponte. Nós a temos desde sempre, enquanto seres no mundo. 
Enquanto Dasein, já sempre temos a ponte entre o Dasein e o mundo, 
porque o Dasein é ser-no-mundo. E o mundo, ao mesmo tempo que 

                                                 
102 F. Nietzsche. Fragmentos póstumos. XI; 40 (23); p. 639s. 
103 Idem. 



 84

constituído pelo Dasein, é constituinte do Dasein, há uma relação recíproca 
constante e radical104.   

O “ser-em” do Dasein congrega de modo existencial tanto sujeito como 

objeto. 

A certeza inicial do cogito enquanto princípio metafísica coloca-se como um 

obstáculo ao desenvolvimento da analítica: “uma das primeiras tarefas da analítica 

será, pois, mostrar que o princípio de um eu e sujeito, dados como ponto de partida, 

deturpa, de modo fundamental, o fenômeno da pre-sença”. O ponto de vista 

ontológico, a partir do qual o ente é sempre pensado em relação deve evitar o ponto 

de partida da substancialização, do fundamento, que em nada faz caminhar, para 

Heidegger, a delimitação do ser da compreensão: “Não é, portanto, por capricho 

terminológico que evitamos o uso desses termos bem como das expressões “vida” e 

“homem” para designar o ente que nós mesmos somos. 

Do ponto de vista da superação da metafísica, se, por um lado, a analítica 

deve-se distanciar de uma caracterização do homem enquanto sujeito, da mesma 

maneira ele não deverá ser pensado como “ser vivo”, ligado às “filosofia da vida”, ou 

como “objeto” ou “pessoa” da psicologia e da antropologia filosófica (ST1, 83-4). 

Dois elementos centrais que caracterizam a antropologia tradicional mostram o que 

deve ser superado na analítica do Dasein: primeiro, a idéia de que o homem é um 

“ser vivo dotado de razão (zw|=on lo/gon e/xon)” (ST1, 85), como algo simplesmente 

dado.  Segundo, a idéia teológica de que o homem é o fruto de uma criação à 

imagem e semelhança de Deus (ST1, 85). A delimitação do ser do homem nestes 

termos teria sido apropriada pela modernidade, de modo que o caráter “superior” do 

homem, como ser e razão desembocou no aspecto transcendental, no qual o 

homem é aquele que “se lança para além de si mesmo” (ST1, 85). De toda maneira, 

diz Heidegger, pensa-se o homem a partir de um critério de “evidência” que 

permanece como um “dado” inquestionado (ST1, 86). 

O que desloca o Dasein do sentido tradicional de ”evidência” é a sua 

faticidade: “Faticidade não é a fatualidade do factum brutum de um ser simplesmente 

dado, mas um caráter ontológico da pre-sença assumido na existência, embora 

                                                 
104 E. Stein. Diferença e metafísica. 2000, p. 62. 
 



 85

desde o início reprimido” (ST1, 189). A faticidade do Dasein relaciona-se 

intrinsecamente à idéia de mundo tal como desenvolvida em Ser e tempo. O mundo 

não é aquilo para onde se “dirige” a compreensão, mas o próprio contexto em que 

se move a compreensão. Numa passagem central do texto, Heidegger refere-se 

especificamente ao conhecimento  e ele é apontado como algo que “pertence” ao 

Dasein, de uma maneira peculiar. Aqui, Heidegger, poder-se-ia dizer, inicia uma 

reflexão que pensa o conhecimento em relação a duas orientações básicas da 

filosofia: o realismo e o idealismo. O debate realismo/idealismo já foi suscitado de 

alguma maneira através da crítica de Heidegger entre a necessidade de o 

conhecimento buscar uma ponte entre o interior e o exterior no mundo. Assim, 

tradicionalmente, mundo é a esfera autônoma, real auto-subsistente, e “evidente” 

que se coloca com objeto para o sujeito. Heidegger diz: 

Em contrapartida, na proposição existencial ambos são negados. O que a 
separa totalmente do realismo é a incompreensão ontológica de que sofre o 
realismo. Ele tenta esclarecer a realidade onticamente mediante o contexto 
efetivo e real entre as coisas reais. Com relação ao realismo, o idealismo 
possui uma primazia fundamental, por mais oposto e insustentável que seja 
no que respeita aos resultados, desde que ele próprio não e compreenda 
equivocadamente como idealismo “psicológico” [...] Somente porque o ser é 
“na consciência”, ou seja, é compreensível na pre-sença é que a pre-sença 
pode compreender caracteres ontológicos como independência, “em si”, 
realidade em geral, e conceituá-los (ST1, 274). 

E, anteriormente, especificamente com relação ao conhecimento:  

Ao se refletir sobre esta relação de ser, dá-se, logo de início, um ente, 
chamado natureza, como aquilo que primeiro se conhece. Nesse ente não 
se encontra conhecimento. Quando “se dá” conhecimento, este pertence 
unicamente ao ente que conhece. Entretanto, o conhecimento não é 
simplesmente dado nesse ente, a coisa homem. De todo modo, não pode 
ser constatado externamente como, por exemplo, propriedades de nosso 
corpo. Na medida, porém, em que não lhe pertence como uma qualidade 
externa, o conhecimento deve estar “dentro”. (ST1, 99). 

De alguma maneira, então, mesmo que não numa perspectiva “interna”, o 

conhecimento só é possível, para Heidegger em função e a partir do humano do 

Dasein. O conhecimento pertence ao Dasein. Em sentido fenomenológico, isso 

significa dizer que o conhecimento não “alcança” um mundo exterior e nem que a 

estrutura subjetiva da consciência “constitui” o mundo enquanto realidade. O mundo 

deve ser, então, se não um “intermediário”, como condição existencial da 

possibilidade de encontro entre o ser da compreensão e a totalidade significativa: 

“conhecer é um modo de ser da presença enquanto ser-no-mundo”. (ST1, 100). 



 86

A condição do Dasein é, portanto, histórica, fática e é isso o que significa 

dizer que “pertence essencialmente à pre-sença ser em um mundo”. (ST1, 40). Com 

isso, Heidegger procura distanciar seu pensamento e a própria analítica existencial 

de qualquer projeto transcendental que erigisse um modelo universal de 

subjetividade situada fora do mundo. Mas o que é mundo? A condição, 

possibilitação da existência do Dasein? O mundo é interpretado aqui no horizonte do 

“como” da compreensão e não num sentido conteudal. O mundo não é um “quê”. De 

acordo com Stein, “mundo é a estrutura prévia de sentido sempre pressuposta onde 

falamos de enunciados verdadeiros e falsos, sendo que dele mesmo nada se pode 

predicar que seja verdadeiro ou falso”105. O Dasein, então, existe com outros entes 

no mundo e estes outros entes já lhe concernem num espaço de compreensão. 

Poderia-se interpretar isso, com todo o perigo de fazer recair o texto de Heidegger 

precisamente na dimensão antropológica que ele procurou evitar, da seguinte 

maneira: aquilo que vejo como mundo não pode ser diferente do que faz de mim 

mesmo algo neste mundo: o mundo se apresenta para mim da maneira como eu, 

Dasein, sou neste mundo. Com efeito, consta em Ser e tempo a seguinte definição 

de mundo no contexto da explicitação da mundanidade 

“Mundanidade é um conceito ontológico e significa a estrutura de um 
momento constitutivo do ser-no-mundo. Este, nós o conhecemos como uma 
determinação existencial da presença. Assim, a mundanidade já é em si 
mesma um existencial. Quando investigamos ontologicamente o “mundo”, 
não abandonamos, de forma alguma, o campo temático da analítica da pre-
sença. Do ponto de vista ontológico, “mundo” não é determinação de um 
ente que a pre-sença não é. Mundo é um caráter da própria pre-sença. 
(ST1, 105). 

De início, a passagem parece colocar o intérprete numa posição 

desconcertante: então, o Dasein é a condição do próprio mundo? Como esta 

filosofia pode ainda opor-se ao sujeito como fonte do sentido, do homem como 

animal rationale, à redução da filosofia à antropologia? De que maneira a 

caracterização deste ente poderia se distanciar do sujeito kantiano, por exemplo? A 

resposta sinaliza para a sutileza do sentido ontológico expresso: trata-se de um 

momento constitutivo do ser-no-mundo do Dasein. O mundo só poderia ser tomado 

aqui em sentido subjetivo se ele significasse a exterioridade em sentido substancial, 

o fora daquele que interpreta. Em sentido fenomenológico, porém, o mundo é aquilo 

que só se constitui enquanto tal na referência e em relação à estrutura ontológica do 

                                                 
105 E. Stein. Diferença e metafísica, 2000, p. 33. 



 87

Dasein. A afirmação só faz sentido compreendida a ruptura com a idéia de mundo 

como objeto, fonte de afecções, estrutura externa. 

O Dasein entra no lugar do sujeito, o ser do conhecimento, aquele para quem 

a verdade e o ser podem fazer sentido. E ele se distancia do sujeito precisamente 

por ser caracterizado como compreensão, inclusive compreensão de si: “pertence a 

seu ser mais próprio dispor de uma compreensão de si mesmo e manter-se desde 

sempre numa compreensão de si”.(ST1, 42). Esta compreensão de si é possibilitada 

pela existência ser em um mundo e em diálogo com ele o Dasein pode se 

compreender como um ente entre outros. 

“A expressão ‘pre’ refere-se a essa abertura essencial. Através dela, esse 

ente (a pre-sença) está junto ao pré-sente do mundo e se faz pre-sença para si 

mesmo” (ST1, 186). A transcendência é antes um “modo de ser”, uma possibilidade, 

do que uma estrutura substancial ou um salto para uma esfera transcendente.  de 

abertura ao mundo. 

No relacionamento com os entes, o Dasein “percebe” o ente “simplesmente 

dado” (ST1, 101) e pode, a partir disso, elaborar proposições e isso como uma 

qualidade sua, como um modo seu de ser. O conhecimento desta maneira não surge 

de representações do sujeito, no interior, que saem ao encontro do mundo. É por 

isso que, para Heidegger, o conhecimento não pode ser uma relação de 

concordância das interpretações do sujeito com a realidade. (ST1, 101). Mesmo 

porque, o próprio conceito de “realidade” é oriundo de uma compreensão tradicional 

de mundo como evidência. O “encontro” entre o mundo e a interpretação é de outra 

ordem: “Ao dirigir-se para... e apreender, a pre-sença não sai de uma esfera interna 

em que antes estava encapsulada . em seu modo de ser originário, a pre-sença já 

está sempre “fora”, junto a um ente que lhe vem, ao encontro no mundo já 

descoberto”. (ST1, 101). 

Esta idéia de “mundo já descoberto” deriva dos pressupostos da 

fenomenologia hermenêutica para a qual, por um lado não há um sentido obliterado 

por “detrás do fenômeno” a ser descoberto e, por outro, pelo fato de a interpretação 

já estar inserida no contexto do mundo enquanto significatividade. De toda maneira, 

é interessante frisar, para boa compreensão dos propósitos da obra, bem como dos 



 88

objetivos deste texto que, com este modelo de conhecimento, oriundo da orientação 

da Destruktion, “a morte do sujeito e a superação da subjetividade segundo 

Heidegger não visam à supressão do eu, a consciência de si e da reflexão. ao 

filósofo interessa como isso foi apresentado pela tradição [...]”106.A ruptura parece 

colocar-se mais com relação à substancialização da estrutura da consciência e do 

sujeito, no sentido da representação. 

O mundo pensado a partir da analítica, enquanto todo conjuntural de 

significatividade (Bedeutsamkeit) é caracterizado também por uma espécie de 

pragmática. Heidegger explicita o sentido grego de pragmata: “coisas com que se 

lida (pra=xij) na ocupação” (ST1, 109), a partir das quais se pode estabelecer o 

conceito de instrumento (Zeug). O instrumento é aquilo que é possibilitado pela 

condição da manualidade (Zuhandenheit), o que nos remete de modo imediato ao 

caráter pragmático da lida do Dasein com os entes intramundanos. E é importante 

salientar aqui que o sentido de pragmática, decorrente da acepção grega, das coisas 

e da lida com essas coisas, não corresponde a um caráter estritamente utilitário, 

como se poderia pensar caso a lida se constituísse numa relação de “exterioridade” 

entre a compreensão e a coisa enquanto fenômeno. O fator determinante é, mais 

uma vez, ac conjuntura do mundo como significância onde os objetos já se dão de 

alguma maneira numa totalidade instrumental e significativa, na qual já está inserido 

de igual modo o Dasein, no modo de ocupação (Sorge). A totalidade instrumental é 

o conjunto dos diversos modos de “ser-para”, as diferentes maneiras como as coisas 

se nos podem aparecer como instrumentos “à mão”: “serventia, contribuição, 

aplicabilidade, manuseio” (ST1, 110). Parece ser isso o que Heidegger quer dizer 

quando, referindo-se a esta ocupação diz: “A pre-sença cotidiana já está sempre 

nesse modo quando, por exemplo, ao abrir a porta, faço uso do trinco.” (ST1, 108). 

Este aspecto pragmático que perpassa a filosofia de Heidegger nesta 

“primeira fase”, ou, de modo mais específico, em Ser e tempo é fundamental para o 

cotejamento que pretendo fazer aqui entre o estatuto da linguagem neste texto e 

aqueles que serão investigados adiante. De acordo com o que foi exposto, um dos 

objetivos deste texto é averiguar se e, de que maneira, a concepção de linguagem, 

pensada a partir deste caráter pragmático, como um elemento operativo em Ser e 

                                                 
106 E. Stein. Diferença e metafísica, 2000, p. 19. 



 89

tempo é repensada, substituída e mesmo transformada nos textos que se seguem, à 

chamada virada de seu pensamento. 

Rorty interpreta o pensamento de Heidegger e de Wittgenstein de um ponto 

de vista pragmático, afirma haver uma diferença bastante similar, entre os chamados 

primeiro e segundo Wittgenstein e o “primeiro” e “segundo” Heidegger afirmando 

haver aqui como que um caminho inverso: o primeiro Heidegger teria situado a 

linguagem como inerente a própria estrutura social do Dasein, de modo que este 

“era lingüístico de ponta a ponta, da mesma forma que era social de ponta a 

ponta”107. O “segundo” Heidegger teria enxergado posteriormente, “uma rendição 

prematura à razão” neste caráter pragmático. Já Wittgenstein, teria seguido um 

caminho inverso, partindo de uma concepção de linguagem onde as sentenças 

“figuravam” o mundo, no Tractatus lógico-philosoficus, para uma compreensão 

pragmática, onde a linguagem passou a ser compreendida a partir de seu uso, ou 

seja, a partir de seu caráter sócio-histórico. 

Da interpretação de Rorty, importa para nós de modo mais significativo, pelo 

menos neste momento, compreender o que significa o fato de o Dasein ser 

lingüístico tanto quanto social, histórico e situado. Adiante, nos deteremos sobre a 

possibilidade de esta perspectiva ter-se tornado “mística”, precisamente por ter 

encontrado, neste aspecto pragmático de sua filosofia uma “rendição à razão”. 

Passemos à interpretação específica sobre a linguagem como discurso em Ser e 

tempo e sua relação com a significatividade de que é constituído o ser-no-mundo, e 

talvez este aspecto não necessariamente racional da linguagem se torne mais claro. 

 

3.4. Do homem à linguagem: o discurso 

Uma investigação rigorosa acerca da linguagem como discurso em Ser e 

tempo, de modo a explicitar-lhe todos os seus aspectos, só seria possível numa 

outra pesquisa, especificamente com este propósito. O objetivo aqui é, então 

destacar principalmente o §34, intitulado: “Pre-sença e discurso. A linguagem”, bem 

                                                 
107 R. Rorty. Wittgenstein, Heidegger e a reificação da linguagem, 2002, p. 77. 



 90

como de alguns elementos que o antecipam, na tentativa de apreender a linguagem 

como componente existencial da abertura do Dasein e, portanto, derivada do modo 

humano do Dasein enquanto “ser-lançado-no-mundo”.  

O primeiro elemento da constituição existencial da abertura do Dasein 

apresentado por Heidegger, e que, de alguma maneira, antecipa a possibilidade da 

linguagem como discurso é a disposição (Befindlichkeit). A disposição nos remete 

diretamente à centralidade dos afetos no pensamento de Heidegger em detrimento 

da orientação racional, pois o que cotidianamente o Dasein experimenta como 

disposição são os humores. A disposição é o caráter ontológico dessa possibilidade 

de afetação do Dasein. O humor é seu sentido ôntico. A disposição surge, assim, da 

faticidade do Dasein, de seu caráter de ser-lançado (geworfen)108. Outro constituinte 

da abertura do Dasein, que deriva da condição de possibilidade de afetação por 

parte da disposição é a compreensão: “Toda disposição sempre possui a sua 

compreensão, mesmo quando a reprime. Toda compreensão está sempre 

sintonizada com o humor.” (ST1, 198). O ser do Dasein é sempre dirigido pela 

compreensão: “A pre-sença é de tal maneira que ela sempre compreendeu ou não 

compreendeu ser dessa ou daquela maneira” (ST1, 199). A compreensão é 

fundamental na abertura do ser do Dasein, pois, tendo em conta os pressupostos da 

diferença ontológica e do círculo hermenêutico, ela é constituída de um duplo 

movimento: compreensão do ser e de si mesmo. É, assim, condição de possibilidade 

do conhecimento, da proposição e da linguagem. Disposição e compreensão são, 

assim, existenciais do Dasein que possibilitam a linguagem. 

A compreensão, enquanto abertura do Dasein para o mundo enquanto 

totalidade significativa, possibilita e condiciona a interpretação. A interpretação 

expõe aquilo que foi compreendido, é a “apropriação” por parte do Dasein daquilo 

que compreendeu: “no que vem ao encontro do mundo como tal, a compreensão já 

abriu uma conjuntura que a interpretação expõe.” (ST1, 204, 206). O que Heidegger 

salienta como condição da interpretação é o fato de ela já partir de pressuposições, 

do todo conjuntural aberto pela compreensão. Aqui é que se pode visualizar de 

                                                 
108 O sentido de “ser”, ou “estar-lançado” indica que o Dasein não se “projeta” a si mesmo, ele já se 
encontra vinculado às condições fatuais e históricas do mundo. É o que faz o Dasein “ter de ser” 
(ST1, 189), enquanto ser-no-mundo, o dasein tem de ser e é sua abertura. Cf. M. Inwood. Dicionário 
Heidegger, 2002, pp. 170-1. 
  



 91

modo mais claro o sentido hermenêutico de trazer à linguagem algo “como” algo. A 

interpretação nunca é, assim, neutra e isenta de pressupostos: “A interpretação de 

algo como algo funda-se essencialmente, numa posição prévia e concepção prévia”. 

(ST1, 207). Esta condição prévia é precisamente o sentido, que vimos dialogar com 

estrutura anteriormente: “Sentido é aquilo em que se sustenta a compreensibilidade 

de alguma coisa. Chamamos de sentido aquilo que pode articular-se na abertura da 

compreensão”. (ST1, 208). 

Em seguida à caracterização da compreensão e da interpretação, no § 33 de 

Ser e tempo, Heidegger falará sobre o lugar da proposição. A proposição deriva da 

interpretação. Como vimos, a reinterpretação do sentido originário de lógos, 

deslocou a proposição de lugar originário da enunciação da verdade. Aqui, 

Heidegger expõe de modo detalhado porque a interpretação é anterior e, portanto, 

possibilitadora da proposição. Não é a proposição que articula o sentido, portanto. o 

sentido é condição de possibilidade da interpretação. Heidegger encontra três 

significados para proposição: o primeiro é o de demonstração (o caráter apofântico 

que referimos anteriormente); o de predicação (atribuição de um predicado a um 

sujeito; e por fim, o de comunicação (o elemento da proposição diretamente 

relacionado ao “outro”, para quem se comunica. (ST1, 212). Fazendo decorrer a 

proposição da interpretação, Heidegger aponta, assim, a proposição, o juízo, a 

síntese e a predicação como derivados da interpretação, que por sua vez, é 

condicionada pelo sentido: “a proposição necessita de uma posição prévia do que se 

abriu a fim de demonstrá-lo segundo os modos de determinação” (ST1, 214). Dessa 

maneira: “a ‘lógica’ do lo/goj se radica na analítica existencial da pre-sença” (ST1, 

218). 

Finalmente, a linguagem surge de maneira temática no tratado. No início do § 

34, Heidegger diz:  

O fato de somente agora se tematizar a linguagem deve indicar que este 
fenômeno se radica na constituição existencial da abertura da pre-sença. O 
fundamento ontológico existencial da linguagem é o discurso. Embora 
tenhamos excluído esse fenômeno de uma análise temática, dele nos 
servimos continuamente nas interpretação feitas até aqui da disposição, 
compreensão, interpretação e proposição. (ST1, 219).  

O fato de a linguagem ser pensada aqui como um fenômeno remete, se 

temos em conta a fenomenologia hermenêutica e analítica do Dasein, a duas coisas: 



 92

ela deve ser pensada como é em si mesma e, ao mesmo tempo, como expressão da 

possibilidade de o Dasein interpretar. Tomar a linguagem em si mesma é 

compreendê-la como discurso que, por sua vez, tem como constitutivo fundamental 

a comunicação, a possibilidade de partilha do sentido anunciado: “A linguagem é o 

pronunciamento do discurso. Como um ente intramundano, essa totalidade de 

palavras em que e como tal o discurso possui seu próprio ser “mundano”, pode ser 

encontrada à maneira de um manual”. (ST1, 219) A linguagem poderia, aqui, ser 

concebida como um instrumento, ou melhor, como um manual (Zuhanden). 

Enquanto possibilidade de articulação de sentido, a totalidade das palavras está “à 

mão” e, “nesse caso, a linguagem pode ser estilhaçada em coisas-palavras 

simplesmente dadas”109.  

O discurso é, assim, a possibilidade de o Dasein dizer o que interpreta 

articulando sentido e usando as palavras como manuais. Em si mesmas as palavras 

não têm qualquer significado, mas ao se lhes articular sentido, tornam-se manuais e 

dizem o mundo. A linguagem aqui não é só o dizer da proposição. Um pedido, a 

explicitação de um desejo, um chamado. Tudo isso pode ser articulado pelo Dasein 

em forma de discurso. 

Observa-se que, nesta interpretação do fenômeno da linguagem, Heidegger 

conjuga elementos da Destruktion com a analítica existencial: o caminho terminou 

por mostrar que a interpretação tradicional da proposição como lugar da linguagem 

(e da verdade, como veremos adiante), funda-se numa interpretação reducionista do 

sentido de lógos, em que o aspecto apofântico preponderou sobre a dimensão 

hermenêutica. Do ponto de vista da fenomenologia hermenêutica, o ser humano 

poderia ser mais bem definido como ser do discurso, da linguagem, em detrimento 

do conceito de “animal racional”, já que, o discurso, compreendido a partir do sentido 

hermenêutico de lógos não tem necessariamente compromisso algum com a razão 

(ratio).  

A linguagem é possibilitada pela compreensão e pela interpretação, e o mais 

determinante é que ela se dá como possibilidade de articulação de fonação de 

sentido já na estrutura do Dasein enquanto ser-no-mundo: “Discorrer é um discurso 

                                                 
109 Idem, p. 220. 
 



 93

sobre... Aquilo sobre que o discurso discorre não possui necessariamente, nem 

mesmo na maior parte das vezes, o caráter de tema de uma proposição 

determinante”. (ST1, 220) Assim, sempre que se fala, esse falar possui algo sobre 

quê se fala. Além disso, aquilo que o Dasein comunica e expressa tem um 

referencial, o que é especificamente falado sobre o que se fala. Não 

necessariamente no sentido de um tema expresso em uma proposição, mas há 

sempre um “sobre que” se comunica algo, diz Heidegger. Dessa maneira, 

articulando sentido a partir da interpretação, falando algo sobre algo, comunicando e 

anunciando, o Dasein fala, e ratifica a estrutura ontológica da linguagem que até 

aqui no pensamento de nosso autor manteve-se como possibilidade de um ente 

especial, um ente específico que “possui linguagem” (ST1, 224).  

Numa passagem central, Heidegger apresenta a escuta como um momento 

constitutivo fundamental do discurso: “Escutar é o estar aberto existencial da pre-

sença enquanto ser-com os outros [...] a pre-sença escuta porque compreende”, de 

modo que: “somente quem já compreendeu é que poderá escutar”. (ST1, 223). Com 

esta sentença, Heidegger dá a entender que, em última instância, uma esfera 

interior, neutra, pura, antes do mundo, é absolutamente inconcebível, pois a 

possibilidade mesma do interior, se ele existe, é já o mundo como totalidade 

significativa.  

Assim Heidegger afirma: “A escuta é constitutiva do discurso [...] Escutar é o 

estar aberto existencial da pre-sença enquanto ser-com os outros”. (ST1, 222) O que 

se destaca aqui com relação à escuta é o fato de ela remeter o Dasein ao sentido 

partilhável da linguagem. A escuta é também aquilo que aponta para a existência 

como desde sempre no mundo: ao escutar, o Dasein pode ouvir porque compreende 

o mundo. Tão originária quanto a possibilidade de falar é a de estar aberto à escuta, 

frise-se aqui, do discurso do outro:  

Comunicação nunca é a transposição de vivências, por exemplo, de 
opiniões e desejos, do interior de um sujeito para o interior de outro sujeito. 
A co-pre-sença já se revelou essencialmente na disposição e compreensão 
comuns. O ser-com é partilhado explicitamente no discurso. (ST1, 221). 

A escuta é tão constitutiva do discurso que, no mundo circundante, por já nos 

movermos num horizonte de interpretação, nos permite ouvir (como modo de ser de 

uma escuta compreensiva). Dessa maneira, nunca ouvimos um ruído, puro e 



 94

isolado: “escutamos o carro rangendo, a motocicleta. Escuta-se a coluna 

marchando, o vento do Norte, o picapau batendo, o fogo crepitando”. (ST1, 222). O 

fenômeno da escuta nos mostra assim de que maneira as coisas (enquanto “à-

mão”), num mundo circundante, vêm à palavra,. Para ouvir o som do vento, é 

preciso que já se saiba, ou que se compreenda, de alguma maneira, o que o vento 

é, como se comporta e que, sendo vento, é algo passível de produzir um som. Não 

há, assim, uma experiência anterior, que me toma de sensações para, num 

momento exterior, se tornar possível a articulação de elementos isolados num 

pensamento.      

Outra possibilidade constitutiva do discurso é o silêncio, que se funda 

igualmente na possibilidade da compreensão. “Silenciar, no entanto, não significa 

ficar mudo. Ao contrário, o mudo é a tendência para falar”. (ST1, 224). Ou seja, 

também no silêncio o Dasein é “ser-com” e já está referido ao mundo. O silêncio é 

fundamental no contexto da compreensão porque, como diz Heidegger, ele significa 

um momento mais genuíno de compreensão, porque falar e falar exageradamente, 

por exemplo, não significa de forma alguma uma compreensão maior. ao contrário, 

pode significar até mesmo uma compreensão vaga e mediana, como quando corre o 

falatório, que veremos adiante. É como se o silêncio se resguardasse do discurso 

“interferindo” nele apenas quando uma nova compreensão ou uma nova 

interpretação se fazem valer.  Escuta e silêncio têm o mesmo fundamento 

existencial, sendo o ouvir uma escuta compreensiva. (ST1, 222). Também por esta 

razão, o sentido originário de linguagem não poderia estar associado à razão, 

fundamento e proposição. Com efeito, desta maneira, a filosofia opera como a 

pensar as faculdades de um “sujeito do conhecimento” do qual partem sentenças 

oriundas de articulações significativas “internas” prontas para serem “exteriorizadas”.  

Os elementos de que dispomos agora para compreender o que representa a 

linguagem no “primeiro Heidegger” torna possível retomar o que foi referido sobre 

Rorty e sua interpretação da linguagem em Heidegger110:  Rememorando o que se 

referiu sobre o comentário de Rorty sobre a linguagem em Heidegger, podemos 

agora compreender melhor o que o autor quis dizer com a afirmação “o Dasein era 

lingüístico de ponta a ponta assim como era social de ponta a ponta”. O sentido 

                                                 
110 Cf. Tópico 3.2.2. 



 95

desta afirmação remete-nos a um certo pragmatismo que, com efeito, perpassa Ser 

e tempo, e se funda numa inexorável publicização inerente à comunicação como 

possibilidade da linguagem. Neste contexto, se poderia pensar a relação entre a 

linguagem entendida dessa maneira em relação com a idéia de “jogos de linguagem” 

em Wittgenstein. O argumento da linguagem privada111 aponta para a 

impossibilidade de o sentido ser particular, subjetivo, anterior à exteriorização. Este é 

o limite da linguagem, pois ela é sempre referida sobre/para e, como diz Heidegger, 

tendo o mundo e a significatividade como desde sempre dados. Apropriando-se das 

palavras de Benedito Nunes: “os limites da linguagem são os limites do ser-no-

mundo e das condições fáticas de sua abertura.”112       

Ainda como aspecto central da publicização da linguagem, está o falatório. Se 

a linguagem e a possibilidade de significação, comunicação e anúncio se dão como 

constituintes do Dasein, uma questão importante deve ainda ser abordada: a 

possibilidade da fala em sentido impessoal, que Heidegger atribui à decadência 

(Verfallen). A decadência e o impessoal remetem à possibilidade de 

inautenticidade113 do Dasein. Heidegger explicita o falatório como possibilidade da 

linguagem para não perder de vista a dimensão da cotidianidade do Dasein, de onde 

parte, inclusive, a existência autêntica, a compreensão de si com referência ao ser. 

Dois exemplos básicos podem ser apresentados para explicitar o sentido não 

necessariamente negativo do falatório: “dizer que Rembrandt tem grande valor – 

sem nenhuma experiência própria”114 e “Minha crença não de que todos morrem, por 

                                                 
111 “Mas seria também pensável uma linguagem na qual alguém pudesse, para uso próprio, anotar ou 
exprimir suas vivências interiores – seus sentimentos, seus estados de espírito? – Não podemos 
fazer isto em nossa linguagem costumeira? – Acho que não. As palavras dessa linguagem devem 
referir-se àquilo que apenas o falante pode saber; às suas sensações imediatas, privadas. Um outro, 
pois, não pode compreender esta linguagem”, “Posso saber o que o outro pensa, e não o que eu 
penso. É correto dizer: “Sei o que você pensa”, e incorreto dizer: “sei o que eu penso”. Idem, 200. L. 
Wittgenstein. Investigações filosóficas, 1996, pp. 98, 200.   
112 B. Nunes. Passagem para o poético. 1992, p. 194. 
113 Heidegger distingue dois modos de ser do dasein com relação a compreensão de si: autenticidade 
ou propriedade (Eigentlichkeit) e inautenticidade ou impropriedade (Uneigentlichkeit). Em sua 
existência concreta e cotidiana, o Dasein não se ocupa de si mesmo, mas de seus afazeres no 
mundo: “A impropriedade da pre-sença, porém, não diz “ser” menos nem um grau “inferior” de ser. Ao 
contrário, a impropriedade  pode determinar toda a concreção da pre-sença em seus ofícios, 
estímulos, interesses e prazeres”. (ST1, 78). Nesta existência cotidiana, mediana, o Dasein 
experimenta uma espécie de “indiferença” com relação a si mesmo :”Denominamos esta indiferença 
cotidiana da pre-sença de medianidade. (ST1, 79). O impessoal é o ser do Dasein referido a esta 
indiferença, quando o Dasein esquece o ser-si-mesmo operando como simplesmente-dado. De toda 
maneira, este modo de ser, como referido não é inferior, até porque “a pre-sença cotidiana retira a 
interpretação pré-ontológica de seu ser do modo de ser imediato do impessoal”. (ST1, 183). 
114 Idem, p. 108. 



 96

exemplo, não se baseia na minha experiência pessoal, mas no fato de que todos o 

dizem”115 (grifos meus). O falatório remete assim ao que poderíamos chamar senso 

comum, onde o sentido é aceito sem necessariamente haver interpretação e 

experiência próprias daquilo de que se fala. 

Nas palavras de Heidegger:  

De acordo com a compreensibilidade mediana já dada na linguagem que se 
articula em pronunciamentos, o discurso comunicado pode ser 
compreendido amplamente sem que o ouvinte se coloque num ser que 
compreenda originariamente do que trata o discurso [...] Não se 
compreende tanto o ente referencial, mas só se escuta aquilo que já se 
falou no falatório. Este é compreendido e aquele só mais ou menos e por 
alto (ST1, 228).  

Aquilo que pode ser comunicado e mesmo compreendido, ou seja, aquilo 

sobre o que se pode falar num uso cotidiano da linguagem é possível mesmo sem a 

correspondência à verdade do ente. Ratifica-se o sentido pragmático da linguagem 

em Ser e tempo. Mesmo não sendo autêntico, nos termos de Heidegger, o discurso 

enquanto falatório é constitutivo da existência concreta do Dasein enquanto ser-no-

mundo cotidiano.      

De toda maneira, a analítica existencial do Dasein empreendida em Ser e 

tempo aponta-nos desde o início o propósito de romper com o lógos enquanto “ratio” 

e com a idéia de que o lugar da verdade na linguagem se dá na proposição. A 

linguagem é uma possibilidade do Dasein, ele possui linguagem, como vimos. 

Porque o Dasein compreende, pode ouvir, e é por isso que tão originário quanto o 

fenômeno da fala é o da escuta. A escuta em Ser e tempo remete ao outro, porque o 

Dasein é ser-com-outros e se coloca no nível de partilha de sentido na linguagem. 

Uma das questões que não está ainda decidida aqui é: qual o estatuto ontológico da 

linguagem? Por um lado, Heidegger afirma que a linguagem é um instrumento, um 

“à mão” e que, portanto, pode ser desmembrada em “coisas-palavras” 

simplesmente-dadas. (ST1, 220). A palavra é então algo que só pode ser articulado 

com um sentido no “uso” que o Dasein, dizendo o mundo, faz dela, interpretando e 

se apropriando da compreensão. É por isso que aqui, em Ser e tempo, discorrer é 

discorrer “sobre” algo. 

                                                 
115 M. Inwood. Dicionário Heidegger. 2002, p. 64. 



 97

Em vista desta caracterização da linguagem do ponto de vista analítico-

existencial, Heidegger põe em questão a filosofia enquanto teoria da linguagem, que 

parte da proposição como fundamento, e mesmo a lingüística, que interpreta a 

linguagem de um ponto de vista empírico. Os momentos constitutivos do discurso (o 

referencial, aquilo sobre quê se discorre, a comunicação (Mitteilung) e o anúncio 

(Bekundung) “não são propriedades que só se pudesse reunir empiricamente na 

linguagem. São caracteres existenciais arraigados na constituição ontológica da pre-

sença, que tornam possível a estrutura ontológica da linguagem”. (ST1, 221) 

O determinante aqui é o atrelamento da linguagem ao contexto da 

constituição ontológica do Dasein, é o propósito de deslocar o sentido tradicional e 

racionalista do “dizer o mundo” através da proposição de um sujeito (uma estrutura 

fixa, substancial) sobre o mundo tomado como totalidade objetual. Se tivesse 

enfatizado qualquer destes pólos na relação representacional, Heidegger não teria 

empreendido passo algum na superação da metafísica. O Dasein, como o “humano” 

do conhecimento, existindo, sendo, em face da diferença ontológica, realiza uma 

unidade não idêntica no conhecimento. Ou seja, se não se trata de um sujeito como 

unidade básica de experiência e entendimento do mundo, temos uma referência 

humana, que se define muito mais pelo “como”, pela maneira através da qual é 

capaz de conhecer, e sem o qual não há sentido, verdade, valor, linguagem. A 

conclusão que se pode tirar deste projeto, com relação a Kant, por exemplo, é que o 

conhecimento é referido desde sempre ao humano, e se em Kant, o sujeito 

transcendental ocupa esta função, para Heidegger nem este sujeito, nem mesmo 

sua reformulação podem ser o fundamento do conhecimento. Com isto, quer-se 

enfatizar a antropologia inerente ao pensamento de Heidegger. 

Na abordagem da linguagem a partir da constituição ontológica do Dasein, 

Heidegger estabelece os elementos para uma compreensão da linguagem que se 

coloque para além da explicação lógica de suas estruturas. Isso em função da 

ênfase em seu caráter existencial. Retomando as palavras do autor: “A tarefa de 

libertar a gramática da lógica necessita de uma compreensão preliminar e positiva 

da estrutura a priori do discurso como existencial” (ST1, 225). Isso significa, não 

tomar a linguagem como um ente-simplesmente-dado no mundo, mas pensá-la em 

relação com o modo de ser do ente que conhece.   



 98

De uma teoria do conhecimento deriva a estrutura do Dasein como 

compreensão, resulta um sentido hermenêutico de linguagem. Do sujeito 

representacional, do eu fenomenológico, do espírito ou da consciência, resulta um 

sentido lógico, uma teoria, um conjunto de normas e valores que “convencionam” a 

linguagem. Como diz Heidegger:  

“As tentativas de se apreender a “essência da linguagem” sempre se 
orientaram por um destes momentos singulares, compreendendo a 
linguagem com base na idéia de “expressão”, “forma simbólica”, 
comunicação no sentido de “proposição”, “anúncio de vivências” ou 
“configurações” da vida. Uma definição da linguagem em nada ganharia se 
pretendesse reunir sincreticamente esses pedaços de determinação. O 
decisivo é elaborar previamente a totalidade ontológico-existencial da 
estrutura do discurso com base numa analítica da pre-sença”. (ST1, 222). 

 A questão da essência da linguagem começa, assim a ser posta nestes 

termos já na analítica existencial. Ao final do § 34, Heidegger afirma que apenas se 

operou uma localização da linguagem no âmbito da analítica existencial, que 

antecede mesmo os propósitos de uma abordagem detalhada da linguagem do 

ponto de vista filosófico: “A investigação filosófica deve decidir-se a perguntar pelo 

modo de ser da linguagem. Será a linguagem um instrumento à mão dentro do 

mundo? Terá ela o modo de ser da pre-sença, ou nem uma coisa nem outra?” (ST1, 

225). E adiante: “A investigação filosófica deve renunciar a uma “filosofia da 

linguagem” a fim de poder questionar e investigar “as coisas elas mesmas” (ST1, 

225-6). Como veremos em seguida, a questão da essência da linguagem volta a ser 

objeto de questão filosófica para Heidegger, desta vez já desvinculada de seu 

fundamento ontológico no discurso, e a partir de uma nova concepção especial de 

essência, cuja centralidade se torna maior e se desloca do sentido inicial do “retorno 

às coisas mesmas” e que, até o contexto da Kehre, não se tinha tornado uma 

questão central.   

 

 
 



 99

44  
  
  
  

  
  
  
  
  

AA  ““vviirraaddaa””  ee  aa  lliinngguuaaggeemm  
rreeiinntteerrpprreettaaddaa    

  
  
  
  

A linguagem é assim a casa do ser, como as nuvens são as nuvens do 
céu. 

 
Heidegger. Sobre o humanismo. 

 
 
 



 100

4.1. Elementos para a compreensão de uma virada no pensamento de 
Heidegger 

A questão da ocorrência de uma virada no percurso filosófico de Heidegger é, 

talvez, uma das mais controversas no seu pensamento, tanto em vista da 

interpretação dos comentadores como em função do que o próprio autor afirmou 

sobre o tema.116. Colocando de uma maneira mais específica, a controvérsia maior 

não gira em torno da ocorrência de uma reversão dos temas, pelo fato de a mesma 

ser exposta textualmente pelo próprio autor, como veremos adiante, mas na 

ocorrência de uma ruptura radical que fizesse os pressupostos da questão inicial 

serem inteiramente abandonados.    

De toda maneira, há a reversão que teria tornado a questão de Ser e tempo 

em Tempo e ser, que deveria ser o título da terceira sessão da obra de 27 (prevista 

no sumário da obra (ST1, 71)), mas que não chegou a ser escrita, assim como a 

segunda parte do tratado. Heidegger pronuncia a conferência Tempo e ser117, em 

1962, na Universidade de Freiburg, explicitando textualmente um ultrapassamento 

com relação a Ser e tempo.  

trata-se de dizer algo sobre a tentativa de pensar o ser sem levar em 
consideração a questão de uma fundamentação do ser a partir do ente. A 
tentativa de pensar o ser sem o ente impõe-se porque, de outra maneira, 
penso não haver possibilidade de abrirem-se propriamente os olhos para o 
ser daquilo que é ao redor do globo terrestre, nem se fale então da 
possibilidade de determinar, de maneira satisfatória, a relação do homem 
com aquilo que até hoje se denominou “ser” (TS, 257).  

A fundamentação do ser pelo ente aparece aqui em consonância com o 

projeto de fundamentação da metafísica, e esta é pensada em função da história do 

ser. A história do ser é a própria história da metafísica e é também a do pensamento 

ocidental, poder-se-ia dizer, pois essa história do ser precisa ser lembrada para que 

“se abram os olhos para aquilo que é ao redor do globo terrestre”. Poderíamos 

pensar que, de alguma maneira, Heidegger permanece tomado pela idéia de que o 

                                                 
116 “A ‘virada’, die Kehre, é usada sobretudo para denotar uma virada radical no pensamento do 
próprio Heidegger, supostamente ocorrida entre Ser e tempo e a Carta sobre o humanismo [...] A 
mudança é contudo, gradual, não uma Kehre.  
117 Numa nota à tradução de Tempo e ser, Stein afirma que a conferência não tem mais ligação com 
Ser e tempo: “É claro que a questão-guia permanece a mesma, o que, contudo, apenas significa: a 
questão tornou-se ainda mais digna de ser colocada e mais estranha ao espírito do tempo”. 
Heidegger: conferências e escritos filosóficos. Os pensadores, 1979, p. 255). 



 101

homem não pode se desvincular de sua existência no mundo. Igualmente 

permanecem os pressupostos da diferença ontológica, pois ele salienta a 

necessidade de pensar a relação do homem com o ser. O que muda, então? Como 

afirma Michel Haar, 

 O Dasein não se dá a si mesmo a temporalidade originária que possiiblita, 
em primeira instância, as possibilidades que ele projecta. Ele acha-se 
entregue a esta temporalidade pura, atravessada pela potência 
possibilitadora que jorra nele, que domina originariamente aquele que nele é 
o <sujeito>. A despossessão é evidente118.  

Como é pensada essa relação, se não se trata de uma relação de 

fundamentação? “ Que resta então ao homem privado de seus poderes? Poderá ter 

ele uma essência, quando já não lhe resta quase nada de próprio?”119. Do ponto de 

vista do humano parece haver um desfavorecimento apenas no tocante ao Dasein 

como construto, como instância de fundamentação subjetiva. O homem permanece 

como referência central:  

A <abertura> do Dasein permanece ambígua, porque ela é ao mesmo 
tempo abertura submetida ao ser ou ao mundo e abertura a si, constituinte 
de si. É, sem dúvida, para escapar a esta ambigüidade que o último 
Heidegger será impelido a abandonar todos os elementos da reflexividade 
que ele deixara ao Dasein, e também a própria palavra, e a voltar 
simplesmente ao homem.120 

O movimento de desconstrução da ontologia tradicional por Heidegger, 

iniciado em Ser e tempo, procura apontar-lhe o parâmetro onto-teo-lógico através do 

qual estrutura-se este pensamento. A metafísica, para Heidegger, é onto-teo-lógica 

porque, partindo de uma ontologia, ou “ontosofia”, ou seja, um saber que se 

desenvolve no sentido de abarcar o ser em sua totalidade, afirma o ser como 

absoluto, um absoluto lógico, ordenado. A epistemologia chega ao “Deus 

fundamento”, ao absoluto, ao incondicionado: “o ser do ente como ente é 

representado radicalmente no sentido do fundamento, como causa sui. Com isto 

designamos o conceito metafísico de Deus [...] o ser se torna fenômeno de múltiplas 

maneiras, enquanto fundamento: como lógos, como hypokeímenon, como 

substância, como sujeito” (ID, 239).    

Se antes a pergunta pelo ser parecia carecer de uma necessária 

caracterização prévia do ente da compreensão, este pressuposto é abandonado, 

                                                 
118 M. Haar. Heidegger e a essência do homem, 1997, p. 20  
119 Idem, p. 26. 
120 Idem, p. 19.  



 102

pois a fundamentação a partir do ente parece remeter necessariamente ao pensar 

metafísico. A metafísica ganha uma nova significação121 e não é pensada mais aqui 

como algo a ser destruído em nome de uma reconstrução, mas algo a ser deixado 

de lado, em nome do pensar o ser ele mesmo, o seu “dar-se”. Da maneira como 

estava articulada anteriormente, a questão parecia pressupor tanto o ser quanto o 

tempo como entes. E se não podemos dizer que nem um, nem outro sejam “coisas”, 

até mesmo quando se procurou pensar o sentido do ser a partir da temporalidade do 

Dasein, o ser foi entificado. Surge, assim, a idéia de metafísica como a história do 

ser, no tempo:  

História do ser significa destino do ser – e nessas destinações tanto o 
destinar como o Se que destina se retém com a manifestação de si mesmos 
[...] Quando Platão representa o ser como idéia e como koininía das idéias, 
Aristóteles como enérgeia, Kant como posição, Hegel como Conceito 
absoluto, Nietzsche como Vontade de Poder, não se trata de doutrinas 
produzidas ao acaso, mas palavras do ser, que respondem a um apelo que 
fala no destinar que a si mesmo oculta, que fala no ´”Se dá ser”. (TS, 261)    

A grande diferença gira, assim, em torno da idéia de ser como acontecimento, 

que resulta da investigação do “se” de dar-Se122 ser. Aqui, para Heidegger, o ser não 

se dá no tempo, Ser e tempo se dão, de maneira concomitante:   

O temporal significa o transitório, o que passa no decurso do tempo. Nossa 
língua di-lo ainda mais precisamente: temporal é aquilo que passa com o 
tempo, pois o tempo mesmo passa. Mas, enquanto o tempo constantemente 
passa, permanece como tempo. Permanecer quer dizer: não desaparecer, 
portanto, pré-sentar-se. Com isto o tempo é determinado através de um ser. 
Como, então, ser permanecerá determinado por tempo? (TS, 258). 

Pré-sentar-se significa tornar-se presente: existir. Remete-se ao Dasein 

enquanto existência, em função do qual a temporalidade foi pensada em Ser e 

tempo. Eis o movimento que pareceu a Heidegger recaída na fundamentação 

metafísica.  Em nome de um pensar originário, Heidegger aponta a necessidade do 

abandono da metafísica, de seu caráter fundacional. O Dasein é o humano, mas o 

humano não pode ser a esfera de fundamentação do ser. Situando-se numa 

abertura, a existência pode compreender o sentido daquilo que é, exatamente 

porque é pelo ser arrebatado.  

                                                 
121 Cf. G. Vattimo. Introdução a Heidegger, 1989, p. 63. 
122 Esta formulação remonta ao que Heidegger chama de envio, destino (Geschick) do ser: 
“Heidegger associa o envio do ser à frase: es gibt Sein, ‘há o ser’, mas literalmente ‘dá-se ser’ – um 
modo conveniente de evitar dizer que ser ‘é’”. Inwood. Dicionário Heidegger, 2002, 48. Com o envio, o 
ser é dotado de um caráter ativo. Ele decorre da história do ser, e a partir dele, tudo se dá de acordo 
com o próprio ser. ativo     



 103

A base de interpretação desta questão já está em Sobre o humanismo, 16 

anos antes. Deixemos, por enquanto a questão da história do ser ainda 

indeterminada, para não atropelarmos nem a redação deste texto, nem o 

pensamento do autor, fazendo-o recair numa pouco profícua transfiguração de 

termos. Antecipa-se por enquanto, uma espécie de suma do que foi referido, “Ser e 

tempo determinam-se mutuamente” (TS, 258), e guarda-se o espaço para que este 

problema seja suficientemente explicitado mais tarde. 

Por ora, importa aqui observar que, de alguma maneira, o pensamento de 

Heidegger abandona certos pressupostos de Ser e tempo, especialmente aquilo que 

aqui nos interessa de maneira mais imediata: a referência ao ente, a analítica do 

Dasein, a centralidade do humano. Vimos no primeiro trecho que esta transfiguração 

da relação intenta, inclusive, repensar a relação entre ser e homem. Dessa maneira, 

seja como for que cheguemos à virada no pensamento de Heidegger, ela implica 

numa nova concepção de humano, assim como um novo sentido de existência. Uma 

transfiguração de termos implica uma alteração no método de Heidegger?  

Stein nos lembra que “o projeto de Heidegger e seu método são inseparáveis 

[...] método fenomenológico não se reduz aos momentos da analítica existencial. 

Também nele há aproximações fenomenológicas da história da filosofia”123. 

Deveremos investigar até que ponto a fenomenologia hermenêutica permanece 

orientada pelo retorno às coisas elas mesmas e pelos pressupostos da diferença 

ontológica e do círculo hermenêutico. 

A necessidade da virada se vincula à necessidade de superação da instância 

de fundamentação. Ser e tempo teria fundamentado o conhecimento a partir do 

Dasein. É preciso buscar uma nova fundamentação ou simplesmente abandonar 

esta instância? E será o humano necessariamente uma referência metafísica de 

superação? A maneira de responder a esta pergunta é a recorrência à idéia de 

verdade do ser. E qual a verdade do ser? O que implica perguntar pela verdade do 

                                                 
123 Cf. Stein. Nota introdutória à tradução de Sobre a essência do fundamento. Heidegger: 
conferências e escritos filosóficos. Os pensadores, 1979, pp. 85, 94. 



 104

ser da verdade? Heidegger dialoga com estas questões no texto Vom Wesen der 

Warheit124, como explicitaremos a seguir.  

 

 

4.2. Essência da verdade e verdade da essência 

Em Vom Wesen der Warheit, Heidegger enuncia de maneira temática a 

necessidade de uma transformação do pensamento expressa na mudança da 

questão da “essência da verdade” na “verdade da essência”. Mesmo antes de iniciar 

a investigação deste texto, o sentido desta inversão aponta para a importância da 

idéia de “verdade do ser” que se torna fundamental nesta fase de seu pensamento. 

Se tomássemos esta inversão como uma maneira de se opor ao sentido tradicional 

de essência, aquele que remete à substância, como foi exposto anteriormente,, 

poderíamos dizer que ao propor a transformação, Heidegger refere com a expressão 

“a verdade da essência” que a filosofia até então teria buscado o ser da verdade 

sem ter previamente questionado de maneira suficiente o que é o ser, a verdade do 

ser, ou seja, ele sugere que antes de se buscar a essência da verdade, é preciso 

saber o que significa querer saber a essência de uma coisa, qual a verdade, qual o 

“modo” deste algo que concede a natureza, o sentido das coisas.        

Esta problemática parece, assim, bastante próxima da abordagem especial 

que Heidegger fará da metafísica em meados da década de trinta. Isso porque, 

desde Ser e tempo, quando a metafísica aparece como “ontologia tradicional”, a 

meta de recolocação da pergunta pelo sentido do ser sugere a necessidade de um 

abandono do sentido substancial e essencialista. Nos textos em que aborda  a 

verdade como questão central face ao desenvolvimento de uma consideração da 

metafísica, Heidegger tenta pensar a relação da verdade com o fundamento ou a 

fundamentação. O fato de esta conferência de 1930 estar próxima cronologicamente 

a O que é metafísica (1929) e Sobre a essência do fundamento (1929) não é obra 

do acaso. Os textos formam um conjunto onde se encontram elementos centrais da 

                                                 
124 Também numa nota introdutória, à tradução de Sobre a essência da verdade, sugerindo que aí se 
encontram os primeiros elementos da virada. op. cit., p. 129. 



 105

virada em Heidegger e em que a filosofia é pensada em relação com a metafísica, 

com o homem (Dasein) e com o fundamento. Neste conjunto de textos, fica evidente 

a relação da verdade e da transcendência com a liberdade, com o deixar ser, relativa 

à abertura (das Offen) em que o Dasein (o homem) é jogado. E, enquanto jogado e 

marcado pela liberdade, o Dasein constitui um fundamento errante.  É o que parece 

nos mostrar este trecho:  

A metafísica é o acontecimento essencial no âmbito de ser-aí. Ela é o 
próprio ser-aí. Pelo fato de a verdade da metafísica residir neste 
fundamento abissal possui ela, como vizinhança mais próxima, sempre à 
espreita, a possibilidade do erro mais profundo (OQM, 44).    

Em Vom Wesen der Warheit está igualmente presente a relação entre 

verdade, erro e liberdade. Heidegger inicia a conferência colocando em questão o 

próprio sentido da pergunta pela essência da verdade. Por mais que ela esteja 

relacionada a diferentes contextos do âmbito da vida cotidiana: a verdade de um 

discurso ou a verdade da arte, por exemplo, a busca pela essência é caracterizada 

por uma pergunta que se dirige para o geral, para a verdade enquanto tal (EV2, 17). 

E o âmbito onde a verdade é questionada no sentido de sua essência é a filosofia. A 

verdade é talvez a maneira mais simples de denominar a relação que se pretende 

estabelecer entre linguagem e mundo ou ser, entre a esfera do conhecimento e a do 

conhecido; entre sujeito e objeto. A filosofia, quando pergunta pela verdade, põe em 

questão a própria possibilidade ou legitimidade de se pensar o conhecimento em 

sua relação com o mundo. Trata-se da pergunta pela verdade da verdade. Toda 

filosofia tem uma pretensão de verdade. Não só uma pretensão, diríamos, mas um 

critério de verdade. Desde os primórdios da tradição, a filosofia procurou 

fundamentar o conhecimento ou o pensar sobre o mundo e sobre a própria filosofia. 

O conceito corrente ou cotidiano de verdade relaciona o verdadeiro a algo que 

está de acordo. Mas de acordo com o quê? De acordo com o que previamente 

concebemos sobre a coisa em questão. Heidegger dá o seguinte exemplo: “o 

verdadeiro é o real. Assim falamos do ouro verdadeiro distinguindo-o do falso [...] 

Mas o ouro falso é, contudo, algo real. É assim que dizemos mais claramente: o ouro 

real é o ouro autêntico” (EV2, 17). Ou seja, o verdadeiro e o falso se diz da coisa a 

partir da correspondência e não de uma autenticidade de que a dotamos e que é 

anterior ao enunciado. 



 106

É certo que o senso comum associa verdade a acordo, mas como se dá essa 

mesma relação na filosofia? Heidegger dialoga com o conceito tradicional de 

verdade enquanto correspondência entre a proposição (Aussage) e a coisa sobre a 

qual se enuncia. Para Heidegger, este é apenas de um dos aspectos da verdade, e 

não o mais essencial.  

A idéia de verdade como correspondência remonta aos primórdios da tradição 

filosófica; remete-nos a “o mesmo são pensar e ser” de Parmênides, que Heidegger 

retoma em O princípio da Identidade para ensaiar uma interpretação diferente 

daquela que a tradição tomou para si. Heidegger aponta que a relação proposta por 

Parmênides, segundo a qual o pensar e o ser são o mesmo, indica não uma 

identidade entre pensar e ser, mas um dar-se concomitante de pensar e ser “no 

mesmo”, que seria a abertura (Offenheit) através da qual o ente desvela-se em seu 

ser para o Dasein. Assim, a identidade é pensada, apesar da igualdade, como uma 

reciprocidade, um “comum-pertencer” (ID, 181). E pensar e ser não podem ser o 

mesmo precisamente porque se trata de coisas de naturezas distintas.  

Heidegger afirma: 

Como pode uma enunciação, mantendo sua essência, adequar-se a algo 
diferente, a uma coisa? A adequação não pode significar aqui um igualar-se 
material entre coisas desiguais. A essência da adequação se determina 
antes pela relação que reina entre a enunciação e a coisa”. (EV2, 27).  

É o sentido dessa relação que aponta para a ruptura que Heidegger propõe a 

respeito do conceito tradicional de verdade na filosofia. Se não se trata de 

correspondência, qual a possível relação entre enunciado e coisa? 

Heidegger pretende “trazer de volta” a questão da essência da verdade ao 

sentido grego de alétheia, situado no contexto dos chamados pré-socráticos, quando 

o ser era pensado enquanto physis e a verdade enquanto desvelamento do ente. A 

partir da idéia de “abertura”, “na qual todo ente entra e permanece, e que cada ente 

traz, por assim dizer, consigo” (EV2, 27-9), onde o homem figura como Dasein, 

Heidegger pensará a alétheia como o momento de desvelamento do ente em sua 

totalidade, que faz parte historialmente do próprio ser. Em Platão, este sentido teria 

sido deturpado. Ele teria dirigido o vocábulo para o sentido de acordo ou 

correspondência.  



 107

De que maneira a filosofia proposta por Heidegger, em seu aspecto 

ontológico-existencial, apelando para o sentido originário de alétheia como 

desvelamento do ente pretende romper com o conceito correspondencial de 

verdade? Se se pode encontrar alguma “verdade” no critério de adequação, é 

preciso que se examine o sentido da relação que está dada nele, pois “enquanto 

essa relação permanecer indeterminada e infundada em sua essência, toda e 

qualquer discussão sobre a possibilidade ou impossibilidade, sobre a natureza e o 

grau desta adequação, se desenvolve no vazio” (EV1, 135).  

Para Heidegger, o verdadeiro relacionamento com o ente no sentido de sua 

compreensão, dá-se numa abertura. Em que consiste tal abertura? Se o 

conhecimento concebe a relação com o ente no sentido da conformação do 

enunciado com a coisa, está pressuposta desde já uma re-presentação (Vor-

Stellung) da coisa como ela é para o sujeito da proposição: “Re-presentar significa 

aqui, à margem de todas as opiniões prévias de ‘psicologia’ ou de ‘teoria da 

consciência’, o deixar a coisa opor-se como objeto” (EV2, 17). Para o filósofo, o 

centro da manifestação da verdade está no próprio ente. Em Ser e tempo, o Dasein, 

enquanto, “projeto” ou “projeção” (Entwurf) é perene possibilidade de abertura e 

compreensão do ente: “na medida em que a pre-sença é essencialmente a sua 

abertura, na medida em que ela abre e descobre o que se abre, a pre-sença é 

essencialmente ‘verdadeira’” (ST1, 289).  

A partir da idéia de liberdade (Freiheit) como possibilitadora do estar do 

homem na abertura onde se dá a compreensão do ente, Heidegger procura romper 

com o que ainda poderia haver de subjetivo no Dasein. O próprio ser é que se 

manifesta no desvelar-se do ente. 

Assim como o homem nem sempre compreende ser, o ente enquanto coisa a 

ser compreendida não está sempre na condição de abertura e desvelamento 

(alétheia). Ou seja, o ente encontra-se também velado em sua essência. De que 

modo, então, é possível a correspondência? É possível porque a relação que 

permite que o ente se manifeste enquanto tal é uma relação de liberdade. Através 

dela, o ente manifesta-se, ou seja, posta-se na sua modalidade de descoberta. E 

também o homem é livre dentro dessa possibilidade. É a partir daqui a que idéia de 

liberdade vai estar diretamente relacionada à concepção de verdade de Heidegger:  



 108

Como pode acontecer que a acção de doação prévia de uma regra e o 
guiar-se por ela aconteçam em afinação? Apenas devido ao fato de este dar 
prévio se ter já libertado, num aberto, para um revelado que domina a partir 
dele, que liga qualquer representar” (EV2:31).  

A liberdade é a própria essência da verdade, pois o homem está dado 

livremente nesta relação de abertura com o ente na qual é possível a compreensão. 

Entretanto, de que maneira, ao apontar a liberdade como essência da verdade, 

Heidegger dá um passo adiante no sentido da superação da teoria 

correspondencial? Qual é, então, a essência da liberdade? Heidegger afirma que, 

para compreendê-la, é necessário que estejamos prontos para uma “reviravolta no 

pensar” (EV2, 35). A reflexão sobre a conexão essencial entre verdade e liberdade 

leva-nos a seguir a questão acerca da essência do homem numa perspectiva que 

nos garanta a experiência de um oculto fundo essencial do homem (do ser aí)” (EV2, 

35).  

A característica marcante da liberdade como essência da verdade é o deixar-

ser. Deixando ser o ente, o homem abandona a si mesmo e pode compreendê-lo. 

Pensar a liberdade implica assumir que mais de uma possibilidade está dada: 

liberdade é precisamente a não-necessidade. E se o homem pode deixar ser o ente, 

está igualmente dada a possibilidade de não deixá-lo ser, não por uma questão de 

arbítrio, mas pela relação existente entre liberdade e possibilidade.   

Dessa maneira, a liberdade também é possibilidade de velamento do ente: “a 

liberdade somente é o fundamento da possibilidade intrínseca da conformidade 

porque recebe sua própria essência mais original da única verdade verdadeiramente 

essencial” (EV1, 336). O sentido dessa afirmação enigmática sinaliza que o 

questionamento acerca da verdade dá um salto e desloca-se: mais fundamental que 

a questão da essência da verdade passa a ser a questão da verdade da essência 

(EV1, 343).  

Enquanto liberdade, a essência da verdade originária comporta também a 

não-verdade (Unwarheit). Para Heidegger, a pergunta pelo ente enquanto tal e o 

início de seu desvelamento coincidem com o início da história ocidental (EV1, 337). 

O pensamento dirigiu-se desde sempre pelo questionar sobre o ente, que o afastava 

de toda obscuridade. Nesse sentido, alétheia passou a significar o desvelar, tirar o 



 109

véu do ente. Para a tradição, o verdadeiro é o desvelado. Heidegger compreende, 

entretanto, que o desvelar jamais captou a verdade do ser em sua totalidade.    

Ignorar a possibilidade do velamento do ente é tentar afastar-se do que em 

última instância não pode ser claramente vislumbrado e dominado. Nesse processo, 

o homem toma a si mesmo como medida para todos os outros entes (EV1, 340). A 

não-verdade essencial, marcada pela liberdade, mostra-nos que o ente não só se 

manifesta, ele também se vela. O ente em seu ser é também ocultamento. Enfim, a 

verdade se manifesta num jogo do velamento e desvelamento.  

O homem procura, então, fugir ao erro, abandonar o mistério (Geheimnis); o 

velamento do ente. Entretanto, a essência da verdade comporta a não-verdade. O 

homem, ao tentar ignorar o “erro”, erra. Errar, aqui, não significa saltar para fora da 

relação com o ente, pois o errar é próprio da existência humana: 

A errância em cujo seio o homem se movimenta não é algo semelhante a 
um abismo ao longo do qual o homem caminha e no qual cai de vez em 
quando. Pelo contrário, a errância participa da constituição íntima do ser-aí 
à qual o homem historial está abandonado [...] o erro se estende desde o 
mais comum engano, inadvertência, erro de cálculo, até o desgarramento e 
o perder-se de nossas atitudes e nossas decisões essenciais. Aquilo que o 
hábito e as doutrinas filosóficas chama erro, isto é, a não-conformidade do 
juízo e a falsidade do conhecimento, é apenas um modo e ainda o mais 
superficial de errar. (EV1, 341).  

Assim como a essência da verdade comporta a não-verdade, o Dasein pode 

estar e não estar na abertura que compreende o ente. O homem é possibilidade de 

compreensão, mas está constantemente movendo-se. O erro faz parte do próprio 

movimento do homem em direção à compreensão: a errância é constitutiva do 

Dasein. Eis aí o cerne da crítica de Heidegger à metafísica e à Erkenntnistheorie.  

Qual o sentido, então, da inversão da essência da verdade para a verdade da 

essência? Sobre a essência da verdade marca, com efeito, o início da virada no 

pensamento de Heidegger, a partir da qual a não-verdade, a não-manifestação do 

ser ou seu esquecimento passam a fazer parte da própria história do ser.  

Pensando a verdade como desvelamento do próprio ente em seu ser, e o 

homem como possibilidade de doação e abandono à essa abertura, Heidegger nega 

a proposição e a relação sujeito/objeto como lugar originário da verdade, igualmente 

nega que o Dasein possa ser a instância de fundamentação da verdade, como 



 110

veremos a seguir. Em lugar da idéia de correspondência, a verdade é trazida ao 

sentido original de alétheia: manifestação da própria coisa que se coloca para o 

homem num sentido que ultrapassa o aspecto epistemológico.  

Trata-se de buscar uma nova fundamentação ou simplesmente abandonar 

esta instância? No texto Sobre a essência do fundamento, Heidegger explicita sua 

posição, referindo-se ao sentido de liberdade que investigamos acima:  

O ser-fundamento da liberdade não possui – isto facilmente se está tentado 
a pensar – o caráter de um dos modos de fundar, mas se determina como a 
unidade fundante da distribuição transcendental de fundar. Enquanto este 
fundamento, porém, a liberdade é o abismo (sem-fundamento) do ser-aí. 
Não que o comportamento individual livre seja sem razão de ser (grundlos); 
mas a liberdade situa, em sua essência como transcendência, o ser-aí como 
poder-ser diante de possibilidades, que se escancaram diante de sua 
escolha finita, isto é, que se abrem em seu destino.  (EF, 125). 

 

4.3. Humanismo e a linguagem como “casa do ser”.  

Em Sobre o humanismo, aquilo que se busca como essência do homem 

parece destoar cada vez mais do “lugar do fundamento”. Vejamos as palavras do 

autor: 

Se se compreende o ‘projeto’ nomeado em Ser e tempo como um pôr que 
representa, então se o toma como produção da subjetividade e não se 
pensa como a ‘compreensão do ser’, no âmbito da analítica existencial do 
‘ser-no-mundo’, unicamente pode ser pensada, a saber, como a relação ec-
stática (sic) com a clareira do ser. A tarefa de repetir e acompanhar, de 
maneira adequada e suficiente, este outro pensar que abandona a 
subjetividade foi sem dúvida dificultada pelo fato de, na publicação de Ser e 
tempo, eu haver retirado a Terceira Sessão da Primeira Parte, Tempo e Ser 
(Vide Ser e tempo, p. 39). Aqui o todo se inverte. A seção problemática foi 
retida, porque o dizer suficiente desta viravolta fracassou e não teve 
sucesso com o auxílio da linguagem da Metafísica. (CH, 156) 

Em lugar do construto Dasein, que remontava à subjetividade, o pensamento 

parece ceder lugar paulatinamente a uma volta ao homem. Objetiva-se aqui saber se 

realmente isso acontece. Vejamos, primeiramente, alguns elementos sobre a obra.  

O texto foi escrito como resposta a uma carta, na década de 40, do 

existencialista Jean Beaufret, onde este, influenciado pelo contexto do 

existencialismo de Sartre, especificamente do texto O existencialismo é um 



 111

humanismo, e lhe pergunta: “como restituir um sentido à palavra humanismo?”. 

Neste texto, Sartre aponta que a essência do homem só pode ser dada pela sua 

existência, ou seja, pela maneira como o homem é e age no mundo, e não por um 

sentido de “natureza humana” previamente dado125. O sentido deste agir dá o mote 

inicial do texto de Heidegger na resposta à carta:  

Estamos ainda longe de pensar com suficiente radicalidade a essência do 
agir. Conhecemos o agir apenas como o produzir de um efeito. Sua 
realidade efetiva é avaliada segundo a utilidade que oferece. Mas a 
essência do agir é o consumar. Consumar significa: desdobrar uma coisa 
até a plenitude de sua essência: levá-la à plenitude, producere. Por isso 
apenas pode ser consumado, em sentido próprio aquilo que já é. O que, 
todavia, ‘é’, antes de tudo, é o ser” (CH, 149). 

Esta introdução já sinaliza em que contexto a temática do humanismo se 

coloca na obra de Heidegger: o homem é e deve ser pensado em sua relação com o 

ser, pois quando o pensamento é atribuído ao homem, sem esta relação, todo seu 

agir é permeado por um sentido de utilidade, prática e imediata, numa postura que 

faz  do homem uma espécie de senhor de tudo, de ser, do mundo e de sua própria 

essência.       

A partir do que foi sinalizado nesta introdução, é que deve ser inserido aqui o 

sentido de uma possível mudança de posição por parte de Heidegger, desde o que 

havia sido tematizado em Ser e tempo: a diferença ontológica como pressuposto, já 

prefigurava, de toda maneira, a existência humana, o Dasein, como um ente em 

relação ao ser, mas o movimento do pensamento, ou do conhecimento, que ali era 

tomado como compreensão, estava vinculado a uma modalidade, a uma disposição, 

do Dasein. Neste contexto, a existência tinha, poderíamos dizer, não sem ressalvas, 

um caráter ativo, vinculado ao sentido pragmático deste ser-no-mundo. Aqui, um 

elemento ativo também é abordado, pois o pensar é interpretado como uma forma 

de ação, por isso pensar também é agir, num sentido não utilitarista. 

Outro elemento que sugere esta tendência a um “desapossamento do Dasein” 

é o fato de esta reflexão, além de ser exposta logo no início do texto, vir 

acompanhada de uma consideração acerca da linguagem, que, como vimos, é 

tematizada no tratado de 27 como uma decorrência da estrutura existencial do 

Dasein. Na Carta sobre o humanismo, o ser do homem, o conhecimento, e, 

                                                 
125 M. Inwood. Dicionário Heidegger, 2002, p. 92 
. 



 112

conseqüentemente, a linguagem, são abordados em sua relação com o 

pensamento, que parece aqui, ter um aspecto mais primordial do que o da 

compreensão. Trata-se do pensamento, o pensamento “do” ser:  

O pensar consuma a relação do ser com a essência do homem. O pensar 
não produz nem efetua esta relação. Ele apenas oferece-a ao ser, como 
aquilo que a ele próprio foi confiado pelo ser. Esta oferta consiste no fato 
de, no pensar, o ser ter acesso à linguagem. A linguagem é a casa do ser”. 
Nesta habitação do ser mora o homem. (CH, 149).    

Por um lado, quando tomamos o pensamento de Heidegger, em diferentes 

momentos da sua obra, imagina-se ver algo de muito novo, de diferente, de ruptura 

com pressupostos de Ser e tempo em favor de concepções de homem, de ser, de 

linguagem, de pensamento e conhecimento. Note-se um elemento, que até então, 

parece ser sutil, mas sinaliza algo que aparece no estilo do texto como determinante: 

a relação entre o pensar e a poesia. Se nas obras anteriores um certo elemento 

estético apareça no estilo de Heidegger, isto parece se tornar bem mais central 

agora, o homem mora na habitação do ser (a linguagem) e “os pensadores e poetas 

são os guardas desta habitação” (CH, 149). O objetivo aqui é, precisamente, 

averiguar até que ponto este texto de 1946 supera ou simplesmente reinterpreta e 

desloca as temáticas de Ser e tempo.  

Afirmamos anteriormente a ênfase no humano na filosofia, distinguindo-a da 

“natureza” ou “essência” humanas. Em Ser e tempo, o Dasein parece estar de 

acordo com isto enquanto ponto de partida da pergunta pelo sentido do ser pare. A 

Kehre nos levou a uma reversão de termos e a um desdobramento do pensamento 

de Heidegger em Ser e tempo em função da verdade do ser e em detrimento da 

fundamentação pelo ente. Na Carta sobre o humanismo, Heidegger intenta 

encontrar um novo sentido para esta palavra. Isto leva a questionar: de que maneira 

a Kehre afeta o Dasein, pensado não a partir da analítica nem como pt de partida? Á 

um total abandono de Heidegger com relação à importância do ser do homem para a 

filosofia? Além disso, devemos perguntar se, como havia sido previsto como 

hipótese, a transformação da questão da linguagem se relaciona com esta mudança.        

De toda maneira, não poderemos perder de vista a célebre afirmação que 

conclui o trecho supra citado: a linguagem é a casa do ser. Isto deverá nos guiar 

durante todo o desenvolvimento do tópico. Formou-se aqui uma espécie de poliedro, 

onde os elementos estão numa relação essencial, ainda a ser explorada: homem, 



 113

linguagem, pensamento e ser. Indicou-se na introdução deste trabalho que a 

suposta transfiguração do pensamento de Heidegger com relação ao ser do Dasein 

localizava-se numa nova compreensão acerca do papel da linguagem.   

O pensamento, diz Heidegger, é o pensamento do ser e é, também, uma 

ação: “Pensar é l’engagement par l’Être, pour l’Être” (CH, 149). Heidegger destaca 

que o que se pretende asseverar aqui é exatamente a relação do pensar com o ser 

num sentido duplo: o genitivo objetivo ressalta que o pensamento pensa o ser, e o 

subjetivo que pensamento é o pensamento do ser mesmo. Surge aqui uma 

inquietação: então o ser pensa? Não é o pensamento uma característica do 

homem? Como pode o ser pensar? A partir de que “aparato cognitivo”? Se colocada 

nestes termos, esta questão parece absurda. Torna-se menos absurda, entretanto 

se, como Heidegger mesmo diz, se abandonar os “grilhões gramaticais” que 

prendem o conhecimento à estrutura lógica da linguagem. A obra é um todo, não 

podemos esquecer. A centralidade do aspecto lógico da linguagem começa a ser 

posta em xeque, como vimos, desde Ser e tempo, no contexto da Destruktion, o que 

nos leva a crer que, de alguma maneira, os pressupostos de uma tal “virada”, onde o 

ser tem uma espécie de precedência com relação ao Dasein, se coaduna com um 

projeto já instaurado e aberto desde a analítica existencial. O sentido do duplo 

genitivo em que o pensar se torna o pensar do ser é exposto assim: “O pensar é do 

ser na medida em que o pensar, apropriado e manifestado pelo ser, pertence ao ser. 

O pensar é, ao mesmo tempo, pensar do ser na medida em que o pensar, 

pertencendo ao ser, escuta o ser”. (CH, 150) 

Com esta idéia de um pensamento “em conjunto”, podemos agora explicitar 

de que maneira uma questão é, efetivamente, reinterpretada: “o pensar é 

l’engagement, através do ente, no sentido do efetivamente real da situação 

presente. O pensar é l’engagement através e em favor da verdade do ser”. O pensar 

se dá através do ente. De alguma maneira isso parece, mais uma vez, nos remeter a 

Ser e tempo, o Dasein é o único ente que se dá conta de sua própria existência e 

pode, portanto, pensar, ou compreender. A diferença está no que é compreendido. 

Ser e tempo busca o sentido do ser. Aqui se fala de uma verdade do ser, que só 

pode ser entendida tendo-se em conta aquilo que se expôs sobre a essência da 

verdade no tópico anterior.  



 114

Heidegger assevera que o conhecimento, pensado em termos estritamente 

lógicos, remete à antiga distinção entre theoria e práxis, atribuída ao pensamento de 

Platão e Aristóteles: “Desde então a ‘Filosofia’ está constantemente na contingência 

de justificar sua existência em face das ‘Ciências’” [...] a filosofia é perseguida pelo 

temor de perder em prestígio e importância, se não for ciência.” (CH, 150). A 

essência do pensar deve ser dissociada desta dicotomia que coloca o pensamento 

como uma condição inicial, prévia, que antecede o agir. A idéia é a de que o 

exercício teórico não consiste unicamente na instância de fundamentação da prática. 

E mais uma vez nos remetemos a Ser e tempo, onde a compreensão do Dasein, 

enquanto ser-no-mundo, sendo, já é interpretação. Para Heidegger, a tentativa de 

inserir a filosofia no “caminho seguro de uma ciência” desloca o pensamento de sua 

essência, exatamente por restringi-lo à função lógica e racional de fundamentação 

das práticas e do agir humano. O pensar é interpretado a partir de outra coisa, que 

não ele mesmo:  

Um tal julgamento se assemelha a um procedimento que procura avaliar a 
natureza e as faculdades do peixe, de acordo com sua capacidade de viver 
em terra seca. Já há muito tempo, demasiado tempo, o pensamento está 
fora de seu elemento. Será possível chamar “irracionalismo” o reconduzir o 
pensar ao seu elemento? (CH, 150).                        

Como vimos no texto de Heidegger sobre Platão e sua doutrina da verdade, 

Heidegger afirma que a partir do pensamento enquanto teoria, e da verdade como 

correspondência, o pensamento ocidental se tornou metafísica (DPV). Retomando o 

comentário de D’Agostini acerca das duas considerações de metafísica, vemos que 

em Heidegger, com efeito, é pensada como uma base para o desenvolvimento da 

ciência. Metafísica e ciência são o mesmo enquanto pensamento da totalidade do 

ente, em detrimento do pensamento do ser. 

O pensamento deve “deixar-ser”. Deixando ser o ser, o homem pensa. Mas 

esta perspectiva é abandonada em função da subjetivação e objetivação do 

pensamento:  

Quando o pensar chega ao fim, na medida em que sai de seu elemento, 
compensa esta perda valorizando-se como tékhne, como instrumento de 
formação, e por este motivo, como atividade acadêmica e, mais tarde, como 
atividade cultural. A Filosofia vai transformar-se em uma técnica de 
explicação pelas causas últimas. Não mais se pensa, a gente se ocupa com 
Filosofia. (CH, 151) 



 115

Heidegger dá a entender que tal movimento teria atribuído uma espécie de 

“artificialidade” ao pensamento, a busca pela verdade se torna um caminho árduo e 

tortuoso de fundamentação do saber representacional num sujeito (hypokeímenon) 

do conhecimento, de modo que a verdade se torna “correção” de representações em 

função de um determinado critério, “idéias” ou “valores” (DPV). O saber assim é 

pensado é identificado como “opinião pública”, no qual se recorre ao “ismo” que nós 

poderíamos a associar à tendência de o pensamento ocidental essencializar as 

questões filosóficas.   

Reinterpretando Ser e tempo, Heidegger faz uma referência central sobre a 

linguagem em a relação com a essência do homem. É aqui que precisaremos nos 

deter: 

Aquilo que se diz em Ser e tempo (1927), §§ 27 e 35, sobre o “a gente” não 
quer fornecer, de maneira alguma, apenas uma contribuição incidental para 
a Sociologia. Tampouco o “a gente” significa apenas a figura oposta, 
compreendida de modo ético-existencialista, ao ser-si-mesmo da pessoa. O 
que foi dito contém, ao contrário, a indicação pensada a partir da questão 
da verdade do ser, para o pertencer originário da palavra ao ser. Esta 
relação permanece oculta sob o domínio da subjetividade que se apresenta 
como a opinião pública. Se, todavia, a verdade do ser tornou-se digna de 
ser pensada para o pensar, deve também a reflexão sobre a essência da 
linguagem alcançar um outro nível. Ela não pode continuar sendo apenas 
pura filosofia da linguagem. É somente por isso que Ser e tempo contém 
uma indicação (§34) para a dimensão essencial da linguagem e toca a 
simples questão que pergunta, em que modo de ser, afinal, a linguagem 
enquanto linguagem é, em cada situação. O esvaziamento da linguagem, 
que grassa em toda parte e rapidamente, não corrói apenas a 
responsabilidade estética e moral em qualquer uso da linguagem, ela 
provém de uma ameaça à essência do homem. Um simples uso cultivado 
da linguagem não demonstra, ainda, que conseguimos escapar a este 
perigo essencial. Um certo requinte no estilo poderia, hoje, ao contrário, até 
significar que ainda não vemos o perigo, nem somos capazes de vê-lo, 
porque ainda não ousamos jamais enfrentar seu olhar. A decomposição da 
linguagem, atualmente tão falada e isto bastante tarde, não é, contudo, a 
razão, mas já uma conseqüência do fato de que a linguagem, sob o domínio 
da metafísica moderna, se extravia, quase invencivelmente, de seu 
elemento. A linguagem recusa-nos ainda sua essência: isto é, que ela é a 
casa da verdade do ser. A linguagem abandona-se, ao contrário, a nosso 
puro querer e à nossa atividade, como um instrumento de dominação sobre 
o ente. Este próprio ente aparece como o efetivamente real no sistema de 
atuação de causa e efeito. Encontramos o ente como o efetivamente real 
quando tanto quando calculamos e agimos como quando procedemos 
cientificamente e filosofamos com explicações e fundamentações (CH, 152).     

Na referência a Ser e tempo, o autor relembra a dimensão social, 

comunicativa da linguagem, sobre a qual fizemos algumas considerações, apoiando-

nos, inclusive, na interpretação de Rorty. Heidegger retoma a passagem para 

salientar que este aspecto social da linguagem foi referido com o propósito de 



 116

afirmar que  a linguagem não se funda no interior do sujeito, mas na dimensão 

partilhável em que são todos os envolvidos na “comunicação”; o ser. A palavra 

pertence ao ser. Veremos adiante como este pensamento se radicaliza nos ensaios 

e conferências da década de 50 acerca da linguagem. De toda maneira, a indicação 

pretende ressaltar que a necessidade de um nova reflexão sobre a linguagem já 

está pressuposta em Ser e tempo. A falta desta consideração implica numa 

insuficiente concepção de homem. Este parece ser o momento do texto em que de 

modo mais genuíno, estes dois problemas (ou um só problema) da relação entre a 

essência do homem e a essência da linguagem se colocam.    

Concebidos no sentido da representação, tanto a linguagem com o homem 

estão fora de seu elemento. Esta preocupação, poderíamos dizer, ocupa o filósofo 

em todo este caminho abordado aqui. O homem enquanto sujeito, fixa o sentido 

proposicional da linguagem e ignora o âmbito mais genuíno em que sua própria 

existência é lingüística. É o que pretende dizer o pensamento que diz ser a 

linguagem a casa do ser, onde habita o homem enquanto “pastor” da verdade do 

ser. 

E como seria possível pensar a verdade do ser? Certamente e somente a 

partir da maneira como a verdade passa a ser pensada na conferência sobre a 

essência da verdade, como vimos. A liberdade, enquanto “deixar-ser” é o que torna 

possível a verdade e assim o é unicamente se a liberdade não é pensada como uma 

“propriedade” do homem, mas como condição de sua existência. A liberdade é o que 

insere a possibilidade da “errância”, de modo que o erro não é, no sentido 

representacional, a simples não correspondência da proposição de um sujeito com 

“fatos no mundo”. O erro é próprio da essência da verdade e, de igual modo, da 

existência humana que, livre e historial, pode deixar ser o ente e, da mesma forma, 

não deixá-lo ser. Esta concepção de verdade rompe com a idéia tradicional de 

verdade em que o erro é descartado como falha, e desconsiderado como condição 

mesma da existência, do ser e da verdade em sua historialidade.        

Também do pensar representacional decorre o que se nomeia “filosofia da 

linguagem”, que busca numa decomposição de sua “estrutura”, definir sua 

“essência”, para separar o “incorreto” da “correção”. Do ponto de vista de Heidegger, 

a essência do homem é ameaçada precisamente por este relacionamento com a 



 117

linguagem que a toma a partir da manipulação, da dominação do ente no horizonte 

da técnica.    

O erro é próprio da condição humana, como havíamos visto. É o que parece 

nos ser sugerido também aqui: a linguagem, como compreensão é limitada no 

sentido da verdade do ser: nem tudo pode ser dito, alcançado: “Caso o homem 

encontre, ainda uma vez, o caminho para a proximidade do ser, então deve antes 

aprender a existir no inefável”. (CH, 152). Parece mesmo uma postura anti-filosófica 

esta que apregoa o inefável e a necessidade do silêncio. Os filósofos querem dizer o 

que é o mundo, o que é a linguagem, o que é a própria filosofia. Como se contentar 

com o inefável? A questão se torna ainda mais radical quando Heidegger diz que 

este inefável, de alguma maneira, como traço do ser, condiciona mesmo aquilo 

sobre que se pode falar. Tudo é uma questão de se compreender o aspecto historial 

da verdade, do conhecimento, da linguagem e do próprio homem. 

A crítica à idéia de humanismo reside, portanto, na essencialização do sujeito 

como doador de sentido universal e lugar da verdade. A palavra humanismo, se se 

quer mantê-la, diz Heidegger, em reposta à pergunta de Beaufret, deve ser o 

humanismo que “traz de volta” o homem para sua existência no ser, “pois 

humanismo é isto: meditar e cuidar para que o homem seja humano e não des-

humano, inumano, isto é, situado fora de sua essência.” (CH, 152). De outra 

maneira, o humanismo é, para Heidegger o coroamento da metafísica.  

Uma marca tradicional do humanismo como metafísica provém, segundo 

Heidegger, da definição aristotélica, que teria influenciado toda a tradição: o homem 

é um animal racional. “A Metafísica pensa o homem a partir da animalitas; ela não 

pensa em direção de sua humanitas”. (CH, 154). Para Heidegger, a essência do 

homem não pode ser dada a partir de sua animalidade precisamente porque, para 

ele, o homem, enquanto ser lingüístico, é no mundo de maneira inteiramente distinta 

do animal: o homem ec-siste, existe e põe em questão o sentido de sua própria 

existência, de maneira que lhe é possível mesmo “constituir mundo”126.    

                                                 
126 Cf. M. Heidegger. Os conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude e solidão. Rio de 
Janeiro, Forense Universitária, 2003, §§62-76. 
 



 118

Como se relacionam esta possibilidade humana de constituição do mundo e a 

linguagem? Heidegger diz:  

Pensamos comumente a linguagem a partir da correspondência à essência 
do homem, na medida em que esta é apresentada como animal rationale, 
isto é, como a unidade de corpo-alma-espírito. Todavia, assim como na 
humanitas do homo animalis a es-sistência (sic) permanece oculta e, 
através dela, a relação da verdade do ser com o homem, assim encobre a 
interpretação metafísico-animal da linguagem sua essência ontológico-
historial. (CH, 159).  

A linguagem só pode “corresponder” à essência do homem se ambos são 

pensados à luz do ser. Não é o homem que possuindo a linguagem pode dizer o ser, 

mas porque linguagem e homem são aquilo que habitam no ser, dá-se  a linguagem 

como possibilidade.  

Com este movimento, Heidegger diz ser possível, em resposta a Beaufret, 

manter o sentido original da palavra humanismo:  

No que diz respeito a esta humanitas do homo humanus, em sua dimensão 
mais essencial, resulta a possibilidade de devolver à palavra humanismo um 
sentido historial que é mais antigo que seu mais antigo sentido, sob o ponto 
de vista historiográfico” (CH, 165).  

O homem humano deste humanismo não é o senhor do ser e da linguagem; 

ele não é o sujeito, mas está sujeito.  

“Por isso mostra-se”, diz Heidegger “e isto no tocante ao modo como é 

determinada a essência do homem, o elemento mais próprio de toda Metafísica, no 

fato de ser ‘humanística’. De acordo com isto, qualquer humanismo permanece 

metafísico”. (CH, 153). Sobrou-nos após esta sentença uma fagulha de inquietação 

que remonta ao que foi iniciado na introdução e exposto no capítulo 2 deste texto: foi 

dito que o pressuposto deste trabalho afirmava ser a filosofia antropologia. Por um 

lado, o problema seria a dificuldade de afirmar tal pressuposto num texto que possui 

como referencial teórico o pensamento de um autor que tece tal consideração 

acerca da filosofia como humanismo. Neste caso, a solução para o problema reside 

na distinção entre o sentido de antropologia (que agora nos parece mais viável ser 

associada a uma relação entre lógos no sentido original de dimensão que possibilita 

mesmo o discurso, e o anthropos, como o homem referido a este lógos, o homem 

lingüístico) e o humanismo, como determinação metafísica do sujeito como 

fundamento do conhecimento.  



 119

No entanto, por outro lado, a questão pode não se resolver simplesmente 

dessa maneira: esta distinção efetivamente situa-se num pensamento “pós-

metafísico”? É o que ainda teremos de responder, de modo que mesmo com relação 

a Heidegger, deve-se procurar averiguar em que medida seu pensamento rompe 

com a metafísica em nome de uma filosofia mais genuína, ou simplesmente substitui 

uma forma, um procedimento metafísico por outro. 

Estes dois últimos parágrafos soaram como uma digressão talvez deslocada 

no âmbito deste texto. Mas talvez estejam precisamente bem localizados, tendo em 

vista uma necessidade de operar em acordo com a interpretação da obra de 

Heidegger, de qualquer modo, voltemos a ela.  

Também num diálogo com Ser e tempo, Heidegger alude ao que foi dito sobre 

a linguagem em sua relação com a estrutura do Dasein. Aqui se dá uma importante 

ênfase, que se não se configura como uma reinterpretação, se dá, ao menos, como 

uma singular retomada do sentido essencial de linguagem no projeto de Heidegger. 

O trecho referido de Ser e tempo diz: “A pre-sença possui linguagem” (ST1, 224), e 

tal afirmação nos fez, anteriormente pôr em questão o estatuto ontológico da 

linguagem: então é ela posse do Dasein? Aquele que possui algo dispõe livremente 

de suas faculdades. É preciso interpretar o que representa para a filosofia de 

Heidegger retomar precisamente este trecho de Ser e tempo na Carta sobre o 

humanismo para dizer:  

A Metafísica cerra-se para o simples dado essencial de que o homem 
somente desdobra seu ser em sua essência enquanto recebe o apelo do 
ser. Somente na intimidade deste apelo, já “tem” ele encontrado sempre 
aquilo em que mora sua essência. Somente deste morar “possui” ele 
“linguagem” como a habitação que preserva o ec-stático  para sua essência 
(CH, 154).  

Parece que o autor se dá conta da possibilidade de tal afirmação ser tomada 

como a caracterização da substância do Dasein como sujeito que, dentre tantas 

outras faculdades, dispõe da linguagem. De alguma maneira, o pensamento de 

Heidegger encaminha-se aqui para a radicalização de uma preponderância do ser 

com relação ao homem: “O homem, porém, não é apenas um ser vivo: ao lado de 

outras faculdades, possui a linguagem. Ao contrário, a linguagem é a casa do ser.” 

(CH, 159). Até que ponto diferem e até que ponto se coadunam estas duas 



 120

considerações, em momentos distintos da obra de Heidegger acerca da essência do 

homem em relação à essência da linguagem?    

Em sua essência, a linguagem não é nem exteriorização de um organismo 
nem expressão de um ser vivo. Por isso, ela também não pode ser pensada 
em harmonia com sua essência, nem a partir de caráter semasiológico, e 
talvez nem mesmo a partir de seu caráter semântico. Linguagem é advento 
iluminador-velador do próprio ser. (CH, 155) 

Parece haver antes, uma relação de reciprocidade entre humano e 

linguagem. Habitando na linguagem, o homem está mais próximo ao ser. O 

projetado, o lançado, do Dasein abria a possibilidade de a linguagem trazer o mundo 

através do discurso. De toda maneira, há um ponto de encontro com Ser e tempo. 

Pois, mesmo ali, apesar de atrelada à constituição existencial do Dasein, a 

linguagem não configurava uma qualidade ou uma capacidade adicional da 

existência, mas um modo de ser. O Dasein era lingüisticamente, e “possuía 

linguagem”, “mas pode-se também asseverar, inversamente, que a linguagem 

possui o Dasein”127.  

O que muda é a origem do projeto. Quem lança o Dasein, pergunta 

Heidegger: 

O ser se manifesta ao homem no projeto ec-stático. Mas este projeto não 
instaura o ser. E, além disso, o projeto é um projeto jogado. Aquele que joga 
no projetar não é o homem, mas o próprio ser que destina o homem para a 
ec-sistência do ser-aí como sua essência. (CH, 161). 

Uma predisposição do ser lança o Dasein no homem. Com efeito, o homem 

enquanto projeto ec-stático relaciona-se com o ser de uma maneira que, para 

Heidegger, distancia o pensamento da metafísica. Relacionando o ser ao homem, 

destitui-se a necessidade de fundamentação, ou pelo menos de fundamentação 

última, necessária, já que, a transcendência, pensada a partir da liberdade, afirma a 

existência como possibilidade. Da reflexão sobre o humanismo, Heidegger, ainda 

num diálogo com Ser e tempo, sugere, com efeito, uma resposta a Beaufret, 

imprimindo um novo sentido à palavra:      

 o único pensamento que se quer impor é que as mais altas determinações 
humanísticas da essência do homem ainda não experimentam a dignidade 
propriamente dita do homem. Nesta medida, o pensar, em Ser e tempo, é 
contra o humanismo. Mas esta oposição não significa que um tal pensar se 
bandeie para o lado oposto do humano, defendendo o inumano e a 
desumanidade e degradando a dignidade do homem  (CH, 157). 

                                                 
127 B. Nunes. Passagem para o poético. 1992, p. 102.  



 121

Heidegger volta a refletir sobre a relação entre pensamento e linguagem, 

antecipando, de alguma maneira, uma certa primazia da poesia, e igualmente, o que 

deveremos articular adiante, no texto A caminho da linguagem, onde pensamento e 

poesia já se encontram definitivamente atrelados: “o pensar traz à linguagem, em 

seu dizer, apenas a palavra pronunciada do ser. A expressão “trazer à linguagem”, 

aqui usada, deve ser tomada agora bem literalmente. O ser chega, iluminando-se à 

linguagem” (CH, 173-4).    

Surge daí a idéia de que a linguagem dialoga unicamente consigo mesma? 

Será esse o resultado necessário de uma ênfase no ser em relação ao homem? Um 

monólogo da linguagem consigo mesma, do ser com ele mesmo? Tentaremos 

responder à questão no próximo movimento do texto.    

4.4. Da linguagem ao homem: o monólogo 

Com a expressão “trazer à linguagem”, chegamos aqui a um pensamento já 

sugerido em Sobre o Humanismo e aprofundado nos textos compilados no volume O 

caminho para a linguagem. Dele, selecionamos o texto A caminho da linguagem, por 

motivos já expostos. Com efeito, neste texto, Heidegger afirma uma pretensão que 

ele mesmo qualifica como “estranha”:  

Pretendemos algo estranho, que gostaríamos de formular da seguinte 
maneira: trazer a linguagem como linguagem para a linguagem. Isso soa 
como uma fórmula. É uma formulação que deve nos servir como fio 
condutor no caminho para a linguagem. A formulação usa três vezes a 
palavra "linguagem", dizendo a cada vez algo diverso e, ao mesmo tempo, o 
mesmo. O mesmo mantém em relação o que se diferencia a partir do uno. 
Essa diferenciação a partir do uno constitui o próprio da linguagem. (CL, 
192) 

O mais estranho é, talvez não a formulação onde a palavra “linguagem” 

aparece três vezes, mas o fato de Heidegger dizer que, a palavra tem, a cada vez, 

um sentido diferente e, ao mesmo tempo, o mesmo. No entanto, os elementos para 

a compreensão deste triplo sentido surgem somente adiante. Por ora, poderíamos 

interpretar o sentido do mesmo, como algo que mantém em relação o que se 

diferencia a partir do uno. De alguma maneira, poderíamos resgatar a partir deste 

pensamento, o que desenvolvemos nesta dissertação acerca de uma certa 



 122

identidade da linguagem que possibilita àqueles que falam, disporem do mesmo, ou 

seja, dialogarem em comum, sobre algo que, para ambas as partes, por mais que 

lhe pareçam impressões internamente distintas é, convencionalmente, o mesmo. 

Para Heidegger, no entanto, como veremos adiante, este mesmo remete ao próprio 

ser, como algo que se manifesta na linguagem. Nesse contexto, é interessante que 

o trecho citado refira que o próprio da linguagem seja diferenciar a partir do uno. 

Guardemos esta observação e voltemos ao texto. 

Logo no início, Heidegger sugere uma interpretação da linguagem como 

monólogo, que parte de um poema de Novalis, intitulado com este nome. Aqui, já se 

sugere a propriedade da linguagem de que falamos acima. Heidegger afirma 

comentando o texto do poeta: “O título acena para o mistério da linguagem: a 

linguagem fala unicamente e solitariamente consigo mesma. Uma frase do texto diz: 

“Precisamente o próprio da linguagem, ou seja, o fato de apenas concernir a si 

mesma, isso ninguém conhece” (CL, 191). 

O fato de procurarmos neste texto a centralidade do humano na filosofia e no 

pensamento de Heidegger e, além disso, o fato de tomarmos o pensamento 

orientado pela hermenêutica como “relação” são postos em xeque com este 

pensamento. Onde está o homem, um ser lingüístico, num pensamento onde a 

linguagem dialoga consigo mesma e concerne unicamente a si mesma? O que 

significa este “mistério”? 

Heidegger dá indícios de como poderíamos interpretá-lo: trata-se de 

compreender o que aqui significa o “caminho” para a linguagem e de fazer a 

“experiência” deste caminho: “a partir do que acontece com o caminho quando nele 

caminhamos, pode nascer uma disposição na qual a linguagem poderá então nos 

confiar a sua estranheza (CL, 191). Duas coisas precisam ser explicitadas: o que 

Heidegger compreende aqui como “experiência” e como “caminho”. A experiência 

não é, de forma alguma, algo que remeta a uma experiência científica, por exemplo, 

em que a linguagem será testada. Pelo contrário, trata-se de partir da linguagem, ela 

mesma, na expectativa de que ela revele algo de sua essência. Aqui vemos a 

importância do método fenomenológico heideggeriano. Permanece o paradigma e o 

propósito de pensar a coisa a partir dela mesma. 



 123

O caminho, por sua vez, não corresponde a um percurso cujo objetivo é 

alcançado ao final, pois o próprio caminho se faz à medida que nele caminhamos. 

Poderíamos dizer que a linguagem é o próprio caminho? Se sim, quais seriam as 

conseqüências disso para a compreensão do caráter humano da linguagem? Se o 

caminho é pensado como algo que “aproxima”, a interpretação parece ser outra:    

O caminho para a linguagem - isto soa como se a linguagem estivesse bem 
longe de nós, em alguma parte, de modo que para lá chegar ainda teríamos 
que nos pôr a caminho. Será mesmo necessário um caminho para a 
linguagem? Segundo uma antiga tradição, nós somos aqueles seres 
capazes de falar e, assim, aqueles que já possuem a linguagem. A 
capacidade de falar, ademais, não é apenas uma faculdade humana, dentre 
muitas outras. A capacidade de falar distingue e marca o homem como 
homem. Essa insígnia contém o desígnio de sua essência. O ser humano 
não seria humano se lhe fosse recusado falar incessantemente e por toda 
parte, variadamente e a cada vez, no modo de um "isso é", na maior parte 
das vezes, impronunciado. À medida que a linguagem concede esse 
sustento, a essência do homem repousa na linguagem. (CL, 191) 

Esta passagem nos oferece muitos elementos. Em primeiro lugar, sobre a 

natureza do caminho de que se fala. O caminho para a linguagem não deve 

significar que estamos, por ora, sem a linguagem, e caminhando em direção a ela, 

como se intentássemos alcançá-la um dia: “um caminho para a linguagem é até 

mesmo impossível, uma vez que já estamos no lugar para o qual o caminho deveria 

nos conduzir” (CL, 191). Mesmo porque uma “antiga tradição” nos ensina que o 

homem é aquele que tem a capacidade de falar e, portanto, de antemão, possui a 

linguagem. Sendo assim, porque deveríamos nos colocar a caminho da linguagem 

se já a possuímos? A única maneira de pensarmos esse caminho é se a linguagem 

não é compreendida como uma capacidade, como uma faculdade daquele que fala, 

mas como uma característica de seu modo de ser. Nesse sentido, o homem não 

possui linguagem, mas é na linguagem, se faz homem enquanto ser de linguagem.  

A reciprocidade é evidente. A essência do homem repousa na linguagem: 

Enquanto aquele que fala, o homem é: homem”. (CL, 15). O sentido desta mudança 

de perspectiva parece indicar que a Kehre torna não absoluta e solipsista a 

linguagem do ser, mas conjuntamente implicados homem e linguagem.  Em Ser e 

tempo, a linguagem estava relacionada estruturalmente à compreensão, e tinha uma 

função reveladora do mundo e do enunciado. Mas a essência do homem consistia 

muito mais em seu ser mesmo, em seu ser-no-mundo. A linguagem era um 

constitutivo desta estrutura. Se a marca distintiva da “essência” do homem é o fato 

de ele ser lingüístico, poderíamos dizer igualmente que a marca da essência da 



 124

linguagem é ser humana? Com estas questões prece que nos adiantamos no texto e 

a referência ao humano pode ser, assim, pensada para além da metafísica.      

Voltemos a ele num contexto em que Ser e tempo é evocado, mais uma vez, 

dessa vez de modo implícito. Heidegger afirma que quando falamos de linguagem, 

referimo-nos à fala128. Mas como isso poderia constituir o essencial da linguagem se 

nos é possível “falar” no silêncio, como Ser e tempo já sugeria?     

Falar não é nenhuma propriedade assegurada. Diante da admiração 
profunda e do terror atroz, o homem perde a fala. Enche-se de admiração, 
sente-se tocado e só isso. Ele não fala mais: fica em silêncio. Alguém pode 
num acidente perder a capacidade de falar. Ele não fala mais. Só que 
também não silencia. Ele fica mudo apenas. Falar implica em articular sons, 
seja falando ou calando, e mesmo na mudez, quando não podemos falar. 
(CL, 193) 

Heidegger parece estar radicalizando a interpretação do homem como ser 

lingüístico, já que em Ser e tempo isso já era pensado, mas de acordo com a 

estrutura prática e social do Dasein. Como pensar a linguagem como aquilo que fala 

também no silêncio em oposição ao puro pensamento interior? Se falamos mesmo 

na mudez, é porque a linguagem é pensada como possibilidade, como antecipação 

de possibilidade, pois mesmo aquilo que se poderia interpretar como simples 

intuição interna, e produção mental do pensamento, é e deve ser, de alguma 

maneira, lingüístico. Como compreender que se articula sons mesmo na mudez? Só 

podemos pensar assim, caso a linguagem seja algo que pode ser compreendido 

para além do nível sonoro, físico. Que instância é esta que perpassa o “pensamento 

interior” e ultrapassa o nível físico, material? 

De acordo com o pensamento de Heidegger, mesmo estes questionamentos 

só são possíveis em função da deturpação do sentido original do signo como um 

mostrar que caminhou em direção à representação. Os gregos teriam cunhado 

signos com o simples intuito de “fazer ver” um ente. Com os estóico, o signo teria se 

                                                 
128 Em Ser e tempo, o discurso é Rede, a fala que se enraíza na atividade humana do ser-no-mundo. 
No texto que investigamos agora, um outro termo é empregado para referir a fala: Sage, que significa 
igualmente fala, mas num sentido de “dizer”, ou “dito”. Uma diferença marcante é que, a Rede contém 
a possibilidade do Gerede (o falatório) e está intrinsecamente relacionado com a possibilidade de 
expressão proposicional. Já Sage sinaliza mais para o “dizer do ser” que jamais é proposicional. Cf. 
M. Inwood. Dicionário Heidegger. 2002, 44, 63.    



 125

tornado um instrumento de “indicação”. Para o filósofo, a partir desta deturpação se 

teria dado, com Platão, uma transformação da essência da verdade129.  (CL, 195). 

Nessa mesma interpretação, Wilhelm von Humboldt teria constituído sua 

célebre “filosofia da linguagem” que parte da idéia de linguagem como um “trabalho 

do espírito”, como produção do sujeito, portanto:  

Humboldt trata da "diversidade da estrutura da linguagem humana" e da 
linguagem à medida que "influencia" a "evolução espiritual da humanidade". 
Humboldt traz para a linguagem a linguagem, como um modo e uma forma 
de visão de mundo, elaborada pela subjetividade humana (CL, 198). 

Heidegger dirá que uma tal perspectiva jamais tocará a linguagem em sua 

essência, pois ela é tomada por uma outra coisa, pelo espírito, pelo sujeito, e não 

por si mesma. (CL, 197). Vemos que persiste aqui a tendência que marca também 

em Ser e tempo o caminho filosófico de Heidegger que se opõe paulatinamente à 

tradição representacionalista do conhecimento, que opera através do paradigma da 

oposição sujeito/objeto, bem como a partir da fundamentação pelo sujeito, e que, 

nesta nova fase de seu pensamento, desde a virada, é decididamente identificada 

como a base da metafísica.   

Em oposição a isso, Heidegger propõe o retorno à linguagem ela mesma:  

Pensando o sentido da linguagem como linguagem, temos de renunciar aos 
procedimentos de há muito habituais de se considerar a linguagem. Não 
podemos mais considerar a linguagem segundo as representações 
tradicionais de energia, atividade, trabalho, força do espírito, visão de 
mundo, expressão, pelos quais assumimos a linguagem como um caso 
particular de algo universal. Ao invés de esclarecer a linguagem como isso 
ou aquilo e assim fugirmos da linguagem, O caminho para a linguagem deve 
permitir a experiência da linguagem como a linguagem. (CL, 199). 

Fazer a experiência da linguagem como linguagem. É aqui que devem vigorar 

os sentidos de “experiência” e de “caminho” mencionados. Nesta empresa, verifica-

se um elemento determinante, abordado pelo autor em cada um dos três textos aqui 

selecionados é reflexão sobre o sentido do lógos. Em Ser e tempo temos a 

delimitação da fenomenologia hermenêutica com base na reinterpretação deste 

complexo termo grego, de modo a ser tomado primordialmente em seu sentido 

hermenêutico e não apofântico. Na Carta sobre o humanismo, como também 

apontamos, o logos surge como oposição à “Lógica”. Mais uma vez remetendo ao 

                                                 
129 Neste contexto, Heidegger refere seu próprio texto sobre Platão e a doutrina da verdade, que 
comentamos aqui anteriormente. 



 126

sentido original do conceito, o lógos é pensado como possibilidade intrínseca da 

linguagem que “deixa e faz ver”, o que remete ao sentido partilhável da linguagem, 

em detrimento da redução deste sentido à racionalidade sintética da lógica. Em O 

Caminho para a linguagem, surge a seguinte meditação:  

À fala pertencem aqueles que estão a falar, mas não como a causa 
pertence ao efeito. Na fala, os que falam se fazem vigentes. Como assim? 
Eles se fazem vigentes para aquilo e para aqueles com quem falam, onde 
eles se demoram, para o que a cada vez desse modo lhes diz respeito (CL, 
200).  

Tornar-se vigente, viger, tornar manifesto ou presente numa reunião. O logos 

aqui parece remeter a um sentido de reciprocidade já referido e a linguagem 

enquanto logos parece reunir os elementos que se dão em conjunto do dizer: O dito, 

e também o não-dito, aquele que diz, aqueles que partilham o dito. Lembrando que 

Sage, o dito, ou o dizer, remete a um aspecto mítico e lendário da expressão 

humana, parece mesmo remeter de modo marcante a um sentido de coletividade, de 

algo que é tido “em comum”, e não de uma expressão individual: “Conversar signifi-

ca: juntos, dizer algo, mostrar um para o outro o que se aclama no que se proclama, 

o que a partir de si mesmo chega a aparecer” (CL, 202).  

Dessa forma, com a mudança de Rede para Sage na reflexão sobre a 

linguagem, algo essencial parece ter se perdido com relação ao Dasein: a 

possibilidade da “queda na linguagem” que observamos em Ser e tempo, quando o 

homem entrega-se às suas atividades cotidianas. Mas então, esse novo “dizer” é 

verdadeiramente absoluto? Em Ser e tempo, ficou clara a queda do Dasein na 

linguagem e igualmente o caráter errante do conhecimento. Mas se agora não temos 

mais a analítica existencial, e portanto, o caráter fático, pragmático e social do 

Dasein como ponto de partida, a linguagem jamais será “imprópria”, errante? A 

resposta é negativa se pensarmos que, na reciprocidade do Dasein com relação ao 

ser, tivermos em conta a liberdade tal como foi exposta na conferência Sobre a 

essência da verdade, na qual remanesce a possibilidade do não-dito: “O que não se 

fala não é somente o que não se deixa verbalizar, mas o não dito, o que ainda não 

se mostrou, o que ainda não chegou a aparecer” (CL, 202), “Tanto o brilho do apare-

cer como a sombra do desaparecer repousam na saga mostrante do dizer” (CL, 

206). 



 127

A dimensão da escuta que perpassa Ser e tempo como possibilidade de 

expressão do discurso é radicalizada aqui. Heidegger associa a possibilidade do 

falar de modo intrinsecamente relacionado à escuta: Falar é, por si mesmo, escutar. 

Falar é escutar a linguagem que falamos. “O falar não é ao mesmo tempo mas antes 

uma escuta. [...]Falamos a partir da linguagem. Isso só nos é possível porque já 

sempre pertencemos à linguagem.” (CL, 206). Da mesma forma, ocorre com o 

silêncio, dimensão igualmente fundamental em Ser e tempo: “A linguagem, que fala 

à medida que diz, cuida para que nossa fala, escutando o não dito, corresponda ao 

seu dito. Assim também o silêncio, que se costuma considerar como origem da fala, 

é prontamente um corresponder” (CL, 211)  

O que acontece aqui? Em Ser e tempo, interpretamos a inexorabilidade da 

linguagem a partir do caráter social do Dasein, seu ser-com-outros. Permanece aqui 

o mesmo pensamento? Ou, por outro lado, o pertencer à linguagem deve muito mais 

a uma potencialidade do ser radicalizada, que ultrapassa o sentido contingencial e 

histórico do Dasein?  

Com efeito, aquilo que significa ali, Dasein, não parece ser suprimido, ainda 

que o termo seja evitado neste texto. E se, de todo modo, há uma mudança, ela 

parece se colocar mais no fato de a relação ser determinada pelo próprio ser. Com a 

idéia de “destino do ser”, a errância e o caráter de “ser-jogado” do Dasein 

independem de seu “modo de ser”. Ou melhor, este modo de ser é que é resultante 

da história do ser. De acordo com Haar,  

a relação com o ser não se decide no ser próprio do Dasein, segundo a 
vontade deste, mas determina-se a partir do próprio ser, enquanto este 
último se descobre e se dá ele mesmo como <verdadeiro>, quer dizer, como 
desvelado, manifestamente saído da sua latência” [...] O segundo 
Heidegger radicaliza o que o Sein und Zeit chamava a necessária 
pressuposição do <dá-se> ou da abertura.”130   

Na base deste movimento reside aquilo que Heidegger aponta como a 

“transformação da linguagem”, sua referência ao ser, a partir da noção de 

“apropriação”. 

                                                 
130 M. Harr. Heidegger e a essência do homem, 1997, 96. 



 128

O conceito de acontecimento-apropriador (Ereignis)131 constitui um elemento-

chave para a compreensão do seu pensamento que já não é marcado pela analítica 

existencial. Com o acontecimento–apropriador, Heidegger, em consonância com as 

conseqüências da virada, radicaliza o “Se”, do “dar-Se” do ser de modo 

concomitante com o dar-se do homem. O “próprio” remete aqui à essência da 

relação: quando o ser e o homem se dão em seu modo de ser mais próprio, dá-se o 

acontecimento-apropriador.      

De que maneira poderíamos pensar o humano a partir desta reciprocidade? 

Dasein, em Ser e tempo já constituía uma relação com o ser, em face da diferença 

ontológica. O que se sugere aqui parece impeli-lo a uma total despossessão de si 

mesmo. E como afirma Haar:  

Para quê então a maravilha de existir se é para <incarnar> o cúmulo da 
passividade? Pois que o homem <realiza> a sua essência abrindo-se, 
apagando-se, abolindo-se para deixar aparecer, falar, agir o ser. Que 
significam então os novos nomes do homem: o <guardião>, o testemunho, o 
<pastor>, o <vizinho> do ser? Não serão eufemismos que escondem mal 
uma translucidez deslavada, uma atenuação espectral, uma palidez 
mediânica da sua essência? Não haverá uma excessiva e fantástica 
omnipotência do ser tanto como uma excessiva despotencialização e des-
substancialização do homem, que seria como uma inversão do excesso de 
substância que lhe conferiu a metafísica?”132.   

Esta passagem nos trouxe um impasse. Dissemos que a filosofia era 

antropologia. Dissemos que isso assim o era no pensamento de Heidegger. E 

deparamo-nos agora com um movimento que desbanca, descentra o humano na 

relação com o ser no pensamento de Heidegger. Segundo Haar, Heidegger 

radicaliza esta posição para tentar evitar ao máximo qualquer pressuposto 

metafísico, que substancializou o sujeito. Trata-se então de dissolver o humano? Se 

mais: será que tal movimento distancia o pensamento de nosso autor da metafísica 

por ter desubstancializado o sujeito? Não decorreu disso uma outra 

substancialização, a do próprio ser?133    

Antes de concluirmos este pensamento, voltemos ao que Heidegger quer 

enfatizar com a necessidade de uma transformação da linguagem e sua relação com 

                                                 
131 O termo remete à “propriedade” e à “pertença” e, sobretudo a uma relação. Em Ser tempo ocorre 
como “acontecimento individual”, como algo que está na iminência, prestes a ocorrer. Cf. ST2, 32, M. 
Inwood. Op. cit., 2-4.  
132 M.Harr. op. cit., 97-8.  
133 Cf. M. Haar. op cit., 1997, p. 98. 
 



 129

o acontecimento-apropriador, que não deve ser interpretado como apenas mais um 

conceito, uma palavra: “A transformação não se dá mediante a criação de novas 

palavras e frases. A transformação diz respeito à nossa relação com a linguagem”. 

(CL, 215).  Esta transformação da linguagem guarda uma relação com aquilo para o 

que no início do texto indicamos: o monólogo. Dentro do acontecimento-apropriador 

que “apropria” homem e ser, a linguagem se dá como monólogo. O ser propicia a 

relação, a linguagem (do ser) fala por si só. E o homem? Onde se situa nesse 

contexto? Mesmo um monólogo não deveria pressupor um alguém que fala? 

As palavras do próprio filósofo evocam este impasse:  

Como a linguagem pode falar se ela não está equipada com órgãos da fala? 
Mas a linguagem fala. Ela segue de início e propriamente o vigor próprio da 
fala: a saga do dizer. A linguagem fala dizendo, ou seja, mostrando. A 
linguagem fala à medida que, enquanto mostrante, alcança todos os 
campos de vigência, deixando aparecer e transparecer o que a cada vez é 
vigente a partir de si mesmo. (CL, 203). 

Entregue à sua própria liberdade, a linguagem pode concernir unicamente a si 

mesma. Isso soa como o discurso de um solipsismo egoísta. A linguagem não se 

enrijece, porém, numa busca de si mesma, num auto-espelhamento, alienado de 

tudo o mais. Como saga do dizer, o vigor da linguagem é um mostrar apropriante, 

que justamente em se desprendendo libera o que se mostra no próprio de seu 

aparecer (CL, 211). 

O falar da linguagem só é possível se não quisermos admitir um absurdo, 

como algo inteiramente distinto e, ao mesmo tempo, intrinsecamente relacionado à 

fala humana. A linguagem é monólogo como mostrar, deixar e fazer ver, se 

quisermos. E isto parece concernir muito mais a uma radicalização do pensamento 

de Ser e tempo do que uma mudança de postura. Lembre-se a interpretação que ali 

se fez do lógos. Com a idéia de monólogo, Heidegger não quer sugerir aqui que a 

linguagem por si só é passível de fonação. Pretende, antes, afirmar que esta 

linguagem deriva de uma outra, que possibilita, que apropria, que é próxima do ser, 

a qual o homem “pertence” e que o torna um ser lingüístico: 

A linguagem permanece indiscutivelmente ligada à fala humana. Sem 
dúvida. Mas que espécie de laço é esse? De onde e como vigora a sua 
ligação? Mesmo não sendo meramente um feito de nossa atividade 
discursiva, a linguagem precisa da fala humana. Sobre que repousa o vigor 
da linguagem? Onde ele se funda? Talvez já tenhamos perdido o vigor da 
linguagem quando nos perguntamos sobre fundamentos e razões. (CL, 
204). 



 130

Ao procurar desmerecer a instância racional de fundamentação como 

instância determinante da essência do homem e da linguagem, Heidegger parece 

radicalizar a posição já sugerida na Carta sobre o humanismo, a qual afirma a 

proximidade entre pensamento e poesia, como “dizer do ser”. Pela poesia, o ser 

mesmo se diz em sua propriedade. O texto Sobre o humanismo é explicitamente 

referido: “A linguagem foi chamada de a "casa do ser". Casa do ser é a linguagem 

porque, como saga do dizer, ela é o modo do acontecimento apropriador”. (CL, 215). 

Poder-se-ia interpretar que estar em casa dignifica estar em seu elemento, naquilo 

que lhe é próprio. E a poesia parece conferir ao seu ser seu dizer próprio: toda 

poesia é, porém, pensamento (CL, 215-6). A este pensamento próximo à poesia, 

Heidegger opõe a metafísica como história do ser, à lógica e ao pensamento da 

modernidade como fundamentação na subjetividade, cujas conseqüências teriam 

desembocado na técnica moderna. (CL, 212). 

E o que caracteriza de modo marcante a concepção técnica da linguagem, e 

que caminha lado a lado com a linguagem pensada partir da lógica e da filosofia 

analítica da linguagem, é aquela interpretação de acordo com a qual a linguagem 

precisa ser formalizada. A formalização, para Heidegger é o resultado de um 

posicionamento calculador. Nesse contexto, a linguagem surge muito mais como um 

instrumento de dominação do mundo, do que de expressão da verdade do ser. 

Aquilo que, na linguagem instrumental surge como ”dizer” é a informação, que : 

Ela se informa sobre si mesma, a fim de assegurar seus próprios procedi-
mentos mediante uma teoria da informação. A armação, a essência por toda 
parte dominante da técnica moderna, recomenda a linguagem formalizada, 
uma espécie de notificação pela qual o homem se uniformiza, ou seja, se in-
forma na essência calculadora da técnica, abandonando, passo a passo, a 
"linguagem natural". (CL, 212)134.    

                                                 
134 A armação (Ge-stell) que Heidegger menciona aqui pode ser traduzido por “arrazoamento” e 
consiste na base do pensar da técnica. Remete a artifício, a manipulação, o que, em última instância, 
resulta da radicalização do paradigma moderno da representação, no qual a atuação do sujeito molda 
e constitui o objeto. Por estranho que possa parecer, aquilo que Heidegger sugere com o 
acontecimento-apropriador está intrinsecamente relacionado ao Ge-stell como essência da técnica. 
No texto Identidade e diferença, Heidegger fala sobre esta relação. Tentando reinterpretar o sentido 
de identidade através da tradicional fórmula A=A. para Heidegger esta fórmula exprime não uma 
relação de identidade, mas de igualdade. A identidade, nestes termos, teria sido pensada como um 
traço do ser, que em si mesmo seria idêntico. A tradição teria tomado o sentido da célebre sentença 
de Parmênides: “Pensar e ser são o mesmo” como a necessidade de fazer o pensamento 
corresponder ao ser para alcançar a verdade. Heidegger entende, no entanto, que a frase de 
Parmênides está muito mais próxima disto: pensar e ser são no mesmo. A identidade seria assim, um 
comum-pertencer. Do ponto de vista do acontecimento-apropriador, aquilo que é comum, no mesmo, 
são o homem e o ser. Subsiste aí, para Heidegger a verdadeira relação de identidade. Nesta relação 
de identidade, como vimos, homem e ser se apropriam mutuamente. E isso igualmente no horizonte 



 131

E a linguagem natural não é aqui a linguagem inerente à natureza humana, 

mas aquela que se opõe à artificialidade do Ge-stell. De toda maneira, também no 

Ge-stell se dá o acontecimento-apropriador, de acordo com a história do ser como 

destino do ser. Nesse contexto, a linguagem é central, pois representa a dimensão 

de pertença e propriedade que concerne à relação homem/ser: “Na medida em que 

nossa essência está entregue à linguagem como propriedade, residimos no 

acontecimento-apropriação”.  (ID, 384). 

No texto O caminho para a linguagem, Heidegger desenvolve esta relação de 

propriedade que enraíza homem e ser na linguagem num movimento que 

poderíamos considerar como uma radicalização da reviravolta lingüística, que como 

vimos, já se fazia presente em Ser e tempo, quando o mundo vinha ao Dasein pela 

linguagem. Aqui se destaca uma relação de pertença:  

Para sermos o que somos, nós humanos permanecemos entregues ao vigor 
da linguagem, sem dele nunca podermos sair de maneira que pudéssemos 
vislumbrar esse vigor sob um outro prisma. E é por isso que só 
vislumbramos o vigor da linguagem à medida que a linguagem nos olha, nos 
guarda e de nós se apropria. (CL, 214) 

Observa-se um total entrelaçamento entre o humano e a linguagem, o que 

nos faz interpretar o monólogo que Heidegger retoma do poema de Novalis não 

como um falar solitário da linguagem consigo mesma. Parece haver antes uma 

relação em que homem e linguagem são o mesmo, ou no mesmo, se 

compreendermos o sentido do acontecimento-apropriador de que fala Heidegger.    

A relação humano/ linguagem se torna mais clara se se compreende o que 

Heidegger quer enfatizar ao falar de um caminho para a linguagem. como vimos, 

este caminho não é o percurso que leva até a linguagem. Trata-se de abrir um 

caminho, em-caminhar (be-wëgen): “construir um caminho e, nessa construção, 

mantê-lo pronto no caminho [...] não significa mais colocar algo num caminho já 

existente, mas fazer o caminho para... e assim ser o caminho” (CL, 209). Ao fazer o 

caminho, nos tornamos nós mesmos o caminho. Por este viés, o humano ocupa 

ainda um lugar central em sua relação com a linguagem no pensamento de 

                                                                                                                                                         
da técnica, de modo que, se o homem calcula e manipula o ente, o ser, a natureza, estes igualmente 
se apresentam ao homem como calculabilidade e planificação.  (ID, 380-3). A maneira mais coerente 
de compreender esta relação de onde parte tanto o horizonte da técnica como o de sua superação é 
a frase de Hölderlin que Heidegger retoma em A questão da técnica: “Mas onde há perigo, cresce 
também a salvação”. (QT, 81).          



 132

Heidegger ainda que o ponto de  partida deste pensamento não seja mais a analítica 

existencial.  

Ao final do texto, Heidegger retoma a formulação indicada logo no início e 

que propunha uma tarefa, até agora não explicada por falta de elementos: “trazer a 

linguagem, como linguagem: “o en-caminhamento traz a linguagem (o vigor da 

linguagem) como linguagem (saga do dizer) para a linguagem (para a palavra 

verbalizada)” (CL, 210). No caminho, o homem em consonância com a essência da 

linguagem, como manifestar e tornar presente e manifesto aquilo que é, deixa, em 

conjunto com outros (a quem se mostra aquilo que se manifesta), a linguagem 

enquanto o “dito” vir à palavra. A formulação reúne, assim, a “essência” do humano, 

em consonância com um sentido de logos que vem desde Ser e tempo, e a 

possibilidade da fonação, da linguagem enquanto fala. Esse conjunto seria o “falar 

da linguagem”, unicamente e solitariamente consigo mesma. 

 



 133

 

55  
  
  
  
  
  
  
  

CCoonnssiiddeerraaççõõeess  ffiinnaaiiss  
  
  
  
  
  

“A linguagem fala unicamente e solitariamente consigo mesma” 
 

Heidegger. O caminho para a linguagem. 
 

“Enquanto aquele que fala o homem é: homem”. 
 

Heidegger. A linguagem. 



 134

A introdução deste texto partiu de um pressuposto: ressaltar o caráter 

humano da filosofia. Destacou-se que, com isto, intentava-se desenvolver o texto 

não numa perspectiva da antropologia filosófica, mas de uma filosofia antropológica.  

O percurso seguido objetivou algo que, de alguma maneira, estava presente já neta 

afirmação: uma relação dupla entre o lógos e a esfera do humano (anthropos). A 

duplicidade desta ligação remete-nos, por um lado, à versão humana do 

conhecimento, que diz ser a linguagem antropomórfica, em consonância com o 

sentido, o interesse, o “modo de ser” do homem, ser do conhecimento. Por outro 

lado, e de igual maneira, a implicação contrária faz do conhecimento humano algo 

condicionado pela própria linguagem. é, ainda assim, a linguagem antropomórfica? 

Qual o sentido da relação entre estes dois pólos se consideramos a filosofia como o 

conjunto das condições de possibilidade do próprio conhecimento, e do 

conhecimento da linguagem? 

Assim, parece ainda não estar exposto de modo suficientemente claro o 

problema. Voltemos ao caminho do texto. Também na introdução, apontamos a 

importância do momento central de Ser e tempo em que Heidegger fala da 

necessidade de interpretarmos a nós mesmos (ST1, 77), e da inexorabilidade deste 

movimento, já que, nos dirigindo ao mundo, ao ser ou à própria linguagem, estamos, 

a cada vez, mais próximos e diante de nós mesmos. O limite deste pensamento 

parece ser uma espécie de “solipsismo lingüístico determinista” em que a linguagem, 

em seu antropomorfismo, como um instrumento, é obra da mente humana, como um 

construto interno. Acompanhamos, porém, o quanto o pensamento que queira evitar 

a metafísica, deve evitar a fundamentação pela auto-referência, sob pena de fazer a 

filosofia operar num vazio não experienciável e absoluto. 

Se a linguagem deve ser pensada em sua relação com o humano, isso 

parece ser mais viável se tomamos o homem em seu contexto prático. E isso num 

sentido amplo. Pois se entende aqui, sobretudo, como a dimensão prática da vida 

humana em sua relação com a linguagem, sua relação de “pertinência” com o 

mundo, mundo este compreendido com totalidade significativa. De acordo com 

Heidegger, o mundo enquanto totalidade significativa constitui a estrutura ontológica 

do Dasein. E aqui podemos relacionar os dois propósitos mais centrais que esteve 

presente na minha argumentação: a filosofia é antropologia, é referência ao humano, 



 135

mesmo a reflexão sobre a linguagem tem este inexorável maneira de ser e agir 

humanos, contingentes e históricos (e aqui foi fundamental que se tenha servido do 

conceito de paradigma como “esquema de pensamento”, que, de antemão rompe 

com a possibilidade de uma análise lógica e/ou essencialista e fixa tanto da natureza 

humana como da essência da linguagem. A este propósito, juntou-se um outro: 

observar a filosofia como antropologia no pensamento de Heidegger, o que nos 

levou a um impasse, face ao que foi observado nos textos-base, e ao que foi 

desenvolvido como a virada de seu pensamento.  

O percurso indicou, então, primeiramente, a necessidade de enfatizar o 

aspecto humano do conhecimento sem que se incorresse nos pressupostos 

metafísicos do homem como animal de razão. Num mesmo movimento, objetivou-se 

apontar o que representa a metafísica para Heidegger, ainda em Ser e tempo, e 

especificamente no tocante à essência do homem, e a possibilidade de reavaliação 

deste sentido a partir da ênfase de uma outra compreensão do lógos; a linguagem. 

Este movimento permitiu manter o homem relacionado de modo intrínseco com a 

linguagem. Retira-se dela, apenas, a centralidade da razão, e mais, diríamos, da 

razão do juízo, proporção, síntese e fundamento. De toda maneira, destacou-se a 

importância da reviravolta lingüística para este descentramento da razão e para uma 

espécie de “autonomia” da linguagem, que passa a ser compreendida a partir de si 

mesma, e enquanto mediação necessária à compreensão das condições de 

possibilidade de todo pensar.      

Procurou-se destacar, em seguida, o sentido hermenêutico da reviravolta 

lingüística na filosofia. Embora a hermenêutica de alguma maneira perpasse do 

começo ao fim os pressupostos deste trabalho, reservou-se um espaço próprio para 

salientar a filosofia enquanto “como”, enquanto pergunta pela maneira, pelas 

condições e condicionamentos do movimento humano do conhecimento. 

conhecendo o homem dialoga com o sentido e com a estrutura da própria  

compreensão. Enquanto regia-se por princípios lógico-científicos, a filosofia procurou 

encontrar e fixar a estrutura humana do conhecer. A hermenêutica pretende ocupar 

este espaço com outro propósito, que inverte o caminho e afirma ser ainda mais 

importante e ainda mais “filosófico” perguntar porque “perguntamos” em forma de 

estrutura, e porque se considerou que o caminho para a verdade na filosofia deveria 



 136

seguir um modelo lógico-racional.o sentido é anterior à estrutura e só a partir do 

sentido pode haver estrutura.  

De toda maneira, a parte do trabalho que iniciou com estas questões pareceu, 

a princípio, finalizar com algo que negava o conjunto do que se havia afirmado até 

então: a impossibilidade de filosofar sem essências. O tópico que levou este título 

iniciou com Nietzsche e com a contingência, a fragilidade e o caráter fictício do 

conhecimento. Como ainda se poderia propor à filosofia a necessidade de recorrer a 

essências? Destacou-se em resposta à necessidade de destacar o sentido de 

essência que remete muito mais ao nível de conjunto de sentido partilhado, ou de 

convenções estabelecidas no sentido de enfatizar a dimensão do “outro” em 

consonância com o sentido e o caráter social da linguagem e do conhecimento. 

Pareceu assim, ser impossível não só à filosofia, mas ao pensar enquanto tal, não 

recorrer ao sentido lingüístico identitário que permite aos interlocutores num diálogo, 

perceberem-se falando sobre a mesma coisa.      

Até aqui, poderíamos dizer que os principais obstáculos encontrados giravam 

em torno de uma necessidade de reinterpretação das condições da filosofia, face à 

metafísica, bem como do problema que relaciona sentido, estrutura, e maneira 

humana de conhecer no âmbito da hermenêutica. A antropologia, até então, não 

parecia, por si só, constituir um problema. Ao menos não de maneira temática. O 

mesmo não ocorre quando adentramos especificamente na obra e Heidegger. O que 

nos levou a um movimento central da pesquisa: pensar a importância do humano  da 

filosofia a partir do Dasein de Heidegger no percurso de sua filosofia e, mais 

especificamente, tomado um conjunto de textos proposto, como um caminho de 

pensamento.  

Neste momento iniciou-se o ponto alto da compreensão aqui pretendida: levar 

uma hipótese ao pensamento de um autor: observar seu caminho e, em que medida, 

este caminhou deu, nesse sentido, saltos ou movimentos de retorno, e até que ponto 

efetuou, paradas, desvios, ou mudanças de percurso. Neste contexto, a simples 

atribuição de uma antropologia ao pensamento de Heidegger surgiu como um 

problema, devido ao esforço temático do autor de tentar distanciar seu pensamento 

deste direcionamento.  



 137

A partir do Dasein, Heidegger procurou distinguir a esfera do humano de uma 

natureza humana previamente determinada. No entanto, a centralidade da analítica 

existencial, erigida como movimento necessário ao caminho da compreensão do 

sentido do ser, nos fez identificar que o ponto de partida da investigação filosófica 

impede que se desconsidere o humano como intrinsecamente relacionado ao 

sentido.                

O capítulo que abordou Ser e tempo, em consonância com o que havia sido 

desenvolvido anteriormente sobre a necessidade de superar a metafísica, centrou-se 

na Destruktion da ontologia tradicional que Heidegger propõe a partir da 

reinterpretação dos conceitos de logos e de phainomenon, ou seja, a partir do 

método da fenomenologia hermenêutica. Como decorrência deste método, apontou-

se os dois teoremas de Heidegger que operam como instrumentos da desconstrução 

da história da ontologia. Como pudemos observar, tanto a diferença ontológica como 

o círculo hermenêutico sinalizam para a referência ao humano. A primeira, quando 

erige o homem (Dasein), como um dos pólos da relação com o ser. O segundo, por 

sugerir a implicação necessária daquele que pergunta no próprio movimento da 

pergunta. A implicação do Dasein que inicia Ser e tempo no contexto da estrutura da 

pergunta pelo sentido do ser não se perde. A questão decisiva é, então: qual é o 

mesmo no pensamento de Heidegger antes e depois da Kehre, se ao menos uma 

coisa se transforma: o ponto e partida? Exatamente aquilo que na analítica 

existencial se desdobra a partir da ênfase na linguagem do ser: o lugar do humano 

na filosofia.   

Com a abordagem do pensamento de Kant em sua relação com a 

fundamentação da metafísica, procurou-se salientar a forte influência da 

“antropologia” na constituição da analítica do Dasein. Se Heidegger, por um lado, 

não aceita que a subjetividade possa ser a instância de fundamentação do 

conhecimento, por outro, afirma a referência ao humano, indicando, inclusive, este 

movimento como um passo à frente de Kant no projeto de fundamentação da 

metafísica. Pode-se interpretar que o fato de antropologia kantiana afirmar o 

fenômeno em oposição à coisa em si, parece a Heidegger a base para a afirmação 

de que os entes, em sua modalidade de descoberta, mostram-se necessariamente 

“para” aquele que compreende (igualmente em sua modalidade de compreensão). 

Do ponto de vista da fenomenologia de Heidegger, por sua vez influenciada por 



 138

Husserl, isto é possível desde que se tenha em conta a idéia de intencionalidade, 

outrora abordada aqui. 

Uma análise preliminar da analítica existencial, ainda que não desenvolvida 

de maneira esmiuçada, foi suficiente para localizar três elementos centrais que 

permeiam a constituição ontológica do Dasein: o tempo, a faticidade e o mundo. 

Com isto, observou-se no Dasein de Ser e tempo, um certo pragmatismo e a idéia 

de que, a partir da temporalidade, o mundo e a realidade passaram a ser 

interpretados como possibilidade. Com isto, Heidegger, observou a peculiaridade da 

existência do Dasein que ultrapassa a realidade como simplesmente dada. Em 

sentido ontológico, Heidegger afirma a impossibilidade de o conhecimento se dar 

como a exteriorização de impressões subjetivas e “interiores” sobre o mundo 

“exterior”. No âmbito da compreensão, esta dualidade torna-se supérflua, pois 

Dasein e mundo dão-se num mesmo âmbito, de modo que a existência, ela mesma, 

é a  “ponte” entre o que seria interior e exterior. 

Sendo assim, a centralidade da esfera do humano, lembrando a frase de 

Heidegger que iniciou a abordagem de Ser e tempo: “O ente que temos a tarefa de 

analisar somos nós mesmos” (ST1, 77), levou à possibilidade da construção daquilo 

que configurou a primeira conclusão estrutural da pesquisa, em que os temas 

centrais são relacionados: partir do homem, do  Dasein para chegar ao discurso, à 

linguagem. Nas palavras de Heidegger: “o fato de somente agora se tematizar a 

linguagem deve indicar que este fenômeno se radica na constituição ontológica da 

presença”. (ST1, 219). O que foi desenvolvido a partir deste lugar ontológico da 

linguagem em Ser e tempo propiciou que se interpretasse o tratado de 1927 como 

um texto já revirado lingüisticamente. Ou seja, embora a linguagem, ela mesma, 

enquanto objeto de questionamento filosófico só apareça em Heidegger nos textos 

posteriores, ocupa aqui uma posição central, pois é a partir do discurso que o mundo 

aparece como totalidade significativa para a compreensão. E isso só se tornou 

possível a Heidegger porque o sentido tradicional do logos apofãntico, da linguagem 

em seu uso judicativo e predicativo, foi apontado como uma decorrência do sentido 

mais amplo de logos hermenêutico que direciona e condiciona toda interpretação a 

partir de um “lugar” específico e determinado, onde se situa o contexto da pergunta, 

de onde parte, a enunciação, a interpretação e a proposição.            



 139

Em todo caso, o Dasein possuía a linguagem. Lembremos que era igualmente 

possuído por ela. O Dasein era lingüístico mesmo quando calava e quando 

escutava, como se a linguagem enquanto possibilidade pública de enunciação 

mantivesse o homem ligado ao mundo ainda em seus pensamentos “interiores”, o 

que nos levou a relacionar a linguagem de Heidegger à do Wittgenstein das 

Investigações filosóficas. 

No limite, caberia perguntar: seria o homem a fonte do sentido, a partir do 

qual é possível toda compreensão? Qual a relação deste pensamento como 

humanismo, do qual Heidegger procurou tematicamente se distanciar? De que 

maneira essa tentativa pôde ser interpretada como uma total dissolução dessa 

estrutura no mundo, situada e histórica, em favor de um “dar-Se” do próprio ser? A 

partir deste questionamento, o texto dirigiu-se para a interpretação da virada em 

Heidegger a partir da inversão de Ser e tempo para Tempo e ser. A partir dela, a 

centralidade do Dasein passou a ser interpretada como fundamentação do ser no 

ente. A própria concepção de metafísica para Heidegger ganha uma nova 

significação, passa a ser história do ser, de modo que também o pensar de Ser e 

tempo foi tomado como metafísica. O Dasein começa a ser posto em outros termos 

a partir da idéia de verdade do ser. Em função disso, tornou-se necessária a 

interpretação da conferência Sobre a essência da verdade que expõe de modo 

temático a inversão daquilo que até então era a verdade na filosofia. Construindo um 

novo sentido para a “essência”, Heidegger associa verdade à liberdade, o que 

dissolveu paulatinamente a idéia de verdade como fundamento. Com a liberdade, 

que Heidegger procurou antecipadamente separar do arbítrio humano, o ser ganha 

força na relação com o Dasein, sendo este jogado pelo ser na abertura da 

compreensão. Em Ser e tempo, o Dasein como projeto lançava a si mesmo nesta 

abertura. A liberdade enquanto “deixar-ser o ente” é o elemento central que propicia 

o pensamento a operar sem a necessidade do fundamento como possibilitação do 

desvelamento. O Dasein é também livre na abertura e assim como deixa-ser o ente, 

pode também não deixá-lo ser. 

Observou-se a referência temática de Heidegger ao Dasein como fundamento 

no texto Sobre a essência do fundamento, onde a transcendência foi compreendida 

como possibilidade finita da compreensão. O fundamento tornou-se não-fundamento 

em função da liberdade: “a liberdade é o abismo” (EF, 125). Com isso, Heidegger 



 140

traz de volta à filosofia a possibilidade do erro em detrimento da busca da certeza 

que dirigiu a metafísica até então.               

Como uma tentativa de demarcar ainda mais a reflexão de Heidegger sobre o 

humano, abordou-se o texto Sobre o humanismo, onde os elementos da virada já 

estão pressupostos e onde Heidegger parece procurar um novo lugar para o ser 

humano, pois, de alguma maneira ele deve figurar na relação com o ser, ainda que 

de maneira distinta da metafísica que, para ele, teria sido “humanística” até então. 

 Esse novo lugar do homem remeteu-nos diretamente à linguagem, que agora 

aparece como lugar da manifestação e expressão do próprio ser: “O pensar recolhe 

a linguagem para junto do simples dizer. A linguagem é assim a linguagem do ser, 

como as nuvens são as nuvens do céu.” (CH, 175). O trecho remete a uma relação 

de pertinência, de propriedade e de reciprocidade, como se, dessa maneira, o 

pensamento estivesse para Heidegger, em seu “elemento”.    

Esta relação de pertença entre o ser, o pensamento e a linguagem remeteu o 

pensamento a uma proximidade com a poesia. A poesia parece a Heidegger 

propiciar ao pensamento um dizer que ultrapasse os grilhões da lógica inerente ao 

sentido judicativo da linguagem. Nesse momento da sua obra, importa 

principalmente a necessidade de afirmar a possibilidade de dizer o ser sem a lógica, 

aqui identificada com a metafísica: A “Lógica” entende o pensar como a 

representação do ente em seu ser, pensar que se apresenta o representar na 

generalidade do conceito. Mas o que acontece com a meditação sobre o próprio ser, 

e isto quer dizer, com o pensar que pensa a verdade do ser. (CH, 167).  

Enquanto expressão lingüística que não guarda qualquer compromisso com a 

redução do ser ao é da cópula, a poesia aparece a Heidegger de maneira ainda 

inicial no texto sobre o humanismo como possibilidade de expressão do ser ele 

mesmo.  

O último texto que interpretamos aqui, O caminho para a linguagem, parece 

radicalizar este pensamento que já na Carta sobre o humanismo se aproximava da 

poesia. Com a compreensão do que significa o caminho e o “trazer à linguagem” 

referidos por Heidegger, um novo lugar para o humano foi encontrado: viger junto 

com a linguagem no vigor da linguagem e ser ele mesmo, o caminho para ela.   



 141

Podemos interpretar, por um lado, que o desfazimento da estrutura ontológica 

do Dasein, erigida em Ser e tempo, distancia o pensamento de Heidegger da 

antropologia que esteve presente neste texto em cada momento. No entanto, se 

consideramos a centralidade da proximidade entre poesia e pensamento no 

Heidegger da “história do ser” e da “verdade do ser”, que procurou opor-se à 

determinação lógica do conhecimento em favor do aspecto hermenêutico da 

compreensão, vemos que talvez a “logia” pode ser tão determinante para que o 

anthropos seja a referência central da filosofia.  

A ruptura com a logia, com a lógica do anthropos nos faz vislumbrar um novo 

sentido de antropologia, como ponto de partida e implicação daquele que pergunta, 

sem que isso venha a significar necessariamente o pensamento da fundamentação 

e da metafísica. A questão pode, no entanto, não se resolver simplesmente dessa 

maneira: esta distinção efetivamente situa-se num pensamento “pós-metafísico”? O 

pensamento de Heidegger rompe com a metafísica em nome de uma filosofia mais 

genuína, ou  simplesmente substitui uma forma, um procedimento metafísico por 

outro, tendo em vista hipostasiar o ser135, ele mesmo fonte, origem e base da 

interrogação filosófica e mesmo da linguagem?  

De toda maneira, abandonando-se a “logia” do logos enquanto lógica, e este 

parece ser o caminho de Heidegger desde o início, remanesce a centralidade do 

Dasein como abertura ao ser e como pólo da diferença ontológica. Sendo o homem 

lingüístico, uma transformação de sua “essência” repousa na transformação da 

“essência” da linguagem; vigora o homem no lugar do sujeito do conhecimento; 

permanece o logos enquanto linguagem.  

Resta-nos uma última consideração. Pode o pensamento ocidental, que o 

próprio Heidegger diz desenrolar-se no horizonte da técnica, deixar ser a 

possibilidade do humano nestes termos? Até onde podemos levar este pensamento 

em que ao mundo ocidental e desfazer-se inteiramente da subjetividade, da 

reflexividade, da individualidade136 e mesmo da técnica? E até que ponto a própria 

linguagem pode isolar-se definitivamente do sentido entificador que Heidegger diz 

surgir sempre que se faz uso da palavrinha é?  

                                                 
135 Cf. M. Haar. Heidegger e a essência do homem, 1997, p. 98. 
136 Idem, p. 95. 



 142

Nossas línguas ocidentais são, de maneiras sempre diversas, línguas do 
pensamento metafísico. Fica aberta a questão se a essência das línguas 
ocidentais é em si puramente metafísica e, por conseguinte, em definitivo 
caracterizada pela onto-teo-lógica, ou se estas línguas garantem outras 
possibilidades de dizer e isto significa ao mesmo tempo possiiblidades do 
não-dizer que diz. (ID, 400).    

Talvez o reconhecimento destes necessários elementos metafísicos, só nos 

permitem afirmar que, sendo assim o modo humano da filosofia ocidental, o termo 

metafísica, no sentido de Heidegger, não nos seja mais viável para descrever a 

diversidade, como nos sugere a própria passagem do autor, que caracteriza as 

línguas dos homens e aquilo que o humano faz de sua humanidade. 



 143

Referências 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. Trad. A. Bosi. 4. ed. São Paulo, 

Martins Fontes, 2003. 

AGOSTNHO. Confissões. São Paulo, Abril Cultural, 1984. (Coleção Os Pensadores) 

ARISTÓTELES. Metafísica. Trad. L. Vallandro. Porto Alegre, Globo, 1969. 

D’AGOSTNI, Franca. Analíticos e continentais. Trad. B. Dischinger. São Leopoldo, 

Unisinos, 2003. 

FOUCAULT. As palavras e as coisas. 8. ed. Trad. S. Muchail. São Paulo, Martins 

Fontes. 2002. 

DESCARTES, René. Meditações. São Paulo, Nova Cultural, 1999. (Coleção Os 

Pensadores). 

GADAMER, Hans-Georg. Homem e linguagem. In: ALMEIDA, Custódio et. al. 

Hermenêutica filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre, 

EDIPUCRS, 2000.  

_____. A incapacidade para o diálogo. In: ALMEIDA, Custódio et. al. Hermenêutica 

filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre, EDIPUCRS, 2000.   

HAAR, Michel. Heidegger e a essência do homem. Trad. A. Alves. Lisboa, Instituto 

Piaget, 1997. (Coleção Pensamento e Filosofia, 12) 

HEIDEGGER, Martin. O conceito de tempo. Trad. M. Werle. São Paulo, DF/USP, 

1997. (Cadernos de tradução, 2).  

_____. Ser e tempo. Parte I. 13. ed. Trad. M. Schuback. Petrópolis, Vozes, 2004. 

(Coleção Pensamento Humano). 

_____. Ser e tempo. Parte II. 6. ed. Trad. M. Schuback. Petrópolis, Vozes, 1998. 

(Coleção pensamento Humano). 



 144

_____. Kant et le problème de la metaphysique. Trad. A. Waelhens e W. Biemel. 

Paris, Gallimard, 1953.   

_____. O que é metafísica? Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Conferências e 

escritos filosóficos. São Paulo, Abril cultural, 1979. (Coleção Os Pensadores). 

_____. Sobre a essência da verdade. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. 

Conferências e escritos filosóficos. São Paulo, Abril cultural, 1979. (Coleção Os 

Pensadores). 

_____. A doutrina de Platão sobre a verdade. Trad. Cláudia Drucker e Silvania 

Gollnick. Disponível em http://www.cfh.ufsc.br/~wfil/verdade.htm. Acesso em: 

20/01/2007. 

_____. Sobre a essência do fundamento. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. 

Conferências e escritos filosóficos. São Paulo, Abril cultural, 1979. (Coleção Os 

Pensadores). 

_____. Carta sobre o humanismo. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Conferências 

e escritos filosóficos. São Paulo, Abril cultural, 1979. (Coleção Os Pensadores). 

_____.  A questão da técnica. Trad. M. Werle. São Paulo, DF/USP, 1997. (Cadernos 

de tradução, 2). 

_____. A linguagem. Trad. M. Schuback. In: A caminho da linguagem. Petrópolis, 

Vozes, 2003. (Coleção Pensamento Humano). 

_____. Identidade e diferença. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Conferências e 

escritos filosóficos. São Paulo, Abril cultural, 1979. (Coleção Os Pensadores). 

_____. O caminho para a linguagem. Trad. M. Scuback. In: A caminho da linguagem. 

Petrópolis, Vozes, 2003. (Coleção Pensamento Humano).  

_____. Tempo e ser. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Conferências e escritos 

filosóficos. São Paulo, Abril cultural, 1979. (Coleção Os Pensadores). 



 145

_____. Meu caminho para a fenomenologia. Trad. E. Stein. In: HEIDEGGER, M. 

Conferências e escritos filosóficos. São Paulo, Abril cultural, 1979. (Coleção Os 

Pensadores). 

_____. Os conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude e solidão. Rio de 

Janeiro, Forense Universitária, 2003 

HOY, David. Heidegger and the hermeneutic turn. In: The Cambridge Companion to 

Heidegger, 1993. 

INWOOD, Michael. Dicionário Heidegger. Trad. L. Holanda. Rio de janeiro, Zahar, 

2002. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura, Trad. A. Mourão, M. P. Santos. Lisboa: 

Fundação Gulbenkian, 2001. 

JAPIASSÚ, Hilton, MARCONDES, Danilo. Dicionário básico de filosofia. Rio de 

Janeiro, Zahar, 1996. 

NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. Trad. P. Souza. São Paulo, Companhia das 

Letras,  2005. 

_____.  Fragmentos póstumos. Trad. O. Giacoia. Campinas: IFCH/UNICAMP, 2002. 

_____. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. In: O livro do filósofo. São 

Paulo, Moares, 1987.   

LEÃO, Emanuel C. (trad.) Os pensadores originários. Petrópolis, Vozes, 2005. 

NUNES, Benedito. Passagem para o poético: filosofia e poesia em Heidegger. São 

Paulo, Ática, 1996. 

OLIVEIRA, Manfredo. A filosofia na crise da modernidade. São Paulo, Loyola, 1989. 

_____. Reviravolta lingüístico-pragmática na filosofia contemporânea. São Paulo, 

Loyola, 2001. 

PÖGGELER, Otto. A via do pensamento de Martin Heidegger. Lisboa, Instituto 

Piaget, 2001. 



 146

RORTY, Richard. Wittgenstein, Heidegger e a reificação da linguagem. In: Ensaios 

sobre Heidegger e outros escritos filosóficos. v. 2. Trad. M. Casanova. Rio de 

Janeiro, Relume Dumará, 2002. 

STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre “Ser e tempo”. Petrópolis, Vozes, 2005. 

_____. Aproximações sobre hermenêutica. Porto Alegre, EDIPUCRS, 2004. 

_____. Diferença e metafísica: ensaios sobre a desconstrução. Porto Alegre, 

EDIPUCRS, 2000. 

VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Trad. João Gama. Lisboa, Edições 70, 

1989. 

_____. O fim da modernidade. São Paulo, Martins Fontes, 2002 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. [Col. Os Pensadores]. São 

Paulo, Abril Cultural, 1996. 


