
 

Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 329 

	

CONSCIÊNCIA E IMPÉRIO: POLÍTICA E TEOLOGIA MORAL NO MUNDO 
PORTUGUÊS DA IDADE MODERNA 

Giuseppe Marcocci* 

Resumo 
Este artigo apresenta a primeira reconstrução da relação entre consciência e império no mun-
do português entre 1500 e 1650. Ele mostra em que grau a fundação da Mesa de Consciência, 
um conselho régio de teólogos dedicado a questões como guerra, comércio, conversão e 
escravidão, moldou a ideologia imperial. Neste contexto, “consciência” emergiu como uma 
palavra-chave no vocabulário político, refletindo a importância da teologia moral para a lin-
guagem política em que se concebeu o império. Ela não apenas reforçou a hegemonia dos 
teólogos, mas também encorajou a emergência de uma casuística missionária, a qual se tornou 
crescentemente independente de autoridades centrais do Reino e de Roma. Sob o domínio dos 
Habsburgo (1580-1640), esse sistema foi desmantelado, e os teólogos perderam a sua central-
idade na corte. Depois da Restauração em 1640, algumas das antigas instituições foram recu-
peradas no nome, mas a antiga interconexão entre política e teologia moral não foi reinstala-
da.  
 

Palavras-chave 
Império Português; ideologia imperial; teologia moral; Mesa da Consciência e Ordens; 
casuística missionária. 

COUNSCIOUSNESS AND EMPIRE: MORAL POLITICS AND THEOLOGY IN POR-
TUGUESE WORLD OF MODERN AGE 

Abstract  
This article presents the first reconstruction of the relationship between conscience and em-
pire in the Portuguese World between 1500 and 1650. It shows to what extent the foundation 
of the Mesa da Consciência (“Board of Conscience”), a royal council of theologians devoted 
to issues like war, commerce, conversion, and slavery, shaped the imperial ideology. In this 
context, “conscience” emerged as a keyword in the political vocabulary, reflecting the im-
portance of moral theology for the political language in which the empire was conceived. It 
not only bolstered the hegemony of theologians but also encouraged the emergence of a mis-
sionary casuistry, which became increasingly independent of the central authorities in the 
kingdom and in Rome. Under the Habsburg domination (1580-1640) this system was disman-
tled and theologians lost their centrality at court. After the Restoration of 1640 some of the 
old institutions were recovered in name, but the old interconnection between politics and 
moral theology was not re-installed.  
 

                                                
* Tradução realizada pelo Prof. Dr. Gustavo César Machado Cabral. 



330 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

Keywords  

Portuguese Empire – imperial ideology – moral theology – Consciousness table and orders – 
missionary casuistry 
 
What a lot of ways he [King John III of Portugal] seeks so as not to go against God’s will in 
anything that may concern his conscience. João de Barros (1533)1 

Introdução 

Um leitor não especializado que quiser, tendo como base a produção histori-
ográfica recente sobre impérios ultramarinos europeus na Idade Moderna, ter uma 
ideia geral sobre o Império Português provavelmente errará ao acreditar que o ex-
traordinariamente persistente protótipo português foi fruto de uma experiência aci-
dental ou aleatória, desacompanhada de reflexão política sistemática; colocando de 
forma provocativa, que os portugueses inventaram o império ultramarino europeu 
sem perceber isso.2  Essa impressão se deve a uma tradição acadêmica de longa data 
que retratou a expansão portuguesa como o resultado de uma condução essencial-
mente econômica e como uma resposta a impulsos materiais que juntaram os inter-
esses de investidores e mercadores de toda a Europa com os da nobreza e da Coroa 
Portuguesa3. Consequentemente, o caso português geralmente é negligenciado nos 
estudos sobre a dimensão ideológica dos impérios ultramarinos: a observação de 
Richard Tuck de que “surpreendentemente há pouca pesquisa sobre as ideias por-
tuguesas de império” ainda se aplica4. Este artigo se oferece para alterar este estado 
de coisas e para contribuir para uma melhor compreensão histórica da formação do 
pensamento imperial português e das suas características. Uma das melhores formas 
de alcançar isso é trazer novamente à tona outra imagem que também é largamente 
associada ao império português: a de uma empresa militante missionária em escala 
planetária5. Como podemos conciliar esse intenso fervor religioso com a visão de 
império como uma mera operação comercial? Minha conjectura é que foi esse em-
penho para responder questões desse tipo que estava no centro do pensamento im-
perial português. Por isso, focarei na interação entre política, teologia moral, impé-

                                                
1 Biblioteca Nacional de Portugal (Lisboa), Cod. 3.060, BARROS, João de. Ao mui alto e muito 

poderosõ Rey de Portugal D. João 3o. deste nome Panegirico, fol. 34rv. 
2 De acordo com alguns historiadores, os portugueses só aspiraram a construir um império. Cf. 

CARDIM, Pedro. La aspiración imperial de la monarquía portuguesa (siglos XVI y XVII). SABA-
TINI, Gaetano (Org.). Comprendere le monarchie iberiche: Risorse materiali e rappresenta-
zione del potere. Roma: Viella, 2010, p. 37-72. Para um controverso estudo da visão jurídica portu-
guesa de império, cf. SALDANHA, António de Vasconcelos. Iustum Imperium : Dos tratados 
como fundamento do império dos portugueses no Oriente. Lisboa: Fundação Oriente; Instituto 
Português do Oriente, 1997.  

3 Esta interpretação tem sido predominante desde a publicação de GODINHO, Vitorino Magalhães. Os desco-
brimentos e a economia mundial. 2 ed. 2 v. Lisboa: Presença,1981-1982. 

4 TUCK, Richard. The Rights of War and Peace: Political Thought and the International Order 
from Grotius to Kant. Oxford-New York: Clarendon Press, 1999, p. 72. Uma exceção é ARMITAGE, 
David (Org.). Theories of Empire, 1450-1800. Aldershot: Routledge, 1998. 

5 O clássico estudo sobre o tema é: BOXER, Charles Ralph. The Church Militant and Iberian 
Expansion, 1440-1770. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1978. Entre os trabalhos 
mais recentes, cf. ZUPANOV, Ines G. Missionary Tropics: The Catholic Frontier in India, 16th-
17th Centuries. Ann Arbor: University of Michigan Press, 2005; METCALF, Alida. Go-Betweens 
and the Colonization of Brazil,  1500-1600. Austin: University of Texas Press, 2005; AGNO-
LIN, Adone; ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro; WISSENBACH, Maria Cristina Cortez; 
SOUZA, Marina de Mello e (Org.). Contextos Missionários: Religião e Poder no Império 
Português. São Paulo: Hucitec, 2011. 



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 331 

rio e consciência no âmbito jurídico-religioso para resolver as dúvidas e questões 
que permearam completamente o mundo moderno português. 

Poucos estudos foram dedicados às fortes ligações entre política e religião no 
Império Português. Isso é um paradoxo considerando que foi o papado que autori-
zou do ultramar, por meio das bulas do século XV que garantiram os direitos de 
conquista, monopólio comercial e navegação em contrapartida à expansão da fé 
católica6. Historiadores exploraram apenas aspectos limitados, como a prosopografia 
dos confessores da família real, o controle real sobre a indicação dos bispos e de 
outras autoridades eclesiásticas, ou o funcionamento do padroado espiritual da 
Coroa sobre as suas possessões imperiais7.  

Apesar da atenção conferida por pesquisadores como António Manuel Hes-
panha à história do direito, a interconexão entre política e consciência tem sido mais 
investigada na França, na Espanha e na Península Itálica do que em Portugal e no 
seu Império8. Isso deve ser explicado, em parte, como uma rejeição a tópicos que 
foram particularmente privilegiados sob o regime de Salazar (1932-1974), que sem-
pre esteve ávido por ressaltar a inspiração espiritual da expansão portuguesa9. En-
tretanto, longe de ser um império sem ideologia, o Império Português definiu a sua 
natureza política em estreitas relações com a teologia moral, a ponto de consagrar 
um conselho real à consciência: a Mesa da Consciência. Ela dirigia as escolhas e de-
limitava o escopo de ação do governo soberano em matérias de guerra, comércio, 
monopólios, navegação, escravidão e missões, afetando todos os níveis políticos.  

A literatura foi marcadamente rápida em refletir as mudanças que precederam 
a criação desse novo órgão político. O famoso dramaturgo Gil Vicente (1465-1536), 
por exemplo, detectou em suas peças muitas das tensões políticas, religiosas e so-
ciais, assim como a transformação radical que acompanhou a expansão imperial. No 
seu Auto da Lusitania, encenado pela primeira vez na corte portuguesa em 1532, a 
troca mordaz entre os demônios Dinato e Berzabu resumiu o encontro entre o típico 
caráter do cavaleiro-mercador português Todos e o indigente Ninguém, como se 
seque. 
                                                
6 Um estudo útil é DE WITTE, Charles-Martial. Les bulles pontificales et l’expansion portugais au 

XVe siècle. Revue d’histoire ecclésiastique, v. 48, 1953, p. 693-718; v. 49, 1954, p. 438-461; v. 
51, 1956, p. 413-453 e 809-836; v. 53, 1958, p. 5-46 443-471. 

7 MARQUES, João Francisco. Os jesuítas confessores da corte portuguesa na época barroca, 1550- 
1700. Revista da Faculdade de Letras (Universidade do Porto), s. 2, v. 12, 1995, p. 231-270; 
PAIVA, José Pedro. Os bispos de Portugal e do Império, 1495-1777. Coimbra: Imprensa da 
Universidade de Coimbra, 2006); Idem. El Estado en la Iglesia y la Iglesia en el Estado: Contami-
naciones, dependencias y disidencia entre la monarquía y la Iglesia del reino de Portugal, 1495-
1640. Manuscrits, v. 25, 2007, p. 45-57; HERNÁNDEZ, Angel Santos. Las misiones bajo el pa-
tronato portugués. Madrid: Eapsa, 1977. 

8 O mais representativo trabalho de António Manuel Hespanha ainda é As Vésperas do Levia-
than: Instituições e Poder Político: Portugal, séc. XVII. Coimbra: Almedina, 1994; sobre o Império 
Português, cf. Idem, Modalidades e limites do imperialismo jurídico na colonização portuguesa. 
Quaderni fiorentini per la storia del pensiero giuridico moderno, v. 41, 2012, p. 101-
135. Sobre política e consciência, cf. BRAUN, Harald E.; VALLANCE, Edward (Org.). Contexts 
of Conscience in Early Modern Europe, 1500-1700. Houndmills, Basingstoke: Palgrave 
Macmillan, 2004; LAVENIA, Vincenzo. L’infamia e il  perdono: Tributi, pene e confessione 
nella teologia morale della prima età moderna. Bologna: Il Mulino, 2004; POUTRIN, Isabelle. Cas 
de conscience et affaires d’État: le ministère du confesseur royal en Espagne sous Philippe III. 
Revue d’Histoire Moderne et Contemporaine, v. 53, n. 3, 2006, p. 7-28; REINHARDT, Nico-
le. Spin Doctor of Conscience? The Royal Confessor and the Christian Prince. Renaissance 
Studies, v. 23, 2009, p. 568-590; BROGGIO, Paolo. La teologia e la politica: Controversie dot-
trinali, Curia romana e monarchia spagnola tra Cinque e Seicento. Florence: Olschki, 2009. 

9 Cf., por exemplo, ALBUQUERQUE, Martim de. A consciência nacional portuguesa: Ensaio de 
história das ideias políticas. Lisboa: 1974. 



332 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

Dinato: O que escreverei, companheiro? 

Berzabu: Que ninguém busca consciência, 

E Todo-Mundo dinheiro10. 

Interesses morais e econômicos se apresentam aqui como opostos. Reelabo-
rando uma duradoura tradição literária, a dupla Todos e Ninguém se presta perfeit-
amente a expressar criticismo moral. Gil Vicente provavelmente foi o primeiro a 
colocá-los no palco, mas posteriormente esse par se difundiu para o inicio da era 
jacobina inglesa (*), como claramente demonstram a peça anônima No-body and 
Some-Body (1606) e a referência à figura de Ninguém em A Tempestade (1610-1611) 
de William Shakespeare11. O público de cortesãos e clérigos que viram a première 
do Auto da Lusitania devem ter compreendido a alusão irônica à instável relação 
entre política e consciência no Portugal renascentista nas bem-humoradas ob-
servações do demônio. Seja como for, alguns teólogos na corte portuguesa ficaram 
perplexos com a “desordem caprichosa” do Auto12. Uma das razões para isso quase 
certamente foi que eles entenderam a ironia de Gil Vicente como um ataque à at-
mosfera moralista desenvolvida na corte desde o final da década de 1520 e que cul-
minou com o estabelecimento da Mesa da Consciência em 1532, o mesmo ano da 
primeira performance do Auto da Lusitania.  

O próprio nome de Mesa Consciência indicava uma institucionalização da es-
fera da consciência nos mais altos níveis do governo português13. Isso foi o resultado 
de uma mudança política de um imperialismo milenar para uma expansão mais lim-
itada e regulada depois da morte do rei D. Manuel I (1521), em cuja sequência a in-
fluência de canonistas e teólogos cresceu na corte14. Estes dominaram a Mesa, que 
não teve paralelo na Europa católica desse tempo15. Sua intenção era resolver e liq-
uidar todos os possíveis conflitos entre o poder secular e a teologia moral. O con-
selho geralmente, mas nem sempre, intervinha em benefício do rei de Portugal 
quando a sua decisão arriscava um conflito com a Igreja, assim como nas decisões 
papais concernentes à Coroa. 

                                                
10 BUESCU (Org.). Maria Leonor Cavalhão. Copilaçam de todalas obras de Gil Vicente. v. 2. 

Lisboa: INCM, 1984, p. 573. 
11 CALMANN, Gerta. The Picture of Nobody: An Iconographical Study. Journal of the Warburg 

and Courtauld Institutes, v. 23, 1960, p. 60-104. ARCHDEACON, Anthony. The Publication of 
No-body and Some-body: Humanism, History and Economics in the Early Jacobean Public Thea-
tre. Early Modern Literary Studies, v. 16, 2012. Disponível em: 
https://www.questia.com/library/journal/1P3-3039356381/the-publication-of-no-body-and-some-
body-humanism. Último acesso: 10/10/2019. Essa tradição teatral foi influenciada pela peça mora-
lista inglesa The Somonyng of Everyman, do final do século XV.  

12 VASCONCELOS, Carolina Michëalis de. Notas Vicentinas: Preliminares duma edição crítica 
das obras de Gil Vicente. Lisboa: Edição da Revista Ocidente, 1949, p. 32.  

13 Pesquisadores analisaram muito brevemente a Mesa de Consciência. Cf. ALBUQUERQUE, Martim 
de. Política, moral e direito na construção do conceito de Estado em Portugal. Estudos de cultu-
ra portuguesa, v. 1. Lisboa: Imprensa Nacional; Casa da Moeda, 1984, p. 152-248; CRUZ, Maria 
do Rosário Sampaio Temudo Barata de Azevedo. A Mesa da Consciência e Ordens, o Padroado e 
as perspectivas de missionação. In: Missionação portuguesa e encontro de culturas: Actas 
do congresso internacional. v. 3. Braga: Universidade Católica Portuguesa, 1993, p. 627-647.  

14 THOMAS, Luís Filipe F. R. L’idée imperiale manueline. In: AUBIN, Jean (Org.). La Découverte, le Portu-
gal et l’Europe: actes du colloque. Paris: Fondation Calouste Gulbenkian, Centre Culturel Portugais, 1990, p. 
35-103. 

15 Na Espanha do início do século XVI, as juntas teológicas sobre as Américas foram frequentemente 
convocadas, mas elas eram temporárias e limitadas a pontos específicos. Cf. PAGDEN, Anthony. 
The Fall of Natural Man: The American Indian and the Origins of Comparative Ethnography. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1986, p. 27-29 e 47-50. 



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 333 

Meu ponto de partida foi a distinção entre “conscientização” e “consciência”, 
duas noções que as línguas romances, entretanto, tornaram uma palavra, de-
scendendo do latim conscientia. Particularmente, tentarei responder à opinião co-
mum de que os portugueses não tinham uma conscientização imperial, já que eles 
estariam meramente interessados em negócios ou proselitismo16. Esta opinião é uma 
das mais importantes razões para que o seu caso tenda a ser deixado de lado na his-
tória comparada dos impérios ultramarinos da Europa moderna17. Por outro lado, eu 
argumento que, já que os teólogos das cortes começaram a supervisionar a morali-
dade do governo português, a palavra portuguesa consciência produziu um duplo e 
entrelaçado significado, e que a centralidade da consciência criou uma política de 
conscientização do império. Estudar a interação entre consciência e império é um 
meio de explorar como os portugueses conceberam a sua própria expansão ultrama-
rina. De fato, a reação das implicações morais do império é um forte indicador da 
existência de uma consciência imperial. 

O papel central da religião e da teologia na legitimação dos impérios – sobre-
tudo os católicos – que surgiram no crepúsculo do Sacro Império Romano Germâni-
co é largamente reconhecido18.  Nas páginas seguintes, extraindo inspiração do tra-
balho de Adriano Prosperi sobre a conquista das almas italianas pelos poderes 
eclesiásticos na Idade Moderna, eu pretendo superar a lacuna entre a noção abstrata 
de consciência e a história de instituições concretas, focando na Mesa da Consciên-
cia19. Apesar de muitos dos seus documentos originais terem sido perdidos, toman-
do por base cópias confiáveis, é possível esboçar as instituições e as figuras que 
formataram o seu desenvolvimento, criando a ligação entre política e consciência 
que foi característica do mundo português, incluindo a evolução da relação entre o 
reino e as possessões imperiais. Mostrar-se-á que, enquanto agentes políticos, mer-
cadores e elites missionárias refletiram sobre o risco de pecar que pode colocar em 
risco a segurança moral das suas decisões sobre guerra, administração, comércio e 
conversão, eles refletiram e moldaram o seu contexto e cenário imperial. 

A estrutura cronológica da minha análise é dividida em cinco períodos: as ori-
gens (até 1532); a fundação da Mesa e as suas primeiras atividades (1532-cerca 1560); 
a predominância dos Jesuítas (cerca 1560-1580); os efeitos da dominação espanhola 
em Portugal (1580-1640); e finalmente a reconfiguração depois da restauração inde-
pendência portuguesa (depois de 1640), que levou a um declínio definitivo da con-
sciência e da teologia moral no espaço institucional de tomada de decisão e ação 
política. 

Sigilo, consciência e poder régio 

Portugal foi uma monarquia cuja fundação ganhou força graças à sanção papal 
no século XII. Aproximadamente três séculos depois, já que a legislação real portu-

                                                
16 DIAS, José Sebastião da Silva. Os descobrimentos e a problemática cultural do século 

XVI. Coimbra: Universidade de Coimbra, 1973, p. 342. 
17 PAGDEN, Anthony. Lords of All the World: Ideologies of Empire in Spain, Britain and France, 

c. 1500-1800. New Haven: Yale University Press, 1995. 
18 MULDOON, James. Order and Empire: the Concept of Empire, 800-1800. Houndsmills, Ba-

singstoke: Palgrave Macmillan, 1999. 
19 PROSPERI, Adriano. Tribunali della coscienza: Inquisitori, confessori, missionari. Turin: G. 

Einaudi, 1996. 



334 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

guesa estabeleceu a primazia do direito canônico sobre o direito imperial, era natu-
ral para a Coroa que se voltasse para a Cúria Romana quando precisasse resolver as 
disputas entre os poderes europeus sobre a expansão ultramarina e a aprovação da 
jurisdição que os portugueses reclamavam sobre a África atlântica e as rotas maríti-
mas para as Índias (usque ad Indos)20. As fundações do futuro império incluíam o 
direito de travar guerra contra não-cristãos, pleno senhorio (dominium) sobre terra e 
mar, assim como os poder de escravizar seres humanos. Essa concessão sem prece-
dentes foi justificada em nome da fé e da sua propagação. Assim, a consciência régia 
foi sobrecarregada com um grande dever moral e legal21. 

Uma atmosfera de segredo e confidencialidade rodeou essa dimensão da polí-
tica portuguesa, não tanto relacionada à informação geográfica e às rotas marítimas 
quanto em definir estratégias jurídicas e diplomáticas, assim como o gerenciamento 
dos seus efeitos. Ao tomarem conselhos de matérias relacionadas a exploração e 
conversão, os reis de Portugal e os seus parentes poderiam contar com os seus con-
fessores. O frade dominicano Afonso Velho, confessor do príncipe D. Henrique 
(1394-1460), por exemplo, foi comissionado para negociar em Roma, em meados do 
século XV, as bulas papais sobre a expansão marítima portuguesa. De modo similar, 
o frade dominicano Jorge Vogado, confessor do rei Dom Manuel I, estimulou a carta 
para expulsar judeus e mulçumanos do Reino em 1496, como um ato de consciência 
em nome da pureza da fé22. A importância política do papel de confessor real 
emerge claramente em uma carta enviada em 1525 pelo bispo de Algarve, Fernando 
Coutinho, ao frade franciscano João de Chaves, confessor do jovem rei D. João III 
(1502-1557), filho de D. Manuel I e seu sucessor a partir de 1521. Neste tempo, o 
Império Português já era realidade e envolvia ilhas e arquipélagos no Oceano At-
lântico, redutos no Marrocos, postos de comércio nas costas do oeste e do leste da 
África e fortalezas, fábricas e possessões de terra no sul da Ásia de Hormuz a Malac-
ca. Uma missão diplomática para a China por Tomé Pires – ao mesmo tempo que a 
vitoriosa expedição para o México de Hernán Cortés (1519-1521) – havia falhado re-
centemente, enquanto a costa do Brasil, descoberto em 1500, ainda permanecia in-
explorada23. Governar um império composto envolvia uma variedade de decisões e 
ações em escala global, para a qual, de acordo com o Bispo Coutinho, o rei precisava 
do apoio e do aconselhamento do seu confessor. Ele então propôs reformar institui-
ções centrais seguindo o modelo espanhol, incluindo o estabelecimento de um 
“Conselho da Índia”, cujas matérias “são da maior importância, porque paz e guerra 
dependiam deles”. O confessor real deveria ter assento em todos os conselhos régios 
e apoiar D. João III, firme e pacientemente, como um pai a seu filho. Essa era a úni-

                                                
20 COSTA, Mário Júlio de Almeida; NUNES, Eduardo Borges (Org.). Ordenações Afonsinas. Lisboa: Fundação 

Calouste Gulbenkian, 1984, Liv. 2, 9, 1. Essa coleção régia de leis foi concluída entre 1446 e 1447. A expres-
são “usque ad indos” foi utilizada na bula papal Inter cetera, de 13 de março de 1456, publicada em: DINIS, 
António Joaquim Dias (Org.). Moumenta Henricina, v. 12 (1454-1456). Coimbra: Atlântida, 1971, doc. 17, 
para especificar a extensão da jurisdição que cabia à Coroa de Portugal pela bula anterior Romanus Pontifex, 
de 8 de janeiro de 1455. Ibid, doc. 36. 

21 MULDOON, James. Popes, Lawyers and Infidels: The Church and the Non-Christian World, 
1250-1550. Liverpool: Liverpool University Press, 1979. 

22 Príncipe D. Henrique para o Papa Nicola V, 29 de julho de 1450. DINIS, António Joaquim Dias 
(Org.). Moumenta Henricina, v. 10 (1449-1451). Coimbra: Atlântida, 1969, doc. 213, e MACHA-
DO, Diogo Barbosa. Bibliotheca Lusitana. v. 3, Coimbra: Atlântida, 1966, p. 819. O papel de 
Vogado não é mencionado em SOYER, François. The Persecution of the Jews and Muslims 
of Portugal: King Manuel I and the End of Religious Tolerance, 1496-7. Leiden: Brill, 2007.  

23 GRUZINSKI, Serge. L’Aigle et le Dragon: Démesure europeenne et mondialisation au XVIe 
siècle. Paris: Fayard, 2012.  



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 335 

ca forma de fazer o rei ter certeza do “amor que [o confessor] sente por ele”. 
Coutinho relembra Chaves que ele deveria usar sermões e o espaço íntimo da con-
fissão como armas capazes de penetrar na consciência do rei para reconciliar sua 
visão política com regras teológicas24. 

Que uma reflexão tenha sido feita tão cedo pode-se explicar por uma crescente 
presença de religiosos na corte portuguesa. Na segunda metade da década de 1520, 
D. João III colocou o Bispo de Viseu e humanista erasmiano Miguel da Silva como 
encarregado do tradicional ofício de escrivão da puridade. O ofício era distinto do 
de Secretário de Estado, que fora ocupado por pai e filho por mais de cinquenta 
anos (António Carneiro, 1515-1531 e Pêro de Alcáçova Carneiro, 1531-1567). O 
escrivão da puridade era um dos ministros mais próximos ao rei: ele escrevia e sela-
va as cartas de D. João III, tinha assento no Conselho Régio e tinha a responsabi-
lidade de manter em segredo os mais importantes negócios da monarquia25. Como o 
ofício tocava indiscriminadamente em todos os aspetos da política e da religião, a 
abertura cultural de Silva e as suas fortes ligações com a Cúria Romana, onde ele 
havia sido embaixador português (1515-1525), provocaram a hostilidade de um 
grupo de teólogos escolásticos e canonistas. Entre esses teólogos hostis estavam o 
deão da capela real, Diego Ortiz de Villegas, o capelão do rei e Bispo de Lamego, 
Fernando de Meneses Coutinho e Vasconcelos, e Pedro Margalho.  

Esses teólogos ascenderam à corte durante a controvérsia de D. João III com 
Roma sobre o padroado espiritual do império, incluindo o controle sobre os dízimos 
e o direito de escolher bispos. Como, ao contrário da Espanha, onde a doutrina do 
teólogo dominicano Francisco de Vitoria e o poder militar de Carlos V levaram a 
melhor, a única fonte de legitimidade da Coroa Portuguesa para a sua expansão ma-
rítima era a autoridade papal, os teólogos régios deram ao rei argumentos para 
apoiar um conflito jurisdicional com a Cúria Romana: eles endossaram as decisões 
de D. João III de descarregar a sua consciência no caso de possível ofensas contra o 
poder espiritual do Papa26. Essa foi a verdadeira origem da Mesa de Consciência 
(1532). Ao penetrar a esfera secreta do poder real, os teólogos da corte iniciaram o 
que podemos chamar de uma nova direção para a consciência na vida política e cul-
tura de Portugal e do seu império. O estabelecimento subsequente da Inquisição 
(1536), a reabertura e a renovação da Universidade de Coimbra (1537) e a criação da 
censura da Inquisição (1540) devem ser vistas neste contexto27. Enquanto isso, o 
agostiniano João Soares, que era presidente da Mesa de Consciência e que apoiou 
essa decisão, também se tornou confessor de D. João III, enquanto Silva, o antigo 
escrivão da puridade, caiu em desgraça. Essa rápida mudança na ordem cultural e 
religiosa desafiou clérigos e humanistas. Em nome do primado da consciência, a 
Mesa não demorou a expandir a suas atividades em assuntos imperiais. Mais de um 

                                                
24 Fernando Coutinho para João de Chaves, 30 de abril de 1525. SANCEAU, Elaine (Org.). Colecção 

de São Lourenço. v. 1. Lisboa: Centro de Estudos Históricos Ultramarinos da Junta de Investiga-
ção do Ultramar, 1973, p. 329-333. 

25 DESWARTE-ROSA, Sylvie. Il  “Perfetto Cortegiano” D. Miguel da Silva. Trad. Benedetta 
Sforza. Roma: Bulzoni, 1989. Sobre o erasmismo existente na corte de D. João III, cf. BATAILLON, 
Marcel. Erasme et la Cour de Portugal. Études sur le Portugal au Temps de l’Humanisme. 
Paris: Fundação Calouste Gulbenkian; Centro Cultural Português, 1974, p. 35-69. 

26 Sobre esse grupo de teólogos da corte, cf. MARCOCCI, Giuseppe. A consciência de um império: Portugal e 
o seu mundo, sécs. XV-XVII. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012, p. 129-133. 

27 MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro Paiva. História da Inquisição Portuguesa, 1536-
1821. Lisboa: Esfera dos Livros, 2013, p. 30-33. 



336 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

oficial régio em Ásia foi suspenso por imoralidade, enquanto a longa distância 
piorou o problema da responsabilidade por decisões administrativas que geralmen-
te tinham consequências judiciais depois que os oficiais retornassem a Portugal. Em 
1535, Francisco de Sousa Tavares, capitão de Cannanore (Índia), escreveu uma carta 
de denúncia ao rei D. João III. Ele relatou a “novidade” dos “assinados” “que os 
governadores pediram aos capitães e nobres para colocarem no fundo as 
recomendações dadas nos conselhos que eles têm aqui”. Essa precaução era uma 
evidência do compartilhamento de responsabilidade entre governadores e oficiais 
perante a corte régia. Como reclamou Sousa Tavares, “essas aprovações assinadas 
são como as indulgências plenárias que os absolvem de qualquer culpa ou pena, e 
assim eles podem fazer o que quiserem sem qualquer contradição”28. Era o sinal de 
uma preocupação emergente para questões morais e consciência ao longo do impé-
rio.  

A corte àquele tempo era itinerante, e a Mesa de Consciência a seguia a todo 
lugar. Entre as décadas de 1530 e 1540, um novo sistema de governo central emergiu: 
a maior parte das decisões régias concernentes ao império foi submetida ao veredito 
da Mesa. Política e teologia moral ficaram mais e mais entrelaçadas, enquanto o 
núncio papal em Portugal paradoxalmente censurava a hegemonia no reino 
daqueles “que têm um capuz nas suas cabeças”29. Parece que, em seu primeiro 
período de atividade, a Mesa – um “conselho” que atuava “para o grande detrimen-
to da jurisdição ordinária e apostólica”, como o novo núncio Girolamo Capidiferro 
praguejou em 1538 – lidava com a venda de cobre europeu na Índia (1538), o aban-
dono das cidades marroquinas de Safi e Azemmour (1541) e mesmo a paz secreta 
com o Império Otomano30. A permanente tensão com representantes papais levou a 
Mesa a formular um aviso contra a entrada do núncio Luigi Lippomano no Reino 
em 154231. Enquanto isso, um agente anônimo informou  Lippomano sobre “a nova 
forma de violar a jurisdição eclesiástica” que fora recentemente inventada na corte 
de Portugal: “o rei estabeleceu uma audiência ou parlamento chamada de Mesa de 
Consciência, regida por padres e leigos, frades e prelados, que lidavam com 
qualquer questão contanto que se dissesse que se tratava de questão de consciên-
cia”. Eles eram “juízes sem competência alguma”, ele reclamou e paralelamente, “a 
Mesa da Consciência não faz nada além de absolver o rei do que ele pede, alegando 
que ele não está obrigado em consciência ou que em consciência ele não pode per-
mitir essas coisas”. O autor desses relatos criticou severamente os teólogos da corte, 
que “se transformaram nos tiranos deste Reino em virtude das suas confissões e 
                                                
28 Francisco de Sousa Tavares para D. João III, 14 de janeiro de 1535. RÊGO, António da Silva. As 

Gavetas da Torre do Tombo. v. 10. Lisboa: Centro de Estudos Históricos Ultramarinos da Jun-
ta de Investigações Científicas do Ultramar, 1974, p. 610. 

29 Marco Vigerio della Rovere para Ambrogio Ricalcati, 2 de setembro de 1535. DE WITTE, Charles-
Martial de (Org.) La correspondance des premiers nonces permanents au Portugal, 
1532-1553. v. 2. Lisboa: Academia Portuguesa de História, 1980-1986, doc. 40. 

30 Girolamo Capodiferro para Ambrogio Ricalcati, 18 janeiro de 1538, ibid., vol. 2, doc. 65; anônimo 
para Luigi Lippomano, ca. 1542. Corpo Diplomatico Portuguez contendo os actos e rela-
ções politicas e diplomaticas de Portugal com as diversas potencias do mundo des-
de o século XVI ate aos nossos dias. v. 5. Lisboa: Typ. Da Academia Real das Sciencias, 
1862-1959, p. 135-140. Não existe nada mais do que contatos em direção à paz com o Império Oto-
mano. Cf. ÖZBARAN, Salih. An Imperial Letter from Süleyman the Magnificent to Dom João III 
concerning Proposals for an Ottoman Armistice. In: ÖZBARAN, Salih. The Ottoman Response 
to European Expansion: Studies on the Ottoman Portuguese Relations in the Indian Ocean 
and Ottoman Administration in the Arab Lands During the Sixteenth Century. Istanbul: Isis 
Press, 1994, p. 111-118.  

31 Arquivo Nacional da Torre do Tombo (Lisboa), Colecção Moreira, caixa única, cad. 11, fol. 10rv. 



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 337 

sermões”. Significativamente, eles possuíam o mesmo tipo de armas que aqueles 
que o Bispo Coutinho havia recomendado ao confessor régio Chave uma década 
antes. Essa atmosfera moralística, taxada como hipócrita pelo agente papal, parece 
ter infectado até mesmo o Vedor da Fazenda, o Conde de Castanheira: “Esse homem 
é o diabo, mas manifesta sua consciência e santidade para se aliar aos frades, que 
continuamente falam com o rei”32. Independentemente do que pensemos sobre essa 
descrição, em algumas vezes a Mesa também deu vereditos que foram contra a von-
tade de D. João III. Quando ele pediu, em 1538, a permissão para mandar os pri-
mogênitos de famílias nobres para a Índia para que pudessem servir ao exército, os 
deputados afirmaram que “o rei não tinha o direito de obrigar os primogênitos a 
irem para a Índia, pois, como aquela terra havia sido descoberta para comércio e 
negócio, eles não eram obrigados a defende-la”33. 

A propagação da consciência pelo Império 

A interpenetração entre política e teologia moral alcançou o seu clímax em 
meados do século XVI. Príncipes e nobres, conselheiros reais e oficiais, advogados e 
teólogos, mercadores e missionários, todos tomaram parte em um sistema imperial 
que tinha na consciência o seu coração. Isso significava que, sempre que os portu-
gueses lidassem com questões como guerra, comércio, escravidão ou conversão, eles 
tinham que resolver uma questão moral. O recurso à teologia se tornou uma carac-
terística constante quando se lidava com o império, causando intermináveis ba-
talhas sobre a definição de questões de consciência. Pelo menos três gerações de 
teólogos da corte esforçaram-se para manter as consequências disso sob controle, e, 
ao fazerem isso, eles produziram uma consciência imperial e um espaço em que se 
ergueram os debates e as teorias do império. 

Primeiramente, os vereditos da Mesa de Consciência ganharam validade legal, 
ou seja, eles foram considerados como leis e geralmente antecipavam ordens régias. 
Ademais, o conselho estabeleceu as diretrizes para a ação missionária ao longo do 
império. Na década de 1540, eles prepararam “regulamentos para catecúmenos” pa-
ra serem impressos, a fim de enviarem cópias para a Índia34. A relação entre a Mesa 
e o império não era uma via de mão única, entretanto. Em 1551, o frade dominicano 
Diego de Bermudez escreveu de Goa ao presidente da Mesa, Bernardo da Cruz (na 
verdade, ele não era mais o presidente, mas Bermudez não poderia saber disso), pa-
ra informá-lo da situação da sua ordem (recém-chegada à Índia) e muitos outros as-
pectos da vida política e religiosa do Império Português na Ásia. A sua conclusão foi 
direcionada ao problema da venalidade de ofícios e da fraude endêmica: “Eu digo 
isso ao senhor por ser encarregado da consciência do rei: ele precisa olhar para esta 
terra e enviar pessoas que sejam pagas antecipadamente, ou pagá-las de outras for-
mas, para se eles forem pagos pelos seus ofícios, eles só pensem em serem pagos 

                                                
32 Carta citada na nota de rodapé 30.  
33 COUTO, Diogo do. Década quinta da Ásia. Lisboa: Pedro Crasbeeck, 1612, Liv. 3, 8. 
34 Este documento perdido é referido em alguns conselhos teológicos sobre a missão na Índia, no-

vembro de 1545, publicado em: RÊGO, António da Silva (Org.). Documentação para a Histó-
ria das Missões do Padroado Português do Oriente: Índia. v. 3. Lisboa: Fundação Oriente, 
1991-2000, doc. 53.  



338 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

pelas despesas incorridas em adquirirem as suas posições trienais, a fim de não per-
derem dinheiro”35. 

A importância da Mesa era evidente mesmo para alguns mosteiros distantes 
que sentiram que foram maltratados. Pode-se questionar quem teria sugerido ao 
antigo sultão das Maldivas, Hassan IX, a escrever uma carta de Cochin aos “Sen-
hores da Consciência” em 1556. Num relato tocante, Hassan IX, agora Manuel, de-
screveu o seu estado de abandono depois de ser capturado e movido das Maldivas 
para a Índia e batizado pelo jesuíta Francisco Xavier. Ele estava “morrendo de fome” 
porque o Governador da Índia, Francisco Barreto, disse-lhe friamente que ele “era 
incapaz de governar tanto as ilhas quanto uma vila”36. O fato surpreendente de que 
a carta, que claramente combinou protestos religiosos e ambições políticas, foi 
endereçada à Mesa, entretanto, confirma o crescimento da sua autoridade e a sua 
crescente aderência à consciência ao longo do império. 

Durante a década de 1550, a Mesa se preocupou com grande variedade de ma-
térias, que foram da venda de piques, cavalos e outros produtos a não-cristãos à su-
jeição de nativos americanos ao batismo de negros africanos37. Cada uma dessas in-
tervenções específicas correspondeu a uma estratégia mais geral, como a conversão 
do comércio imperial em um sistema menos centralizado na Coroa, o início de uma 
nova política colonial no Brasil sob o governador Mem de Sá (1557-1572) ou a reor-
ganização do tráfico de escravos. Significante, mesmo que os ensinamentos de Fran-
cisco de Vitória tenham sido bem conhecidos em Portugal, ele não era abertamente 
citado nesses debates teológicos – possivelmente porque ele criticou o uso de bulas 
papais como a fundamentação dos impérios ultramarinos ibéricos. Ademais, é notó-
rio que os vereditos da Mesa geralmente se originavam de questões de consciência, 
que missionários, confessores e vicários locais de diferentes áreas do império colo-
caram para as autoridades metropolitanas. Suas dúvidas, ao chegarem a Portugal, se 
transformavam em preocupações gerais que eram debatidas pelos conselheiros, o 
alto clero, teólogos e juristas, incluindo o Doutor Navarro (Martín de Azpilcueta), 
professor de Direito Canônico na Universidade de Coimbra, cujo manual de confes-
sores listou os mais sérios pecados do príncipe secular38: 

E se desejou ganhar ou reinos e senhorios contra direito divino ou huma-
no, ou não restituyo os mal ganhados, sem ter causa justa, ou se governou 
notavelmente mal os bem possuídos. (...) Se fez guerra injusta, ou por falta 
de autoridade ou de justa causa, com obrigação de restituir. E se fez guerra 

                                                
35 Diego de Bermudez para Bernardo da Cruz, 31 de dezembro de 1551, ibid., v. 5, doc. 12. 
36 Hassan IX, de alcunha Manuel, para a Mesa da Consciência, 23 de janeiro de 1551, ibid., v. 5, doc. 12. 
37 Eu reconstruí o caso do comércio proibido no meu artigo: Trading with the Muslim World: Religi-

ous Limits and Proscriptions in the Portuguese Empire (ca. 1480-1570). In: TRIVELLATO, Frances-
ca; ANTUNES, Cátia; HALEVI, Leor (Org.). Religion and Trade: Cross-Cultural Exchange in 
World History, 1000-1900. New York: Oxford University Press, 2014, p. 91-107. Sobre a sujeição de 
nativos americanos, cf. Arquivo Nacional da Torre do Tombo (Lisboa), Gavetas, 11, 8, 3, Tratado 
sobre a guerra que será justa (provavelmente de António Pinheiro, ca. 1556). Sobre os escra-
vos africanos negros, veja as sentenças de 1559 e de 22/02/1560. Biblioteca Nacional de Portugal 
(Lisboa), Cod. 10.890, ARANHA, Lázaro Leitão de. Meza das tres Ordens Militares de Cris-
to,  S.  Thiago e Aviz, 1731, t. 3.  

38 Cf., por exemplo, AZPILCUETA, Martín de. Relectio cap. Ita quorundam. De Iudaeis,  in 
qua de rebus ad Sarracenos deferri prohibitis & censuris ob id latis non segniter 
disputatur. Coimbra: Ioannes Barrerius et Ioãnes Aluarus typographi regij excudebant, 1550. 



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 339 

de seu justa, porém com animo injusto, sem obrigação de restituir, segun-
do S. Tomás e seu comentador39 

Absolvendo a consciência do rei, como a Mesa simulou, era então uma opor-
tunidade de melhorar e revisar o sistema imperial como um todo. A partir de 1551, a 
Mesa estendeu a sua jurisdição às ordens militares (de Cristo, de Avis e de Santia-
go) e mudou o seu nome para Mesa da Consciência e Ordens. Assim, o conselho 
real veio a controlar uma ferramenta vital de riqueza, privilégio e prestígio social no 
que foi chamado de economia da mercê40. O crescente poder da Mesa também é 
atestado pelos primeiros regimentos que se conhecem (1558). Eles reafirmaram a sua 
natureza anti-Romana ao estabelecerem a sua competência sobre as bulas papais 
relacionadas a Portugal e ao seu império, “a fim de checa-las assim que elas che-
gassem aqui e manejar o seu efeito”41.  Alguns anos depois, o problema de um 
veredito favorável à escravização e à venda de nativos brasileiros (1565-1566) deu 
ensejo a uma celebrada disputa sobre a escravidão, na Bahia, entre os jesuítas Ma-
nuel da Nóbrega e Quirício Caixa (1567)42. A ambivalência da Mesa sobre o tráfico 
de escravos no Atlântico logo resultou na amarga ironia de um tratado do domini-
cano espanhol Tomás de Mercado (1569)43. 

É difícil exagerar a importância da consciência no contexto do período moder-
no português, e isso atingiu novos níveis quando, durante a década de 1560, os 
jesuítas ganharam influência política ao tomaram controle da consciência régia. Isso 
aconteceu largamente graças ao suporte do príncipe Cardeal D. Henrique (Inquisi-
dor Geral de Portugal desde 1539 e Regente entre 1562 e 1568) durante os anos de 
menoridade do novo monarca, D. Sebastião, que sucedeu D. João III em 1557. Foi 
também D. Henrique que impôs o líder do setor rigorista dos jesuítas portugueses, 
Frei Luís Gonçalves da Câmara, como preceptor de D. Sebastião em 1560, antes de 
que ele finalmente se tornasse seu confessor, em 156644. Os jesuítas passaram a mo-
nopolizar o ofício de confessores dos membros da família real, e o retrato estava 
completo com a indicação do irmão de Câmara, o teólogo secular Martim, como 
Presidente da Mesa de Consciência (provavelmente em 1565) e como escrivão da 
puridade (1569). A fusão entre política e religião, assim como entre consciência e 
sigilo, foi completa. A rainha-mãe, Catarina da Áustria, viúva de D. João III, protes-
tou que os irmãos Câmara eram “senhores absolutos do reino e do rei”45. 

                                                
39 AZPILCUETA, Martín de. Manual de confessores & penitentes. Coimbra: João Barreira e João Alves, 1552, 

p. 606 e 610.  
40 OLIVAL, Fernanda. As Ordens Militares e o Estado Moderno: Honra, Mercê e Venalidade 

em Portugal, 1641-1789. Lisboa: Estar, 2001. Cf. também: HESPANHA, António Manuel. Os bens 
eclesiásticos na época moderna: benefícios, padroados e comendas. Anais de História de 
Além-Mar, v. 1, 2000, p. 59-76.  

41 DE WITTE, Charles Martial. Le ‘regimento’ de la ‘Mesa da Consciência’ du 24 novembre 1558. Re-
vista Portuguesa de História, v. 9, 1969, p. 10. 

42 Para os materiais concernentes a essa disputa, cf. NÓBREGA, Manuel da. Cartas do Brasil e 
mais escritos. Coimbra: Universidade de Coimbra, 1955, doc. 41. Cf. também: ZERON, Carlos 
Alberto de Moura Ribeiro. Ligne de foi: La Compagnie de Jésus et l’esclavage dans le processus 
de formation de la société coloniale en Amérique portugaise, XVIe -XVIIe siècles. Paris: Honoré 
Champion, 2009, p. 77-155.  

43 MERCADO, Tomás de. Tratos y contratos de mercaderes y tratantes discididos y de-
terminados. Salamanca: Matías Gast, 1569, fols. 63v-68.  

44 CRUZ, Maria do Rosário Sampaio Temudo Barata de Azevedo. As regências na menoridade 
de D. Sebastião: Elementos para huma história estrutural. v. 1. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa 
da Moeda, 1992, p. 96-99. 

45 Biblioteca da Ajuda (Lisboa), Cod. 54-XIII-12, Catarina de Áustria a Francisco de Borja,  
Superior Geral da Companhia de Jesus, 08/06/1571, doc. 113 (cópia). 



340 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

Sob Martim Gonçalves da Câmara, que gradualmente substituiu os deputados 
na Mesa por pessoas da sua confiança, o conselho também adotou uma linha mais 
agressivas. Uma intensa e crescente circulação entre reino e império aumentou a 
influência da Mesa sobre os processos decisórios em diferentes contextos geográfi-
cos. Por exemplo, repetidas requisições originárias de Goa, capital do império por-
tuguês na Ásia, levaram a Mesa a autorizar a inquisição local a atuar contra hindus e 
mulçumanos em uma variedade de casos envolvendo o crime de dissuadir a con-
versão ao catolicismo (1569)46. No ano seguinte, a Mesa abriu uma segunda sede em 
Goa, mas sabemos muito pouco sobre ele47.  

Como regra geral, podemos supor que apenas a Mesa da Consciência metro-
politana era competente para julgar matérias delicadas como guerras e conquistas. 
Um novo padrão emergiu durante o predomínio jesuíta, quando também 
testemunhamos os primeiros sinais do uso da doutrina de Francisco de Vitória. A 
expedição contra o Reino Shona de “Monomotapa”, no sudeste da Ásia, é um caso 
em questão. No início de 1569, a Mesa emitiu o seu veredito a favor de um ataque a 
essa terra, descrita como repleta de ouro. As instruções do governador Francisco 
Barreto, chefe da expedição, incluíram “os três pontos essenciais” do veredito, todos 
baseados nos justos títulos de conquista listados por Vitório no seu famoso Relectio 
de Indis (1539): compensação por abusos sofridos por cristãos, punição por leis 
tirânicas e crimes contra a natureza e a defesa de missionários. Os soldados portu-
gueses estavam vinculados em consciência a obedecerem ao veredito, como os 
jesuítas que estavam no seu comboio constantemente os lembravam durante a con-
fissão48. Então, alguns anos depois, em uma disputa sobre a soberania portuguesa 
sobre os oceanos e o seu direito exclusivo de navegarem para as ilhas sob a sua ju-
risdição, o jesuíta Pedro Simões, professor na Universidade de Évora, contestou que, 
se para Vitória havia sete justos títulos por meio dos quais “os índios do ocidente 
poderiam cair nas mãos dos espanhóis, o mesmo acontecia para os do leste com os 
portugueses”49. O senso de confiança dos teólogos em tratarem a dimensão política-
moral alcançou o nível de, mesmo incluindo os argumentos de Vitória no arsenal de 
justificações jurídicas para o império, sem se incomodarem com a inconsistência 
dos seus principais mandatos, continuaram a ser precisamente as bulas papais cuja 
autoridade os dominicanos espanhóis haviam abolido. 

Casuística missionária no mundo português 

A centralidade que a consciência adquiriu na esfera política em meados do 
século XVI nos ajuda a entender a presença marcante de questões conectadas com o 
funcionamento do sistema imperial entre os casos de consciência discutidos pelos 
missionários, tanto durante as lições de teologia e em resposta para as dúvidas mo-

                                                
46 Veredito de 02/03/1569. MENESES, Manuel de. Chronica do muito alto e muito esclarecido 

D. Sebastião decimosexto Rey de Portugal  .  .  .  Segunda Parte. Lisboa Occidental : Na Of-
ficina Ferreyriana, 1730, p. 87-88.  

47 SANTOS, Catarina Madeira. “Goa é a chave de toda a Índia”: perfil político da capital do 
Estado do Índia, 1505-1570. Lisboa: CNCDP, 1999, p. 188-191.  

48 O veredito pode ser encontrado como apêndice ao relato da expedição de Barreto feito pelo jesuíta Francisco 
Monclaro, por volta de 1574. WICKI, Josef (Org.). Documenta Indica. v. 8 (1569-1573). Romae: Monumen-
ta Historica Soc. Iesu, 1964, doc. 100.  

49 Biblioteca Nacional de Portugal (Lisboa), Cod. 3.858, SIMÕES, Pedro. Annotationes in materi-
am de bello, 1575, fol. 304. 



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 341 

rais que emergiam nos mais vários lugares, da Bahia a Goa, e de Macau a Nagasaki. 
Apesar de circulação de questões, opiniões e respostas a oficiais, problemas isolados 
como esse das condições de absolvições a serem dadas em confissão se converteram 
em debates conduzidos em escala global, criando um patrimônio cultural com-
partilhado por todo o mundo português na forma da casuística missionária que 
pode se encontrar em vários manuscritos de mosteiros americanos e asiáticos e nos 
colégios. Foi um ponto decisivo de interação da nova noção de consciência ao longo 
do império, o que acabou por afetar não apenas os nativos que se converteram ou 
que foram convertidos, mas também mercadores e navegadores, colonos e oficiais 
da coroa. Todos eles participaram em um cenário compartilhado e preocupado com 
o controle e proteção das almas que pode ser discernido a partir de meados do sécu-
lo XVI e que é bem expresso na recomendação do jesuíta Francisco Xavier ao frei 
Kaspar Berzé, então missionário em Hormuz (Pérsia): o cuidado era requerido em 
confissões “particularmente com mercadores honrados e ricos”, e eles devem ser 
autorizados “dois ou três dias a pensar sobre os pecados da sua vida pregressa”, de-
pois do que, se questionados “sobre usura, formas de barganha, compra e venda” – 
assim como monopólios e, no caso de ofícios régios, fraudes – eles geralmente con-
fessavam “muitos crimes”50. 

Das décadas de 1560 e 1570 em diante, os padres jesuítas eram os mais ágeis 
em converter as várias regiões do Império Português com uma casuística que di-
alogava profundamente com questões de teologia moral e que mostraram evidênci-
as de independência dos interesses da Coroa e das autoridades centrais na Europa 
em geral. A diferença na posição jesuítica, que autorizou a violação de regulamentos 
régios previamente protegidos pela restrição da consciência, é clara se compararmos 
o debate sobre livre comércio que se deu em Goa na presença do Governador da 
Índia, João de Castro, em Novembro de 1545, e a atuação nos monopólios pelo Frei 
Francisco Rodrigues, professor de casos de consciência no colégio local por volta de 
1570. A comissão presidida por Castro e composta principalmente por oficiais da 
Coroa e por outros membros da elite imperial de Goa (nenhum deles era padre) ex-
aminou a reforma proposta sobre o comércio de especiarias: enquanto mantinham o 
monopólio sobre a rota marítima entre Índia e Portugal (rota do Cabo), sugeriu-se a 
abertura comercial na região a mercadores privados, autorizando-os a revender es-
peciarias em Hormuz e todo o acesso no comércio europeu de pimenta de Malabar 
nos portos dos reinos de Bengela e Pegu. O Provedor Fiscal Bastião Luís, um dos 
fundadores da Confraria da Conversão da Fé, era contrário a essa ideia e reivindicou 
que “um caso dessa importância, como a exportação e o comércio de pimenta de 
forma diferente da do reino, deve ser visto como tão sagrado que não deve se deve 
falar sobre”51. 

Mal se passaram vinte e cinco anos e esses pressupostos estavam completa-
mente superados, como se pode ver na proposta do jesuíta Rodrigues, cuja expli-
cação do monopólio do comércio regional foi pretendida para os confessores na 

                                                
50 As instruções para Berzé se tornaram um padrão a ponto de terem sido publicadas como apêndice à 

primeira história publicada dos jesuítas no Oriente, da qual eu cito. MAFFEI, Giampietro. Histo-
riarum Indicarum Libri XV. Coloniae Agrippinae: sumptibus A. Mylii , 1589, p. 338.  

51 THOMAZ, Luís Filipe F. R. A questão da pimenta em meados do século XVI: um debate 
político do governo de d. João de Castro. Lisboa: Centro de Estudos de Povos e Culturas de Ex-
pressão Portuguesa, Universidade Católica Portuguesa, 1998. 



342 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

Índia. Ele tomou a linha geral segundo a qual o respeito pela “igualdade” obrigou a 
todos em consciência que estipularam um contrato comercial, mesmo se “em todos 
os outros eles fossem tão diferentes uns dos outros quanto o príncipe de qualquer 
um dos seus vassalos”. Ele indicou que, apesar de, em alguns casos, se tenha per-
mitido que, “pelo bem comum”, o príncipe ou a comunidade pudessem dispor de 
matérias como reservar comércio de itens específicos para alguns mercadores, 
aqueles capitães que reivindicaram limitar a liberdade dos comerciantes locais de 
venderem e adquirirem mostraram “desigualdade face às partes contratantes, força e 
constrição, monopólios e injustiça, ao impedirem aqueles que desejassem comprar e 
vender a qualquer tempo e lugar, e então esses capitães estão obrigados a fazer bem 
ao mal que eles causaram com essas proibições, como declarou o Conselho de 
Goa”52. Eloquentemente, Rodrigues também estendeu o seu apoio aos interesses das 
elites locais a matérias de navegação afirmando que “não é lícito que os capitães 
proíbam os mercadores de navegarem para onde quer que eles desejem, ou de en-
trarem nos portos quando eles precisarem”53. Ele também interveio na questão da 
obrigação de restaurar os recursos derivados de jornadas marítimas sem licença em 
direção a regiões que fossem restritas a certos sujeitos pelo rei ou vice-rei. “Eu não 
acho”, ele respondeu, “que seja incerto se alguém pode fazer essas proibições nesses 
lugares, principalmente se vemos que, nessas concessões que são dadas a conces-
sionários, a justiça distributiva geralmente é muito pouco respeitada”. Ele 
reconheceu que razões válidas podem existir para os representantes da coroa na 
Ásia para garantir tais privilégios a alguns indivíduos, mas as suas conclusões eram 
claras: “tais concessões constituem uma grande oportunidade para o mal nessa 
região e elas deveriam ser consideradas cuidadosamente quando elas são con-
cedidas para ver se o bem decorrente da concessão compensa aquele mal”54. 

Rodrigues também foi repetidamente consultado na China e no Japão, e ele 
formulou respostas para dúvidas sobre muitas questões, incluindo o comércio de 
escravos chineses e a venda de armas e produtos proibidos55. Foi dessas mesmas 
regiões que, alguns anos depois, a latente resistência à casuística missionária se tor-
nou mais vigorosa – não apenas contra a legislação régia e as conclusões de teólogos 
em Portugal, mas sobretudo contra o crescente papel de Roma no processo decisó-
rio, o que ao mesmo tempo ameaçou o padroado espiritual português. De uma esca-
la diferente, a controvérsia sobre a jurisdição régia que motivou a criação da Mesa 
de Consciência em 1532 emergiu novamente: foi um prelúdio para as tensões com 
Roma que contribuíram para a criação da Congregação da Propaganda Fide em 1622. 
O jesuíta Alessando Valignano expressou do Japão uma impaciência generalizada 
com constrições distantes e excessivamente rígidas da consciência em 1592, como 

                                                
52 Arquivo Nacional da Torre do Tombo (Lisboa), Manuscritos da Livraria, Cod. 805, RODRIGUES, 

Francisco. Cazos diversos e varios que correm pelas partes da India, fol. 62v-63v. A refe-
rência é ao primeiro Conselho de Goa (1567). Cf. RIVARA, Joaquim Heliodoro da Cunha (Org.). 
Arquivo Portuguez-Oriental. v. 4. New Dehli: Asian Educational Services, 1992, doc. 1 (act. 4, 
27). Os decretos do Conselho valiam como direito real na Arquidiocese de Goa, mas esse ponto foi 
contraditado nas instruções oficiais para o novo Vice-Rei da Índia, Luís de Ataíde (1568), em que a 
efetividade do monopólio das especiarias foi reiterado. Cf. Ibid, vol. 3, doc. 1. 

53 RODRIGUES, Cazos diversos, fol. 62. 
54 Ibid., fol. 101v-102 (essas respostas são parte de uma seção intitulada “Cazos correntes pela India”). 
55 Ibid., fols. 96-101v (essas respostas são parte de uma seção intitulada “Cazos diversos e varios que 

correm pelas partes da India com suas resolluções”). Veja também: PINTO; Ana Fernandes Pinto; 
PIRES, Silvana Remédio. The Resposta que alguns padres de Japão mandaram perguntar: A Clash 
of Strategies? Bulletin of Portuguese/Japanese Studies, v. 10-11, 2005, p. 9-60. 



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 343 

ele discordou da longa sombra que as doutrinas de Navarro lançaram em todas as 
matérias definidoras da teologia moral do Portugal imperial desde meados do sécu-
lo XVI: “[se] o doutor Navarro, duplamente celebrado e experto em casos, mudou 
tantas ideias simplesmente por ter ido de Portugal para Roma, podemos imaginar 
muito bem o quanto ele teria mudado se tivesse ido ao Japão e tivesse tido uma ex-
periência direta com o que acontece lá”56.  

A teologia moral foi até então um fator decisivo de unidade política no impé-
rio, mas a emergência de um catolicismo local para o qual a casuística missionária 
estabeleceu os fundamentos, eventualmente erodiu a ligação constitutiva que exis-
tiu entre a consciência e o poder imperial central. Depois da fratura ocasionada pela 
perda da independência em 1580, essa crise não poderia mais ser ocultada em Por-
tugal. 

Consciência entre o domínio espanhol e a restauração portuguesa 

A consciência perdeu a sua centralidade no sistema político português depois 
da trágica expedição ao Marrocos, durante a qual o rei D. Sebastião morreu com a 
idade de vinte e quatro anos na batalha de Alcácer-Quibir (1578). Os primeiros si-
nais de declínio datam de meados da década, com o falecimento de Martim Gon-
çalves da Câmara (1575) e a queda política do seu irmão Luís (1576). Assim, o 
escrivão da puridade desapareceu, enquanto a Mesa da Consciência sobreviveu à 
crise dinástica que se seguiu à morte de D. Sebastião (1578-1580), bem como à 
anexação da Coroa Portuguesa por Felipe II da Espanha (1580-1581). Esse evento 
ocasionou mudanças radicais na vida política e institucional do mundo português. 
O rei da Espanha “deixou Lisboa viúva” e a corte se mudou para Castela57. A Mesa 
seguiu a corte, mas perdeu a maior parte do seu poder. Ela se reduziu a uma mera 
corte de apelação para as ordens militares. Para o império, ela oficialmente ficou 
separada da espanhola, ainda que as duas acabassem formando um “império com-
posto” mundial58. Os efeitos dessa conjuntura se tornaram plenamente evidentes na 
expressão das doutrinas imperiais, quando os argumentos espanhóis e portugueses 
passaram a ser misturados. Para acompanhar a transferência de poder de Portugal 
para a Espanha, o antigo sistema, centrado na Mesa, foi dissolvido. Mantidos à dis-
tância por um rei estrangeiro, os teólogos da corte portuguesa foram excluídos das 
novas instituições régias, como o Conselho de Portugal, cujos assentos foram ocu-
pados por nobres leais à Coroa Espanhola. Em 1604, um Conselho da Índia, de curta 
duração e que compartilhou algumas áreas de competência com as da Mesa antes de 
1580, foi estabelecido. Entretanto, não houve teólogos entre os seus membros, e a 
consciência tampouco desempenhou um papel relevante nela. Mas havia uma 
memória das antigas funções da Mesa, bem como uma sensação de rivalidade entre 

                                                
56 Biblioteca da Ajuda (Lisboa), Cod. 49-IV-56, VALIGNANO, Alessandro. Adiciones del Sumario de 

Japon, 1592, fol. 133 (cópia do século XVIII). 
57 ÁLVAREZ, Fernando Bouza. Lisboa Sozinha, Quase Viúva: A Cidade e a Mudança da Corte no 

Portugal dos Filipes. Penélope. Fazer e Desfazer a História, v. 13, 1994, p. 71-94 
58 SUBRAHMANYAM, Sanjay. Holding the World in Balance: The Connected Histories of the Iberi-

an Overseas Empires, 1500-1640. American Historical Review, v. 112, 2007, p. 1359-1385. 



344 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

esses dois conselhos. Foi o ciúme da Mesa que fez o Conselho da Índia desaparecer 
em 161459. 

A reformulação da Mesa poderia ser interpretada como uma tentativa de di-
recionar a autonomia da consciência imperial portuguesa em uma esfera de con-
sciência controlada por Madrid. Uma teoria integrada do império daria agora su-
porte ao que vem sendo chamado de “globalização ibérica”60. Isso certamente não 
significa que houvesse um declínio absoluto da teologia nem que figuras como Luís 
de Molina ou Francisco Suárez tenham perdido a sua centralidade cultural: vivendo 
em Portugal na virada para o século XVII, eles ocuparam prestigiadas cátedras uni-
versitárias. Os seus escritos circularam amplamente e enfrentaram matérias de 
grande importância – uma que merece menção foi a discussão sobre escravidão, 
uma questão moral e social de importância fundamental no mundo português deste 
período, em De Iustitia et Iure (1593-1609) de Luís de Molina61. Entretanto, enquanto 
o impacto da teologia moral no pensamento imperial ibérico continuou a ser signifi-
cante, na era da dominação espanhola, os arbitristas e juristas vieram substituir os 
teólogos portugueses como conselheiros políticos. O longo debate sobre a colo-
nização de Angola confirma essa tendência62. Não é coincidência que uma refutação 
tardia do ataque de Hugo Grotius à jurisdição ultramarina portuguesa, intitulada De 
Iusto Imperio Lusitanorum Asiatico (1625), tenha ficado a cargo do canonista portu-
guês e frade mercedário Serafim de Freitas, que foi professor da Universidade de 
Valladolid63. 

Nem mesmo o retorno da independência em 1640 recolocou a consciência e a 
teologia moral no seu lugar. A hierarquia institucional anterior a 1580 foi dissolvida 
em uma multiplicidade de entidades competindo, incluindo ordens religiosas e 
universidades. Logicamente, os confessores reais tiveram uma posição especial na 
corte dos Bragança, assim como em outras monarquias católicas da Europa de 
meados do século XVII. Mas o conflito entre o rei D. João IV (1603-1665) e a In-
quisição, ou entre esta e a Companhia de Jesus, provaram que era impossível recriar 
a ordem anterior. Exceto por alguns bispos, a turbulência política e a instabilidade 
interna dos primeiros tempos da Restauração, em que o reconhecimento tardio pelo 
papado (1668) da reconquistada independência foi um importante fator, evitaram 
teólogos e religiosos em geral de preencherem postos oficiais no novo sistema de 
governo. Enquanto império, a coroa se proveu com uma nova instituição, o Con-
selho Ultramarino. Estabelecido em 1643, os seus membros foram recrutados entre a 
nobreza64. 

                                                
59 LUZ, Francisco Paulo Mendes da. O Conselho da Índia: Contributo ao Estudo da História da 

Administração e do Comércio do Ultramar Português no Princípio do Século XVII. Lisboa: Agên-
cia Geral do Ultramar, 1952. 

60 GRUZINSKI, Serge. Les quatre parties du monde: histoire d’une mondialisation. Paris: La Martinière, 
2004.  

61 HESPANHA, António Manuel. Luis de Molina e a escravização dos negros. Análise Social, v. 35, 
2001, p. 937-960; ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro, op. cit., p. 271-294. 

62 CURTO, Diogo Ramada. Remédios ou arbítrios. In: CURTO, Diogo Ramada. Cultura Imperial e 
Projetos Coloniais,  séculos XV a XVIII. Campinas: UNICAMP, 2009, p. 177-193. 

63 PAGDEN, Anthony. Commerce and Conquest: Hugo Grotius and Serafim de Freitas on the Free-
dom of the Seas. Mare Liberum, v. 20, 2000, p. 35-55. 

64 BARROS. Edval de Souza. Negócios de Tanta Importância: O Conselho Ultramarino e a dis-
puta pela condução da guerra no Atlântico e no Índico, 1643-1661. Lisboa: Centro de História de 
Além-Mar, Universidade Nova de Lisboa, 2008.  



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 345 

Um retorno aparente a modelos tradicionais aconteceu no reinado de D. Afon-
so VI (1643-1683). Em 1662, ele assumiu diretamente o poder graças à ajuda do as-
tuto Luís de Vasconcelos e Sousa, o Conde de Castelo Melhor. Subsequentemente, 
este se tornou valido de Afonso, que imediatamente o nomeou escrivão da puri-
dade, ressuscitando então um antigo título que havia caído em desuso depois da 
morte de Martim Gonçalves da Câmara no século XVI. Graças ao novo “Regulamen-
to do Escrivão da Puridade”, o seu poder foi quase absoluto, mas, crucialmente, ele 
estava claramente separado da esfera da consciência65. Com Castelo Melhor, o ofício 
perdeu a sua dimensão sacra e se tornou um equivalente ao de primeiro-ministro de 
uma monarquia absoluta66.  

Ainda que Castelo Melhor tenha sido Escrivão da Puridade apenas entre 1662 
e 1667, o seu governo de Portugal e do seu império marcou um ponto de virada na 
história portuguesa, não apenas devido à sua contribuição decisiva para a vitória 
final na Guerra de Restauração contra a Espanha, mas também no que diz respeito à 
controvérsia sobre o seu poder. As repercussões religiosas deste debate podem ser 
traçadas nas declarações de clérigos que tomaram parte. Em 1666, o frei carmelita 
descalço Francisco do Santíssimo Sacramento publicou um tratado sobre o ofício de 
Escrivão da Puridade. O seu propósito foi justificar a adoção deste título Castelo 
Melhor e apresentar a sua função como um fenômeno perfeitamente normal. Como 
afirmado na dedicatória a Castelo Melhor, “se a proeminência e a recompensas do 
seu posto o elevaram com uma excelência superior, os dons e a graça que estão asso-
ciadas ao ministro o aplaudem como o mais valoroso”. Apesar de Francisco do San-
tíssimo Sacramento ter remetido as origens do seu título à Bíblia, não houve espaço 
para a consciência no seu trabalho67. O tratado de Santíssimo Sacramento provocou 
hostilidade e as suas visões foram rejeitadas em uma carta atribuída a António 
Vieira (1608-1697), um famoso missionário jesuíta muito influente na corte. O Car-
melita Descalço comparou a intimidade do rei como o seu Escrivão da Puridade com 
a relação do sol com os seus planetas: “Ele [o Escrivão da Puridade] produz certos 
efeitos por si enquanto causa universal ao receber a virtude diretamente do sol; e 
outros efeitos graças a causas secundárias, que sempre dependeram de suas con-
tribuições nas suas ações, como a causa que é superior”. Vieira, entretanto, usou a 
mesma metáfora solar para ressaltar uma clara distinção entre o Escrivão da Pureza 
e o rei: “duas cabeças em um corpo sempre foram uma monstruosidade”, ele comen-
tou, rejeitando a imagem de Santíssimo Sacramento68. Desenvolvendo mais a fundo 
a metáfora de Vieira, podemos dizer que a distância que separava a consciência da 
cabeça descreve a trajetória do sistema de governo português da centralidade renas-
centista da teologia política ao absolutismo; uma trajetória com consequências para 
o seu império, também69. 

                                                
65 Biblioteca Nacional de Portugal (Lisboa), Cod. 8.202: Regimento do Escrivão da Puridade.  
66 Sobre a figura de Luís Vasconcelos e Sousa, cf. BLACK, Maria Luísa de Bívar. Um Escrivão da 

Puridade no Poder: O Conde de Castelo Melhor, 1662-1667. Lisboa: S.P.B. Editores e Livreiros, 
1995. Observações muito úteis podem ser encontradas em XAVIER, Ângela Barreto; CARDIM, 
Pedro. D. Afonso VI. Lisboa: Temas & Debates, 2008, p. 175-179. 

67 SACRAMENTO, Francisco do Santíssimo. Epitome Unico da Dignidade, e Mayor Ministro 
da Puridade, e de Sua Muita Antiguidade, & Excellencia. Lisboa: Officina de Ioam da 
Costa, 1666. 

68 Apud: XAVIER; CARDIM, op. cit., p. 178. 
69 AMES, Glenn J. Pedro II and the Estado da Índia: Braganzan Absolutism and Overseas Empire, 

1668-1683. Luso-Brazilian Review, v. 34, n. 2, 1997, p. 1-13. Veja também: Idem, Renascent 



346 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

Conclusão 

A história da interdependência entre consciência e o Império Português é um 
capítulo importante no entendimento da conexão entre política e religião durante a 
Idade Moderna. O papel central que a teologia moral católica exerceu neste contexto 
bem além dos confins da Europa é um de seus traços mais originais. A sua institu-
cionalização precoce na Mesa da Consciência, que precedeu todos os outros “con-
selhos de consciência” europeus, explicam parcialmente como e por que ela foi ca-
paz de criar um cenário comum que foi compartilhado pela corte e pelas univer-
sidades, monastérios e palácios da nobreza, cidades do império e centros mis-
sionários remotos. Mesmo poderosos mercadores sentiram os seus efeitos, e por 
grande parte do século XVI praticamente não houve grande questão concernente ao 
império que não fosse comentada pelos seus teólogos. Isso não pode ser ignorado se 
nós quisermos entender completamente a vida política de Portugal e do seu império 
ultramarino, assim como a sua dimensão ideológica. 

Logicamente, o peso da consciência não foi sempre o mesmo, nem ele manteve 
características idênticas. O importante papel da teologia moral na política imperial 
foi uma reação a circunstâncias contingentes, mas ela rapidamente resultou na 
moldagem das características marcantes das fundações jurídicas do império. Ela se-
lou uma nova direção decisiva na cultura portuguesa, mas a sua centralidade políti-
ca também acabou limitando a sua longevidade, como está claro, sobretudo, nos ter-
ritórios imperiais, onde o crescimento da casuística missionária logo começou a 
mostrar sinais de marcante impaciência quanto ao domínio metropolitano. Por volta 
de meados do século XVI, uma doutrina oficial se impôs, a de mostrar algumas 
falhas apenas um pouco antes da coroa portuguesa passar para Felipe II, quando um 
novo poder e uma nova tradição imperial pôs um fim ao modelo português, enquan-
to ao mesmo tempo herdava algumas de suas características. Depois da Restauração 
de 1640, parecia que alguns aspectos poderiam florescer novamente, mas foi apenas 
uma ilusão. A monarquia portuguesa estava a ponto de embarcar em uma nova fase 
da sua história, em que a religião continuou a ser extremamente importante, mas 
não havia mais lugar para um monopólio sobre a teologia moral e o império.   

REFERÊNCIAS 

Fontes Manuscritas 

- Arquivo Nacional da Torres do Tombo (Lisboa) 

Manuscritos da Livraria: Códice 805: RODRIGUES, Francisco. Cazos diversos e varios 
que correm pelas partes da Índia, fol. 62v-63v.  

Gavetas: 11, 8, 3: Tratado sobre a guerra que será justa.  

Colecção Moreira: Cx. Única, cad. 11. 

                                                                                                                                                   
Empire? The House of Braganza and the Quest for Stability in Portuguese Monsoon Asia, ca. 
1640-1683. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2000. 



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 347 

- Biblioteca da Ajuda (Lisboa) 

Códice 49-IV-56: VALIGNANO, Alessandro. Adiciones del Sumario de Japon, 1592, 
(cópia do século XVIII). 

Códice 54-XIII-12: Catarina de Áustria a Francisco de Borja,  Superior Geral da 
Companhia de Jesus, 08/06/1571 (cópia). 

- Biblioteca Nacional de Portugal (Lisboa) 

Códice 3.060: BARROS, João de. Ao mui alto e muito poderosõ Rey de Portugal D. João 3o. 
deste nome Panegirico. 

Códice 3.858: SIMÕES, Pedro. Annotationes in materiam de bello, 1575. 

Códice 8.202: Regimento do Escrivão da Puridade.  

Códice 10.890: ARANHA, Lázaro Leitão de. Meza das tres Ordens Militares de Cristo, S. 
Thiago e Aviz, 1731, tomo 3. 

Fontes impressas 

Anônimo para Luigi Lippomano, ca. 1542. Corpo Diplomatico Portuguez contendo os actos 
e relações politicas e diplomaticas de Portugal com as diversas potencias do mundo desde o 
século XVI ate aos nossos dias. v. 5. Lisboa: Typ. Da Academia Real das Sciencias, 1862-
1959, p. 135-140.  

AZPILCUETA, Martín de. Manual de confessores & penitentes. Coimbra: João Barreira e 
João Alves, 1552.  
______. Relectio cap. Ita quorundam. De Iudaeis, in qua de rebus ad Sarracenos deferri 
prohibitis & censuris ob id latis non segniter disputatur. Coimbra: Ioannes Barrerius et 
Ioãnes Aluarus typographi regij excudebant, 1550. 

COSTA, Mário Júlio de Almeida; NUNES, Eduardo Borges (Org.). Ordenações Afonsinas. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1984. 

COUTO, Diogo do. Década quinta da Ásia. Lisboa: Pedro Crasbeeck, 1612 
DINIS, António Joaquim Dias (Org.). Monumenta Henricina, v. 12 (1454-1456). Coimbra: 
Atlântida, 1971, doc. 17. 

Fernando Coutinho para João de Chaves, 30 de abril de 1525. SANCEAU, Elaine (Org.). 
Colecção de São Lourenço. v. 1. Lisboa: Centro de Estudos Históricos Ultramarinos da Junta 
de Investigação do Ultramar, 1973, p. 329-333. 

Francisco de Sousa Tavares para D. João III, 14 de janeiro de 1535. RÊGO, António da Silva. 
As Gavetas da Torre do Tombo. v. 10. Lisboa: Centro de Estudos Históricos Ultramarinos da 
Junta de Investigações Científicas do Ultramar, 1974, p. 610. 

MAFFEI, Giampietro. Historiarum Indicarum Libri XV. Coloniae Agrippinae: sumptibus A. 
Mylii, 1589.  

Marco Vigerio della Rovere para Ambrogio Ricalcati, 2 de setembro de 1535. DE WITTE, 
Charles-Martial (Org.) La correspondance des premiers nonces permanents au Portugal, 
1532-1553. v. 2. Lisboa: Academia Portuguesa de História, 1980-1986, doc. 40. 



348 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

MENESES, Manuel de. Chronica do muito alto e muito esclarecido D. Sebastião 
decimosexto Rey de Portugal . . . Segunda Parte. Lisboa Occidental: Na Officina Ferreyriana, 
1730.  

MERCADO, Tomás de. Tratos y contratos de mercaderes y tratantes discididos y 
determinados. Salamanca: Matías Gast, 1569.  

NÓBREGA, Manuel da. Cartas do Brasil e mais escritos. Coimbra: Universidade de 
Coimbra, 1955. 

Príncipe D. Henrique para o Papa Nicola V, 29 de julho de 1450. DINIS, António Joaquim 
Dias (Org.). Moumenta Henricina, v. 10 (1449-1451). Coimbra: Atlântida, 1969, doc. 213. 

RÊGO, António da Silva (Org.). Documentação para a História das Missões do Padroado 
Português do Oriente: Índia. v. 3-5. Lisboa: Fundação Oriente, 1991-2000.  

RIVARA, Joaquim Heliodoro da Cunha (Org.). Arquivo Portuguez-Oriental. v. 4. New 
Dehli: Asian Educational Services, 1992. 

Romanus Pontifex, de 8 de janeiro de 1455. DINIS, António Joaquim Dias (Org.). 
Monumenta Henricina, v. 12 (1454-1456). Coimbra: Atlântida, 1971, doc. 36. 
SACRAMENTO, Francisco do Santíssimo. Epitome Unico da Dignidade, e Mayor Ministro 
da Puridade, e de Sua Muita Antiguidade, & Excellencia. Lisboa: Officina de Ioam da Costa, 
1666. 

WICKI, Josef (Org.). Documenta Indica. v. 8 (1569-1573). Romae: Monumenta Historica 
Soc. Iesu, 1964.  

LITERATURA 

AGNOLIN, Adone; ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro; WISSENBACH, Maria 
Cristina Cortez; SOUZA, Marina de Mello e (Org.). Contextos Missionários: Religião 
e Poder no Império Português. São Paulo: Hucitec, 2011. 

ALBUQUERQUE, Martim de. A consciência nacional portuguesa: Ensaio de história 
das ideias políticas. Lisboa: 1974. 

______. Política, moral e direito na construção do conceito de Estado em Portugal. Estudos 
de cultura portuguesa, v. 1. Lisboa: Imprensa Nacional; Casa da Moeda, 1984, p. 152-248;  

ÁLVAREZ, Fernando Bouza. Lisboa Sozinha, Quase Viúva: A Cidade e a Mudança da Corte 
no Portugal dos Filipes. Penélope. Fazer e Desfazer a História, v. 13, 1994, p. 71-94 

AMES, Glenn J. Pedro II and the Estado da Índia: Braganzan Absolutism and Overseas 
Empire, 1668-1683. Luso-Brazilian Review, v. 34, n. 2, 1997, p. 1-13.  

______. Renascent Empire? The House of Braganza and the Quest for Stability in 
Portuguese Monsoon Asia, ca. 1640-1683. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2000. 

ARCHDEACON, Anthony. The Publication of No-body and Some-body: Humanism, 
History and Economics in the Early Jacobean Public Theatre. Early Modern Literary 
Studies, v. 16, 2012. Disponível em: https://www.questia.com/library/journal/1P3-
3039356381/the-publication-of-no-body-and-some-body-humanism. Último acesso: 
10/10/2019.  

ARMITAGE, David (Org.). Theories of Empire, 1450-1800. Aldershot: Routledge, 1998. 



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 349 

BARROS. Edval de Souza. Negócios de Tanta Importância: O Conselho Ultramarino e 
a disputa pela condução da guerra no Atlântico e no Índico, 1643-1661. Lisboa: Centro de 
História de Além-Mar, Universidade Nova de Lisboa, 2008.  

BATAILLON, Marcel. Erasme et la Cour de Portugal. Études sur le Portugal au Temps 
de l’Humanisme. Paris: Fundação Calouste Gulbenkian; Centro Cultural Português, 1974, 
p. 35-69. 

BLACK, Maria Luísa de Bívar. Um Escrivão da Puridade no Poder: O Conde de 
Castelo Melhor, 1662-1667. Lisboa: S.P.B. Editores e Livreiros, 1995.  

BOXER, Charles Ralph. The Church Militant and Iberian Expansion, 1440-1770. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1978.  

BRAUN, Harald E.; VALLANCE, Edward (Org.). Contexts of Conscience in Early 
Modern Europe, 1500-1700. Houndmills, Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2004;  

BROGGIO, Paolo. La teologia e la politica: Controversie dottrinali, Curia romana e 
monarchia spagnola tra Cinque e Seicento. Florence: Olschki, 2009. 

BUESCU (Org.). Maria Leonor Cavalhão. Copilaçam de todalas obras de Gil 
Vicente. v. 2. Lisboa: INCM, 1984. 

CALMANN, Gerta. The Picture of Nobody: An Iconographical Study. Journal of the 
Warburg and Courtauld Institutes, v. 23, 1960, p. 60-104.  

CARDIM, Pedro. La aspiración imperial de la monarquía portuguesa (siglos XVI y XVII). 
SABATINI, Gaetano (Org.). Comprendere le monarchie iberiche: Risorse materiali e 
rappresentazione del potere. Roma: Viella, 2010, p. 37-72.  

CRUZ, Maria do Rosário Sampaio Temudo Barata de Azevedo. A Mesa da Consciência e 
Ordens, o Padroado e as perspectivas de missionação. In: Missionação portuguesa e 
encontro de culturas: Actas do congresso internacional. v. 3. Braga: Universidade 
Católica Portuguesa, 1993, p. 627-647.  

______. As regências na menoridade de D. Sebastião: Elementos para huma história 
estrutural. v. 1. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1992. 

CURTO, Diogo Ramada. Remédios ou arbítrios. In: CURTO, Diogo Ramada. Cultura 
Imperial e Projetos Coloniais,  séculos XV a XVIII. Campinas: UNICAMP, 2009, p. 
177-193. 

DE WITTE, Charles Martial. Le ‘regimento’ de la ‘Mesa da Consciência’ du 24 novembre 
1558. Revista Portuguesa de História, v. 9, 1960, p. 277-284. 

______. Les bulles pontificales et l’expansion portugais au XVe siècle. Revue d’histoire 
ecclésiastique, v. 48-53, 1953-1958. 

DESWARTE-ROSA, Sylvie. Il  “Perfetto Cortegiano” D. Miguel da Silva. Trad. 
Benedetta Sforza. Roma: Bulzoni, 1989.  

DIAS, José Sebastião da Silva. Os descobrimentos e a problemática cultural do 
século XVI. Coimbra: Universidade de Coimbra, 1973.  

GODINHO, Vitorino Magalhães. Os descobrimentos e a economia mundial. 2 ed. 2 v. 
Lisboa: Presença,1981-1982. 
GRUZINSKI, Serge. L’Aigle et le Dragon: Démesure europeenne et mondialisation au 
XVIe siècle. Paris: Fayard, 2012.  



350 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

______. Les quatre parties du monde: histoire d’une mondialisation. Paris: La Martinière, 
2004.  
HERNÁNDEZ, Angel Santos. Las misiones bajo el patronato portugués. Madrid: 
Eapsa, 1977. 

HESPANHA, António Manuel. As Vésperas do Leviathan: Instituições e Poder 
Político: Portugal, séc. XVII. Coimbra: Almedina, 1994. 

______. Luis de Molina e a escravização dos negros. Análise Social, v. 35, 2001, p. 937-960. 

______. Modalidades e limites do imperialismo jurídico na colonização portuguesa. 
Quaderni fiorentini per la storia del pensiero giuridico moderno, v. 41, 2012, p. 
101-135.  

______. Os bens eclesiásticos na época moderna: benefícios, padroados e comendas. Anais 
de História de Além-Mar, v. 1, 2000, p. 59-76.  

LAVENIA, Vincenzo. L’infamia e il  perdono: Tributi, pene e confessione nella teologia 
morale della prima età moderna. Bologna: Il Mulino, 2004.  

LUZ, Francisco Paulo Mendes da. O Conselho da Índia: Contributo ao Estudo da 
História da Administração e do Comércio do Ultramar Português no Princípio do Século 
XVII. Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1952. 

MACHADO, Diogo Barbosa. Bibliotheca Lusitana. v. 3, Coimbra: Atlântida, 1966.  

MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro Paiva. História da Inquisição 
Portuguesa, 1536-1821. Lisboa: Esfera dos Livros, 2013. 

______. A consciência de um império: Portugal e o seu mundo, sécs. XV-XVII. Coimbra: 
Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012. 
______. Trading with the Muslim World: Religious Limits and Proscriptions in the 
Portuguese Empire (ca. 1480-1570). In: TRIVELLATO, Francesca; ANTUNES, Cátia; 
HALEVI, Leor (Org.). Religion and Trade: Cross-Cultural Exchange in World History, 
1000-1900. New York: Oxford University Press, 2014, p. 91-107.  

MARQUES, João Francisco. Os jesuítas confessores da corte portuguesa na época barroca, 
1550- 1700. Revista da Faculdade de Letras (Universidade do Porto), s. 2, v. 12, 
1995, p. 231-270.  

METCALF, Alida. Go-Betweens and the Colonization of Brazil,  1500-1600. Austin: 
University of Texas Press, 2005.  

MULDOON, James. Order and Empire: the Concept of Empire, 800-1800. Houndsmills, 
Basingstoke: Palgrave Macmillan, 1999. 

MULDOON, James. Popes, Lawyers and Infidels: The Church and the Non-Christian 
World, 1250-1550. Liverpool: Liverpool University Press, 1979. 

OLIVAL, Fernanda. As Ordens Militares e o Estado Moderno: Honra, Mercê e 
Venalidade em Portugal, 1641-1789. Lisboa: Estar, 2001.  

ÖZBARAN, Salih. An Imperial Letter from Süleyman the Magnificent to Dom João III 
concerning Proposals for an Ottoman Armistice. The Ottoman Response to European 
Expansion: Studies on the Ottoman Portuguese Relations in the Indian Ocean and 
Ottoman Administration in the Arab Lands During the Sixteenth Century. Istanbul: Isis 
Press, 1994, p. 111-118.  



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 351 

PAGDEN, Anthony. Commerce and Conquest: Hugo Grotius and Serafim de Freitas on the 
Freedom of the Seas. Mare Liberum, v. 20, 2000, p. 35-55. 

______. Lords of All the World: Ideologies of Empire in Spain, Britain and France, c. 
1500-1800. New Haven: Yale University Press, 1995. 

______. The Fall of Natural Man: The American Indian and the Origins of Comparative 
Ethnography. Cambridge: Cambridge University Press, 1986.. 

PAIVA, José Pedro. El Estado en la Iglesia y la Iglesia en el Estado: Contaminaciones, 
dependencias y disidencia entre la monarquía y la Iglesia del reino de Portugal, 1495-1640. 
Manuscrits, v. 25, 2007, p. 45-57.  

______. Os bispos de Portugal e do Império, 1495-1777. Coimbra: Imprensa da 
Universidade de Coimbra, 2006).  

PINTO; Ana Fernandes Pinto; PIRES, Silvana Remédio. The Resposta que alguns padres de 
Japão mandaram perguntar: A Clash of Strategies? Bulletin of Portuguese/Japanese 
Studies, v. 10-11, 2005, p. 9-60. 

POUTRIN, Isabelle. Cas de conscience et affaires d’État: le ministère du confesseur royal en 
Espagne sous Philippe III. Revue d’Histoire Moderne et Contemporaine, v. 53, n. 3, 
2006, p. 7-28. 

PROSPERI, Adriano. Tribunali della coscienza: Inquisitori, confessori, missionari. 
Turin: G. Einaudi, 1996. 

REINHARDT, Nicole. Spin Doctor of Conscience? The Royal Confessor and the Christian 
Prince. Renaissance Studies, v. 23, 2009, p. 568-590.  

SALDANHA, António de Vasconcelos. Iustum Imperium : Dos tratados como 
fundamento do império dos portugueses no Oriente. Lisboa: Fundação Oriente; Instituto 
Português do Oriente, 1997.  

SANTOS, Catarina Madeira. “Goa é a chave de toda a Índia”: perfil político da capital 
do Estado do Índia, 1505-1570. Lisboa: CNCDP, 1999, p. 188-191.  

SOYER, François. The Persecution of the Jews and Muslims of Portugal: King 
Manuel I and the End of Religious Tolerance, 1496-7. Leiden: Brill, 2007.  

SUBRAHMANYAM, Sanjay. Holding the World in Balance: The Connected Histories of 
the Iberian Overseas Empires, 1500-1640. American Historical Review, v. 112, 2007, p. 
1359-1385. 

THOMAS, Luís Filipe F. R. L’idée imperiale manueline. In: AUBIN, Jean (Org.). La 
Découverte, le Portugal et l’Europe: actes du colloque. Paris: Fondation Calouste 
Gulbenkian, Centre Culturel Portugais, 1990, p. 35-103. 
______. A questão da pimenta em meados do século XVI: um debate político do 
governo de d. João de Castro. Lisboa: Centro de Estudos de Povos e Culturas de Expressão 
Portuguesa, Universidade Católica Portuguesa, 1998. 

TUCK, Richard. The Rights of War and Peace: Political Thought and the International 
Order from Grotius to Kant. Oxford-New York: Clarendon Press, 1999.  

VASCONCELOS, Carolina Michëalis de. Notas Vicentinas: Preliminares duma edição 
crítica das obras de Gil Vicente. Lisboa: Edição da Revista Ocidente, 1949.  

XAVIER, Ângela Barreto; CARDIM, Pedro. D. Afonso VI. Lisboa: Temas & Debates, 2008. 



352 • Volume 39.2 — jul./dez. 2019 

ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Ligne de foi: La Compagnie de Jésus et 
l’esclavage dans le processus de formation de la société coloniale en Amérique portugaise, 
XVIe -XVIIe siècles. Paris: Honoré Champion, 2009.  

ZUPANOV, Ines G. Missionary Tropics: The Catholic Frontier in India, 16th-17th 
Centuries. Ann Arbor: University of Michigan Press, 2005.   



Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC • 353 

 

DOUTRINA ESTRANGEIRA




