
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ - UFC 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO – FACED 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO BRASILEIRA 

 

 

 

 

IVANEIDE SEVERO GOIANA 

 

 

 

 

 

 

A MEMÓRIA HISTÓRICA EDUCATIVA DO ORFANATO JESUS MARIA JOSÉ NA 

CIDADE DE JUAZEIRO DO NORTE: 100 ANOS DE PERMANÊNCIAS E 

RUPTURAS (1916 A 2016)  

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2016 



IVANEIDE SEVERO GOIANA 

 

 

 

 

 

 

 

A MEMÓRIA HISTÓRICA EDUCATIVA DO ORFANATO JESUS MARIA JOSÉ NA 

CIDADE DE JUAZEIRO DO NORTE: 100 ANOS DE PERMANÊNCIAS E 

RUPTURAS (1916 A 2016) 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação, da Universidade 

Federal do Ceará, como requisito parcial à 

obtenção do título de Mestre em Educação. 

Área de concentração: Educação Brasileira. 

Orientadora: Profa. Dra. Patrícia Helena 

Carvalho Holanda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

 2016 



 

 

 

 



IVANEIDE SEVERO GOIANA 

 

 

 

A MEMÓRIA HISTÓRICA EDUCATIVA DO ORFANATO JESUS MARIA JOSÉ, 

NA CIDADE DE JUAZEIRO DO NORTE, 100 ANOS DE PERMANÊNCIAS E 

RUPTURAS (1916 A 2016) 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação, da Universidade 

Federal do Ceará, como requisito parcial à 

obtenção do título de Mestre em Educação. 

Área de concentração: Educação Brasileira. 

Orientadora: Profa. Dra. Patrícia Helena 

Carvalho Holanda 

 

 

 

Aprovada em: 27/10/2016. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

Profa. Dra. Patrícia Helena Carvalho Holanda (Orientadora) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

 

Profa. Dra. Francisca Geny Lustosa 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

 

Prof. Dr. Roberto Kennedy Gomes Franco 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB) 

 



DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu avô, João Severo da Silva (in 

memoriam), a quem carinhosamente 

chamávamos de papai. Seu entusiasmo e 

esperança na humanidade despertou em mim o 

desejo de lutar por um mundo melhor. 

 



AGRADECIMENTOS 

 

Meus agradecimentos a todos que, de alguma forma, doaram um pouco de si para que 

a conclusão deste trabalho se tornasse possível. 

A minha professora orientadora, Dra. Patrícia Helena Carvalho Holanda, por acreditar 

na proposta do meu projeto, pela orientação, tanto individual como coletiva, em sala de aula 

nas reuniões da linha. Agradeço pela paciência e pela atenção que disponibilizou na sua 

orientação. 

A todos (as) os (as) professores (as) da linha de pesquisa História da Educação 

Comparada, da qual tenho feito parte como pesquisadora: Profa. Dra. Maria Juraci Maia 

Cavalcante, Prof. Dr. Gisafran Nazareno Mota Jucá, Prof. Dr. Almir Leal de Oliveira. O meu 

agradecimento pela co-orientação e pelos momentos de aprendizagem durante as disciplinas, 

momentos que contribuíram para o desenvolvimento da minha dissertação e para o meu 

amadurecimento profissional e pessoal. Aos professores participantes da banca examinadora. 

À Profa. Dra. Francisca Geny Lustosa, pela sua disponibilidade para orientação, 

paciência e dedicação como co-orientadora e amiga. 

À coordenação do Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do 

Ceará – UFC. 

Aos Funcionários da UFC, pelo excelente atendimento e colaboração, por se 

mostrarem sempre dispostos a ajudar. 

Aos amigos e colegas, pelo incentivo e pelo apoio constante. 

Aos (às) amigos (as) da linha de pesquisa História da Educação Comparada (LHEC): 

Liana Liberato Lopes, Pâmela Costa Landim Saboya, Walney Sousa, Cristina Couto, 

Dulcelina Cavalcante, Roberto Leite, Polliana Luna, Francilda Alcantâra, Roberto Barros 

Dias, Evaldo Cavalcante Monteiro, Fabiane Elpídio de Sá, Ana Licia de Melo Silva, Luciana 

de Moura Ferreira, Simone Vieira de Mesquita, Cícero Edinaldo dos Santos, José Wagner 

Almeida, Francisco Robson Alves de Oliveira, Ana Claudia Uchoa Araújo, Cristina Mandau 

Ocuni Cá. Aos não citados, peço perdão pelo esquecimento, mas sintam-se presentes em meus 

agradecimentos. A convivência com o grupo proporcionou momentos de ricas discussões, 

companheirismo e aprendizado. 

Aos (ás) meus (minhas) entrevistados (as). 

Ao Historiador e Professor Antônio Pereira de Figueiredo, Renato Dantas, à 

professora Maria Pereira de Sousa, às Religiosas Zenilda Maria, Madre Nobre Feitosa, 

Francimária Cristina, Maria Aldenira Máximo. 



Ao Historiador, Raimundo Araújo, pelo apoio na incursão por fontes. 

À minha família: minha mãe, Maria Severo Goiana; meu pai, Sebastião Goiana da 

Silva; aos meus irmãos, Cícera Severo Goiana, Francineide Severo Goiana, Roberto Severo 

Goiana, Lucilene Severo Goiana, Antônio Severo Goiana, e José Carlos Severo Goiana; aos 

(às) meus (minhas) cunhados (as), sobrinhos (as), minha razão para continuar lutando. À 

família Fernandes de Queiroz, pelo acolhimento em Fortaleza, em especial a Zenaide 

Fernandes de Queiroz, pelos seus cuidados e apoio. 

À Profa. Dra. Zuleide Fernandes de Queiroz, amiga irmã e companheira de luta, pelo 

apoio, orientação, incentivo e acompanhamento em toda a minha vida acadêmica. 

Aos amigos e amigas que comemoraram e me apoiaram em mais uma conquista.



8 

RESUMO 

 

O presente estudo consiste na investigação sobre a memória histórica educativa do Orfanato 

Jesus Maria José, localizado na Cidade de Juazeiro do Norte-CE, onde buscamos localizar as 

transformações impostas pelo tempo, no que se refere às práticas educativas, sua estrutura e 

funcionamento, situando-as de forma comparativa com as ideias socialmente circundantes de 

acolhimento à infância pobre ou desvalida, em âmbito nacional e internacional, no período 

que decorre de 1916 a 2016. Uma Instituição idealizada pelo Padre Cícero Romão Batista, 

com o propósito de recolhimento e educação para meninas órfãs pobres ou “desvalidas”. A 

instituição de início foi coordenada pelas Beatas do Juazeiro no ano de 1916 a 1935, quando 

assumem as Filhas de Santa Teresa de Jesus permanecendo até os dias atuais, completando 

(100) cem anos de existência. Buscamos problematizar os cem anos da sua existência, dando 

ênfase às permanências e rupturas, no seu processo histórico educacional durante esse 

período. Para tanto, elencamos as categorias: História de instituições educacionais; História da 

mulher na ação educacional; História da infância pobre ou “desvalida”. A metodologia se deu 

através da pesquisa qualitativa, apoiada em estudos bibliográficos, documental e na História 

Oral. Utilizou-se da entrevista não estruturada, com agentes participantes do projeto incluindo 

os sujeitos da atualidade. Através dos estudos e das entrevistas realizadas, percebemos 

algumas rupturas e permanências, tanto no processo estrutural como nas ações desenvolvidas 

pelos seus administradores. Das rupturas, destacamos três momentos: a mudança das Beatas 

em 1935 para as Filhas de Santa Teresa de Jesus; a instalação de uma escola de ensino 

primário em uma sala do Orfanato, tendo as religiosas que se adequar a uma nova 

metodologia educacional; quando a escola foi fechada, passando a instituição de internato 

para externato, se constituindo em uma instituição filantrópica de fins assistencialistas, 

atendendo ambos os sexos. Durante esse processo pode-se perceber mudanças, também no 

processo educacional, de acordo com as transformações sociais. Percebemos que, ainda habita 

na instituição aspectos da sua idealização, a instituição continua incidindo sobre o processo 

educacional, com projetos voltados para a população carente, desde a sua idealização até os 

dias atuais, o que caracterizamos como permanências históricas, que resistiram por um século. 

 

Palavras- Chave: Orfanato Jesus Maria José; Infância Pobre e Desvalida; Permanências e 

Rupturas. 

 

 

 



9 

ABSTRACT 

The present study consists of the investigation of the educational historical memory of the 

Jesus Maria Jose Orphanage, located in the city of Juazeiro do Norte, CE, where we seek to 

locate the transformations imposed by time, in relation to educational practices, its structure 

and functioning, In a comparative way with the socially surrounding ideas of welcoming poor 

or helpless childhood, nationally and internationally, in the period from 1916 to 2016. An 

institution designed by Father Cícero Romão Batista, with the purpose of gathering and 

educating Poor or "helpless" orphan girls. The initiating institution was coordinated by the 

Beatas of Juazeiro from 1916 to 1935, when they assumed the Daughters of St. Teresa of 

Jesus, remaining until the present day, completing (100) one hundred years of existence. We 

seek to problematize the hundred years of its existence, emphasizing the permanences and 

ruptures, in its historical educational process during this period. For this, we list the categories 

History of educational institutions, History of women in educational action, History of poor or 

"helpless" childhood. The methodology was based on qualitative research, supported by 

bibliographic, documentary and oral history studies. It was used the unstructured interview, 

with agents participating in the project including the subjects of the present time. Through the 

studies and the interviews carried out, we perceive some ruptures and permanences, both in 

the structural process and in the actions developed by its administrators. Of the ruptures, we 

emphasize three moments: The change of the Beatas in 1935 for the Daughters of Santa 

Teresa de Jesus; The installation of a Primary School in a room of the Orphanage, with the 

sisters having to adapt to a new educational methodology; When the school was closed, 

becoming the boarding school institution, becoming a philanthropic institution for welfare 

purposes, serving both sexes. During this process one can perceive changes, also in the 

educational process, according to the social transformations. We realize that the institution 

still has aspects of its idealization; the institution continues to focus on the educational 

process, with projects focused on the needy population, from its idealization to the present 

day, which we characterize as historical permanences that have resisted for a century. 

Keywords: Jesus Maria José Orphanage; Poor and helpless childhood; Permanence and 

ruptures. 



10 

LISTA DE FOTOS 

 

Foto 1- Primeira sede do Orfanato Jesus Maria José ............................................................... 86 

Foto 2- Segunda sede do Orfanato Jesus Maria José sem reforma, 1935 ................................ 88 

Foto 3 - Capela do Orfanato Jesus Maria José ......................................................................... 98 

Foto 4–Cícero em meio a um grupo de meninas do Juazeiro, vestidas para a cerimônia da 

primeira comunhão  .................................................................................................................. 99 

Foto 5 - Meninas órfãs ao lado da Beata Mocinha................................................................. 101 

Foto 6 - Fazenda do Dr. Floro Bartolomeu aos fundos da casa que se constituiu o Orfanato 105 

Foto 7- Crianças internas com as irmãs em frente ao Orfanato ............................................. 109 

Foto 8 - Irmã Berenice e Maria José com as internas, em 1967 ............................................ 110 

Foto 9 - Missa na comemoração do centenário Orfanato Jesus Maria José, 2016................. 112 

  



11 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Quadro com nome das administradoras do Orfanato Jesus Maria José ................. 97 

Tabela 2 - Quadro com nome das administradoras do Orfanato Jesus Maria José no período 

de 1935 a 2016 ........................................................................................................................ 107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

APAE   Associação de Pais e Amigos dos Excepcionais  

CE   Ceará 

CEDOC   Centro de Documentação do Cariri  

CRAJUBAR  Crato, Juazeiro, Barbalha 

IBGE   Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

ICC   Instituto Cultural do Cariri 

IPESC   Instituto de Pesquisa do Cariri 

LHEC   Linha de Pesquisa História da Educação Comparada 

NETED   Núcleo de Estudo Trabalho e Educação 

PE   Pernambuco 

PSDB   Partido Social Democrático Brasileiro 

UFC   Universidade Federal do Ceará 

URCA   Universidade Regional do Cariri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO .......................................................................................................... 15 

1.1 Organização dos capítulos ...................................................................................... 21 

1.2 Minha relação com o objeto de estudo ................................................................... 22 

1.3 O percurso metodológico........................................................................................ 23 

1.4 Abordagem Qualitativa........................................................................................... 26 

1.5 Perspectiva Comparada .......................................................................................... 27 

1.6A relação História e História Oral ........................................................................... 31 

1.7As Entrevistas .......................................................................................................... 40 

2. EDUCAÇÃO, RELIGIÃO E TRABALHO NO CARIRI CEARENSE  ............... 35 

2.1 Espaço social da pesquisa ....................................................................................... 35 

2.2 O Cariri cearense .................................................................................................... 39 

2.3 A cidade de Juazeiro do Norte, Ceará .................................................................... 44 

2.4 Da terra dos Cariris à emancipação de Juazeiro do Norte ...................................... 49 

2.5 O Padre Cícero e as práticas caritativas no cariri cearense .................................... 53 

2.6 Irmandade das Beatas do Juazeiro .......................................................................... 59 

3. AS MEDIDAS DE RECOLHIMENTO PARA PESSOAS POBRES E 

DESVALIDOS A NÍVEL NACIONAL E INTERNACIONAL E AS PRIMEIRAS 

CASAS DE RECOLHIMENTO PARA A INFÂNCIA POBRE E DESVALIDA 

NO BRASIL ................................................................................................................ 63 

3.1 Primeiras medidas de recolhimento para pessoas pobres, mendigos e desvalidos 

em âmbito nacional e internacional. ....................................................................... 63 

3.2 Um breve histórico da infância pobre e desvalida no Brasil .................................. 71 

3.3 A institucionalização educacional no Brasil ........................................................... 80 

4. A MEMÓRIA HISTÓRICA EDUCATIVA DO ORFANATO JESUS MARIA 

JOSÉ, NA CIDADE DE JUAZEIRO DO NORTE CEARÁ, 100 ANOS DE 

PERMANÊNCIAS E RUPTURAS  ............................................................................... 84 

4.1 Orfanato Jesus Maria José – da idealização aos dias atuais ................................... 84 

4.2 Estruturas organizativa, administrativa e financeira do Orfanato Jesus Maria José 

1916 a 1935 ............................................................................................................ 97 

4.3 Orfanato Jesus Maria José na administração da Congregação das Filhas de Santa 

Teresa de Jesus ..................................................................................................... 102 

4.3.1 Estrutura administrativa .................................................................................... 106 



14 

4.3.2 Tempo, rotina e espaço ...................................................................................... 109 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................... 115 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................ 121 

ANEXOS .................................................................................................................... 127 

  



15 

1. INTRODUÇÃO 

 

A presente pesquisa tem como intenção explicitar a trajetória histórica educativa do 

Orfanato Jesus Maria José, idealizado pelo Padre Cícero Romão Batista, no ano de 1916, na 

Cidade de Juazeiro do Norte, Sul do Ceará. Pretendemos analisar as rupturas e permanências, 

situando-as de forma comparativa com as ideias socialmente circundantes de acolhimento à 

infância pobre ou desvalida, em âmbito nacional e internacional, no período que decorre de 

1916 a 2016, tomando como foco as práticas desenvolvidas por seus idealizadores e as 

mulheres religiosas, responsáveis por um século de permanência histórica da instituição. A 

pesquisa em questão surgiu na qualificação do mestrado, como proposta da banca 

examinadora, sobre uma possibilidade de redirecionamento do objeto de estudo, quando o 

projeto o qual foi submetido à qualificação tinha como proposta estudar as Beatas professoras 

do Juazeiro do Norte. 

O projeto sobre as Beatas professoras surgiu ainda no período da minha graduação, ao 

ingressar no curso de Pedagogia da Universidade Regional do Cariri – URCA, no período de 

2003a 2007, ao cursar a disciplina de História da Educação do Ceará e do Cariri, bem como 

fazer parte do NETED - Núcleo de Estudos sobre Trabalho, Educação e Desenvolvimento da 

Universidade Regional do Cariri – URCA, onde tivemos a oportunidade de constituir 

pesquisas sobre a História da Educação do Ceará e do Cariri. Os achados na pesquisa durante 

a graduação acabaram por dar origem ao projeto de pesquisa submetido à seleção de 

mestrado, o qual trazia como premissa, as Beatas como “professoras”, mesmo não havendo 

uma educação formal, essas mulheres religiosas se dispuseram a ensinar por meio da caridade, 

crianças pobres e desvalidas da cidade de Juazeiro do Norte, incidindo sobre o processo 

educativo na região.  

Porém, diante de algumas dificuldades encontradas a banca de qualificação teceu 

orientações para um novo redirecionamento, devido à escassez de fontes e a dificuldade de 

localizá-las. O período de um ano que restava para o término do mestrado seria mais um 

empecilho nessa caminhada. Em comum acordo com a banca e orientadora, achamos melhor 

aceitar as orientações da banca sobre um redirecionamento do objeto de estudo, que se daria 

em estudar uma instituição educacional, onde as Beatas foram precursoras na sua 

administração e na educação para meninas. 

A pesquisa passou a ter como foco de estudo uma Instituição Educacional Centenária 

da Cidade de Juazeiro do Norte, o Orfanato Jesus Maria José, idealizado pelo Padre Cícero 

Romão Batista e administrado por mulheres religiosas, de início as “Beatas” do Juazeiro, 



16 

desde o ano de 1916 a 1934, em seguida, repassado para outro grupo de mulheres, as Filhas 

de Santa Teresa de Jesus deram continuidade ao projeto de caridade, que carrega experiências 

significativas por um período de um século concretizado em 2016. 

Nas primeiras percepções sobre o objeto de estudo nos foi possível perceber que, o 

Orfanato Jesus Maria José foi um projeto idealizado pelo Padre Cícero Romão Batista, 

considerado na época o Patriarca das famílias desprovidas de poder econômico. Porém, 

percebemos que o Orfanato teve uma importância significativa para a população Juazeirense. 

Além de recolhimento para as meninas carentes, se constituiu em um espaço educacional para 

as meninas que não tinham acesso à educação formal, incidindo também na produção e 

reprodução dos valores sociais vigentes, “com destaque para a defesa da honra familiar e da 

moral feminina” (RODRIGUES, 2012, p.20). 

Diante das evidências empíricas, surgiram-nos indagações na tentativa de 

compreensão desse modelo de instituição e norteamento da pesquisa, questionamentos que 

nos guiaram nessa incursão: como se deu a idealização do Orfanato Jesus Maria José? Qual a 

sua função social para a região? Quais motivos e condições levaram à sua criação? Como a 

instituição conseguiu manter-se durante um século? O que mudou durante esse período? 

Quais rupturas e permanências podem ser destacadas durante esses cem anos? Como se dava 

a ação das Beatas no âmbito da instituição para com as meninas? Como se deu o processo de 

mudança das Beatas para as filhas de Santa Teresa de Jesus? Neste espaço, o que ainda habita 

das ações das Beatas? 

Ao tentar nos aproximar da problemática sobre o processo de formação do Orfanato, a 

sua relação com a sociedade caririense, iniciamos por abordar algumas de suas características, 

a sua localização histórica, geográfica e social. Vale ressaltar que nas pesquisas empíricas 

sobre a instituição, no período de consolidação da pesquisa, percebemos em primeiro 

momento que o Orfanato Jesus Maria José parecia, aos olhos da comunidade, um espaço de 

amparo às crianças pobres dos bairros vizinhos, reconhecido pela população como uma 

alternativa para as famílias deixarem os seus filhos nos horários que não estavam na escola. 

Porém, os dados empíricos não contemplavam os cem anos da sua idealização até os dias 

atuais. Uma História centenária fragmentada pelo tempo e pela falta de documentação, em 

cuja, o novo prevalece e o passado torna-se cada vez mais distante do projeto do presente e 

das idealizações futuras. 

No entanto, a instituição ao longo dos cem anos de sua existência passou por 

mudanças. Além de oferecer abrigo às recolhidas, incidiu sobre a educação moral e religiosa 

para as meninas da região, incorporando progressivamente características de um ensino 



17 

escolar, em um período onde a educação feminina tomava uma repercussão nacional, mesmo 

sendo uma educação voltada para os princípios da moral cristã e do lar. 

Dessa forma, justificamos o estudo sobre o Orfanato Jesus Maria José pela sua 

importância, tanto para a História da Educação, como para a população Juazeirense, e ainda, 

por compreendermos que será uma contribuição tanto educacional como política e social para 

a cidade de Juazeiro do Norte, interior do Ceará. 

A periodização da pesquisa delimita-se ao intervalo de tempo que se caracteriza pela 

idealização do Orfanato, do ano de 1916 ao ano de 2016, marco do seu centenário, um 

momento histórico de grande importância para o povo Juazeirense e para as Filhas de Santa 

Teresa de Jesus, responsável por concretizar uma permanência histórica. A caridade dessas 

mulheres vem superando os entraves sociais e econômicos que surgem diante das 

transformações sociais, mantendo as memórias vivas, como forma de resistência e 

sobrevivência, dentro de um espaço de constantes mudanças, políticas, econômicas e sociais.  

Diante do exposto, adotamos a premissa de que, dentro do percurso histórico de um 

século, ainda habita na instituição características que remetem aos seus idealizadores do 

passado, tanto na estrutura física como nos aspectos, filosóficos e culturais que regem o 

projeto do presente. Acreditamos que as permanências acabam por manter viva a História de 

uma instituição movida pelos princípios do trabalho e da oração, causando impactos na vida 

das famílias e das crianças que são acolhidas, na instituição. 

Para possíveis respostas, delineamos alguns objetivos que possam nos auxiliar nessa 

incursão. Como objetivo geral, almejamos reconstituir a memória histórica educativa do 

Orfanato Jesus Maria José, localizando as transformações impostas pelo tempo, no que se 

refere às práticas desenvolvidas no processo educacional, dando ênfase às rupturas e 

permanências que se estabeleceram durante os cem anos desde 1916 os dias atuais. Uma 

História secular movida pelos princípios do trabalho e da oração, que deram sustentabilidade 

a um projeto de acolhimento a criança carente, por meio de práticas caritativas. 

Como objetivos específicos, almejamos problematizar a trajetória histórica do 

Orfanato Jesus Maria José situado na cidade de Juazeiro do Norte, no período que decorre de 

1916 a 2016; descrever o espaço sócio, econômico, político e religioso em que se insere o 

Orfanato Jesus Maria José; contextualizar as ideias socialmente circundantes de recolhimento 

à infância pobre ou desvalida, de forma comparativa em âmbito nacional e internacional; 

analisar as ações desenvolvidas no processo educacional das meninas as modificações e os 

pontos que interligam o projeto do passado de 1916 a instituição do presente, 2016; investigar 

as rupturas e permanências que se deram durante o percurso dos cem anos de sua existência. 



18 

A análise destes objetivos nos possibilitará reconstituir a História do Orfanato Jesus 

Maria José, “sua materialidade, organização, funcionamento, representações, tradições, 

memórias, práticas, envolvimento e apropriações” (MAGALHÃES, 2004, p. 58), que se 

estabeleceram durante séculos. Neste sentido, o estudo desses elementos para a reconstituição 

histórica educativa do Orfanato Jesus Maria José nos permitirá estudar a sua trajetória, sua 

missão, seus processos de formação e acolhimento de crianças, as rupturas e permanências 

que se estabeleceram durante os cem anos de sua existência. 

No que diz respeito à relevância da pesquisa, dado o fato da escassez de fontes sobre o 

assunto, acreditamos que essa possa vir a ser de relevância para a área da História da 

Educação por ser uma pesquisa que vem a contribuir de forma política e social para a cidade 

de Juazeiro do Norte – CE e da Região do Cariri cearense. Buscamos ainda contribuir com a 

reorganização de fontes que se encontram perdidas no espaço de uma região, que tem a sua 

História política econômica constituída em um cenário místico, com um acervo complexo e 

inesgotável de fontes históricas que muito dizem sobre a identidade individual e coletiva de 

um povo, o que nos faz refletir e pensar sobre a nossa participação como indivíduos 

produtores dessa História. 

Para tanto, como referencial teórico abordamos alguns autores que contribuíram para a 

elaboração do nosso objeto de estudo e para a construção da nossa problemática.  Para um 

conhecimento sobre a historiografia local, dentro de uma vertente histórica, social, política, 

religiosa, cultural e econômica da época, contamos com as obras de Della Cava (2014), Forti 

(1999), Madeira (2008) e Nobre (2011). Sobre a condição feminina nos conventos e 

recolhimentos no sudoeste do Brasil, e a origem das Casas de Recolhimento a nível nacional e 

internacional, recorremos a Algranti (1998). 

Para uma contextualização do papel da mulher dentro de uma perspectiva histórica no 

Brasil temos Del Priore (2010), Venâncio (2010). Acerca das instituições educacionais, 

utilizamos o estudo de Magalhães (2004), que analisa o processo histórico de uma instituição 

educativa dentro da sua materialidade, organização e funcionamento, levando em conta suas 

representações, tradições e memórias. 

Para a História das Mulheres na Educação e a fundamentação sobre gênero, contamos 

com os estudos de Holanda (2011, 2012), Del Priore (1997), Louro (2007). Sobre a História 

da infância e o desenvolvimento desse sentimento no seio familiar e social, contamos com os 

estudos de Ariès (1978). Nos estudos que abordam o abandono de crianças no Brasil Colônia, 

as primeiras medidas de recolhimento dos pobres, analisando as relações sociais e familiares 

instituídas em um processo de crescimento econômico e consolidação do capital, Del Priore 



19 

(2007), Souza (1999) e Venâncio (2010) retratam sobre as Casas de Recolhimento no período 

colonial, o abandono das crianças e as rodas dos expostos no Brasil, dentro de uma 

perspectiva internacional. 

Sobre a História, História da Educação e História Oral, utilizamos dos estudos de Le 

Goff (2003), Bosi (1994); educação comparada, Nóvoa (2009), Cavalcante (1998, 2000, 

2008), Cowen (2010); a História Cultural, Burke, (2011), entre tantos outros que nos deram 

suporte para a pesquisa. 

Essa proposta de estudo foi desenvolvida no âmbito da Linha de Pesquisa em História 

da Educação Comparada (LHEC), em que se insere o eixo temático Família, Educação e 

Sexualidade, do Programa de Pós-Graduação em Educação Brasileira da Universidade 

Federal do Ceará (UFC). 

O estudo sobre o Orfanato Jesus Maria José está inserido tanto no campo das 

pesquisas sobre História das Instituições Educacionais, História das Mulheres, quanto nos 

estudos das Histórias da Infância. No entanto, teremos como fio condutor as rupturas e 

permanências de um determinado objeto histórico nas suas relações com o meio. A definição 

de tais categorias nos foi essencial para o conhecimento e análise do fenômeno estudado, 

situando de forma comparativa com as ideias socialmente circundantes de acolhimento à 

infância pobre ou às crianças desvalidas, em âmbito nacional e internacional. 

É importante salientar que as categorias aqui apresentadas se assentam na 

compreensão de que as rupturas estão ligadas às mudanças acometidas à instituição ao longo 

do tempo de seu funcionamento, que se caracterizará por mudanças no percurso do seu 

cotidiano, na gestão, nas parcerias realizadas e nas mudanças das atividades educacionais 

como: atividades, condutores, professores, materiais pedagógicos, dentre outros. No que se 

refere à permanência, se constituirão da manutenção do Orfanato, sua existência, seu 

reconhecimento institucional, seu lugar de abrigar crianças pobres e sua experiência constante 

sob a ação da Igreja Católica.  

Desses momentos, podemos destacar três em que percebemos mudanças na instituição, 

quando esta nasce sob a ação das Beatas do Padre Cícero1, como Casa de Recolhimento e de 

formação de meninas e moças. Ou seja, primeiro, no tocante à parte administrativa, que foi 

                                                           
1Ao chegar no povoado de Joaseiro, o Padre Cícero cria, em 1885, uma irmandade de mulheres que queriam 

seguir uma vida religiosa, ficando estas sob a sua autoridade direta. Essa irmandade era constituída por mulheres 

leigas, “algumas delas tinham sido Beatas da Casa de Caridade do Crato, do Padre Ibiapina e outras, de Joaseiro, 

tomavam o hábito pela primeira vez”. (DELLA CAVA, 2014, p. 81). Algumas, segundo Della Cava, eram 

viúvas desprovidas da tutela masculina. Buscavam na religião, uma vida de castidade. 



20 

passado das Beatas para a Congregação das Filhas de Santa Teresa, no ano de 1935; segundo, 

quando se instalou na instituição uma escola de ensino primário, em parceria com o poder 

Municipal, no ano de 1990, tendo as freiras que se adequarem a uma nova estrutura de ensino, 

acompanhando o desenvolvimento político e econômico municipal; e o terceiro momento, 

quando a escola, que funcionava como internato, passou a ser uma instituição filantrópica, 

sem fins lucrativos, atendendo às crianças das comunidades mais carentes da cidade de 

Juazeiro do Norte, dando-lhes uma educação complementar. 

Quanto à História das instituições, nos referimos ao processo de idealização, 

construção do Orfanato Jesus Maria José, que se caracteriza como uma instituição 

educacional, filantrópica de assistência à criança pobre. Sobre a História das mulheres na 

religiosidade e educação, incide sobre a História as mulheres que fizeram e fazem parte do 

projeto, suas ações, memórias e práticas educativas. Quanto à História da infância, pobre ou 

desvalida, constitui sobre a História das crianças que foram recolhidas pelo Pe. Cícero, 

personagem principal da idealização do Orfanato Jesus Maria José. 

 

1.1 Da organização dos capítulos 

 

Após delineamento da pesquisa, elaboração, classificação e operacionalização das 

categorias, organizamos o nosso trabalho de forma a responder as questões norteadoras, com 

o propósito de cumprir os objetivos relatados neste trabalho e apresentar os resultados desta 

pesquisa, que se estrutura da seguinte forma: 

Na introdução, apresentamos a contextualização da temática estudada, a problemática, 

as questões norteadoras, referencial teórico, o objetivo geral e objetivos específicos, e os 

procedimentos metodológicos que nortearam esta investigação. 

No primeiro capítulo, procuramos desenvolver uma breve contextualização do 

processo histórico que deu origem ao Cariri Cearense e às duas principais cidades da região, 

espaço onde está situado o nosso objeto de estudo. Conhecer o processo de construção desses 

espaços nos possibilitará compreender as intenções política, religiosa e econômica que deram 

origem à cidade de Juazeiro do Norte-CE, e a idealização do Orfanato Jesus Maria José. 

No segundo capítulo, apresentamos um histórico sobre as primeiras Casas de 

Recolhimento para pessoas pobres e desvalidas a nível nacional e internacional, bem como o 

processo de desenvolvimento das primeiras medidas sobre o abandono de crianças e a 

construção das primeiras instituições de recolhimento à infância pobre e desvalida no Brasil, e 



21 

posteriormente ao processo de desenvolvimento educacional, no Brasil que nos remete à 

idealização e construção do Orfanato Jesus Maria José. Procuramos também nas relações 

estabelecidas entre o Brasil (país colonizado) e a Europa (continente colonizador), as 

influências das ideias que circularam nesse período, buscando a relação com as ideias 

dominantes na constituição das primeiras instituições de recolhimento à criança pobre e 

“desvalida” no Brasil. 

O terceiro capítulo, dedicamos à (re) constituição histórica da Instituição 

Educacional Orfanato Jesus Maria José. Sua estrutura, administração e as ações 

“pedagógicas” desenvolvidas pelas mulheres responsáveis pela sua administração desde o 

período da sua criação até os dias atuais, buscando as rupturas e permanências que 

aconteceram desde a sua idealização, em 1916, até o momento do seu centenário, em 2016.  

Nas considerações finais fazemos uma síntese com a intenção de retomarmos as 

discussões elaboradas nos capítulos anteriores, nos guiando sobre as questões que conduziram 

nossas reflexões, e apresentamos os resultados da pesquisa que subsidia este estudo. 

 

1.2Minha relação com o objeto de estudo 

 

Falar sobre as nossas práticas, nossa vida acadêmica, profissional, ou pessoal, requer 

uma reflexão acerca do nosso papel na sociedade, o que não parece fácil quando nos 

encontramos em uma sociedade marcada por múltiplas transformações, uma vez que requer 

do indivíduo, uma revisão de propósitos, valores e procedimentos vigentes constituídos ao 

longo da História de sua formação pessoal e profissional. 

Para tanto, é preciso ter consciência de que o lugar onde nos encontramos hoje é 

resultado de toda uma trajetória de vida delineada pelas nossas ações que incidem sobre os 

nossos objetivos, que são trilhados pelas relações estabelecidas em um determinado contexto 

social. 

Em prol da reflexão sobre a minha inserção no espaço da pesquisa do Orfanato Jesus 

Maria José, e minha relação com objeto de estudo, busquei fazer uma análise através da 

minha trajetória acadêmica, meio pelo qual tive os primeiros contatos com as principais 

cidades da região do Cariri, Juazeiro e Crato. 

Para tanto, tomei como ponto de partida a memória, onde as lembranças pareciam 

estar adormecidas. Tal processo me remeteu a minha infância, quando das noites estreladas no 

céu do interior, um senhor sentava-se na sua varanda rodeado de crianças e as fazia viajar em 



22 

um mundo imaginário, onde o céu e as estrelas eram o limite. Como toda História tem sempre 

um pouco de realidade, contava esse velhinho sobre o Juazeiro do Padre Cícero, uma terra 

distante, onde o céu era mais estrelado, as árvores com suas copas verdes, onde a peleja do 

sertanejo tinha um significado. Lá morava um homem que curava as doenças, cuidava dos 

famintos, e fazia milagres, uma “terra santa, guiada por um santo”, o Pe. Cícero, meu “padim” 

como assim o chamava. Essa terra era o Juazeiro, onde tudo era possível. Ao lembrar-me das 

Histórias contadas pelo meu avô, percebo que sempre fiz parte dessa História. Como tantos 

outros sertanejos, a minha vinda para Juazeiro foi também com a intenção de construir uma 

vida melhor. 

Tal relação se consolidou ainda na minha vida acadêmica como aluna do curso de 

Pedagogia na Universidade Regional do Cariri - URCA, localizada na Cidade do Crato-CE. A 

minha vinda para a região se deu exatamente pela intenção de fazer um curso de nível 

superior, optando pela profissão docente. Como aluna do curso de Pedagogia, como 

profissional da educação, percebi a necessidade de conhecer e fazer-se conhecer a História da 

região do Cariri bem como o processo educacional e seus agentes idealizadores.  

Assim como a maioria dos estudantes da Universidade Regional do Cariri-URCA, ao 

concluir a graduação, o mercado de trabalho passa a ser não só um objetivo, mas, uma 

necessidade. Prestei então concurso para diversos lugares passando, para o Estado de 

Pernambuco, como Analista Educacional. Durante três anos, passei trabalhando na Escola 

Barão de Exu, o período para se concluir o estágio probatório e voltar à pesquisa dentro de um 

espaço acadêmico. 

Durante o período de três anos, não deixei de pesquisar e publicar na área da 

educação. Havia decidido que a docência e a pesquisa eram, de fato, o que eu realmente havia 

almejado para a minha vida. Após o probatório, ingressei no mestrado na Faculdade de 

Educação do Ceará – UFC, na Linha de Pesquisa de História da Educação Comparada, na 

qual dei início à pesquisa sobre o Orfanato Jesus Maria José. Como já havia colocado, o 

Orfanato é uma Instituição Educacional da cidade de Juazeiro do Norte, e surgiu com o 

propósito do recolhimento e educação das meninas pobres da região. 

Ao decidirmos sobre o foco do objeto de pesquisa ainda na qualificação, com o 

propósito de ampliação da investigação, busquei de início a inserção no espaço da pesquisa 

para um maior conhecimento do objeto de estudo. Essa inserção me fez refletir sobre a 

relação com o lócus da pesquisa, a então cidade de Juazeiro do Norte-CE, que se dá na 

condição de pesquisadora observadora, como também na condição de membro participante no 



23 

campo educacional da região do Cariri cearense. A cidade de Juazeiro do Norte, bem como a 

região do Cariri, faz parte da minha História, tanto pessoal como profissional. 

Refletir sobre a minha relação com a região me fez compreender que a escolha pelo 

objeto de estudo não se deu de forma aleatória. O universo ao qual nos inserimos direta ou 

indiretamente faz parte da nossa História, da nossa construção como indivíduo ativo no 

processo de construção histórica, o que nos faz querer compreender as nuances a nossa volta 

na tentativa de atribuir significados a algo que parece desconhecido. Preencher estas lacunas 

concerne às nossas práticas como agente participante desse processo. Pesquisar sobre o 

processo histórico do Orfanato Jesus Maria José é preencher algumas lacunas pendentes na 

História da Educação da região do Cariri, da qual faço parte. 

 

1.3 O percurso metodológico 

A metodologia que norteou esta investigação se dá sobre uma abordagem qualitativa, 

com base em Minayo (2002) e André (1986), que tem a intenção de explicação e 

compreensão de uma realidade social, vista sobre a óptica dos indivíduos que a compõe, suas 

experiências como agentes participativos do processo histórico, vistos como indivíduos “que 

produzem valores”, causam impactos, capazes de modificar a estrutura social “através da 

cultura das representações simbólicas” (GILDENS, 2005, p. 24). 

Fizemos o uso da História Oral, da qual utilizamos como referencial teórico autores 

como Le Goff (2003), Jucá (2013), Rodrigues (2007) e Bosi (1994) com o objetivo de uma 

maior aproximação do objeto de análise, o que nos levou a compreender na pesquisa 

qualitativa o essencial, relativizando as informações obtidas, sem tomá-las como verdades 

absolutas. A oralidade se constituiu como as principais fontes para a realização da pesquisa, 

onde os depoimentos e relatos possibilitaram a valorização dos fenômenos, marginalizados 

pela História. 

Como técnica de pesquisa, para o recolhimento das evidências empíricas optamos por 

trabalhar com as fontes escritas, como a análise bibliográfica e documental, como também 

com revistas, jornais e livros, além das denominadas fontes orais, especificadas na nossa 

pesquisa através dos depoimentos gravados (entrevistas), o que nos possibilitou a 

complementação de informações que as fontes escritas não nos forneciam para a 

concretização dos objetivos estabelecidos neste estudo, dado a escassez de fontes documentais 

sobre a instituição que pudessem nos guiar na nossa investigação. Tivemos que recorrer às 

fontes orais através de entrevistas abertas ou não estruturadas, que se caracteriza segundo 



24 

Minayo, (2002) pela abordagem livre do tema proposto. “É uma conversa orientada, com um 

propósito bem definido pelo pesquisador”. (MINAYO, 2002, p. 58). Para tanto definimos o 

nosso propósito, respeitando o tempo e a idade de cada entrevistado. 

Participaram das entrevistas atores pertencentes à administração e formação da 

instituição, bem como membros da sociedade que nos agraciou com depoimentos de 

lembranças socialmente compartilhadas pela comunidade Juazeirense. Dos agentes 

participantes da pesquisa, tivemos um total de 10 entrevistados. Dois (2) historiadores 

pesquisadores da cultura local e cidadãos Juazeirenses: Renato Dantas e Antônio Pereira de 

figueiredo; uma (1) ex-professora da Escola de 1º Grau Jesus Maria José: a Sr. Maria Pereira 

de Sousa; uma (1) ex-aluna interna do Orfanato Jesus Maria José: Cícera; duas (2) religiosas 

da Congregação das Filhas de Santa Teresa de Jesus que fizeram parte do quadro 

administrativo: Madre Nobre, irmã Fátima dos Anjos; uma (1) ex-religiosa da Congregação 

das Filhas de Santa Teresa: Terezinha, atualmente professora voluntária da instituição; três 

(3)religiosas que fazem parte do quadro atual da administração do Orfanato Jesus Maria José: 

Irmã Zenilda Maria, Francimária Cristina, Maria Aldenira Máximo. 

Conhecendo melhor os nossos entrevistados temos: 

 Antônio Pereira de Figueiredo, natural de Juazeiro do Norte, professor, historiador e 

pesquisador da História da região; 

 Renato Dantas, historiador, artista, ex – secretário de Cultura de Juazeiro do Norte e 

pesquisador da cultura local; 

 A Sra. Maria Pereira de Sousa, professora aposentada do município de Juazeiro do 

Norte-CE. No ano de 1967, foi professora da escola do Orfanato Jesus Maria José, 

natural de Juazeiro, mora até hoje na região; 

 Madre Nobre foi designada pela Congregação para ajudar durante três meses na 

administração do Orfanato. Mora atualmente na Cidade do Crato, nas dependências da 

casa abrigo Jesus Maria José; 

 Irmã Fátima dos Anjos, religiosa da Congregação das Filhas de Santa Teresa, fez parte 

do quadro administrativo do Orfanato, e mora atualmente em Sousa, na Paraíba, em 

um colégio da Congregação, o Colégio Nossa Senhora Auxiliadora; 

 Irmã Zenilda Maria, religiosa da Congregação das Filhas de Santa Teresa, chegou à 

região no ano de 1994 para morar nas dependências do Orfanato. Mora e coordena o 

Orfanato até os dias atuais; 

 Francimária Cristina, uma das mulheres religiosas que administram atualmentea 

instituição; 



25 

 A religiosa Maria Aldenira Máximo integrou-se ao projeto do Orfanato assumindo a 

coordenação das comemorações dos cem anos do Orfanato; 

 Terezinha, ex-religiosa, pertencente à Congregação das Filhas de Santa Teresa, chegou 

à instituição como religiosa, porém não chegou a fazer os votos. Casou-se com um 

cidadão Juazeirense, tem duas filhas e mora atualmente na Cidade de Juazeiro do 

Norte, nas proximidades do Orfanato. Hoje trabalha como professora voluntária da 

instituição. 

 Cícera, ex-aluna interna do Orfanato, a entrevistada chegou à instituição aos 13 anos 

de idade, na fase adulta continuou trabalhando na instituição e hoje reside na Cidade 

de juazeiro do Norte em uma residência ao lado da instituição. 

A coleta de dados se deu em vários espaços que pudessem nos reservar evidências 

sobre a pesquisa em questão, lugares como: bibliotecas públicas e particulares; 

instituições educacionais, como o próprio Orfanato; e Secretaria Municipal de Educação, 

na cidade de Juazeiro do Norte-CE. Visitamos ainda a biblioteca do Seminário Episcopal; 

biblioteca do Instituto Cultural do Cariri – ICC, no município do Crato; arquivo da Cúria 

Diocesana do Crato; biblioteca da URCA, no município do Crato; biblioteca do Memorial 

Padre Cícero, em Juazeiro do Norte. Arquivos acadêmicos como: CEDOC, Arquivo do 

Departamento de História da Universidade Regional do Cariri, arquivos do 

NETED/URCA, arquivos do Instituto de Pesquisa do Cariri – IPESC – URCA. 

Fizemos ainda uso de trabalhos publicados, como artigos, teses e livros, valiosos 

estudos que contribuíram para algumas respostas das questões elaboradas, como: Madeira 

(2008), Queiroz (2008), Cá (2015), Lopes (2015), estudos realizados na Linha de Pesquisa 

História da Educação Comparada - LHEC, que nos permitiram ancorar nossas afirmações. 

Também de documentos da instituição como estatuto, histórico e álbuns de fotografias do 

Orfanato Jesus Maria José, e ainda fotos encontradas nos acervos particulares. 

No percurso metodológico, seguimos alguns passos para a realização da pesquisa. 

Iniciamos pela fase exploratória: recolhimento dos dados empíricos, tanto sobre o Orfanato 

Jesus Maria José, como o espaço social ao qual estava inserido, nesse caso, a cidade de 

Juazeiro do Norte-CE; delimitação do problema e do objeto de estudo; a escolha do material 

bibliográfico para elaboração do referencial teórico; formulação dos objetivos e premissas; 

realização de reuniões com os agentes participantes da pesquisa; inserção no campo para a 

coleta das entrevistas, as quais tivemos o cuidado de marcar previamente deixando o horário e 

o local a critério dos entrevistados, adequando-se a situação de cada indivíduo; análise dos 

dados; transcrição das entrevistas todas realizadas pelo pesquisador, que teve o cuidado de 



26 

transcrevê-las mantendo a originalidade das falas; análise e separação das entrevistas em 

categorias para que pudessem adequar-se ao objeto de estudo de acordo com os objetivos 

propostos; análise dos dados; elaboração de relatórios e produção de conhecimento teórico 

para se chegar aos resultados. 

 

1.4 Abordagem qualitativa 

 

A abordagem qualitativa nos pareceu capaz de auxiliar em todo o processo de 

investigação dada a sua forma de “trabalhar com o universo de significados, motivos, 

aspirações, crenças, valores e atitudes, o que corresponde a um espaço mais profundo das 

relações, dos processos e dos fenômenos que não podem ser reduzidos a operacionalização de 

variáveis” (MINAYO, 2002, p.22). 

Sobre a pesquisa de natureza qualitativa, segundo André (1986), vai se caracterizar por 

um contato direto do pesquisador com a situação, as pessoas ou grupos selecionados. Sua 

preocupação se dá em retratar a perspectiva dos participantes, e tem como características a 

flexibilidade no plano proposto. Solicitada pelas pesquisas sociais, ela possibilita estudar a 

realidade social, que não é possível quantificar. “Trabalha com a vivência, com a experiência, 

com a cotidianidade e também com a compreensão das estruturas e instituições, como 

resultados das ações humanas objetivadas” (MINAYO, 2002, p. 24). 

A escolha pelo uso da pesquisa qualitativa parte da configuração que pretendemos dá a 

nossa pesquisa, em explicitar a memória histórica educativa do Orfanato Jesus Maria José, 

dando ênfase à História dos sujeitos que fizeram parte deste percurso centenário, sendo a 

memória uma importante fonte de estudo, dado a escassez de fontes, ocasionado tanto pelo 

período da sua criação, como também a importância de se documentar, a História de uma 

instituição idealizada para os marginalizados e excluídos da sociedade. 

 

1.5 Perspectiva Comparada 

 

Estabelecer uma análise sobre os deslocamentos e as transformações sociais, para 

construir modelos e tipologias que nos possibilitem identificar semelhanças e diferenças nas 

determinações que regem os fenômenos sociais requer a utilização de métodos da educação 

comparada, o campo de pesquisa no qual se insere a dissertação proposta. Uma ciência que 

surgiu com uma perspectiva que se propõe a pesquisar, analisar, diagnosticar e intervir nos 

processos de transformações sociais. 



27 

Justificamos assim, apoiar a nossa pesquisa também na abordagem da Educação 

Comparada, numa perspectiva sócio histórica e cultural como forma de estabelecer uma maior 

articulação entre o campo da História da educação e o da educação comparada, cujas 

propostas oferecem diversos métodos e análise dos processos de difusão e apropriação dos 

conhecimentos educacionais relacionados às teorias do sistema mundial moderno dentro de 

uma perspectiva global. 

A articulação entre as duas perspectivas resulta em um trabalho interdisciplinar, onde 

se valoriza os vínculos entre as pessoas e ideias através das culturas, “a construção linguística, 

as inter-relações entre as nações, estabelecem as bases para a tensão fundamental entre o 

universalismo e o pluralismo cultural” (COWEN, 2010, p.116). E ainda: 

[...] A dimensão histórica contribui para clarificar e articular conceitualmente a 

comparação, mas não segundo uma concepção historicista do conhecimento. [...] 

Fortemente impregnadas de certas correntes da História das ciências, da sociologia 

do conhecimento e das teorias da comunicação, os autores da abordagem sócio 

histórica buscam novas formas de racionalidade científica, baseadas não apenas na 

relação entre fatos observáveis, mas, sobretudo, em sistemas de relações [...] O 

objeto da comparação é, por isso, reconstruído: a análise já não tem por referência os 

contextos definidos a partir da visibilidade dos seus contornos “físicos”, mas pela 

invisibilidade das práticas discursivas que os habitam. (NÓVOA, 1998, p. 79-80) 

Essa articulação interdisciplinar possibilita perceber a educação através das fronteiras 

geográficas e históricas que tendem a separar “o eu colonizador do eu colonizado” (NÓVOA, 

1998, p. 80). Os valores culturais não perdem o seu significado com as transformações e 

evoluções da sociedade, mas modificam-se no momento em que a sociedade evolui, assim, 

surgem novas significações, que são influenciadas por fatos e eventos de cada época. 

No entanto, não podemos deixar de considerar as influências do processo civilizatório 

das nações europeias sobre os países colonizados, onde se inaugurou uma nova época de 

encontro e desencontros, que produziram respostas políticas e institucionais diversificadas, 

“relacionadas com os contextos históricos e as condições culturais, bem como a forma de 

definição do processo de escolarização entre as metrópoles e as colônias”. (MADEIRA, 2008, 

p. 126). A educação teve um papel essencial no processo histórico de construção das 

identidades nacionais, ao impor universalmente uma cultura dominante, constituindo como 

cultura nacional legítima, o sistema escolar.  

As influências do processo civilizatório instituíram para o mundo, através da 

perspectiva de uma História universal, uma cultura única, revestida de características 

europeias como modelo hegemônico, na construção da História da sociedade brasileira. A 

educação teve um papel essencial nesse processo de circulação de ideias e difusão mundial de 

um único modelo relativo a uma cultura dominante. 



28 

Diante das transformações sociais, percebemos no mundo das ideias, nas práticas 

discursivas, um rompimento com a noção de História universal. Dando espaço a outra 

abordagem sobre a História, pautados nos princípios da antropologia que consisti no estudo de 

casos, partindo do pressuposto de que não há sociedade que não carregue em seu 

desenvolvimento histórico significações culturais que se modificam de acordo com os fatos 

sociais, acreditando que a História da humanidade não se dá de forma cronológica, nem muito 

menos linear. 

A cultura passa a ser vista como produtora de valores de concepções que causam 

impactos sociais e cria também a liberdade em relação ao determinismo social e econômico 

para os indivíduos que foram silenciados pela História tradicional. 

Diante do contexto marcado pelos efeitos da revolução cultural, e da crise da 

historiografia pautada em uma abordagem quantitativa, surge a necessidade de se repensar, 

uma nova abordagem para os estudos comparados. Os novos desafios propostos para a 

educação comparada podem resumir-se na definição de novos problemas, “novos modelos, 

novas abordagens, baseadas num alargamento do repertório metodológico do trabalho 

comparativo (desde as análises macroeconômicas e políticas até as perspectivas etnográficas)” 

(NÓVOA, 2009, p.51). Segundo Nóvoa, os novos comparatistas se distanciam de uma 

abordagem quantitativa da História, e buscam articulação com a antropologia para uma nova 

concepção de historiografia voltada para os estudos dos temas culturais. 

Passa a olhar o mundo como um texto, para compreender de que forma os discursos 

fazem parte dos poderes que unem e dividem os homens e as sociedades, como eles 

desencadeiam situações de dependência e lógicas de discriminação, de que forma 

constroem maneiras de pensar e de agir que definem novas relações com o saber e 

com a investigação. (NÓVOA, 2009, p.51) 

A partir dessas mudanças, percebe-se também uma reconfiguração no processo 

educacional. A crise da historiografia universal cria a necessidade de se construir novas 

medidas com o fim de apontar caminhos para o futuro. Analisar um processo histórico requer 

do pesquisador novas configurações, dentro de uma abordagem histórica social, voltada para a 

História dos silenciados, dos excluídos. 

Essas discussões possibilitaram a sistematização da ciência histórica. “A História 

tornou-se, portanto, um elemento essencial da necessidade de identidade individual e 

coletiva” (LEGOFF, 2003, p. 10). Parte dessa renovação teve sua aceleração com o processo 

da revolução cultural, e da articulação da História com a antropologia. Um processo iniciado 

com a “revista dos Annales”, fundada por Bloch e Febvre, em 1929, que diante do processo 

evolutivo social, desempenhou “um papel importante sobre uma nova concepção do tempo 



29 

histórico”. (LE GOFF, 2003, p.9). 

Uma nova História veio a se contrapor a narrativa histórica dos acontecimentos 

políticos e militares, apresentando-se como a História dos grandes feitos e grandes homens. 

(BURKE, 2011). A visão etnocêntrica da História passa a ser questionada e a prioridade 

historiográfica recai sobre a antropologia, a filosofia, e a psicologia social. 

Uma nova visão sobre as fontes amplia-se e surge outra concepção sobre as relações 

estabelecidas entre as sociedades, do chamado “Mundo Ocidental, no qual se insere o Brasil 

por meio de um processo envolvendo três aspectos intimamente articulados entre si: a 

colonização, a educação e a catequese” (SAVIANI, 2006, p.26), aspectos impulsionadores do 

desenvolvimento, político e econômico do mundo moderno. Uma ruptura que se dá por meio 

de ciências que visam articular as perspectivas do sistema mundial com a perspectiva sócio 

histórica. 

A perspectiva comparada, hoje nos permitirá buscar novas Histórias que foram 

silenciadas por intermédio das influências da Europa sobre os países colonizados, “como se a 

Europa fosse a única categoria teoricamente capaz de ser reconhecida, e todas as outras 

Histórias não tivessem direito senão a um estatuto empírico” (NÓVOA, 2009, p.24). Limitar-

nos à cultura ocidental seria chegarmos à conclusão da ausência de identidade de toda uma 

nação, sua cultura, seus costumes, não podem ser sucumbidos por uma falsa polarização de 

que a cultura dos colonizadores é a única e a melhor. A nova configuração da perspectiva 

comparada nos permite construir outras Histórias, “aquelas que não puderam ser contadas até 

agora”(NÓVOA, 2009, p.24).  

A abordagem comparada vem ampliar as possibilidades no campo da pesquisa 

científica e da pesquisa histórica, “um olhar que faz parte de um campo de poderes dentro do 

qual se organizam centros e periferias, constroem-se práticas discursivas que consagram 

sentidos e definem limites” (NÓVOA, 2009, p.24). É uma ciência que busca a percepção do 

outro invisível aos olhos da História. Sua subjetivação é objeto de estudo, para delinear perfis 

e construir uma História do sujeito dentro da sua realidade e tempo histórico. O que podemos 

colocar como uma nova perspectiva do conhecimento que define a pesquisa centrada no 

sujeito, no tempo histórico, nos discursos, além da materialidade dos fatos educativos. 

A pluralidade de sentidos substitui, assim, a hegemonia das aplicações singulares, 

recolocando a ciência humana no centro das ações que não dependem de uma verdade 

científica qualquer, ampliando-se o campo de atuação “dos objetos, das fontes e técnicas de 

pesquisa”. (NÓVOA, 2009, p.35) 

A preocupação sobre a subjetividade, as ações culturais, os vínculos entre as pessoas, 



30 

passam a ser conceituados como História do indivíduo, na perspectiva do outro, da 

coletividade, o que influencia no processo de construção da identidade do ser.   

A comparação está também “inscrita nas práticas sociais e políticas, no jogo das 

ideologias, na circulação de ideias, na constituição de mercados nas disputas territoriais e 

religiosas, nas conquistas tecnológicas” (CAVALCANTE, 2008, p. 266). Enfim, assim como 

coloca Cavalcante (2008), trabalhar com a comparação pressupõe um confronto inevitável 

entre o tempo, por ser a comparação, “um componente indissociável da cognição e do 

conhecimento, seja isto racionalmente concebido ou acto espontâneo da experiência social, 

cultural e científica” (CAVALCANTE, 2008, p. 266). 

Ainda sobre o tema, a autora nos alerta para a importância dos estudos comparados, no 

tocante à circulação de ideias entre as nações, o que possibilitou a construção do 

conhecimento humano, expandindo o campo de atuação da perspectiva comparada no campo 

de atuação das ciências e da História. (CAVALCANTE, 2008). 

Nos estudos de Nóvoa (2000), também podemos perceber a importância desses 

espaços de circulação de ideias para a ampliação da educação comparada, onde a articulação 

as relações que fortalecem a educação comparada em âmbito internacional está relacionado 

diretamente ao ambiente político e econômico mundial. Para Cowen (2010), essa relação 

fortalece, assim, os vínculos entre as pessoas e ideias através das culturas, a construção 

linguística, as inter-relações entre as nações, estabelecem “as bases para a tensão fundamental 

entre o universalismo e o pluralismo cultural” (COWEN, 2010, p.116). 

A utilização dos estudos comparados na organização histórica do  Orfanato Jesus 

Maria José se justifica pela análise, não só dos aspectos que originaram a História da 

instituição, mas contribui de forma significativa para evidenciar os sujeitos presentes e 

participantes dessa História, dada a preocupação do campo da educação comparada com “o 

outro que serve de modelo ou de referência, que legitima as ações ou que impõe silêncios, que 

se imita ou que se coloniza” (NÓVOA, 2009, p. 24). O que nos propiciou perceber as 

diferenças, semelhanças, rupturas e permanências dentro do espaço de tempo que 

pretendemos analisar, reservado aos seus personagens, seus hábitos, costumes, suas 

identidades, uma História do sujeito, excluído ou não evidenciado pela História tradicional. 

 

1.6História e História Oral 

 

A pesquisa em questão trata-se da análise tanto do passado quanto do presente, para 

tanto, achamos necessário recorrer a várias estratégias de pesquisas, visando abranger tanto a 



31 

área da História da Educação quanto a Área da Política Educacional, para uma análise do 

caráter sociológico, cultural, político e religioso do espaço da pesquisa em questão. Para tanto 

utilizamos também da História Oral, assim como os demais procedimentos metodológicos, 

como um caminho que viabilizará uma melhor aproximação com o objeto de análise e nos 

levará a compreender na pesquisa qualitativa o essencial, relativizando as informações 

obtidas, sem tomá-las como verdades inquestionáveis. 

Segundo Jucá (2013), a oralidade, no processo de construção histórica se caracteriza 

desde o seu reconhecimento como uma fonte capaz de estabelecer o diálogo entre o 

pesquisador e o pesquisado, abrange todas as áreas das ciências humanas, exercendo o papel 

da “transdisciplinaridade”, trazendo assim, uma nova concepção metodológica no resgate do 

processo de reconstrução histórica da sociedade e seus protagonistas.  

Rodrigues (2007) traz as vantagens de se trabalhar com fontes orais, constatando que 

“as fontes orais têm a vantagem da interatividade. Têm ainda a vantagem de: (i) oferecer 

oportunidade de expressão ao que não se expressa por escrito ou por meio de relatórios 

oficiais ou registros técnicos [...]”. (RODRIGUES, 2007, p. 73). Assim, a relevância do 

estudo da memória se dá pela compreensão de que: 

[...] o campo do imaginário é também um terreno de investigações de diferentes 

áreas das ciências sociais, possibilitando-nos uma aproximação das significações 

sociais que cada grupo e cada sociedade construiu e constrói um determinado 

momento histórico. (OLIVEIRA, 2001, p. 19). 

O ato de rememorar traz lembranças boas e ruins, fato que leva o pesquisador a ser 

paciente na busca de atingir os objetivos de sua pesquisa. Acreditamos que as reminiscências 

sobre a reconstituição histórica do Orfanato Jesus Maria José poderá contribuir 

significativamente para a “aproximação entre as perspectivas teóricas e os fatos empíricos” 

analisados (CAMARGO, 1994 apud OLIVEIRA, 2001, p. 20). 

Entre os autores que trabalham conceitos, tendências e abordagens teórico-

metodológicas associadas às investigações, citamos também Ecléa Bosi, em seu livro 

“Memória e Sociedade: lembranças dos velhos” (1994). Nele, a autora atribui “à memória 

coletiva um poder de influência sobre a memória individual, onde o passado se conserva e o 

presente se prepara” (CHAUI prefácio BOSI, 1994, p. 46-47). As lembranças, a memória, 

estão diretamente ligadas às práticas sociais, desenvolvidas em cada época, e vividas no 

passado acabam por influenciar o presente. 

A memória permite a relação do corpo presente com o passado e, ao mesmo tempo, 

interfere no processo “atual” das representações. Pela memória, o passado não vem à 

tona das águas presentes, misturando-se com as percepções imediatas, como também 

empurra, “desloca” estas últimas, ocupando o espaço todo da consciência. A 



32 

memória aparece como força subjetiva ao mesmo tempo profunda e ativa, latente e 

penetrante, oculta e invasora. (BOSI, 1994, p.46-47). 

A memória e as lembranças, mesmo sendo individuais elas são construídas de forma 

coletiva, dentro de uma determinada cultura. Bosi (1994) nos relata que a memória pode 

permitir uma articulação do presente com o passado, e possivelmente uma forma de 

articulação para o futuro, cabendo ao pesquisador analisar a memória dentro de uma 

perspectiva social. 

Le Goff (2003, p. 422) nos lembra, que o estudo da memória social é um dos meios 

fundamentais de abordar os problemas do tempo e da História, uma forma de manterem vivas 

as memórias construídas através das configurações sociais estabelecidas pelo tempo. 

Assim, concordando com Le Goff (2003), buscamos percorrer um caminho com o 

intuito da reconstituição histórica do Orfanato Jesus Maria José, através das memórias 

socialmente compartilhadas por indivíduos que fazem parte de um mesmo contexto social, 

onde as lembranças se constituem por elementos comuns entre grupos. Compreendemos que, 

individuais ou coletivas, cada lembrança, “cada fala é determinada por um contexto histórico, 

temporal e cultural” (MINAYO, 2002, p. 107), ambas sofrem limites que se expressam no 

tempo e no espaço, “os acontecimentos históricos são auxiliares na nossa memória; não 

desempenham outro papel, senão as divisões do tempo assinaladas em relógio ou 

determinadas pelo calendário” (HALBWACHS, 1990, p. 291). 

O estudo da memória é um dos meios fundamentais de abordar os problemas do tempo 

e da História. É uma fonte capaz de estabelecer diálogo entre o pesquisador e o pesquisado, 

onde abrange todas as áreas das ciências humanas, exercendo o papel da 

“transdisciplinaridade”, trazendo assim uma nova concepção metodológica no resgate do 

processo de reconstrução histórica da sociedade e seus protagonistas. 

A possibilidade de interação entre o entrevistado e o entrevistador nos parece, de certa 

forma, uma vantagem, dada a possibilidade de presenciar expressões que não se expressam 

por escrito ou por meio de relatórios oficiais ou registros técnicos. A utilização da oralidade e 

da memória para uma (re) constituição da História educacional, política, econômica ou 

cultural, assim como coloca Bosi (1994), está diretamente ligada e influenciada pelo 

posicionamento teórico e ideológico do pesquisador, o que nos leva a buscar na História Oral 

meios de compreensão de reconstituição histórica através das experiências vividas, 

compartilhadas e até mesmo herdadas dos antepassados que protagonizaram fatos passados e 

transformaram o presente. Este caminho viabilizará uma melhor aproximação com o objeto de 

estudo e nos levará a compreender na pesquisa qualitativa o essencial, relativizando as 



33 

informações obtidas sem torná-las como verdades inquestionáveis. 

 

1.7As entrevistas 

 

Para a obtenção dos dados, utilizamos como técnica de trabalho de campo, a 

entrevista, não estruturada ou aberta. A utilização desse instrumento de pesquisa se deu por 

ser um importante componente da pesquisa qualitativa, que possibilita ao pesquisador 

obtenção de informações contidas na fala dos autores sociais. 

Por meio da entrevista, tivemos a possibilidade de complementação de dados que os 

documentos oficiais não nos revelaram, tais como as emoções, as lembranças, a memória dos 

que protagonizaram ou fazem parte do contexto histórico, o que faz da memória oral um fator 

de suma importância para a reconstituição histórica. “Na narrativa de fatos vividos pelos 

recordados, podemos reencontrar o ponto de interseção entre a História e a vida de seus 

protagonistas” (BOSI, 1994, p.19). Buscamos nas falas, a subjetividade, que não se encontra 

nos registros da História oficial. 

As entrevistas nos forneceram a complementação histórica necessária para a 

concretude do trabalho proposto. Realizamos entrevistas abertas com indivíduos pertencentes 

à sociedade local e conhecedores dos fatos relacionados ao assunto aqui abordado. Para tanto, 

foram previamente selecionadas pela pesquisadora, que realizou contatos deixando-os 

informados sobre o projeto em questão e os objetivos propostos. 

Como pesquisadora, tive o cuidado de focar a minha atenção aos depoimentos, 

respeitando o tempo, o espaço e a capacidade de lembrar, de cada entrevistado, que muitas 

vezes se perdiam no tempo, onde as lembranças fluíam de um passado equidistante, mas que 

para eles pareciam falar do presente. De certa forma, era algo esperado por nós, pois, assim 

como coloca Bosi, (1994, p. 3) a “lembrança é um cabedal infinito do qual só registramos um 

fragmento”, e provavelmente vão aflorando depois de um bom tempo de conversa, 

dependendo da relação que se estabelece entre pesquisador e entrevistado, “que resultou de 

um amadurecimento de quem deseja compreender a própria vida revelada do sujeito” (BOSI, 

1994, p.3). A relação entre pesquisador e pesquisado, foi tornando-se cada vez mais próxima. 

As lembranças pareciam aflorar assim como pétalas de rosas, onde faz se necessário o 

cuidado com o seu manuseio, cabendo ao pesquisador os cuidados e a compreensão da vida 

do sujeito.  

  



34 

2 EDUCAÇÃO, RELIGIÃO E TRABALHO NO CARIRI CEARENSE. 

 

Neste capítulo, faremos uma contextualização sobre o espaço social que constituiu a 

pesquisa, para tanto, buscamos seguir uma cronologia quanto à formação das cidades, sendo o 

Juazeiro do Norte o nosso ponto de convergência. Porém, sua formação se deu por intermédio 

do processo de construção a partir do Cariri cearense, onde a educação, religião e o trabalho, 

foram cruciais para a formação e transformação dessas cidades.  

Para tanto, as cidades de Juazeiro do Norte e Crato serão evidências por ambas terem 

relações que competem à formação do objeto investigado. Juazeiro do Norte por ser o espaço 

onde está inserido o objeto de pesquisa, Crato por fazer parte das tensões e disputas que 

consolidaram a cidade de Juazeiro como uma das mais importantes da região. No entanto, não 

podemos ignorar os fatores, sócio políticos, religiosos e econômicos que deram origem à 

cidade e à identidade do povo de Juazeiro. Uma volta ao passado nos parece um tanto 

necessária. 

Não temos a intenção de privilegiar o passado, a História dos acontecimentos, dos 

grandes homens e seus grandes feitos, como faz a História oficial, “mas não podemos rejeitá-

lo” (LE GOFF, 2003, p.227). Devemos utilizá-lo em função da busca por raízes e identidade 

dos sujeitos que foram excluídos ou não evidenciados. Para tanto, compreender o espaço e as 

demarcações temporais, as condições sócias e econômicas sem que se constituísse o Orfanato 

Jesus Maria José, nos levarão à revitalização e compreensão da sua idealização e dos seus 

idealizadores. 

 

2.1 Espaço social da pesquisa  

 

A localização do Orfanato Jesus Maria José, está relacionada diretamente ao processo 

de formação e construção das cidades da região do Cariri. Sua idealização nos diz muito sobre 

esse contexto histórico de formação, por estar inserido em um período de crescimento 

econômico “conflitos e disputas, no campo do religioso, do místico e do simbólico” (NOBRE, 

2011, p.35)2. Esta situação é marcada pelo cenário que se inicia em 1877, seguindo-se de 

                                                           
2A Cidade de Juazeiro teve em sua construção uma verdadeira batalha entre o campo do religioso e do político. 

Em 1889 foi palco de um cenário religioso, considerado como o “milagre” da hóstia sagrada, o que fez do 

pequeno povoado de Joaseiro, “a Nova Jerusalém”. No campo do político, a Cidade de Juazeiro enfrenta, no ano 

de 1914, as forças políticas do governo federal em uma luta armada que ficou conhecida como a Revolução ou 

sedição de Juazeiro. “Através dela, a cidade converteu-se no reduto político mais importante do Nordeste 



35 

quatro décadas de secas, ocasionando perdas para a economia do Ceará, dado o número de 

emigrantes para outros Estados e o grande número de mortes, transformando a região em um 

cenário calamitoso.  

Em um único ano, a seca de 1879, a fome ceifou 57 mil vidas entre os flagelados 

que haviam fugido do interior para os abrigos provisórios de Fortaleza; outros 55 

mil foram vítimas de um programa de emigração financiada pelo governo e 

obrigados a embarcar para outros estados quando a seca terminou, em meados de 

1880, cerca de 300 mil pessoas, mais de um terço da população do Ceará tinham 

emigrado ou morrido de fome e doenças. (DELLA CAVA, 2014, p.158). 

As secas de 1888, 1898, 1900 e 1915, assim como coloca Della Cava (2014), “tiveram 

consequências desastrosas para a economia do Ceará” (DELLA CAVA, 2014, p.163), 

ocasionando um fenômeno emigratório entre os sertanejos que buscavam formas de 

sobrevivência em outros Estados, o que diminuiu a mão de obra do Ceará que fomentava a 

economia local. “Sem mão de obra abundante e barata, a agricultura tradicional do Nordeste 

árido – algodão e gado – era incapaz de recuperar-se nos anos em que não havia seca, sendo 

assim de fato ameaçada de extinção” (DELLA CAVA, 2014, p.163). 

Nestes períodos de secas, segundo Della Cava (2014), o processo emigratório que 

atingia o Ceará teve um efeito contrário no povoado de Joaseiro e no vale circunvizinho3. Ao 

invés de perder força de trabalho, a região com suas terras férteis e fontes perenes acabaram 

por atrair capital humano. 

A notícia sobre o Milagre4 de Joaseiro que trazia a figura de um santo protetor dos 

pobres atraiu um grande número de pessoas para o lugar, movidos por crenças religiosas e 

pelo contexto histórico do lugar. Passaram estes a ser considerados como romeiros, que 

vinham em busca do vale e da proteção divina. “Verdade é, também, que a partir de meados 

do século XIX suas terras despovoadas tinham a tradição de abrigar os flagelados do sertão à 

sua volta”. (DELLA CAVA, 2014, p.164). Tal fenômeno, segundo Della Cava (2014), se deu 

tanto pelas terras férteis do Vale quanto pela popularidade que o Padre Cícero havia 

                                                                                                                                                                                     
brasileiro”. “Ela, também, fez do Patriarca da “Nova Jerusalém” um poderoso coronel de envergadura nacional”. 

(DELLA CAVA, 2014, p. 254). 

3O nome de Vale do Cariri se dá pelo fato da região ter uma situação geográfica e climática diferenciada de 

algumas regiões do nordeste brasileiro. A região é agraciada com terras férteis e fontes perenes de água. “Graças 

a esses recursos naturais, constituía o Vale do Cariri um verdadeiro oásis cercado por todos os lados de infinitas 

extensões de terras planas”. (DELLA CAVA, 2014, p. 58). 

4No ano de 1889, na primeira sexta-feira do mês de março, o Padre Cícero celebra a missa na Capela de Nossa 

Senhora das Dores. Ao dar a comunhão para a Beata Maria de Araújo, “a hóstia consagrada se transformava em 

sangue! Jesus Cristo se manifestava nas terras ressequidas do sertão cearense e a Beata Maria de Araújo tinha 

sido a escolhida! A notícia "correu o mundo" e, num gesto de fé, de aceitação, de reverência e de louvor o povo 

ia, em romaria, a terra agora abençoada por Deus” (FORTI, 1999, p. 18). 



36 

conquistado por intermédio do Milagre e se espalhado entre as camadas mais pobres da 

sociedade.  

A lealdade fervorosa que o patriarca inspirava entre os adventícios dava margem a 

que ele surgisse como indiscutível “czar da mão de obra” do árido Nordeste. 

Nenhum romeiro, por exemplo, empreenderia qualquer tarefa nem aceitaria qualquer 

emprego sem antes obter seu conselho ou comando. Por outro lado, nem os 

empreendimentos agrícolas do Vale do Cariri nem os subsequentes programas de 

obras públicas financiadas pelo governo federal no Nordeste, teriam progredido se 

não fosse a força de trabalho fornecida pelo Padre. (DELLA CAVA, 2014, p.164). 

O Padre Cícero havia se tornado o protetor dos pobres e desvalidos, enquanto a Vila 

de Joaseiro, a nova terra santa, foi assim batizada pelos romeiros que convergiam de todos os 

lugares do sertão. “Em 1898, a população da cidade mais que duplicou, ultrapassando 5 mil 

habitantes; em 1905, subiu para 12 mil; em 1909, chegou a 15 mil” (DELLA CAVA, 2014, p. 

156). Um crescimento que superou a população das outras cidades da região, que só foi 

possível com as peregrinações de romeiras que se instalaram em Joaseiro e se colocaram 

sobre a proteção do santo Padre. 

Segundo Della Cava (2014), os motivos que levavam os romeiros até o Joaseiro 

estavam relacionados apenas à motivação religiosa, sem nenhuma pretensão política. Eram, 

em sua maioria, analfabetos e inertes politicamente, buscavam na ação divina respostas para a 

sua condição social de extrema pobreza. Os enfermos buscavam a cura para suas doenças, os 

criminosos a curar-se da sua natureza.  “Joaseiro era de fato, uma “cidade santa” presidida por 

um santo Patriarca que era o padrinho dos doentes, dos desabrigados, dos que tinham fome, 

dos criminosos e dos pecadores” (DELLA CAVA, 2014, p. 161).  

Um fato relatado pelo autor nos leva à visualização da idealização do Orfanato Jesus 

Maria José, quando relata em seus estudos sobre os pedidos feitos ao santo de Joaseiro, pelos 

devotos, muitos através de cartas e bilhetes. Além da cura para os criminosos e enfermos, a 

súplica dos romeiros ligava-se também à ruptura da vida familiar. Principalmente mulheres de 

todos os Estados buscavam conselhos sobre o que fazer depois da família se encontrar 

desfeita, fosse por causa da fome, por morte de crime, ou por abandono do marido. Essas 

mulheres, em sua maioria, ficavam com a responsabilidade de prover a família com vários 

filhos. Muitas dessas famílias migraram para Joaseiro por acreditarem na proteção do Santo 

Padre. Tamanha era a devoção que lhes entregavam as suas vidas, seus filhos, suas famílias. A 

proteção que buscavam estas mulheres muito nos remete à época de idealização do Orfanato 

quando a vida social da mulher estava ligada aos domínios da figura masculina. 

A princípio, o Orfanato Jesus Maria José surgiu como um espaço para abrigar as 

meninas, pobres órfãs e desvalidas da região, um espaço de recolhimento em sua fase inicial, 



37 

onde mais tarde passou a ser uma opção de educação e formação para as meninas carentes, 

oferecendo uma educação baseada nos princípios morais da época pregados pela Igreja 

Católica, o que segundo Madeira (2008) era uma educação voltada para o controle sobre o 

comportamento feminino que “era visto como objetivo de maior atenção e vigília, porque nela 

estaria a possibilidade de modelar uma sociedade, tanto em direção à moralidade pública e 

cristã, como para o contrário” (MADEIRA, 2008, p. 107). Isso alude à existência de um 

modelo ou modo de tratar o significado da mulher na sociedade, que foi se constituindo e 

modificando através das transformações sociais.  

Tais transformações se davam também no período da construção do Orfanato, quando 

se discutia, em nível nacional, a importância sobre o papel da educação para a modernização 

do país. “As críticas ao abandono educacional em que se encontrava a maioria das províncias 

estavam presentes nos debates do parlamento, dos jornais e até mesmo dos saraus”. (LOURO, 

2007, p. 444). Segundo Louro, o Brasil caminhava para o século XX e a maior parte da 

população continuava analfabeta tanto nas cidades, nos povoados, e por todo o território 

constituído como rural, mesmo depois de instituídos alguns decretos pelos legisladores, ainda 

em 1827, sobre as escolas de primeiras letras a serem implantadas nos lugares mais populosos 

do império. 

De fato, não se pode dizer que não existia um modelo educacional instituído. Porém, 

era pequeno o número de escolas e, em sua maioria, eram destinadas aos meninos, e algumas 

para as meninas. Essas escolas estavam sobre os domínios da Igreja católica, fundadas por 

congregações e ordens religiosas, femininas ou masculinas, sendo algumas: 

Mantidas por leigos – professores para as classes de meninos e professoras para as 

meninas. Deveriam ser eles e elas, pessoas de moral inatacável; suas casas 

ambientes descentes e saudáveis, uma vez que as famílias lhes confiavam seus filhos 

e filhas. As tarefas desses mestres e mestras não eram, contudo, exatamente as 

mesmas. Ler, escrever e contar, saber as quatro operações, mais a doutrina cristã, 

nisso consistiam os primeiros ensinamentos para ambos os sexos; mas logo algumas 

distinções apareciam: para os meninos, noções de geometria; para as meninas, 

bordado e costura. (LOURO 2007, p. 443)  

Mesmo com a determinação de escolas de primeiras letras ainda no império, a 

educação continuava sendo privilégio para poucos. “Proclamada a independência parecia 

haver, ao menos como discurso oficial, a necessidade de construir uma imagem do país que 

afastasse seu caráter marcadamente colonial, atrasado, inculto e primitivo” (LOURO, 2007, p. 

443). No entanto, a educação feminina ainda se pautava na educação voltada para o lar, sem 

perder de vista os princípios da religião católica e da moral cristã. 

Se aproximarmos ou compararmos esta experiência com as instituições como os 

conventos, vamos perceber que estes eram também uma forma de manter as meninas sobre 



38 

vigilância e cuidavam ainda das suas formações tanto para o casamento quanto para a vida 

religiosa das moças da elite. Naquele período, as experiências de escolas católicas também 

tinham um viés para a formação de senhoras com o somatório de ser, inicialmente, um espaço 

para a formação do feminino ligado à elite dirigente e local, em que somente quem podia 

pagar tinha acesso à formação educacional.  

Quanto ao Orfanato Jesus Maria José, era uma instituição que se diferenciava dentre as 

demais instituições criadas nesse período. Era uma Casa de Recolhimento para meninas 

pobres, sem a intenção de formá-las para uma vida religiosa, e ainda se constituía em um 

lugar de institucionalização de um grupo social, de caráter étnico e de gênero, o que o 

diferencia das demais instituições, quando o público ao qual se destinavam não tinha 

condições econômicas favoráveis a uma educação formal. Tais fatos aludem “evidentemente 

às divisões de classe, etnia e raça que tinham um papel importante na determinação das 

formas de educação utilizadas para transformar as crianças em mulheres e homens” (LOURO, 

2007, p. 444). 

Assim como a criação dos conventos e das escolas para as meninas da elite, algumas 

ordens religiosas femininas dedicaram-se também à educação das meninas órfãs, com a 

preocupação de preservá-las da “contaminação dos vícios” (LOURO, 2007, p. 445); outras 

religiosas voltaram-se “aos cuidados das moças sem emprego e daquelas que se desviaram do 

bom caminho”. (LOURO, 2007, p. 445). Essas moças aprendiam a ler e a escrever, aritmética, 

recebiam uma educação religiosa, e aprendiam noções básicas para o lar, eram preparadas 

para o casamento, o que parecia “normal” aos olhos da sociedade da época. 

O Orfanato Jesus Maria José assemelhava-se muito a estas instituições educacionais 

da época. Além do viés religioso, pretendia dar assistência, abrigo, formação religiosa e 

educação para as filhas das famílias que foram deixadas de fora desse processo de 

institucionalização educacional. Passou a ser considerado pela população Juazeirense como 

uma alternativa para o recolhimento e a formação das crianças pobres e desvalidas da região 

do Cariri Cearense. Tornou-se símbolo de uma ação de caridade, de um Patriarca preocupado 

com os menos favorecidos. Um projeto caritativo que vem resistindo há um século, sua 

História encontra-se nas memórias e nas práticas dos cidadãos Juazeirenses. 

O Orfanato Jesus Maria José surgiu, assim, no contexto das rupturas familiares, das 

mortes, do abandono de crianças, da seca, da fome. A pobreza, o desespero, e o descaso do 

poder público levaram o homem do sertão a buscar na pessoa do Padre Cícero, a esperança de 

dias melhores. Ao receber os romeiros era movido pela compaixão, pelo acolhimento, era o 

verdadeiro homem enviado por Deus, com a missão de redentor da sociedade. 



39 

Porém, acreditamos que além da permanência histórica durante o período investigado, 

o Orfanato Jesus Maria José passou também por alguns momentos que caracterizamos como 

possíveis rupturas, tanto no processo estrutural, como nas ações desenvolvidas pelos seus 

administradores na concepção de instituição educativa. São características que nos remetem a 

um projeto centenário. Para tanto, analisar esses processos nos possibilitará a compreensão 

dos elementos que constituíram a instituição, o conhecimento dos seus idealizadores e 

mantenedores, tanto do passado quanto do presente. 

 

2.2 O Cariri Cearense  

 

O Cariri cearense está localizado geograficamente ao extremo Sul do Estado do Ceará. 

Sua extensão compõe a aglomeração de diversos municípios cearenses, surgindo da ligação 

entre as cidades de Crato, Juazeiro e Barbalha, que forma o conhecido triângulo CRAJUBAR. 

Estas cidades constituem um elo entre as demais cidades que formam a região do Cariri 

cearense, entre elas, a cidade de Juazeiro do Norte, reconhecida hoje como a sede da região 

metropolitana do Cariri. Dispondo da maior economia da região, é considerada como a maior 

e mais importante cidade do interior do Ceará, com 263 mil habitantes (IBGE – 2013). 

A região do Cariri cearense é uma região conhecida pela sua diversidade de paisagem 

e a longa extensão de terras abundantes e férteis. No início, suas “pastagens cobriam-lhes os 

terrenos, havendo também matas fechadas com grandes árvores” (OLIVEIRA, 2001,41). 

Habitada por povos indígenas, entre eles, os “Kariris”, nome que deu origem ao Vale. 

Conhecida pelo clima agradável em época de verão e frio no inverno, bem como pelo 

seu aspecto ecológico, a preservação de espécie, e pela sua diversidade cultural, o que a 

classifica como uma região especial, com indicações de que concentra um dos maiores 

redutores da cultura popular do Nordeste (LOPES, 2015). 

Sua colonização, segundo Della Cava (2014, p.58) se deu ainda no século XVIII, por 

criadores de gado da Bahia e de Pernambuco. Esses criadores chegaram ao vale do cariri, 

atraídos pela promessa de terras férteis e pelas fontes perenes de água. 

Segundo Queiroz (2008), a Província do Cariri Novo foi criada em 14 de agosto de 

1839, pelo Senador Martiniano de Alencar. Sua condição climática, fez com que a região 

atingisse o nível máximo de crescimento populacional se destacando no contexto estadual. 

Quanto à sua economia, Della Cava (2014, p. 59) destaca que: mesmo o Vale do Cariri 

desfrutando dos recursos naturais que o constituía como um verdadeiro “oásis”, com vastas 

extensões de terras, o Cariri quase não produzia por ser assolado ciclicamente pelas secas. 



40 

Mesmo assim, o vale ainda era dotado de recursos que vieram possibilitar o desenvolvimento 

da agricultura, especialmente a cana de açúcar, a predominar sobre as atividades pastoris. 

Pelo final do século XVIII, grande parte dos rebanhos tinha sido forçada a emigrar 

em direção ao norte, para uma zona menos fértil do vale e, também, rumo ao leste e 

ao sul, além da imponente Chapada do Araripe, penetrando nas terras ressecadas, de 

mato ralo, dos estados vizinhos da Paraíba, de Pernambuco e do Piauí. (DELLA 

CAVA, 2014,p.59) 

A então cidade do Crato, ainda no século XVIII, como coloca Della Cava, teve 

destaque na região por possuir os melhores solos, o que a constituiu como o “centro mais 

importante de distribuição no interior de manufaturas europeias importadas” (DELLA CAVA, 

2014, p. 59) recebendo a denominação de “Pérola do Cariri”, na época uma das cidades mais 

populosas do Vale do Cariri. 

Ainda a luz de Della Cava (2014), a expansão comercial no Vale do Cariri está 

diretamente ligada às relações estabelecidas pelas elites agrárias e mercantis, que 

estabeleceram alianças políticas com a cidade de Recife por possuir, na época colonial, o 

principal porto atlântico do Nordeste. 

Do assentimento político com a cidade de Recife, o Crato eleva a posição da região do 

Cariri, onde a coloca de forma privilegiada em relação às demais regiões do Nordeste, o que 

possibilitou a expansão da economia, tornando a cidade do Crato a principal produtora e 

fornecedora de alimentos para todo o Sertão árido. 

Os laços com Recife foram de importância política crucial durante o primeiro 

quartel do século XIX. A cidade – porto era o foco de fermentação de movimentos 

nacionalistas e separatistas cujas ideologias e cujos programas políticos foram 

introduzidos no Vale do Cariri por muitos cratenses ilustres. Assim, tornou-se o 

Crato um centro de exércitos patrióticos que, no Ceará, buscavam a independência, 

após uma luta árdua contra os antigos senhores portugueses de Fortaleza e Icó, os 

outros dois únicos centros cearenses importantes, em população e riqueza, naquele 

tempo. (DELLA CAVA, 2014, p. 59). 

As relações estabelecidas com o Estado pernambucano, na época elevaram o Cariri 

Cearense ao mais importante núcleo de povoamento do interior do Nordeste no Período 

Colonial. A cidade do Crato, antiga Missão do Miranda, foi “tomada como cidade pela Lei 

Provincial de nº 628, de 17 de outubro de 1853” (QUEIROZ, 2008, p. 145), se constituindo 

como uma das principais cidades da região, sendo o Juazeiro pertencente a essa formação. 

Sua proximidade com a cidade de Recife, na época a capital da Província de 

Pernambuco, fez com que houvesse além das alianças políticas e econômicas, uma 

proximidade também com o viés educacional dado a fragilidade da região quanto ao acesso à 

instrução. Figuras ilustres cratenses tiveram a sua formação na cidade de Olinda, o que 

influenciou a política local pelos acontecimentos relativos da época, em prol da independência 



41 

política Nacional. Os ideais republicanos se estendiam até o conservador Vale do Cariri, tendo 

o Crato como palco principal dos movimentos, entre monarquistas e republicanos.  

Vários estudos sobre a formação religiosa e estrutural do Vale do Cariri ressaltam as 

missões instituídas por Padres capuchinhos, catequizadores da época colonial, quando no 

século XVIII, o Vale do Cariri recebe missionários religiosos que se fixaram na região, com 

missões em prol da salvação do povo caririense por meio da religião. Esses Padres foram 

também responsáveis pela criação de aldeamentos, hoje cidades pertencentes à região do 

Cariri. 

A atual cidade de Missão Velha, como coloca Nobre (2011), foi fruto de um 

aldeamento criado ainda no século XVIII pelos capuchinhos italianos. Em 1743, criaram 

também um aldeamento chamado “Missão do Miranda, que deu origem a atual cidade do 

Crato” (NOBRE, 2011, p.52). 

Os capuchinhos instituíram nos aldeamentos “práticas religiosas baseadas na 

condenação do pecado, na busca pela salvação e no medo perante o fim dos tempos” (DELLA 

CAVA, 2014, p. 62), focavam principalmente nas práticas de caráter devocional coletivas 

como festas, procissões e novenas. Práticas que assim como coloca Della Cava, contribuíram 

para enaltecer a crença no divino, de um Deus acima de tudo, estando à salvação do Mundo e 

da humanidade em suas mãos. 

Para Della Cava (2014), pregar “a ira de Deus e a perdição iminente do homem por 

causa do pecado contribuía para gerar um emaranhado de crenças supersticiosas” (p.62). Uma 

espécie de dominação e domesticação popular foi proferida pela Igreja, onde tudo se justifica 

na visão do criador. Uma visão hierárquica de Mundo que leva a passividade e a aceitação da 

ordem social existente, uma forma de disseminar valores culturais e ideológicos, sem 

questionamentos ou reações contrárias. 

Segundo Della Cava (2014), um quadro preocupante na economia do vale veio a 

marcar o pós-independência do Império Brasileiro. De 1824 a 1850, a economia do Vale do 

Cariri entra em declínio, agravando a situação por causa da difícil comunicação com o litoral, 

que usufruía do auge do seu crescimento econômico, o que se agravava mais ainda com a 

estiagem causada pelas secas na região, que abalou tanto a economia quanto as concepções 

ideológicas, hora instituídas pela ação dos Padres missionários.  

As secas entre os anos de 1824 a 1845agravaram ainda mais a situação do Cariri, 

provocando o “surgimento do banditismo generalizado chegando a acarretar a ruína até da 

economia do vale” (DELLA CAVA, 2014, p.61). O catolicismo ortodoxo que antecedeu as 

décadas de 1860 encontrava-se segundo Della Cava (2014, p. 61), “em estado de 



42 

decomposição”. No Vale do Cariri não se deu de forma diferente, “o número de Padres era 

inadequado, e grassava a imoralidade clerical”, o que também deteriorava “a vida religiosa 

coletiva do vale” (DELLA CAVA, 2014, p.61). 

Como bem nos mostra a História no período de secas, as desigualdades sociais se 

afloram ainda mais no Sertão nordestino, provocando situações de extrema pobreza, mortes e 

pestes que chegam a dizimar parte da população carente, abandonados à sorte, buscam na fé 

uma intervenção divina que venha a acabar com o sofrimento do povo sertanejo.No Vale do 

Cariri a seca acabou por aproximar mais ainda os pobres da religião, aumentando as práticas 

litúrgicas e a crença na condenação do pecado. 

Em nítido contraste com o catolicismo ortodoxo, predominavam em ambas as 

classes práticas para litúrgicas e crendices populares. Sobre tudo entre os pobres, 

eram as crendices o meio mais eficaz para coibir a dureza e as adversidades da vida. 

Era comum que se fizessem promessas aos santos na esperança de obter saúde, 

felicidade, fortuna, enquanto, entre os trabalhadores rurais, o plantio era precedido 

de preces, numa tentativa de afastar os maus espíritos, aos quais invariavelmente se 

atribuíam as más colheitas. (DELLA CAVA, 2014, p. 62)  

Assim como coloca Della Cava (2014), ao caracterizarem as secas como um castigo de 

Deus por meio da degeneração do homem, “Padres e proprietários de terras praticavam uma 

liturgia antiga e complexa, carregando as imagens dos santos padroeiros das paróquias, em 

procissão, e implorando chuva a Deus” (DELLA CAVA, 2014, p. 63). Na tentativa de 

restabelecer as atividades coletivas e religiosas, as procissões e as missas, serviam também 

para instituir um conjunto de regras padrões de comportamentos e posicionamentos morais 

que mantinham os indivíduos ligados a Deus, “com o intuito de sanar os males do mundo – 

esse que até meados da década de 1850, era, no tocante ao Vale do Cariri, dissoluto e 

anárquico”. (DELLA CAVA, 2014, p. 63). 

Após 1850, o Vale do Cariri retoma o seu desenvolvimento, tanto econômico como 

estrutural. Vários municípios da região passaram a ter independência administrativa, política e 

reestruturação religiosa. A economia, a qual havia entrado em declínio teve uma expansão 

fomentada pelo crescimento demográfico de vários Estados nordestinos. “A crescente 

necessidade europeia de matérias-primas, nos anos de 1860, principalmente o algodão, 

transformava, aos poucos, da subsistência para a produção comercial exportadora, as 

economias de muitas zonas do interior” (DELLA CAVA, 2014, p. 63). 

Esse movimento foi importante para o Vale do Cariri, em especial no Crato, “onde a 

revitalização política, econômica e religiosa, era a mais sensível” (DELLA CAVA, 2014, p. 

63). A partir da cidade do Crato, podemos perceber a consolidação e o crescimento de outras 

cidades da região, em destaque as cidades de Barbalha e Juazeiro do Norte, que tiveram o 



43 

desenvolvimento do seu movimento de criação dentro do contexto desse cenário de 

reestruturação do Vale do Cariri. 

Com a consolidação do povoado de Joaseiro, o Cariri teve a sua importância elevada. 

O seu crescimento populacional e estrutural se deu com o grande fluxo constante de romeiros, 

o que produziu impactos tanto na economia, como no crescimento estrutural do Vale do 

Cariri. 

Para tanto, reconhecer a importância do potencial político e econômico que teve a 

região do Cariri para o processo de independência do Ceará nos parece inevitável quando 

tomamos conhecimento do seu percurso de desenvolvimento e das várias formas de 

resistência, nas inúmeras disputas que teve que enfrentar. 

No século XIX e início do século XX, a região do Cariri, assim como o restante do 

país, passa por um processo de produção agrícola para se adaptar às novas formas de 

produção. O processo de industrialização alimenta a economia nacional e, consequentemente, 

a Região do Cariri se insere no novo cenário da economia. 

No entanto, em meio a esse processo ainda percebia na região a fragilidade que se 

tinha com a instrução educacional. Por falta de instituições educacionais, os filhos das elites 

eram encaminhados para estudar na capital e nos Estados vizinhos. É nesse processo de 

desenvolvimento econômico que: 

[...] as instituições escolares aparecem para formar suas elites e dar formação 

profissional para o povo, na perspectiva de tornar a região, atrativa para novos 

investimentos, bem como para expandir seu domínio sócio - político – econômico. 

(QUEIROZ, 2008, p. 146). 

Nesse período, a religião católica vai se efetivar e firmar raízes de forma 

institucionalizada no Cariri, tendo como marco a criação do Seminário São José, fundado em 

1875, no interior do Ceará, localizado na cidade do Crato e consolidando-se, em seguida, com 

a criação da Diocese do Crato pelo Papa Bento XV, em 20 de outubro de 1914. 

Em março de 1915, Monsenhor Quintino foi nomeado primeiro Bispo diocesano de 

Crato e a instalação da Diocese se realizou no dia 1º de janeiro de 1916. No Ceará, a única 

Diocese que existia até o momento era a de Fortaleza, “que já não dava conta da imensa tarefa 

que lhe cabia: cuidar da evangelização de todo o povo cearense” (SOUZA, s/d, p.02). 

Diante do exposto, e dos estudos já realizados sobre o processo educacional na região 

do Cariri, podemos constatar que a Igreja católica foi uma das pioneiras na implementação de 

um sistema educacional na região, o que fez do Cariri, polo propagador da educação no sul 

cearense através da construção de um sistema educacional, sob a égide da Igreja Católica, 



44 

passando a exercer grande influência na educação, nas ações sociais, se destacando na criação 

de escolas em regime de internato, tanto para moças como para rapazes que quisessem 

estudar, bem como seguir uma vida religiosa. 

 

2.3 A Formação da cidade de Juazeiro do Norte- Ceará 

 

A cidade de Juazeiro do Norte tem como marco inicial, a data de 1827, quando se deu 

o lançamento da pedra Fundamental, da capela de Nossa Senhora das Dores, no antigo sítio 

conhecido por Taboleiro Grande, de propriedade do Padre Pedro Ribeiro de Carvalho, 

primeiro capelão nomeado pelo então Vigário do Crato, o Padre Miguel Carlos da Silva 

Saldanha. 

A fazenda Taboleiro Grande era conhecida por sua imensa extensão de terras, que 

iniciava no atual Município de Crato e se expandia até a Serra de São Pedro. No ponto mais 

alto da fazenda, nas proximidades “próximo ao rio Salgadinho, havia três grandes juazeiros 

(juá), destacando-se entre as demais árvores” (OLIVEIRA, 2001, p. 42). Suas sombras 

serviram de descanso para os feirantes das cidades de Missão Velha, Barbalha e de outras 

cidades vizinhas, que se deslocavam até a então cidade do Crato para vender e comprar 

alimentos, fato que deu origem ao nome da cidade de Juazeiro. 

No ponto principal da fazenda foi erguida uma capela, consagrada a Nossa Senhora 

das Dores, sendo a pedra Fundamental sentada em 15 de Setembro de 1827, iniciando assim, 

o marco do povoado de Joaseiro, oficializada em 1835, ainda sobre os cuidados do Padre 

Pedro, que permaneceu até 1856, ano da sua morte. 

Após a morte do Padre Pedro, a capela recebeu “de 1827 a 1871, a presença de quatro 

Capelães” (OLIVEIRA, 2001, p.54), encarregados de celebrarem as missas e cuidarem 

espiritualmente da população daquele povoado. 

No ano de 1871, a capela encontrava-se sem capelão e os moradores da localidade sem 

um orientador espiritual. Em véspera de Natal, o Padre Cícero Romão Batista, recém-chegado 

à cidade do Crato, recebe de seus amigos um convite para celebrar a Missa do Galo, e ficar 

dando assistência religiosa ao povo de Joaseiro, mesmo morando na Cidade de Crato. 

Aceitando o convite, o Padre chega ao povoado de Joaseiro, para então celebrar a sua primeira 

missa na Capela de Nossa Senhora das Dores, onde se compromete a acompanhar 

espiritualmente os moradores até a chegada de outro capelão. Nesse período, o povoado era 

composto por “doze casas de tijolos e telha e vinte casas de taipa e palha” (IBGE, 1959). 

Segundo Della Cava (2014), em abril de 1872, movido por um sonho onde o próprio 



45 

Jesus Cristo havia ordenado que o Padre Cícero cuidasse do povo daquela localidade, resolve 

o Padre fixar de vez sua residência no povoado de Joaseiro, junto com seus familiares, 

passando a ser o sexto capelão da capela de Nossa Senhora das Dores, onde passou a ministrar 

missas, confissões e a realizar matrimônios naquela localidade, dando início à vida religiosa 

de Joaseiro, e à História de um Patriarca que prezava pela vida do seu povo e preocupava-se 

tanto com a religião como com o trabalho e a educação. 

Começa então, sobre os olhares e a direção do Padre Cícero, a organização do espaço 

da cidade de Juazeiro do Norte, tendo como principal objetivo colocar em prática a política de 

moralização do clero e dos leigos, estipulado pela Igreja, na época, “salvar almas e reformar 

os costumes semibárbaros desses sertões, assim como havia ordenado o Sr. Bispo, ao qual 

devia obediência.5 (SILVA, 1982, p.117). 

Em 1874, o povoado de Joaseiro estava organizado sobre a direção do Pe. Cícero e 

seguia uma dinâmica de crescimento populacional que se dava com a chegada de inquilinos 

vindos de outros Estados que fixavam residência em Joaseiro, proporcionando ao povoado 

uma pequena independência quanto a sua economia em relação à cidade do Crato. Com as 

pequenas plantações de arroz, milho e feijão, e a cana-de-açúcar, ampliou-se o espaço e o 

povoado de Joaseiro, logo constituiu um pequeno comércio que abastecia o lugarejo. 

No entanto, essa dinâmica de desenvolvimento foi interrompida pela seca de 1877, que 

levou a população a mais extrema pobreza, provocando uma situação de calamidade para os 

pobres do Ceará, agravando-se no interior dada a falta de políticas públicas e o compromisso 

dos governantes para com o povo marginalizado do Sertão, restando-lhes apenas a graça 

divina. 

No ano de 1889, o povo de Joaseiro seguia as suas vidas sobrevivendo com o que a 

caatinga oferecia, e das poucas ajudas que apareciam. Os moradores buscavam através das 

orações a consolação divina, que eram conduzidas por preces e práticas religiosas, 

acompanhadas pelos Padres da região. 

Em 1º de abril de 1889, o Padre Cícero Romão Batista ao celebrar uma das suas 

missas como de costume, todas as sextas-feiras do mês, em honra ao Sagrado Coração de 

Jesus, no dado momento da comunhão, a Beata Maria de Araújo, ao receber a comunhão das 

mãos do Padre Cícero a hóstia se transforma em sangue na sua boca. “O fato extraordinário 

repetiu-se todas as quartas e sextas-feiras da Quaresma durante dois meses; do domingo da 

                                                           
5 (Carta do Padre Cícero Romão Batista, Joaseiro, 19 de Novembro de 1914) publicada por Antenor de Andrade 

Silva, no ano de 1982. 



46 

Paixão até o dia de festa da Ascensão do Senhor, por 47 dias, voltou a ocorrer todos os dias” 

(DELLA CAVA, 2014, p. 84). 

Um acontecimento que veio a transformar a pacata realidade de um povoado, 

ganhando uma enorme repercussão social, transformando o Joaseiro em um espaço de 

constantes movimentos, peregrinações e demonstrações de fé, por gente de todos os lugares. 

O Padre Cícero passa de um simples capelão para um Santo aos olhos do povo cearense, 

crescendo sua popularidade por todo o Nordeste brasileiro. 

Para Della Cava (2014), o Milagre da Beata Maria de Araújo foi um fator principal 

para a propagação da religião popular, tendo as Beatas como propagadoras – chaves da 

religião, tanto as de Juazeiro como as do Crato, o que fez de Maria de Araújo “um oráculo de 

inspiração divina com o poder de intervenção junto a Deus” (DELLA CAVA, 2014, p.79). 

Forti (1999) em seu livro intitulado “Maria do Juazeiro, a Beata em terras do Padre 

Cícero” (FORTI, 1999, p. 17) relata sobre a importância da mesma na construção de Juazeiro, 

em todo o movimento sócio - político que veio a surgir na região. Sobre Maria de Araújo, 

Forti, explica: 

[...] foi contemporânea de Pe. Cícero. Viveu, portanto, na segunda metade do século 

passado, e teve uma participação fundamental – isso mesmo, relacionada aos 

fundamentos – na criação e formação não só da cidade de Juazeiro do Norte, cujo 

“inventor” e fundador é o Pe. Cícero Romão Baptista, o Padim Ciço, mas de todo 

movimento sócio – religioso surgido naquela região e fortalecido pela memória 

construída e preservada em torno do Padre. 

Maria de Araújo fez um milagre. Um fato extraordinário: a hóstia consagrada que 

recebia, em inúmeras ocasiões, sangrava em cada boca. (FORTI, 1999, p. 17) 

As ações, experiências e os relatos por intermédio das práticas desenvolvidas pelas 

Beatas e os crentes no Sangue Precioso transformaram Juazeiro em um lugar místico, onde a 

popularização da religiosidade se propagou e construiu Juazeiro como espaço de salvação 

para o povo sofrido do Sertão. 

Após o milagre, a cidade de Juazeiro se coloca em uma nova vertente, havendo uma 

ampliação em seus espaços, tanto religiosa, como política e econômica. O seu crescimento 

populacional se intensifica com a chegada de romeiros, peregrinos que criam raízes no Cariri, 

“o que transformou o lugarejo num acampamento que se constituía no posto avançado do 

renascimento espiritual” (DELLA CAVA, 2014, p.117). 

O episódio ocasionado do milagre levou o Padre Cícero a ser afastado das suas 

atividades sacerdotais para com o povo de Juazeiro. Porém, não podendo exercer seus direitos 

sacerdotais dos quais estava privado desde 1892, o Padre Cícero não descuidou do povo de 

Juazeiro, que o respeitava cada vez mais como autoridade local. A população de Joaseiro só 



47 

aumentava, e recebia cada vez mais emigrantes de outras regiões atraídos pelo milagre, pela 

popularidade do Padre, e pela fertilidade do vale.  

A movimentação de emigrantes para Juazeiro contribuiu para aumentar a mão de obra 

da região, o cultivo das terras e as plantações de mandioca, de milho, feijão e o plantio da 

cana-de-açúcar, o que acabou por impulsionar a economia local e colocar o Cariri em um 

patamar de importância comercial para o Nordeste brasileiro. 

O povoado de Joaseiro crescia e tomava uma dimensão econômica cada vez maior, o 

que levou o Padre Cícero e outras autoridades do povoado a vislumbrarem a independência do 

povoado da cidade do Crato, onde forma-se um movimento pro – independência de Juazeiro, 

tendo à frente o Pe. Joaquim de Alencar Peixoto, que lançou uma campanha para não mais 

pagar impostos à cidade do Crato, para assim impulsionar a independência de Juazeiro. 

Nesse período, a direção política do Estado do Ceará encontrava-se nas mãos da 

família Accioli, tendo como governador Antônio Pinto Nogueira Accioli, e por aliados os 

chefes políticos municipais, por intermédio de um acordo político pelo qual o governo 

concedia aos governos municipais “reconhecimento político, controle fiscal e distribuição dos 

favores e cargos estaduais e federais. Em troca, exigia apoio eleitoral e solidariedade 

partidária” (DELLA CAVA, 2014, p. 170). 

Os municípios acabavam por ser um elo importante na manutenção do governo 

estadual, politicamente e economicamente, dado os impostos arrecadados e enviados para o 

governo. Por outro lado, o cargo de chefe político municipal acabou por desencadear uma 

verdadeira luta armada na região do Cariri, entre os coronéis que almejavam o poder. Esse 

período foi marcado pelas disputas políticas entre os grandes donos de terras (coronéis), e pela 

derrubada de líderes políticos do vale, segundo Della Cava, (2014). 

A política do “oligarca”, assim como o crescimento econômico acelerado dessa 

região, tornará o governo municipal mais apetitoso do que nunca. Entre 1901 e 

1910, os chefes políticos de oito municípios do vale foram violentamente derrubados 

por rivais e vários outros foram ameaçados de deposição. Nenhuma facção hesitou 

em armar seus trabalhadores (capangas ou cabras bons) ou recrutar mercenários 

(jagunços ou cangaceiros) no sertão de Pernambuco e da Paraíba, com o intuito de 

apoderar-se do poder ou retê-lo nas mãos (DELLA CAVA, 2014, p. 171). 

Esse período levou o Cariri a mergulhar durante dez anos em uma luta política, e 

Juazeiro e o patriarca, como coloca Della Cava (2014), “mantiveram-se afastados dessas 

contendas” (p.172). O Padre Cícero, diferente dos políticos dos outros municípios, manteve-

se “neutro” nas disputas políticas travadas pelos coronéis na briga pelo poder municipal. O 

patriarca transforma Juazeiro em um “abrigo político para os chefes rivais do vale, 

independentemente de suas posições” (DELLA CAVA, 2014, p.172). 



48 

A postura do patriarca na recusa de aderir a um lado, segundo Della Cava (2014), 

estava de certa forma ligada à esperança que o Padre tinha em sua reintegração clerical e na 

intenção que o patriarca tinha em transformar Juazeiro na Cidade de Deus. “A necessidade de 

manter a solidariedade dos chefes do vale, a fim de conseguir o restabelecimento de suas 

ordens, justificava, sem dúvida, sua política de neutralidade” (DELLA CAVA, 2014, p.172). 

A neutralidade da qual o patriarca assegurava-se, foi quebrada quando seu procurador 

legal, Dr. Floro Bartolomeu da Costa, inicia uma luta armada contra o poderoso chefe do 

Crato, o coronel Antônio Luiz Alves Pequeno, e as demais cidades do vale, em busca de 

defender os interesses do Padre, mapeando as suas terras, pelo vale. 

As consequências sobre a atitude de Floro Bartolomeu contribuiu para que o Padre 

Cícero saísse da neutralidade envolvendo-se diretamente com a política aceitando o cargo de 

prefeito da cidade de Juazeiro, que se deu após a criação do município no ano de 1911, tendo 

por sede a povoação de Juazeiro. 

Inicia-se a vida política do Padre Cícero na cidade de Juazeiro do Norte, tendo como 

braço direito o Dr. Floro Bartolomeu da Costa, que havia chegado ao Juazeiro no ano de 

1908, vindo de Salvador, sendo acolhido pelo Padre Cícero, tornou-se seu médico particular e 

foi nomeado pelo Padre como seu procurador “mentor político e finalmente dono exclusivo de 

Juazeiro onde não se podia arredar uma palha sem seu conhecimento” (OLIVEIRA, 2001, 

p.171). 

Com o progresso de Juazeiro, o desenvolvimento da cidade e o crescente número da 

população, aumentavam também os problemas sociais que se agravavam ainda mais em 

épocas de secas. O ano de 1900 foi caracterizado pelo Padre como uma das mais violentas 

secas que já atingiram o Ceará. Sua indignação, expressa muitas vezes em cartas, sobre a falta 

de ajuda e o descaso ao qual estava fadado o povo nordestino, diante do seu poder 

administrativo sofre com a violência do fenômeno, que chegou a ocasionar para o povo muito 

sofrimento, ignorado pelas autoridades. 

Em 22 de Julho de 1911, o município de Juazeiro do Norte teve a sua emancipação 

pela lei Nº 1.028, tendo por sede o povoado de Joaseiro então elevado à categoria de vila. A 

inauguração do Município se deu em 4 de outubro do dito ano, sendo nomeado como primeiro 

prefeito o Padre Cícero. Com a Resolução de 1914, no dia 23 de julho, Juazeiro foi elevado à 

categoria de cidade. 

 

2.4 Da terra dos Cariris a emancipação de Juazeiro do Norte 

 



49 

Nas leituras das quais tivemos acesso sobre a atual cidade do Crato, nos deparamos de 

início com uma elevação do espaço geográfico ao qual se formou lembrado por suas fontes 

perenes e grande extensão de terras propícias para o cultivo, e ainda por suas experiências 

antropológicas, políticas e mística, que constitui a História das cidades, constitutivas da região 

do Cariri, centro oficial da memória de uma sociedade. 

Sua formação política, religiosa, cultural e moral encontram-se enraizadas em um 

passado, lembrado por vários historiadores como o início da criação de uma cidade, dos que 

servem de baliza ou marco totalizador e quase mítico para a articulação de estratégias sócio, 

econômica e política de uma cidade. No entanto, buscamos através da formação civilizatória 

da sociedade cratense, a construção desse espaço. A gênese dessa formação está intimamente 

ligada à História da colonização brasileira por colonizadores europeus, o que se estendeu por 

todo o território brasileiro, chegando às terras do Cariri. Assim como na História do Brasil, as 

terras caririenses, tiveram como primeiros habitantes povos indígenas denominados de 

“Kariris”, nome que deu origem à região. 

Alguns historiadores datam o século XVII como o início da ocupação indígena nas 

terras do Cariri. “Considerados nômades, descendentes remotos dos primeiros imigrantes 

protomalaios” (SOBRINHO, 1950, p.317), chegados às costas americanas do Pacífico, 

buscavam em terras brasileiras regiões adequadas ao seu estilo de vida, que se dava em prol 

da sobrevivência. Para tanto, o Sul do Ceará, em particular o Crato, oferecia condições 

adequadas tanto para a caça como para o plantio, o que se tornava o local adequado para a 

sobrevivência indígena. 

No entanto, no período que decorre de 1660 e 1680, os índios Kariris foram alvejados 

por exploradores, provenientes da Bahia e Pernambuco, o que impôs sobre a cultura indígena 

a subjugação dos seus povos, e a expulsão das suas terras. 

Esse processo de exploração das terras indígenas como bem nos conta a História, se 

deu em todo o Brasil, gerando conflitos, mortes e a aculturação do povo indígena pelos 

colonizadores europeus, o que impôs a destruição das ricas sociedades indígenas existentes na 

época. 

Assim como aconteceu no Brasil, no Cariri não se deu de forma diferente, os índios 

que permaneciam na região foram afastados das suas terras, passando a morar em um 

aldeamento chamado Missão do Miranda, construído por Padres Capuchinhos Italianos, 

Missionários, recém-chegados na região. Tiveram os povos indígenas que adaptar-se a outra 

cultura e conviver com a religião que pregavam os Padres nos aldeamentos. 

Expulsos de suas terras, os indígenas foram obrigados a adaptar-se a outra cultura, não 



50 

faziam parte do projeto civilizatório que se instituía na região. As forças políticas trataram 

logo de transferir os índios Kariris para vilas existentes na capitania do Ceará, junto a outros 

povos indígenas, considerados como mansos, provocando assim a extinção e o esquecimento 

dos primeiros habitantes do Cariri Cearense. 

Para tanto, relatar a História do Cariri e da cidade do Crato torna-se impossível sem 

mencionar os seus primeiros habitantes. Através das suas presenças nas terras caririenses, 

podemos contar como se deu o processo de construção do espaço que chamamos hoje de 

Crato, “pérola do Cariri”. 

As terras antes pertencentes aos indígenas foram doadas aos homens brancos, colonos 

que se instalaram nas redondezas, dando início às primeiras demarcações de terras na cidade 

do Crato, em 1702 e 1703, o Crato teve seus primeiros concessionários de sesmarias. 

Constituíam-se, então, na cidade do Crato as primeiras experiências de organização do espaço 

sobre uma perspectiva de projeção do futuro, baseado no progresso deliberado por uma 

minoria dominante.  

Durante o período de 1750, a economia da região era dominada pela vida pastoril até a 

chegada dos primeiros engenhos vindos de Pernambuco, o que deu início ao desenvolvimento 

industrial da região baseado na cultura da cana-de-açúcar, com a produção de rapadura, fato 

que beneficiou alguns cidadãos e deu início a formação da aristocracia rural do Cariri. O 

desenvolvimento e o progresso eram perceptíveis sobre a economia da região que tinha o 

Crato como a mais importante cidade. 

Nesse processo de desenvolvimento estrutural e econômico, o Crato que era chamado 

de Missão do Miranda ou Cariris - Novos, nomes dados ao aldeamento decorrente das 

missões de Padres capuchinhos responsáveis por instituir a religião católica e pela construção 

de Igrejas na região, recebe o nome de Vila Real do Crato no ano de 1764, e de comarca, em 

1816, tendo sido a segunda comarca no Ceará e a primeira do interior. 

A ascensão do seu povoamento, assim como coloca Della Cava, se deu ainda no 

século XVIII por criadores de gado provenientes da Bahia e de Pernambuco atraídos pelos 

atributos oferecidos pelo vale do Cariri. Foi igualmente nesse século que, a cidade do “Crato 

surgiu como a mais populosa e o centro mais importante do vale, recebendo a denominação 

de pérola do Cariri” (DELLA CAVA, 2014, p. 59). 

Possuidora de um dos melhores solos da região, essa cidade tornou-se a principal 

produtora e, por conseguinte, fornecedora de excedentes de alimentos para o Sertão árido, 

chegando a ser considerada a capital do Cariri, dada a abrangência de vários municípios, 

inclusive a cidade de Juazeiro, a qual era distrito do Crato. Na época mantinha relações 



51 

políticas e econômicas com a cidade de Recife Capital da Província de Pernambuco, sendo a 

região mais próxima em relação à capital do Ceará. Além das alianças políticas e econômicas 

com Pernambuco, a cidade do Crato manteve também proximidade com o viés educacional, 

onde vários cidadãos cratenses concluíram os seus estudos na cidade de Olinda, entre eles, o 

Padre Cícero Romão Batista. 

A cidade do Crato, diante de sucessivas etapas de progresso, assinalada pelo 

desenvolvimento urbano e crescimento de suas riquezas, passa de um aldeamento para a então 

cidade mais importante da região do Cariri, instituído pela Lei Provincial de nº 628, de 17 de 

outubro de 1853, sendo o Juazeiro constituído nesse processo de formação. 

Segundo Della Cava (2014), nas décadas seguintes, a cidade do Crato assim como no 

Cariri teve um aumento no seu desenvolvimento comercial, com a chegada de comerciantes 

icoenses, oriundos da Vila de Icó, dispostos a investir o seu capital naquela localidade, 

causando um aumento no seu desenvolvimento social e estrutural. Della Cava (2014) destaca 

como figura importante nesse processo, o comerciante Antônio Luiz Alves Pequeno, cujo 

filho do mesmo nome era padrinho de crisma de Padre Cícero e financiador de sua educação 

no seminário. 

Embora os comerciantes levassem meio século para adquirir poder político 

compatível com sua riqueza, e mesmo assim, via de regra, só com o apoio dos 

fazendeiros, estimularam a demanda de serviços municipais mais amplos, como 

melhores transportes, serviços médicos e sobre tudo escolas. Sua presença na cidade 

atraiu coletores, advogados e até jornalistas. Membros do quarto poder desceram até 

o Crato, em 1855, onde foi fundado o semanário O Araripe, o primeiro jornal 

regional, destinado a prosperar durante mais de dez anos. (DELLA CAVA, 2014, p. 

65) 

É fato incontestável que a aplicação de capital pelos comerciantes na cidade do Crato 

elevou a cidade a um patamar de capital, passando a exercer uma influência bem maior na 

região do Cariri devido principalmente à expansão de sua economia urbana e pela forte 

presença de aspectos ligados à cultura e à educação. Porém, a consolidação da 

institucionalização educacional veio a se consolidar pela presença da Igreja Católica ainda 

nesse período, ao se efetivar e firmar raízes de forma institucionalizada no Cariri. 

Como já havia expressado, foi fundado em 1875 na cidade, o Seminário São José, e 

em seguida, em 20 de outubro de 1914 foi construída na Cidade do Crato a Diocese tendo 

como responsável o Papa Bento XV. Tais fatores vieram a possibilitar o crescimento 

econômico e populacional da região e consequentemente da cidade do Crato. 

Segundo Della Cava, o progresso que se estabelecia em meados do século, reavivou a 

contida ambição política do vale, que tinham como projeto estender a sua autoridade não só 

por todo o Sul do Ceará, porém almejavam também exercer domínio sobre os Estados 



52 

vizinhos, como Piauí, Paraíba e Pernambuco. Um projeto um tanto audacioso, que foi 

“momentaneamente bloqueado pela conservadora corte imperial” (DELLA CAVA, 2014, p. 

66). 

Para Della Cava (2014),o povo caririense mostrou seu poder de resistência durante os 

cem anos seguidos. Os políticos cratenses apresentaram várias propostas de autonomia, quase 

“sempre artifícios táticos que permitissem negociar” (DELLA CAVA, 2014, p. 66), o que de 

fato, ainda nas palavras de Della Cava (2014), possibilitou ao Crato vantagens nas 

negociações e barganhas regionais. 

Porém, esse sonho de alargamento do Cariri só veio a tomar forma novamente, em 

meados do século XX, através da figura do Padre Cícero com o processo que levou à 

emancipação da cidade de Juazeiro, em 1911, até então distrito da cidade do Crato.  

 

2.5 Padre Cícero e as práticas caritativas no Cariri Cearense 

 

Até boa parte do século XIX a religiosidade institucional no Brasil foi resultado de 

ações muito raras de religiosos itinerantes. Padres missionários percorriam as regiões mais 

pobres, na tentativa de amenizar a dor e a fome causada pelas terríveis secas que assolavam o 

nordeste brasileiro. Desenvolviam obras de caridade, construindo casas para recolhimento 

para os pobres e desvalidos, construíram açudes, cemitério, e serviam de conselheiros 

religiosos para a população. Segundo Nobre (2011), esses Padres chegavam aonde as ações 

governamentais falhavam, ou até mesmo nem chegavam. 

Como resultado dessas ações, encontramos ao sul do Ceará vários experimentos 

imbuídos do espírito filantrópico, católico, realizado pela pessoa do Padre Ibiapina. Paz 

(1998) configura a pessoa do Padre Ibiapina6 como exemplo de caridade e fé para com o povo 

nordestino ainda nesse período que decorre do ano de 1862 a 1883, iniciando as obras de 

caridade no Cariri, o que deu origem também ao processo educacional para meninas. E após 

esse período podemos caracterizar a continuidade desse processo caritativo pela pessoa do Pe. 

Cícero Romão Batista. 

Padre Ibiapina, como missionário religioso, chegou a fundar 22 casas de caridade, 

espalhadas por todo o Nordeste, sendo algumas dessas casas construídas na região do Vale do 

                                                           
6 José Antônio Pereira Ibiapina, nascido em 1806 na cidade de Sobral. Estudou direito em Olinda e ingressou na 

carreira política cearense de modo promissor, interrompendo-a quando os maus fados políticos e pessoais o 

forçaram a deixar o Ceará, em 1837. Retornando a Recife, exerceu a advocacia e logo tornou-se conhecido como 

defensor dos pobres. Em 1853, com 47 anos de idade, trocou a toga pela batina. Sua “conversão” e ordenação 

revestiam-se de mistério. (DELLA CAVA, 2014, p. 66-67)  



53 

Cariri. Quando recebeu duas visitas prolongadas do Padre no período que decorre de outubro 

de 1864 a fevereiro de 1865, e de outubro de 1865 a julho de 1869. Durante essas duas 

estadas no Vale do Cariri, segundo Della Cava (2014, p.68) “Padre Ibiapina, construiu casas 

de caridade nos quatro principais municípios do Vale – Crato, Barbalha, Milagres e Missão 

Velha”, e ainda, nas suas ações pelo Nordeste: 

[...] Mobilizou trabalhadores submissos e crédulos não apenas para a realização de 

reparos nas Igrejas e nos cemitérios, mas também na construção de açudes e na 

abertura de poços e cacimbas, bem como no planejamento de novas estradas, 

melhorias essas que foram acolhidas com entusiasmo pelas elites do interior, 

desejosas, sobretudo depois de 1865, de aproveitar o surto de prosperidade que as 

exportações de algodão ainda lhes proporcionariam por mais cinco anos. (DELLA 

CAVA, 2014, p. 68) 

As ações desenvolvidas pelo Padre Ibiapina, na região do Cariri, assim como coloca 

Della Cava, continuam sendo lembradas e, de fato, “com suas casas de caridade ele difundiu 

no interior do Ceará as primeiras instituições educacionais para mulheres” (DELLA CAVA, 

2014, p.69), sendo mais tarde dado continuidade pelo Pe. Cícero, em Juazeiro do Norte. 

Após a passagem do Pe. Ibiapina pela região, o Pe. Cícero foi para os flagelados da 

seca muitas vezes a única esperança com a qual podiam contar, um homem considerado por 

muitos como santo, “se assemelhava ao Pe. Ibiapina pelo zelo e pela ação independente e 

obstinada (DELLA CAVA, 2014, p.80). A exemplo do Pe. Ibiapina, recrutou mulheres 

solteiras do povoado para uma irmandade, sendo algumas destas mulheres Beatas das casas de 

caridade do Padre Ibiapina, o que deu início a várias formas de caridade por parte de um 

sacerdote, que veio do povo para representar o povo. Também se assemelhava ao Pe. Ibiapina 

a sua preocupação com a instrução dos habitantes daquele povoado. 

Portanto, não tem como não falar sobre o Pe. Cícero e as práticas caritativas sem antes 

falar sobre o Pe. Ibiapina, até por que os motivos pelos quais trouxeram o Padre Ibiapina ao 

interior do Ceará estão de certa forma, ligados à História da vida do Padre Cícero, quando 

resolve partir para o interior do Ceará para ajudar os atingidos pela seca e pela epidemia de 

cólera que assolava o Ceará, e dizimou parte da população cratense, sendo uma das vítimas da 

epidemia o pai do Padre Cícero. 

Após a morte do seu pai, Cícero Romão Batista, sendo ele o filho mais velho e único 

homem da família, teve que deixar os estudos para cuidar da sua mãe e irmã. Em 1864, aos 20 

anos de idade, entra no Seminário de Fortaleza para ordenar-se Padre. Segundo Oliveira 

(2001), dada à pobreza de recursos do Padre Cícero, os planos que tinha de se ordenar Padre 

quase que foram interrompidos, se o Cel. Antônio Luiz Alves Pequeno não tivesse ajudado, 

garantindo assim a educação do seu afilhado que passou a estudar como pensionista até o ano 



54 

de 1870, quando se ordenou Padre. 

De volta à região do Cariri, morando na cidade do Crato, o Padre Cícero é convidado 

para celebrar uma missa no Natal na Capela de Nossa Senhora das Dores, no povoado de 

Joaseiro, que se encontrava sem capelão. Logo após, o Padre resolve mudar-se para o 

povoado, onde foi exercer a função de capelão na capela de Nossa Senhora das Dores. Nesse 

período, “o povoado de Joaseiro ainda não passava de um insignificante lugarejo, situado na 

extremidade nordeste do município do Crato”(DELLA CAVA, 2014, p. 78). Pe. Cícero, além 

de assumir a responsabilidade pela sua família, assume também a responsabilidade de cuidar 

de um povoado, que lhe foi designado por Deus por intermédio de um sonho. 

O jovem Padre recém ordenado tinha muito em comum com o pequeno lugarejo e com 

os seus poucos moradores. Era pobre e tinha sido vítima da epidemia que dizimou parte da 

população. Segundo Della Cava, (2014), “o Padre era tão pobre, que benfeitores e amigos 

ricos do Crato costumavam fornecer-lhe batinas, sapatos e até os cobres para pagar seus cortes 

de cabelo” (DELLA CAVA, 2014, p.81), o que se estendia a sua família, que muitas vezes 

necessitava da ajuda de terceiros para sua alimentação. O Padre, que se prontificou a cuidar de 

um povoado com a missão de salvá-lo, foi também uma vítima das consequências causadas 

pela seca. 

Estando apenas cinco anos no povoado de Joaseiro, o Pe. Cícero teve que enfrentar 

uma das piores secas do nordeste, no ano de 1877, sendo seguida por tantas outras, cada vez 

mais violentas, o que levou a população a migrar para a capital. Na esperança de 

sobreviverem, muitos morreram de fome e de sede nas estradas que levavam do interior à 

capital. Os que ficavam no povoado sobreviviam com as orações e os ensinamentos do Padre 

sobre como utilizar os produtos que a terra oferecia. 

No ano de 1889, o Padre Cícero foi protagonista do “milagre da hóstia sagrada”, que 

se transformou em sangue ao dar a comunhão para uma das suas Beatas, Maria de Araújo. 

Esse fato elevou a popularidade do Padre Cícero entre os nordestinos, sendo denominado 

como Santo protetor dos pobres. “Fez a pequena povoação de Juazeiro, tornar-se conhecida 

em todo Nordeste brasileiro” (OLIVEIRA, 2001, p.75), transformando-se em uma das 

maiores e mais importantes cidades comerciais da região do Cariri. 

O acontecido no povoado de Joaseiro toma uma dimensão social inesperada para a 

Igreja. A notícia do “milagre da hóstia sagrada” logo se espalha e o povoado de Joaseiro 

transforma-se em um verdadeiro campo de investigação. “A hierarquia eclesiástica transforma 

a “Beata” Maria de Araújo na principal acusada de atentar contra as leis da Igreja, quanto ao 

controle das práticas devocionais dos cultos e das imagens” (BORGES, 2005, p.5). 



55 

A notícia do milagre, assim como as manifestações de apoio ao Pe. Cícero se estendia 

por toda a região, quando “uma estranha sucessão de fatos “miraculosos” ocorreu nas cidades 

de Joaseiro, Icó, Aracati e União”, o que criou a impressão, segundo Della Cava, de que se 

tratava mais de uma coordenação “diabólica” do que propriamente de uma ordenação divina 

(DELLA CAVA, 2014, p. 120). As manifestações de eventos semelhantes ao de Maria de 

Araújo, que surgiram por todos esses lugares, levaram o clero a tomar medidas que viessem 

restaurar o seu controle sobre os leigos.  

Após sete meses do ocorrido em Joaseiro, o Bispo D. Joaquim apresenta a primeira 

declaração pública sobre o milagre, considerando todas as ações e fatos divulgados pela Beata 

como prodígios vãos e supersticiosos. Advertia os fiéis “contra os vícios opostos a nossa 

santíssima e divina religião. Embora não tendo condenado o milagre, desacreditou da sua 

legitimidade e estimulou os membros da diocese a ignorá-los de todo o suposto 

milagre”.(DELLA CAVA, 2014, p. 84) 

No entanto, a eminência dos fatos não se deu como o esperado pela Diocese, pois 

mesmo com as declarações do Bispo e as advertências sobre qualquer ato que viesse a tornar 

público o milagre de Joaseiro, as manifestações dos fieis sobre o ocorrido só cresciam, e as 

peregrinações para a cidade de Juazeiro aumentavam. 

Tal repercussão do “milagre” ocasionou, em 1892, o afastamento do Padre Cícero do 

povoado de Joaseiro e a suspensão da ordem por uma portaria redigida e assinada por Dom 

Joaquim, na qual proibia o Padre de “pregar, confessar e orientar os fiéis. Deixou-lhe apenas a 

faculdade de celebrar a missa”(DELLA CAVA, 2014, p. 121). O afastamento do Pe. Cícero 

das suas funções e do povoado foi uma forma encontrada pelo clero de obter controle sobre a 

propagação da religião popular que havia se estabelecido no povoado de Joaseiro, onde o 

Padre se tornaria a figura principal responsável pelo acontecido. 

A religião que ora se estabelecia adivinha da população carente que buscava nas obras 

divinas a salvação do povo. O Padre Cícero havia se tornado para o povo Joaseirense, um 

exemplo de fé e caridade. O fato gerou tanta repercussão que foi levado à mais poderosa 

hierarquia do clero, a Congregação do Santo Ofício, em Roma - a Inquisição, para ser julgado 

de acordo com as normas canônicas.  

Em 1893, o povoado de Joaseiro entra na clandestinidade. Não podendo ter nenhum 

ato coletivo na capela, levou o povoado ao ostracismo espiritual, o que ocasionou por parte da 

população diversas formas de resistência, criando uma forma de expressar a sua fé através de 

ações coletivas, de demonstração de fé e lealdade ao seu mentor espiritual. “Privado de 

comemorar suas festas religiosas, o povo logo encontrou outras práticas para manifestar sua 



56 

lealdade. Enfeitava as casas com retratos de Padre Cícero e de Maria de Araújo, que eram 

tidos e estimados como novos santos” (DELLA CAVA, p. 126). 

Em Julho de 1894, a Sagrada Inquisição Roma Universal torna público o veredicto ao 

qual proibia o Padre de exercer seus direitos sacerdotais, com ameaças de excomunhão caso 

não cumprisse com o veredicto. Tais ações desenvolvidas pela Igreja ortodoxa contra o 

acontecido no povoado vieram, segundo Della Cava, a enfraquecer os apoios políticos, 

financeiros e ideológicos, até então conquistados pelo Padre Cícero. 

No ano de 1898, o Padre Cícero é absolvido pelo Papa Leão XIII, o que ocasionou a 

sua volta para o povoado, no entanto, continuava proibido de celebrar missas. Para Della Cava 

(2014), se o objetivo do afastamento do Pe. Cícero pela hierarquia eclesiástica se dava em 

acabar com a nova concepção religiosa que se estabelecia no povoado, acabou por não 

cumprir com o esperado. As mudanças que haviam acontecido não foram significativas a 

ponto de influenciar a propagação dos fatos do milagre. Peregrinos continuavam a visitar a 

cidade, embora houvesse por parte da ortodoxia, uma tentativa de parar a propagação da 

religião popular. 

A volta do Padre Cícero ascendeu na população a renovação na fé.Com a volta do 

novo santo, não podendo celebrar missas, o povoado de Joaseiro contou com a presença de 

outros vigários, como o Padre Quintino Rodrigues de Oliveira e Silva, que permaneceu até o 

ano da sua consagração como primeiro Bispo da Diocese do Crato, sendo substituído pelo Pe. 

Pedro Esmeraldo da Silva7.Porém, o Pe. Cícero não descuidou da população juazeirense na 

luta contra as secas. 

Ainda tentando se recuperar da seca de 1877, o povo de Joaseiro enfrenta em 1900 

mais uma vez uma terrível seca, porém não tão violenta quanto a dos anos anteriores, mas 

ainda assim causou muitas mortes no interior do Ceará. O povoado de Joaseiro veio a 

enfrentar além da seca uma epidemia de varíola, que dizimou parte da população. Uma 

situação enfrentada pelo Pe. Cícero com vacinas e a criação de um cemitério para enterrar os 

bexiguentos. 

A preocupação constante do Pe. Cícero, muitas vezes demonstrada em cartas 

destinadas aos seus amigos da capital, onde relatava as consequências da seca para a 

população, pedindo para que pudessem intervir junto ao Governo Estadual ou Federal em prol 

do povo cearense. Tal fato podemos constatar em uma das cartas do Pe. Cícero, endereçada ao 

Pe. Climério, datada de 6 de dezembro de 1900. Quando relata a situação do povo cearense, 

                                                           
7Pe. Esmeraldo foi nomeado em 1917 primeiro vigário de Juazeiro. 



57 

em época de seca. 

O nosso Ceará passa por uma crise tão medonha que está ficando despovoado. 

Ainda que tenha visto o que dizem os jornais sobre a sêca do Ceará, não faz uma 

ideia do que seja. Parece não ter mais um tempo da população. Morre-se de pura 

fome, e a imigração no maior desespero de escapar a vida, atirando-se os pobres sem 

nenhum recurso. É um horror e cada dia aumenta mais. Meu amigo cada cearense 

deve ser uma trombeta na imprensa e em toda parte, gritando com toda força 

pedindo socorro para um grande naufrágio do Ceará. Pode ser que esses governos 

que tem o dever de salvar os Estados nas calamidades públicas desistam, e não 

queiram passar por assassinos deixando caprichosamente morrer milhares de vidas 

que podiam salvar e não querem (SILVA, 1982, p. 116). 

Nesta carta, o Padre relata sobre o cenário ao qual se encontrava o povo cearense, bem 

como denuncia a negligência por parte do governo na época. Enquanto isso buscava junto aos 

líderes religiosos do Vale do Cariri, soluções divinas para superar a seca que causava 

sofrimento ao povo caririense. O Padre Cícero, junto ao Padre Felix de Moura e Padre 

Fernandes Távora, então vigário do Crato, uniram suas preces e fizeram uma promessa. 

Caso Deus atendesse ao pedido e terminasse a seca, os três clérigos ergueriam uma 

enorme Igreja em honra ao Sagrado Coração, no alto da serra do Catolé, na 

extremidade setorial de Joaseiro. Dizem que algumas chuvas caíram na região; 

pouco depois, o capelão de Joaseiro pôs-se a trabalhar para cumprir a promessa 

(DELLA CAVA, 2014, p. 83). 

Assim como coloca Della Cava, os méritos da chuva que logo começou a cair e trazia 

certo alívio ao Vale do Cariri, foi atribuído ao “Padre Cícero e a sua santidade singular” 

(DELLA CAVA, 2014, p. 84). 

Em meio a esse cenário, além das medidas imediatas no combate à seca, o Pe. Cícero 

se destaca pelas suas obras de caridade desenvolvidas no povoado mesmo com os poucos 

recursos que lhes restava, construiu cemitérios em época de epidemia, reconstruiu a Capela de 

Nossa Senhora das Dores, em 1884, construiu casas para abrigar os romeiros, hospital para os 

doentes, enfim, “suportou heroicamente o flagelo” (DELLA CAVA, 2014, p. 83).   

Embora Padre Cícero não fosse conhecido nem pela liderança de sociedades 

penitentes nem por seus dons de oratória, não resta dúvida de que o povo simples de 

Joaseiro sempre lhe atribuiria qualidades excepcionais de santidade e profecia. Ao 

lado do reconhecimento público das alegadas visões do clérigo, não se pode negar 

que até suas ações mais ordinárias eram frequência tidas como de inspiração 

sobrenatural. Quando em 1877, mandou para as terras devolutas do alto do Araripe 

muitas vítimas da seca, que haviam fugido do sertão em busca do vale, obrigando-as 

a plantar mandioca para aliviar a fome, os sobreviventes agradecidos, mais tarde, 

atribuíram sua salvação ao Padre, a quem consideravam santo. (DELLA CAVA, 

2014, p. 83).  

Lembradas até hoje as secas que quase dizimaram a região, encontramos através da 

memória, exemplos que elevaram a figura do Pe. Cícero, à popularidade da sua santidade. 

Oliveira (2001) conta dos esforços que o Padre fazia para tentar encontrar saídas para a 



58 

população, “dava tudo que recebia”, ensinavam a preparar “a macambira, a mucunã das quais 

tiravam uma espécie de massa que faziam angu ou mingau” (OLIVEIRA, 2001, p.67), e ainda 

incentivou o plantio da mandioca. 

O Padre Cícero Romão Batista morreu no ano de 1934, mas deixou o seu legado 

também na educação. Assim como Pe. Ibiapina foi também responsável pela 

institucionalização da educação para crianças tanto das mulheres como dos meninos da 

região, ainda das décadas de 1916 a 1933, período de fundação de várias escolas na cidade de 

Juazeiro do Norte. Seu objetivo era a educação, aprender a ler e a escrever e ensinar-lhes um 

ofício, para que pudessem ter uma profissão. 

No ano de 1916, o Pe. Cícero idealiza e funda como prática caritativa o Orfanato Jesus 

Maria José, construído logo após a terrível seca de 1915. São vários os exemplos que temos 

sobre a idealização do Orfanato, vários autores, dentre eles, os naturais da cidade afirmam que 

em época de seca, as crianças que ficavam sem seus pais eram entregues ao Pe. Cícero, para 

que ele tomasse de conta daquelas crianças, sendo estas acolhidas pelo Padre em sua 

residência, às vezes entregues a famílias para serem suas domésticas. 

Com o crescente número de crianças na sua residência, o Pe. resolveu colocar todas as 

crianças em um lugar onde lhes fornecesse os cuidados, educação e aprendessem um ofício, 

para que na vida adulta tivessem como sobreviver na sociedade. 

Nos registros dos quais tivemos acesso, encontramos dados sobre instituições 

educacionais criadas na cidade de Juazeiro do Norte, voltadas para a educação das meninas da 

região. Estas escolas eram, em sua maioria, de cunho particular, mantidas pelo Padre Cícero. 

A exemplo, temos uma das primeiras escolas criada e mantida pelo Padre, a Escola de Izabel 

Montezuma, onde a professora teve as suas primeiras turmas. “Em 1941, fundou-se o 1º 

colégio secundário em Juazeiro” (QUEIROZ, 2008 p. 19),tendo como figura importante nessa 

construção o Padre Cícero. Assim como coloca Oliveira, concordando com as suas palavras, o 

Padre Cícero foi em parte o grande responsável pelo desenvolvimento da cidade de Juazeiro e 

muito contribuiu para o desenvolvimento da região do Cariri. 

 

2.6 Irmandade das Beatas do Juazeiro do Norte 

 

Padre Cícero Romão Batista ao se instalar no povoado de Joaseiro, um pequeno 

lugarejo no interior do Ceará, coloca em prática ações destinadas ao crescimento daquela 

pequena população. Para auxiliar em sua jornada para com o povo Joaseirense, desde o início 

da sua chegada ao povoado passa a recrutar moças solteiras, que tinham a intenção de seguir 



59 

uma vida religiosa. 

Baseado nos princípios canônicos, o Padre Cícero cria, em 1885, uma irmandade de 

mulheres que estaria sob a sua autoridade direta. Essa irmandade era constituída por mulheres 

leigas, “algumas delas tinham sido Beatas da Casa de Caridade do Crato, e outras, de Joaseiro, 

tomavam o hábito pela primeira vez”. (DELLA CAVA, 2014, p. 81). Algumas, segundo Della 

Cava, eram viúvas desprovidas da tutela masculina e buscavam na religião, uma vida de 

castidade. 

Faziam também parte da irmandade das Beatas do Juazeiro, mulheres instruídas, que 

vieram a contribuir com a educação da juventude Joaseirense. Como exemplo, temos: Izabel 

da Luz, “que se tornou uma das mais notáveis professoras da juventude do povoado” (DELLA 

CAVA, 2014, p. 81). Outras se entregaram a uma vida de devoção e caridade, como foi o caso 

da Beata Maria de Araújo. 

Faziam parte ainda dessa irmandade as Beatas que administraram o Orfanato Jesus 

Maria José, Beata Mocinha, Raimunda da Cruz Neves, entre outras. Muitas dessas mulheres 

viviam na casa do Padre Cícero, junto a sua família, e foram destinadas pelo patriarca para 

gerir os cuidados com as crianças órfãs que o Padre acolhia. 

Na idealização da irmandade das Beatas, o Padre Cícero muito se assemelhava ao 

Padre Ibiapina, ao recrutar moças que se entregassem: 

[...] simplesmente a uma vida de piedade de oração e caridade. Essas mulheres 

entregavam-se ao ensaio ocasional do catecismo a participação exuberante nos 

serviços anuais da semana Santa e nos autos do natal, o que sob a orientação do 

Padre Cícero, se destinava a edificação dos habitantes incalcando - lhes fervor à 

Igreja e as suas doutrinas. (DELLA CAVA, 2014, p. 81) 

Essas irmandades caracterizavam-se como organizações religiosas no âmbito da 

paróquia que congregavam o laicato e incluíam homens e mulheres. Em Juazeiro, o Padre 

Cícero cria também a irmandade dos beatos, que muito contribuíram com a formação 

religiosa e organização do povoado. 

Em entrevista com o professor e historiador Renato Dantas (2016), o mesmo relata que 

esta casa instituída pelo Padre Cícero acabou por abrigar mulheres que já vinham de uma 

experiência de recolhimento com o Padre Ibiapina, quando em suas missões pelo Nordeste 

cria as casas de caridade, onde abrigavam essas mulheres. 

No ano de 1889, o Padre Ibiapina seria expulso da região e proibido de fundar essas 

casas por não terem autorização canônica da Igreja, para quem as casas de caridade foram 

entregues. Nas palavras do Historiador Renato Dantas, a irmandade das Beatas criada pelo 

Padre Cícero, muito tinha haver com as Casas de Caridade do Padre Ibiapina, para ele é 



60 

importante saber que: 

[...] a História do Orfanato, inicia com as Beatas do Padre Ibiapina quando ele 

fundou as Casas de Caridade na região e de repente o Bispo se fica responsável 

pelas casas por ocasião da saída do Padre Ibiapina da região, essas Beatas acredito 

eu, não aceitando as normas do Bispo e dado a forma do Padre Cícero trabalhar que 

era muito parecida com a de Ibiapina, muitas das mulheres que eram Beatas do 

Padre Ibiapina, saem da Casa de Caridade e vem morar em Juazeiro. É tanto que eu 

acho fundamental saber é que em 1985, quando ele forma a irmandade das Beatas de 

Juazeiro, essas Beatas para mim, primeiro tinham muito das Casas de Caridade, do 

Padre Ibiapina, várias delas vieram de Missão Velha se não me engano do Crato, 

Barbalho nem tanto e Milagres também. (Renato Dantas, entrevista concedida a 

pesquisadora, Juazeiro 04. 02. 2016). 

Nas palavras de Renato Dantas, percebe-se que as Beatas, temendo ficar sem o seu 

mentor espiritual, deixam as casas de caridade que antes estavam sobre a coordenação do 

Padre Ibiapina e vão para o Juazeiro para juntar-se ao Padre Cícero. Algumas dessas mulheres 

nas palavras de Renato Dantas faziam parte das Casas de Caridade do Padre Ibiapina, nas 

cidades vizinhas, constituindo assim a irmandade das Beatas do Juazeiro em uma casa na Rua 

Padre Cícero, chamado o casarão das Beatas. Cabe ressaltar que no ano de 1985, o Padre 

Cícero, passa a recrutar moças da região que queriam seguir uma vida religiosa. Porém, 

algumas das Beatas já moravam na casa do Padre Cícero, como foi o caso de Joana Tertuliana 

de Jesus, a Beata Mocinha, como ficou conhecida, e Maria de Araújo, que “consagraram-se 

ao serviço de Deus”. Tornaram-se as Beatas vestidas de manto preto, tendo o Padre Cícero 

como o seu mentor espiritual. 

Desde o ano de 1914, Joana Tertuliana de Jesus passou a cuidar da casa do Padre 

Cícero, assumindo depois o papel de governanta. Além de realizar o trabalho de governanta, 

realizava também o papel de enfermeira, segundo Geraldo Menezes Barbosa, a Beata 

mocinha: 

[...] passou a ser uma espécie de secretária, autorizada a comprar e vender terras, 

contrair empréstimos para saldar dívidas médicas com tratamento e operações e 

sendo uma eximia organizadora do movimento geral da casa (Geraldo Menezes 

Barbosa, entrevista cedida ao Jornal Folha da Manhã, 1996). 

Segundo Geraldo Menezes a Beata mocinha, tornou-se a terceira pessoa mais 

importante no Juazeiro e na vida do Padre Cícero. 

Assim como nas Casas de Recolhimento do Padre Ibiapina, o Padre Cícero cria na 

cidade de Juazeiro uma Casa de Recolhimento para crianças do sexo feminino, órfãs e 

desvalidas, e entrega a sua administração para as Beatas, que faziam parte da irmandade. 

Essas casas eram mantidas através de doações, esmolas e subsídios do governo. Essas 

mulheres tinham a missão de desenvolver práticas caritativas para com os pobres vitimados 



61 

pelas secas que atingiam constantemente o Nordeste. 

A direção do Orfanato foi deixada nas mãos das mulheres de confiança do Padre 

Cícero, as Beatas, uma delas foi Joana Tertuliano de Jesus, que se tornou Beata do Padre 

Cícero no ano de 1885, e passou a ser chamada por Beata Mocinha. Residia na casa do Padre, 

e era a pessoa de sua confiança, responsável pela coordenação da sua casa, sendo também 

responsável pela direção das casas de caridade e pelas órfãs acolhidas pelo Padre Cícero. 

Segundo Menezes e Alencar (2011), a Beata Mocinha era: 

[...] desembaraçada, atenciosa e comunicativa, Joana Tertuliano logo conquistou 

restrita confiança do Sacerdote, de quem se tornara governanta e tesoureira, funções 

em que se mantivera initerruptamente até a morte do seu Senhor (MENEZES e 

ALENCAR, 2011, p.23). 

A importância da Beata Mocinha na vida do Padre Cícero foi relatada por 

historiadores locais, como uma mulher caridosa, dotada de bons modos. Utilizava das suas 

virtudes para orientar as órfãs, acolhidas pelo Padre Cícero, tanto para o trabalho quanto para 

a educação. Segundo Araújo (2012) a Beata Mocinha, exerceu na cidade de Juazeiro, desde 

1888: 

[...] os cargos de co-fundadora e primeira diretora do Orfanato Jesus Maria José”, 

co-fundadora do Matadouro Modelo, zeladora e primeira tesoureira do apostolado 

da Oração, tesoureira da Associação do sagrado Coração de Jesus e Governanta e 

tesoureira da casa do Padre Cícero. (ARAÚJO, 2012, p. 67) 

Podemos perceber nestes relatos a importância da Beata Mocinha na vida do Patriarca. 

De acordo com Araújo, os cuidados que a Beata tinha em relação às crianças pobres e 

abandonadas, assim como os cuidados com o povo de Juazeiro, fez da Beata mocinha “a 

terceira pessoa mais importante na hierarquia do poder de Juazeiro” (ARAÚJO, 2012, p. 69). 

A segunda pessoa escolhida pelo Padre Cícero para administrar o Orfanato junto à 

Beata Mocinha, foi a Beata Raimunda da Cruz Neves, que passou a morar no Orfanato para 

cuidar das meninas. Esta, conhecida como Minda, recebeu o hábito de Beata em 1885, se 

consolidando como Beata do Padre Cícero. 

Em entrevista com o historiador Antônio Figueiredo, ele nos relata que Minda, junto à 

Beata Mocinha, “foram á fortaleza do Orfanato, uma cuidava da parte financeira e a outra 

administrativa, e recebiam muitos romeiros ainda na Rua São José” (Renato Dantas, 

entrevista, concedida a pesquisadora, 06.02.2016). A Beata Raimunda da Cruz Neves ficou no 

Orfanato como administradora até o ano de 1930, quando foi assumido por Gertrudes 

Almeida Dias, esta permanecendo até o ano de 1932. 

Além da irmandade das Beatas, outras foram criadas em Juazeiro, bem antes do 

Milagre, segundo Della Cava (2014), essas irmandades desempenharam um importante papel 



62 

na propagação do milagre em Juazeiro. Para o autor: 

[...] os veículos-chave nos quais, Lobo se baseava, eram curiosamente, as 

irmandades, organizações religiosas no âmbito da paróquia, que agregavam o laicato 

e incluíam homens e mulheres. Duas dessas associações ligas pelo menos o 

Apostolado da Oração do Sagrado Coração de Jesus e a Conferencia de São Vicente 

de Paulo -, foram criadas antes do “Milagre” de 1889 e, como já se viu, 

desempenharam um papel nada desprezível na gestação da crença nos “milagres de 

Joaseiro”. (DELLA CAVA, 2014, p. 141)  

Diante do exposto, podemos perceber que a irmandade das Beatas, assim como as 

outras serviram de alicerce para o Padre Cícero na construção e defesa de Juazeiro. Segundo 

Della Cava (1976, p. 79), as “Beatas vieram a ser propagadoras-chave da religião popular”. 

Atuaram elas como grupo de mulheres religiosas, obedientes e trabalhadoras, que dedicaram 

as suas vidas à espiritualidade e à caridade para com o povo juazeirense, sendo outorgado a 

essas mulheres a oportunidade de solucionar os problemas de sobrevivência cotidiana, ao 

mesmo tempo, auxiliavam tantas outras, que eram vistas como pobres e desvalidas. Com isso, 

a ação missionária do Padre Cícero que as dirigia podia ganhar corpo e significado social 

numa cidade onde ele era considerado líder espiritual e político, um verdadeiro Patriarca. 

  



63 

3. AS MEDIDAS DE RECOLHIMENTO PARA PESSOAS POBRES E DESVALIDOS 

A NÍVEL NACIONAL E INTERNACIONAL E AS PRIMEIRAS CASAS DE 

RECOLHIMENTO PARA A INFÂNCIA POBRE E DESVALIDA NO BRASIL 

 

Neste capítulo, construímos uma breve contextualização histórica, sobre as primeiras 

Casas de Recolhimento para pessoas pobres e desvalidas, em âmbito nacional e internacional 

que se constituíram como políticas assistencialistas, a população desprovida de poder 

econômico, surgindo às primeiras instituições de amparo às crianças pobres e desvalidas, que 

foram rejeitadas ao longo dos séculos, sujeitos que fazem parte do nosso objeto de estudo. 

Embora tenha mudado o conceito que se dá à infância, ainda repercute nas camadas mais 

pobres o mesmo sentimento de abandonados, enjeitados. 

 

3.1 Origem das primeiras medidas de recolhimento para pessoas pobres, e desvalidos em 

âmbito nacional e internacional. 

 

Nos estudos de Algranti (1993), em sua tese de doutoramento sobre a condição 

feminina através dos conventos e recolhimentos do sudoeste (1750 – 1822), podemos situar as 

ideias que deram origem a estas instituições no Brasil, situando-as em âmbito internacional. 

Algranti (1993) retrata a origem das instituições ao mundo Europeu, dada à preocupação que 

o Estado burguês tinha em retirar das ruas os pobres e mendigos. 

As primeiras instituições de recolhimento dos pobres marcam, segundo Algranti 

(1993), sua aparição no século XVI, na Inglaterra, “quando são construídas as primeiras 

Bridwells8 e Workhouses9”. A Holanda e a Alemanha acompanham seus passos com o 

                                                           
8Na idade moderna, diante da crise socioeconômica que abalou a Europa e que resultou no grande número de 

pessoas extremamente pobres, as quais se dedicavam à mendicância ou a prática de atos delituosos para 

sobreviverem, fez-se necessário estabelecer nova política criminal para conter o crescimento e a ação deste 

grupo. Nesse contexto, o clero inglês pediu auxílio ao Rei de Londres, que autorizou a utilização do castelo de 

Bridwell para que ali fossem recolhidas as pessoas vadias, os ociosos, os ladrões e os praticantes de pequenos 

delitos com o objetivo de serem disciplinados. (ELIZABEBA REBOUÇAS TOMÉ PRACIANO: “O DIREITO 

DE PUNIR NA CONSTITUIÇÃO DE 1988 E OS REFLEXOS NA EXECUÇÃO DA PENA PRIVATIVA DE 

LIBERDADE”. Dissertação apresentada ao programa de Pós – Graduação em direito, Fortaleza, 

2007.http://www.ibamendes.com/2011/03/origem-e-evolucao-da-prisao.html: acessado em 01/05/2016 às 18:29. 

9 Na História britânica, uma workhouse era um lugar onde as pessoas pobres que não tinham com que subsistir 

podiam ir viver e trabalhar. O exemplo mais antigo de workhouse data de 1652 em Exeter, embora existam 

provas escritas da presença de instituições similares anteriores a essa data. Alguns documentos escritos referem 

uma workhouse em Abingdon por volta de 1631. As origens da Workhouse podem ser traçadas até a Poor Law 

de 1388, que procurou resolver a situação de falta de mão de obra posterior à Peste Negra, restringindo o 

deslocamento dos trabalhadores, e tornando o Estado responsável por ajudar no sustento dos pobres: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Workhouse: acessado em 01/05/2016 às 18:42. 

http://www.ibamendes.com/2011/03/origem-e-evolucao-da-prisao.html
https://pt.wikipedia.org/wiki/Workhouse


64 

objetivo de pôr fim ao desemprego e controlar a mendicância. Os pobres eram recolhidos e 

colocados “em casas de internamento ou de trabalho, uma prática difundida pela Europa 

inteira” que se dava ou por intermédio do Estado ou do poder eclesiástico(ALGRANTI, 1993, 

p.49). 

Porém, através dos estudos de Algranti, podemos perceber que o movimento de 

recolhimento dos pobres se inicia bem antes na Inglaterra, quando a autora relata sobre “um 

estatuto de 1530, anterior as primeiras Poor Laws (1572)10, que já estabelecia o registro dos 

vagabundos” (ALGRANTI, 1993, p. 48). Uma prática que, segundo a autora, pode se 

caracterizar como uma ação elitista para se livrar do desconforto que a miséria poderia 

ocasionar para as famílias das classes dominantes. Na verdade, eram medidas tomadas pela 

elite do período, com o objetivo de afastar das ruas os famintos, e se precaverem das reações 

ocasionadas por esta condição, ou seja, a elite temia pela sua segurança quanto à formação de 

bandidos ou desocupados pelas ruas. 

Na França, ainda em 1532, tais práticas relacionadas à pobreza eram tratadas pela 

burguesia através de medidas coercitivas, com a criação de decretos que pudessem expurgar 

das ruas os miseráveis, que incluía em sua maioria crianças abandonadas em situação de 

mendicância, quando para sobreviver praticavam pequenos furtos. 

Em Portugal, a prática de recolhimento dos pobres, data do século XV, quando da 

preocupação da monarquia com os mendigos, pobres e doentes, espalhados pelas ruas. A 

Coroa Portuguesa, mesmo expressando sua preocupação com a pobreza, confiava muitas 

vezes a guarda e defesa destes ainda à Igreja, e a Padres que faziam trabalhos individuais de 

caridade para com os pobres, mendigos e doentes. 

Outro exemplo sobre a atuação do clero português em relação ao grande número de 

mendigos e doentes que vagavam pelas cidades do Reino nos séculos XVI e XVII 

são os conhecidos relatos sobre a vida de célebres Padres caridosos. Figuras como 

D. Frei Bartolomeu dos Mártires (1504-1590) e D. Teotônio de Bragança (1530-

1602) são constantemente lembradas na literatura religiosa portuguesa por sua 

atuação nas epidemias e pestes que assolaram o país. Também os mosteiros 

distribuíam diariamente esmolas, recolhiam e tratavam os mais necessitados 

(ALGRANTI, 1993, p.49) 

De acordo com a autora, Algranti, (1993), no imaginário da época a situação de 

pobreza e miséria pela qual passava a classe dos menos favorecidos levava, em suma, 

                                                                                                                                                                                     
 

10As PoorLaws foram um sistema de ajuda social aos pobres em Inglaterra e Gales, que se desenvolveu a partir 

da Idade Média tardia e das leis Tudor, antes de ser codificado em 1587-1598. O sistema das PoorLawssubsistiu 

até ao surgimento do Estado de bem-estar moderno depois da Segunda Guerra Mundial. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Poor_Laws: acessado em 01/05/2016 às 18:42 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Poor_Laws


65 

mulheres “donzelas e viúvas à dissolução dos costumes e, em última instância, à 

prostituição”, (ALGRANTI, 1993, p.49). Isso levava a Igreja católica e indivíduos religiosos a 

buscar medidas que pudessem resolver tais problemas das camadas abastadas principalmente 

relacionado à recuperação da moral das mulheres da época. Para tanto, se construíam Casas 

de Recolhimento para amparar órfãs pobres, mulheres desamparadas ou que apresentavam um 

comportamento sexual incompatível com a moral da época, com o intuito de preservar a 

virtude e honra da família. Entretanto, estas instituições não tinham a intenção de preparar a 

mulher para uma vida religiosa, pois estavam voltados para a preparação da mulher para a 

vida familiar, como ser mãe e esposa, dentro dos preceitos da época.  

Mesmo na idade média havendo uma preocupação com os pobres, incluindo as 

crianças abandonadas, foi somente na idade Moderna que “a preocupação com a criança 

abandonada mostrou-se mais cadente, no momento em que a pobreza se tornou onerosa ao 

Estado e a ideia de que o aumento populacional embasava as riquezas das nações tomou 

contornos definidos” (DEL PRIORE, 1992, p. 52). 

No início da Idade Moderna era possível encontrar em Portugal, Casas de 

Recolhimento para as órfãs pobres e desamparadas de Lisboa. D. João11, pouco antes de 

morrer, fundou o recolhimento das "órfãs donzelas e nobres". “Logo depois, foram surgindo 

outras, como o recolhimento de Santa Martha de Santarém, criado por D. Sebastião, para 

viúvas e filhas das vítimas da peste”’(ALGRANTI, 1993, p.52). Tais Casas de Recolhimento 

tinham um propósito educativo com finalidade de “ajudar famílias pobres, acolhendo suas 

filhas para dotá-las no momento do matrimônio, ou de se tornarem religiosas” (ALGRANTI, 

1993, p.52). 

Paralelo à criação de instituições de internamento para pobres e órfãs, continuava 

ainda em Portugal: 

[...] a prática da caridade cristã de auxílio individual, herdada da Idade Média 

exercida por ordens religiosas e pelas irmandades leigas ou associações de classe, 

prática apoiada por monarcas, Bispos, e leigos, o que se estendeu também à Colônia 

Americana. (ALGRANTI, 1993, p. 49) 

Com o processo civilizatório, os males que atingiam o mundo europeu foram também 

preocupações decorrentes do Novo Mundo descoberto através do Atlântico. A expansão 

europeia sobre os países “da África, Ásia e América” contou com “o recrutamento 

compulsivo dos mendigos profissionais, vagabundos e cadastrados, que eram alistados à força 

para serviço militar no ultramar, por período que variava de alguns anos até a vida inteira”, 

(ALGRANTI, 1993, p.50), 



66 

Nas expedições brasileiras, a presença de vários homens, entre eles, degenerados, 

“acabou por criar entre os colonos a imagem tão difundida ainda hoje de uma colonização 

empreendida por criminosos e vagabundos, na América Portuguesa” (ALGRANTI, 1993, 

p.50), o que veio a gerar situações de pobreza entre a população e prostituição para as 

meninas e mulheres das colônias. 

A situação de pobreza e prostituição nas colônias levou os jesuítas a constituírem as 

primeiras medidas de recolhimento de pessoas pobres e desvalidas no Brasil, destinadas às 

meninas índias. Os jesuítas colocaram em prática as primeiras ações educacionais, que se 

deram por intermédio da conversão do povo indígena à religião cristã, ainda em aliança com o 

Império Português. Baseado nisso, vai sendo delineado com o tempo uma estratégia religiosa 

de educação em regime de “recolhimento e santidade”. Os recolhimentos criados no Brasil 

sofreram algumas mudanças em relação à metrópole, porém acabaram por preservar os 

mesmos ideais. 

De início, a educação dos jesuítas voltava-se somente para os meninos, uma prática 

iniciada com os órfãos que eram trazidos de Portugal e que seriam os futuros colonos, parte 

do projeto de povoamento das colônias traçado pelo governo português e se estendeu às 

crianças indígenas e às mulheres pobres e decaídas. 

Segundo Algranti (1993), o fluxo de homens em terras brasileiras decorrente das 

expedições acabava por gerar problemas tanto para a Coroa como para as mulheres das 

colônias. Tal situação levava “ao concubinato dos portugueses com as índias e negras” 

(ALGRANTI, 1993, p.52), situação que contrariava tanto os interesses do Estado 

metropolitano como os interesses da Igreja romana. Segundo Nunes (1992) “a formação de 

uma população mestiça, sem o contrapeso de uma população branca de raízes Lusitanas, seria 

perigosa e inquietante para os projetos da Coroa”. Porém, “poucas eram as mulheres que 

acompanhavam seus maridos na travessia perigosa do Atlântico” (NUNES, 1992, p.484), 

resultando em um grande número de homens nas colônias, com poucas mulheres brancas para 

contraírem matrimônio e concretizar os projetos da Coroa portuguesa. 

Preocupados com o despovoamento da colônia e com a falta de mulheres brancas, o 

governo português busca medidas para o controle absoluto dos colonos, e para garantir que 

estes continuassem em terras brasileiras. Fazer com que eles constituíssem vínculos no Brasil 

seria uma garantia da sua permanência. “Daí a necessidade de que mulheres brancas das 

classes altas, órfãs pobres, ou até mesmo prostitutas viessem de Portugal cumprir aqui sua 

função de reprodutoras biológicas e sociais” (NUNES, 1992, p.48), com o objetivo de garantir 

a hegemonia branca da Metrópole na colônia. 



67 

Essas moças eram oriundas de recolhimento para pobres, órfãs, e desvalidas, onde 

eram preparadas dentro dos princípios da Igreja, e educadas para serem esposas e mães 

capazes de cuidar do seu lar, responsáveis pela formação do núcleo familiar, no qual o seu 

papel se resumia em ser mãe e esposa, responsáveis pela cultura e pelo bom desempenho 

educacional dos colonos. Um projeto que adivinha da preocupação de se constituir 

matrimônios dentro dos princípios da Igreja, instituído nos moldes europeus. Assim como 

coloca Algranti (1993, p. 70) “o sacramento do matrimônio ligava-se, assim, à política de 

povoamento e exploração da Colônia e destinava às mulheres o papel de reprodutoras, 

esposas e mães”.  

O casamento era visto, portanto, não só como uma forma de aumentar a população, 

mas de aumentá-la por meio das leis da Igreja Católica, de forma a disciplinar os 

colonos, tomá-los mais assentados, presos aos laços familiares, dificultando a sua 

volta à Metrópole (ALGRANTI, 1993, p.70). 

O casamento, além de servir para o aumento da população, servia como forma de 

disciplinamento dos colonos. Mantê-los em terras brasileiras garantiria ao Governo português, 

a exploração das tão sonhadas terras, além de garantir a defesa das fronteiras.  

Para tanto, o Governo português toma, nos dois primeiros séculos, inúmeras medidas 

para incentivar o casamento, desde o envio de órfãs e até mesmo prostitutas de Portugal. 

Assim como: 

[...] a concessão de cargos importantes aos funcionários da Coroa que contraíssem 

matrimônio com as filhas dos altos funcionários da Coroa mortos em serviço de E1 

Rei. Ao serem enviadas para o Brasil, essas mulheres deveriam se casar com 

homens de igual condição de seu pai, para que de alguma forma fosse compensada a 

ausência do pátrio poder e garantido o seu status social. (RODRIGUES, 2012, p. 38) 

E ainda, por ordem do Estado metropolitano, estava proibido de se instalar conventos 

em terras brasileiras, para que fosse possível garantir mulheres que pudessem procriar, por a 

clientela que frequentava os conventos serem mulheres pertencentes à elite brasileira. E ainda 

a proibição de envio de moças para os conventos em Portugal a partir de 1732.  

Cabe ressaltar que as regras sobre os Magistrados portugueses que se encontravam no 

Brasil, para não se casarem com mulheres nascidas na colônia, poderiam ser revistas diante 

das condições econômicas e étnicas da mulher em questão. Ou seja, se fossem mulheres 

brancas e ricas.  

Quanto às mulheres negras e índias destinavam-se as relações em concubinato, a 

prostituição e a exploração que a pobreza lhes reservava. Tal situação a qual estavam 

submetidas às mulheres brasileiras se dava desde o início do período exploratório das 

colônias, por estar marcado tanto pela escravidão, como pela exploração dos povos negros e 



68 

indígenas. Situação que marcou também o início de “relacionamentos entre os sexos nas 

possessões portuguesas da América, como também estabeleceram de imediato profundas 

diferenças entre as mulheres da colônia, separando-as em categorias” (ALGRANTI, 1993, 

p.60), mulheres brancas, negras, “livres ou escravas”. 

Tais relações nos levam a perceber nitidamente as relações étnico-raciais e de classe 

que se estabeleciam nas colônias, tendo a mulher como personagem principal desse enredo. 

Sua condição de indivíduo mulher pertencente à classe explorada, fazia com que os 

colonizadores lhes reservassem o “abuso sexual consentido ou forçado de índias, negras, ou 

mulatas, a despeito do que fizessem os missionários para combater semelhantes práticas” 

(VAINFAS, 1989, p.51). 

A condição da mulher estava relacionada a sua condição de classe e etnia. Para as 

brancas, cabia-lhes a educação mesmo que voltada para o lar, para assim contrair o 

matrimônio. Para as mulheres e crianças pobres, a prostituição e uma vida de exploração. Tal 

situação deu início às primeiras práticas de caridade com as construções de Casas de 

Recolhimento para os pobres, miseráveis, das crianças órfãs e desvalidas, desenvolvidas por 

Padres missionários vindos de Portugal, assim como na Europa, na Idade Média, as casas 

eram destinadas para: “reabilitar para garantir cidadãos honestos da mesma forma que a 

disciplina do trabalho evitava a ociosidade, periculosidade dos homens vadios” (ALGRANTI, 

1993, p. 52). 

A restrição à criação de conventos e o envio de moças da elite para Portugal 

ocasionava para o Governo um desconforto entre os senhores da elite brasileira, que segundo 

Algranti (1993), nem sempre reservava para suas filhas uma vida de casada, mas sim uma 

vida religiosa, que era sinônimo de prestígio social na época. O pedido para a criação de 

conventos era constantemente feito ao Conselho Ultra marinho. Temendo revoltas entre a elite 

brasileira, a Coroa portuguesa libera através de decreto a criação de casas de Reclusão para 

mulheres. Para tanto, algumas condições eram estipuladas, para que estas instituições não 

tivessem a mesma conotação dos conventos. As instituições de recolhimento deveriam ser 

leigas e sustentadas por particulares, e deveriam preservar as mulheres do perigo da desonra, 

preservando a sua pureza até o casamento e ainda uma educação moral. A partir do século 

XVII, a criação de recolhimentos se deu em terras brasileiras e posteriormente “a criação de 

conventos, a exemplo, temos o convento de Santa Clara, na Bahia, erguido em 1677” 

(RODRIGUES, 2012, p.38). Estas instituições eram regidas por alvarás e deveriam ser 

destinadas às mulheres pobres, órfãs, mas poderia acolher também pensionistas. 



69 

A Coroa tinha sobre essas casas o cuidado para que não se tornassem religiosas. 

Mesmo sendo apoiadas pela Igreja Católica, “estas deveriam estar submetidas ao Governador 

e ao Bispo, mas embora tutelada por esse, não se constituía uma instituição religiosa 

propriamente dita” (RODRIGUES, 2012, p.42). Porém, o poder espiritual das casas era 

atribuído ao Bispo, sendo coordenada por ordens religiosas femininas. 

No Brasil Colônia foram instituídos vários tipos de recolhimentos, “os destinados à 

vida monástica, que se organizava e pretendia se transformar em conventos, os reservados às 

mulheres que não pretendiam ter uma vida religiosa. Dentre estes últimos, havia ainda 

diferentes objetivos e clientela”, (RODRIGUES, 2012, p.42). Entre tantos recolhimentos, 

destacamos os: 

[...] criados para a educação de meninas indígenas, junto a matronas virtuosas, 

abrigando, posteriormente, meninas órfãs sustentadas pela filantropia local. Este 

modelo de Recolhimento fazia parte do projeto de evangelização, no Novo Mundo, 

da Companhia de Jesus, fundada por Santo Inácio de Loyola em 1540, cujos 

membros eram conhecidos como Jesuítas ou inacianos.  (RODRIGUES, 2012, p. 42) 

As ações desenvolvidas pelos jesuítas diante do período exploratório repercutiram 

sobre as políticas de formação educacional brasileira, bem como no desenvolvimento 

estrutural do país, dada as suas influências e participação na criação de vilas, cidades e 

instituições educacionais. E ainda, voltaram-se para os pobres com obras de caridade, entre 

elas, a criação de recolhimentos para as mulheres pobres, “fundados por iniciativa do jesuíta 

Gabriel Malagrida” (RODRIGUES, 2012, p.43), a partir do ano de 1751, por todo o Nordeste 

brasileiro com o objetivo educacional, religioso e moral. 

Com o desenvolver da Idade Moderna, podemos assistir um novo redirecionamento 

nas formas que se estabeleceram para recolhimentos dos pobres e miseráveis. A prática de 

recolhimento que se estendia a todos os pobres e miseráveis, passam a ter formas definidas, 

com a construção de cadeias, Orfanatos junto ao surgimento de instituições leigas de reclusão 

destinadas a mulheres que fossem pobres ou ricas visando preservar a honra e controlar a 

sexualidade feminina. Segundo Algranti (1993), essa reorganização “trata-se, portanto, da 

expressão de mais um elemento próprio do processo de “laicização” da cultura e do 

individualismo característico da Idade Moderna” (ALGRANTI, 1993, p. 53), sendo esse 

modelo articulado de vida religiosa com a criação dos conventos instituídos no Brasil somente 

“no final do império, com o advento da república e no contexto da reforma da Igreja Católica” 

(NUNES, 1992, p. 492). Com as consequências da Revolução Francesa na Europa, ocasionou 

a vinda de religiosos (as) para o Brasil dados os conflitos de ordem “ideológica”, que proibia 

religiosos da sua atuação social. Estes encontraram na vinda para o Brasil uma forma de 



70 

continuidade das suas missões religiosas. “O trabalho educativo nos colégios, o cuidado com 

os doentes, das crianças e dos velhos em Orfanatos e asilos constituíram suas principais 

atividades” (NUNES, 1992, p. 492). 

Os colégios religiosos por sua vez, veiculam uma educação de caráter fortemente 

conservador centrada na manutenção do modelo familiar cristão tradicional. As 

devoções difundidas a partir das escolas e das novas associações religiosas, das 

quais as mulheres são as maiores divulgadoras, têm na supervalorização da figura da 

Virgem Maria uma de suas principais características. O simbolismo da figura de 

Maria, virgem e mãe, é marcante para as mulheres; concentra uma ambiguidade 

extrema pela valorização concomitante da virgindade e da maternidade. Erigindo a 

virgindade em culto, é o controle da sexualidade feminina e a normatização dos 

comportamentos sexuais que a Igreja visa. (NUNES, 1992, p. 495) 

Instala-se também no Brasil uma nova concepção sobre a família, e a mulher passa a 

ter uma nova função dentro do núcleo familiar. “A importância da família no projeto de 

evangelização “tridentino” concedeu à esposa e à mãe um novo papel: o de educadora” 

(ALGRANTI, 1993, p.53), em que o seu comportamento passa a ser de constante vigília por 

se assemelhar a virgem Maria, símbolo de “pureza”. Para que a mulher pudesse desempenhar 

esse papel, assistimos ao redirecionamento dos modelos pedagógicos para a formação 

feminina que se adaptaram “aos diferentes níveis sociais”. “Criaram-se pensionatos, 

geralmente junto aos conventos para as jovens mais privilegiadas, ou escolas caritativas para 

as indigentes”(ALGRANTI, 1993, p.53). 

As mudanças em relação ao comportamento sobre as mulheres não se deram de forma 

imediata, foram se moldando de acordo com as transformações sociais, onde as mulheres 

foram sendo inseridas conforme as necessidades do modelo de sociedade que estava sendo 

instituído. Essa ruptura se deu somente no final do século XVIII, quando as instituições 

religiosas encontravam-se em decadência, porém a prática de reclusão feminina encontrava-se 

segundo Algranti, (1993), plenamente estabelecida. 

A mulher passa a ser reconhecida como membro importante na construção e formação 

familiar, o que abre espaço para o processo educacional feminino.  

No lugar dos recolhimentos e conventos, espaços de múltiplas funções conjuntas 

surgirão no século XIX, instituições de caráter menos vago e diferenciado como as 

escolas de meninas, penitenciarias para mulheres e conventos de religiosas. Cada um 

deles em edifícios separados e estatutos bem definidos (ALGRANTI, 1993, p. 53). 

Nos estudos de Algranti (1993), podemos perceber que mesmo com mudanças sobre o 

papel da mulher na sociedade e no núcleo familiar, o “enclausuramento” de mulheres leigas, 

“foi sempre praticado em nome de princípios morais da preservação dos bons costumes e da 

castidade feminina” (ALGRANTI, 1993, p.52), substituído na idade moderna pela família 

patriarcal. 



71 

De certo, não podemos colocar a condição de dominada da mulher de forma 

generalizada, a História nos mostra que muitas mulheres utilizaram-se dos conventos como 

forma de fugir do casamento ao qual estavam destinadas, caracterizando assim uma forma de 

resistência ao domínio da figura masculina, fosse do seu pai ou do seu marido. Mas, o que não 

podemos esquecer é que a estrutura da família brasileira foi moldada dentro dos princípios da 

família patriarcal, em cujo papel da mulher por muito tempo se resumiu a ser uma mulher do 

lar, fortalecendo assim as opressões e as formas de exploração feminina na estrutura social. 

Os recolhimentos expressavam as vontades e os valores masculinos e moldavam-se 

ás necessidades da sociedade, fazendo que nas diversas instituições que existiram 

fosse aceito o ingresso de mulheres pelos mais diversos motivos, os quais variam 

entre religiosos, caritativos, educativos e punitivos. Os ingressos definitivos ou 

passageiros por um recolhimento servem para evidenciar que, quando a reclusão 

domestica não se mostrava eficiente, o homem não se omitia em recorrer á reclusão 

institucional para punir e preservar a honra (RODRIGUES, 2012, p. 46). 

Inspirado nesse modelo idealiza-se o Orfanato Jesus Maria José, uma casa de amparo 

às meninas órfãs pobres e desamparadas, carentes de uma tutela masculina. Não se constituiu 

como instituição religiosa, mas está submetida a uma figura masculina, membro da Igreja 

Católica, de início o Padre Cícero, e nos dias atuais o Bispo da Diocese do Crato, mantido 

com recursos particulares e coordenados por uma ordem feminina, de início as Beatas e 

atualmente as Filhas de Santa Teresa de Jesus. 

O Orfanato Jesus Maria José, carrega em sua História padrões europeus no tocante ao 

recolhimento das meninas órfãs e desvalidas bem como, a prática desenvolvida pelo Padre 

Cícero ao buscar trabalho para as meninas que lhes eram entregues aos seus cuidados. “Tendo 

a disciplina do trabalho como forma de evitar a ociosidade”, (RODRIGUES, 2012, p. 46), revela 

proximidades e semelhanças com as práticas difundidas na Europa por Padres religiosos, em 

específico, em Portugal. 

 

3.2 Um breve histórico da infância pobre e desvalida no Brasil 

 

A História da infância no Brasil carrega uma forte tradição sobre a utilização da mão 

de obra infantil que se caracteriza desde o Período Colonial, estendendo-se ao Império, 

quando as crianças das famílias mais pobres eram submetidas tanto ao trabalho doméstico 

como na exploração ligada às elites. 

O sentimento de infância nas famílias desprovidas de condições econômicas está 

carregado de tragédias, vividas por meninos e meninas desde o abandono, à exploração, e à 

condenação a uma vida de penúrias, iniciada ainda no período colonial, dado o processo de 



72 

civilização instituído pela Coroa Portuguesa, que ao chegarem ao Brasil colocaram em prática 

junto a Igreja Católica representada pelos jesuítas, uma política de catequização aos indígenas 

através do “adestramento físico e mental, com o objetivo de incluir valores civilizatórios e 

religiosos para o povo indígena, que segundo os jesuítas eram desprovidos de alma” (DEL 

PRIORE, 2010, p.15). 

Segundo Venâncio (2007), a presença dos colonizadores em terras brasileiras acabou 

por gerar vários problemas para os povos indígenas que vinham a ser preocupação dos 

eclesiásticos e administradores das colônias. Os males trazidos pelos colonizadores, um dos 

fatores responsáveis pelas condições de doenças e extrema pobreza que acometeu as tribos 

indígenas nesse período, culminando com a extinção de várias tribos, e a presença de crianças 

desamparadas. 

O contato entre colonizadores e indígenas resultou em consequências nefastas para 

os índios, em especial no que se refere ás doenças que acompanhavam a chegada das 

caravelas; doenças para as quais os índios não possuíam defesa orgânica alguma. Tal 

fato acabou gerando uma multidão de órfãos desamparados; o que acabou levando 

os jesuítas a criarem os colégios de meninos, instituições destinadas a abrigar 

legiões de indiozinhos sem pai, de tribos dizimadas pela peste, fome e conflitos com 

os brancos (VENÂNCIO, 2007, p. 189) 

Nesse mesmo período, temos indícios das primeiras medidas tomadas em atendimento 

à criança desprovida de seus familiares e às pessoas pobres, em condições de mendicância. 

Segundo Venâncio (2007), esse problema desde o século XVI era causa de preocupação tanto 

para os eclesiásticos quanto para os administradores, que buscaram medidas de atendimento a 

essa parcela da sociedade. Tais medidas ficaram sob a responsabilidade da Igreja católica, que 

pensando em resolver o problema cria as Santas Casas de Misericórdia, para o atendimento 

aos doentes, aos pobres, às crianças órfãs, às viúvas e aos demais desamparados. “No Brasil, 

apenas Salvador, Recife e Rio de Janeiro estabeleceram tais Rodas no Período Colonial” 

(VENÂNCIO, 2007, p. 191). 

Essas casas auxiliavam no trabalho de atendimento à pobreza, “pelas irmandades, 

confrarias, ordens, e outras organizações de caráter religioso” (VENÂNCIO, 2007, p. 119), 

que viam nos pobres sujeitos necessitados de caridade, dando origem também às primeiras 

instituições filantrópicas ou assistencialistas no Brasil. 

Na realidade, passar a responsabilidade para a Igreja era nada mais que uma forma de 

eximir o Estado do cumprimento dos deveres com a população carente e os direitos da 

criança, que até então não tinha um papel definido no seio familiar. 

Segundo Ariès (1978), o sentimento de infância vai variar de acordo com as condições 

econômicas, passando a existir de fato apenas pelas camadas mais nobres da sociedade. Tendo 



73 

esse processo evoluído através dos séculos. “Até boa parte do século XII, a arte medieval 

desconhecia a infância ou não tentava representá-la” (ARIÈS, 1978, p. 50). Ainda conforme o 

autor, a ausência da não representatividade da infância na iconografia Medieval não se deve a 

uma simples incompetência, ou a uma mera falta de habilidade dos artistas. Para ele, seria 

“mais provável que não houvesse lugar para infância nesse mundo” (ARIÈS, 1978, p. 65),o 

que poderia justificar a não representatividade da infância nesse período. 

Ainda à luz de Ariès, pode-se compreender que a descoberta da infância de fato se deu 

no século XIII, e “sua evolução pode ser acompanhada na História da arte e na iconografia 

dos séculos XV e XVI”. Porém, Ariès (1987), nos traz dados capazes de mostrar que os 

primeiros sinais de desenvolvimento da importância da criança no seio familiar “tonaram-se 

particularmente numerosos e significativos a partir do fim do século XVI e durante o século 

XVII” (ARIÈS, 1987, p. 65), em que a criança passou a ter a sua representatividade no núcleo 

familiar, sendo considerada como ser individual na sua representatividade, até se chegar ao 

conceito moderno de infância. 

Assim embora as condições demográficas não tenham mudado muito do século XIII 

ao XVII, embora a mortalidade infantil se tenha mantido um nível muito elevado, 

uma nova sensibilidade atribuiu a esses seres frágeis e ameaçador uma 

particularidade que antes ninguém se importava em reconhecer: foi como se a 

consciência comum só então descobrisse que a alma da criança também era imortal. 

É certo que essa importância dada á personalidade da criança se ligava a uma 

cristianização mais profunda dos costumes. (ARIÈS, 1987, p. 61). 

A cristianização, de fato, no Brasil, também serviu como impulsionador da 

importância da criança, que após ser batizada passava a ter alma, o que viabilizou a 

construção das Casas de Recolhimento para os menores abandonados, de início pelos 

brasileiros, nos séculos XV e XVI. 

No século seguinte, segundo Venâncio (2007), assistiu-se no Brasil, o abandono de 

crianças, também pelas famílias portuguesas. Com o crescimento dos centros urbanos, o 

tráfico livre de escravos, a diversificação nas atividades comerciais, fez com que houvesse um 

aumento do crescimento populacional, especialmente nos principais centros portuários. Até 

meados do século XVIII, “a população aumentou significativamente, multiplicando por dois 

ou até mesmo por quatro as modestas cifras do início do século” (VENÂNCIO, 2007, p.189). 

Como efeito global, expandia-se também a economia, e as tragédias relacionadas aos grandes 

centros urbanos. 

Esses diferentes ritmos de crescimento pelo qual passava o mundo colonial tinham 

uma repercussão direta com as condições de vida das crianças, que passaram a ser 

abandonadas, principalmente nas cidades. “No campo, espaço de transformações lentas, o 



74 

abandono raramente ocorria e vários enjeitados acabavam sendo adotados como “filhos de 

criação” ou agregados por famílias estruturadas” (VENÂNCIO, 2007, p.187), as crianças 

acabavam por serem amparadas, mesmo que em condições de trabalho, quando a prática da 

adoção se dava para os afazeres domésticos. “Para camponeses sem escravos e pescadores 

pobres, a força de trabalho familiar ocupava um papel fundamental na sobrevivência da 

unidade doméstica” (VENÂNCIO, 2007, p. 192). 

Nas cidades com o número crescente da população, as situações de abandono das 

crianças se davam de forma desumana. Sem casa o suficiente para acolher, sem mercado de 

trabalho que pudesse abranger a população “a cidade agregava os pobres e não sabia o que 

fazer com eles” (VENÂNCIO, 2007, p.191). 

Tal situação levava a população pobre das cidades ao “desequilíbrio e à 

selvageria”(VENÂNCIO, 2007, p.191). O abandono de crianças recém-nascidas era 

constante. As famílias deixavam nos piores lugares onde a criança não teria nenhuma chance 

de sobrevivência, as “calçadas, praias e terrenos baldios, conhecidos por berço dos monturos, 

as lixeiras, tornaram-se locais de abandono de menores tendo por companhia cães, porcos e 

ratos que perambulavam pelas ruas” (VENÂNCIO, 2007, p. 190). 

Na verdade, a origem dos enjeitados variava de caso a caso, como também a forma 

de se abandonar crianças guardava especificidade próprias. Na maioria das vezes, 

evitava-se deixar o bebê em calçadas e ruas. Mães, familiares ou simples 

intermediários portadores de expostos procuravam protegê-los do perigos das ruas, 

da chuva e do frio da noite; evitavam, por assim dizer, o abandono selvagem. Muitos 

depositavam a criança na soleira da porta, fazendo barulho para chamar atenção dos 

moradores e fugindo em seguida para os arrabaldes, onde se escondiam até terem 

certeza de que a criança fora bem acolhida. Outro método consistia em fazer das 

parteiras cúmplices, encarregado - as de levar o bebê a uma família interessada em 

recebê-lo. (VENÂCIO, 2007, p. 193) 

Tal situação de calamidade acabou por despertar a indignação e o sentimento religioso 

da sociedade, herdado ainda da cultura europeia. Segundo Venâncio (2007) a “inquietação 

diante do futuro espiritual dos enjeitados, culminou com ações desenvolvidas por religiosos, 

políticos e comerciantes ricos”, (p. 193) que passaram a auxiliar a manutenção das Santas 

Casas de Misericórdia, para que pudessem receber as crianças abandonadas por seus 

familiares. 

Como forma de garantir a clandestinidade dos pais que enjeitavam as crianças, foi 

implementada nas Santas Casas de Misericórdia a roda dos expostos nas principais cidades 

coloniais, uma prática difundida em Portugal. Consistia em um cilindro que unia a rua ao 

interior da casa, em que as pessoas que não podiam criar seus filhos os deixavam sem que 

alguém pudesse testemunhar tal prática. 



75 

Diante destas situações, cabe a nós perguntar o que levava de fato a essa situação 

calamitosa em que se encontravam as crianças? Para Venâncio, tal situação não pode ser 

analisada por questões puramente econômicas, em parte, a situação de pobreza pela qual 

passava uma grande parcela da população era em suma uma das responsáveis, pelo abandono 

de crianças. No entanto, o abandono para Venâncio consistia também em atribuir a dupla 

moral, as famílias brasileiras, à mulher, principal personagem desse enredo. De modo que caia 

também sobre a mulher branca, burguesa a responsabilidade da constituição familiar, e da 

manutenção da moral e dos bons costumes. Engravidar antes ou fora do casamento 

ocasionava também o abandono de crianças nos conventos e nas casas de misericórdia. 

Diante das transformações sociais, era moldado um novo modelo de família burguesa. 

A classe dominante caminhava para um novo modelo capitalista, no qual as famílias se 

pautavam pelos princípios da moral e dos bons costumes. As mulheres eram objeto de vigília 

constante, eram responsáveis por garantir às famílias a posse das terras através dos seus 

herdeiros, assim, cabia à mulher procriar para garantir os privilégios da classe dominante da 

época que se fazia capitalista. 

As mulheres das classes, média e alta passaram a ser responsáveis pela formação 

familiar de uma elite pura que se formava dentro de uma estrutura patriarcal. Para as mulheres 

brancas assumirem um filho fora do casamento ilegítimo, fruto de amores proibidos seria 

romper com os princípios da nova ordem familiar, e ficava, assim, a mulher sujeita à 

condenação moral, “enquanto para as mulheres negras ter um filho “ilegítimo não desonrava a 

mãe” como a mulher branca”. (VENÂNCIO, 2007, p. 193). Ou seja, a nova ordem de valores 

da nascente família burguesa não incluía as famílias negras. Essa dupla atribuição moral 

advém da divisão racial do período escravocrata, quando o preconceito racial vira ideologia, 

“o racismo”, no período de transição para a sociedade capitalista. 

Segundo Venâncio (2007), a instalação da Roda nas Santas Casas servia também 

como forma de proteção para as mulheres brancas não serem acusadas de crimes morais, e 

“ao mesmo tempo evitava o infanticídio” (VENANCIO, 2007, p.194). A Roda tinha por 

finalidade precípua não constranger pessoa alguma, nem quem levava a criança, tampouco 

quem a recolhia. A sociedade acobertava o abandono dos menores, “principalmente quando 

ele não adquiria feições selvagens, colocando em risco a vida do bebê” (VENANCIO, 2007, 

p. 194). 

Essa situação de abandono de menores está relacionada ao surgimento e expansão das 

cidades e seu crescimento populacional. Paralelo ao crescimento das cidades, temos o espaço 

do campo. Como já havia colocado o sentimento de colaboração ainda se fazia presente, 



76 

sendo a situação do abandono quase inexistente. Quanto a isso, Venâncio destaca que no meio 

rural as práticas desenvolvidas na lavoura e nos trabalhos domésticos incluíam a criança como 

membro ativo nesse processo, o que fazia com que as famílias mantivessem os filhos no seio 

familiar, adotando também a prática de cuidar das crianças órfãs das proximidades. 

Quanto aos filhos dos escravos, “a ausência de um sistema escravista estruturado 

protegia mulheres e crianças do abandono” (VENANCIO, 2007, p.192). Portanto, a criança 

era tratada como um adulto em miniatura, e dependendo das condições econômicas e 

familiares, estes pequeninos eram logo inseridos no trabalho, ou seja, o sentimento de infância 

para os escravos era inexistente. 

A preocupação com as crianças órfãs, abandonadas ou desvalidas, que viviam a 

perambular “nos grandes núcleos urbanos do país, crescia à medida que se caminhava para a 

extinção da escravidão” (SOUZA, 1999, p.30), segundo Souza. 

A lenta dissolução das relações de trabalho escravista, durante a segunda metade do 

século XIX, colocou na ordem do dia a preocupação com o suprimento e a 

organização da mão-de-obra livre que garantisse a continuidade da concentração de 

riquezas e poder político nas mãos da elite. (SOUZA, 1999, p.30) 

As relações estabelecidas entre as classes sociais vinham a definir a concepção de 

infância. Para os filhos dos escravos, a passagem da infância para o mundo adulto se dava em 

uma pequena escala de tempo, tão logo ficassem de pé, eram drenados ao mundo do trabalho. 

Segundo Souza (1999), com a criação da Lei do Ventre Livre, em 28 de setembro de 

1871, tornando livre todas as crianças, filhos de escravos, a partir de sua promulgação, chegou 

a modificar as relações parentais e o destino das crianças. Em síntese, essa regulamentação 

que tratou do acesso à liberdade para os libertos ingênuos até que completassem 21 anos, 

consistiu em garantir aos senhores de mães escravas e ao Estado ou às associações, o direito 

de utilizarem gratuitamente os serviços desses menores, sob a condição de criá-los e procurar-

lhes colocação apropriada ao fim do tempo de serviço. “Alguns senhores de escravos 

estimulavam abertamente o envio do filho da escrava à assistência pública, principalmente 

após concederem alforria à pequena cria” (VENÂNCIO, 2007, p. 202). 

As crianças que permaneciam com seus pais continuavam em condições de 

escravidão, sendo vistas como seres desprovidos de direitos, à medida que os seus pais 

continuavam sendo escravos. De certa forma, acabava por tirar do Estado a responsabilidade 

de cuidar dessas crianças, “livres”, mas filhos de pais escravos. E ainda tratavam de evitar que 

“um grande contingente de crianças e jovens livres ou libertos ficassem entregues a 

ociosidade, principalmente nos grandes centros urbanos” (SOUZA, 1999, p. 31). 

Paralelo a esse contexto, assistimos a virada do século XIX, que caminhava para o 



77 

processo de industrialização, modificando as estruturas econômicas e políticas dos países em 

desenvolvimento, onde foi possível assistir a presença de crianças no trabalho fabril, sofrendo 

acidentes e distante de qualquer proteção da lei. 

O Brasil se insere nesse contexto de reestruturações econômicas e sociais, onde o 

processo de urbanização e crescimento demográfico toma uma dimensão de grande escala, 

com uma grande parcela da população migrando do campo para a cidade. Tal fenômeno 

ocasionou por aumentar consideravelmente o índice de pobreza, entre a maioria da população, 

“agravados ainda mais por sucessivas epidemias e as precárias condições sanitárias, 

aumentando cada vez mais o número de crianças órfãs, abandonadas e pobres pelas ruas das 

cidades”. (SOUZA, 1999, p.31) 

Surge, então, uma preocupação das elites com as crianças em situação de abandono 

nos grandes centros urbanos. Como já havia colocado essa preocupação vinha sendo expressa 

pelas elites urbanas desde o início do século XIX, que buscavam formas no “sentido de 

prover, as cidades de instituições que pudessem recolhê-las e dar-lhes um destino mais 

conveniente e mais útil a sociedade” (SOUZA, 1999, p. 31), de início através de ações 

desempenhadas por membros da Igreja Católica e o poder público. 

Retirar das ruas as crianças em mendicância era para a elite uma forma de se precaver 

dos problemas futuros, que poderiam vir a enfrentar com os novos adultos que se formariam. 

Movidos pela mesma preocupação, as elites, o poder público e a Igreja passaram a construir 

casas de asilos com o objetivo de recolher as crianças órfãs e desvalidas, mulheres viúvas, 

doentes e os demais pobres que necessitassem de caridade. 

Segundo Algranti (1993) as Casas de Recolhimento no Brasil foram criadas após a 

restrição da criação de conventos pela Coroa Portuguesa “para driblar a Coroa”. Estas Casas 

de Recolhimento foram criadas com o intuito de formar jovens que queriam seguir uma vida 

“religiosa e ao mesmo tempo fugir do casamento” (ALGRANTI, 1993, p.84). 

Porém, o termo de “recolhimento era também atribuído às casas de repouso, abrigos, 

pousadas, asilos, principalmente em Portugal onde existiam vários conventos” (Idid, idid).Nas 

Colônias Brasileiras, também foram construídos estabelecimentos leigos para as órfãs ou 

mulheres decaídas que foram chamadas de recolhimento, como ocorria no reino. Portanto, 

“utilizava-se o termo de recolhimento para identificar todas as instituições femininas de 

reclusão que não tivessem sido fundadas com o apoio do papa, mas erguidas com fins 

devocionais, caritativos ou educacionais” (ALGRANTI, 1993, p. 90). 

Esses estabelecimentos que também surgiram no Brasil, “desapareceram com o tempo 

e foram substituídos por Orfanatos, colégios de freiras, asilos ou prisões” (ALGRANTI, 1993, 



78 

p. 92). Ou seja, os estabelecimentos que hora tinham o objetivo de recolhimento dos pobres 

das ruas, foram de certa forma, adequados sobre os princípios do novo modelo de sociedade 

que caminhava para o processo de industrialização. As instituições de recolhimento aos 

pobres tão logo se adequaram ao novo projeto de sociedade das classes dominantes de acordo 

com seus interesses econômicos. 

A responsabilidade sobre o recolhimento dos pobres e crianças passa para as mãos do 

poder público, que cria mecanismos para a o controle desta parcela da sociedade. As ações 

que eram impulsionadas por um sentimento religioso passam a ser tomadas pelo sentimento 

de preocupação e manutenção de um modelo de sociedade que prezava pela moral e o bom 

costume. Portanto, quem tivesse fora destes princípios e mostrasse qualquer ameaça a essa 

sociedade, estava fadado a pagar com a sua liberdade. As questões sociais acabavam por virar 

uma questão policial. 

Durante o século XIX, a sociedade, como já havia expressado anteriormente, sofreu 

um grande número de transformações: com a consolidação do capitalismo, o desenvolvimento 

estrutural, e consequentemente, as mudanças das relações sociais, e o conceito de família, de 

modo que a criança passa a ser percebida como sujeito de direitos. Inicia-se, então, o processo 

de escolarização. 

Com o advento da escolarização, passa a se discutir um novo conceito de infância, 

dada a entrada de emigrantes europeus no Brasil, que vinham de países onde a educação era 

uma realidade e a criança tinha um papel importante no núcleo familiar. 

No Brasil, a conceituação de infância passou por etapas seguindo um modelo europeu. 

A criança começa a ganhar a feição de reizinho do lar, que até a metade dos anos 80 eram 

empregados como mão de obra e, portanto, não tinham infância. 

O descaso com o conceito de infância advém desde o período da idade média, seguido 

pelo sentimento das relações de classe, na construção de uma vida burguesa que vai se 

cristalizar no Brasil a partir da segunda metade do século XIX. Segundo Ariès (1978), esse 

sentimento de inferioridade da criança presente desde a idade média, se dava também em 

relação à mulher. As crianças e as mulheres não tiveram uma representatividade na vida 

familiar, nem muito menos na sociedade, tratadas como inferiores e muitas vezes 

desconhecidos pela História. Ariès (1978), nos mostra através da iconografia medieval, o 

desconhecimento de infância, por esta não ser representada na arte medieval. 

Foi no século XIX que surgiu a preocupação com a educação da criança, constituindo 

assim um modelo de educação diferenciado para as classes sociais. Aos pobres, o ensino se 

pautava na profissionalização, aprender um ofício e inserir-se no mercado de trabalho, já para 



79 

a elite, as escolas adotavam um sistema de valorização da cultura erudita europeia, onde a 

formação intelectual era primordial para os filhos da elite. 

Essa dicotomia entre trabalho profissionalizante e educação para formação integral, 

vai atravessar a História da educação até os anos de 1910 e 1920, momento de forte 

industrialização no Brasil, quando este recebe muitos imigrantes europeus subvencionados 

pelo Estado, para construírem o novo projeto de nação. 

O Orfanato Jesus Maria José vai se inserir nesse contexto, com objetivos educacionais 

e formação profissional. Tinha como propósito de recolhimento das crianças órfãs e 

desvalidas, que se encontravam nas ruas a perambular, ou com famílias que não tinham 

condições de sustentá-las, tanto por consequências das secas quanto pelo aumento da pobreza. 

No entanto, faz-se necessário situar às ideias que deram origem a estas instituições, através 

das influências que se constituíram por intermédio das relações interculturais. 

 

3.3 A institucionalização educacional no Brasil 

 

Historicamente, podemos constatar que até boa parte do século XIX, a religiosidade 

institucional no Brasil foi resultado de ações raras desempenhadas por religiosos itinerantes, 

assim como as primeiras instituições de recolhimento à infância pobre e desvalida, bem como 

o processo de institucionalização da educação, decorrente do processo de civilização. 

A forte presença da Igreja católica na História da formação brasileira se deu 

simultaneamente com o período de colonização, decorrente das expedições europeias em 

busca de terras desconhecidas. “O Brasil nasceu à sombra da Cruz” (VENÂNCIO, 2010, p. 

22), decorrente da união da Igreja e do império, uma época em que a religião tinha sobre o 

mundo um sinônimo de identidade, uma forma de estar inserido em um grupo social. Sua 

aliança com o império resultou na mais poderosa arma de colonização, tanto de terras quanto 

das almas consideradas inferiores. Uma forte união entre “religião e poder” (VENÂNCIO, 

2010, p.22). 

No Brasil, a presença da Igreja católica se intensificou a partir de 1549, com a chegada 

dos jesuítas da Companhia de Jesus, que tinham como missão catequizar, salvar o povo 

indígena dos seus próprios costumes, da sua cultura. As missões cristãs se constituíram como 

força motriz das colonizações, o que fortaleceu a presença da Coroa Portuguesa em terras 

brasileiras. Segundo Cavalcante (2012): 

[...] a construção da República brasileira foi feita em meio a entendimentos diversos, 

mistura de ideologias, pertenças políticas ambíguas e localismos, quanto de 

inclinações nacionalistas, nascidas da repulsa por subjugações e ânsia por liberdade 



80 

de ganhos, sentimentos estes inspirados pela ambiência de circulação intensa de 

mercadorias e ideias revolucionarias e laicizadas da burguesia europeia. 

(CAVALCANTE, 2012, p. 231) 

A República brasileira, ainda conforme Cavalcante se constituiu de culturas, de vários 

povos, inclinados sobre o desejo de conquistas, riquezas e poder. Para tanto, instituiu-se um 

processo de aculturação baseado nas ideias de uma elite dominante, sobre a égide da Igreja e 

do Estado.  

Como já havia expressado o projeto de criação de um novo mundo, idealizado assim 

pelos jesuítas, pode ser também percebido nas palavras de Venâncio (2010), quando coloca 

que, ao chegarem a solo brasileiro “os portugueses ignoram a identidade dos povos indígenas, 

acusando-os de não ter religião ou de desconhecer a agricultura” (p. 22). Considerar os índios 

uma civilização inferior, era para a Igreja e o Estado uma forma de justificar a exploração e a 

catequese obrigatória de tribos inteiras. Os Portugueses, ao se aventurarem no mar em busca 

de novas terras a descobrir, ao chegarem ao Brasil acharam-se no direito de tomar posse das 

terras indígenas, sucumbirem a sua cultura e o controle das suas almas. 

Um projeto de colonização que se dava também na conversão dos povos indígenas, 

caracterizados pela Igreja como um povo sem alma, homens não cristãos, a convenção se 

dava como forma de domínio de controle, uma prática de escravidão que se estendeu a índios 

e negros, fortalecida pela união Igreja e Império. 

A colonização das almas indígenas não se deu apenas porque o nativo era potencial 

força de trabalho a ser explorada, mas também porque não tinha “conhecimento 

algum do seu Criador, nem de cousa do Céu”. Isso foi fundamental para dar uma 

característica de missão à presença de homens da Igreja na América Portuguesa. D. 

João III não deixou dúvidas quanto a isso ao escrever a Mem de Sá: “A principal 

causa que me levou a povoar o Brasil foi que a gente do Brasil se convertesse à 

nossa santa fé católica”. (VENÂNCIO, 2010, p.22) 

A Igreja tinha seus interesses sobre os nativos e os portugueses sobre suas terras, por 

tanto convertê-los à religião católica ou obrigá-los a aceitar um Deus, o qual não conheciam, 

facilitariam a colonização portuguesa. Uma aliança entre religião e poder, converter para 

dominar. 

Por muito tempo, os missionários atuaram na conversão dos nativos, em aliança com a 

Coroa Portuguesa exercendo o papel de catequizadores, professores, médicos e 

administradores entre as populações indígenas, com o objetivo de consolidar um projeto de 

um Novo Mundo, por eles idealizado, baseado nos moldes europeus. 

Os jesuítas pertencentes à companhia de Jesus não pouparam esforços na busca pela 

aceitação e realização dos seus objetivos para com os indígenas. Para tanto, aprender a sua 

língua seria o primeiro passo para os ensinamentos da religião cristã, o que de certa forma 



81 

ignoravam a identidade indígena, sobrepondo a esta uma concepção europeizada do ser 

cristão. 

Utilizaram-se das várias técnicas e conhecimentos dos quais dominavam a música e o 

ofício da arte. Eram utilizados como uma forma de ganhar a confiança dos indígenas, que ao 

primeiro contato com os colonizadores demonstraram ser “gente formosa e alegre. Ao som da 

gaita de Diogo Dias, almoxarife, os índios folgaram e dançaram” (VENÂNCIO, 2010, p. 14). 

O trabalho dos jesuítas em território brasileiro, os esforços desempenhados por eles na 

organização, e construção de uma civilização cristã livre dos males que assolavam a Europa e 

que muito conheciam, resultou de certa forma na organização de vilas, e até mesmo cidades. 

Seus conhecimentos na economia, na agricultura e na formação, muito contribuíram para a 

construção social, histórica e educacional da população brasileira, que se deu em estreita 

relação com a Coroa portuguesa. 

Sem dúvidas, os religiosos ligados ao clero, de início os jesuítas, estabeleceram uma 

ligação entre o povo brasileiro e a Coroa Portuguesa. Procederam como “uma espécie de 

missionários oficiais da Coroa até o ano de 1580, por conta do anexo de Portugal à União 

Ibérica (1580-1640)” (VENÂNCIO, 2010, p. 24), o que culminou com um processo de 

mudanças quanto à hegemonia das ações missionárias dos jesuítas em solo brasileiro. Os 

interesses de Portugal sobre os rumos do novo mundo mudaram e a aliança com a Igreja não 

era mais conveniente para o governo. 

O rompimento dos jesuítas com a Coroa Portuguesa acabou por facilitar a entrada de 

outras Ordens religiosas em território brasileiro, resultando em um grande número de 

missionários itinerantes desenvolvendo práticas caritativas em várias vilas e cidades 

brasileiras, grupos como os Franciscanos, os Benditos, os Carmelitas, entre outros, que 

também exerceram a missão de evangelização dos indígenas. 

Os jesuítas foram os primeiros a instituírem as missões em terras brasileiras, e 

continuaram com as missões mesmo depois da separação Igreja e Estado. A ação destes 

missionários “trata-se de uma estratégia de ampliação da ação daquela Companhia, que visa 

tanto aprimorar a formação dos seus soldados em Cristo, através da mística missionária 

inscrita na sua fundação, quanto de fazer-se conhecer a população” (CAVALCANTE, 2012, 

p. 291). 

Tais ações desencadearam as práticas relacionadas à caridade instituída pela Igreja 

para com os necessitados das populações mais afastadas dos centros urbanos, como forma de 

ganhar o reino dos céus, o que fez da Igreja Católica uma das pioneiras no processo 

educacional no Brasil, tanto para as meninas, quanto para os meninos. 



82 

4. A MEMÓRIA HISTÓRICA EDUCATIVA DO ORFANATO JESUS MARIA 

JOSÉ, NA CIDADE DE JUAZEIRO DO NORTE, 100 ANOS DE 

PERMANÊNCIAS E RUPTURAS 

 

Neste capítulo, resgatamos a memória histórica educativa do Orfanato Jesus Maria 

José, analisando as rupturas e permanências durante o período de funcionamento, bem como 

as ações dos autores envolvidos no processo de desenvolvimento do projeto do passado, e do 

presente, de 1916 a 2016. 

 

4.1 Orfanato Jesus Maria José – da idealização aos dias atuais  

 

Idealizado pelo Padre Cícero Romão Batista, no ano de 1916, o Orfanato Jesus Maria 

José foi criado, com o propósito de recolhimento para meninas órfãs pobres e desvalidas, 

“vitimadas pelas constantes secas que assolaram o Ceará, e dizimou parte da população do 

Cariri Cearense, elevando o nível de pobreza, e o número de pessoas à mercê da mendicância” 

(DELLA CAVA, 2014, p. 158). 

O Orfanato Jesus Maria José foi constituído em um período onde as ações caritativas 

desenvolvidas por Padres, de forma constante nas regiões mais pobres, no período das 

terríveis secas, buscavam amenizar a dor e a fome que hora assolavam as famílias nordestinas, 

quando uma grande parte da população foi dizimada diante da situação da seca, da fome e das 

epidemias, que vieram a ocasionar uma verdadeira situação de miséria, consequência dos 

percursos da natureza, mas negligenciada pelo governo. 

Em decorrência da miséria causada pela seca, a população se via obrigada a abandonar 

seus filhos para que esses sobrevivessem, deixando-os sobre a tutela de famílias que se 

prontificavam a ficar com as crianças, garantindo-lhes moradia e alimentação, uma espécie de 

apadrinhamento, uma prática muito comum no Sertão nordestino.  

O Padre Cícero Romão Batista, como líder religioso e influente na cidade de Juazeiro 

do Norte, recebia dos seus fiéis, crianças pobres, que haviam perdido os seus pais e 

encontravam-se desprovidas da proteção familiar. Essas crianças eram trazidas de todo o 

Nordeste e entregues a pessoa do Padre Cícero para que ele cuidasse e zelasse pela vida e 

integridade das crianças desamparadas. O Padre passava a ser tutor delas, cuidava e fazia-lhes 

seus afilhados e, muitas vezes, para as meninas, arranjava-lhes casamento para deixá-las 

amparadas por uma figura masculina, fato que era comum na época, dada a concepção de 

família patriarcal, e a representação da figura feminina na sociedade da época. 

Na tentativa de abrigar essas crianças, o Padre Cícero não media esforços, usava a sua 



83 

influência religiosa e política na cidade para encontrar famílias que pudessem acolher as 

crianças em troca de trabalhos domésticos. Quando não conseguia, acomodava em sua casa, e 

cuidava dessas crianças dando-lhes educação e um ofício, para poderem inserir-se no mercado 

de trabalho. 

Como exemplo da caridade e da preocupação do Padre Cícero com a educação das 

crianças que ele adotava, temos: Dona Generosa Ferreira Alencar, uma das jovens que o 

Padre Cícero amparou em sua casa, além de autorizar sua educação em colégio da capital. 

Generosa, como era chamada, perdeu os seus pais quando ainda era pequena. Foi recolhida 

pelo Padre Cícero, e deixada sobre os cuidados da Beata Mocinha a quem Generosa chamava 

de Madrinha: 

[...] Eu fui recolhida pelo Padre com sete anos mais ou menos. Fiquei ate quando fui 

para o colégio, ainda no curso primário, fiz todo o meu curso no Colégio da 

Imaculada Conceição, em regime de internato, onde conclui o primário e o 

secundário tendo sido mantida por ele, desde a minha chegada até o dia da sua 

morte. Eu sempre considero o Padre Cícero um líder Polivalente. Porque em todos 

os setores da vida de social, política, religiosa; da vida de humanidade e caridade, 

ele era abrangente do velho á criança. A criança para o P. Cícero era uma criatura 

que precisava do apoio religioso, moral, social para que pudesse crescer com uma 

vida sadia, uma vida útil. Então o Padre Cícero amava as crianças. (Generosa 

Alencar, entrevista cedida ao Jornal, Folha da Manhã, 1996.) 

Assim como Generosa, tantas outras meninas e meninos passaram pela casa do Padre 

Cícero, foram criadas como filhas e filhos adotivos e o Padre era a figura patriarcal na vida 

dessas crianças. Dona Generosa Ferreira Alencar se lembra da sua amiga Antônia Vieira, 

conhecida por Tônia, natural de Nazaré da Mata do Estado de Pernambuco, que chegou à casa 

do Padre Cícero com 4 anos de idade, trazida por uma tia para se batizar, e logo deixou a 

menina sobre os cuidados do Padre. Segundo Generosa, Tônia e ela foram educadas em 

Fortaleza no Colégio da Imaculada Conceição, dada a falta de instituição educacional na 

região. 

Ainda sobre as afilhadas adotivas do Padre Cícero, que moravam na casa do patriarca, 

segundo Generosa, seriam elas: Josefa Magalhães; Tereza que casou com Geraldo, filho de 

um agricultor; Maria Custódia casou-se com o Conde Adolfo Van Den Brule; Olímpia, 

Martinha e Maria Preta que eram domésticas; e Maria Amarante, que ficou conhecida por 

Maria Pequena, que casou com um Alagoano e foi morar em Alagoas; Maria Zita; Maria 

Beatriz, que também era Alagoana, e que a mãe havia morrido ao chegara Juazeiro, em 1932, 

foi adotada pela Beata Mocinha. Todas elas foram adotadas pelo Padre Cícero, porém não 

sabemos ao certo quais destas meninas foram morar no Orfanato, assim, o que sabemos é que 

a origem do Orfanato se deu para abrigar as afilhadas que o Padre adotava. 

Segundo Generosa, todas as meninas que eram criadas pelo Padre Cícero frequentaram 



84 

escola, aprenderam trabalhos manuais, aprenderam a ler e a escrever e receberam instrução 

religiosa, algumas na capital e outras nas instituições criadas e financiadas pelo Padre, 

inclusive no Orfanato Jesus Maria José. 

O número de crianças deixadas sobre a tutela do Padre Cícero só aumentava dia após 

dia, pensando na educação e profissionalização dessas crianças, o patriarca, idealiza e 

constrói, em 8 de setembro de1916, o Orfanato Jesus Maria José, na cidade de Juazeiro do 

Norte. Sua primeira sede se deu na Rua São José, n° 79, em uma casa de propriedade do 

Padre, mantendo-se nesse local até o ano de 1933. Segundo Della Cava (2014), o Orfanato se 

constituiu como um dos primeiros Orfanatos do interior. 

Uma Casa de Recolhimento com práticas caritativas, que se propunha a receber jovens 

do sexo feminino, órfãs e filhas de mães “decaídas”, onde lhes era ofertado educação 

religiosa, moral, cultural e um ofício através das oficinas artesanais. Os princípios do 

Orfanato estavam regidos pelo trabalho, educação e religião. As meninas poderiam 

permanecer no estabelecimento até completar a maior idade de 18 anos ou até contrair um 

casamento. 

A princípio, o Orfanato Jesus Maria José foi deixado pelo Padre Cícero sob a direção 

da Beata Joana Tertuliano de Jesus, conhecida por (Beata Mocinha), pela Beata Raimunda da 

Cruz Neves e Maria Franca de Meneses, primeiras diretoras administrativa se econômicas 

responsáveis pela educação das meninas, iniciado no ano de 1916. 

Funcionando desde o ano de 1916, a inauguração oficial do Orfanato só se deu no ano 

de 1925, quando já se encontrava com 25 órfãs. 

Para marcar a ocasião foi realizada uma solenidade pública, acompanhada pelo 

discurso de Fausto da Costa Guimarães e das Beatas diretoras, que vinham 

atendendo as meninas desde a sua idealização. A partir de 1925,esse Orfanato estava 

repleto de meninas entre 5 e 11 anos de idade que recebiam educação escolar, 

práticas domésticas orientação religiosa e muitas saíram para um bom casamento ou 

um serviço honrado. (Entrevista concedida por Geraldo Menezes Barbosa, 1995). 

Na primeira sede do Orfanato, o Padre Cícero junto às Beatas, instalaram algumas das 

meninas que moravam na casa do Padre. Essas crianças eram recolhidas sob a custódia e os 

cuidados das Beatas e de professoras que contribuíam para a educação das meninas para que 

elas pudessem ter no futuro uma vida, um trabalho e uma instrução. A educação no Orfanato 

se dava sobre os princípios da instrução Cristã, pelos quais o trabalho e a educação moral 

eram, de certo, a preocupação que o Padre Cícero tinha para com as meninas. 

Quanto ao registro das meninas que o Padre recebia e deu abrigo no Orfanato não nos 

foi possível identificá-las, dado a falta de documentação da época e as mudanças que lá 



85 

ocorreram ao longo dos anos. No entanto, colhemos informações sobre estas e o processo de 

apadrinhamento através de depoimentos, memórias socialmente compartilhadas entre os 

moradores da região e pessoas mais próximas ao Padre Cícero.  

A intenção do Padre Cícero desde o início se dava em construir um educandário e 

entregá-lo sobre a coordenação e os cuidados de uma Ordem religiosa, no caso, a princípio 

deixado com as Beatas e logo após expressou a sua vontade de deixar sobre os cuidados da 

Ordem Franciscana, para com quem o Padre tinha grande apreço. Tinha ele, desde o início, o 

desejo de criar um colégio dos Franciscanos, em Juazeiro, expressado em muitas das suas 

cartas.  

No ano de 1930, o Padre Cícero, que já se encontrava com a sua saúde abalada, 

privado da vista por uma catarata em ambos os olhos, necessitava se afastar para cuidados 

médicos. Temendo deixar as jovens sem uma Ordem que pudesse administrar, escreve uma 

carta às Freiras Franciscanas pedindo a sua colaboração na continuidade do seu trabalho, dada 

também as limitações das Beatas que administravam, por se encontrarem já com idade 

avançada. 

Para tanto, o Padre Cícero deixou registrado em cartório a doação do Orfanato para as 

irmãs Franciscanas, tendo seu registro datado do dia 23 de julho de 1930. A doação do 

imóvel, situado na Rua São José, Nº 29, era constituída “de um prédio... denominado 

ORFHANATO JESUS MARIA JOSÉ, contendo duas portas e nove janelas de frente”, 

(MACHADO, p.53, 1994). A doação do imóvel se daria sobre a condição das irmãs manterem 

no estabelecimento uma instituição de ensino, fim para qual foi criado (lo.12, fls.90),uma 

preocupação do patriarca sobre o futuro das jovens que ele havia recolhido, órfãs e 

“desvalidas” da cidade de Juazeiro do Norte. 

FOTO 1- Primeira sede do Orfanato Jesus Maria José, situada na Rua São José nº 29, no ano 

de 1922. 

Fonte: Arquivo pessoal de Renato Cassimiro. 



86 

A doação do prédio para as irmãs Franciscanas pelo Padre Cícero estava condicionada 

à vinda das irmãs no prazo de três anos, prazo este estabelecido pelo Padre. Expirando este 

tempo, o estabelecimento retornaria para o patriarca. Não obtendo uma resposta positiva das 

irmãs Franciscanas, o Padre Cícero, após o período determinado de espera, escreve à madre 

Geral da Ordem Terceira de S. Francisco, revogando a doação do Orfanato Jesus Maria José, 

por ele feita. Podendo tal fato ser constatado através da carta do Padre Cícero, destinada a 

Madre Geral das Franciscanas. 

Joaseiro, fevereiro de 1934 

Exma. Sra. Madre Geral das irmãs Terceiras Franciscanas. 

Louvado seja Nosso Senhor. 

Como deve Lembrar fiz doação a essa congregação por escritura pública de 23 de 

Julho de 1930, de um prédio, nesta Cidade denominado Orfanato Jesus Maria e José, 

para nele, ser instalado um educandário, dirigido pelas freiras Franciscanas. Ficou 

porém, estipulado, na mencionada escritura que se a congregação não se instalasse 

aqui no prazo de três (3) anos caducaria a doação, voltando o prédio ao domínio do 

doador. Agora, já decorridos os três anos, estou informando de que as irmãs 

encontram dificuldades em vir, desistindo assim da doação. 

Pedindo que de acordo com o Sr. Bispo do Crato, D. Francisco de Assis Pires, estou 

resolvido a fazer nova doação do referido prédio às irmãs de Santa Tereza, que se 

prontificam a vir instalar-se aqui e dirigir o “Orfanato.” 

Venho portanto, trazer ao conhecimento de V.Excia. esta minha resolução, com a 

qual, acredito estará de pleno acordo a digna madre Geral. 

Aguardando suas ordens subscrevo-me. 

Admirador e servo em N. S. J. Cristo. 

Pe. Cícero Romão Baptista. (SILVA, 1982, p. 208) 

Diante da não vinda das Franciscanas, o Padre Cícero escreve para o então Bispo do 

Crato, Dom Francisco de Assis Pires, no ano de 1933 solicitando apoio das irmãs Filhas de 

Santa Teresa de Jesus, que se encontravam no Cariri desde 1923 com sede na Cidade do 

Crato. O repasse do Orfanato para as irmãs também estava condicionado mediante algumas 

exigências do Padre para com o funcionamento do Orfanato, que se dava em manter um 

educandário para meninas, como podemos observar na carta enviada para o Bispo da Diocese. 

Juazeiro, 03 de maio de 1934 

Ex. mo Ver. Mo Sr. Dom Francisco de Assis. Louvado seja N. S. J. Cristo 

Informado de que V. Ex. Cia acaba de regressar de seu passeio a Fortaleza, apresso-

me em levar-lhe a sua benção paternal. 

Outrossim já há algum tempo, o nosso amigo Dr. Juvêncio Santana apresentou-me, 

da parte de V. Ex. Cia o projeto dos “Estatutos” do “Orfanato Jesus Maria José”, 

desta cidade a fim de emitir eu a minha modesta opinião, a respeito dos mesmos. 

Ouvi-os ler atentamente e estou de pleno acordo com todos os seus dispositivos. 

Quanto à doação que devo fazer, já tem V. Ex. Cia a minha proposta em carta que 

tive a honra de lhe dirigir sobre o assunto, na qual estipulei as condições da 

mencionada doação, adiantando estar pronto para fazê-la a qualquer momento que 

V. Ex. Cia achasse conveniente. 

Resta-me, por tanto, acrescentar que de pé está aquela minha proposta. 

Queria V. Excia abençoar-me e dispor sempre 

Do Am (ig) o at (ent) o e servo em N. S. J. Cristo. 

Pe. Cícero Romão Baptista. (SILVA, 1982, p.55) 



87 

Nesta carta, podemos perceber a preocupação do Padre Cícero com o destino do 

Orfanato e da educação das meninas. A então doação estava condicionada à continuidade do 

recolhimento de crianças pobres e desvalidas da cidade de Juazeiro do Norte, com o intuito de 

oferecer acima de tudo uma educação voltada para o trabalho que viesse a garantir a essas 

meninas uma profissão quando completasse a idade de sair do Orfanato. 

Antes da vinda das Religiosas Filhas de Santa Teresa para assumir o Orfanato, dado o 

número de jovens que ali viviam e percebendo a necessidade de ampliação do espaço que 

pudessem acolher um número maior de crianças, o Padre Cícero decide transferir o Orfanato 

para um local que pudesse acomodar as jovens órfãs que ali se encontravam. No ano de 1934, 

o Orfanato foi transferido para um prédio, também de propriedade do Padre Cícero, que 

serviu como casa de campo para seu amigo Dr. Floro Bartolomeu da Costa, sendo localizada 

na Rua Cel. Antônio Pereira, nº 64, na Avenida Padre Cícero, nas proximidades da linha 

férrea, onde permanece até os dias atuais. 

FOTO 2 – 2ª Sede do Orfanato Jesus Maria José: Casa da Fazenda do Dr. Floro Bartolomeu  

 

Fonte: Acervo particular Renato Casimiro data aproximada, 1935 

Somente em 1935, um ano após a morte do Padre Cícero, as Filhas de Santa Teresa de 

Jesus assumem então o Orfanato, o transformando em educandário, como almejava o 

patriarca, “funcionando como internato para meninas órfãs até o ano de 1994” (OLIVEIRA, 

2001, p.287). 

Nesta foto, podemos perceber uma das irmãs com o grupo de meninas do Orfanato, já 

na nova sede na casa pertencente à fazenda do Dr. Floro Bartolomeu, acreditamos que esta 

foto pode ser data aproximadamente nos anos de 1935, período em que as Filhas de Santa 

Teresa assumem a instituição. 



88 

As mudanças no processo administrativo, das Beatas para as Filhas de Santa Teresa, 

ocasionaram respectivamente mudanças no processo educacional. Ao assumirem a instituição 

as Filhas de Santa Teresa, estabeleceram regras de convivência para as internas e aos poucos 

foi se desenhando um modelo educacional já conhecido pelas religiosas, que já vinham de 

experiências com a educação feminina em regime de internato, porém, as meninas do 

Orfanato diferenciavam-se da clientela atendida pelos colégios da Congregação, em termos da 

classe social.  

As irmãs continuaram mantendo os princípios para os quais o Orfanato foi criado, 

permaneceram com o amparo das crianças do sexo feminino, pobres, órfãs e filhas de 

mulheres decaídas, quando pela idade ou outras circunstâncias teriam que deixar a tutela da 

entidade de sua formação, dando-lhes uma educação adequada capaz de lhes garantir viver 

honestamente na sociedade, preparando-as para o lar e dotando-as de um ofício, caso não 

viessem a contrair o matrimônio. 

Em entrevista com a irmã Zenilda Maria, uma das responsáveis atualmente pelo 

Orfanato, à mesma nos revelou que: mesmo sendo um espaço para o recolhimento de crianças 

filhas de mães decaídas e órfãs, a intenção do Padre e das Beatas nunca foi de colocar as 

meninas para adoção, prezavam pela educação das mesmas e valorizavam o contato com seus 

familiares, onde estas podiam visitá-los aos domingos, como explica a irmã Célia. 

Todas as meninas que estão aqui, a maioria delas, pelo menos, tem pai e/ ou mãe, 

irmãos, avós, enfim, elas não estão jogadas no mundo, por falta de condições 

deixam os filhos por ai. Para evitar que maiores infelicidades aconteçam a essas 

crianças, nós as acolhemos aqui. (Irmã Célia, ex-diretora do Orfanato, entrevista 

colhida dos recortes de jornais no Orfanato Jesus Maria José, entrevista ao Jornal 

Folha da Manhã, 1996)  

Na verdade a instituição com nome de Orfanato se constituía como Casa de 

Recolhimento, sem adoção das meninas, pois algumas tinham famílias que por alguma razão 

não podiam cuidar das suas filhas. Tal postura adotada pelo Padre Cícero e continuada pelas 

religiosas, mostra a importância dada ao seio familiar, tendo como imagem e exemplo a 

sagrada família, o que fazia do Orfanato uma casa de órfãs sem adoção. Segundo a irmã Célia, 

as meninas, mesmo sendo bem tratadas no Orfanato, sentiam saudades de seus familiares, o 

que ocasionava fugas do Orfanato por meio destas, fato que preocupava ainda mais as irmãs, 

fazendo com que dobrassem os cuidados e a atenção com as internas. 

Para a irmã Célia, tal situação se dava pelo fato destas crianças chegarem à instituição 

já com uma formação familiar, dificultando assim a aceitação às normas que eram instituídas 

para se viver de forma coletiva, sendo para as religiosas a educação, um processo difícil. 

A idade menos complicada para se cuidar é a de cinco anos, porque se adapta 



89 

melhor ao que pretendemos ensinar. Ao passo que as maiores já trazem uma boa 

bagagem do que viveu, que não foi nada bom, e não apenas se recusam a esquecer 

certos costumes, como ainda ensinam às menores. É muito difícil educar uma 

criança com nove anos, por exemplo. Ela não aceita ser ensinada, é revoltada, 

principalmente quando a castigamos para que aprendam. Aliás a revolta dessas 

crianças é o maior problema que enfrentamos. (Irmã Célia, ex-diretora do Orfanato, 

entrevista ao Jornal Folha da Manhã, 1996). 

Manter as crianças na instituição foi mais um desafio enfrentado pelas religiosas de 

Santa Teresa, pois, tinham a responsabilidade por crianças que reivindicavam as suas famílias, 

e mantê-las em um ambiente de internato tornava-se mais difícil ainda por estas crianças já 

estarem adaptadas a um modo de vida completamente diferente do estabelecido pela 

instituição. 

No ano de 1990, as freiras tiveram que se adaptar a uma nova forma administrativa e 

educacional para com as internas. A pedido do Município foi firmado contrato de parcerias 

com a prefeitura de modo quês e implantou na instituição uma escola de 1º Grau, denominada 

Jesus Maria José, para a educação das internas e crianças da comunidade. A escola era 

mantida através de esmolas, com ajuda de particulares, doações de romeiros e subsídio do 

governo Municipal e Estadual. 

Mantemos o Orfanato a custas de esmolas, de ajuda que a população nos dá, porque 

tudo o que recebemos das entidades é muito pouco. Toda a parte de vestimentas, 

brinquedos para as crianças, nós recebemos das pessoas que visitam o Orfanato e se 

sensibilizam com as necessidades existentes. Além disso, fazemos campanhas, com 

a participação das crianças, os próprios meios de comunicação nos ajudam através 

de promoções em benefício do Orfanato. Enfim, lutamos com a ajuda de muitos, 

para que essas crianças tenham uma vida tranquila e feliz. (Irmã Célia ex-diretora do 

Orfanato, entrevista ao Jornal Folha da Manhã, 1996) 

Assim como coloca a irmã Célia além da ajuda de terceiros alguns professores que 

atuavam na escola eram vinculados, em parte, ao governo Municipal na administração do 

prefeito Humberto Bezerra, na época, sendo o quadro complementado pelas irmãs Filhas de 

Santa Teresa que administravam o Orfanato. 

Entrevistamos uma das professoras que lecionou na instituição, a Sra. Maria Pereira de 

Sousa. A professora nos relatou sobre a sua função no Orfanato Jesus Maria José, como 

formadora das meninas internas, ou seja, sobre a sua participação na instituição: 

[...] iniciei o trabalho no Orfanato no ano de 1963 eu trabalhei numa classe de 2ª 

série, ensinava todas as matérias até religião, o meu salário era pago pela prefeitura, 

assim como de outras professoras que davam aula no Orfanato. Lá existia as irmãs 

superioras, irmã Catarina, Josefa, Olívia e irmã Araújo, e com as professoras 

Francisca Alves Torquato, Lindalva Alencar e eu Maria Pereira de Sousa, as irmãs 

ensinavam só que não eram pagas faziam parte do quadro do Orfanato(Maria Pereira 

de Sousa, entrevista concedida a pesquisadora,04.03.2016). 



90 

Pudemos perceber nas palavras da professora que, houve uma mudança no processo 

educacional da instituição com a inserção de novos agentes no processo educacional além das 

religiosas. Porém, segundo a professora as irmãs se esforçavam para manter a filosofia 

educacional desenvolvida pela instituição, que se dava sobre os princípios do trabalho e da 

oração, segundo Maria Pereira: 

[...] as meninas recebiam educação religiosa, e ainda aprendiam um ofício, e também 

aprendiam coisas de casa, como cuidar da família sabe? Pela manhã elas estudavam 

e a tarde iam aprender com as irmãs, nas oficinas fazendo trabalhos manuais para 

ajudar no sustento, vendiam para os romeiros. A gente ainda fazia as orações na 

capelinha com as irmãs e as meninas internas. (Maria Pereira de Sousa, entrevista 

concedida a pesquisadora, Juazeiro, 04.03.2016).  

Segundo Maria Pereira de Sousa, elas eram professoras polivalentes e ensinavam 

nesse período somente as meninas internas pelo turno da manhã, à tarde as meninas ficavam 

sob os cuidados das irmãs. Nesse período, a professora nos relata que o Orfanato tinha em 

torno de 30 meninas, todas internas: 

[...] lá só tinha meninas internas, eram as meninas que não tinham famílias, às vezes 

tinham só pai e não tinham mãe, aí o pai casava com outra mulher e ela não queria 

criar a filha da outra, então o pai vinha e deixava no Orfanato. Essas meninas eram 

de todos os lugares, tinha de Jardim, de Várzea Alegre, Barros. (Maria Pereira de 

Sousa, ex professora da escola do Orfanato, entrevista concedida à pesquisadora, 

Juazeiro, 04. 03. 2016). 

Ainda nas palavras da Professora Maria Pereira, ela nos relata que as freiras muito se 

preocupavam com a educação destas meninas. Quando a escola não supria a necessidade das 

internas, as irmãs as colocavam para estudar na Escola Normal Rural, que também na época 

foi instalada nas dependências do Orfanato. As Freiras, segundo Maria Pereira, “eram muito 

organizadas, pareciam mães delas” (Maria Pereira de Sousa, ex-professora da escola Jesus 

Maria José, entrevista concedida a pesquisadora, Juazeiro do Norte, 04.03.2016).A professora 

Maria Pereira, permaneceu na instituição até o ano de 1964, quando foi transferida para outra 

escola municipal.  

Na busca por informações mais precisas sobre as internas, fomos até a Secretaria 

Municipal de Educação, local para o qual as religiosas encaminharam a documentação quando 

se deu o fechamento da instituição, no entanto, não encontramos nenhum documento no 

Órgão Municipal sobre a abertura, muito menos o fechamento da referida instituição, ou 

documentação das alunas. Tal fato nos mostra a falta de conhecimento dos órgãos públicos 

sobre a importância dos documentos, para a reconstituição histórica. 

Em 1994 houve um novo direcionamento no atendimento do Orfanato devido às 

mudanças sociais, e por motivos também econômicos e financeiros. Neste período, a 



91 

instituição não pode mais contar com o apoio do governo Municipal e Estadual. As irmãs 

tiveram que fechar a escola regular, e se readaptarem as mudanças ocorridas. Cabe aqui 

ressaltar que a manutenção da instituição era de responsabilidade das Filhas de Santa Teresa 

de Jesus, responsáveis por buscarem recursos para sua permanência. 

Tal situação assemelhava-se às instituições de recolhimento no período colonial, que 

eram criadas sob a condição dos organizadores buscarem o sustento para suas manutenções. O 

Orfanato Jesus Maria José também foi criado dentro destas condições, assemelhando-se ao 

modelo europeu, sendo este criado pelo Padre Cícero e mantido por doações e ajudas de 

particulares. No entanto, a ligação com a Igreja deveria ser mantida, inclusive com missas na 

instituição, com ajuda dos Padres que atuavam como capelão e ajudavam na formação 

espiritual das meninas, sendo as freiras responsáveis diretas pelo sustento das meninas e 

manutenção da instituição. Para tanto, as religiosas buscavam ajuda através de convênios e 

contribuições das empresas e particulares para manterem as meninas em regime de internato. 

Porém, com o corte dos subsídios do governo, ultrapassavam as condições econômicas e 

financeiras das irmãs, tendo elas ainda que se adequar às novas exigências do Estatuto da 

Criança e do Adolescente. Sobre as normas de adoção de menores, as irmãs tiveram que abrir 

mão do regime de internato, o que se consolidou no ano de 1994. 

Em entrevista com Terezinha, a mesma nos relatou que em 1993, quando vinha visitar 

o Orfanato percebia a falta de assistência do poder público para com a instituição: 

[...] quando vinha visitar o Orfanato percebia que mesmo diante de todo o esforço 

feito pelas irmãs para manter as meninas, o que recebiam e arrecadavam não era o 

suficiente para mantê-las. Sendo vencidas pelo cansaço físico e pelas condições 

materiais, resolveram então fechar a instituição no ano de 1993, na época era 

coordenada pela irmã Célia e a irmã Rozilda, tendo as irmãs que alugar uma parte do 

prédio para manter a instituição, primeiro para APAE e depois para o comércio, hoje 

esse prédio foi demolido. (Terezinha, ex- religiosa, professora colaboradora 

atualmente da instituição, em entrevista concedida a pesquisadora, Juazeiro, 

16/03/2016). 
 

Sobre o prédio que foi demolido, em entrevista com as religiosas que administram o 

Orfanato, tivemos a informação de que a decisão de demolir o prédio se deu pelo fato dele 

estar desocupado, o que chamava muita atenção dos moradores de rua, e viciados, colocando 

em risco a segurança das irmãs e das crianças, então, decidiram por demoli-lo11, considerando 

que o prédio em questão não estava diretamente ligado ao prédio do Orfanato, portanto a 

demolição não prejudicou a estrutura maior. 

                                                           
11O prédio em questão encontrava-se deteriorado pelo tempo e pelas pessoas que começaram a ocupar o espaço 

para uso de drogas. 



92 

Porém, antes de consolidar o fim do internato, as irmãs buscaram resolver a situação 

das meninas que ainda encontravam-se na instituição. No ano de 1993 ainda moravam no 

Orfanato em torno de 30 internas, algumas menores de idade e outras terminando os estudos. 

As irmãs tiveram que tomar uma decisão junto ao Juizado de menores sobre o destino destas 

meninas. “As que tinham família foram entregues aos seus familiares, algumas ainda menores 

de idade. Outras, a irmã Célia encaminhou para São Paulo para a casa das irmãs para que 

pudessem terminar os estudos” (Terezinha, entrevista concedida a pesquisadora, Juazeiro, 

16/03/2016).Uma das meninas que não tinha família ficou no Orfanato colaborando com a 

irmã Célia, foi o caso de Cícera, uma das crianças internas do Orfanato, criada pela irmã. 

Cícera cresceu e não tinha mais condições de voltar para a família, pois as meninas 

quando completavam 18 anos eram entregues aos seus familiares, e Cícera não 

tendo para onde ir continuou no Orfanato com a irmã Célia, e se tornou a secretária 

da escola. (Terezinha, ex religiosa e professora colabora atualmente da instituição, 

entrevista concedida a pesquisadora, Juazeiro, 16/03/2016). 

Assim, como era instituído no estatuto do Orfanato, após as meninas serem recolhidas 

pela instituição, seriam entregues aos seus familiares aos 21 anos, na falta destes, caberia às 

religiosas decidirem sobre a permanência da interna na instituição, onde: 

[...] a menina, ali permanecia até a idade de 21 anos, dependendo exclusivamente da 

Diretoria do Estabelecimento, sem que, sobre ela tenham jurisdição seus pais ou 

parentes. Aos 21 anos, de idade as órfãs, eram entregues aos parentes, na falta destes 

a Mesa Administrativa providenciará para que ela fosse empregada em casas de 

famílias de inteira confiança, podendo, entretanto, a Diretoria conservar por mais 

tempo àquelas que, pelos seus serviços fossem úteis ao estabelecimento. 

(ESTATUTO DO ORFANATO, 1935). 

Em entrevista com a ex-aluna interna, Cícera, o Orfanato desde os 13 anos de idade foi 

a sua residência e as irmãs as suas mães, pois tinha perdido a sua mãe e o pai havia casado 

novamente. 

Fui aluna do Orfanato, vim de Alagoas, logo após a morte da minha mãe, eu 

pretendia ser freira, meu pai trabalhava na roça e casou novamente, então não queria 

passar a minha vida na roça. Ai vim para morar com o pai da minha madrasta ai ele 

me colocou no Orfanato, gostei e fiquei, depois vi que não dava para ser freira ai 

fiquei ajudando a irmã, trabalhava e estudava, depois trabalhei como secretária da 

Escola do Orfanato que foi conveniada pela Prefeitura. (Cícera, entrevista concedida 

a pesquisadora, Juazeiro, 25.06.2016).  

Com o fechamento da escola, segundo Terezinha, a irmã Célia se prontificou a ajudar 

Cícera, construiu uma casa colada com o Orfanato para que ela pudesse morar, sendo o acesso 

aberto para a instituição, “hoje esse acesso foi fechado e a ex-aluna mora lá até 

hoje”.(Terezinha, entrevista concedida a pesquisadora, Juazeiro, 16/03/2016). 

No ano de 1994, temendo o fechamento da instituição, a Congregação designa para a 

missão dos cuidados com o Orfanato a irmã Fátima dos Anjos e a irmã Zenilda, com o 



93 

propósito de começar um novo trabalho com as crianças e a comunidade carente, em 

entrevista com a irmã Zenilda a mesma nos relata a sua chegada à região. 

Cheguei aqui em 1994, foi na mesma época que a irmã Célia junto ao Conselho 

Geral o Conselho tutelar e o Juizado de menores viram que não tinham mais 

condições da irmã Célia ficar com as 30 internas, então resolveram entregar as 

internas para as famílias, então no ano seguinte em 1994 eu cheguei, chegamos em 

duas irmã Fátima e eu. Fomos visitar as crianças do bairro, convidamos algumas 

crianças para jogar bola pois, o Orfanato havia parado com as atividades. Chamamos 

as vizinhas para nos ajudar e convidamos as crianças para fazer um reforço escolar e 

melhorar as suas notas na Escola e quem não estudava conversamos com as mães 

para colocar os filhos na escola. Depois de três anos de caminhada a irmã Fátima foi 

para Fortaleza e firmou convenio com a pastoral do Menor. (Zenilda Maria, religiosa 

que faz parte da administração atual do Orfanato, entrevista concedida a 

pesquisadora, Juazeiro, 26.07.2016). 

Em 1995,o Orfanato recebe a contribuição da religiosa Terezinha que veio morar no 

Orfanato para cursar a Faculdade de História na região. Terezinha ficou morando e ajudando 

as irmãs na administração do Orfanato, junto à irmã Zenilda e à irmã Fátima. Mesmo com o 

fechamento da escola e a falta de financiamento, as irmãs resolvem manter a instituição, 

continuando com o processo educativo como regime de externato, passando a ser uma 

entidade civil de fins filantrópicos, com caráter beneficente, educativo e cultural, com a 

finalidade de prestar assistência às crianças pobres e abandonadas, garantindo assim um 

futuro sólido e digno para as famílias carentes, assistidas pela instituição. Segundo Oliveira: 

[...] ainda hoje, conforme dissemos, está em pleno funcionamento esta obra de 

Assistência Social, iniciada pelo Pe. Cicero, e continua até nossos dias, algum tempo 

sob a orientação dos salesianos e atualmente sob a responsabilidade exclusiva das 

irmãs que a dirigem. (OLIVEIRA, 2001, apud FIGUÊREDO, 2011, p.27) 

No ano de 1998, a prefeitura Municipal de Juazeiro, no mandato do prefeito Mauro 

Castelo Branco Sampaio, reconhece como utilidade pública o Orfanato Jesus Maria José, 

através da Lei 2.324, de 09 de Novembro de 1998. 

O Orfanato Jesus Maria José inicia-se como mais uma obra criada pelo patriarca de 

Juazeiro, que veio para atender às súplicas de tantos sertanejos que ainda sofriam com as 

consequências da seca de 1915, um pedido de clemência dos que ficaram e insistiram em 

sobreviver. A situação pela qual passaram centenas de sertanejos, o seu sofrimento expresso 

no seu corpo, a seca, a fome, a miséria, as doenças, a morte, o esquecimento, presentes ainda 

nas memórias dos que sobreviveram, dos que ouviram. 

Raquel de Queiroz retrata em seu romance, intitulado “O Quinze”, a situação de 

penúria pela qual passou o sertanejo, em tempos que clamar para o divino era o conforto de 

muitos, tanto dos que ficaram quanto dos que partiram em busca de sobrevivência. 



94 

A construção do Orfanato, mais do que uma obra cristã, foi para o povo nordestino 

uma fuga e uma chance de sobrevivência, para as crianças vítimas da seca e do descaso do 

poder público, que veio a revelar um cenário de desigualdades sociais acentuado ainda mais 

no Nordeste brasileiro nos períodos de seca. Os Padres com suas obras de caridade, chegavam 

onde as ações governamentais falhavam, desempenhavam um trabalho de cunho 

assistencialista para com os mais pobres, sendo em muitos casos a única opção para as 

famílias carentes. 

A prática desenvolvida pelo Padre Cícero muito se assemelha às Casas de Caridade do 

Período Colonial, quando Padres Jesuítas em Missões no período de colonização brasileira, 

cria Casas de Recolhimento para abrigar crianças órfãs pobres e mulheres “decaídas” 12. No 

entanto, as práticas desenvolvidas dentro das instituições podem variar ou até mesmo ser 

distintas, por terem sido no período, criadas várias instituições destinadas a clientelas 

diversificadas e “evidenciaram interesses heterogêneos da sociedade colonial” 

(RODRIGUES, 2012, p. 42). 

No entanto, segundo Rodrigues, “é consenso na literatura seu caráter devocionista, 

caritativo, moralizante e educacional” (RODRIGUES, 2012, p.42) dos vários recolhimentos 

criados no Brasil Colônia, em que: 

[...] os tipos de recolhimento eram: os destinados à vida monástica, que se 

organizavam nos moldes conventuais, com hábitos religiosos, clausura e votos 

particulares, pois pretendiam tornar-se conventos professos, aguardando apenas o 

reconhecimento da Coroa; e os reservados aquelas que não aspiravam à vida 

religiosa, que viviam sem hábito religioso, mas com a observância da reclusão e a 

existência de uma regra. Dentre estes últimos, havia ainda diferentes objetivos e 

clientelas. Alguns tinham por público mulheres viúvas ou abandonadas pelos 

maridos, que desejavam uma vida mais piedosa na oração e na penitencia; outros 

eram criados para as moças ou mulheres decaídas, rejeitadas pela sociedade, mas 

com desejo de regeneração; e por fim havia aqueles criados para a educação de 

meninas indígenas, junto a matronas virtuosas, abrigando, posteriormente, meninas 

órfãs sustentadas pela filantropia local (RESENDE, 1983 apud, RODRIGUES, 2012 

p.42). 

 

Este último modelo, segundo Rodrigues (2012), fazia parte do projeto de 

evangelização no Novo Mundo, planejado pela companhia de Jesus, que buscou através da 

educação assegurar a eficácia do seu trabalho. 

Desde então, foram instituídas no Brasil ações de Padres Jesuítas por todo o Nordeste, 

com a criação de vários recolhimentos, fundados inicialmente pelo missionário Gabriel 

Malagrida (1689-1761) a partir de 1751, “os quais se somaram aos que já existiam desde o 

                                                           
12 Termo usado à época para se referir a mulheres que de alguma forma adotaram um comportamento sexual 

considerado inadequado, como ter relações amorosas antes do casamento ou que cometesse adultério. 



95 

século XVIII” (RODRIGUES, 2012, p.43). A educação inaciana voltava-se para a catequese 

de crianças. 

Essas instituições eram administradas por ordens religiosas de mulheres. No caso das 

fundações de Malagrida, “optou pela Ordem das Ursulinas13 para cuidar e estabelecer as 

regras dos Recolhimentos fundados por ele” (RODRIGUES, 2012, p.43). A liberação da 

criação das Casas de Recolhimento se dava sobre a condição destas serem sustentadas por 

particulares através de doações, e destinadas à recuperação de jovens do sexo feminino, 

pobres, órfãs e decaídas. Estas eram preparadas para o casamento, o trabalho e a religião com 

o propósito de: 

[...] formar a mulher para o lugar de mães ou donas de casas, como também ocupá-

las num trabalho produtivo que servia tanto para municiá-las com recursos de 

sobrevivência, como também mantê-las ocupadas, presas em recintos fechados a fim 

de cumprirem os preceitos cristãos ligados ao trabalho (MADEIRA, 2008, p. 246). 

O Orfanato Jesus Maria José não tinha a intenção de se transformar em uma casa de 

formação religiosa, como nos conventos. Isso nos leva a pensar que o Padre Cícero constrói a 

Casa de Recolhimento para meninas assim como os modelos de recolhimentos desenvolvidos 

no período das missões, que tinham em suas características heranças de um modelo europeu. 

 

4.2 Estrutura organizativa, administrativa e financeira do Orfanato Jesus Maria José 

1916 a 1935 

 

Nas análises das informações nas evidências empíricas colhidas, nos relatos e 

documentos escritos por historiadores locais, da análise de jornais da época, o Orfanato Jesus 

Maria José, como já havia expressado nesse trabalho, foi criado e mantido pelo Padre Cícero 

Romão Batista, desde a sua criação no ano de 1916 até a sua entrega às Filhas de Santa Teresa 

de Jesus, no ano de 1935. Ainda, era mantido por donativos deixados pelos romeiros que 

visitavam o Juazeiro, e este dinheiro o Pe. Cícero usava para manter as suas obras de caridade, 

entre elas, o Orfanato Jesus Maria José. As Beatas mantinham no espaço o cultivo de 

hortaliças e ervas medicinais, dependiam também da prática agrícola e dos trabalhos 

artesanais desenvolvidos pelas meninas. O historiador, Antônio Figueiredo vem a nos 

confirmar que: 

                                                           
13 A Ordem das Ursulinas foi fundada por Ângela Merice, que, em 1535, criara uma companhia de Irmãs para 

atuarem no Mundo, presas apenas à promessa de viverem religiosamente e não a votos formais. (DAVIS, 1997) 



96 

[...] lá tinha muita terra e a prática da agricultura naquela época era muito forte, a 

escola agrícola quando começou foi lá. Era uma prática muito forte naquela época. 

Era ensinado as meninas inclusive a fazer remédios que o Padre ensinava e elas 

passavam para a população, com as ervas medicinais plantadas no quintal... 

(Entrevista com, Antônio Figueiredo, historiador da cultura local, Juazeiro, 

06/02/2016) 

Sobre a organização da casa, ficava por conta das internas que tinham como tarefa a 

responsabilidade pelos serviços domésticos diários, com tarefas definidas pelas 

administradoras, que prezavam pelo bom desempenho das meninas e pela convivência entre 

elas. 

No quadro administrativo do Orfanato, teve de início como diretora administrativa a 

Beata Joana Tertuliana de Jesus, a Beata Mocinha, encarregada da construção e equipamento 

do prédio, ao lado do Padre Cícero Romão Batista a quem cabia as decisões mais importantes. 

A primeira diretora econômica foi a Beata Raimunda da Cruz Neves, auxiliada por Maria 

Franca de Meneses, mulheres da confiança do patriarca, responsáveis pelo bom 

funcionamento do Orfanato. Esse quadro administrativo permaneceu do ano de 1916 a 1929, 

quando sua direção foi passada para Gertrudes Almeida Dias, administrando até repassar a 

direção para as Filhas de Santa Teresa de Jesus, no ano de 1935. 

Quadro administrativo 1916 a 1934 

Joana Tertuliana de Jesus  1916 – 1934 

Raimunda da Cruz Neves  1916 – 1934 

Maria Franca de Menezes 1916 – 1934 

Gertrudes Almeida Dias 1929 – 1934 

Fonte: produzido pela pesquisadora, baseado nas fontes e evidências.  

As Beatas contavam ainda com apoio dos Padres responsáveis pela espiritualidade das 

meninas, autoridades religiosas que atuavam como capelães da capela do Orfanato. Eram eles: 

 Monsenhor Pedro Esmeraldo da Silva; 

 Monsenhor José Alves de Lima; 

 Padre Cícero Coutinho; 

 Padre Silvino Moreira Dias; 

 Padre Orlando Tavares. 

Sobre as práticas organizacionais, cotidianas, de acordo com os dados factuais 

colhidos a partir da memória socialmente compartilhada, podemos ter uma ideia das ações 

cotidianas desenvolvidas no Orfanatopelas Beatas do Padre Cícero, desde a sua idealização 



97 

até o período de 1934, quando foi repassado para a Congregação das Filhas de Santa Teresa 

de Jesus. Encontramos nesse período algumas semelhanças com as práticas desenvolvidas nos 

recolhimentos do período colonial, onde o cotidiano era vivido “com austeridade: trabalho, 

estudo e oração” (MADEIRA, 2008, p. 116). 

O espaço ao qual estavam às meninas enclausuradas era constituído por uma casa de 

fazenda, local propício para o cultivo de ervas e o desenvolvimento das práticas agrícolas, 

práticas incentivadas pelo Padre Cícero na época. A fazenda tinha uma grande extensão de 

terras, com poço profundo criado pelo Padre para abastecer a população e amenizar as 

consequências das secas. 

Era uma casa grande de fazenda, com vários cômodos, onde o Dr. Floro Bartolomeu 

hospedava seus convidados. Entre os vários cômodos da residência, encontrava-se uma capela 

onde as internas faziam suas orações matinais junto às Beatas suas tutoras, local ao qual foi 

preservado até os dias atuais, onde se encontra um oratório com a imagem centenária da 

“Sagrada Família”, trazida da Itália pelo Padre Cícero, em uma das suas viagens, uma imagem 

que representa o ideal de família defendida pelo Padre Cícero, sobre os princípios da Sagrada 

Família. 

Foto 3: Capela do Orfanato Jesus Maria José 

 

Fonte: Acervo particular da pesquisadora, 2016. 

As atividades ligadas ao trabalho se davam em torno dos afazeres domésticos e dos 

cuidados com as hortaliças e ervas medicinais cultivadas pelas Beatas no espaço da fazenda, 



98 

local propício para agricultura e criação de animais. As meninas tinham a prática de produzir 

e ensinar para a população medicamentos naturais que haviam aprendido com o Padre Cícero. 

Segundo a irmã Zenilda Maria, ainda hoje a população procura o Orfanato em busca das 

ervas, para curar enfermidades. 

As Beatas ensinavam as meninas a ler e a trabalhar, “Aprendiam Marcar, trabalhos de 

mão e tudo quanto era necessário para sua sobrevivência futura.” (OLIVEIRA, 2001). Tinham 

como princípio maior prover regras para um bom convívio no ambiente interno, introduzindo 

costumes, crenças, valores éticos e morais para que assim as mesmas pudessem ter um bom 

convívio social. 

O Orfanato Jesus Maria José era administrado por mulheres, no entanto, ficava sob as 

ordens da figura masculina. Cabia ao Padre Cícero tomar as principais decisões, 

principalmente sobre o consentimento do casamento para as órfãs, atuando como figura 

paterna das crianças que acolhia, assim como eram os costumes da época na sociedade 

patriarcal, na qual se esperava da mulher um comportamento de acordo com a moral dos bons 

costumes, para se conseguir um bom casamento. 

Foto 4: Museu Padre Cícero

 



99 

Acreditamos que a data desta foto, aproxima-se do ano de 1925, período da 

inauguração oficial do Orfanato, quando já se encontrava na instituição em torno de 25 

meninas assim como na foto. Bem com a presença do Padre Cícero ainda com saúde para as 

visitas ao Orfanato. 

Assim como em outras Casas de Recolhimento para meninas órfãs e desvalidas, no 

Orfanato Jesus Maria José as meninas eram também preparadas para o lar, sobre os princípios 

da Sagrada Família da Igreja Católica. Cabia ao Padre Cícero o controle sobre a moça que ele 

achava estar preparada para ser uma exímia dona de casa. Em entrevista com o historiador 

Antônio Figueiredo, nossa principal fonte de pesquisa oral, por este ter convivido com Amália 

Xavier, contemporânea do Padre Cícero e das Beatas. Foi conversando com Amália Xavier 

que o historiador teve acesso a datas e fatos sobre a História do Orfanato, dos quais tivemos 

acesso por intermédio do mesmo. 

Em entrevista o historiador nos relatou que, o Pe. Cícero e as Beatas, também se 

preocupavam com o futuro das meninas, preparando-as para o lar e para o casamento. Conta 

ele que: 

[...] O Padre Cícero gostava de visitar, lá orava e aconselhava como era de costume 

com as Beatas e órfãs quando ele chegava era oferecido uma merenda, uma papa ou 

salada de frutas que era os alimentos de gosto do Padre. Lá funcionava duas escolas, 

uma mantida regida pela professora Nonata Bezerra de Araújo que lecionava 

rudimentos de leitura aritmética e trabalhos manuais, a outra regida pela Beata 

mocinha. (Antônio Figueiredo, entrevista concedida a pesquisadora, Juazeiro, 

06.02.2016). 

Em relação ao casamento, conta-nos Antônio Figueiredo que nas suas conversas com 

Amália Xavier, a mesma relatou que:  

[...] naquela época os homens passavam lá, e com o consentimento dos pais, pediam 

a permissão ao Padre Cicero para casar. Não era o Padre que obrigava elas a 

casarem elas mesmas pediam para o Padre que lhe arranjasse casamento, um homem 

bom para constituir família. (Antônio Figueiredo, entrevista concedida a 

pesquisadora, Juazeiro, 06.02.2016). 

O que alude à concepção de família construída na época sobre a figura patriarcal. O 

Padre Cícero atuava como pai de todas as meninas que ele recolhia, fosse, na sua residência 

ou no espaço que ele tinha criado para recebê-las com a ajuda das Beatas, que tentavam suprir 

a falta da mãe das internas, sendo para elas o exemplo da figura materna. As meninas 

acolhidas na instituição tinham muito em comum, ambas faziam parte de um universo 

feminino onde a mulher estava sob o domínio da figura masculina, a sociedade patriarcal, e 

ainda faziam parte da mesma classe social, eram meninas pobres e negras, abandonadas pelas 

suas condições econômicas e sociais. Essas meninas não dividiam somente o espaço, dividiam 

a condição de abandono tanto pelos seus familiares, quanto do poder público. 



100 

 

Foto 5: Meninas órfãs com a Beata Mocinha 

 

Fonte: Arquivo do Orfanato Jesus Maria José, data aproximada, 1925 

Nessa imagem podemos perceber a Beata mocinha junto as meninas do Orfanato, 

aparentemente eram meninas negras e pobres que diante das situações econômicas das suas 

famílias foram deixadas sobre a responsabilidade de terceiros, sendo o Orfanato uma 

instituição criada para esse propósito, de abrigar as crianças e mulheres que se encontravam a 

margem da sociedade, fosse pela sua cor ou pela sua condição social, era uma instituição 

pobre, construída para pobres. 

 

4.3 Orfanato Jesus Maria José na administração da Congregação das Filhas de Santa 

Teresa, 1935 a 2016 

 

O Orfanato Jesus Maria José surgiu, apenas como meio de recolhimento de crianças 

órfãs, pobres e desvalidas, e tinha como propósito dar abrigo e proteção a essas crianças que 

viviam à margem da sociedade. Um projeto que buscava no disciplinamento e na sua 

organização uma pedagogia voltada para o recolhimento de origem europeia, instituído no 

Brasil por meio dos jesuítas, em que não tinham a intenção de se transformar em conventos e 

muito menos em escola para meninas. 

Com a chegada da Congregação das Filhas de Santa Teresa de Jesus, no ano de 1935, 

uma nova forma administrativa foi instituída no recolhimento. A Congregação das Filhas de 

Santa Teresa já vinha administrando instituições de recolhimento para meninas desde o 

Período Colonial, como exemplo, o recolhimento de Santa Teresa em São Paulo, “que foi 

transformado em convento somente no século XX” (ALGRANTI, 1993, p. 214). Assim como 



101 

coloca Algranti (1993), pode-se perceber através dos estatutos que nas instituições de 

recolhimento era proposto um ideal de vida exatamente o mesmo “daquele dos 

estabelecimentos de vida religiosa professa” (ALGRANTI, 1993, p. 2014). 

Ao assumirem a administração do Orfanato, as Filhas de Santa Teresa adotaram 

também o ideal de vida dos estabelecimentos administrados pelas religiosas. O que para nós 

se pode considerar como uma ruptura nas ações pedagógicas e organizacionais das reclusas, 

que vinha sendo desenvolvido de acordo com os princípios da moral religiosa do trabalho e da 

oração. Ao instalar uma escola na instituição, o estabelecimento passou de espaço de 

recolhimento para um espaço de “convenção com fins educativos” (ALGRANTI, 1993, p. 

214). Não se transformou em um convento, porém, podemos indagar se esse não era o 

objetivo das religiosas, formar moças para servir a Deus e à Igreja? Ou transformar a 

instituição em uma escola para moças, como se deu na cidade do Crato, em 1923, com a 

criação do Colégio Santa Teresa de Jesus? No entanto, se este fosse o objetivo das religiosas, 

as forças políticas e as condições financeiras acabaram por interromper novamente essa 

História.  

No ano de 1994, uma nova ruptura acontece no Orfanato Jesus Maria José, a escola 

que funcionava como suporte educacional para as irmãs garantirem a educação das crianças 

internas, acaba por vir a ser fechada. Não por interesse das Filhas de Santa Teresa que 

administravam o espaço, mas pelas condições socioeconômicas, que recaíam sobre a 

instituição na época e pelo descaso do poder público para com as famílias carentes. 

No ano de 1994, sendo a cidade de Juazeiro administrada pelo prefeito Salviano, 

pertencente ao partido do PSDB, decidiu não mais contribuir com a instituição, deslocando os 

professores para outras escolas municipais. As religiosas, como mantenedoras da instituição, 

não puderam continuar com a escola por falta de condições econômicas, acabando por ter que 

fechá-la, o que deixaria as internas sem uma educação formal. Diante dessa problemática e 

das exigências para adoção estipuladas pelo conselho tutelar as religiosas decidiram pelo fim 

do externato. 

Na época, a instituição era administrada pela irmã Célia Tomás de Aquino. A religiosa 

acreditava que a educação e o trabalho poderiam mudar as condições econômicas e sociais 

das famílias das crianças, “se o poder público se encarregasse de dar condições humanas a 

cada um deles. Isso evitaria a fome dessas crianças, que é a causa maior de todos os atos 

prejudiciais que cometem”. (Irmã Célia, jornal, Folha da Manhã, 1996). A estrutura familiar 

para ela estava ligada às condições econômicas das famílias, geradas pelo desemprego e pelas 

desigualdades sociais. 



102 

Na época, ainda encontravam-se na instituição em torno de 30 meninas. As irmãs 

cuidaram de deixá-las amparadas algumas com suas famílias e outras encaminhadas para São 

Paulo, onde havia uma instituição que podia recebê-las. Segundo a irmã Zenilda Maria, “a 

irmã Célia, que era muito batalhadora, providenciou para as meninas a festa de formatura de 

alguns que haviam terminado”. (Zenilda Maria, pertencente a atual administração, entrevista 

concedida a pesquisadora, Juazeiro 04/04/2016). 

Durante o ano de 1994, a instituição esvaziou-se, e nesse mesmo ano a religiosa, 

Zenilda Maria, foi destinada pelos seus superiores a reerguer a instituição, agora com um 

trabalho de assistência à criança carente, uma entidade filantrópica com fins assistencialistas. 

Cheguei aqui em 1994, foi na mesma época que a irmã Célia junto ao conselho 

Geral o conselho tutelar e o juizado de menores viram que não tinham mais 

condições da irmã Célia ficar com as 30 internas então resolveram, então resolveram 

entregar as internas para as famílias, então no ano seguinte em 1994, eu cheguei, 

chegamos em duas irmã Fátima e eu, logo que chegamos fomos visitar as crianças 

do bairros e convidei algumas crianças da redondeza para utilizar o espaço para as 

brincadeiras, nos dias seguintes, a instituição se encontrava com mais de 40 

crianças, dando início a uma nova missão.(Zenilda Maria, religiosa integrante da 

atual administração, entrevista concedida a pesquisadora, Juazeiro 04/04/2016). 

Um novo trabalho se iniciava no Orfanato, porém com o mesmo propósito para que foi 

criado, atender às necessidades das crianças pobres e desvalidas. Hoje, o Orfanato Jesus 

Maria José vem trabalhando de forma a manter o acolhimento às crianças pobres das 

comunidades vizinhas. Atende hoje em torno de 40 (registradas) crianças cadastradas e 

assistidas pela instituição por meio do projeto (Educacional e Humanitário),realizado pelas 

Filhas de Santa Teresa, em horário do contra turno escolar, para possibilitar às crianças 

estarem matriculadas em uma educação formal. 

Como condição para a criança participar do projeto, as religiosas exigem que elas 

estejam matriculadas na escola regular, e concordem com as regras da instituição, nas 

palavras de uma das coordenadoras da direção atual, a religiosa Zenilda Maria se trata: 

[...] do aluno e a família assumirem um compromisso com a instituição, ter 

disciplina e compromisso tanto com o projeto, quanto com os estudos, e ainda 

conhecer, amar e servir a Jesus, todas as quintas nos encontramos na capela para 

rezar, agradecer e pedir proteção (Entrevista com a irmã Zenilda Maria integrante da 

administração atual, 30/04/2016).  

Para as irmãs que administram a instituição, o projeto do Orfanato é mais uma forma 

de incentivar as crianças nos estudos, oferecendo-lhes um lugar tranquilo, onde as crianças 

possam estudar e ter uma alimentação antes de voltar para casa, e um lugar diferente de 

muitos lares: 



103 

[...] Aqui eles têm a oportunidade de vivenciar um momento diferenciado, num 

ambiente mais tranquilo, que lhes oferece educação carinho e alimentação, nos 

preocupamos todos os dias com o jantar dos alunos, para que eles saiam daqui 

alimentados, as famílias são muito pobres e não podem ajudar com nada. Inclusive 

oferecemos cursos para os pais (Zenilda Maria, religiosa integrante da atual 

administração, entrevista concedida a pesquisadora, Juazeiro, 03.04.2016). 

A instituição vem, desde então, trabalhando com projetos que venham a oferecer: 

[...] para as crianças carentes acesso ao esporte, recreação, reforço escolar e 

formação profissional, além de oportunizar diversas ações de inclusão cultural, 

promovendo desde oficinas e cursos básicos, até capacitações mais abrangentes, 

para as crianças e as famílias (FOLHETO INFORMATIVO DO ORFANATO, 

2016, p.4). 

O Orfanato tem hoje como objetivo ainda envolver as famílias nos projetos da 

instituição. Busca por meio do trabalho, incentivar e fornecer subsídios necessários para que 

as famílias possam se sustentar e inserir-se no mercado de trabalho. Oferecem cursos 

profissionalizantes voltados aos pais desses jovens, para auxiliar na geração de renda familiar. 

Entre os cursos, estão: “oficinas de manicure, pedicure, costura, e artesanato; curso de 

informática básica e avançada, dentre outras” (Folheto Informativo do Orfanato, 2016, p.4). 

A instituição continua “atendendo à missão para qual foi criada”, cuidar e educar 

crianças carentes. Encontra-se hoje atendendo em torno de 150, tendo 40 registradas e as 

demais se somam. No dia a dia, as crianças e adolescentes com idade entre 05 e 15 anos de 

idade estão engajadas nas diversas atividades, como reforço escolar, aulas de inglês, arte 

cênica, pintura, desenho, canto e coral. 

Oferece ainda: esporte; biblioteca infantil e clube de mães; oficinas de teatro, coral, 

teclado e banda de lata; sessões gratuitas de cinema e espetáculo teatrais. Promove 

também cursos profissionalizantes voltados aos pais dos jovens, para auxiliarem na 

renda familiar. Entre os cursos estão, oficinas de manicure, pedicure, costura, 

artesanato, cursos de informática básica e avançada, dentre outros, isso desde 2014. 

(FOLHETO INFORMATIVO DO ORFANATO, 2016, P.2) 

Completando neste ano de 2016 cem (100) anos da sua fundação, o Orfanato continua 

sendo uma instituição que serve à sociedade caririense, pautado também nos princípios da 

oração e do trabalho, deixando nítido que o trabalho das Beatas repercutiu no 

desenvolvimento do processo educacional. Conta hoje com a coordenação das Irmãs Zenilda, 

Francimária, irmã Lia e, atualmente, a irmã Aldenira Máximo soma-se à equipe. 

 

4.3.1 Estrutura administrativa 

 

Com a chegada das Filhas de Santa Tereza no ano de 1935, o Orfanato passou também 

a receber ajuda dos governos, Municipal e Estadual, para manter no estabelecimento uma 



104 

escola de 1º Grau, destinada à educação para as meninas. No entanto, as irmãs ainda 

dependiam de doações para manutenção do estabelecimento e o sustento das internas. 

Para manutenção da instituição as irmãs utilizavam do espaço da fazenda que se 

constituía em uma grande extensão de terras. No espaço as irmãs mantinham produção de 

hortaliças que ajudavam nas finanças, bem como recorriam à venda de produtos artesanais 

desenvolvidos pelas internas, como a fabricação de velas, produtos de palhas e outros. 

Foto 6: Fazenda do Dr. Floro Bartolomeu. Aos fundos a casa que se constituiu Orfanato.  

 

Fonte: Arquivo Orfanato Jesus Maria José, data aproximada, 1925 

Todas as terras do Orfanato pertenciam à fazenda que foi doada pelo Padre Cícero 

para a instalação do mesmo. Não se sabe ao certo qual a sua extensão, mas segundo as 

religiosas, eram muitas terras que foram sendo vendidas ao longo dos tempos. Hoje, o 

Orfanato encontra-se no meio da cidade, entre lojas, asfaltos e prédios, produtos da 

modernidade, e das transformações sociais. 

De início, as irmãs puderam contar para a manutenção, conservação e equipamento do 

Orfanato, com o recebimento das bolsas da FEBEMCE, pequenas ajudas e contribuições de 

sócios voluntários, ofertas de romeiros e particulares de boa vontade (ESTATUTO DO 

ORFANATO JESUS MARIA JOSÉ, 1936, p.4). As irmãs viviam também de doações e de 

arrecadações de atividades financeiras por elas organizadas, como festas beneficentes, 

viagens, rifas, enfim, todo o esforço era válido para requerer fundos para o funcionamento do 

Orfanato e manutenção das internas. 



105 

O Orfanato passou a receber também subvenção Federal para manter na instituição um 

curso primário com trabalhos manuais e outras atividades domésticas, cuidando especialmente 

da formação religiosa e social das alunas internas. 

Logo após, assumiram como diretora administrativa as Beatas, a irmã Madre Tavares, 

que permaneceu como supervisora por um ano, de 1935 a 1936, sendo sucedida pela irmã 

Madalena, no ano de 1936. No ano de 1937 a direção foi repassada para a Madre Vitorino, e 

em 1938, assumiu Madre Quintina, que se afasta no ano seguinte, voltando então para 

administração da irmã Madalena, permanecendo por sete anos, até 1946.  

No ano de 1947, assumiu a irmã Cândida, que coordenou a casa por nove anos 

consecutivos, ficando conhecida por sua forma de administrar, por ter sido responsável pela 

manutenção, ampliação e melhorias no espaço, primando pelo conforto das órfãs.  

Ainda dentro do seu governo foram criadas avultadas verbas federais, podendo, 

desta forma, a irmã executar as obras de construção que executou neste Orfanato. 

Adquiriu motor de água e luz, bombas e finalmente nos últimos dias deste ano fez 

instalar um telefone. E, resumindo em poucas palavras, pode-se afirmar que esta 

Diretora no seu espírito incansável e realizador, dispendeu em beneficio desta casa, 

quase todas as suas forças e energias. (RELATÓRIO DO ORFANATO, 1995). 

Certamente, os documentos, as memórias, expressam o trabalho que foi conduzido 

pela irmã Cândida para com o Orfanato, o que a caracteriza como uma administradora que 

conduziu uma equipe de outras irmãs, como a irmã Menezes, sua tesoureira e secretária 

econômica, a irmã Clara, que atuava como secretária, a irmã Coimbra e irmã Eulália, uma 

equipe que fez a diferença naqueles nove anos, crescendo assim o número de meninas internas 

no Orfanato, chegando à média de 60 meninas. 

Logo após a saída da irmã Cândida, assumiu a direção do Orfanato a Madre Nobre 

durante alguns meses junto a uma nova equipe. Em entrevista com a mesma, relata para nós 

que passou no Orfanato apenas três (3) meses. Sua missão era ajudar na organização da 

secretaria.   

Segundo relatório do Orfanato referente aos anos de 1956 a 1958, o ano iniciou- se 

com mudanças em seu corpo administrativo, assumindo como Diretora-Madre Saraiva, 

Secretária - Madre Leal, Tesoureira - Irmã Clara. As mudanças ampliaram-se também sobre a 

estrutura do prédio: 

[...] A supervisora sentindo a falta de cômodos para abrigo das jovens educandas, 

achou por bem fazer um aumento no prédio. Feito o orçamento, lançou-se à 

realização do plano. Foi necessário demolir uma parte que já bem velha e estragada, 

impedia a construção idealizada. Levantou-se principalmente um amplo pavilhão 

para recreio das órfãs o qual bem arejado é agradabilíssimo as meninas.Construídos 

mais três salões, os quais dois para funcionarem aulas e um para rouparia. Em 

prosseguimento fez-se quatro banheiros e quatro casinhas, melhoramentos que 



106 

estavam reclamando as necessidades higiênicas infantis. Foi esta a realização de 

1957. (RELATÓRIO DO ORFANATO JESUS MARIA JOSÉ, 1956 A 1958). 

Ainda com base no relatório, pudemos perceber as mudanças estruturais e adaptações 

também no ano de 1958, em que o autor relata que foi demolida uma antiga calçada e 

reconstruída outra com mosaico, com o intuito de melhorar a estética da fachada do prédio. O 

gabinete, que ora existia, ficou como portaria, a sala de visitas ficou no espaço que servia 

como dormitório das religiosas. O gabinete passou a funcionar onde era a sala de visitas. 

“Contigua, a cozinha fez-se a dispensa com uma área coberta alpendrada e calçada”. 

(RELATÓRIO DO ORFANATO DE 1956 A 1958). 

Todas essas mudanças foram fruto de um trabalho coletivo desenvolvido pelas irmãs, 

com o intuito de trazer um pouco mais de conforto para as internas. Uma prática que existe 

até hoje, pois, além de se preocuparem com as crianças, ainda preocupam-se com a parte 

financeira. Recebem hoje ajuda da população como prestação de serviços voluntários e 

contribuições das empresas locais, enfim, buscam as irmãs envolver a população na 

manutenção da instituição. 

Neste quadro, mostramos algumas irmãs que fizeram e fazem parte da construção do 

Orfanato. 

Quadro administrativo do Orfanato Jesus Maria José - 1935 a 2016 

 Madre Tavares 1935 -1936 

Madre Vitorino 1937 – 1938 

Madre Quintino 1938 – 1939 

Irmã Madalena 1939 – 1946 

Irmã Cândida 1947 – 1956 

Irmã Menezes 1947 – 1956 

Irmã Clara 1947 – 1956 

Irmã Coimbra 1947 – 1956 

Irmã Eulália 1947 – 1956 

Madre Nobre 1956 _____ 

Madre Saraiva 1956 – 1958 

Madre Leal 1956 – 1958 

Irmã Clara 1956 – 1958 

Irmã Catarina 1963 



107 

Irmã Célia 1990 -1995 

Irmã Zenilda 1994 -2016 

Irmã Fátima dos Anjos 1995 – 2002 

Irmã Elza Braz Mota 2002 – 2010 

Irmã Fátima dos Anjos 2010 a 2011 

Irmã Francimária 2016 

Irmã Aldenira 2016 

Irmã Lia ______ 

Fonte: Criado pela autora a partir de documentos da instituição como: Relatório de 1956 a 

1958 e obras de historiadores como: Amália Xavier, Geraldo Menezes e Antônio Figueiredo. 

 

Hoje a instituição conta com a colaboração de educadores por meio de uma parceria 

com o SESC-Juazeiro, além de uma psicóloga que oferece trabalhos voluntários. 

O espaço se encontra com algumas mudanças realizadas ao longo do tempo pelas 

Filhas de Santa Teresa de Jesus. Uma das modificações mais visíveis na estrutura física está 

na construção de um segundo andar, construído para melhor acomodar as internas e as irmãs 

que moram e administram o espaço. 

Hoje o prédio mantém a sua originalidade, com algumas modificações feitas pelas 

freiras para melhor desenvolver o novo projeto. O Orfanato atualmente funciona no contra 

turno escolar, uma forma encontrada pelas irmãs para que as crianças assistidas pela 

instituição estivessem matriculadas na educação formal. Recebe ajuda tanto das empresas da 

região, como da população que se sensibiliza com o trabalho das religiosas 

 

4.3.2Tempo, rotina e espaço 

 

Com a administração das irmãs Filhas de Santa Teresa podemos perceber uma nova 

organização, que se dava pela criação do Estatuto da Instituição, criado em 1936, nele se 

estabeleciam normas e regras a serem seguidas no estabelecimento, principalmente sobre as 

crianças que poderiam ser recolhidas, trazendo em seu estatuto normas para o recolhimento 

das internas. 

De acordo com estatuto do Orfanato, para uma órfã ser admitida, fazia-se necessário 

apresentar à instituição um requerimento, por escrito, acompanhado comprovando que a 

criança se tratava de uma órfã, que deveria vir seguido dos devidos documentos: certidão de 

óbito de um dos pais; certidão de batismo, pela qual ficasse também provado que a candidata 

não tinha menos de cinco anos de idade, nem mais de catorze, salvo o caso de ter sido 



108 

abandonada pelos pais, o que deveria, entretanto, ser atestado pelo Pároco; declarando que a 

menina era realmente desvalida e não tinha parentes em condições de ampará-la; atestado 

médico provando que a órfã, ou a menina abandonada não sofria de moléstia contagiosa ou 

incurável. 

Foto 7: Crianças internas com as irmãs 

 

Fonte: Arquivo do Orfanato, data aproximada 1964. 

Após a apresentação da documentação, era constituída uma comissão administrativa 

para análise dos mesmos. Sendo recolhida pela instituição, a menina ali permanecia até a 

idade de 21 anos, dependendo exclusivamente da Diretoria do Estabelecimento, sem que 

sobre ela tivessem jurisdição seus pais ou parentes.  

Aos 21 anos de idade, as órfãs eram entregues aos parentes, e na falta destes, a Mesa 

Administrativa providenciava para que ela fosse empregada em casas de famílias de inteira 

confiança, podendo, entretanto, a diretoria conservar por mais tempo àquelas que, pelos seus 

serviços fossem úteis ao estabelecimento. 

Nas informações colhidas sobre a organização do tempo e do espaço das internas, 

percebemos que no período das Filhas de Santa Teresa de Jesus no recolhimento, as irmãs 

utilizavam do espaço para organizar cuidadosamente o tempo cotidiano das internas de forma 

que dessem conta de todas as atividades a desempenhar na instituição, desde as tarefas 

domésticas, até os trabalhos manuais, as atividades educacionais e espirituais. 

  



109 

Foto 8: Irmã Berenice e Maria José, com as internas 

 
Fonte: Orfanato Jesus Maria José, 1967 

Nessa foto podemos perceber uma diferença na padronização do tamanho e das idades 

das meninas, em relação as meninas da época das Beatas. Com as Filhas de Santa Teresa, foi 

instituído normas quanto a idade das recolhidas, já no período das Beatas as meninas 

chegavam até o Padre e ficavam na instituição independente das suas idades, não se tinha uma 

organização nem regras para o recolhimento, muito menos comprovação das suas condições 

de órfãs. 

Assim como no período das Beatas, o trabalho no Orfanato também com as Filhas de 

Santa Teresa era dividido entre as internas que, segundo Terezinha, a rotina era algo que as 

irmãs mantinham com rigidez. As meninas tinham horário para acordar, rezar, se alimentar, 

cuidar dos afazeres domésticos, estudar, horários de lazer e horário para se recolher. Dormiam 

todas em um quarto com camas padronizadas, tendo na sua cabeceira a imagem da Sagrada 

Família. 

O que eu sei era o que eu via e ouvia quando eu vinha era a irmã a Francisca, irmã 

Célia e irmã Lucia. Irmã Célia era aquela andarilha que saia, que saia em busca das 

coisas, a irmã Francisca ficava em casa consertando as roupas das meninas que o 

povo dava, lembro muito dela fazendo esse trabalho. A irmã Lúcia ficava cuidando 

das meninas, brincando com elas, a tarde descia para o pátio e fazia brincadeiras ao 

ar livre. Isso era o que eu via quando visitava o Juazeiro e ficava no Orfanato 

(Terezinha ,ex religiosa, professora colaboradora na instituição, entrevista cedida à 

pesquisadora, Juazeiro, 16.03.2016). 



110 

Quem estudava a tarde cuidava das atividades caseiras pela manhã e vice versa. A 

noite as meninas sentavam lá em cima no quarto das irmãs para assistirem televisão, 

sempre acompanhadas das irmãs. Depois descia para o dormitório que era bem 

grande, cheio de camas antigas e na cabeceira tinha uma imagem de um santo 

amarrado, vestiam a camisola e a irmã Célia ficava na porta e elas rezavam e diziam 

“benção mainha”, tomava a irmã Célia, parece que a irmã Francisca dormia com 

elas... (Terezinha, ex religiosa, professora colaboradora na instituição, entrevista 

realizada em 16/03/2016) 

Nas palavras de Terezinha, percebemos a preocupação das religiosas em manter a 

ordem e a organização na instituição. Sobre as atividades desenvolvidas pelas internas, 

consistia em estudar, visitar os doentes e ajudar os Padres nas missas, aprendiam um ofício e 

produziam trabalhos manuais para vender e ajudar nas despesas da casa. 

Na casa, o dia começava com o toque para despertar e todas as meninas se dirigiam até 

a capela para fazer a oração matinal. Logo após o café da manhã, iniciavam as atividades 

cotidianas. 

Quem ia estudar ia estudar e quem não ia estudar ia cuidar das coisas que as irmãs 

dividiam por tarefas, as meninas ajudavam nas coisas que as irmãs faziam para 

vender, elas faziam velas. Teve um tempo que uma menina morreu na cozinha das 

irmãs queimada com parafina quente. Isso era o que eu via quando visitava o 

Orfanato (Teresinha, ex religiosa, professora colaboradora na instituição, entrevista 

em 16/03/2016) 

Hoje a organização do espaço no Orfanato encontra-se adaptado às atividades que são 

desenvolvidas com as crianças e adolescentes. Dispõe de sala para aulas de música, sala para 

construção de banda de latas, salas destinadas para aulas de reforço, escolar. A capela ainda 

continua no mesmo lugar, onde as crianças fazem as suas orações junto com as irmãs todas as 

quintas-feiras. E ainda possui um espaço para o lazer das crianças, que se trata de um pátio 

com um ambiente para os alunos realizarem as suas atividades esportivas. 

Quanto à organização do tempo na instituição, segundo a religiosa Zenilda Maria, elas 

procuram organizar-se de acordo com os horários das crianças e das professoras, pois muitas 

são voluntárias. Permanece ainda o hábito das orações e das festas comemorativas. 

Destinamos um tempo também para as orações, assim como fazia o Pe. Cicero e as 

Beatas. Não descuidamos da educação espiritual, que é o que nos sustenta, todas as 

quintas nos encontramos na capela para fazermos as nossas orações. (Entrevista com 

a irmã Zenilda Maria, participante da administração atual, Juazeiro, 30/04/2016). 

Para os festejos do Centenário, que deu início em abril de 2016, os alunos tiveram uma 

grande representatividade, com encenações de peças teatrais, fizeram o resgate da História da 

criação do Orfanato, seus idealizadores e o contexto da sociedade no período. As irmãs se 

esforçaram o máximo para garantir que a História da instituição fosse passada para a 

população, para que ficassem cientes dos seus idealizadores do passado, o Padre Cícero e a 

Beata Mocinha. 



111 

Foto 9: Missa na comemoração do centenário do Orfanato Jesus Maria José 

Fonte: Orfanato Jesus Maria José, 2016 

As irmãs planejaram, um mês de comemorações com missas, apresentações culturais e 

atividades financeiras para a manutenção da instituição. Todas as atividades ocorreram com a 

colaboração da população, que participou ativamente de todas as atividades, que aconteceram 

no espaço da instituição. A missa foi celebrada do lado de fora da instituição para o melhor 

acolhimento da população, que prestigiou de perto esse momento histórico. 

Foto 10: Missa de comemoração do centenário do Orfanato Jesus Maria José 

 

Fonte: Orfanato Jesus Maria José. 2016 

Para a irmã Zenilda, os cem (100) anos do Orfanato é de grande importância para a 

população Juazeirense, pelos serviços que vêm sendo prestado às comunidades carentes. Para 

a religiosa fazer parte desse momento é uma dádiva divina. 



112 

Para nós foi uma grande alegria, é uma graça especial, passarmos o primeiro 

centenário nessa casa, por que no segundo estaremos na casa do pai celeste, veja só 

daqui a cem anos, claro, só quero dizer que o projeto do Orfanato faz parte da nossa 

vida e mantê-lo, funcionando, ajudando as crianças carentes e seus familiares é para 

nós a maior recompensa que poderiam receber.(Entrevista com a irmã Zenilda Maria 

da atual administração do Orfanato, Juazeiro, 30/04/2016). 

[...] o centenário só vem mostrando o quanto esse projeto tem dado certo. O 

Orfanato se manteve pela providência divina e principalmente pelas doações, neste 

centenário de confraternização e colaboração que será comemorado ao longo de 

2016, um século de sobrevivência. Nossa meta é reforçar esse caráter de filantropia 

com auxílio das pessoas, aqui nessa casa vivemos da providência divina e das graças 

do meu “padim ciço”. (Entrevista a Zenilda Maria, religiosa, participante da 

administração atual, entrevista concedida em 03/04/2016). 

Podemos perceber nas palavras da religiosa Zenilda Maria que, a importância do 

Orfanato Jesus Maria José, tanto para as famílias assistidas como para as religiosas, que 

buscam na proteção divina a continuidade de um projeto de caridade. O agradecimento das 

crianças e da população aos trabalhos prestados pelas irmãs é para elas, a melhor recompensa 

que poderiam receber. O trabalho desenvolvido pelas religiosas toma uma enorme 

repercussão para a população em tempos de pobreza e de total falta de compromisso do poder 

público para com os menos favorecidos. 

  



113 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A presente Dissertação de Mestrado intitulada, A Memória Histórica Educativa do 

Orfanato Jesus Maria José, 100 Anos de Permanências e Rupturas, buscou fazer uma análise 

da criação do Orfanato, explicitando as ações desenvolvidas pelos seus idealizadores, bem 

como as rupturas e permanências constituídas durante os cem anos de memória histórica. O 

estudo abordou a História de uma instituição educacional para meninas órfãs administradas 

por mulheres religiosas na cidade de Juazeiro do Norte - CE, no período que decorre de 1916 

a 2016. 

A reconstituição histórica do Orfanato se deu pela necessidade de conferir visibilidade 

à História da instituição e às ações educacionais dos seus idealizadores e buscou responder as 

questões levantadas durante a elaboração do projeto de pesquisa. Na ocasião indagamos: 

como se deu a idealização do Orfanato Jesus Maria José? Quais motivos levaram a sua 

idealização? Como a instituição conseguiu manter-se durante um século? Quais rupturas e 

permanências podem ser destacadas durante o percurso de um século? Como se dava a ação 

das Beatas no âmbito da instituição para com as internas? Como se deu o processo de 

mudanças das Beatas para as Filhas de Santa Teresa? O que ainda habita na instituição das 

ações das Beatas? Como se encontra a instituição nos dias atuais? 

Das questões aqui apresentadas levantamos como pressupostos que após cem anos de 

resistência, diante das permanências históricas, ainda habitam no Orfanato Jesus Maria José 

ações que nos levam aos seus idealizadores do passado, tanto no tocante a estrutura física, 

quanto na filosofia que levou a idealização do espaço. Acreditamos que o Orfanato de 1916 

continua incidindo sobre as ações que regem a instituição atual, causando impactos na vida 

das família se das crianças que são assistidas pela mesma.  

No anseio de responder aos nossos questionamentos e concretizar os objetivos, 

buscamos na pesquisa bibliográfica estudos que pudessem nos aproximar do tema proposto. 

Em seguida, a pesquisa de campo contribuiu para o reconhecimento do espaço, onde 

colhemos dados empíricos presentes nas memórias, lembranças e esquecimentos da população 

Juazeirense. 

Na incursão por fontes documentais nos deparamos com a falta de materiais escritos 

capazes de nos dizer, sobre a instituição, as alunas internas, as religiosas, mulheres, mães, 

professoras. Esperávamos encontrar, na instituição, na secretaria de educação, nas bibliotecas 

públicas e privadas, as correspondências pessoais, diários ou outros quaisquer escritos, que 

pudessem nos dizer sobre as religiosas, as Beatas, as internas. No entanto, conseguimos 



114 

apenas registros e lembranças de alguns nomes das Beatas, das religiosas e das meninas 

adotadas pelo Padre Cícero e um único nome de uma interna, do período da administração da 

Congregação das Filhas de Santa Teresa. Os pergaminhos que podiam nos contar sobre as 

suas vidas, não foram escritos, ou não foram conservados, talvez por não terem importância 

aos olhos da sociedade da época, por intencionalidade do não registro para a História ou por 

mero esquecimento.  

Para tanto a memória se caracterizou como a principal fonte, o que foi para nós um 

desafio, buscar nas memórias socialmente compartilhadas, a voz do passado, quando não 

dispomos dos personagens diretos dessa História. Percebemos nos discursos, nos gestos, nas 

ações das pessoas entrevistadas que a História da instituição permanece viva, no imaginário 

da população Juazeirense. Durante o período da investigação, conhecemos pessoas, 

convivemos, criamos vínculos, aprendemos com elas e nos identificamos como agentes 

participativos do processo de construção histórica. Iniciamos uma investigação, da qual 

pretendemos apresentar algumas considerações, uma vez que, almejamos com esse trabalho 

contribuir com a História da educação caririense. 

Nos capítulos nos pareceu importante fazer uma contextualização do espaço social 

onde estava inserido o Orfanato Jesus Maria José. Fazer o reconhecimento, histórico, político 

e religioso da Cidade de Juazeiro do Norte, bem como, da região do Cariri foi um ponto 

crucial para compreendermos as relações estabelecidas na época e o cenário em que se deu a 

criação do Orfanato. 

Nos últimos capítulos procuramos recriar a origem do Orfanato, dentro de uma 

perspectiva genealógica. Nesses reconstituímos o processo de idealização do Orfanato Jesus 

Maria José, que se deu como forma de responder as necessidades da época, quando a fome, a 

seca e o abandono de crianças eram constantes no Nordeste. O Orfanato Jesus Maria José 

incidiu sobre a educação e o trabalho feminino, através de mulheres religiosas que tomaram 

para si a responsabilidade de criar, educar e formar para a vida, crianças desprovidas do seio 

familiar. 

Percebemos, também, que ao ser caracterizado como Casa de Recolhimento, o 

Orfanato, alude a um modelo, de reclusão feminina, “criada em diversas capitanias brasileiras, 

durante o período colonial” (RODRIGUES, 2012, p 148), regido pelos cuidados de mulheres 

religiosas, sobre a tutela da figura masculina, no caso de Juazeiro, o Padre Cícero. Um modelo 

que advém da proibição da criação de conventos nas colônias, pela coroa portuguesa e da 

necessidade de prover as mulheres de um espaço, que as moldassem de acordo com os valores 

morais e religiosos impostos à mulher na época. O Orfanato Jesus Maria José, como modelo 



115 

de reclusão feminina, cumpriu sua função social quando da sua criação em 1916e ainda rege 

sobre os princípios de sua idealização, no tocante à educação, ao trabalho e à oração, 

incidindo sobre uma parte carente da população. 

Quanto à administração e financiamento da instituição, no seu início, o Orfanato 

passou a funcionar em uma casa de propriedade do patriarca, sua manutenção se dava por 

meio do seu idealizador, o Padre Cícero Romão Batista, na época prefeito da cidade de 

Juazeiro do Norte. O Padre utilizava da sua influência para arrecadar verbas e ajudar na 

manutenção da instituição. As Beatas se encarregavam do recolhimento das menores, de pedir 

esmolas em nome das órfãs e obras do Padre Cícero, já considerado o “santo” protetor dos 

desvalidos. Percebemos, ainda, que o Orfanato, como Casa de Recolhimento feminino, assim 

como nas casas do período colonial, era mantido por seus idealizadores e administradores, 

sem vínculo financeiro com a Igreja ou o Estado. 

Ao ser assumido pela Congregação das Filhas de Santa Teresa de Jesus a instituição 

passou a ser mantida, também, por convênios, doações e caridade de terceiros. Segundo a 

irmã Zenilda Maria (2016)“ainda hoje a instituição se mantém pela providência divina, da fé e 

da força de vontade das pessoas da comunidade [...]”. Percebemos nas palavras da religiosa o 

compromisso a fé e a força de vontade destas mulheres para manter vivo um projeto 

centenário. 

Em relação à rotina, às normas e práticas desenvolvidas no âmbito da instituição, 

infelizmente, não encontramos documentos que nos pudessem dizer de forma precisa sobre 

como se dava, no entanto, deixamos que as memórias nos falassem através da História não 

vivida, porém, compartilhadas entre gerações. Através dessas o estudo revelou que, as ações 

desenvolvidas na instituição no período das Beatas se davam como forma de manter a 

convivência entre as internas e de práticas aprendidas pelas próprias Beatas e freiras durante 

suas experiências como alunas ao longo das suas vidas. 

A filosofia educacional das Beatas era regida pelos princípios da austeridade, do 

estudo, do trabalho e da oração. Por limitações de fontes não nos foi possível ter informações 

sobre as ações educativas, instituídas por elas no âmbito institucional. Acreditamos que, assim 

como as Casas de Recolhimento, instituídas no Brasil no período colonial, a organização se 

dava sobre a formação educacional e devocional das reclusas, com tarefas que garantissem a 

convivência e a formação do modelo de mulher da época. 

Em relação à administração da instituição realizada pelas religiosas Filhas de Santa 

Teresa, concluímos que buscaram manter a instituição com a missão inicial, acolher as 

meninas e dar continuidade ao processo educacional com a criação de um educandário. Nesse 



116 

período podemos perceber os moldes de uma organização de base educacional escolar, com 

normas, um currículo e o disciplinamento das meninas. 

As religiosas Filhas de Santa Teresa já tinham uma prática na administração de 

instituições internas para mulheres, por coordenarem o Colégio Santa Teresa de Jesus, da 

cidade do Crato, construído em 1923, pelo Bispo Dom Quintino Rodrigues e Silva. Uma 

instituição voltada para a educação formal das meninas da elite da região. No decorrer da 

pesquisa percebemos que a filosofia adotada pelas irmãs no processo educacional das meninas 

no Orfanato muito se assemelhava à educação das demais instituições pertencentes à 

Congregação, para as quais a disciplina, a educação moral e religiosa faziam parte da filosofia 

adotada pela instituição, com objetivos de moldar a mulher para a construção da família e a 

sociedade. 

Segundo Antônio Pereira de Figueiredo, historiador, e a religiosa Zenilda Maria 

(2016), a instituição logo após as Beatas ficou sob os cuidados da religiosa Madre Ana Couto, 

diretora geral da Congregação das Filhas de Santa Teresa, na época, por já ter experiência no 

processo educacional feminino. Madre Ana Couto era responsável pela coordenação do 

Colégio Santa Teresa de Jesus para meninas internas, na cidade do Crato e assumia a direção 

do Orfanato. 

Com a chegada das Filhas de Santa Teresa, as mudanças nas práticas do Orfanato 

foram perceptíveis. Buscaram adequá-lo ao modelo institucional que já conheciam, porém 

diferenciando-o das outras instituições, dada a sua clientela ser constituída por meninas 

pobres da região. Na estrutura física, as irmãs trataram de adequar o espaço de modo à melhor 

acomodar tanto as internas como as religiosas, tendo as mudanças sido realizadas, segundo a 

irmã Zenilda Maria (2016), somente para melhor acomodação das internas. Tiveram, as 

religiosas, o cuidado de não comprometer a arquitetura original do prédio, o que de certa 

forma foi garantido. Hoje o prédio ganha destaque entre as novas construções do século XXI, 

por ainda manter características do passado. 

Quanto às rupturas e permanências destacamos alguns momentos que nos levaram à 

suas classificações, durante os cem anos de resistência da instituição. Consideramos rupturas, 

as descontinuidades do processo, tanto na parte estrutural como na organizacional em três 

momentos: 

 A mudança na parte administrativa, das Beatas do Padre Cícero para a coordenação da 

Congregação das Filhas de Santa Teresa de Jesus, no ano de 1935. Durante esse 

período, constatamos que nesta mudança foi se constituindo uma reformulação nas 

ações desenvolvidas pelo grupo que passou a coordenar. A administração com as 



117 

Beatas se dava pelas suas próprias decisões e suas necessidades e com a Congregação 

passou a fazer parte de um sistema organizacional, com livro caixa, com planejamento 

e relatório de atividades. 

 A instalação de uma escola de ensino, em nível de 1º Grau, nas dependências do 

Orfanato, conveniada ao município, fruto do esforço da irmã Célia, conhecida na 

cidade de Juazeiro como “andarilha do bem, andava em busca de benefícios para o 

Orfanato” (Entrevista com Antônio Figueiredo em 06/02/2016). A religiosa procurava 

as autoridades governamentais da região em busca de convênios, para manter a 

instituição funcionando. O convênio com o município serviu para a formalização 

institucional do ensino.  

 Em 1994, concretizando o terceiro momento de ruptura, incidiu sobre os benefícios 

que recebiam da prefeitura. Ao cortar a cessão dos professores para a escola que 

funcionava no Orfanato, as religiosas foram obrigadas a fechar as atividades de 

ensino, e, por conseguinte, o regime de internato. Esta ruptura teve uma temporalidade 

muito longa, foram78 anos de funcionamento da instituição sem apoio governamental 

causando muitas vezes interrupção nas atividades para as crianças da vizinhança. 

Simultaneamente ao fechamento da escola, o Orfanato passou a ser um externato 

misto, funcionando somente no contra turno, seguindo o horário compatível com o período 

escolar de cada criança. As mudanças no funcionamento da instituição exigiram das religiosas 

um novo direcionamento nas práticas educativas, adotando o regime de reforço escolar, e 

adaptando-se a uma dinâmica de construção de projetos dentro de uma perspectiva voltada 

para a formação de crianças e adolescentes. Tiveram elas que atender as novas demandas 

sociais, instituir parcerias e trabalhar junto à comunidade local, somando-se a isso um 

trabalho de voluntariado por parte da população.  

Podemos afirmar a importância que as permanências tiveram para o funcionamento da 

instituição até os dias atuais. Assim, vamos considerar sua posição enquanto Casa de 

Recolhimento, que se manteve, embora com outro propósito, e com outra configuração 

familiar das crianças, ao se transformar em uma instituição filantrópica e assistencialista. 

Na instituição, em relação à educação, o que antes se caracterizava como uma 

educação voltada para o público feminino, para a moral e a religiosidade, passou para o 

atendimento às crianças de ambos os sexos, em um contra turno, seguindo com o mesmo 

propósito: ajudar as crianças carentes por meio de práticas caritativas. 

Quanto às ações e à filosofia, as posturas adotadas pelas irmãs ainda se assemelham ao 

período das Beatas no processo educacional, no disciplinamento, nas práticas caritativas e no 



118 

atendimento às crianças carentes. A proposta educacional hoje se mantém voltada para os 

valores morais, coordenada por mulheres religiosas que dedicam as suas vidas à caridade. 

Assim, percebemos que os achados desta pesquisa confirmam que, após cem (100) anos de 

História, ainda habitam no Orfanato Jesus Maria José as ações dos seus idealizadores, 

concretizadas nas práticas dos agentes do presente. 

Reconstituir a História do Orfanato Jesus Maria José foi para nós, um retorno ao 

passado, que nos ajudou a compreender o presente e evidenciar a importância do mesmo para 

a História educacional da região. Os exemplos de caridade que alude à pessoa do Padre 

Cícero, o apadrinhamento de crianças apresenta-se hoje por meio do apelo das religiosas 

através de propagandas, que incentivam a população a contribuir com a educação de uma 

criança do Orfanato, por meio de doações e trabalho voluntário. Um projeto que nos lembra 

da idealização do Orfanato em 1916, quando o Padre Cícero resolveu acolher e oferecer um 

futuro para as crianças carentes.  

Diante do exposto podemos perceber que, desde a criação do Orfanato, as mudanças 

foram acompanhando as transformações sociais, algo necessário para a sua permanência 

histórica, relevância política, social e cultural. Sua idealização se deu em um período de 

desigualdades sociais, tendo em vista o controle da moral pública das necessidades e o bem 

estar dos povos. 

Diante de tais fatos passamos a questionar, se, além das necessidades materiais das 

crianças carentes, os motivos e objetivos que moveram o Padre Cícero na idealização do 

Orfanato, não estariam ligados à criação de uma instituição como espaços para a assistência 

espiritual e devocional para a formação feminina, nos moldes do Padre Gabriel Malagrida? E 

por parte da Congregação das Filhas de Santa Teresa um espaço de sujeitos para a vida 

religiosa? Sendo o Padre Cícero além de religioso um político da cidade, por que não 

transformar a instituição em uma escola de formação para as meninas do Juazeiro? São 

questionamentos, que poderão ser respondidos em pesquisas posteriores. Porém, podemos 

afirmar que o Orfanato, em épocas de seca, foi a esperança de um povo sofrido, para pais 

pobres um lugar de formação e futuro para seus filhos e, para a Igreja, mais uma ação 

religiosa – educativa e assistência integrando seu sistema sócio educacional na região do 

Cariri. Para o Padre Cícero, o Orfanato foi também uma ação política, além do viés religioso, 

a prática da caridade está nitidamente ligada a sua responsabilidade como líder político da 

Cidade de Juazeiro do Norte.  

  



119 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da colônia: Estudo sobre a 

condição feminina nos conventos e recolhimentos do Sudoeste do Brasil, 1750 – 1882. Rio de 

Janeiro: José Olympio, 1993.  

ARAÚJO, Emanuel. A arte da sedução: sexualidade feminina na colônia In: DELL 

PRIORE, Mary. (Org.) História das mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto/UNESP, 1997. 

ARAÚJO, Raimundo. Questionário histórico. Juazeiro do Norte. Gráfica e Editora Royal 

Ltda. 2012. 

ARIÈS, Philippe. História social da infância e da família. 2ª edição. Rio de Janeiro: 

Guanabara, 1978. 

BORGES, Célia Maia. Santa Teresa e a espiritualidade mística: a circulação de um ideário 

religioso no Mundo Atlântico. Actas do Congresso Internacional espaço atlântico do antigo 

regime: poderes e sociedade. Lisboa: Instituto camões, 2005. Disponível em: 

Http://cvc.instituto-camões.pt/eaar/coloquio/comunicacoes/celia_borges.pdf. Acessado em 07. 

07.2015.  

BORGES, Raimundo de Oliveira. O Padre Cícero e a educação em Juazeiro. Fortaleza: 

ABC editora, 2004. 

BOSI, Ecléa. Memória e sociedade: lembranças de velhos. 9ª edição. São Paulo: Companhia 

das letras, 1994. 

BURKE, Peter. A escola dos Annales (1920-1989): a Revolução Francesa da historiografia. 

São Paulo: Fundação da Editora da UNESP, 1997. 

______. O que é História cultural? Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed, 2005.  

______. Variedades da História cultural. 3 edição, Rio de Janeiro: 2011. 

CÀ, Cristina Mandau Ocuni. Formação feminina no internato de Bor (Guiné-Bissau) de 

1933 a 2011: reflexões na educação da sociedade Guineense contemporânea. Tese (doutorado 

em Educação Brasileira) Faculdade de Educação, Universidade Federal do Ceará (UFC) 

Fortaleza, 2015. 

http://cvc.instituto-camões.pt/eaar/coloquio/comunicacoes/celia_borges.pdf.%20Acessado%20em%2007.%2007
http://cvc.instituto-camões.pt/eaar/coloquio/comunicacoes/celia_borges.pdf.%20Acessado%20em%2007.%2007


120 

CAVALCANTE, Juraci Maia et al. (Org.). História da educação comparada: Fortaleza: 

Edições UFC, 2011. 

______. História Educacional de Portugal: discurso, cronologia e comparação: Edições 

UFC, 2008. 

______. O Jornal como fonte de pesquisa privilegiada da pesquisa no campo 

educacional. Fortaleza, 1998. 

CERTEAU, Michel de. A invenção do Cotidiano: As artes de fazer. 3ª edição. Petrópolis, 

Vozes, 1998.  

COWEN, Robert. KAZAMIAS, Andreas; UNTERHALTER, Elaine (Org.) Educação 

comparada: panorama internacional e perspectivas. Brasília, UNESCO-CAPES, 2010. 803 p. 

Vol. I. 

DANTAS, Francisco Renato. As Beatas do Juazeiro e do Cariri. Juazeiro do Norte: 

Instituto Cultura do Vale do Cariri, 1982. 

DEL PRIORE, Mary. História das mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto//Unesp, 1997. 

p. 223-240. 

______. Uma breve História do Brasil: São Paulo: Editora, Planeta do Brasil, 2010. 

DELLA CAVA, Ralph. Milagre em Joaseiro. 3ª edição. São Paulo: Companhia das Letras, 

2014 - 1976. 

DESLANDES, Suely Ferreira; CRUZ NETO, Otávio; GOMES, Romeu; MYNAIO, Cecília 

(organizadora). Pesquisa social: teoria, método e criatividade. Petrópolis, RJ. Vozes, 1994. 

FERREIRA, António Gomes: O sentido da Educação Comparada: uma compreensão sobre 

a construção de uma identidade. In SOUZA, Donaldo Bello de e MARTÍNEZ, Silvia Alicia 

(org.): Educação comparada: rotas do além-mar. São Paulo, Xamã, 2009. 

FERREIRA, Jurandyr Pires, IBGE 1959: Enciclopédia dos Municípios Brasileiros, Volume 

XVI. Rio de Janeiro, 1959. Disponível em: Wikipédia, a enciclopédia livre: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Workhouse: acessado em 01/05/2016 às 18h42min. 

FIGUEIREDO FILHO, José de. História do cariri. Crato: Faculdade de Filosofia do Crato, 

1966. 

FORTI. Maria do Carmo Pagan. Maria do Juazeiro: a Beata do milagre. São Paulo: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Workhouse


121 

Anhablume, 1999. 

GILDENS, Anthony. Sociologia. Porto Alegre, Artmed, 2005. 

HAGUETTE, Tereza. Maria. Frota: Metodologias qualitativas na sociologia. Petrópolis: 

Vozes, 1987. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Revista dos tribunais, LTDA, 

1990. 

HOLANDA, Patrícia Helena Carvalho. Enlaces e laços familiares em perspectiva 

genealógica: da tradição as novas configurações. In: CAVALCANTE, Maria Juraci et al. 

(Org.). História da educação: república, escola e religião. Fortaleza: Edições UFC, 2012. 

IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística). Perfil dos municípios brasileiros. 

2013. Disponível em: <http://www.ibge.gov.br/home/estatistica/economia/perfilmunic/ 

2012/>. Acesso em: 16 set. 2016. 

JUCÁ, Gisafran Nazareno Mota. História oral e pesquisa histórica: influência europeia e 

recepção brasileira. In: CAVALCANTE, Maria Juraci et al. (Org.). História da educação 

comparada: missões expedições, instituições e intercâmbios. Fortaleza: Edições UFC, 2013. 

JUCÁ, Pedro Rocha. A colonização e o povoamento do Ceará. In: Revista A Província, nº 13, 

julho, 1997. 21–32p 

LAKATUS, Eva Maria; MARCONI, Marina Andrade. Metodologia Cientifica: Ciência. 3ª 

ed. São Paulo: Editora Atlas, S. A., 2000. 

LE GOFF, Jaques. História e memória. Campinas, São Paulo: Editora UNICAMP, 2003. 

LOPES, Tânia Maria Rodrigues. Uma História de instituições escolares e formação de 

professoras no cariri (1923 a 1960): o colégio Santa Teresa de Jesus e a Escola normal 

Rural de Juazeiro do Norte em Perspectiva Histórico-Comparada. Tese apresentada ao 

Programa de Pós-graduação em Educação Brasileira, em Fortaleza, 2015. 

LOURO, Guacira Lopes: Mulheres na sala de aula. In PRIORE, Mary. (org.) História das 

mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto/UNESP, 2007. 

LÜDKE, Menga e ANDRÉ, Marli E. D. A. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. 

São Paulo: EPU, 1986. 

MACHADO, Paulo de Tarso Gondim. Certidão histórica da comarca de Juazeiro do 

Norte-Ce: cartório como fonte de pesquisa. Juazeiro do Norte – Ceará, Gráfica Royal LTDA, 

1994. 



122 

MADEIRA, Maria das Graças de Loiola. A pedagogia feminina das Casas de caridade de 

Padre Ibiapina. Fortaleza: Edições UFC, 2008. 

MAGALHÃES, Antônio Germano Junior. De Eva a Maria: os ideais de formação católica 

feminina na primeira metade do século XX no Brasil. In: CAVALCANTE, Maria Juraci Maia 

(Org.). História e Memória da Educação no Ceará. Fortaleza: Imprensa Universitária, 2002. 

MENEZES, Fátima e ALENCAR, Generosa. "Beata Mocinha" Governanta e Tesoureira 

da Casa de do Padre Cícero. Juazeiro do Norte: HB, (s/d). 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. Pesquisa social: Teoria Método e Criatividade. 21ª 

edição, Petrópolis, Vozes, 2002. 

NOBRE, Edianne. O Teatro de Deus: as Beatas do Padre Cícero e o espaço sagrado de 

Juazeiro. Fortaleza: editora IMEPH, 2011. 

NÓVOA, António. Modelos de análise de educação comparada: o campo e o mapa. In: 

SOUZA, Donaldo B. MARTINEZ, Silva A. (Org.). Educação Comparada: rotas de além-mar. 

São Paulo, Xamã, 2009. 

______. SCHRIWER, Juergen (Org.) A difusão mundial da escola. Lisboa, Educação, 2000.  

NUNES, Maria José Rosado. Freiras no Brasil. In: DEL PRIORE, Mary (org.). História das 

mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 2007. 

OLIVEIRA, Amália Xavier de. O Padre Cícero que conheci: verdadeira História de 

Juazeiro. Fortaleza: editora Premius, 2001. 

PAZ, Renata Marinho. As Beatas do Padre Cícero: participação feminina leiga no 

movimento sócio – religioso de Juazeiro do Norte. Juazeiro do Norte: Edições IPESC-URCA, 

1998. 

PINSKY, Carla Bassanezi, PEDRO, Joana Maria. Nova História das mulheres no Brasil. 

São Paulo: Contexto, 2013. 

PRACIANO, Elizabeba Rebouças Tomé: “O direito de punir na constituição de 1988 e os 

reflexos na execução da pena privativa de liberdade”: Dissertação apresentada ao 

programa de Pós – Graduação em direito, Fortaleza, 2007 

http://www.ibamendes.com/2011/03/origem-e-evolucao-da-prisao.html: acessado em 

01/05/2016 às 18: 29. 

http://www.ibamendes.com/2011/03/origem-e-evolucao-da-prisao.html


123 

QUEIROZ, Zuleide Fernandes. Em cada sala um altar, em cada quintal uma oficina: o 

tradicional e o novo na História da educação tecnológica no cariri cearense. Fortaleza, UFC, 

2008. 

RIBEIRO SOBRINHO, Vicente. Juazeiro no túnel do tempo. Juazeiro do Norte: HB editora 

e gráfica, 1996. 

RICOUER, Paul. História e verdade. Rio de janeiro: Companhia Editora Forense, 1955. 

RODRIGUES, Maria José Lobato. Educação feminina no recolhimento do Maranhão: o 

redefinir de uma educação. São Luiz: Café & Lapis; EDUFAMA; FAPEMA, 2012. 

RODRIGUES, Rui Martinho. Pesquisa Acadêmica. São Paulo: Atlas, 2007. 

SAVIANI, Dermeval, LOMBARDI, José Claudinei, SANFELICE, José Luís (org.). O debate 

teórico-metodológico atual. Campinas: Autores associados/HISTEDBR, 2006. 

SILVA, Antenor de Andrade. Cartas do Padre Cícero 1877 – 1934. Salvador - Bahia: E. P. 

Salesianos, 1982. 

SOBREIRA, Edilberto, juazeiro: 23/12/1995. In: FIGUÊIREDO, Antônio Pereira. Memórias 

do Orfanato jesus Maria José. Juazeiro do norte: 1916-1996. 

SOBRINHO, Th. Pompeu. Origens Índios Cariris. Disponível em: 

http://www.institutodoceara.org.br/revista/Rev-apresentacao/RevPorAno/1950/1950-

OrigensIndiosCariris.pdf. Acesso em 12/04/2016 

SOUZA, Joaquim Moreira. Sistema Educacional Cearense. MEC/INEP/Centro regional de 

pesquisa educacional do Recife. s/d. 

SOUZA, Josinete Lopes de. Da infância “Desvalida” á infância “Delinquente”: Fortaleza, 

(1865 – 1928). Dissertação de Mestrado em História, São Paulo, 1999.  

VAINFAS, Ronaldo. Homo erotismo feminino e o santo ofício - In: DEL PRIORE, Mary 

(org.). História das Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997. 

______. Trópico dos pecados-Moral Sexualidade e lnquisição no Brasil: RJ, 1989. 

VENÂNCIO, Renato Pinto. Maternidade negada. In: DEL PRIORE, Mary (org.). História 

das Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997. 

http://www.institutodoceara.org.br/revista/Rev-apresentacao/RevPorAno/1950/1950-OrigensIndiosCariris.pdf.%20Acesso%20em%2012/04/2016
http://www.institutodoceara.org.br/revista/Rev-apresentacao/RevPorAno/1950/1950-OrigensIndiosCariris.pdf.%20Acesso%20em%2012/04/2016


124 

WALKER, Daniel. Maria de Araújo: a Beata do milagre de Juazeiro. Juazeiro do Norte: 

Edições IPESC, 1996. 

OUTRAS FONTES 

Estatuto do Orfanato Jesus Maria José. Juazeiro do Norte (CE), 1936. 

Folheto informativo do Orfanato Jesus Maria José. Juazeiro do Norte (CE), 2016. 

Jornal Folha da manhã: entrevista com Geraldo Menezes Barbosa. Juazeiro do Norte-CE, 1996. 

_____. Entrevista com a irmã Célia Tomás de Aquino diretora do Orfanato Jesus Maria José 

no ano de 1996. Juazeiro do Norte-CE, 1996. 

Relatório do Orfanato Jesus Maria José. Juazeiro do Norte (CE), 1995 – 1958. 

 

  



125 

ANEXOS 

 

2ª Sede do Orfanato Jesus Maria José após reformas 

 
 

 

 
 

Fonte: Orfanato Jesus Maria José s/d data aproximada, 1940 a 1959. 

 

 

 



126 

Missa no Orfanato Jesus Maria José em 1961 

 

 

 

Fonte: Arquivo do Orfanato Jesus Maria José 

 

 

 



127 

Sala de aula na Escola de 1º Grau Jesus Maria José 

 

Fonte: Arquivo do Orfanato Jesus Maria José s/d 

 

Área externa do Orfanato Jesus Maria José hoje 

 

Fonte: Arquivo pessoal da autora, 30/09/2015. 

 



128 

Pátio do Orfanato Jesus Maria José hoje 

 

 

Fonte: Arquivo pessoal da autora, 30/09/2015. 

 

 

Espaço reservado para as plantas e ervas medicinais s/d 

 

FONTE: Arquivo pessoal de Terezinha s/d 

 



129 

Crianças no Orfanato 

 

Fonte: Teresinha, 1994 

 

 

Reunião no Orfanato, com pesquisadores e membros da administração atual.  

 

Fonte: Arquivo particular da pesquisadora, 30/09/2016. 



130 

Professora Maria Pereira 

 

Fonte: Arquivo particular da pesquisadora, 04/03/2016. 

 

 

Foto 17: Entrevista com Cícera ex-aluna interna do Orfanato 

 

Fonte: Arquivo particular da pesquisadora, 29/09/2016.  


