
Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161. http://www.teocripsi.com/ojs/ (ISSN: 2116-3480) 
 

140 

 

 

Relações da Psicologia Comunitária             

com a Libertação a partir da dialética 
dominação-opressão 

Connexions between Community Psychology and Liberation 
from the Dialectics Domination-Oppression  

 

 

Nara Albuquerque Goes 

Escola de Saúde Pública do Ceará (Brasil) 

 

Verônica Morais Ximenes 

Universidade Federal do Ceará (Brasil) 

 

James Ferreira Moura Jr. 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (Brasil) 

 

 

Resumo: Este artigo tem como objetivo apresentar as relações da 
Psicologia Comunitária com a Libertação a partir da dialética 

dominação-opressão. Primeiramente, é apontado como a realidade 

latina americana é estruturada a partir da dominação do povo da 

América Latina. É apontando, então, que essa realidade opressora é 

igualmente uma das justificativas do surgimento do Paradigma da 
Libertação. Assim, estrutura-se uma forma de fazer ciência que está 

baseada em uma postura crítica do conhecimento, voltada para 

práxis e baseada na centralidade do contexto de vida do oprimido 

para promover a transformação da realidade. A partir disso, 

apresenta-se as relação das Psicologia Comunitária com esse 

paradigma. Essa forma de fazer Psicologia está focada na escolha por 
atuar junto a população oprimida, na conscientização e na 

transformação concreta da realidade. A comunidade e o sujeito 

comunitário são os conceitos centrais para atuação da Psicologia 

Comunitária a partir de dialética dominação-libertação.  

Palavras chave: América Latina. Comunidade. Dominação. 

Libertação. Psicologia Comunitária. 

    



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  141 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

Abstract: This article aims to present the relations of Community 

Psychology with the Liberation from the dialectic of the domination–

oppression. First, Latin American reality is structured from a 

domination of people in Latin America. It is pointed, then, that this 

reality is also one of the reasons of the emergence of the Paradigm of 

Liberation. Thus, this perspective is a way of doing science that is 
based on critical knowledge, praxis oriented and  centrality of the life 

context of the oppression to promote the transformation of reality. 

We present the relation of Community Psychology with this 

paradigm. This psychological science is focused on choosing to act 

with the oppressed population, conscientization and practical 
transformation of reality. The community and the community subject 

are central concepts for actuation of Community Psychology from 

dialectical domination -liberation. 

Keywords: Latin America. Community. Domination. Liberation. 

Psychology Community. 

 

Resumen: Este artículo tiene como objetivo presentar las relaciones 

de la Psicología Comunitaria con la Liberación a partir de la 

dialéctica dominación-opresión. En primer lugar, se observa como la 

realidad latinoamericana se estructura a partir de una realidad de la 

dominación de la población  latinoamericana. Se apunta, entonces, 
que esta realidad es también una de las razones de surgimiento del 

paradigma de la liberación. Por lo tanto, se estructura una forma de 

hacer ciencia que se basa en un conocimiento crítico, orientado por 

la praxis y basado en la centralidad del contexto de la vida de los 

oprimidos para promover la transformación de la realidad. Así, la 

relación de la Psicología Comunitaria con este paradigma está 
centrada en la elección de actuar con la población oprimida, la 

concientización y la transformación concreta de la realidad. La 

comunidad y el sujeto comunitario son conceptos centrales para la 

actuación de la Psicología Comunitaria por medio de la dialéctica 

dominación-liberación. 

Palabras clave: América Latina. Comunidad. Dominación. 

Liberación. Psicología Comunitaria.  

 

Introdução 

Para uma maior apropriação do termo Libertação faz-se necessário 
mergulhar sobre a realidade histórica da América Latina e compreender o 

contexto em que esse termo se origina e ganha força. Igualmente, é 
necessário compreender que instrumentos políticos e ideológicos 
corroboram para manutenção da situação de exploração da realidade 

latino americana, contribuindo para forjar o sujeito latino-americano 
oprimido. É preciso investigar também a partir dos três eixos 

epistemológicos trazidos por Guareschi (2009) que servem de base para a 
emergência da categoria libertação: o conceito de relação como superação 
do paradoxo entre o individual e o social; a superação da dicotomia entre 

teoria e prática; e a imprescindibilidade da dimensão ética. Assim, 
constitui-se uma Escola da Libertação, composta por ciências de diversas 



142  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

áreas, onde cada uma caminhará no sentido de promover a Libertação dos 

sujeitos. Uma dessas vias libertárias apontadas por este artigo são 
estratégias baseadas na Psicologia Comunitária. A Psicologia Comunitária 

escolhe atuar nas comunidades pobres em prol da transformação positiva 
da realidade. Como também, assegura o caráter ético, práxico e diáletico 
da dimensão social-individual baseado no Paradigma da Libertação. 

Assim, tem-se como objetivo apresentar as relações da Psicologia 
Comunitária com a Libertação a partir da dialética dominação-opressão. 

 

Dialética dominação-opressão na realidade latino-americana  

O colonialismo e a exploração instauraram na América Latina uma 

situação de dependência e opressão, mantida, ao longo da História, por 
diferentes estruturas políticas e ideológicas. Essa situação levou a América 
Latina e seu povo a ocupar um lugar de subproduto histórico do 

desenvolvimento dos países dominantes, fazendo papel de sociedade-objeto 
(Freire, 1979) que deve absorver a produção econômica, política, cultural e 

intelectual desses países, garantindo, assim, a manutenção da situação 
vigente e dominante. Assim, a opressão de países subdesenvolvidos é uma 
condição fundamental para o crescimento dos países desenvolvidos e o 

subdesenvolvimento dos países pobres é o subproduto do desenvolvimento 
de outros países. Como afirma Freire (1979, p. 33), esse 
“subdesenvolvimento, na realidade, não tem sua 'razão' em si mesmo, mas 

ao contrário, sua 'razão' está no desenvolvimento. É, na linguagem 
hegeliana, um “ser-para-o-outro”. Há, então, uma relação de dependência 

entre essas situações de desenvolvimento-subdesenvolvimento, 
dominação-opressão, que chamamos aqui de dialética dominação-opressão 
(Santiago, 2007). Tratam-se de relações de poder, definidas por Martín-

Baró (1985) como relações sociais dadas numa distribuição desigual de 
recursos, que impõe a vontade de um sobre a vontade de outros. A 

dialeticidade dessa questão está no fato de a Dominação e a Opressão, 
mesmo dadas como categorias opostas, serem fundamentadas uma na 
outra. Assim, a dominação exercida de um lado contribui para a situação 

de opressão do outro, e esta por sua vez, reforça a condição de dominado.  

A dialética dominação-opressão nega o latino-americano como sujeito 
dono de sua história e o afirma como incapaz de ler o mundo, falar e agir 

sobre ele. Assim, configura-se uma ciência, um falar e um fazer sobre o 
mundo a partir de uma ótica ocidental estadounidense e europeia, que 

reforça e legitima historicamente a situação de opressão da América 
Latina. Santiago (2007) apresenta um percurso histórico sobre o 
conhecimento produzido na América Latina. O autor destaca que esse 

continente é marcado por um processo histórico de desconsideração, 
repressão e alienação do conhecimento produzido e enraizado na realidade 
latino-americana. O pensamento do centro, europeu e norte-americano, 

penetra na vida intelectual da América Latina, ao longo da história, ora de 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  143 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

forma impositiva, ora disfarçada sob a luz da globalização, mas ambas 

alienantes. Assim, as marcas históricas do colonialismo e da exploração na 
produção acadêmica e no pensamento latino-americano mostraram-se na 

dependência e na absorção/imitação da vida intelectual que se produzia 
na Europa, e posteriormente nos Estados Unidos. 

Essa dialética dominação-opressão dos países desenvolvidos com a 

América Latina é interiorizada dentro dos próprios países pelas grandes 
empresas multinacionais e se reflete dentro desses países quando a 
burguesia dominante explora uma classe oprimida (Boff, 1976). A 

burguesia nacional assume, então, no cenário interno de seu país, a 
condição de opressora da classe pobre. No entanto, continua submissa aos 

países de centro, mantendo sua posição de periferia, de dominada.   

Assim, na direção das sociedades latino-americanas 
(ameríndias), vamos encontrar uma elite dominante, feita 
caricatura das elites dos países do Norte, arrogante e perversa, 
escravocrata, que despreza o seu próprio povo e se enriquece 
por meio da pobreza da maioria da população, da depredação 
da Natureza e das benesses de um Estado privatizado por elas 
mesmas. (Góis, 2008, p. 49). 

A dialética reflete-se, ainda mais profundamente, nas relações 

interpessoais da sociedade latino-americana. Percebemos, então, segundo 
Pivatto (2000), uma sociedade construída por vencedores que alcançam 
seu lugar ao sol e por anônimos. Os primeiros são donos dos meios de 

produção e dominam a vida político-econômica, cultural e intelectual. Os 
últimos são sujeitos que se tornaram indivíduo-objeto, mercadoria eleitoral 

e religiosa, dependentes e submissos às forças externas.  

Sobre essa questão, Martín-Baró (1983) afirma que as determinações 
sociais do indivíduo se constituem três níveis de referência social. 

Inicialmente, há as relações estruturais forjadas pelo modo específico de 
produção, ou seja, o capitalismo se configura num esquema fundamental 
da convivência humana. Essa configuração das relações produz diferentes 

papéis sociais e tarefas individuais definidas pela divisão social do 
trabalho de um sistema social. Este é o segundo nível da determinação 

social do indivíduo, as relações funcionais. Por fim, há as relações 
primárias, aquelas mais próximas entre os sujeitos, que desenvolvem 
afetividade e podem gerar um sentimento de unidade, de comum. 

Para fortalecer relações que vão desde o nível estrutural até o 
primário, configurando-se a dialética da dominação, é preciso uma 
superestrutura na sociedade que produza e reproduza uma ideologia e 

uma cultura a serviço da classe opressora. Esses valores dominantes, 
ideológicos e culturais são interiorizados pelos indivíduos, contribuindo 

para que eles ocupem os mesmos papéis na dialética dominação-opressão, 
acarretando, assim, a permanência da situação de opressão. A ideologia é 
um instrumento mantenedor dessa dialética, capaz de forjar indivíduos 



144  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

que vivem sob a ótica dominação-opressão. “A ideologia é a mediação 

psíquica na qual se exerce o poder político […] como um sistema de 
significados cuja função mais importante é legitimar os interesses da 

classe social dominante, encobrindo a radical diferença entre classes” 
(Ibáñez, 2000, p. 447).  

Barros e cols. (2009) afirmam que a significação é ideológica e sem 

esta não há atividade da consciência e não há formação do sujeito. Assim, 
é amparado na configuração social e no ideológico que o indivíduo constrói 
significados sobre a realidade em que vive e se forja enquanto sujeito, ora 

sujeitado, ora libertador. Percebemos, então, “a primazia do ideológico, 
sobre o psicológico, do cultural sobre o individual” (Góis, 2008, p. 50). A 

ideologia se apresenta na vida cotidiana sob diferentes formas, seja por 
meio da filosofia, ciência, cultura, arte ou religião. Na América Latina, 
percebemos a predominância de determinado sistema ideológico, que 

constitui as relações sociais, a vida comunitária, a sociedade e o a posição 
do indivíduo nessa sociedade. Essa ideologia dominante é reflexo da 

dialética dominação-opressão e se expressa forjando uma classe 
dominante que sobrepõe essa ideologia a uma classe oprimida, reforçando 
assim o lugar e o papel de cada classe social nessa dialética. 

Dentre essas ideologias dominantes destaca-se a ideologia de 
Submissão e Resignação, definida por Góis (2008, p. 53) como “uma lógica 
de dominação ou sistema de ideias, valores, crenças, conhecimentos, 

atitudes, normas, leis, práticas sociais e institucionais que define o modo 
coletivo de viver da classe oprimida dentro de uma sociedade de classes 

como a nossa”. Ela se faz necessária como forma de controle e contenção 
da tensão sociopsicológica da classe oprimida diante do aniquilamento 
cotidiano de sua identidade de classe e de sua autonomia enquanto 

sujeito. Essa ideologia reforça o caráter do indivíduo subalterno, serviçal e 
incapaz de superar essas amarras ideológicas e protagonizar sua vida 

(Cidade, Moura Jr. & Ximenes, 2012). Outro elemento da superestrutura 
da dominação é a Cultura do Silêncio que se apresenta como “uma 
expressão superestrutural que condiciona uma forma especial de 

consciência” (Freire, 1979, p.34), na qual indivíduos não têm voz autêntica 
e são incapazes de indagar a situação vigente. Ou seja, a Cultura do 
Silêncio constrói uma sociedade dependente e silenciosa. Sua voz não é 

uma voz autêntica, mas um simples eco da voz da metrópole. Assim, a 
sociedade dependente, chamada por Freire (1979) de sociedade-objeto, 

reproduz a ideologia dominante da metrópole, sociedade-dirigente, 
reforçando sua situação de opressão. 

Citamos, ainda, outro instrumento de ajustamento social do 

oprimido, que lhe garante a sobrevivência precária, a manutenção da 
opressão e da exploração. Trata-se da Cultura da Pobreza, que mais 
abrangente que a pobreza em si. É uma subcultura da sobrevivência, que 

surge como um mecanismo adaptativo às condições de pobreza, 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  145 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

exploração e dependência que afetam concretamente e subjetivamente o 

modo de vida do explorado (Martín-Baró, 1986). De acordo com Cidade, 
Moura Jr. e Ximenes (2012), a pobreza deve ser entendida como uma 

ferramenta de manutenção da uma realidade opressora. A pobreza é 
construída e mantida, afetando o modo de viver das pessoas inseridas 
nessa situação. Assim, o fatalismo, o servilismo e a violência podem ser 

gerados pelo contexto de pobreza, devendo ser entendidos como estratégias 
criadas pelos indivíduos pobres para enfrentamento desse contexto 
adverso. Pode-se identificar na ótica de Freire (1979), três categorias 

chaves que denunciam essa dialética e que anunciam a práxis da 
libertação: a opressão, a dependência e a marginalidade.   

A opressão refere-se à identidade negada do latino-americano. Sua 
existência é contida e comprimida pelo opressor e sua possibilidade de ser 
mais é esmagada. Góis (2008) descreve a dependência a partir da relação 

centro-periferia, descrita anteriormente, como uma relação em que uma 
sociedade, uma classe ou mesmo um indivíduo representam um ser-para-

outro, torna-se objeto de outra sociedade ou de outra classe social ou de 
outro indivíduo. Essa categoria Dependência “ganha estatuto científico 
como chave interpretativa e explicativa da estrutura do 

subdesenvolvimento” (Boff, 1976, p.17), pois ela explicita a dialética 
dominação-opressão. Freire (1979) fala, também, sobre uma situação de 
marginalidade. Para Góis (2008, p. 48), essa categoria significa “deixar 

povos e classes oprimidos a margem das possibilidades reais de 
desenvolvimento, mesmo eles estando no interior das próprias estruturas 

que os marginalizam”. Dentro da sociedade opressora, esses indivíduos 
ocupam seu papel de oprimido que sustenta o opressor, a partir da 
dialética dominação-opressão, e, nessa relação, não lhe cabe a benesse do 

desenvolvimento. Freire (1979) enfatiza que esta condição é consequência 
histórica daquela dialética, não é, portanto, uma opção do marginalizado.  

Há nessa condição a impossibilidade de ser. Alcançar o estado de ser-
para-si-mesmos representa para as sociedades subdesenvolvidas o que 
Freire (1979) chama de possibilidade não-experimentada. Essa mesma 

possibilidade é chamada por Dussel (2000) de utopia possível e caracteriza 
a libertação. A Libertação representa uma nova atitude no enfrentamento 
das práticas de dominação. Segundo Boff (1976, p. 17), “o fenômeno não é 

apenas descrito e explicado, mas principalmente denunciado”. A irrupção 
histórica da consciência da libertação foi, então, gestada lentamente, a 

partir de uma reflexão sócio analítica sobre o fenômeno do atraso e da 
pobreza dos países latino-americanos. Essa reflexão provocou a existências 
de movimentos de conscientização nas sociedades latino-americanas 

acerca da situação de opressão política, econômica, social, cultural, e 
ideológica. Assim, passou-se a compreender “a urgência de um processo 
de rápida transformação para superar as distâncias e equilibrar as 

desigualdades” (Boff, 1976, p.14). 



146  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

Esse aspecto libertador já estava presente em todo o decurso da 

história, sem nome, sob outros nomes, afirmado ou negado. No entanto, 
era inconsciente e só então passa a ser conscientizado, refletido, criticado 

e tematizado. Isto implica em “uma virada hermenêutica e uma 
entronização de um novo estado de consciência” (Boff, 1976, p.13). Esse 
novo estado de consciência, que era latente e foi desvelado, vai ganhando 

força e sentido na medida em que, segundo Guareschi (2009), as teorias e 
conceitos não conseguem mais explicar e acolher as novas realidades e os 
novos anseios desse povo, que sofre e grita de dor para ser ouvido em sua 

marginalidade. Assim, a Libertação atende expectativas, desejos, ânsias de 
coisas novas, de mudanças profundas e duradouras. Como afirma 

Guareschi (2009, p.54), “essas transformações não seriam simples 
adaptações, influenciariam concretamente a vida cotidiana das pessoas e 
mexeriam nas estruturas e na máquina da sociedade, nas relações”, como 

também, na estruturação das ciências e da práxis latino-americanas.  

No contexto descrito anteriormente da América Latina, o latino-

americano é tratado como um exilado, exterior ao sistema mundial, um 
sujeito sem vez e sem voz. Diante disso, emerge a necessidade de falar do 
povo latino-americano, dessa identidade negada. Uma palavra que também 

é ação e representa uma forma e força de emancipação desse povo, para 
este se fazer ouvir em suas dores e seus desejos. A Libertação surge, 
então, em resposta ao capitalismo dependente, fruto do imperialismo dos 

países do norte1, que nega a identidade latino-americana. Para Santiago 
(2007), essa situação, que provocou uma reação própria da realidade, foi a 

maior influência para o desenvolvimento da Libertação.  

 

Ciências da Libertação e seus processos de constituição  

A ideia de Libertação resgata a identidade latino-americana e propõe uma 
mudança estrutural nas relações entre os sujeitos e destes com sua 

realidade, provocando um novo olhar sobre as ciências construídas na 
América Latina. Esse novo olhar fomenta o desenvolvimento de ciências 
autenticamente latino-americanas, ciências que partem e se direcionam 

para a realidade latino-americana, constituindo uma Escola da Libertação. 
Boff (1976) descreve a emergência dessa Escola da Libertação, a partir da 
década de 60, quando a América Latina foi marcada por diversos 

movimentos sociais que se mostravam na direção de afirmação dos desejos 
e ânsias do povo. Esse foi o cenário de concepção da práxis e da ideia de 

libertação.  

                                                 
1 Países do norte é uma nova denominação para caracterizar os países desenvolvidos. Isso 

parte do fato de grande parte dos países desenvolvidos estarem localizados no hemisfério 

Norte. Em contrapartida, os países ditos subdesenvolvidos recebem a denominação de 

países do sul. 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  147 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

A corrente da Libertação propõe uma releitura da situação de 

opressão no continente, contribuindo, assim, para sua mudança. Montero 
(2004, p.129) conceitua libertação como: “la emancipación de aquellos 

grupos sociales que sufren opresión y carencia, de aquellas mayorías 
populares (populares en el sentido, poblacional, demográfico) marginadas 
de los medios y los modos de satisfacer dignamente las necesidades tanto 

básicas como complementarias”. A Libertação influencia, então, diferentes 
ciências, com elementos em comum entre elas. Alves (2005) nos chama 
atenção para a indignação comum aos pesquisadores e aos teóricos de 

diferentes ciências frente à situação empobrecida da América Latina e, por 
isso, buscam atender a necessidade de libertação dos povos latino-

americanos “rasgando pela razão a realidade histórica latino-americana e 
buscando as entranhas do homem latino-americano para iluminá-lo e 
libertá-lo”. (Alves, 2005, p.34). Dessa forma, o trabalho será fundamentar, 

explicar e praticar uma ciência da libertação a partir de uma realidade 
opressora. 

O caráter interdisciplinar da Escola da Libertação é caracterizado pelo 
diálogo entre diferentes ciências da Libertação que Santiago (2007) chama 
de matrizes da Libertação e Burton (2013) intitula abordagens críticas de 

matriz latino-americana. Algumas delas seriam: a matriz econômica, com a 
Teoria da Dependência de Fernando Henrique Cardoso e Enzo Faletto; a 
matriz pedagógica do oprimido de Paulo Freire; a matriz sociológica de Fals 

Borda; a matriz religiosa da Teologia da Libertação, de Gustavo Guitierrez 
e Leonardo Boff; a matriz literária de Gabriel Garcia Márquez; a matriz 

filosófica, iniciada com Leopoldo Zea e Augusto Salazar Bondy discutindo 
acerca de uma filosofia latino-americana e de onde emergiu a Filosofia da 
Libertação, com o destaque de Enrique Dussel; e, ainda, a matriz 

psicológica representada, principalmente, por Martín-Baró e a Psicologia 
da Libertação.  

Além da indignação frente à realidade latino-americana que embasa o 
surgimento dessas ciências, outro elemento de identidade de uma Escola 
da Libertação é a presença de uma utopia libertadora (Santiago, 2007). 

Essa utopia refere-se ao inédito viável proposto por Freire (1974) e se trata 
da crença e luta pela libertação do povo latino-americano. Guareschi 
(2009, p.62) afirma que “as ciências da libertação são, nesse sentido, 

proféticas, onde o profeta é aquele que, diante de uma situação de 
injustiça, denuncia o que oprime e anuncia a novidade da libertação”. O 

que diferenciará essas ciências é quem é o sujeito, o “profeta” dessa 
libertação.  

Apesar do contexto comum em que surgiram essas ciências na 

América Latina, cada uma se desenvolve a partir da realidade sócio 
histórica do país de um  teórico ou pesquisador. Assim, podemos descrever 
a constituição de diferentes ciências da Libertação. Um autor dessa Escola 

da Libertação na Psicologia é Martín-Baró.  Este autor vivenciou 



148  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

intensamente, na década de 60 e 70, a realidade opressora de El Salvador, 

onde viveu, e se indignou com a ideologização da sociedade e das ciências, 
o sofrimento ético-político 2e o fatalismo3 do povo. A partir dessa realidade 

concreta construída sob a dialética dominação-opressão, Martin-Baró 
inspirou-se na obra de Marx para afirmar que “la situación de miseria 
opresiva y la condición de dependencia marginante de las mayorías 

latinoamericanas son el objeto primordial de la psicología de la liberación” 
(1986, p. 296). Além disso, Martín-Baró sofreu forte influência da temática 
da Conscientização de Paulo Freire, quem forneceu a ele elementos de 

essencial contribuição para a construção de uma Psicologia da Libertação 
(Martín-Baró, 1986).  

Assim, a Psicologia da Libertação contribuiu consideravelmente para 
a constituição da Escola da Libertação, principalmente na dimensão ética. 
Isso se dá quando Martín-Baró convoca a sociedade, e também, a 

Psicologia para assumir para si a tarefa de construção de um 
conhecimento e uma práxis comprometidos com o marginalizado e 

intencionalmente dirigidos a sua libertação.  Há, também, aprofundamento 
da dimensão epistemológica, busando compreender a natureza desse 
conhecimento e como se dá a relação do sujeito cognoscente com o objeto 

do conhecimento a partir desse paradigma (Montero, 2004). A Libertação 
implica na reestruturação dessa relação. Para tratar dessa nova 
configuração, Guareschi (2009) apresenta pressupostos epistemológicos 

que ajudam a compreendê-la. 

 Fala-se, primeiramente, da necessidade da superação da dicotomia 

individual-social. Assim, passa-se a compreender a questão social a partir 
de uma perspectiva relacional-social e não individualizante e 
psicologizante (Guareschi, 2009). Martín-Baró (1986) contribui para essa 

questão quando contrapõe ao caráter reducionista o enfoque dialético 
como forma de olhar o indivíduo e a sociedade, a estrutura psicológica e a 

estrutura social como elementos indissociáveis e constituintes um do 
outro. Montero (2004, p. 97) descreve a quebra dessa dicotomia: “La 
realidad está en el sujeto y alrededor de el; a su vez, el sujeto está en la 

realidad, es parte de ella, y no es posible separarlos”. Guareschi (2009) 
trata, também, da superação da dicotomia entre teoria e prática, pois trata 
o conceito de libertação como indissociável de uma ação concreta, e, ainda, 

introduz uma dimensão ética, que vai de encontro à neutralidade da 

                                                 
2 O sofrimento ético-político é apresentado por Martín-Baró (1986), como um sofrimento 

fruto de uma situação concreta de opressão sobre o latino-americano. 
3 O fatalismo seria uma forma adaptativa. Era um comportamento, ideia e sentimento de 

deixar-se levar para onde impõe os poderes estabelecidos constituiria a única forma de 

sobrevivência exequível à grande maioria das pessoas dos setores marginalizados das 

sociedades latino-americanas. A indevitabilidade histórica, então, se torna mais aceitável 

quando se a percebe como destino natural. (Martín-Baró, 1986).  

 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  149 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

ciência, pregada pelo cientificismo e o pragmatismo da Modernidade. Ele 

propõe uma ciência que representa uma opção ético-politica de direcionar-
se para superação da dialética dominação-opressão. Há uma rejeição a 

uma ciência de caráter profundamente abstrato e descontextualizado. 

Martín-Baró (1983) também traz, nesse campo epistemológico, outro 
elemento: a dimensão histórica na produção do conhecimento, pois é 

importante o reconhecimento dos espaços-temporais dos fenômenos 
dentro de uma contextualização histórica com o fim de se produzir um 
conhecimento mais fiel possível àquela realidade. Guzzo e Lacerda Jr 

(2012, p. 133) afirmam que o trabalho de Martín-Baró aponta para 
“recuperación de la memoria histórica, de reconocimiento y 

potencialización de las virtudes populares, así como la exploración de 
nuevas formas de consciência”. Essa questão é apontada por Dussel 
(2000) como um pensamento historiográfico4 que proporciona uma leitura 

da história latino-americana ao reverso da história oficial. Assim, na 
Escola da Libertação, segundo Alves (2005, p. 76), é necessário “tomar 

uma opção por um determinado tipo de sujeito e uma determinada 
explicação para realidade social”. Assim, propõe-se um sujeito que é 
agente da sua própria vida, responsável tanto por seu próprio destino, 

como dos processos sociais dos quais participa a partir de uma 
apropriação comprometida e crítica da realidade (Soares, Diogo, Moura Jr., 
2013). Montero (2004, p. 95) enfatiza que “el sujeto de conocimiento, 

cualquiera que sea su procedencia, es también un sujeto que critica, actúa 
y reflexiona desde la propia realidad que construye, a partir del discurso y 

de las acciones”. Então, com essas reflexões, apontam-se as relações dessa 
Escola com a Psicologia Comunitária. 

 

A Psicologia Comunitária enquanto ciência da Libertação 

A Psicologia Comunitária enquanto ciência Libertadora nasce sob forte 

influência dos pressupostos descritos antes. No entanto, é importante 
desvelar o contexto histórico da América Latina em que ela surgiu, 
descrevendo elementos históricos, culturais, sociais e econômicos que a 

diferenciam da Psicologia Comunitária desenvolvida nos Estados Unidos e 
na Europa.  

Em escala mundial, as intervenções sociais, assistenciais e educativas 

dos Estados, com o fim de minimizar o desfavorável quadro 

                                                 
4 A historiografia, de maneira restrita, é a maneira pela qual a história foi escrita. Em um 

sentido mais amplo, a historiografia refere-se à metodologia, às práticas da escrita da 

historia. Baseia-se em compreender qual o significado da história humana. Especula 
acerca de um possível fim  de seu desenvolvimento, ou seja, pergunta-se se há um 

esboço, um propósito, princípio ou finalidade no processo da história humana. Assim, a 

ciência reflete sobre si e se pergunta a partir de que, como e para que essa história foi 

escrita. 

 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Metodologia


150  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

socioeconômico mundial instaurado após a 2ª Grande Guerra, 

contribuíram para a construção da Psicologia Comunitária, pois 
aproximou os profissionais com a parte da sociedade que é historicamente 

esquecida e negada. Esse modelo de medidas assistencialistas caracterizou 
o Walfare State, ou política do “Estado do Bem-Estar”, característico dos 
Estados Unidos e Europa que, segundo Góis (2005), adotaram políticas de 

melhoria da qualidade de vida da população como uma adequação à 
sociedade, no contexto do pós-guerra.  

Dentre os movimentos emergentes na época, destaca-se o Movimento 
de Saúde Mental Comunitária com grande contribuição à emergência da 
Psicologia Comunitária. Esse movimento instaurou uma discussão acerca 

da formação dos psicólogos e ampliou o olhar sobre a saúde para além do 
âmbito do indivíduo, incluindo a dimensão social-comunitária. Góis (2005, 
p. 20) afirmaque a Psicologia Comunitária surge “nos movimentos sociais 

comunitários (sobretudo no de Saúde Mental) de distintos países da 
América e Europa”. No entanto, destaca-se que a Psicologia Comunitária 

na América Latina não surgiu por influência do Welfare State, nem da 
Psicologia Social Clínica. Essas políticas assistencialistas apresentavam-se 

na América Latina sob a sombra de um modelo desenvolvimentista que 
predominava em alguns países do continente latino-americano. Daí 
surgiram as primeiras práticas que influenciaram o surgimento da 

Psicologia Comunitária nesse contexto. Góis (2008) aponta a emergência 
da Psicologia Comunitária na América Latina em uma realidade específica. 

A Psicologia Comunitária fez-se necessária na América Latina 
como consequência lógica das políticas desenvolvimentistas. O 
subdesenvolvimento social desencadeado, acompanhado de 
pobreza, marginalização e migração do campo a cidade, se 
manifesta visivelmente em cinturões de miséria, onde se faz 
necessário reconstruir, quase desde o princípio, o tecido social 
(Góis, 2008, p. 21). 

O fator que colaborou mais importante para a emergência dessa 
Psicologia foi a crise da Psicologia Social, da qual emergiu a Psicologia 
Social Crítica, que tinha como uma das críticas mais comuns, segundo 

Guzzo e Lacerda Jr (2012), a crítica à unilateralidade ideológica da 
psicologia social diante da realidade vivida pelos setores explorados da 

sociedade. A Psicologia Social Crítica, juntamente com a Teologia da 
Libertação e a Educação Popular Libertadora, influenciou decisivamente a 
constituição da Psicologia Comunitária na América Latina. Dentro dessa 

crise da Psicologia Social, Martín-Baró contribui consideravelmente 
levantando questões relevantes. Ibáñez (2000) afirma que Martín-Baró faz 
três críticas. Uma crítica social que exige uma Psicologia de caráter 

concreto e contextualizado. A investigação social feita pela Psicologia 
Social estava orientada somente por critérios teórico-metodológicos 

abstratos e mostrava-se distante de apreender a realidade concreta. Uma 
crítica teórico-metodológica, que exige uma contextualização sócio 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  151 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

histórica da construção do conhecimento cientifico. Há, então, um alerta 

para o perigo de utilizar uma ciência descontextualizada, pois ela 
condiciona e limita a compreensão dos fenômenos E por fim, a crítica à 

neutralidade da Psicologia. A Psicologia Social carece, então, de um projeto 
ético, e a Ética da Libertação responderá a essa questão. Ela é a base para 
o desenvolvimento da Práxis Libertadora da Psicologia Comunitária.  

Martín-Baró (1986) contribui para essa reestruturação quando 
apresenta a Psicologia Social Crítica introduzindo mudanças significativas 
na forma da Psicologia, enquanto ciência, produzir conhecimento e agir 

sobre a realidade.  

Ibáñez (2000) observa que há uma ideologização presente em “toda 

forma de discurso, em nosso tempo, e que constitui um instrumento a 
serviço do poder e de dominação das consciências e da vida das pessoas” 
(Ibañez, 2000, p.13). No caso da América Latina, o povo vive sob a ótica 

ideológica da Cultura da Pobreza e do Silêncio e sob a ideologia da 
Submissão e Resignação. Assim, a desideologiazação para Martín-Baró 

(1983) é a única forma de se produzir um conhecimento comprometido não 
com a classe dominante, mas com a classe oprimida, e a abrir, assim, 
caminho para a mudança social. Para a construção desse conhecimento 

como um instrumento de transformação da realidade, é preciso uma 
reconstrução da própria ciência.  

Martín-Baró, além de criticar e desconstruir essa forma de Psicologia 

Social que provocou a crise, ele, apresentando alternativas como o 
realismo crítico e o compromisso ético-político. A primeira alternativa 

diante das dificuldades epistemológicas de reconstrução da Psicologia 
Social é a proposta de uma nova relação entre teoria e fato social, o que 
Martín-Baró (1986) chama de realismo crítico: se parte da realidade à 

teoria, fazendo com que aquela indique as questões a serem investigadas 
pela última. No entanto, Ibáñez (2000) chama atenção para que a teoria 

não se encerre na realidade na qual se abriga. Ela deve, portanto, ser 
renovada, transformada ou substituída.  

O compromisso ético-político, alternativa apresentada por Martín-

Baró (1985), apresenta-se sob a ótica da Ética da Liberação: há uma 
convocação a sociedade e da Psicologia para embebedarem-se de realidade 
e comprometerem-se com sua transformação.  

Guzzo e Lacerda Jr (2012) afirmam a importância dessa “psicología 
social que critica tanto a la psicología como a la sociedad, estableciendo un 

compromiso crítico con la realidad crucial” (p. 128). A Psicologia 
Comunitária compartilha esse compromisso ético-político e a dimensão 
ética da Libertação. Ela assume uma postura, exigida na Ética da 

Libertação, em favor do marginalizado, tentando resgatá-lo dessa condição.   

 Essa postura ética deve estar presente tanto na a atuação do 
psicólogo comunitário, quanto em qualquer relação do sujeito na 



152  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

comunidade. “Uma opção ética se estabelece na forma como vai ser 

encarada essa relação entre os sujeitos envolvidos. A Psicologia 
Comunitária entende essa relação como sendo de respeito em que um 

sujeito não deve submeter o outro” (Nepomuceno et al, 2008, p. 458). 
Dessa maneira, a opção ética da Psicologia Comunitária mostra-se 
claramente quando se apresenta como o seu intuito maior: a Libertação do 

sujeito, que permitirá que ele expresse “o que está de mais profundo em 
cada morador que é sua vocação biocêntrica5 e ontológica de ser livre e ser 
sujeito, que é seu potencial de vida e sua capacidade de fazer florescer o 

valor pessoal e o poder pessoal, sua condição de ser vivo e sujeito de si e 
da comunidade” (Góis, 2008, p.97). 

A Psicologia Comunitária, então, direciona sua atuação eticamente a 
favor do oprimido. Ela atuará no sentido de facilitar um processo de 
fortalecimento da identidade e de aprofundamento da consciência dos 

moradores da comunidade, com o fim de que eles conscientizem-se da sua 
condição de opressão e das causas de sua dominação para, enfim,  

libertarem-se enquanto sujeitos (Montero, 2003). Percebe-se, então, uma 
atuação direcionada para a mudança social a partir do desenvolvimento 
comunitário com a construção de sujeitos autônomos, que são capazes de 

determinar sua vida e transformar sua realidade. Esse processo ocorre 
pela inserção na realidade a partir do realismo crítico apresentado por 
Martín-Baró (1986) e através do aprofundamento da consciência dos 

atores envolvidos no processo, moradores e psicólogos e psicólogas. Para 
Vieira e Ximenes (2012), tais prerrogativas de transformação positiva da 

realidade se dão a partir da concepção de atividade comunitária. 
Percebemos, dessa maneira, a atividade comunitária como uma atividade 
conjunta entre indivíduos que se realiza a partir do diálogo e da 

cooperação. Segundo Ximenes e Barros (2009), são princípios da atividade 
comunitária a autonomia e o fortalecimento da identidade social a partir 

de relações de cooperação com objetivos em comum voltados para 
possibilidades de mudança que tenham uma repercussão coletiva. Essas 
intervenções devem pautar-se na conscientização.  

Segundo Freire (1979), o processo de conscientização refere-se a esta 
atitude ativa perante a realidade, apropriando-se dela e atuando de forma 
crítica e coletiva para sua mudança. Parte-se, primeiramente, da realidade 

como passível de ser compreendida como objeto cognoscível pelo indivíduo. 
Tal afirmativa significa dizer que, para a concepção freireana, é necessário 

partir, inicialmente, da realidade histórico-cultural na qual a pessoa vive 
para, posteriormente, transformá-la. Assim, é imprescindível a ação para 
efetivação da conscientização e para transformação dessa realidade 

adversa, pois a mudança não ocorre somente com a transformação de uma 

                                                 
5 Vocação biocêntrica é tratada por Góis (2002) como uma vocação inerente ao ser 

humano que o faz priorizar a vida com centro de sua existência, negando qualquer forma 

de opressão que limite a possibilidade da vida se expressar. 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  153 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

significação (Lane, 1996). Há a necessidade de uma postura ativa em que 

se concretize práticas diferenciais às ideologias vigentes. Concebemos, 
assim, a Psicologia Comunitária como práxis libertadora (Ximenes & Góis, 

2010) que é parte de uma Psicologia da Libertação. A libertação 
apresentada aí compreende o processo de conscientização dos indivíduos e 
a construção de sujeitos de direito, assim chamados por Touraine (2006), 

cidadãos. Góis (2008, p. 46) trata, então, a Libertação na Psicologia 
Comunitária como um processo: “Libertação e cidadania, constituem, 
portanto, a negação da negação do indivíduo ou povo de serem mais. (...) 

Libertação e vida irrompem na consciência dos indivíduos e dos povos, 
notadamente quando o cativeiro em que vivem é descoberto por eles 

mesmos como cativeiro”.  

 

O sujeito, a comunidade e o processo de libertação em Psicologia 

Comunitária 

A Psicologia Comunitária propõe o sujeito da comunidade como o agente 

da práxis transformadora (Ximenes e cols., 2008). Ele é a vítima da 
dialética dominação-opressão, mas também é capaz de romper com as 
forças dominantes e se emancipar enquanto sujeito. Fala-se aqui, então, 

do caráter dialético desse sujeito, que constitui identidade de oprimido, 
construída pela realidade sócio histórica da América Latina, mas que, 
também, apresenta uma vocação, um dever em não aceitar a negação de 

suas possibilidades de vida. A identidade de oprimido é caracterizada por 
Freire (1979) como consciência parcial da realidade, na qual “os oprimidos 

têm consciência de que são pisados. Mas o estar imersos na realidade 
opressiva impede-lhes uma percepção clara de si mesmos enquanto 
oprimidos” (Freire, 1979, p.31).  Guzzo e Lacerda Jr. (2012, p. 135) tratam 

dessa identidade como: “un sujeto alienado: una existencia en-sí, o sea, en 
la que no hay consciencia de la articulación individuo, clase y género 

humano”. Assim, como já explicitado anteriormente, há uma estrutura 
macrossocial que impede a transformação social, situando o ser humano 
em uma posição de impotência e de submissão, como também de opressor. 

Verifica-se, então, que a própria estrutura societária funciona como 
ferramenta ideológica de reprodução do status quo. Portanto, as 

características do psiquismo do povo oprimido são originadas da realidade 
social e mantidas por meio dessa estrutura.  Martín-Baró afirma essa 
questão quando diz que “aunque la realidad psicológica sólo adquiere 

concreción en los individuos, su origen está en la estructura social” (1983, 
p. 98). 

No entanto, as pessoas em situação de opressão devem ser 

reconhecidas a partir de suas potencialidades. Nessa perspectiva, Cidade, 
Moura Jr. e Ximenes (2012) compreendem que as pessoas inseridas em 

condições de vida de pobreza portam movimentos de resistência a partir de 
processos criativos, de fortes laços de solidariedade e de cooperação. Esse 



154  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

caráter dos sujeitos revela o que Freire (1974) chama de vocação 

ontológica de “ser mais”, a qual é tratada por Góis (2012) como vocação 
biocêntrica de ser livre e ser sujeito e por Boff (1976) como “abertura 

ilimitada”. Há, assim, um caráter latente de libertação, uma força inerente 
ao sujeito para expressar suas potencialidades e ser sujeito autônomo e 
capaz de dirigir sua vida no sentido da Libertação. É preciso, também, 

compreender o cenário desse processo, a realidade que oprime o sujeito e 
que é a mesma que oferece a possibilidade da Libertação. Um desses 
lugares que oferece tal possibilidade é a comunidade: representa o 

cativeiro de sua opressão e também o lócus onde se dará sua libertação. A 
comunidade é “um território com história e valores compartilhados e um 

modo de vida social, além de um mesmo sistema de representação social, 
um sentimento de pertença e uma identidade social” (Góis, 2008, p. 60). 

Em Psicologia Comunitária, a comunidade e conceituada a partir de 

algumas características básicas: sentimento de pertença; participação na 
mesma cultura e vinculação a um território comum. O sujeito identifica-se 

com o lugar em que vive, onde constrói sua história de vida, cria e mantém 
suas relações sociais significativas e é onde trava suas lutas cotidianas. 
Logo, a comunidade torna-se o lugar onde ele se constitui enquanto 

sujeito. Além disso, o sujeito, constituído por essa realidade, também se vê 
constituinte e pertencente à comunidade, instaurando aí um sentimento 
de pertença (Rebouças Jr. & Ximenes, 2010). A participação na mesma 

cultura refere-se aos valores e crenças compartilhados. Isso possibilita que 
os moradores da comunidade atribuam significados e sentimentos 

semelhantes à realidade em que vivem. Além disso, os moradores da 
comunidade estão sujeitos à mesma ideologia (como, por exemplo, a 
ideologia da Submissão e Resignação) e, assim, são forjados por ela.  

A vinculação ao território comum faz com que os moradores estejam 
sujeitos às mesmas dificuldades e os mesmos problemas sociais, 

compartilhando, assim, o mesmo papel na dialética dominação-opressão: o 
de oprimido. Esses sujeitos compartilham, também, o mesmo sonho de 
Libertação, que antes de desejo se faz necessidade. De acordo com 

Ximenes e Moura Jr. (2013), outras características também são 
contempladas no atual debate sobre comunidade. Em comunidades rurais 
há: maior espaço de moradia e de convivência direta e duradoura; 

semelhança no nível sócio-econômico dos moradores; laço histórico 
comum; um sistema próprio de representações sociais. Já em 

comunidades urbanas, o contexto é mais complexo, sendo a comunidade 
composta de maior diversidade socioeconômica e volatidade dos 
moradores. Igualmente, as delimitações territoriais são mais difusas por 

conta da maior mobilidade, podendo gerar relações comunitárias mais 
distantes.   

A comunidade, portanto, pra além de um espaço físico, é um espaço 

psicossocial, construído cotidianamente e historicamente por pessoas que 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  155 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

interagem numa relação face a face. Os moradores de uma comunidade 

estão inseridos numa mesma cultura e, assim, submetidos à mesma 
situação política. Portanto, eles compartilham, também, as mesmas 

dificuldades e potencialidades que a comunidade tem a oferecer. Dessa 
forma, os sujeitos da comunidade vão forjando uma identidade pessoal 
comum. A comunidade é, portanto, um espaço de construção de 

identidades e, como nos traz Góis (2005), “um espaço de mediação entre as 
pessoas (e sua vida familiar), o município e a sociedade, além de ser um 
lugar de reconhecimento e de confirmação da identidade pessoal dos 

moradores”. Nesse espaço que é físico, psicossocial, cultural e afetivo, as 
pessoas se reconhecem e se identificam, numa determinada identidade 

pessoal (Ciampa, 1987) e coletiva, como moradores daquela comunidade. 
Segundo Góis (2005, p. 62), a construção dessa identidade coletiva de 
morador é fruto de “um processo de interação, imitação, transformação, 

apropriação, identificação e reconhecimento”.  

Montero (2004) descreve essa identidade pessoal e coletiva do 

morador da comunidade, como uma identidade social ou sentido de 
comunidade: “Lo que permite definirla es la identidad social y ele sentido 
de comunidad que construyen sus miembros y la historia social que 

igualmente se va construyendo en ese proceso” (p.199). Compreende-se 
que a comunidade constituindo-se com uma rede de interação, não se 
separa, portanto, da sociedade maior. Esta última exerce influência sobre 

aquela e vice-versa, num processo dialético. No entanto, ela reflete uma 
dinâmica própria que lhe integra e a diferencia do todo social, 

constituindo, segundo Góis (2005), uma cultura e uma identidade local. 
No entanto, essa identidade comum não caracteriza um caráter 
homogêneo à comunidade. Sobre essa questão, Montero (2004, p. 201) traz 

que “ningún grupo es perfectamente homogéneo”. 

Assim, é importante destacar o caráter dinâmico, em constante 

transformação da comunidade, descrita por Montero (2004, p.201) como 
“un ente en movimiento, que es porque está siempre en el proceso de ser, 
así, como ocurre con las personas que la integran”. Pode-se dizer, então, 

que se reflete na comunidade, então, a dinâmica cativeiro–libertação, na 
qual o indivíduo se forjará ora oprimido, ora sujeito da comunidade. Boff 
(1976, p. 10) afirma que “em regime de catividade, a libertação encontrou 

um caminho de concretização”. Logo, a comunidade é, sobretudo, o espaço 
do morador expressar suas potencialidades e construir-se enquanto 

sujeito.  É nesse cenário que ocorre o processo de Libertação. A 
conscientização destaca-se na práxis da Psicologia Comunitária, como 
mecanismo de emancipação e libertação do sujeito. Segundo Martin-Baró 

(1985), a conscientização deveria ser um dos principais objetivos da 
atuação do psicólogo.  

Freire (1979, p. 29) a define como: “tomar posse da realidade (...), é o 

olhar mais crítico possível da realidade, que a ‘des-vela’ para conhecê-la e 



156  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

para conhecer os mitos que enganam e que ajudam a manter a realidade 

da estrutura dominante”. É preciso compreender esse conceito como uma 
atitude de enfrentamento da dialética dominação-opressão, a partir de 

uma opção ético-política de transformação social (Vieira & Ximenes, 2012). 
Não deve ser confundido, portanto, como uma moral que trata da salvação 
do oprimido, em que o psicólogo ou psicóloga devem conscientizar as 

pessoas, pois as consideram incapazes de ler a realidade. É, portanto, 
como traz Martín-Baró (1985), eminentemente um conceito político e está 
diretamente implicado na Práxis Libertadora. A conscientização resgata o 

oprimido de uma visão distorcida sobre si e o mundo, levando-o a uma 
consciência mais crítica, a qual será capaz de agir transformando a 

realidade.  

Segundo Montero (2006), a conscientização é desenvolvida a partir da 
criticidade fomentada por meio da problematização da realidade 

comunitária e social, o que traz contribuições para formação de um 
psiquismo mais abrangente que não valorize a responsabilização de 

terceiros (aspectos exteriores) na realização de trajetórias pessoais e 
sociais; e que também questione as concepções ideológicas opressoras 
presentes na realidade. Então, a problematização e a ação devem ser 

geralmente valorizadas em processos grupais vinculados a comunidade, 
pois, segundo Martín-Baró (1982), o processo de transformação social e de 
desideologização tem um caráter coletivo. Lane (1996) concebe o grupo 

como imprescindível para a possibilidade de metamorfose da identidade, 
pois se torna o espaço de construção de singulares trajetórias identitárias. 

Ximenes, Nepomuceno e Moreira (2007) concebem que essas atuações 
devem estar constituídas pela valorização do saber popular em práticas de 
cooperação na comunidade. Percebe-se, portanto, que se devem construir 

políticas de identidade emancipatórias em que as pessoas envolvidas 
tenham suas identidades reconhecidas e valorizadas. Dessa maneira, o ser 

humano não está determinado a desenvolver-se, segundo Ciampa (1984), 
de acordo com um fim pré-estabelecido. O ser humano é, de acordo com 
Góis (2008), portador de potencialidades que são inerentes a sua 

constituição humana e ativo no seu processo de transformação de si e da 
realidade.  

Montero (2004, p. 201) afirma que “menos que sobre él se ejerza una 

fuerza uniformadora de carácter autoritario, siempre habrá quienes 
rompan esa dominación”.  Assim, nas ações cotidianas de superação da 

dialética dominação-opressão, , ou seja, na comunidade, se dá a libertação 
e a constituição do sujeito a partir da atividade e da superação dos 
processos de opressão (Moura Jr. et al, 2013). É no ato de construir seu 

lugar de vida, descobri-lo, conquistá-lo, apropriar-se dele que o morador 
identifica contradições, deficiências e, também, potencialidades. Assim, ele 
“consegue rasgar o véu que impede a conscientização” (Góis, 2008, p.96), e 

pode, agora, resignificar sua realidade, produzindo formas de vida mais 
saudáveis, a partir da transformação de si e da comunidade. 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  157 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

 A conscientização, portanto, é um processo relevante para a práxis 

da Psicologia Comunitária, pois é através dela que há a emancipação de 
um sujeito comunitário, problematizador e transformador da realidade 

vivida. Essa práxis é, sobretudo, um processo de construção do sujeito. 
Isso está explicitado, no objetivo da Psicologia Comunitária apresentado 
por Góis (2008, p. 83): possibilitar “a expressão e desenvolvimento do 

sujeito da comunidade, mediante o aprofundamento da consciência dos 
moradores com relação ao modo de vida da comunidade”. Esse processo de 
construção do sujeito da comunidade vai desde a hominização, até a 

emancipação do sujeito enquanto ser ativo e responsável por determinar 
sua vida e transformar a realidade. A partir da ótica da libertação, segundo 

Boff (1976, p. 24) “pode-se ver toda a longa caminhada evolutiva do 
homem como processo de progressiva hominização. Hominização significa 
exatamente o processo de se tornar homem”. Sobre esse questão, Guzzo e 

Lacerda Jr. (2012) afirmam que a história humana é nada mais do que um 
processo permanente de autoconstrução humana e que os únicos limites 

para o desenvolvimento da subjetividade são limites sócio históricos. O 
sujeito vai se construindo no próprio ato libertador, na atividade de 
superação das contradições sociais e nas suas lutas cotidianas. Touraine 

também aborda o processo de libertação do sujeito quando afirma que “o 
sujeito se forma na vontade de escapar às forças, às regras, aos poderes 
que nos impedem de sermos nós mesmos, que procuram reduzir-nos ao 

estado de componente de seu sistema e de seu controle sobre a atividade” 
(2006, p. 119). A emergência desse sujeito na nossa sociedade é favorecida 

pelas condições atuais de existência, onde o homem não se encontra mais 
num mundo idealizado e é cotidianamente confrontado com uma realidade 
concreta e consigo mesmo.  

A atuação da Psicologia Comunitária, a partir da Psicologia da 
Libertação, constituindo-se assim ciência da Escola da Libertação, deve 

estar orientada, segundo Ximenes e Góis (2010), pela ética da libertação, 
construindo uma ação comprometida ética e politicamente com a 
transformação da realidade das maiorias populares latino americanas 

oprimidas. Lane (1981) torna urgente a constante problematização das 
práticas opressoras existentes na sociedade. Sawaia (2007) corrobora que 
a criatividade e a capacidade libertária da significação são vias para 

construção de novas formas de vida, funcionando como contraponto a 
manutenção do status quo. Parte-se das condições concretas da dialética 

dominação-opressão da América Latina, que forja o oprimido, mas também 
da concepção de que o ser humano é um ser de potencialidades; e que há 
necessidades de mudanças das condições sociais concretas, como também 

da relação homem-mundo a partir da centralidade da comunidade.  

 



158  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

Considerações finais 

A emergência da Escola da Libertação responde a uma realidade de 
dominação presente na América Latina. Constrói-se um modo de fazer 

ciência que aponta e almeja uma realidade mais justa e equilibrada. A 
Psicologia Comunitária, então, apresenta-se como uma práxis, teoria e 
ação sobre o mundo, para possibilitar uma tarefa transformadora, ética e 

libertária. Essa ciência se constitui como uma ciência libertadora no 
âmbito epistemológico, metodológico e ontológico. A proposta metodológica 
da Psicologia Comunitária para a Libertação é um caminho de mudança 

social, na perspectiva da superação da dialética dominação-opressão e na 
formulação de possibilidades de vida mais saudáveis e relações solidárias, 

a partir do processo de conscientização que é também ação sobre o 
mundo. Além disso, a Psicologia Comunitária enquanto Escola da 
Libertação compartilha uma ética libertadora que se reflete no 

compromisso ético-político com o oprimido. No entanto, esse oprimido 
também é reconhecido como potente, sendo a comunidade a via dialética 

de dominação-libertação. Com isso, a efetivação de uma Práxis Libertadora 
da Psicologia Comunitária mostra-se como desafio e necessidade 
atualmente, pois nota-se um aumento das desigualdades sociais e do 

individualismo, sendo necessária uma reafirmação de uma práxis e uma 
ética libertadora para a transformação positiva da realidade.  

 

Referências 

Alves, C. M. (2005). Ética da Libertação: A Vítima na Perspectiva 
Dusseliana. Dissertação (Pós-graduação em Filosofia). São Paulo: 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

Barros, J. P. P., Paula, l. R. C., Pascual, J. G., Colaço, V. de F. R. & 
Ximenes, V. M. (2009). O conceito de “sentido” em Vygotski: 
contribuições epistemológicas e suas implicações para a investigação 

psicológica. Psicologia & Sociedade, 21(2), 174-181. 

Boff, L. (1976). Teologia do Cativeiro e da Libertação. (1ª ed.). São Paulo: 

Editora Vozes, 1976. 

Burton, M. (2013). A Second Psychology of Liberation? Valuing and moving 
beyond the Latin American. The Journal of Critical Psychology, 
Counselling and Psychotherapy, 13(2), 96-106. 

Ciampa, A. C. (1984). Identidade. In Lane, T.M.S. & Codo, W. (Eds). 

Psicologia Social: O Homem em Movimento (pp. 58-75). São Paulo: 
Editora Brasiliense.  

Ciampa, A. C. A. (1987). Estória do Severino e a História da Severina. São 
Paulo: Brasiliense. 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  159 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

Cidade, E.C., Moura Jr., J. F. & Ximenes, V. M. (2012). Implicações 

psicológicas da pobreza na vida do povo latino-americano. Psicologia 
Argumento, 30(68), 87-98. 

Dussel, H. (2000). Ética da Libertação na idade da globalização e exclusão. 
Petropólis: Editora Vozes. 

Freire, P. (1984). Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra. 

Freire, P. (1974). Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 

Freire, P. (1979). Conscientização: teoria e prática da libertação. Uma 
introdução ao pensamento de Paulo Freire. São Paulo: Cortez & 

Moraes. 

Góis, C. W. L. (2005). Psicologia Comunitária: atividade e consciência. 

Fortaleza: Publicações Instituto Paulo Freire. 

Góis, C. W. L. (2008). Saúde Comunitária: pensar e fazer. São Paulo: 

Editora HUCITEC.  

Góis, C.W.L. (2012). Psicologia Clínico-Comunitária. Fortaleza: Banco do 

Nordeste. 

Guareschi, P. (2011). Pressupostos epistemológicos implícitos no conceito 
de libertação. In: R. S. L. Guzzo & F. Lacerda Jr. F. (orgs), Psicologia 
Social para a América Latina: o resgate da Psicologia da Libertação. 
Campinas: Editora Alínea. 

Guzzo, R. S. L. & Lacerda Jr., F. L. (Eds). (2011). Psicologia Social para a 
América Latina: o resgate da Psicologia da Libertação (pp. 49-64). 

Campinas: Editora Alínea. 

Guzzo, R. S. L. & Lacerda Jr., F. (2012). Conciencia, vida cotidiana y 
alienación: Una interpretación a partir de la psicología social y del 

marxismo. Teoría y crítica de la psicología, 2(1), 126-147. 

Ibáñez, L. D. C. (2000). La Psicología de Ignacio Martín-Baró como 

Psicologia social crítica. Una presentación de su obra. Revista de 
Psicologia Geral y Aplicada, 3(53), 437-450, 2000. 

Lane, S. T. M. (1981). O que é Psicologia Social? São Paulo: Brasiliense, 
1981. 

Lane, S. T. M. (1996). Histórico e Fundamentos da Psicologia Comunitária 

no Brasil. En Campos, R. F. (Eds). Psicologia Social Comunitária: da 
solidariedade à autonomia (pp. 23-25). Petrópolis: Vozes. 

Martín-Baró, I. (1983). Acción e ideologia: Psicología Social desde Centro 
America. San Salvador: UCA editores.  

Martín-Baró, I. (1986). Hacía uma Psicología de la Liberación. En: Martín-

Baró, I. Psicología de la Liberación. Madrid: Trotta.  



160  Albuquerque, Morais & Ferreira 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

Martín-Baró, I. (1985). El papel del Psicólogo. Boletín de Psicología UCA, 

3(17), 99-112. 

Montero, M. (2003). Teoría e práctica de la psicología comunitaria: la 
tensión entre comunidad y sociedad. Buenos Aires: Paidós.  

Montero, M. (2004). Introduccion a la Psicologia Comunitaria: 
Desarrollo,conceptos y procesos. Buenos Aires: Paidós.  

Montero, M. (2006). Hacer para transformar: el método in Psicología 

Comunitaria. Buenos Aires: Paidós. 

Moura Jr., J. F., Cardoso, A. V., Rodrigues, D. C., Vasconcelos, R. M. & 
Ximenes, V. M. (2013). Práxis em Psicologia Comunitária: festa de 

São João como atividade comunitária. Revista Ciência em Extensão, 
9(1), 104-122. 

Nepomuceno, L. B., Ximenes, V. M., Cidade, E. C., Mendonça, F. W. O. & 
Soares, C. A. (2008). Por uma Psicologia comunitária como práxis de 

libertação. Psico, 39(4),456-464.  

Pivatto, P. S. (2000). Ética da Ateridade. En: Oliveira, M. A. (Eds), 
Correntes fundamentais da Ética Contemporânea (pp. 79-98). 

Petropolis, RJ: Vozes. 

Rebouças Júnior, F. G. & Ximenes, V. M. (2010). Psicologia comunitária e 

psicologia histórico-cultural: análise e vivência da atividade 
comunitária pelo método dialógico-vivencial. Pesquisas e Práticas 
Psicossociais, 5 (2), 151-162. 

Sawaia, B. B. (2007). Teoria Laneana: a univocidade radical aliada à 
dialética-materialista na criação da Psicologia Social Histórico 

Humana.  Psicologia & Sociedade, 19(2), 81-89.  

Santiago, G. L. (2007). Filosofia da Libertação. Filosofia Ciência & Vida, 

1(14), 38-49. 

Soares, N. I. L, Diogo, N. M. F. R., y Moura Jr., J. F. (2013). Modos de 

Apropriación de la realidad a partir de una intervención psicosocial 
en Psicología Comunitaria. Eureka, 10(1), 40-54. 

Toro, R. (2005). Biodanza. São Paulo: Olavobras.  

Touraine, A. (2006). Um novo paradigma para compreender o mundo de 
hoje. Petropolis: Vozes. 

Ximenes, V. M.; Nepomuceno, B. B. & Moreira, A. E. M. M. (2007). 
Cooperação Universitária: uma prática comunitária/libertadora a 
partir da Psicologia Comunitária. Em A. Cordeiro, E. M. Vieira & V. 

M. Ximenes (Eds). Psicologia (em) transformação social: práticas e 
diálogos (pp. 16-38). Coleção Extensão Universitária/UFC. Fortaleza: 

Aquarela. 



Relações da Psicologia Comunitária com a Libertação  161 

 

Teoría y Crítica de la Psicología 6 (2015), 140-161 

Ximenes, V. M., Amaral, C. E. M., Rebouças Jr., F. G. & Barros, J. P. P. 

(2008). Desenvolvimento Local e Desenvolvimento Comunitário: uma 
visão da Psicologia Comunitária. Em: V. M. Ximenes, C. E. M. 

Amaral & F. G. Rebouças Jr. Psicologia Comunitária e Educação 
Popular: Vivências de Extensão/Cooperação Universitária no Ceará 
(pp. 89-103). Fortaleza: LC Gráfica e Editora. 

Ximenes, V. M. & Barros, J. P. P. (2009). Perspectiva Histórico Cultural: 
Que contribuições teórico-metodológicas podem dar à práxis do 

psicólogo comunitário? Psicologia Argumento, 27(56), p. 65-76. 

Ximenes, V. M. & Góis, C. W. L. (2010). Psicologia Comunitária: uma 
práxis libertadora latino-americana. Em F. Lacerda Jr. & R. S. L. 

Guzzo (Eds). Psicologia & Sociedade: interfaces no debate sobre a 
questão social (pp. 45-64). Campinas: Alínea. 

Ximenes, V. M. & Moura Jr, J. F. (2013). Psicologia Comunitária e 
comunidades rurais do Ceará: caminhos, práticas e vivências em 

extensão universitária. Em: Leite, J. F. & Dimenstein, M. (Eds). 
Psicologia e contextos rurais (pp. 453-476). Natal: EDUFRN.  

Vieira, E. M. & Ximenes, V. M. (2012). Atividade comunitária e 

conscientização: uma investigação a partir da participação social. 
Barbarói, 36, 91-112. 

 

__________________________________________________ 

 

Fecha de recepción:  29 de julio 2014  

Fecha de aceptación:  21 de octubre 2015 

 

http://lattes.cnpq.br/5780365767580771



