

# UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ CENTRO DE HUMANIDADES DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA

EXTINTOS NO DISCURSO OFICIAL, VIVOS NO CENÁRIO SOCIAL: OS ÍNDIOS DO CEARÁ NO PERÍODO DO IMPÉRIO DO BRASIL - TRABALHO, TERRAS E IDENTIDADES INDÍGENAS EM QUESTÃO.

Maico Oliveira Xavier

#### MAICO OLIVEIRA XAVIER

EXTINTOS NO DISCURSO OFICIAL, VIVOS NO CENÁRIO SOCIAL: OS ÍNDIOS DO CEARÁ NO PERÍODO DO IMPÉRIO DO BRASIL - TRABALHO, TERRAS E IDENTIDADES INDÍGENAS EM QUESTÃO.

Tese apresentada ao programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Ceará, como requisito parcial para a obtenção do título de Doutor em História, sob a orientação do Prof. Dr. Eurípedes Antônio Funes.

#### Dados Internacionais de Catalogação na Publicação Universidade Federal do Ceará Biblioteca de Ciências Humanas

#### X21e Xavier, Maico Oliveira.

Extintos no discurso oficial, vivos no cenário social: os índios do Ceará no período do império do Brasil - trabalho, terras e identidades indígenas em questão / Maico Oliveira Xavier. — 2015. 304 f. : il. color., enc. ; 30 cm.

Tese (doutorado) — Universidade Federal do Ceará, Centro de Humanidades, Departamento de História, Programa de Pós-Graduação em História Social, Fortaleza, 2015.

Área de Concentração: História Social. Orientação: Eurípedes Antônio Funes.

1. Índios da América do Sul - Ceará - Aspectos sociais. 2. Índios da América do Sul - Ceará - Posse da terra. 3. Índios da América do Sul - Ceará - Relações com o governo. 4. Brasil - História - Império, 1822-1889. I. Título.

CDD 306.08998081

#### MAICO OLIVEIRA XAVIER

# EXTINTOS NO DISCURSO OFICIAL, VIVOS NO CENÁRIO SOCIAL: OS ÍNDIOS DO CEARÁ NO PERÍODO DO IMPÉRIO DO BRASIL - TRABALHO, TERRAS E IDENTIDADES INDÍGENAS EM QUESTÃO.

Tese apresentada ao programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Ceará, como requisito parcial para a obtenção do título de Doutor em História, sob a orientação do Prof. Dr. Eurípedes Antônio Funes.

| Aprovada em/                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| Banca Examinadora:                                                                   |
| Prof. Dr. Eurípedes Antônio Funes (Orientador) Universidade Federal do Ceará – UFC   |
| Prof. Dra. Maria Regina Celestino de Almeida Universidade Federal Fluminense – UFF   |
| Prof. Dr. Gerson Augusto de Oliveira Júnior<br>Universidade Estadual do Ceará – UECE |
| Prof. Dra. Isabelle Braz Peixoto da Silva<br>Universidade Federal do Ceará – UFC     |
| Prof. Dr. Franck Pierre Gilbert Ribard<br>Universidade Federal do Ceará – UFC        |
| Prof. Dra. Kênia Sousa Rios<br>Universidade Federal do Ceará – UFC                   |
| Carlos Augusto Pereira dos Santos<br>Universidade Estadual Vale do Acaraú – UVA      |



#### **AGRADECIMENTOS**

Esta tese foi feita com a contribuição de diversas pessoas. De 2011 para cá, vários foram aqueles(as) que ajudaram. Dessa forma, agradeço primeiramente ao Prof. Dr. Eurípedes Antônio Funes, que, desde quando ingressei no curso Mestrado em História, início de 2008, tem sido meu orientador. Avaliando esta parceria que já dura mais de 7 anos: aprendi bastante com ele. Obrigado "my captain", por ter aceitado orientar minhas pesquisas; pelas sugestões críticas e opiniões decisivas; por ter disponibilizado inúmeros livros de sua biblioteca, cujas leituras foram imprescindíveis; e pela forma atenta com que leu cada página dos trabalhos que produzi. Exigente, foi um mestre que incentivou nas horas certas, ajudando-me a superar difíceis barreiras. Pelo entusiasmo e dedicação com que me orientou, esta tese é reflexo, também, do seu comprometimento, esforço. Espero que continue assim, firme, contribuindo incansavelmente com o Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Ceará – UFC, como tem feito nos últimos anos.

As disciplinas teóricas e teórico-práticas que integralizam a grade curricular do curso de Doutorado em História foram fundamentais. Além das discussões em sala de aula, atividades de pesquisa de campo e produção de textos foram exigências básicas, e que ajudaram na estruturação inicial da tese. Assim, agradeço aos docentes ligados ao Departamento da História, principalmente aqueles com os quais tive aulas, o professor Dr. Francisco Régis Lopes Ramos, o Dr. Frederico de Castro Neves, a Dra. Ivone Cordeiro Barbosa e a Dra. Kênia Sousa Rios.

Quero agradecer, também, à Luciana Cavalcante, secretária do Programa de Pós-Graduação em História da UFC, que em muitos momentos me ajudou a dirimir dúvidas quanto aos relatórios, trabalhos e documentos entregues na coordenação do curso, em relação às exigências da Fundação Cearense de Apoio ao Desenvolvimento Científico e Tecnológico e outras diversas questões. Aliás, aproveitando o ensejo, digo que sou muito grato a esta instituição – a FUNCAP –, que financiou esta pesquisa.

Claro, não poderia deixar de agradecer aos colegas de turma: Aline da Silva Medeiros, Ana Amélia Rodrigues de Oliveira, Ana Isabel Ribeiro Parente Cortez, Ana Sara Ribeiro Parente Cortez, Emy Falcão Maia Neto, Enilce Lima Cavalcante de Souza, Pedro Pio Fontineles Filho, Raquel da Silva Alves e Rodrigo Alves Ribeiro.

No diálogo construtivo gestado com os professores em sala de aula, as reflexões, ideias, e condutas intelectuais de cada um, contribuíram bastante para o meu crescimento. Ao fim e ao cabo, todos, à sua maneira, de certa forma colaboraram para que eu me motivasse, buscasse sempre se superar, cumprir as exigências do curso e as várias responsabilidades assumidas. Agradeço, também, a alguns doutorandos de outras turmas, com os quais mantive relações mais estreitas. Dentre eles: Eylo Fagner Silva Rodrigues, Raimundo Nonato Rodrigues de Souza, Antônio José de Oliveira e Ana Paula da Cruz Pereira de Moraes, todos orientandos do professor Eurípedes.

Meus sinceros agradecimentos à professora Dra. Isabelle Braz Peixoto da Silva, que, além de participar da banca de defesa deste trabalho, deu importantes sugestões já na banca de qualificação, em 2013, juntamente com o professor Dr. Almir Leal de Oliveira. Aproveitando a oportunidade, agradeço ao Dr. Gerson Augusto de Oliveira Júnior, ao Dr. Franck Pierre Gilbert Ribard e a Dra. Maria Regina Celestino de Almeida, professores que também compuseram a banca de defesa desta tese. Regina, embora residindo na cidade do Rio de Janeiro, contribuiu sobremodo com a pesquisa, fornecendo textos de sua autoria que foram essenciais em muitos momentos das minhas reflexões. Nos Simpósios da ANPUH (Associação Nacional dos Professores de História) e eventos organizados por outras instituições, sempre que nos encontramos o diálogo com ela foi bastante proveitoso.

Falando em Simpósios, não poderia passar adiante sem deixar de agradecer ao mestre John Manuel Monteiro (IN MEMORIAM). Nos vários encontros por ele organizados, tentei aproveitar ao máximo os comentários que fazia a respeito das abordagens de cada um dos participantes que apresentavam trabalhos, coerentes orientações sobre os estudos dos povos indígenas. Como pesquisador da temática nos últimos anos, notei em John Monteiro uma figura respeitada pelos seus pares, um intelectual de boas ideias, seguro em seus posicionamentos. Não se encontra mais entre nós, mas sua marca na historiografia indígena do país é inapagável.

Nas diferentes instituições nas quais pesquisei, contei com a imprescindível ajuda de vários profissionais. Assim, agradeço: ao Diretor do Arquivo Público do Estado do Ceará – APEC, Márcio de Souza Porto, e aos funcionários desta instituição, mormente ao Paulo Cardoso de Lacerda e ao Joaquim Viana Filho (o Jota), no setor de pesquisas; aos que fazem a Biblioteca Governador Menezes

Pimentel – BGMP, sobretudo os responsáveis pelo Núcleo de Microfilmagens; aos que trabalham na Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro – BNRJ, principalmente os que me atenderam na Seção de Manuscritos e na Seção de Microfilmes; e, também, aos que atuam no Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ, especialmente à Andrea Margalho, Aurinete Freire, ao Cláudio Teixeira, Daniele Werner, ao Leonardo Pontes, Rosane Coutinho, Sônia Medeiros e Suelem Demuner.

Agradeço aos familiares que tão bem me receberam no Rio de Janeiro. Lina e Rogério deram grande ajuda quando me acolheram em sua casa, atenção recebida, igualmente, da parte da Sra. Aparecida e de Conceição (Ceiça).

Ao professor André Frota de Oliveira, erudito e exímio paleógrafo que realiza pesquisas no Arquivo Público do Estado do Ceará – APEC. No exercício de leitura dos documentos do século XVIII e XIX, nos casos em que tive dificuldade para entender a escrita arcaica, várias vezes recorri aos seus conhecimentos.

Ao Dr. Expedito Eloísio Ximenes, professor da Universidade Estadual do Ceará/UECE e coordenador do grupo de pesquisa denominado Práticas de Edição de Textos do Estado do Ceará – PRAETECE, do qual faço parte. Na oportunidade, estendo meus agradecimentos aos demais membros do grupo, principalmente ao Adson Rodrigo Silva Pinheiro, Cínthya da Silva Martins e Ticiane Rodrigues Nunes, com os quais mantive um diálogo mais próximo.

À professora Ms. Mayara de Almeida Lemos. Principalmente no ano de 2013, em certos momentos difíceis, sua atenção, conversas e estímulo foram essenciais.

Ao amigo Francisco Gleison da Costa Monteiro, atualmente professor da Universidade Federal do Piauí/UFPI. Historiador dedicado, responsável, em minha trajetória acadêmica Gleison tem sido um grande incentivador.

Ao Jorge Luiz Ferreira Lima, doutorando em História pela Universidade Federal do Ceará/UFC, pelo diálogo sempre construtivo.

Ao Reginaldo Alves de Araújo, doutorando em História pela Universidade Federal do Ceará/UFC, por repassar alguns trabalhos para leitura, disponibilizar documentos e fornecer informações importantes para meu estudo. Mas, sobretudo,

por sua amizade, pela força que deu em momentos complicados. Valeu amigo: sempre lembro dos nossos ótimos papos, troca de ideias.

Ao representante da Gerência de Geodésia e Cartografia do IBGE no Ceará, José Augusto Faes. E, também, à Karine Monteiro Rebouças, por elaborar mapas utilizados neste trabalho.

Ao Bispo da Diocese de Tianguá-CE, Francisco Javier Hernandez Arnedo. Repetindo literalmente palavras de agradecimento que direcionei ao mesmo em minha dissertação de mestrado: "por permitir que eu pesquisasse no Arquivo da Cúria Diocesana de Tianguá (ACDT), meu primeiro laboratório de pesquisa, centro de memória importantíssimo e com significado muito especial para mim". Foi ali, nos anos de 2005 e 2006, na época do curso de graduação em História, pela Universidade Estadual Vale do Acaraú (cidade de Sobral/CE), que dei os passos iniciais da vida de pesquisador, lendo, transcrevendo e analisando emblemáticos livros eclesiásticos dos vigários de Vila Viçosa Real, referentes aos séculos XVIII e XIX. Lá se foram dez anos, mas carrego na lembrança imagens de cenas marcantes que vivi naquele arquivo, descobertas e experiências que implicaram num aprendizado decisivo à realização dos estudos e pesquisas que desenvolvi posteriormente. Na trajetória que trilhei até o presente tempo, o ACDT é, portanto, memorável.

Ao amigo João Paulo Peixoto Costa, doutorando em História pela Universidade Estadual de Campinas/UNICAMP. Em muitos momentos, posto que o trabalho com a temática indígena é um ponto comum entre nós, mantivemos um diálogo bastante profícuo.

Ao amigo Maikel Lima, professor de Geografia, pelo estímulo e fornecimento de informações que facilitaram a aquisição de dados analisados neste trabalho.

Ao médico Joerun de Carvalho Oliveira, peça chave nesta história. A este sou imensamente grato, por várias razões. Sem sua ajuda, sinceramente, não sei se teria sido possível concretizar este trabalho. "Thank you my brother". Grandes amigos são grandes irmãos.

Por fim, à minha mãe Ida Oliveira Xavier de Assis, exemplo de determinação e força. Mesmo diante de certas situações complicadas com as quais se deparou na vida, sempre lutou para que eu desse continuidade aos estudos.

#### **RESUMO**

A presente tese reflete um esforço no sentido de perceber e compreender as estratégias das autoridades provinciais do Ceará para elidir as culturas dos povos indígenas e inseri-los de vez à sociedade cearense, objetivando torná-los dependentes das instituições oficiais e do poder dos potentados locais. Tendo suas identidades ignoradas e estigmatizados pelo discurso dos administradores e intelectuais oitocentistas, os índios estabeleceram táticas, com bastante cautela, para não perder totalmente suas áreas territoriais e suas práticas culturais. Mesmo com os planos de dominação do Estado brasileiro, diante das medidas de controle dos dirigentes provinciais e do poder dos proprietários, não aceitavam inertes a condição de subalternos. Examinando com atenção e de forma crítica os documentos do século XIX, constata-se que protagonizaram acontecimentos marcantes, tomaram decisões e fizeram escolhas embora em situações difíceis. Apesar de viverem sob pressões e ameaças, muitos se recusavam a aceitar facilmente o rígido disciplinamento do trabalho pensado pelas elites governantes. Ademais, nesse período em que os moradores não indígenas e câmaras municipais buscavam consumar a usurpação das terras indígenas, vários índios resistiram e continuaram habitando essas áreas, buscando garantir principalmente sobrevivência física e, na medida do possível, étnico-cultural. Embora tenham sido considerados extintos na segunda metade do século XIX, na prática, enquanto sujeitos históricos e étnico-culturais, não deixaram de existir, diferenciando-se dos demais segmentos da sociedade cearense. Assim, este estudo surge da necessidade de compreender esse processo histórico. Se a versão de inexistência indígena que hoje se difunde passou a ser constituída no Ceará provincial, é neste contexto que se acham as raízes que dão legitimidade a ação dos índios que, na contemporaneidade, buscam a autoafirmação como tais, exigindo seus direitos envolvidos por um sentimento de indianidade.

Palavras chave – Identidades indígenas, terra, mão de obra, província do Ceará.

#### RÉSUMÉ

Cette thèse reflète un effort pour percevoir et comprendre les stratégies des autorités provinciales du Ceará pour contourner les cultures des populations indigènes et de les insérer définitivement à la société du Ceará, visant à les rendre dépendantes des institutions officielles et du pouvoir de potentats locaux . Après avoir leurs identités ignorées et stigmatisés par le discours des dirigeants et des intellectuels du XIXe siècle, les indigènes ont établi des tactiques, avec prudence, pour ne pas perdre complètement leurs zones territoriales et leurs pratiques culturelles. Même avec les plans de domination de l'Etat brésilien, face aux mesures de contrôle des dirigeants provinciaux et le pouvoir des propriétaires, les indigènes n'acceptaient pas inerte la condition subalterne. Examinant attentivement et de façon critique les documents du XIXe siècle, il semble que ceux-là ont joué des événements majeurs, pris des décisions et fait des choix, même dans des situations difficiles. Bien qu'ils vivent sous la pression et les menaces, beaucoup d'entre eux ont refusé d'accepter facilement la dure discipline de travail conçue par les élites dirigeantes. En outre, dans cette période où les résidents non-indigènes et les municipalités cherchaient à consommer le vol des terres indigènes, plusieurs indigènes ont résisté et continué à habiter ces zones, cherchant principalement à assurer la survie physique et, dans la mesure du possible, ethno-culturelle. Bien qu'ils aient été considérés comme éteints dans la seconde moitié du XIXe siècle, dans la pratique, en tant que sujets historiques et ethno-culturels, ils n'ont pas cessé d'exister, de se différencier des autres segments de la société du Ceará. Cette étude découle de la nécessité de comprendre ce processus historique. Si la version de l'absence indigène qui se diffuse aujourd'hui a commencé à être construite dans le Ceará provinciale, est dans ce contexte que nous trouvons les racines qui donnent une légitimité à l'action des indigènes qui, dans la contemporanéité, cherchent l'auto-affirmation en tant que telle, qui réclament leurs droits impliqués par un sentiment d'indianité.

Mots-clés - Identités indigènes, terre, travail, province du Ceará.

## LISTA DE ABREVIATURAS

ACDT – Arquivo da Cúria Diocesana de Tianguá/CE.

| ANRJ – Arquivo Nacional do Rio de Janeiro.                                                                 |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| APEC – Arquivo Público do Estado do Ceará.                                                                 |  |  |
| BALC – Biblioteca da Assembleia Legislativa do Ceará.                                                      |  |  |
| BGMP – Biblioteca Governador Menezes Pimentel/CE.                                                          |  |  |
| BNRJ – Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro.                                                              |  |  |
|                                                                                                            |  |  |
| LISTA DE TABELAS.                                                                                          |  |  |
| Tabela 1: Nomes cristãos de índios da Serra de Maranguape, contidos no abaixo-      assinado de 1823    89 |  |  |
| Tabela 2: Censo Demográfico de 1872, relativo à província cearense                                         |  |  |
|                                                                                                            |  |  |
| LISTA DE MAPAS.                                                                                            |  |  |
| Mapa 1: Província do Ceará (1823)296                                                                       |  |  |
| Mapa 2: Aldeamentos indígenas no Ceará – séc. XIX297                                                       |  |  |
| Mapa 3: Província do Ceará: divisão político-administrativa de 1823298                                     |  |  |
| Mapa 4: Áreas territoriais pertencentes aos indígenas – meados do séc. XIX228                              |  |  |

# SUMÁRIO

| <b>1 INTRODUÇÃO</b>                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2 O INDÍGENA NOS DEBATES POLÍTICOS DO "IMPÉRIO NASCENTE"                                                                                                  |
| 2.1 Os índios e o "novo pacto social"40                                                                                                                   |
| 2.2 José Bonifácio de Andrada e Silva e seu "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil"                                      |
| 3 " <i>MÁRTIRES DA PÁTRIA</i> ": OS ÍNDIOS DA PROVÍNCIA CEARENSE NOS ANOS PÓS-INDEPENDÊNCIA DO BRASIL79                                                   |
| 3.1. No Ceará, tensão, tramas e embates na transição do Brasil colônia para o Brasi imperial: os índios no âmago dos acontecimentos81                     |
| 3.2. Aldeamentos indígenas no Ceará: mantê-los ou extingui-los?98                                                                                         |
| 3.3. Desocupar para ocupar/explorar: a transferência de índios de seus respectivos aldeamentos para outros, novos embates pela terra indígena118          |
| 4 A CRIAÇÃO DA ASSEMBLEIA PROVINCIAL E AS MEDIDAS ADOTADAS EM RELAÇÃO AOS ÍNDIOS134                                                                       |
| 4.1 A extinção dos aldeamentos indígenas e as implicações dessa decisão governamental                                                                     |
| 5 A SITUAÇÃO DOS ÍNDIOS DO CEARÁ NO CONTEXTO DE EXECUÇÃO DO REGULAMENTO DAS MISSÕES DE 1845 E DA LEI DE TERRAS DE 1850176                                 |
| 5.1 O Regulamento das missões de catequese e civilização indígena (Decreto nº 246 de 24/07/1845): reflexões possíveis sobre algumas de suas diretrizes178 |
| 5.2 Os efeitos ou desfeitos do Regulamento das missões de catequese e civilização indígena no Ceará                                                       |
| 5.3 A aplicação da Lei de Terras no Ceará: a questão indígena como foco de análise203                                                                     |
| 6 EXTINTOS NO DISCURSO OFICIAL, VIVOS NO CENÁRIO SOCIAL217                                                                                                |
| 6.1 "Já não existem aqui índios aldeados ou bravios": sentenciando a "morte indígena"                                                                     |
| 6.2 Histórias que não findam, memórias que não se apagam: marcas de um não                                                                                |
| desaparecimento indígena no Ceará provincial239                                                                                                           |
| <b>7 CONSIDERAÇÕES FINAIS</b>                                                                                                                             |
| REFERÊNCIAS                                                                                                                                               |
| FONTES                                                                                                                                                    |

| ANEXOS 1: Mapas                  | 295 |
|----------------------------------|-----|
| ANEXO 2: Documentos Fotografados | 299 |

### 1 INTRODUÇÃO

Janeiro de 1882. Estava decidido: a Exposição Antropológica Brasileira do Museu Nacional do Rio de Janeiro deveria ocorrer em breve, exigindo forte empenho de seus organizadores. Num Aviso Circular aos presidentes de província, o ministro da Agricultura enfatizou que o acontecimento era "altamente importante para a sciencia", pedindo a colaboração de todos. Sendo um evento em que estudiosos de diferentes áreas do conhecimento iriam refletir sobre o processo de formação da sociedade brasileira, inevitavelmente os índios constituíram um tema central a ser abordado. Logo, com Ladislau de Souza Mello Netto (Diretor do Museu), José Antônio Saraiva solicitou que aquelas autoridades enviassem "amostras de tudo que interessar ao conhecimento da constituição phisica, lingua, usos e costumes dos primitivos habitantes do Brasil" Na época, foi feita "uma propaganda ativa do interesse do Império do Brasil pela Ciência" Por fim, em 29 de julho, a Exposição Antropológica foi inaugurada, tornando-se o centro das atenções e programa certo na agenda dos eruditos.

Como "instituições de caráter científico na América", os museus foram essenciais para propagar "teorias evolucionistas em voga na Europa". No Brasil, para validar certas "especulações acerca da posição em que se encontravam índios, negros e mestiços na cadeia evolutiva", tais teorias foram adaptadas e ganharam formato específico. Quanto aos índios, prevaleceu uma opinião comum nas "diferentes considerações sobre o assunto": estariam "em vista de extinção"<sup>3</sup>. Na Exposição Antropológica de 1882, foi exatamente essa a ideia enfatizada. Para John Manuel Monteiro, praticamente voltada aos "aspectos históricos, etnográficos e antropológicos da presença indígena no Brasil", na Exposição chamou a "atenção o

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Arquivo Público do Estado do Ceará - APEC. Fundo: Ministérios. Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, José Antônio Saraiva, para o presidente do Ceará e presidentes das demais províncias do Império do Brasil. 17/01/1882. L 32 (1881-1882).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>NASCIMENTO, Fátima Regina. *A formação da coleção de indústria humana no Museu Nacional, século XIX*. Rio de Janeiro: Tese de Doutorado em Antropologia Social, Museu Nacional/Universidade Federal do Rio de Janeiro – UFRJ. 2009. p.113

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>LANGER, Johnni; e RANKEL, Luiz Fernando. Cultura material e civilização: a exposição antropológica de 1882. **Cadernos do CEOM**, v.19, n.24. Chapecó/SC: Argos. 2006. p.14

contraste entre a enorme importância que se dava às origens indígenas do País e o perfil manifestamente negativo que se traçava dos índios da atualidade"<sup>4</sup>.

Compartilhando dessa opinião, João Pacheco de Oliveira diz que, no século XIX, os povos indígenas pré-coloniais "foram celebrados como modelos étnicos e estéticos de uma idade de ouro inexoravelmente varrida pelo progresso", enquanto que o índio contemporâneo se caracterizava pela perda cultural e miserabilidade<sup>5</sup>. Nos circuitos de saber científico, era essa a visão dominante, e, como instituição "que presentifica coletividades que não estão lá", atribuindo-lhes "sentidos, valores e intenções"<sup>6</sup>, o Museu Nacional muito corroborou à ideia de índios como uma história quase ou totalmente superada. Para John Manuel Monteiro, "o que estava em jogo era a caracterização do Brasil enquanto país civilizado ou, pelo menos, como um país capaz de superar o atraso e as contradições para alcançar um lugar ao lado das luminosas civilizações do hemisfério norte"<sup>7</sup>.

Após a Exposição Antropológica de 1882, buscou-se firmar ainda mais uma memória oficial de índios como coisa do passado. Publicado pelo Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, um Aviso Circular de 12 de novembro de 1886 determinou:

Convindo reunir no Museu Nacional todos os objectos archeologicos e ethenologicos das tribus selvagens a que pertenceram ou pertencem, principalmente n'esta occasiaõ em que muitos tendem a desapparecer, recommendo a V. Ex. que procure obte-los pelos meios a seu alcance, devendo no caso de que sejam encontrados, exigir os respectivos preços e communicar a importancia d'estes ao Ministerio a meu cargo, para resolver como for conveniente<sup>8</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>MONTEIRO, John Manuel. *As "Raças" Indígenas no Pensamento Brasileiro do Império.* IN: MAIO, Marcos Chor; e SANTOS, Ricardo Ventura (Org.). **Raça, ciência e sociedade**. Rio de Janeiro: FIOCRUZ/CCBB, 1996. p.15

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.). *A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória*. Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011. p.10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de. O retrato de um menino Bororo: narrativas sobre o destino dos índios e o horizonte político dos museus, séculos XIX e XXI. **Tempo**. Vol.12, n.º 23, jul-dez. Rio de Janeiro: Departamento de História da Universidade Federal Fluminense – UFF, 2007. p.108.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>MONTEIRO, John Manuel. *As "Raças" Indígenas no Pensamento Brasileiro do Império* Op., cit. p.18. <sup>8</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Aviso Circular do ministro Alfredo Rodrigues Fernandes Chaves, para o presidente do Ceará e presidentes das demais províncias do Império do Brasil. 12/11/1886. L 35 (1886-1888).

Destarte, com o estratégico apoio dos ministérios e outras instâncias do Governo Imperial, os que faziam o Museu Nacional buscaram converter os índios, "simbolicamente, em peças museológicas". Na verdade, quando o Aviso Circular acima foi lançado, em grande parte do país já se dizia que esses povos não mais existiam. No Nordeste, para João Pacheco de Oliveira, os governos provinciais "consideraram que, em suas circunscrições administrativas, eles estariam extintos". Na visão oficial, "índios, como sinônimo de pessoas e coletividades", só existiriam no Amazonas e áreas "mais remotas do país, onde a colonização estava tão somente começando"<sup>10</sup>.

No Ceará, intuindo ocupar e explorar plenamente as terras nativas, membros do Governo e particulares logo passam a divulgar essa versão. Assim, questionando a ideia de extinção dos índios no período do Império do Brasil, o presente trabalho busca entender as estratégias das autoridades dessa província para integrá-los de vez à sociedade cearense e, desse modo, torná-los dependentes das instituições oficiais, da Igreja Católica e do poder dos potentados locais. Neste estudo, os índios aparecem tomando decisões e fazendo escolhas embora em condições difíceis, ante a força da lei e dos proprietários rurais. Embora sofrendo constante pressão e ameaças, muitos teimaram em ficar em suas terras, buscando garantir principalmente a sobrevivência física e, na medida do possível, étnico-cultural.

Os indígenas viviam, sobretudo, nas áreas de antigos aldeamentos, como: Soure (Caucaia-CE); Arronches e Messejana (hoje bairros de Fortaleza); Monte Mor o Velho (Pacajús-CE); Monte Mor o Novo (Baturité-CE); Almofala (em Itarema-CE); São Pedro de Ibiapina (Ibiapina-CE), São Benedito (cidade de São Benedito-CE) e Vila Viçosa (Viçosa-CE). Além desses, outros vários locais aparecem como foco da presença indígena nas fontes oitocentistas, como, por exemplo: Maranguape, Pacatuba, Itaitinga, Cascavel, Crato e Jardim.

Embora os índios tenham sido considerados extintos pelas autoridades da segunda metade do século XIX, atualmente o movimento indígena é significativo no Ceará. Em diferentes regiões do Estado, apesar das adversidades enfrentadas, torna-se cada vez mais forte a luta destes grupos por reconhecimento étnico-

<sup>10</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de (Org). A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Op., cit. p.11

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>LANGER, Johnni; e RANKEL, Luiz Fernando. *Cultura material e civilização: a exposição antropológica de 1882*. Op., cit. p.17

territorial. Destarte, esta tese surge da necessidade de compreender esse processo histórico. Se a versão de inexistência indígena que hoje se difunde passou a ser constituída no Ceará provincial, é neste contexto que se acham as raízes que dão legitimidade a ação dos índios que, no tempo presente, buscam a autoafirmação como tais, exigindo seus direitos envolvidos por um sentimento de indianidade.

Para a produção deste trabalho, naturalmente foi preciso localizar e analisar inúmeros documentos em diversos arquivos, bem como desenvolver uma dinâmica de leitura de vários historiadores, antropólogos e outros estudiosos que realizaram pesquisas sobre a temática indígena. Nos dias de hoje, com a aproximação entre História e Antropologia, no país notam-se estudos que, construídos nesta lógica de interdisciplinaridade, buscam superar uma representação altamente negativa formulada aos índios no curso dos séculos. "O resultado prático das pesquisas mais recentes tem sido o surgimento de trabalhos" nos quais eles "aparecem como sujeitos ativos nos processos de colonização, agindo de formas variadas e mobilizando as possibilidades a seu alcance para atingir seus interesses que, evidentemente, se transformavam" de acordo com as conjunturas. Por sua vez, a tese ora apresentada está sob a influência direta destas abordagens histórico-antropológicas que, nos últimos anos, lançam novo olhar sobre os índios.

Quando se fala de autores que inovaram nesse sentido, Manuela Carneiro da Cunha não deve ser esquecida. *História dos Índios no Brasil*, por ela organizado, configura importante ponto de inflexão. Há mais de 20 anos, a antropóloga já dizia: por muito tempo imperou a ideia "de que os índios foram apenas vítimas de uma política e de práticas que lhes eram externas e que os destruíram", porém, "não há dúvida de que os índios foram atores políticos importantes de sua própria história". Por "quase cinco séculos, foram pensados como seres efêmeros, em transição para a cristandade, a civilização, assimilação, o desaparecimento. Hoje se sabe que as sociedades indígenas são parte de nosso futuro e não só do passado"<sup>12</sup>.

Manuela Carneiro da Cunha organizou, também, *Legislação Indigenista no* Século XIX, reunindo vários textos/leis publicados entre 1808 e 1889. Fruto duma

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. *Os índios aldeados no Rio de Janeiro Colonial – Novos Súditos Cristãos do Império Português*. Campinas/SP: Tese de Doutorado em Ciências Sociais, Universidade Estadual de Campinas/UNICAMP. 2000. p.11

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. Introdução a uma história indígena. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.) **História dos índios no Brasil**. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. p.17-22.

pesquisa que exigiu bastante coragem e tempo, o livro permite um exame das leis direcionadas aos índios num "século de grandes mudanças". Para a autora, entender a legislação indigenista do século XIX é "essencial, por pelo menos dois motivos": primeiro, para compreender "ideias das elites desse século e o quadro institucional do indigenismo da época, até nas suas transgressões". O segundo motivo, diz ela: "é o seu impacto na legislação atual". Hoje, esse trabalho é referência obrigatória aos historiadores e antropólogos cujas pesquisas são dedicadas aos índios no período oitocentista 13. Não há como não admitir, portanto, a importância dessa antropóloga nos estudos dos povos indígenas.

Sem dúvida, John Manuel Monteiro também se destaca na historiografia indígena no Brasil. De sua autoria, *Negros da Terra* é uma obra desbravadora, essencial para quem busca se aprofundar nas pesquisas sobre o tema em questão<sup>14</sup>. O mesmo ocorre em relação a *Tupi, Tapuia e Historiadores*. Nesse trabalho, falando da necessidade de se elaborar "uma nova história indígena", o autor se opõe a duas noções essenciais instituídas pelos "pioneiros da historiografia nacional": a "exclusão dos índios enquanto legítimos atores históricos" e a ideia de observá-los como "populações em vias de desaparecimento"<sup>15</sup>.

John Manuel Monteiro contribuiu sobremodo para um repensar da história indígena. Deixou sua marca: através da escrita, de simpósios que organizou, e orientando vários trabalhos acadêmicos que hoje circulam no país. Inclusive, muitos desses são citados nesta tese, sendo justo admitir, então, suas influências em meus estudos. Contribuiu nas pesquisas de muitos historiadores e antropólogos nos últimos anos.

Sob a sua orientação, Maria Regina Celestino de Almeida fez uma tese digna de elogios, sobre *Os índios aldeados no Rio de Janeiro colonial*. Os aldeamentos não foram apenas locais de evangelização, tampouco funcionaram só como espaços de onde os índios eram recrutados aos serviços dos colonos ou para lutar nas guerras ao lado dos lusos. Foram, sim, lugares de múltiplas possibilidades, de

٠

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. *Legislação Indigenista no Século XIX: Uma Compilação: 1808-1889.* São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, Comissão Pró-Índio de São Paulo. 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>MONTEIRO, John Manuel. *Negros da Terra: Índios e Bandeiras nas Origens de São Paulo.* São Paulo: Companhia das Letras, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>MONTEIRO, John Manuel. *Tupis, Tapuias e Historiadores: Estudos de História Indígena e do Indigenismo*. Campinas/SP: Tese de Livre Docência, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2001. p.4-5

negociação, de relações complexas e (re)elaboração contínua, em que os índios agiam de acordo com as circunstâncias, dos interesses em jogo. Atentando para essas questões, a autora discorreu com maestria sobre o assunto<sup>16</sup>.

Maria Regina Celestino de Almeida não deixou de analisar, também, em certos artigos, como se deu essa dinâmica cercada tensão envolvendo os povos indígenas e outros diversos segmentos sociais no Rio de Janeiro oitocentista <sup>17</sup>. Apesar de inúmeras etnias terem sido dizimadas desde o século XVI, os documentos atestam que várias conseguiram sobreviver e adentrar o século XIX. Muitos grupos indígenas, por meio de complexas negociações com a Coroa de Portugal e seus representantes no curso dos anos, permaneceram vivendo nas áreas dos antigos aldeamentos, embora em condições difíceis. Dessa forma, mesmo que os estudos da referida autora sejam sobre uma região diferente, possibilitam comparações com a situação dos índios do Ceará provincial, se configurando num contraponto importante às nossas reflexões.

João Pacheco de Oliveira também vem fazendo trabalhos essenciais, sobretudo falando dos "índios do Nordeste" e sua luta por reconhecimento étnicoterritorial. Refletindo "sobre as perspectivas para o estudo de populações tidas como de pouca distintividade cultural", lançando luz para observações mais atentas sobre o termo "índios misturados", o antropólogo busca "fornecer uma chave interpretativa" para se entender a "chamada "emergência" de novas identidades" indígenas nessa região<sup>18</sup>, posicionando-se energicamente contra as ideologias dominantes, o desrespeito e os atos violentos que afetam os índios e suas histórias atualmente.

Recentemente, o autor organizou uma coletânea com vários artigos, que, segundo ele, foi fruto "do desconforto e mesmo da indignação que gera num

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios aldeados no Rio de Janeiro Colonial – Novos Súditos Cristãos do Império Português Op. cit

Súditos Cristãos do Império Português. Op., cit.

17 Entre outros, cito, por exemplo: ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Comunidades indígenas e Estado nacional: histórias, memórias e identidades em construção (Rio de Janeiro e México – séculos XVIII e XIX). In: ABREU, Martha; SOIHET, Rachel; e GONTIJO, Rebeca (Org.). Cultura política e leituras do passado: Historiografia e ensino de história. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007; \_\_\_\_\_\_ Política Indigenista e Etnicidade: estratégias indígenas no processo de extinção das aldeias do Rio de Janeiro – Século XIX. In: Sociedades en movimento. Los pueblos indígenas de América Latina en el siglo XIX. Anuario del IEHS, Tandil (Argentina), 2007; e, também: \_\_\_\_\_\_ Índios e mestiços no Rio de Janeiro: significados plurais e cambiantes (séculos XVIII-XIX). Memoria

Americana. Buenos Aires 16(1) 2008.

18OLIVEIRA João Pacheco de Lima etnologia dos "índios misturados"? Situação colonial

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos "índios misturados"? Situação colonial, territorialização e fluxos culturais. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. **A Viagem da Volta: etnicidade, política e reelaboração cultural no Nordeste indígena**. 2.ª Ed. Contra Capa Livraria/LACED, 2004. p.14

conjunto de pesquisadores a forma superficial e preconceituosa com que a existência do indígena no Nordeste tem sido abordada em circuitos prestigiados e poderosos de informação". Apesar de algumas conquistas, "o reconhecimento de direitos a esse segmento (sobretudo na demarcação de terras) continua a ser negado com base em argumentações infundadas, derivadas de concepções antigas e desgastadas". Enfatizar a visibilidade indígena no Nordeste constituiu, então, "o ponto de convergência" dos autores reunidos naquele trabalho<sup>19</sup>. Logo, como esta tese contraria a ideia de que os índios do Ceará desapareceram no século XIX, por várias vezes não hesitei em analisar esse livro organizado sob o crivo de João Pacheco de Oliveira.

Enfim, é extensa a lista de autores que formam a bibliografia exibida no final desta tese. Sendo impossível citar todos neste texto introdutório, não poderia deixar de falar, particularmente, de alguns trabalhos realizados no Ceará, que, sem dúvida, também se inserem no quadro mais amplo das pesquisas inovadoras feitas sobre os índios em âmbito nacional. A partir da década de 1990, historiadores e antropólogos tem dado significativas contribuições nesse sentido, sendo preciso evocar, primeiro, os nomes de Maria Sylvia Porto Alegre e Francisco José Pinheiro.

Em 1988, sob a coordenação de Manuela Carneiro da Cunha, "o Núcleo de Apoio à Pesquisa de História e do Indigenismo, da Universidade de São Paulo, deu início a um projeto de pesquisa, de caráter nacional". O objetivo: "elaborar um Guia de Fontes para a História Indígena e do Indigenismo em Arquivos Brasileiros". No território cearense, foi Maria Sylvia Porto Alegre quem coordenou os pesquisadores envolvidos nesse trabalho extremamente significativo. Sob sua direção, conseguiram visitar vários arquivos, vasculhar acervos, fazer resumos e indexar documentos que dariam forma ao Guia de *Fontes Inéditas para a História Indígena no Ceará*<sup>20</sup>.

Ademais, fazendo parte de uma geração de antropólogos e historiadores que começava a despertar para o estudo dos índios numa perspectiva crítica, no início

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.). *A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória*. Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011. p.9-11

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Sobre o assunto, ver: PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. *Fontes inéditas para a história indígena no Ceará*. Fortaleza/CE: Caderno do NEPS, Editora da UFC, 1992; e, PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; MARIZ, Marlene da Silva; DANTAS, Beatriz Góis (Org.). *Documentos para a História Indígena no Nordeste. Ceará, Rio Grande do Norte e Sergipe.* São Paulo: NHII/USP e FAPESP — Fortaleza: SECULT, 1994.

dos anos 1990 Maria Sylvia Porto Alegre deu os passos iniciais na direção de questionar a equívoca ideia de 'desaparecimento' indígena nesta área<sup>21</sup>. Tendo se envolvido no projeto de pesquisa aqui realizado em 1991, Francisco José Pinheiro também passou a enfatizar a importância da participação destes povos na história cearense<sup>22</sup>.

Cabe lembrar que, no Ceará do final dos anos 1990, um importante trabalho sobre o tema índio foi publicado. Trata-se do livro de Gerson Augusto de Oliveira Júnior. Dedicado aos Tremembé de Almofala (Itarema/CE), analisa a perpetuação da "dança do torém", percebendo "os diferentes significados que são atribuídos" por esses àquela "tradição herdada dos ancestrais". Nesse caso, o torém atua como elemento central de representação da identidade" indígena, "na demarcação das fronteiras entre o nós e os outros"<sup>23</sup> – isto é, entre eles e a população circundante. O trabalho é chave para se entender a luta desse grupo por reconhecimento étnicoterritorial, bem como refletir sobre o movimento indígena no Ceará.

Ultimamente, em parte devido à própria ação indígena, cresceu o interesse dos estudiosos pela temática. Deve-se ressaltar que, sem dúvida, a criação e consolidação do Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Ceará (UFC) representa um importantíssimo avanço nesse sentido. Em 2002, através dessa instituição, Manuel Coelho Albuquerque defendeu uma dissertação na qual fez análises relevantes sobre as relações entre índios, "colonos e missionários durante os primeiros tempos de colonização da capitania cearense (até meados do século XVIII)". "Territorialidade, identidade, ancestralidade, memória e história são alguns conceitos privilegiados" no seu trabalho. Nas palavras do autor, o trabalho

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Cultura e História: sobre o desaparecimento dos povos indígenas. **Revista de Ciências Sociais**. Fortaleza: UFC. Vol. 23/24, n.º½, 1992-1993; Ver, também, de sua autoria: \_\_\_\_\_Aldeias indígenas e povoamento no NE no final do século XVIII: aspectos demográficos da Cultura de Contato. In: **Ciências Sociais Hoje**. ANPOCS, 1993; e \_\_\_\_\_ Etnicidade e Mudança cultural. *Revista de Ciências Sociais*. Fortaleza: UFC, vol.27, n. º½, pp. 136-142, 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Dentre outros trabalhos, verificar: PINHEIRO, Francisco José. Mundos em confrontos: povos nativos e europeus na disputa pelo território. In: SOUSA, Simone (Org.) **Uma Nova História do Ceará**. Fortaleza: Edições Demócrito Rocha. 2000; e \_\_\_\_\_\_ *Notas sobre a Formação Social do Ceará* (1680-1820). Fortaleza: Fundação Ana Lima. 2008.

<sup>(1680-1820).</sup> Fortaleza: Fundação Ana Lima. 2008.

23 PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Apresentação. In: OLIVEIRA JÚNIOR, Gerson Augusto de. *Torém: brincadeira dos índios velhos.* São Paulo: Annablume: Fortaleza: Secretaria da Cultura e Desportos, 1998.

"abrange os olhares dos nativos, assim como os olhares lançados sobre esses povos nos documentos e na historiografia analisada"<sup>24</sup>.

Além do estudo de Manuel Coelho Albuquerque, nos anos seguintes outras pesquisas seriam concretizadas. Em 2003, pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp), Isabelle Braz Peixoto da Silva apresentou tese que, pelas novas abordagens "histórico-antropológicas", reavalia "a perspectiva que propõe a radical oposição entre conquistadores e índios" no Ceará, sem deixar de ver esses últimos "como atores políticos e sociais, ainda que em contexto de dominação". Analisando a execução do Diretório Pombalino no século XVIII, defende que "não houve apenas imposições, mas também negociações, e adequações, entre os diversos segmentos sociais e agentes do mundo colonial (governadores, administradores, magistrados, padres, colonos, escravos, índios, entre outros)". Em sua "pesquisa, identifica expressiva dinâmica social, da qual os índios eram parte fundamental, como atores diretamente envolvidos no desenvolvimento das estruturas e instituições coloniais". Indiscutivelmente, com esse trabalho (e outros), Isabelle Braz é um referencial indispensável nos estudos sobre os índios no Ceará.

Mônica Hellen Mesquita de Sousa concluiu, igualmente, no mesmo ano, pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Ceará/UFC, uma dissertação onde analisa a dinâmica envolvendo "índios, missionários, colonos e coroa portuguesa em torno da Missão da Ibiapaba", enfatizando a importância do projeto de aldeamento jesuítico ao "processo de colonização da capitania do Ceará nos séculos XVII e XVIII". Atenta aos "conflitos de interesses" entre esses segmentos, percebe a "Missão da Ibiapaba não apenas como um espaço doutrinário, mas também como um meio de que os índios se utilizavam para diminuírem o impacto" violento da colonização<sup>26</sup> – isto é, evitando guerras contra os lusos e garantindo posse de áreas nas quais passavam a viver e cultivar sob o olhar atento dos jesuítas.

<sup>24</sup>ALBUQUERQUE, Manuel Coelho. *Seara Indígena: deslocamentos e dimensões identitárias*. Fortaleza/CE: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ceará/UFC. 2002.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. *Vilas de índios no Ceará Grande: dinâmicas locais sob o Diretório Pombalino*. Campinas/SP: Tese de Doutorado em Ciências Sociais: Universidade Estadual de Campinas/UNICAMP. 2003.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>SOUSA, Mônica Hellen Mesquita de. *Missão na Ibiapaba: Estratégias e táticas na Colônia nos séculos XVII e XVIII.* Fortaleza/CE: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ceará/UFC. 2003.

Em 2005, também pelo Programa de Pós-graduação em História da Universidade Federal do Ceará/UFC, Lígio José de Oliveira Maia concluiu um importante estudo, analisando "a construção das alteridades envolvendo índios e jesuítas – e em menor grau, outros agentes coloniais –, nos contatos interétnicos nas Serras de Ibiapaba", no século XVII. Para ele, "nesse encontro de lógicas culturais distintas", deu-se uma dinâmica de "mútua tradução" onde cada lado percebia e compreendia o Outro "a partir de seus referenciais, limitações e experiências vividas"27. Posteriormente, em 2010, o autor defendeu sua tese de doutorado, através da Universidade Federal Fluminense – UFF. Novamente, escolheu como espaço de investigação a região da Ibiapaba, onde, de 1700 a 1759, os nativos viveram sob "o governo dos jesuítas na aldeia de Nossa Senhora da Assunção, também chamada "aldeia de Ibiapaba". Expulsos os inacianos e inaugurada a Vila Viçosa Real, em 1759, os índios passam ser administrados por diretores e viver sob a "direção espiritual de padres seculares". Lígio Maia decidiu, então, buscar entender "a ação indígena em diferentes contextos históricos setecentistas, demonstrando que, mesmo na condição de dominação, eles buscaram participar dos meandros do Antigo Regime, como índios aldeados e vassalos d'El Rei"28.

Posteriormente, em 2012, pela Universidade Federal do Piauí/UFPI, João Paulo Peixoto Costa finalizou sua dissertação intitulada "Disciplina e invenção: civilização e cotidiano indígena no Ceará (1812-1820)", em que analisa os índios diante da "política indigenista adotada pela coroa por meio do Diretório Pombalino, tendo como gestor destas práticas o governador Manuel Ignácio de Sampaio". Em "seus planos civilizatórios", e intuindo o desenvolvimento socioeconômico desse espaço, aquela autoridade deu grande "destaque aos grupos indígenas", implantando rígidas "práticas disciplinares" para "esta população". O autor busca perceber como os índios faziam "leituras e apropriações" das regras oficiais e, de

-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>MAIA, Lígio José de Oliveira. *Cultores da Vinha Sagrada: Missão e tradução nas Serras de Ibiapaba (século XVII)*. Fortaleza/CE: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ceará/UFC. 2005.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>MAIA, Lígio José de Oliveira. Serras de Ibiapaba. De Aldeia à vila de Índios: Vassalagem e Identidade no Ceará colonial – Século XVIII. Niterói/RJ. Tese de Doutorado em História, Universidade Federal Fluminense – UFF. 2010.

acordo com sua própria visão de mundo, (re)inventavam "seus cotidianos" no sentido de esquivar-se dos que viviam "cerceando sua liberdade" 29.

Em suma, cada trabalho destacado até aqui representa um grande avanço no universo das pesquisas da temática indígena quanto ao Ceará colonial. São, sem dúvida, contributos relevantes. Historiadores e antropólogos não deixaram de notar, porém, como algo desafiador, a carência de estudos sobre os povos indígenas em relação ao Ceará provincial (1822-1889). Em 2002, Manuel Coelho Albuquerque chamava a atenção: o "século XIX, por sua vez, e a importante questão do "desaparecimento" indígena continuam a merecer estudos no campo da História do Ceará"<sup>30</sup>. Isabelle Braz Peixoto da Silva reforçou o alerta no ano seguinte, ao afirmar: "Outras pesquisas são necessárias para explicar, como, no âmbito da prática social, os índios deixaram de falar ou de ser ouvidos pela sociedade. Até que o século 20 agregasse "novos capítulos" a essa história"<sup>31</sup>.

Sendo assim, de autoria de João Leite Neto, a tese "Indios e Terras – Ceará: 1850-1880", defendida em 2006, pela Universidade Federal de Pernambuco/UFPE, representou um esforço para entender a situação dos índios dessa área em tempos de Império do Brasil. Para ele, o objetivo "central desta pesquisa é analisar o 'desaparecimento' destes povos no decorrer da segunda metade do século XIX". Foi incisivo: "analisar o processo de expropriação das terras e a construção do 'desaparecimento' dos povos indígenas" "constitui o objetivo principal desta investigação"<sup>32</sup>. Embora na maioria das vezes tenha sido escrito entre aspas, o termo 'desaparecimento indígena' é exageradamente repetido no seu trabalho, praticamente apresentando um sentido afirmativo, não de questionamento. Preferindo ver essas dúbias afirmações do autor como meras falhas na forma de se expressar, e não como uma intenção de corroborar a versão de extinção propagada pelas elites da segunda metade do século XIX, faz-se jus reconhecer: ao que tudo

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>COSTA, João Paulo Peixoto. *Disciplina e invenção: civilização e cotidiano indígena no Ceará (1812-1820)*. Teresina/PI: Dissertação de Mestrado em História. Universidade Federal do Piauí/UFPI, 2012.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>ALBUQUERQUE, Manuel Coelho. Seara Indígena: deslocamentos e dimensões identitárias. Op., cit. p.148

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>SİLVA, Isabelle Braz Peixoto da. *Vilas de índios no Ceará Grande: dinâmicas locais sob o Diretório Pombalino*. Op., cit. p.217

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>LEITE NETO, João. *Índios e Terras – Ceará: 1850-1880*. Recife/PE: Tese de Doutorado em História, Universidade Federal de Pernambuco/UFPE. 2006.

indica esse estudioso foi o primeiro que ousou realizar uma pesquisa mais demorada e dedicada à análise dos índios do Ceará no período em destaque.

Também objetivando contribuir no sentido de uma (re)análise da história dos índios no século XIX, há cinco anos conclui, pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Ceará/UFC, uma dissertação de mestrado na qual estudo os índios da Vila Viçosa Real (região da Ibiapaba-CE) oitocentista. Nela, entre outras questões, busco perceber e entender a atuação daqueles diante das estratégias de controle oficiais e da força dos proprietários, considerando que, nessa área da província, e justamente com o discurso de que os índios estavam extintos, desde cedo as elites dominantes procuraram consumar o processo de usurpação de suas terras<sup>33</sup>.

A presente tese, intitulada "Extintos no discurso oficial, vivos no cenário social: os índios do Ceará no período do Império do Brasil - trabalho, terras e identidades indígenas em questão", representa a continuidade de um esforço que venho fazendo nos últimos anos para melhor compreender a situação dos índios nesse período que, hoje, no que se refere à temática, ainda é escasso de pesquisas. Surgiu da necessidade de apresentá-los como sujeitos históricos e ativos no Ceará provincial, quando lançaram mão de várias táticas para manter a posse das áreas que correspondiam aos antigos aldeamentos. Extintos na fala oficial, porém vivos no cenário social, os índios perpetuaram muitas práticas ancestrais, firmando o sentido de pertença e, assim, se fortificando na dinâmica das relações sociais marcadas por sérios embates com os usurpadores de suas terras. Claro, antes de tudo buscaram garantir a sua sobrevivência física e, na medida do possível, étnico-cultural.

Cabe dizer ainda que, além dos trabalhos produzidos nos séculos XX e XXI, certas obras oitocentistas foram essenciais para essa tese. Nesse caso, como testemunharam acontecimentos político-sociais da época, e em vários momentos mantiveram relações diretas com os indígenas, os autores desse período foram analisados não como meros referenciais teóricos, mas como fontes de pesquisa. Em se tratando desses intelectuais do século XIX, Tristão de Alencar Araripe aparece logo como destaque. Pelo seu pioneirismo é, sem dúvida, um nome incontornável.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Convém informar que, em 2012, esse trabalho foi convertido em livro. XAVIER, Maico Oliveira. "Cabôcullos São os Brancos": dinâmicas das relações socioculturais dos índios do Termo da Vila Viçosa Real – Século XIX. Fortaleza: SECULT/CE, 2012.

Visando a captura da totalidade de fatos que em seu olhar eram tidos como mais importantes para a história cearense, o mesmo buscou produzir, numa atitude audaciosa, a *História da Província do Ceará: Desde os tempos primitivos até 1850*<sup>34</sup>. Em vários momentos, denunciando a violência da colonização, Tristão de Alencar Araripe traça um quadro de inevitável destruição dos índios, transformando sua história no que poderíamos chamar, com John Manuel Monteiro, de "crônica da extinção"<sup>35</sup>. Quanto àqueles contemporâneos, não lhes via de outro jeito senão como resquícios de "povos primitivos", acaboclados na "massa geral da população". Destarte, de certo modo acaba corroborando o discurso oficial de inexistência indígena naquele contexto. A análise de sua obra foi, portanto, indispensável<sup>36</sup>.

O mesmo pode ser dito em relação ao "Esboço histórico sobre a província do Ceará, do médico francês Pedro Théberge, que morou no Ceará, na cidade do Icó, entre 1845 e 1864". Para Francisco Pinheiro, a relevância do livro "está também no pioneirismo em que aborda temas como a relação entre os "colonizadores" e os povos nativos, que ocupa parte significativa das preocupações do autor. A despeito da leitura carregada de estereótipos" feita por esse intelectual, "o estudo possibilita uma releitura" dos choques culturais entre as partes, permitindo que se reflita sobre as "concepções religiosas dos índios", "formas de enfrentamento e jogos de poder no que diz respeito às questões pertinentes à territorialidade"<sup>37</sup>.

Outra obra que permitiu boas reflexões ao tema aqui estudado foi *Notas de Viagem*, de Antônio Bezerra. Na década de 1880, quando designado pelo Governo do Ceará para percorrer "grande parte" da província e obter informações sobre a população, história e cultura de várias cidades, vilas e povoações, diversas vezes o estudioso se refere aos índios. Isso é bastante claro, sobretudo, nas anotações a respeito de Viçosa, Ibiapina e São Benedito – na Ibiapaba. Como na época o índio era tido como ser extinto, logicamente o autor não mais utiliza essa categoria para

-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>ARARIPE, Tristão de Alencar. História da Província do Ceará: desde os tempos primitivos até 1850. Fortaleza: Tipografia Minerva. 1958[1867]. Observação: a primeira edição dessa obra de Tristão de Alencar Araripe foi impressa no ano de 1867, em Recife-PE. Nesta tese, utiliza-se a segunda edição, publicada em 1958.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>MONTEIRO, John Manuel. *Tupis, Tapuias e Historiadores: Estudos de História Indígena e do Indigenismo*. Op., cit. p.4

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>ARARIPE, Tristão de Alencar. *História da Província do Ceará: desde os tempos primitivos até 1850.* Op., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>PINHEIRO, Francisco José. Apresentação. In: THÉBERGE, Pedro. *Esboço histórico sobre a província do Ceará*. Tomo I. Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 2001[1869]. Observação: a primeira edição da obra Pedro Théberge foi impressa no ano de 1869.

identificar os indígenas seus contemporâneos, apontando-lhes como caboclos, ou, quando muito, como "restos dos primitivos habitadores do território cearense" <sup>38</sup>.

Convém dizer ainda que, quando se trata de estudar os índios do século XIX, é preciso atentar, também, às produções literárias. Nesse caso, *Iracema* não poderia ter ficado de fora do rol de obras analisadas nesta tese. Até porque, nas palavras de seu idealizador José de Alencar, "o livro é cearense". No romance, a narrativa gira em torno de uma história de amor entre a índia Iracema e Martim, personagem cuja criação baseia-se em Martim Soares Moreno, português Capitão-Mor da capitania no início do século XVII, e considerado, na perspectiva oficial, o fundador do Ceará. Nessa ficção, é triste a vida do índio, sempre representado como obediente e incapaz de se livrar do trágico destino de submissão ao europeu, por sua vez exaltado como desbravador, conquistador. Por fim, o nascimento de Moacir e consequente morte da índia representa a eliminação simbólica desses povos, que sucumbem diante da superioridade do colonizador. Surge, então, um novo tipo de homem: o caboclo cearense<sup>39</sup>.

Por fim, como já foi dito, é extensa a lista de autores examinados nesta tese. Naturalmente, além do exercício de leituras, a localização e análise de documentos exigiu bastante esforço. Como diria Manuela Carneiro da Cunha: "Fontes, há. Basta saber procurá-las"<sup>40</sup>. Desse modo, em 2012, não hesitei em realizar uma pesquisa no Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ e na Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro – BNRJ. Num período de dois meses, cada vez que ia até essas instituições, a motivação só aumentava diante dos achados documentais, tornando ínfimos certos percalços que inevitavelmente surgiam. Apesar dos pesares, nada tirou o brilho do "espetáculo da busca", tomando aqui de empréstimo uma expressão utilizada pelo historiador Marc Bloch<sup>41</sup>.

Como a cidade do Rio de Janeiro foi capital do Império brasileiro, para lá os dirigentes provinciais emitiram muitos documentos, tratando de inúmeras questões

-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>BEZERRA, Antônio. *Notas de Viagem*. Fortaleza: Imprensa Universitária do Ceará. 1965[1884]

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>ALENCAR, José de. *Iracema*. São Paulo: Gold Editora Ltda. 2004[1865]. Observação, a primeira edição dessa obra foi impressa em 1865.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>CÚNHA, Manuela Carneiro da. Apresentação. In: PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; MARIZ, Marlene da Silva; e DANTAS, Beatriz Góis (Org.). *Documentos para a História Indígena no Nordeste*. São Paulo: NHII/USP e FAPESP. Fortaleza: SECULT, 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>BLOCH, Marc. *Apologia da história, ou, O ofício de historiador*. Trad. André Telles. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. p.83

de interesse político-administrativo e nos quais os povos indígenas eram um assunto recorrente. No ANRJ, com a ajuda de funcionários dessa instituição, encontrei fontes significativas ao estudo dos índios do Ceará: ofícios de autoridades da província, pareceres do Conselho de Estado do Império, Avisos ministeriais, requerimentos indígenas, etc. Por exemplo, uma "Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará", enviada por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape ao ministro dos Negócios do Império (na época José Bonifácio de Andrada e Silva), em fevereiro de 1823<sup>42</sup>, foi crucial para se refletir sobre as relações envolvendo índios, dirigentes provinciais e potentados locais na transição do Brasil colonial ao Brasil imperial, tempo de efervescência política e agitação nas antigas capitanias. No geral, do ANRJ, a maioria das fontes utilizadas nesta tese encontra-se no Fundo: Conselho de Estado, mas, principalmente, na Série Agricultura e Série Justiça.

Na BNRJ, tendo acesso a documentos microfilmados ou em contato direto com os manuscritos, obtive informações importantes sobre os índios de Monte Mor o Velho (Pacajús/CE) e Monte Mor o Novo (Baturité/CE). Muito interessou, também, algumas fontes da "Coleção Freire Alemão" 43, botânico que, em 1860, esteve no Ceará e produziu relatos emblemáticos a respeito dos indígenas, particularmente os que viviam no Termo da Vila Viçosa Real (formado por sua sede – a própria Vila Viçosa; e pelas localidades de São Pedro de Ibiapina e São Benedito, na região da Ibiapaba/CE).

No Ceará, o Arquivo Público do Estado do Ceará – APEC foi o principal local de pesquisa. No Fundo Governo da Capitania, encontrei importantes ofícios feitos pouco antes da emancipação do Brasil, em que os índios aparecem no centro dos acontecimentos. No Fundo Governo da Província, alguns registros mostram que os diretores de índios foram elementos chave ao controle desses povos mesmo após a independência, embora, na teoria, o cargo tenha sido extinto pela Carta Régia de

<sup>42</sup>Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série Justiça. Códice IJ<sup>1</sup>719. Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro

dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Neste trabalho, especificamente da "Coleção Freire Alemão", analisa-se: O "Diário de viagem" de Francisco Freire Alemão, relativo ao seu itinerário de "Fortaleza até a Serra Grande". 09/10/1860 a 02/03/1861. Manuscritos I - 28, 8, 011; Um relatório de Antônio Marques da Assunção, morador de São Benedito (região da Ibiapaba-CE), entregue pelo mesmo àquele botânico. Datado de novembro de 1860. Manuscritos I – 28, 12, 34; e, também, um documento intitulado "Informações sobre a primeira cultura de café na Serra de Maranguape dada por Manuel Félix Araújo". Maranguape, 28 de abril de 1861.

1798. Outros relatos indicam que houve forte repercussão da Balaiada na região da Ibiapaba. Vindos do Piauí, os balaios chegaram ao Termo da Vila Viçosa Real, desafiando o poder de autoridades e potentados locais e assim preocupando os governantes em Fortaleza. Índios de Vila Viçosa, São Pedro de Ibiapina e São Benedito chegaram a se envolver nos conflitos. Tive acesso, também, a documentos que permitiram boas reflexões sobre a execução do Regulamento das Missões de 1845 no Ceará. Na época, antigos aldeamentos extintos pela Assembleia provincial foram revitalizados, ficando em atividade por um curto período, novamente sob a direção dos diretores.

Ainda sobre o APEC, muitas fontes aqui utilizadas são do *Fundo Ministérios*. Ofícios de presidentes do Ceará e Avisos de vários ministros do Império mostram que, no curso das décadas, houve uma constante troca de informações entre essas autoridades. Nesse diálogo visando o fortalecimento do Governo Imperial, marcado por concordâncias, mas, também, por sérias divergências, os índios foram assunto recorrente. Os Avisos ministeriais foram importantíssimos para se pensar a questão terra indígena, atentando aos embates envolvendo vários segmentos sociais: os próprios índios, particulares, representantes do Governo provincial, autoridades nas vilas e povoações da província, eclesiásticos, dentre outros.

Não poderia deixar de citar a Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Microfilmados, relatórios de presidentes de província e jornais ali guardados oferecem boas possibilidades de estudo sobre os índios do Ceará provincial. Os relatórios eram estruturados em tópicos sobre diversos temas, sendo que, para esta tese, interessaram aqueles na maioria das vezes intitulados "catequese e civilização dos índios", ou, simplesmente, "índios". Em alguns, os índios aparecem, também, quando se discute questões como, por exemplo: colonização, e segurança pública. Ademais, examinando o *Jornal O Cearense*, dos anos de 1846 e 1847, obtive informações essenciais ao estudo desses povos no período em que o Regulamento das Missões de 1845 vigorou na província.

Na Biblioteca da Assembleia Legislativa do Ceará/BALC, tive acesso aos Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil (1823), palco para reuniões cruciais onde os deputados discutiram vários assuntos. Nas ocasiões em que elaboravam uma Constituição ao Império, em que palavras como "civilização", "cidadania", "pacto social", direitos e deveres eram palavras chave em

seus discursos, foi impossível não falar dos índios, debater sobre o lugar social que ocupariam nesse mais novo país das Américas. Assim, quando inicialmente precisei fazer reflexões mais gerais sobre os indígenas, para depois atentar à questão particularmente em nível de Ceará, os referidos Anais foram essenciais. Para esse fim, também teve o seu valor o "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil", projeto apresentado àquela instituição pelo deputado José Bonifácio de Andrada e Silva.

Assim como na dissertação de mestrado, que estudei especificamente os índios da Vila Viçosa Real, novamente faço uso de fontes paroquiais hoje guardadas no Arquivo da Cúria Diocesana de Tianguá – ACDT. Pelo menos no último capítulo deste trabalho, alguns registros de batismos foram citados e analisados, pois são vestígios comprovadores de que a escravidão indígena persistia em plena segunda metade do século XIX. A prática ultrapassou o século XVIII, contrariando leis importantes publicadas pela Coroa de Portugal e, depois, pelo Estado brasileiro.

Para finalizar estas pontuais observações sobre os documentos utilizados na tese, é preciso deixar claro que, além dos arquivos ora destacados, outros diversos lugares foram visitados, culminando com a aquisição de uma variedade de fontes, muitas até então não exploradas para fins de trabalho acadêmico. Pela distância entre os locais de guarda dos registros, a trajetória trilhada na pesquisa de campo foi bastante complexa. Porém, tendo a convicção de que o "historiador não pode ser um sedentário, um burocrata da história", e sim "um andarilho fiel a seu dever de exploração e de aventura"<sup>44</sup>, falou mais alto o comprometimento com o estudo que me dispus a fazer, a vontade de dar visibilidade àqueles que poderíamos chamar, com Ronaldo Vainfas, de "protagonistas anônimos da história"<sup>45</sup> – nesse caso, os índios.

Falando sobre a prática de ler e da análise documental propriamente dita, não é nada simples compreender a escrita apresentada nos manuscritos oitocentistas. Paciência na leitura, conhecimento e atenção foram e são quesitos básicos para lidar com essa questão. Ademais, outro problema grave atrapalhava: parte das fontes encontra-se em sério processo de desgaste! Relatos empoeirados, com

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>LE GOFF, Jacques. Prefácio. In: BLOCH, Marc. *Apologia da história, ou, O ofício de historiador*. Op., cit. p.21

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>VAINFAS, Ronaldo. Os protagonistas anônimos da história: micro-história. Rio de Janeiro: Campus, 2002.

trechos parcialmente ou totalmente destruídos: nos arquivos visitados me deparei constantemente com essa situação.

Em suma, foi atentando para inúmeras questões que no geral formam um conjunto de responsabilidade que nós historiadores assumimos, que consegui concretizar esta tese de doutoramento. Claro, devido aos muitos percalços que surgiram no processo de sua produção, não sei se alcancei o melhor resultado que poderia atingir, mas fica a consciência tranquila por ter me dedicado. Considerando que temos prazos a cumprir, um período estipulado à apresentação do trabalho, dentro de meus limites me entreguei de cara: dei o máximo que poderia diante das circunstâncias!

Além do texto introdutório, a tese apresenta cinco capítulos. No de número 2, *O indígena nos debates políticos do "império nascente"*, examinando os *Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil* (de 1823), e também o "*Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil*", projeto de José Bonifácio de Andrada e Silva, busco perceber como as autoridades imperiais viam os índios e o que esperavam desses povos no Império brasileiro: ficariam fora ou dentro do "novo pacto social"? Poderiam ou não ser chamados de cidadãos? Quais condições eram exigidas para que fossem considerados parte da "grande família brasileira"? Para que pudesse posteriormente voltar os olhos aos indígenas em nível de Ceará, e melhor refletir sobre sua situação diante das medidas políticas dos dirigentes provinciais e da ação sempre ríspida dos proprietários, o esforço reflexivo feito no sentido de compreender estas questões lançadas foi indispensável.

O capítulo 3, "...Mártires da Pátria...": os índios da província cearense nos anos pós-independência do Brasil, analisa o tratamento dado àqueles por parte das autoridades do Ceará, considerando os interesses de florescimento do Império brasileiro, mas, sobretudo, os planos de consolidação de poder das elites locais. Nesse espaço, a transição do Brasil colônia ao Brasil imperial foi marcada por tensões, agitação. Após a independência, a cobiça pela terra indígena se tornou mais forte ainda. Manter os antigos aldeamentos em atividade ou extingui-los?: essa foi uma pergunta recorrente nas reuniões dos dirigentes provinciais nos anos 1820. Por pressão de moradores e câmaras municipais, grupos nativos eram transferidos arbitrariamente dos locais onde viviam para outros distantes, para que, depois, suas

terras fossem reocupadas e exploradas para fins supostamente produtivos, utilitaristas. Obviamente, como não aceitavam passivamente as medidas oficiais e a rispidez dos particulares, isto gerava uma dinâmica cercada de graves embates.

No capítulo 4, A criação da Assembleia provincial e as medidas adotadas em relação aos índios, os indígenas são estudados, sobretudo, através dos relatórios dos presidentes, de praxe apresentados àquela instituição. Analisando essa documentação, e certas leis ali aprovadas, vê-se que a situação indígena se tornou ainda mais complicada quando os antigos aldeamentos foram suprimidos. As dificuldades para manter suas áreas territoriais e sobreviver como etnia distinta só aumentaram. Mas, isso também implicou em problemas para as autoridades. Sem a prática de recrutamento coletivo de índios aos serviços públicos, e também não controlando absolutamente as terras dos aldeamentos extintos como desejavam controlar, os dirigentes provinciais debateram bastante o assunto, muitas vezes chegando a lançar a proposta de reorganização desses redutos desarticulados por eles próprios. Bem como noutras regiões do Império, esse foi um período de agitação no Ceará, e, entre outros conflitos, aqui houve repercussões, também, da revolta da Balaiada, na área norte da província, particularmente na Ibiapaba. Não sendo massa de manobra dos poderosos, os índios são notados como sujeitos ativos no centro dos acontecimentos, tomando decisões, fazendo escolhas e, por suas particulares razões, posicionando-se contra ou ao lado das forças que agiam em nome do monarca, da ordem vigente.

No que se refere ao capítulo 5, *A situação dos índios do Ceará no contexto de execução do Regulamento das Missões de 1845 e da Lei de Terras de 1850*, denota um esforço no sentido de investigar como se deu a execução dessas leis nesse espaço, procurando compreender, naturalmente, a forma como os grupos indígenas, em constante diálogo com as autoridades e mantendo relações de tolerância e repúdio aos particulares, agiram e reagiram diante dessas medidas do Governo do Império. Incialmente, antes mesmo de verificar a imposição do referido Regulamento no Ceará, foi necessário refletir sobre algumas de suas principais diretrizes. Por conseguinte, é que se buscou perceber os "efeitos ou desfeitos" do documento nessa região do país. Oito aldeamentos chegaram a ser reativados nessa província em 1846, mas não demorou muito para serem suprimidos novamente. Com a Lei de Terras de 1850, grande parte desses vastos terrenos foi

apropriada por não índios. Utilizando o argumento de que os índios "estavam confundidos na massa geral da população", discurso defendido veementemente por políticos e intelectuais no meado do século XIX, os invasores — mormente potentados locais que também ocupavam cargos públicos nas vilas e povoações — investiram agressivamente nos planos de firmar domínio sobre as áreas indígenas, sendo que muitos espaços passaram a ser considerados como parte do patrimônio do Estado brasileiro.

Fecha-se a tese com o capítulo 6: *Extintos no discurso oficial, vivos no cenário social*. No Ceará, a divulgação da "morte de indígena" atinge seu ápice nos anos 1860. Dois presidentes, Manuel Antônio Duarte de Azevedo e José Bento da Cunha Figueiredo Júnior, chegaram a defender claramente que, na província, esses povos tinham sido extintos de vez. Não é isso que alguns dos próprios documentos oficiais, fontes eclesiásticas do ACDT e relatos de certos viajantes (como Freire Alemão, por exemplo) revelam. Mesmo invisibilizados na fala dominante, ocultados por meio da imposição de outras categorias genéricas como, por exemplo, "pardo" e, principalmente, "caboclo", na realidade os índios permaneciam atuantes no cenário político-social. Contrariando a versão oficial, ante a usurpação de suas terras e persistência de práticas escravistas: viviam, viveram! O apagamento dos indígenas no papel e sua negação no discurso das autoridades não foram suficientes, e nem poderia ser, para eliminar essa etnia – tanto que ultrapassaram os limites do século XIX e estão aí nos dias atuais, em constante luta pela reivindicação de seus direitos, sobretudo reconhecimento étnico-territorial.

Antes de passar às páginas seguintes, há duas observações a serem feitas: as citações dos documentos apresentados nesta tese são destacadas de acordo com a escrita original da época em que foram produzidos; e segundo, nos momentos em que se faz referência a um grupo étnico de forma específica, a primeira letra do nome que o designa é maiúscula, sendo o dito nome escrito no singular (Ex.: os Tabajara da Serra da Ibiapaba; os Tremembé de Almofala; e assim por diante).

#### 2 O INDÍGENA NOS DEBATES POLÍTICOS DO "IMPÉRIO NASCENTE".

No Brasil, logo após a independência, em certas ocasiões a temática indígena foi ponto central nos debates políticos dos representantes desse "imperio nascente". Deparando-se com a complexa tarefa de constituir a história e a identidade da mais nova nação das Américas, segundo os padrões ocidentais, as classes dominantes intuíam fazer circular na Europa a imagem de um país com fortes possibilidades de desenvolvimento, em que os brancos ocupassem lugar de destaque em relação aos indígenas, negros e seus descendentes. Esses, a propósito vistos como inferiores e incivilizados, formavam a maioria esmagadora da população da ex-colônia.

Sob o regime monárquico de D. Pedro I, homens encarregados de administrar o país passaram, então, a minimizar e por vezes até negar totalmente a importância dos índios, atribuindo-lhes papéis secundários na formação da sociedade. Porém, se por um lado se dedicavam para construir uma nacionalidade brasileira reduzindo a relevância da atuação dos povos nativos no Brasil colônia, inevitavelmente tiveram que discutir, e muito, sobre o destino daqueles que existiam na contemporaneidade, que haviam sobrevivido diante de inúmeros obstáculos enfrentados ao longo dos séculos, decorrentes dos planos de dominação da Coroa portuguesa.

Não obstante a diminuição das "populações indígenas através de guerras de conquista, extermínio e escravização, além do contágio de doenças, como a varíola, o sarampo e a tuberculose, que dizimavam grupos inteiros rapidamente"<sup>2</sup>, e outros tantos problemas enfrentados no curso dessa história, vários grupos étnicos conseguiram se manter vivos e adentraram o contexto do Império do Brasil. Em relação ao Ceará, por exemplo, como se verá no decorrer desta tese, os índios se fizeram notados ativamente na complexa dinâmica social do período oitocentista.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Expressão utilizada por José de Souza Melo, deputado imperial pela província de Alagoas, em fala à Assembleia Constituinte de 1823. Ver: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.161. Organizados em 5 volumes, os Anais podem ser localizados, dentre outros locais, na Biblioteca da Assembleia Legislativa do Ceará – BALC.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de; e FREIRE, Carlos Augusto da Rocha. *A Presença Indígena na Formação do Brasil*. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006. p.23

No geral, embora não fosse do agrado das elites e outros segmentos sociais, indiscutivelmente os índios existiam como habitantes do país, agindo sempre com receio em relação ao contato e convivência com os não índios, particularmente os homens brancos. Se em vários casos aceitaram as normas oficiais e se aproximaram de particulares, mantendo nexos aparentemente amistosos com eles, essa não foi a única possibilidade de sobrevivência que enxergaram. Para muitos, o isolamento, a não convivência com os portugueses e outros sujeitos, foi o melhor viés encontrado para bem viver e sobreviver. O problema é que essa segunda opção era inaceitável por parte das autoridades e homens que, no geral, queriam submetêlos — sob a alegação de que, governados de acordo com as leis do Império e orientados pelos representantes da Igreja Católica, seriam "civilizados".

Aos olhos dominantes, seguindo uma linha de pensamento gestada no Brasil colônia, os índios eram tidos como um sério entrave à modernização, representação de atraso, barbárie. Embora a independência tenha gerado, segundo Cecília Helena Salles de Oliveira, um "novo espaço para o exercício do poder político", ela não implicou em rápida mudança de opinião dos administradores quanto aos indígenas, muito menos no surgimento de uma situação absolutamente favorável aos mesmos.

Para Maria Odila Leite da Silva Dias, por exemplo, a emancipação política do Brasil não gerou uma ruptura imediata com o aparato político-administrativo imposto pelo regime monárquico português, daí prevalecendo o poder das elites, fortificadas cada vez mais com a transferência da Corte para cá, em 1808. Para a autora, "a semente da "nacionalidade" nada teria de revolucionário: a monarquia" e a permanência "da ordem existente eram as grandes preocupações dos homens que forjaram a transição para o Império". Desse modo, diz ela, o que houve foi uma "continuidade da transição no plano das instituições e da estrutura social e econômica"<sup>4</sup>.

Ilmar Rohloff de Matos, também falando da independência, afirma que embora tenha dado liberdade política ao Brasil "frente à dominação metropolitana", não foi "capaz de gerar uma unidade". Para o autor, "elementos de fundo racial,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>OLIVEIRA, Cecília Helena de Salles. Repercussões da Revolução: delineamento do Império do Brasil, 1808-1831. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) **O Brasil Imperial, volume I: 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. p.19.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>DIAS, Maria Odila Leite da Silva. *A interiorização da metrópole e outros estudos.* São Paulo: Alameda, 2005. p.9,32

social e cultural combinavam-se", por conseguinte, "aos atributos de liberdade e propriedade no estabelecimento de fronteiras, embora não inteiramente impermeáveis", entre vários grupos e sujeitos integrantes do grande Império brasileiro. Ao fim e ao cabo, a "liberdade política não apenas não se desdobrara em unidade: ela repelia a igualdade", definindo lugares, "papéis e funções às pessoas", guiando-se "por um sentimento aristocrático que se apresentava como uma espécie de gramática para todos aqueles que reproduziam, a cada instante, as hierarquias e as práticas hierarquizantes que definiam a sociedade"<sup>5</sup>. Logo, mudanças radicais nas estruturas sócio-políticas eram impensáveis na perspectiva das elites dirigentes e de todos aqueles que gozavam de privilégios no cenário social do país.

Assim, acabou ficando incólume a hierarquia colonial que dividia a sociedade em poucos privilegiados e a grande massa de desfavorecidos. Segundo Maria Odila Leite da Silva Dias, uma "minoria de letrados, inspirada nos ideais do despotismo ilustrado do século XVIII, reservava para si a missão paternalista de modernizar e reformar o arcabouço político e administrativo do país", porém "sem comprometer a continuidade social e econômica da sociedade colonial". Suas ações, diz a autora, "não respondiam a impulsos internos de transformação social", mas a pressões externas, sobretudo da Inglaterra, "no sentido da integração do Brasil, como Estado independente, no novo sistema de equilíbrio internacional, gerado pelo desenlace das guerras napoleônicas"<sup>6</sup>.

Logo, atento a essas questões ora apresentadas e pensando especificamente a situação dos índios após a independência, não havia interesse da parte dos governantes em possibilitar ascensão social ou dar total liberdade a eles. Nem mesmo reconhecê-los como parte constituinte da nação em formação, a não ser como tutelados, em condição de inferioridade. No Ceará, não foi diferente.

No processo de criação do Estado Brasileiro, quando os governantes intuíam fazer do país um referencial de modernidade na América, como sujeitos históricos e étnico-culturalmente distintos os índios apareciam como força centrífuga aos planos daqueles, difícil barreira a ser superada. Portanto, o que fazer? Como proceder quanto aos indígenas desse "nascente império"? Sendo impossível ignorá-los, era

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>MATTOS, Ilmar Rohloff de. Construtores e herdeiros: a trama dos interesses na construção da unidade política. In: **Almanack braziliense** n.º 01, maio de 2005. p.21-22

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>DIAS, Maria Odila Leite da Silva. A interiorização da metrópole e outros estudos. Op., cit. p.128.

preciso definir seu lugar social na nova ordem vigente, fazer com que se integrassem e contribuíssem com a sociedade brasileira. Por isso, quando os alicerces que dariam sustentação ao Estado brasileiro estavam sendo fincados, os políticos intelectuais (e vice versa) precisaram várias vezes sentar em reunião, elaborar propostas, projetos e, assim, refletiram bastante sobre o destino dos índios.

Apesar de ter ficado pouco tempo em atividade, de maio a novembro de 1823, em certas ocasiões a Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil foi palco de calorosos debates sobre os índios, o que se constata através da análise do próprio *Diário* daquela instituição. Para Eduardo Martins, os

...debates ocorridos na Assembleia Geral e registrados no Diário intrigam o pesquisador devido à forma com que apresentam os fragmentos daquele contexto sócio-político. São teias e emaranhados de falas difusas e divergentes entre si e se encontram no limite de um poder frágil, um poder que é ainda na história dos direitos, muito incipiente<sup>7</sup>.

Ao falar de um poder em processo de afirmação e ainda frágil pelo estado incipiente, obviamente o autor refere-se "ao poder Legislativo e, consequentemente, àqueles que o faziam, os deputados. Figuras representativas eminentemente novas no cenário político, homens que migraram, por assim dizer, da cena econômicosocial para o exercício de um poder decisório". Pelo Diário da Assembleia Geral, vêse que os parlamentares se preocuparam com diversos assuntos pertinentes para o país recém-independente, entre os quais: "unidade territorial, escravidão, legislação, educação, questões de fronteira, a anexação da Província Cisplatina, a independência dos poderes e a relação com D. Pedro I."8, incluindo-se também, a importantíssima questão da cidadania brasileira, que inevitavelmente trouxe à baila a temática indígena.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>MARTINS, Eduardo. *A Assembleia Constituinte de 1823 e sua posição em relação à construção da cidadania no Brasil*. Assis/SP: Tese de doutorado em História, Universidade Estadual Paulista – UNESP. 2008. p.21.

<sup>8</sup>Idem p.21-24

## 2.1 Os índios e o "novo pacto social"9.

Rio de Janeiro, 23 de setembro de 1823. Nesse dia, na Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil, um longo e importante debate ocorreu entre seus membros. Eram 10 horas da manhã quando os parlamentares, sob a presidência de José Egídio Álvares de Almeida (o Barão de Santo Amaro), iniciaram mais uma de suas sessões ordinárias. Reuniam-se ali políticos das diferentes províncias que compunham o vasto império, tendo por objetivo decidir o futuro dessa mais nova nação americana.

Elaborar uma Constituição ao país era questão prioritária na ocasião, exigindo bastante esforço reflexivo dos deputados que, atendendo as ordens de D. Pedro I, vinham se dedicando para materializá-la. Montando o "quebra cabeça" que era o texto constitucional, elaboravam títulos, artigos, parágrafos, pensavam e repensavam, modificavam, aprovavam e reprovavam, enfim, produzir tão relevante documento era uma missão extremamente complexa. Tratava-se de um instrumento político-jurídico essencial, que estabeleceria direitos e deveres aos vários sujeitos sociais dessa "nação de feição e contorno pouco precisos" na época, que definiria assim, teoricamente, o lugar social de cada um.

Destarte, como os índios incontestavelmente viviam em todas as províncias do Império, mantendo relações as mais diversas com os brancos e outros sujeitos, inevitavelmente a questão indígena foi levada ao plenário em certas ocasiões, gerando muita discordância e ferrenhos atritos entre os deputados, como se verá adiante. Contudo, apesar das divergências de ideias em muitos casos, no geral esses representantes da nação estavam embebidos por um pensamento cientificista no qual, ao fim e ao cabo, os indígenas eram sempre considerados seres inferiores. Sendo assim, nos diferentes discursos político-intelectuais da época, o papel reservado ao índio não era outro senão o de subserviente. A "Assembleia reuniu

<sup>10</sup>JANCSÓ, István. Independência, Independências. In: JANCSÓ, István (Org.) **Independência: história e historiografia**. São Paulo: Hucite: Fapesp, 2005. p.22

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Expressão utilizada por Luiz José de Carvalho e Melo, deputado imperial pela província da Bahia. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 25 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.183

parte significativa da elite intelectual do Brasil na época e não deixou de exprimir preconceitos e interesses em vigor" 11.

Isso é bem notório em várias falas. Em 23 de setembro de 1823, por exemplo, analisando o projeto de Constituição apresentado por uma comissão de deputados no dia 1º daquele mês, quando "Passou-se á discussão da epigraphe do cap I – Dos membros da sociedade do Imperio do Brasil – titulo 2º - Do Imperio do Brasil" o sparlamentares no geral revelaram fortemente esse olhar tortuoso que tinham sobre inúmeros sujeitos, sobretudo para aqueles cujas origens nada agradavam as elites de linhagem europeia. Naquele ensejo, abriu-se então uma porta à reflexão do polêmico tema: os índios e o papel ou espaço que ocupariam no "**novo pacto social**" que se estabelecia.

Sobre a referida epígrafe, passível de mudanças como qualquer outra parte do projeto de Constituição naquele momento, Nicolau Pereira de Campos Vergueiro, deputado imperial pela província de São Paulo, deu sua opinião. Apresentou uma "emenda" defendendo que, nela, "o mais que se poderia dizer, é, que em lugar de dizer – dos membros da sociedade do Imperio do Brasil – se dissesse – dos cidadãos do Imperio do Brasil – se é que se chamão cidadãos os membros do Imperio" 13. Embora não tenha recebido adesão da maioria, antes de ser anulada definitivamente sua "emenda" gerou muita discussão. Vê-se que até mesmo para o próprio Nicolau Vergueiro, autor da ideia, a dúvida ou questão incômoda era: poderse-ia chamar todos os membros do império de cidadãos?

Quando apresentou sua proposta aos seus pares, quiçá aquele deputado não imaginaria que causaria tanta agitação ali, pois a questão lançada ganhou grandes proporções e levou a muitos desentendimentos e controvérsias envolvendo os membros em plenário. Também, não era para menos, os termos em análise no momento estavam carregados de acepções que deveriam ser cautelosamente observadas do ponto de vista político e social. O primeiro a se manifestar sobre a

1

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>NEVES, Guilherme Pereira das. A religião do império e a Igreja. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) **O Brasil Imperial, volume I: 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. p.386.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>BALC. Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.166
<sup>13</sup>Fala de Nicolau Pereira de Campos Vergueiro, deputado imperial pela província de São Paulo. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.166

proposta de Nicolau Pereira de Campos Vergueiro foi o Sr. Francisco Gê Acayaba Montezuma<sup>14</sup>, deputado imperial pela província da Bahia:

Eu queria que se adoptasse a emenda do Sr. Vergueiro para desvanecer a idéa de que se ha de fazer differença entre brasileiros, e cidadãos brasileiros. Separemo-nos nesta parte de algumas constituições. Ser brasileiro, é ser membro da sociedade brasilica: portanto todo o brasileiro é cidadão brasileiro: convém sim dar á uns mais direitos, e mais deveres do que á outros; e eis-aqui cidadãos activos, e passivos<sup>15</sup>.

Francisco Montezuma, inicialmente, acaba por concordar e dar credibilidade à emenda apresentada por Nicolau Pereira de Campos Vergueiro. Ora, pela sua fala, subentende-se que todos os membros da "sociedade brasílica" deveriam ser considerados "cidadãos brasileiros". A distinção residiria somente no fato de uns brasileiros terem mais direitos e deveres que outros. Mas, afinal, quais homens deveriam ter mais direitos em detrimento de outros? No momento em que fez seu discurso, o referido deputado não aprofundou isso e, ademais, lançou novos paradigmas para essa nova estrutura social que vinha sendo pensada e discutida na Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil.

Ao dividir os sujeitos em "cidadãos activos, e passivos", o mesmo não especifica claramente quem seriam esses e quais critérios utilizados para defini-los assim. Muito menos apresenta boas justificativas, aos olhos de seus pares, para que aqueles definidos por ele como "passivos" fossem, também, considerados "cidadãos brasileiros". Diante dessas omissões de Francisco Montezuma, Manuel José de Sousa França, deputado pela província do Rio de Janeiro, fez de imediato uma

apresentados e analisados nas páginas que se seguem, confirmam essa afirmação.

<sup>15</sup>Fala de Francisco Gê Acayaba Montezuma, deputado imperial pela província da Bahia. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.166.

viviam nesse espaço, vistas, na perspectiva oficial, como um empecilho aos planos de desenvolvimento do país recém-emancipado. Os discursos que proferiu na referida instituição.

emancipação passou a se chamar Francisco Gê Acayaba de Montezuma, como forma de expressar seu sentimento nativista em oposição à dominação portuguesa. Desse modo, manteve o nome cristão e incorporou a ele sobrenomes de origem indígena, juntando assim elementos que compuseram a sociedade brasileira. "Gê", nos dias de hoje escrito com "J", designa os grupos indígenas do tronco linguístico não-tupi-guarani; já Acayaba, hoje grafado com "I", é uma palavra que vem do tronco linguístico túpico. A homenagem que fez ao imperador asteca Montezuma é, também, digna de ser ressaltada. Porém, quando incorporou ao seu nome elementos indígenas, a intenção daquele não ia além do que expressar uma repugnância aos portugueses, não quer dizer que fosse ardente defensor dos índios seus contemporâneos. Ao contrário, aquele membro da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil era um "Nativista" que exaltava apenas os índios mortos, do passado. Na prática, um "Nativista que desejava uma Nação brasileira sem as várias etnias indígenas que

advertência, que ecoa como um contra-argumento à opinião do representante baiano:

Nós não podemos deixar de fazer esta differença ou divisão de brasileiros, e cidadãos brasileiros. Segundo a qualidade da nossa população, os filhos dos negros, crioulos captivos, são nascidos no territorio do Brasil, mas todavia não são cidadãos brasileiros.

Devemos fazer esta differença: brasileiro é o que nasce no Brasil, e cidadão brasileiro é aquelle que tem direitos cívicos. Os indios que vivem nos bosques são brasileiros, e comtudo não são cidadãos brasileiros, emquanto não abração a nossa civilisação<sup>16</sup>.

Aqui, fatores étnico-sociais aparecem como essenciais para diferenciar quem poderia ou não ser considerado "cidadão brasileiro". Para Manuel José de Sousa França, embora nascidos e vivendo no Brasil, "os filhos dos negros, crioulos cativos" não podiam ser chamados de cidadãos. Falando a respeito desse assunto, José Murilo de Carvalho afirma que, além da inacessibilidade ao título de cidadão, esses na condição de escravos "não tinham os direitos civis básicos à integridade física (podiam ser espancados), à liberdade e, em casos extremos, à própria vida, já que a lei os considerava propriedade do senhor, equiparando-os a animais". Desse modo, refletindo especificamente sobre essa situação dos negros e de outros segmentos em condições análogas naquele contexto, pode-se dizer que um dos fatores "mais negativo para a cidadania foi a escravidão" 17.

Aos deputados do Império, com raras exceções, "cidadania para os negros" era algo impensável, inadmissível. Por outro lado, nesse "processo de construção da cidadania", "do tipo de cidadão que se almejava"<sup>18</sup>, o branco de ascendência europeia e com poder aquisitivo configurava-se como arquétipo ideal. Nessa lógica, para Ilmar Rohloff, a "opção dos dirigentes imperiais pela manutenção da escravidão" foi o melhor viés para a "convivência da Nação brasileira, que estava sendo forjada, com outras "nações" no interior do mesmo território unificado e contíguo". Segundo o autor, na Corte do Rio de Janeiro, "não por acaso",

<sup>17</sup>CARVALHO, José Murilo de. *Cidadania no Brasil: o longo caminho*. 10ª Ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. p.19-21

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Fala de Manuel José de Sousa França, deputado imperial pela província do Rio de Janeiro. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.166.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Verifique-se: MARTINS, Eduardo. *A Assembleia Constituinte de 1823 e sua posição em relação à construção da cidadania no Brasil*. Op., cit., especialmente o sub-item "Cidadania para os negros". p.121-142.

"utilizavam-se as expressões "nações africanas" e "nações de cor" para identificar os escravos de origem africana, aqueles já nascidos no Império e até mesmo os de origem indígena". Naturalmente, tais classificações não serviam para privilegiar uns "homens de cor" em detrimento doutros da mesma estirpe, mas para firmar hierarquizações principalmente entre os brancos da "Nação brasileira e as demais "nações" sejam de origens africanas ou indígenas.

Atento ao excerto ora citado, para Manuel José de Sousa França os índios que viviam "nos bosques são brasileiros" por terem nascido no Brasil, mas "não são cidadãos". Nem poderiam ser se não "abraçassem" a "nossa civilização", isto é, se não entendessem e não cumprissem as normas de civilidade. Com isso, embora o deputado não falando em específico dos índios que mantinham relações cotidianas com os brancos e que haviam absorvido muitos dos valores europeus, sua fala revela que a inserção do índio no centro da sociedade não indígena seria o passaporte necessário para a cidadania brasileira. Ora, nesse caso, os índios que vivessem diariamente se relacionando com os brancos e acatando suas práticas culturais tinham de ser considerados cidadãos. Ou não?

Note-se que seu discurso deixa margem para se pensar isso, que os índios que viviam por muitos anos sob a administração de autoridades laicas ou religiosas, por exemplo, deveriam receber este "título" de distinção em relação àqueles "que vivem nos bosques", tidos como incivilizados e obstáculo ao desenvolvimento do país. A propósito, diante da fala de Manuel José de Sousa França, convém lembrar que naquela época "as populações indígenas viviam situações bastante diversas e impunham, não raras vezes, sérios desafios ao estabelecimento das novas políticas"<sup>20</sup>.

Cabe reforçar aqui que o discurso desse deputado, ora analisado, surgiu em objeção aos argumentos de Francisco Montezuma, feitos em favor da proposta de emenda de Nicolau Pereira de Campos Vergueiro, que por sua vez visava mudar a epígrafe do Capítulo I do projeto de Constituição. Talvez, para Manuel José de Sousa França, a substituição da expressão "dos membros da sociedade do Imperio

<sup>19</sup>MATTOS, Ilmar Rohloff de. *Do Império do Brasil ao Império do Brasil. Estudos em Homenagem a Luís Antônio de Oliveira Ramos*. Faculdades de Letras da Universidade do Porto, 2004. p.735.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Comunidades indígenas e Estado nacional: histórias, memórias e identidades em construção (Rio de Janeiro e México – séculos XVIII e XIX). In: ABREU, Martha; SOIHET, Rachel; e CONTIGO, Rebeca (Org.). **Cultura política e leituras do passado: Historiografia e ensino de história**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. p.199.

do Brasil" por "dos cidadãos do Imperio do Brasil" geraria uma dubiedade: homens livres fora do perfil de cidadão desejado pelas elites poderiam achar que a eles seria estendida essa "honrosa" distinção e, ademais, que teriam acesso a certos direitos reservados a uma minoria. Legitimar a sugestão de Nicolau Vergueiro era algo arriscado, podendo levar milhares de sujeitos pobres e estigmatizados, mas teoricamente livres, a se autodenominarem cidadãos, incluso aí índios tidos como "mansos", ex-escravos e outros.

Francisco Montezuma, entendendo isso, intencionalmente ou não, em princípio acaba por concordar com a ideia. Enfim, a proposta lançada por Nicolau Vergueiro causou verdadeira guerra verbal entre os deputados, um interminável desacordo conceitual sobre a questão cidadania. Não chegavam a um consenso. Quem deveria ser chamado cidadão brasileiro? Quais sujeitos mereceriam tão "honrosa" distinção? Socializar ou restringir o uso do termo? Pelo que se vê, quando davam suas opiniões e justificativas a respeito do polêmico assunto, por suas diferentes concepções intelectuais ou por meros antagonismos políticos: os parlamentares mais se desentendiam do que se entendiam.

Após ouvir o deputado Manuel José de Sousa França questionar seus argumentos, Francisco Montezuma replicou imediatamente:

Levanto-me para responder ao illustre preopinante [o deputado Manuel França], que trouxe por aresto os Indios, e os crioulos captivos. Eu cuido que não tratamos aqui senão dos que fazem a sociedade brasileira, fallamos aqui dos subditos do Imperio do Brasil, unicos que gozão dos commodos de nossa sociedade, e soffrem seus incommodos, que têm direitos, e obrigações no pacto social, na constituição do estado<sup>21</sup>. (grifos meus)

Nessa sua réplica, Francisco Montezuma esclareceu, portanto, que os índios e os crioulos cativos não eram partes integrantes da sociedade brasileira, explicando que, quando se referia aos brasileiros e, sobretudo, aos cidadãos, tratava somente daqueles por ele definidos como "súditos do Império do Brasil", especificando que esses seriam apenas os que "gozam dos cômodos de nossa sociedade". Noutras palavras, todos os que perpetuavam os valores de civilidade dos brancos, que

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Fala de Francisco Gê Acayaba Montezuma, deputado imperial pela província da Bahia. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.166.

detinham certo poder aquisitivo e status social diferenciado e que, por isso, gozavam de mais privilégios em detrimento da grande maioria de desfavorecidos. É de se imaginar, então, que, no tocante aos índios, negros e seus descendentes apenas uma pequena minoria deles se enquadrava nesse perfil, pois, mesmo quando eram tidos como aculturados, a maior parte desses sujeitos não tinha um dos quesitos básicos e indispensável para o alcance do título de cidadão: o poder econômico – traduzido em bens, posses, riquezas.

Examinando a excludente fala de Francisco Montezuma, presume-se que, em seu entendimento, os que faziam a sociedade brasílica e exerciam papéis importantes na "constituição do estado" não eram outros senão as próprias autoridades na Corte do Rio de Janeiro, os dirigentes provinciais, eclesiásticos, intelectuais, comerciantes e potentados que no geral formavam as forças dominantes. Negros, indígenas e seus descendentes, por sua vez, não tinham direitos no novo "pacto social" em formação. Quanto aos índios, na continuação do seu discurso o deputado fortalece ainda mais esse ponto de vista:

Os índios porém estão fóra do grêmio da nossa sociedade, não são subditos do Imperio, não o reconhecem, nem por consequencia suas autoridades desde a primeira até á ultima, vivem em guerra aberta comnosco; não podem de fórma alguma ter direitos, porque não têm, nem reconhecem deveres ainda os mais simplices, (fallo dos não domesticados)...<sup>22</sup>

Atento ao trecho supra, um primeiro ponto surge como de suma importância para reflexão: a distinção que Francisco Montezuma fez dos indígenas. Deixou claro que, ao opinar sobre quais não seriam cidadãos brasileiros, referia-se aos "não domesticados". Porém, considerando suas claras contradições em diferentes momentos, diante da volubilidade de suas palavras, isso não significa dizer que defendia incondicionalmente a nacionalidade brasileira e o status de cidadãos aos índios tidos como domesticados.

Essa divisão dos indígenas apresentada por Francisco Montezuma era algo recorrente na mentalidade das classes dominantes naquela época. "Para fins práticos, os índios se subdividem, no século XIX, em "bravos" e "domésticos ou mansos", terminologia que não deixa dúvidas quanto à ideia subjacente de

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>ldem.

animalidade e de errância". Os índios tidos como "domesticados" eram os que, morando em locais administrados pelos brancos e incorporando valores oriundos do universo europeu, viviam "sob o suave jugo das leis" imperiais, segundo Manuela Carneiro da Cunha<sup>23</sup>.

Assim, para aquele deputado, os índios não inseridos na sociedade tida por civilizada "não são súditos do Império". O uso do termo súdito, a propósito naquele contexto, reflete o interesse em fortalecer mais ainda uma rígida hierarquia social e, com isso, assegurar antigos privilégios. Muito contraditório em se tratando dum tempo em que se buscava formar um "pacto social" liberal, fundado no modelo constitucional moderno. Por trás dessas terminologias apropriadas do universo colonial estava a intenção dos governantes, como sempre, de limitar as chances dos índios viverem como povos autônomos e de decidirem sobre suas próprias ações.

Notando que o termo "súditos do Império" é recorrente na fala de Francisco Montezuma e de outros deputados, e que tal expressão "remete, numa primeira impressão, à submissão típica da vassalagem do Antigo Regime"<sup>24</sup>, o que os políticos do Império brasileiro queriam era transformar os índios em vassalos do soberano. Outrora "súditos cristãos do Rei" de Portugal<sup>25</sup>, agora deveriam viver como subordinados ao monarca do Brasil, por isso devendo obediência aos seus representantes. Desse modo, a cidadania brasileira para os índios implicava diretamente em sua submissão, em deixar de ser índio.

Logo, se "quando os índios eram vassalos"<sup>26</sup> da Coroa lusa as autoridades se empenhavam bastante no sentido de controlá-los, com a independência do Brasil a pretensão obviamente foi mantida: os dirigentes buscaram fortemente alcançar tal objetivo. Mas, embora esse "nascente império" se caracterizasse "como uma

<sup>24</sup>SPOSITO, Fernanda. Nem cidadãos, nem brasileiros: Indígenas na formação do Estado Nacional brasileiro e conflitos na província de São Paulo (1822-1845). São Paulo. Dissertação de Mestrado em História, Universidade de São Paulo – USP. 2006. p.27.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. Política Indigenista no Século XIX. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.) **História dos Índios no Brasil**. São Paulo: Cia das Letras. Secretaria Municipal de Cultura/FAPESP, 1992. p.136.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Sobre isso, ver: ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. *Os Índios Aldeados no Rio de Janeiro Colonial – Novos Súditos Cristãos do Império do Português.* Campinas/SP: Tese de Doutorado em Ciências Sociais, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2000; e ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os Índios Aldeados: histórias e identidades em construção. **Revista Tempo**. n.º 12. y.16. Rio de Janeiro, 2001. p.51

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>DOMINGUES, Ângela. Quando os índios eram vassalos: colonização e relações de poder no Norte do Brasil na segunda metade do século XVIII. Lisboa. Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses – CNCDP. 2000.

sociedade ainda profundamente marcada pelas estruturas do Antigo Regime"<sup>27</sup>, não é possível ignorar plenamente as novas ideias que iam sendo trazidas para debate na Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil, em 1823. Dessa maneira, a questão da cidadania, da noção de direitos e obrigações no "pacto social" firmado entre Estado brasileiro e indivíduos exigia um grande esforço de reflexão.

Um dos problemas cruciais para as autoridades estava sendo justamente definir o lugar social dos índios, o espaço que ocupariam na Constituição, no Império em formação e no arquétipo da sociedade projetada, suscitando questões como essas: "como considera-los cidadãos brasileiros? Como considera-los brasileiros no sentido político, e proprio de uma constituição?" Ao mesmo tempo, o autor das perguntas, o deputado Francisco Montezuma, argumentava em tom de autodefesa e de benevolência para com os ditos indígenas:

Não é minha opinião que sejão desprezados, que não ponhamos os necessarios meios de os chamar á civilização: o facto de nascerem comnosco no mesmo territorio; a moral universal, tudo nos indica este dever. Legislemos para elles; porém neste sentido; ponhamos um capitulo proprio, e especial para isso em a nossa constituição; sigamos o exemplo dos venesuelenses. Mas considera-los já neste capitulo! Isto é novo<sup>29</sup>.

Francisco Montezuma defende uma atuação paternalista por parte do Estado brasileiro, transferindo para ele a responsabilidade de "amparar" os índios, já que era impossível ignorá-los totalmente. Civilização continuava sendo um conceito pontual na fala dos dirigentes. Desse modo, intuía-se um controle sobre os povos indígenas sob o argumento de proteger, educar, civilizar. Aí sim, consumado esse árduo processo, na lógica oficial os indígenas teriam possibilidade de um dia, não sem muita demonstração de dever cívico, obediência e cumprimento de outros requisitos, serem considerados, pelas autoridades, dignos do "título" de cidadão brasileiro.

<sup>28</sup>Fala de Francisco Gê Acayaba Montezuma, deputado imperial pela província da Bahia. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.166.
<sup>29</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>NEVES, Lúcia M. Bastos Pereira das. Estado e política na Independência. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) **O Brasil Imperial, volume I: 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. p.103.

O deputado chega a propor, portanto, que para os índios incivilizados fosse posto "um capitulo próprio" no texto constitucional, definindo os "meios de os chamar á civilização". Vê-se que, ao lançar a ideia, o deputado cita e procura copiar o modelo venezuelano, tido pelo mesmo como referencial no tocante a esse delicado assunto debatido na Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Todavia, para ele, considerá-los "já neste capítulo", ou, noutras palavras, apontá-los nominalmente como "brasileiros" e "cidadãos" já na Constituição, era algo "novo" – talvez para não dizer que seria precipitação ou radicalismo.

Nesse caso, novamente é notório a não pretensão de mudanças radicais a favor daqueles que vinham sendo mais afetados com a hierarquia social existente, índios, negros e outros desfavorecidos. O que os representantes do Império do Brasil buscavam era apenas ajustar as estruturas herdadas do Antigo Regime às novas condições e exigências da ordem política em construção no período pósindependência<sup>30</sup>.

No debate na Assembleia Geral Constituinte, sessão de 23 de setembro de 1823, José Antônio da Silva Maia, deputado por Minas Gerais, não deixou de opinar sobre a polêmica questão da cidadania brasileira, que trouxe à baila os índios. Para ele, ficando a epígrafe do Capítulo I do projeto de Constituição como estava (isto é, recusando a "emenda" de Nicolau Vergueiro, que visava substituir "membros da sociedade do Império do Brasil" por "cidadãos do Império do Brasil"), ainda assim estariam "tratando cidadãos brasileiros" e "brasileiros" sem distinção. Aliás, para José Antônio, não deveria mesmo haver tal diferença:

...membro da sociedade do Imperio do Brasil, vale o mesmo, que cidadãos do Imperio do brasileiro. Não devemos fazer differença entre brasileiros, e cidadãos brasileiros,... a constituição não póde dar, nem tirar este titulo de brasileiros áquelles que nascerão no Brasil, da mesma sorte, que não póde dar, nem negar a denominação de mineiros aos filhos da provincia de Minas, paulistas aos de S. Paulo, etc., está por isso bem claro, que quando neste projecto se falla de brasileiros, se enuncião os cidadãos do Imperio do Brasil<sup>31</sup>.

<sup>30</sup>DIAS, Maria Odila Leite da Silva. *A interiorização da metrópole e outros ensaios*. Op., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Fala de José Antônio da Silva Maia, deputado imperial pela província de Minas Gerais. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.167.

Essa passagem da fala de José Antônio da Silva Maia é emblemática. Ao dizer que a Constituição não poderia dar e nem tirar o título de brasileiros daqueles nascidos no Brasil, querendo ou não o deputado acaba deixando uma brecha que possibilita questionamentos para se afirmar que, na prática, o texto constitucional também não tinha o poder de mudar e muito menos eliminar as identidades indígenas. A indianidade poderia até ser ocultada nos documentos oficiais, mas, na realidade, nenhum texto político-jurídico a eliminaria. E era justamente daí que se gerava uma situação desarmônica: "brasileiro" e "cidadão" eram categorias que se chocavam a todo instante com a persistência das identidades indígenas, fazendo os deputados constantemente se contradizerem.

Se, na concepção do deputado José Antônio da Silva Maia, "membro da sociedade do Império do Brasil" tinha a mesma acepção "que cidadãos do Império brasileiro" e não havia necessidade de fazer distinção entre "cidadãos brasileiros" e "brasileiros", não era esse pensamento de Manuel José de Sousa França, que vinha acompanhando atentamente os discursos de seus pares. Aliás, como visto antes, o próprio já tinha, inclusive, feito forte objeção a essa ideia de que ser membro do império equivaleria automaticamente a ser cidadão. Logo, retrucou:

Combaterei o illustre preopinante pelas suas mesmas palavras; mostrando a inconsequencia do seu conceito. Todos os homens livres, diz, habitantes do Brasil, nelle nascidos, são cidadãos brasileiros. Agora, pergunto eu, um Tapuia é habitante do Brasil? é. Um Tapuia é nascido no Brasil? é. Um Tapuia é livre? é. Logo é cidadão brasileiro? Não, posto que aliás se possa chamar brasileiro pois os indios no seu estado selvagem não são, nem se podem considerar como parte da grande familia brasileira; e são todavia, nascidos no Brasil, e nelle habitantes. Nós, é verdade, que temos lei que lhes outorque os direitos de cidadãos, logo que elles abração os nossos costumes, e civilisação, antes disso porém estão fóra da nossa sociedade. Se a população do territorio do nosso paiz fôra toda homogenea não havia que reparar no caso; mas sendo ella como é heterogenea, mister é não confundir as differenças condições de homens por uma inexacta enunciação. Cumpre advertir; e corrigir a expressão<sup>32</sup>.

Na lógica dominante, Tapuia era o índio que, entre outras questões, vivia em "seu estado selvagem". Não inseridos no bojo da sociedade não indígena, não

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Fala de Manuel José de Sousa França, deputado imperial pela província do Rio de Janeiro. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.167

podiam ser vistos "como parte da grande família brasileira". Ora, nesse caso, "nem cidadãos, nem brasileiros"33: os índios que resistiam as políticas assimilacionistas, e quiçá até os que acatavam as imposições estatais como tática de sobrevivência, ficariam à margem das duas categorias. Ao fim e ao cabo, examinando a fala de Manuel José de Sousa França e outros muitos discursos contraditórios de vários deputados na Corte do Rio de Janeiro, é isso que de fato se nota, o que reflete bem a situação de exclusão e marginalidade em que viviam naquele momento.

Ainda sobre a definição de Tapuia, tão enfatizada em plenário por Manuel José de Sousa França, exige aqui algumas reflexões, sendo necessário buscar na historiografia indígena contemporânea, especificamente em John Manuel Monteiro, maiores informações sobre o assunto. Para ele, vários "autores quinhentistas" estabeleceram "de início uma grande divisão" dos índios em duas categorias: "Tupi" e "Tapuia". Por conseguinte, quando das "suas leituras de fontes quinhentistas, umas das primeiras operações empreendidas pelos historiadores do Império" Brasileiro "foi a de reconfigurar a dicotomia Tupi-Tapuia, acrescentando um novo eixo temporal à análise". De acordo com o autor, se no período colonial "este binômio tornava o problema da diversidade linguística e étnica mais fácil de administrar, tanto para os escritores coloniais quanto para as autoridades da Coroa" lusa, no decorrer do período oitocentista "ganhou força uma nova feição" 34.

Segundo o historiador John Manuel Monteiro, os "Tupi foram relegados a um passado remoto, quando contribuíram de maneira heroica à consolidação da presença portuguesa através das alianças políticas e matrimoniais". Mas, suas "gerações subsequentes cederam o lugar para a civilização superior", isto é, para os europeus. "Os Tapuias", por sua vez, "situavam-se no polo oposto". Sendo aliados e sim inimigos mortais dos portugueses, apontados não como "representavam o traiçoeiro selvagem, obstáculo no caminho da civilização, muito distinto do nobre guerreiro que acabou se submetendo ao domínio colonial". Desse modo, "se esta última opção teria custado aos Tupi a sua existência enquanto povo, a resistência e recusa dos Tapuia acabaram garantindo a sua sobrevivência em

<sup>33</sup>Ao fazer uso desta expressão, evoco aqui o trabalho de: SPOSITO, Fernanda: "Nem cidadãos, nem brasileiros: Indígenas na formação do Estado Nacional brasileiro e conflitos na província de São

Paulo (1822-1845)". Op., cit. <sup>34</sup>MONTEIRO, John Manuel. Tupis, Tapuias e Historiadores: Estudos de História Indígena e do Indigenismo. Campinas/SP. Tese de Livre Docência, Universidade Estadual de Campinas -UNICAMP. 2001. p.18-29

pleno século XIX, mesmo tendo enfrentado brutais políticas visando o seu extermínio"<sup>35</sup>.

Pelo visto esta sobrevivência "Tapuia" incomodava bastante Manuel José de Sousa França e outros deputados presentes na sessão ordinária realizada na Assembleia Geral Constituinte no dia 23 de setembro de 1823. Naquele contexto, portanto, na concepção político-intelectual índio bom era o índio morto, pensamento funesto que, como se verá adiante, no processo de consolidação do Império do Brasil se fortificou cada vez mais e culminou com a total negação das identidades indígenas nas províncias, sendo o Ceará uma das primeiras a passar por essa situação.

Projetados pela lógica oficial como a antítese do bem, seres de costumes bárbaros, violentos, vingativos, odiosos, comedores de carne humana e que impunham sérios entraves ao avanço colonizador, os Tapuia e os índios que no geral não "abração os nossos costumes" não tinham direitos "no novo pacto social", segundo a concepção de Manuel José de Sousa França.

Para esse deputado, ele e seus pares tinham as leis, faziam a "lei que lhes outorgue os direitos de cidadãos", mas não lhes confeririam tais "direitos" enquanto não aderissem à "civilização". Ou seja, o grande motivo de exclusão residia no fato de milhares de indígenas não terem se submetido incondicionalmente as normas da Coroa portuguesa e não aceitarem facilmente as novas exigências dos dirigentes do Império brasileiro. Logo, a não aceitação de valores europeus pelos índios implicava automaticamente em ficar "fóra da nossa sociedade"<sup>37</sup>. Assim, concordando com Carlos Frederico Marés, a "ideia de que todos os indivíduos estariam convertidos em cidadãos, ou pelo menos de que todo indivíduo teria direito a se tornar cidadão, traduzia-se na assimilação, absorção ou integração dos povos culturalmente diferenciados"<sup>38</sup>.

E esses "povos culturalmente diferenciados" eram vários no país, levando o deputado Manuel José de Sousa França, no trecho antes citado, a lamentar pela

<sup>35</sup> Idem. p.29

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Fala de Manuel José de Sousa França, deputado imperial pela província do Rio de Janeiro. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.167 <sup>37</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>MARÉS, Carlos Frederico. Da tirania à tolerância: O Direito e os índios. In: NOVAES, Adauto. **A Outra Margem do Ocidente**. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. p.56

população não ser homogênea. Em sua visão, se assim fosse não estariam os deputados divergindo nas opiniões e enfrentando tanta dificuldade para definir o que viria a ser um brasileiro e, mais que isso, um cidadão brasileiro. Mas, sendo a população muito heterogênea, segundo ele "mister é não confundir as differenças condições de homens"<sup>39</sup> – isto é, era preciso fazer valer a hierarquia social na Constituição, limitando ao máximo as possibilidades de ameaça ao poder das elites dominantes.

Desse modo, o texto constitucional ia sendo tecido cuidadosamente e, de certa forma, suas omissões podem ser interpretadas como um indicativo do medo que os governantes tinham de conceder maiores direitos para os que não gozavam de privilégios restritos a uma pequena parte da população, sobretudo conferidos aos brasileiros brancos de ascendência europeia. A diversidade de grupos indígenas, negros escravos e libertos era um grande incômodo para os dirigentes do país.

Uma população não heterogênea, com predomínio de uma cultura branca e cristã, ocidental: foi essa a miragem que esteve presente na mente de intelectuais e políticos por todo o século XIX. E assim, em busca de "alcançar a homogeneidade e conformar a identidade nacional" o discurso oficial foi pensado sempre no intuito de elidir as coletividades e a diversidade étnico-cultural. Em prol do estabelecimento duma sociedade brasileira que se aproximasse ao máximo dos moldes de sociedades europeias, era necessário amalgamar radicalmente chegando ao ponto de fazer desaparecer os estigmatizados. Portanto, em 1823, na discussão sobre a identidade do país, era isso que queria o deputado Manuel José de Sousa França: uma população etnicamente e culturalmente homogênea — como se isso fosse possível.

Após a fala desse parlamentar, houve outras intervenções, até que Venâncio Henriques de Rezende, quiçá sentindo o cansaço da longa reunião e pelos renhidos desacordos entre os membros da Assembleia Geral Constituinte, afirmou: "Não pensei que a emenda do Sr. Vergueiro pudesse soffrer tamanha discussão. Qual o objecto deste titulo? Os membros da sociedade brazileira. O que são os membros da

<sup>40</sup>DOLHNIKOFF, Miriam (Org.). *José Bonifácio de Andrada e Silva: Projetos para o Brasil*. São Paulo: Companhia das Letras. 1998. p.24.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Fala de Manuel José de Sousa França, deputado imperial pela província do Rio de Janeiro. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.167

sociedade brazileira? São cidadãos brazileiros"<sup>41</sup>. Com essa intervenção, este deputado pela província de Pernambuco nada mais fazia do que voltar a "estaca zero", ao cerne da discussão.

E assim, naquele dia 23 de setembro de 1823, muitos conflitos de ideias foram gerados decorrentes da proposta de emenda apresentada por Nicolau Pereira de Campos Vergueiro. Ante as indecisões, já que não se chegava a um consenso sobre como ficaria a epígrafe do Capitulo I do texto constitucional, se "dos membros da sociedade do Império do Brasil" ou "dos cidadãos do Império do Brasil", e, também, "Por ter dado a hora, ficou adiada a discussão". Tendo iniciado às 10 horas da manhã, "Levantou-se a sessão ás 2 horas da tarde", lavrando a ata daquela reunião o Sr. deputado "Luiz José de Carvalho e Mello, secretario" 42.

Nas sessões seguintes, a polêmica questão foi trazida ao debate outra vez e, com ela, novamente a temática indígena<sup>43</sup>. Em 25 de setembro, quando "Passou-se á ordem do dia," o primeiro a falar foi justamente o secretário Luiz José de Carvalho e Melo (o Visconde da Cachoeira), deputado do império pela Bahia. Em certas passagens do seu discurso deixou bastante claro:

...reputo cidadãos brazileiros todos os que nascerão no territorio deste imperio, ou que se tornárão taes por força e determinações da lei. [...]

Não é visto que esta distinção odiosa, privando a alguns membros do imperio brazileiro do honroso titulo de cidadão, desgostará aos que della participarem e é justo que ao estabelecer a constituição geral do imperio se dêm motivos de dissabor a alguns membros desta grande sociedade? Não, Sr. presidente; convidemos antes com iguaes prerogativas, até onde puder ser, todos os nosso concidadãos: é já doloroso o ser necessario que alguns delles não possão gosar dos direitos politicos.

A dura necessidade de determinar esta distincção é já um mal offensivo da igualdade política. Não o aggravemos mais e fique subentendido que todos os membros do imperio são cidadãos brazileiros, mas que nem todos podem gosar dos direitos políticos,

<sup>42</sup>O secretário Luiz José de Carvalho e Melo era deputado pela província da Bahia. Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.169,173.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Fala de Venâncio Henriques de Rezende, deputado imperial pela província de Pernambuco. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.169

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>É válido frisar que nas sessões dos dias 23, 24 e 25 de setembro o deputado José Bonifácio de Andrada e Silva não esteve presente, "faltando com causa". Destaca-se isso porque Bonifácio foi figura emblemática na Assembleia, apresentando importantes propostas sobre diferentes assuntos. Aliás, o tópico seguinte será dedicado à análise do projeto que, ali, apresentou sobre os índios.

porque assim o pede e exige o bem da ordem social; mas não se privem do honorifico titulo de cidadãos, adquirindo pelo seu nascimento, pelas determinações legaes, e porque abraçarão o nosso novo pacto social<sup>44</sup>.

Ao considerar todos que nasceram no Brasil cidadãos brasileiros, dizendo que havia os que se tornaram "taes por força e determinações da lei", talvez o secretário da Assembleia Geral Constituinte estivesse com o pensamento voltado principalmente aos indígenas, negros<sup>45</sup> e seus descendentes, inseridos na maioria das vezes forçadamente no âmago da população tida por civilizada e depois ficando sujeitos aos rigores da lei. Esses, embora não gozando de "direitos políticos", pelo que se subentende da fala de Luiz José de Carvalho e Melo deveriam ser considerados cidadãos na "constituição geral do império". Sua opinião expressa, então, um forte contraponto ao pensamento de grande parte das autoridades da época.

Diante do que fora exposto até aqui, de fato os parlamentares estavam lidando com um dilema crucial. Conferir a todos os membros da sociedade do Império do Brasil o "honroso título de cidadão" significava ignorar totalmente diferenciações aquisitivas, étnicas e socioculturais e colocar todos em pé de igualdade, ao menos teoricamente. Em contrapartida, segundo Carvalho e Melo, falar de cidadania brasileira restringindo isso a uma parte da população implicava automaticamente em desgostar "alguns" (quiçá para não dizer a maioria) dos "membros desta grande sociedade".

Fazendo uma analogia dos discursos dos deputados apresentados até aqui, aparentemente essa fala do secretário é a que mais ecoa como favorável aos desfavorecidos. Não significa dizer que desejasse mudanças radicais. Para ele, apesar de defender que todos que nasciam e viviam no Brasil haveriam de se chamar brasileiros, era preciso determinar no texto constitucional a "distincção" entre os que gozavam e os que não gozavam de direitos civis e políticos. No entanto, Luiz José de Carvalho e Melo, homem culto formado em direito pela Universidade de Coimbra, percebia muito bem que só o fato de haver essa divisão, ou exclusão, já

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Fala de Luiz José de Carvalho e Melo, deputado imperial pela província da Bahia. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 25 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.182-183. 
<sup>45</sup>Lembre-se que se fala aqui duma sociedade cindida pela escravidão, legitimada pela própria lei.

era "um mal offensivo da igualdade política". Contudo, mesmo admitindo isso quando pensava o "**nosso novo pacto social**", era preciso impor limites, não ceder em excesso aos desprivilegiados em detrimento dos privilegiados. Eis aí o fator gerador dos grandes paradoxos dos representantes do Império do Brasil.

Aliás, ao se falar em discursos paradoxais apresentados na Assembleia Geral Constituinte de 1823, Nicolau Pereira de Campos Vergueiro desponta como um dos fortes referenciais nesse quesito. Primeiro lança a proposta que causou muita discussão, cuja intenção era substituir a expressão "membros da sociedade do Império do Brasil" por "cidadãos do Imperio do Brasil". No decorrer dos debates, submerso em suas contradições, defendeu que membro do Império seria uma coisa e brasileiro outra, pois "não é exacto: porque ha escravos e indigenas, que sendo brazileiros não são membros da nossa sociedade". Mas, logo em seguida, dizia que todos no país "são cidadãos brazileiros", pois "seria contradictorio dizer-se que a sociedade se compõe de cidadãos, e não cidadãos". Assim, embora em certo momento tenha admitido a cidadania brasileira aos índios, noutros casos o deputado acaba por, paradoxalmente, negar a eles essa condição.

Outro que não deixou de entrar nos debates ocorridos na Assembleia Geral Constituinte e opinar sobre a questão índio foi o Tenente General José Arouche de Toledo Rendon, deputado imperial pela província de São Paulo:

[...] Sr. Presidente, quem tem algumas luzes de jurisprudencia conhece bem a differença que ha entre brazileiro simplesmente e cidadão brazileiro. **Os illustres autores do projecto**<sup>47</sup> propuzerao-se a mostrar neste artigo quem são os brazileiros, e não quem são os cidadãos brazileiros; e por isso puzerão-lhe a rubrica geral — Dos membros da sociedade do Imperio do Brazil: - e isto fizerão elles [...] 1.º Todos os homens livres habitantes no Brazil e nelle nascidos. — Não é exacto, que todos estes sejão cidadãos, porque **o boticudo** [Botocudo<sup>48</sup>] nasceu no Brazil, nelle habita, é livre, e comtudo **nunca** 

<sup>46</sup>Fala de Nicolau Pereira de Campos Vergueiro, deputado imperial pela província de São Paulo. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 23 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.166-169
<sup>47</sup>O deputado se referia à Comissão que elaborou o projeto de Constituição em análise no momento.

O deputado se referia a Cornissão que elaborou o projeto de Constituição em anaise no momento.

48 Há uma vasta produção sobre os Botocudo, estudos dedicados especificamente àqueles ou que a eles traçam considerações importantes. Dentre outros tantos autores, ver: PARAISO, Maria Hilda Baqueiro. Repensando a política indigenista para os Botocudos no século XIX. **Revista de Antropologia**, São Paulo, USP, v.35, p.21-74. 1992; MATTOS, Izabel Missagia de. "Civilização" e "Revolta": povos Botocudos e indigenismo missionário na província de Minas. Campinas/SP. Tese de Doutorado em Ciências Sociais, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2002; RESENDE, Maria Leônia Chaves de. Gentios brasílicos: índios coloniais em Minas Gerais Setecentista. Campinas/SP. Tese de Doutorado em História, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2003.

**direi que é brazileiro cidadão**. O numero 6.º diz. — Os escravos que obtiverem carta de alforria — os quaes todos não podem ser cidadãos; pois se um africano logo que chega fôr liberto, o mais que póde ficar sendo é um estrangeiro, e não um brazileiro cidadão.

Emfim, Sr. presidente, uma vez que nesta enumeração se pretendem classificar cidadãos, nós encontraremos estas, e outras dificuldades<sup>49</sup>. (**grifos meus**)

Antes de tudo note-se a preocupação daquele deputado com o problema escravos, algo repetidamente referido naquela instituição. Embora enfatizando e analisando aqui a questão indígena, cabe deixar claro que, nos debates a respeito de quais sujeitos seriam dignos de receber os "honrosos títulos" de "brasileiro" e "cidadão", a temática escravidão dos africanos e seus descendentes foi trazida paralelamente para discussão. Foi um assunto fortemente debatido, apesar de não ser aprofundado nesta presente tese. Todavia, grosso modo pode-se dizer que, não obstante as diferenças entre índios e negros e a forma como o Estado lidava com ambos, os primeiros não estavam em condições bem mais vantajosas do que estes últimos, apesar de teoricamente serem tidos como livres desde o período colonial.

Sobre os índios citados por José Arouche Toledo Rendon, segundo Maria Hilda Baqueiro Paraíso a área em que viviam "engloba, hoje, três estados: Bahia, Minas Gerais e Espírito Santo, representados pelas bacias dos rios de Contas, Pardo, Jequitinhonha, Mucuri, São Mateus e Doce, além do vale do Salitre, na bacia do rio São Francisco, no oeste da Bahia"<sup>50</sup>. Izabel Missagia de Matos, por sua vez, afirma que o epíteto Botocudo, atribuído a eles pelos portugueses e que seria adotado "pela população luso-brasileira" em torno de meados do século XVIII, "exprime uma visão alógena e pejorativa"<sup>51</sup>.

Desde o período colonial a imagem construída pelo discurso oficial para esses índios (e outros que resistiam ao avanço da colonização) foi muito negativa. A partir do momento que não se prostraram em obediência plena aos brancos, vários relatos passaram a ser feitos no sentido de estigmatizá-los, onde aparecem "como

<sup>50</sup>PARAISO, Maria Hilda Baqueiro. Repensando a política indigenista para os Botocudos no século XIX. Op., cit. p.77

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Fala de José Arouche de Toledo Rendon, deputado imperial pela província de São Paulo. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo V. Sessão de 25 de setembro de 1823. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874. p.185

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>MATTOS, Izabel Missagia de. "Civilização" e "Revolta": povos Botocudos e indigenismo missionário na Província de Minas. Op., cit. p.5-12.

perigosos, maliciosos, traidores e dados a práticas canibais". São definidos da pior forma possível. "Ferozes, bárbaros, selvagens, indolentes, foi esse o coro que", segundo Maria Leônia Chaves Resende, "ecoou" "no vozeiro dos homens letrados ao mais ordinário colono que fez dos índios o enxurro da Minas colonial." Inclusive, houve quem dissesse que "o Botocudo" era "o "mais selvagem" dos índios do Brasil", vivendo em um "território incomensurável", especialmente ao longo do Rio Doce" 52.

Essa imagem negativa construída para aqueles nativos persistiu através dos séculos, e muito provavelmente fosse essa a visão de José Arouche Toledo Rendon quando se referiu aos mesmos na Assembleia Geral Constituinte. Não se pode esquecer que, na época, os Botocudo se encontravam em guerra crucial com os invasores de suas terras, bem como outros diversos grupos indígenas espalhados pelas diferentes províncias do Brasil. Logo, interrogava-se: como chamá-los de "brasileiros" e "cidadãos" se não se curvavam ao poder estatal, se não aceitavam inertes a dominação, o avanço colonizador? Assim, repita-se, pelo visto ser cidadão implicava em, paradoxalmente, subserviência.

Embora naquela instituição, em meio aos calorosos debates ocorridos no mês de setembro de 1823, os Botocudo tenham sido tomados como exemplo de atraso, ferocidade e barbárie, em todo Brasil haviam grupos indígenas tidos por incivilizados na lógica dominante, que viviam entre acordos e embates com os governantes provinciais e particulares. Visto que se configuravam como um retrocesso nesse país recém emancipado em que seus representantes enxergavam sempre a miragem do desenvolvimento e modernidade, insistentemente buscou-se levar para eles "as luzes" da civilidade e transformá-los, por fim, em "nacionais".

Para isso, muitos foram os intelectuais e autoridades que ousaram expor planos de ação visando inserir definitivamente os índios na sociedade nacional. Vários levantaram voz a favor da integração dos indígenas pela força das armas, não deixando de existir quem defendesse a inserção deles no bojo da sociedade não indígena de maneira "branda", como José Bonifácio de Andrada e Silva, por exemplo. Também como membro da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil, mais que meramente envolver-se em debates sobre a questão indígena, aquele chegou inclusive a apresentar ali um projeto "civilizatório" para os

<sup>52</sup>RESENDE, Maria Leônia Chaves de. *Gentios brasílicos: índios coloniais em Minas Gerais Setecentista*. Op., cit. p.63-65.

índios. E assim, esse influente deputado imperial pela província de São Paulo legou à posteridade o seu "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil"<sup>53</sup>, importante documento que traz sua compreensão a respeito daqueles e sobre como o Estado Brasileiro, particulares e brancos no geral deveriam tratá-los.

## 2.2 José Bonifácio de Andrada e Silva e seu "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil".

Nascido em Santos, em 1763, e vindo a falecer no ano de 1838, em Niterói, José Bonifácio de Andrada e Silva tem sua ascendência em aristocrática família portuguesa. Tendo como objetivo a realização de seus estudos, ainda jovem afastou-se da sociedade colonial e foi para Portugal. Formado em Filosofia Natural e em Leis pela Universidade de Coimbra, onde também chegou a lecionar, retornou ao Brasil somente no ano de 1819, aos 56 anos de idade. Não demorou muito para se destacar no cenário político brasílico. Em junho de 1821, foi indicado para ser vice-presidente da Junta Provisória do Governo de São Paulo, projetando-se em âmbito nacional a partir desse acontecimento. No início de 1822, chamado por D. Pedro I para o Ministério do Reino e dos Negócios Estrangeiros, tornou-se o mais importante dos ministros do país e foi essencial ao movimento que culminou com a emancipação do Brasil em relação à Coroa lusa. Em julho de 1823, por pressão e perseguição política dos rivais e por razões de interesse político do imperador, foi destituído do cargo, ocupando então sua vaga de deputado imperial na Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil.

No período que sucedeu a independência, José Bonifácio de Andrada e Silva defendia vigorosamente que, "para a prosperidade futura deste império", além da elaboração de uma Constituição, fazia-se necessário a implantação de "um novo regulamento para promover a civilização geral dos índios do Brasil", bem como a aprovação de "uma nova lei sobre o comércio da escravatura, e tratamento dos miseráveis cativos"<sup>54</sup>. Convém salientar que, para essa questão da escravidão,

<sup>54</sup>"Representação à Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil sobre a escravatura", de autoria de José Bonifácio de Andrada e Silva, 1823. In: DOLHNIKOFF, Miriam (Org.) *José Bonifácio de Andrada e Silva: Projetos para o Brasil*. Op., cit. p.45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil", de autoridade de José Bonifácio de Andrada e Silva, de 1823. In: DOLHNIKOFF, Miriam (Org.) *José Bonifácio de Andrada e Silva: Projetos para o Brasil.* Op., cit.

apresentava medidas que pouco ou nada agradava os senhores de escravos, o que fazia dele um sujeito ousado e que de certo modo configurava-se em ameaça aos interesses de inúmeros potentados distribuídos nas províncias que compunham o império brasileiro naquele momento.

De acordo com Miriam Dolhnikoff, ao longo dos últimos dois séculos vários foram os intelectuais que "atuaram na cena política brasileira, munidos de um projeto nacional, empenhados em apresentar soluções para superar os obstáculos à modernização do país". Dentre eles, sem sombra de dúvidas José Bonifácio ocupa lugar de destaque. Erudito, "influenciado pela ilustração, observador atento da realidade nacional, formulou um projeto civilizador que pretendia concretizar no Brasil o sonho de um país europeu na América"<sup>55</sup>.

Desse modo, para José Bonifácio, a "civilização" dos indígenas e mudanças no sistema escravista eram dois dos requisitos básicos para se alcançar a modernização e prosperidade do Brasil. Em seu pensamento, essas questões não eram analisadas separadamente ou distanciadas. Ao contrário, apareciam intimamente correlacionadas, já que, no seu entendimento, "civilizar" os índios implicava concomitantemente numa possibilidade real de tornar desnecessária a escravidão. Em sua visão, uma vez "civilizados" os indígenas "farão com o andar do tempo inúteis os escravos" 56.

Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil, em 1823, uma proposta tida por ele como a mais viável para que o país caminhasse rumo ao tão sonhado florescimento, alcançasse um estágio ideal de desenvolvimento e se tornasse um referencial às nações estrangeiras. Para atingir esse fim, além de defender a necessidade de reformulação do sistema educacional e de mudanças no sistema escravista, ratificava a importância e a urgência de se (re)pensar com cautela a temática indígena, ponto crucial nesse complicado processo. Aos olhos das autoridades da época, o índio se enquadrava entre as questões problemáticas

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>DOLHNIKOFF, Miriam. Introdução. In: DOLHNIKOFF, Miriam (Org.) *José Bonifácio de Andrada e Silva: Projetos para o Brasil*. Op., cit. p.13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>"Representação à Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil sobre a escravatura", de autoridade de José Bonifácio, 1823. Doc., cit. p.46. <sup>57</sup>Idem. p.45.

herdadas do período colonial, sendo visto, repita-se, como um grande atraso a ser superado.

Seguindo uma lógica comum ao pensamento dominante da época, José Bonifácio defendia veementemente uma firme intervenção do recém emancipado Estado brasileiro na vida dos inúmeros povos indígenas que habitavam nas terras brasílicas, sobretudo dos que ainda estavam vivendo de maneira autônoma, totalmente isolados dos brancos ou com esses mantendo mínimos contatos. Como se daria essa intervenção? Foi o que ele esclareceu em seu emblemático "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil" 58.

Concordando com o ponto de vista de Vânia Maria Losada Moreira, antes de tudo convém afirmar aqui que o "Apontamentos" "é, resumidamente, um programa de assimilação da população indígena "brava" por meio dos métodos "brandos", que deve ser lido e interpretado de acordo com as preocupações mais candentes de Bonifácio" No referido projeto, portanto, José Bonifácio apresenta todas as diretrizes que em sua visão eram as mais eficazes para trazer os índios ao âmago da sociedade nacional e dessa maneira provocar em suas vidas bruscas mudanças no sentido de alcançar aquilo que na lógica político-administrativa e eclesiástica era tido por "civilização".

Na verdade, antes de apresentar esse projeto na Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil, aquele deputado já havia defendido suas ideias a respeito da polêmica temática indígena nas Cortes de Lisboa, em 1821. Naquele contexto delicado para o Império português, em que a elaboração da Constituição do país era um dos grandes objetivos das autoridades ali reunidas, representantes de diferentes províncias do então Reino do Brasil não deixaram de, inevitavelmente, falar sobre os povos indígenas que habitavam as terras brasílicas, relatando sua situação e opinando sobre como agir em relação aos mesmos. Quanto

<sup>59</sup>MOREIRA, Vânia Maria Losada. Os índios e o império: história, direitos sociais e agenciamento indígena. XXV Simpósio Nacional de História. Simpósio Temático 36: Os índios na História. Fortaleza/CE, 2009. p.2

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Já citado neste texto, o "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil", de autoridade de José Bonifácio, de 1823, pode ser localizado In: DOLHNIKOFF, Miriam (Org.) *José Bonifácio de Andrada e Silva: Projetos para o Brasil*. Op., cit.

a José Bonifácio, portanto, "se tornou famoso em se tratando do tema, posteriormente, dentro do Império brasileiro"60.

Tendo sua formação acadêmica através da Universidade de Coimbra, centro de saber científico e de produção de conhecimento que recebia inúmeros jovens de famílias aristocráticas portuguesas que habitavam o Brasil no período colonial, José Bonifácio teve a oportunidade de dialogar, aprender e trocar experiências com renomados intelectuais de Portugal e de outros países, sendo assim bastante influenciado pela "ilustração". Dessa maneira, pela sua descendência de nobreza, por suas vivências no reino português e a trajetória de homem erudito que inevitavelmente sofreu grandes influências dos valores da cultura europeia, naturalmente o olhar que direcionava para os indígenas não era totalmente desvencilhado de um imaginário negativo construído sobre eles desde o processo incipiente de colonização, algo fortemente presente entre os homens letrados de seu tempo.

Para José Bonifácio, em seu "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Brasil', o primeiro grande problema a ser enfrentado para inserir os índios no universo tido por civilizado era eles próprios, por serem, segundo o mesmo, "povos vagabundos, e dados a contínuas guerras, e roubos". Em sua opinião, os indígenas não tinham "freio algum religioso, e civil, que coíba, e dirija suas paixões", achando "insuportável sujeitarem-se a leis, e costumes regulares" 61.

Veja que, mais de três séculos após a chegada dos portugueses no Brasil, na mentalidade dos homens da nobreza do então Estado brasileiro imperava a forte representação formulada aos nativos pelos primeiros brancos que chegaram nessas terras, no período quinhentista, quando os padres foram os principais responsáveis pela construção duma imagem denegridora desses povos. Atento a fala de José Bonifácio, de que os índios não tinham nenhum freio civil e religiosamente, não há como não lembrar que, no século XVI, se dizia que eles "não têm Fé, Lei ou Rei" e por isso viviam num mundo de erros e pecados, boa e necessária justificativa para legitimar a intervenção direta da Coroa portuguesa e da Igreja Católica em suas

"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.89-90.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Sobre isso, verifique: SPOSITO, Fernanda. *Nem cidadãos, nem brasileiros: Indígenas na formação* do Estado Nacional brasileiro e conflitos na província de São Paulo (1822-1845). Op., cit. Ver, também: MOREIRA, Vânia Maria Losada. Os índios e o Império: história, direitos sociais e agenciamento indígena. Op., cit.

vidas. Para Laura de Mello e Souza, diante das dificuldades enfrentadas para catequização dos indígenas, "repetidas vezes os jesuítas" iraram-se contra os índios e chegaram mesmo a afirmar que "são o povo do diabo"<sup>62</sup>.

Enxergando os indígenas não como criaturas diabólicas e nem como desumanos, mas, segundo Manuela Carneiro da Cunha, como homens "que dispõe de tão poucos instintos" e que "necessita de educação": José Bonifácio propugnava a ideia de que cabia "ao Estado fornecer-lhe a possibilidade de saírem de sua natureza bruta e formarem uma sociedade civil" — ou, dito de outro modo, cabia ao Estado brasileiro desenvolver políticas no sentido de destitui-los dos seus atributos étnico-culturais, para que, só assim, passassem a compor a população nacional — como não índios. "São condições para tanto que se sedentarizem em aldeias, se sujeitem a lei, à religião e ao trabalho". Logo, com esse posicionamento o deputado defendia seu próprio "programa", que, obviamente, de acordo com a referida autora, "ajustava-se assim com perfeição" aos interesses de dominação.

Por mais de três séculos de colonização muito esforço tinha sido dedicado para educar e controlar "este gentio sem fé, sem lei e sem rei" e, mesmo assim, em 1823, não era possível dizer que as autoridades haviam alcançado plenamente esse objetivo. Dessa forma, haja vista que (independente de temporalidade e área geográfica) os nativos não "eram invariavelmente vítimas inocentes" que ficavam inertes diante dos planos de dominação das autoridades; e considerando "aí sua prolongada e extraordinária resistência à conquista" naturalmente José Bonifácio tinha plena convicção de que não seria nada fácil chamar "ao grêmio da civilização" os índios por ele enquadrados na categoria dos "bravos".

Historicamente, os portugueses e seus descendentes diretos encontraram demasiados entraves para fazer penetrar e consolidar entre as culturas indígenas o modo de ser e viver dos homens europeus, cuja educação e os ensinamentos eram pautados, convém reforçar, nos valores cristãos. Por isso, como a atmosfera com a

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Para uma reflexão sobre essa questão, ver: SOUZA, Laura de Mello e. *O diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçarias e religiosidade popular no Brasil colonial.* São Paulo: Companhia das Letras, 1986. Mormente o capítulo 1, "O Novo Mundo entre Deus e o Diabo". pp.21-85

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. *Antropologia do Brasil: mito, história, etnicidade*. São Paulo: Brasiliense: Editora da Universidade de São Paulo, 1986. pp.165-172

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>CASTRO, Eduardo Viveiros de. O mármore e a murta: sobre a inconstância da alma selvagem. **Revista de Antropologia**, São Paulo, USP, v.35, 1992. p.22

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>RESENDE, Maria Leônia Chaves; e LANGFUR, Hal. Minas Gerais indígena: a resistência dos índios nos sertões e nas vilas de El-Rei. **Revista Tempo**, n.º 23. 2007. p.19.

qual se depararam não foi tão boa para impor facilmente seus próprios costumes, ou, noutras palavras, como em inúmeros momentos a conduta dos nativos voltavase mais para as ações de resistência do que propriamente para a aceitação passiva das regras jurídico-teológicas ocidentais, aqueles recorreram constantemente à violência.

Como se verá adiante, até mesmo José Bonifácio, embora falando em justiça e injustiça, reconhecendo os maus tratos sofridos pelos índios e defendendo que deveriam ser tratados com brandura: destacou bem a importância militar e não descartou totalmente o uso da força bélica a serviço do Governo para "conversão" e "civilização" daqueles. Enxergando nos costumes dos povos indígenas vários aspectos negativos e difíceis de serem modificados, apontava que um dos grandes defeitos destes dizia respeito ao fato de viverem "entregues naturalmente à preguiça" 66.

Em seu "Apontamentos", afirma que "o homem no estado selvático, e mormente o índio bravo do Brasil", era preguiçoso por não ter "idéia de prosperidade". Logo, na óptica bonifaciana, como era comum no pensamento dos intelectuais e autoridades oitocentistas, o modo de vida primitivo dos índios estabelece uma relação direta com aquilo que era definido como "ócio", "preguiça". Para aquele deputado, nessa condição nunca teriam eles "desejos de distinções, e vaidades sociais", "molas poderosas que põem em atividade o homem civilizado".

Destarte, civilizar os índios significava despertar neles interesses e anseios do próprio universo dos dominantes. O problema é que se a "idéia de prosperidade", as "distinções" e "vaidades sociais" eram o motor que impulsionava o sujeito civilizado, em contrapartida isso automaticamente originava e alimentava: a cobiça, ambição, vontade de enriquecimento, de ter poder, gozar status,... Enfim, os termos utilizados por José Bonifácio podem ser indiscutivelmente associados ou até substituídos por outros com carga semântica bem mais forte, e que inclusive ecoavam negativamente do ponto de vista do catolicismo, cujos dogmas eram igualmente defendidos pelo deputado.

<sup>66</sup> Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.90

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.92.

Pelos frequentes sermões que saíam dos púlpitos eclesiásticos oitocentistas, naturalmente o desejo imoderado de atrair atenção através da posse de bens materiais e o grande esforço que se fazia para obtê-los não correspondiam aos valores de igualdade, humildade e simplicidade, pontos teoricamente defendidos pela Igreja Católica. Na lógica clerical, aquilo que foi chamado por José Bonifácio de "vaidades sociais" gerava então vários e graves pecados, implicando, assim, na perdição do homem e de sua alma. Portanto, grande paradoxo: por essa lógica, os fins esperados com o alcance da "civilidade" não correspondiam literalmente aos mesmos interesses da catequização e, por assim dizer, aos planos de salvação.

Por fim, essa fala do deputado expressa um entendimento e ao mesmo tempo uma contradição não somente sua, mas que prevalecia na maioria das autoridades laicas. Entretanto, não objetivando alongar tal discussão, importa reforçar que, em sua visão, os indígenas enxergados como não "domesticados" representavam um sério entrave às pretensões de desenvolvimento do país. Da forma como viviam, à margem da sociedade tida por civilizada, não poderiam contribuir com sua força de trabalho, vista por aquele como uma alternativa para a eliminação gradual do sistema escravista.

Por estas e outras inúmeras razões, o modo de vida dos índios apontados como "bravos" era intolerável na lógica oficial. Noutras palavras: a forma de organização social que prezava pelo coletivo em detrimento do individualismo; a ausência de ambições materiais, do desejo de acúmulo de riquezas; o desconhecimento daquilo que na óptica dos brancos se definia como "prosperidade"/"progresso"; o repúdio ao disciplinamento do trabalho; a maneira íntima de se relacionar com a natureza e de lidar com as terras nas quais habitavam de longas datas, sem causar grandes impactos; eram algumas das tantas questões peculiares aos povos nativos que incomodavam bastante os homens que se deixavam levar por suas fortíssimas "vaidades sociais" – expressão utilizada pelo próprio José Bonifácio.

Contudo, apesar de defender a ideia de superioridade branca e ver tantas dificuldades que deveriam ser enfrentadas no processo "civilizatório", o deputado enxergava o índio como um ser suscetível de aperfeiçoamento, uma espécie de "bom selvagem". E dessa forma, segundo Manuela Carneiro da Cunha, ao "mencionar a perfectibilidade, usa o critério que se firmou na segunda metade do

século XVIII. É Rousseau, é Blumenbach, mas também Kant e Herder que fazem da perfectibilidade a pedra de toque da humanidade"68.

Todavia, até mesmo quando demonstra essa crença nos índios José Bonifácio faz isso petrificando estigmas constituídos sobre eles ao longo dos séculos. Ao falar da possibilidade de educar o indígena nos moldes ocidentalizados, defende que ele "é como o animal silvestre seu companheiro; tudo que vê pode talvez atrair-lhe a atenção, do que não vê nada lhe importa". Por isso, "não se deve concluir que seja impossível converter estes bárbaros em homens civilizados", pois, dizia aquele: "mudados as circunstâncias, mudam-se os seus costumes" 69. Obviamente, reflexões desse tipo fortificavam mais ainda os estereótipos em relação aos povos nativos.

Retirá-los dos seus ambientes naturais e fazer com que se sedentarizassem e passassem a conviver com os não indígenas em locais previamente escolhidos pelos representantes do Estado, ou clérigos, implicaria então na dita mudança de circunstância e, desse modo, na modificação e/ou eliminação de seus antigos costumes. Pois, naturalmente, diante das novas situações com as quais se deparavam, os índios eram obrigados a todo instante a (re)pensar e (re)elaborar suas práticas socioculturais.

Porém, ao mesmo tempo em que era otimista quanto à ideia de "civilizar" os índios, José Bonifácio tornava a reconhecer que alcançar esse tão cobiçado objetivo era complicadíssimo, não poderia ser materializado de outra forma senão através dum processo moroso e gradual. Por conseguinte, atribuía também aos próprios brancos uma parcela de culpa pelas dificuldades enfrentadas nesse sentido. Para o parlamentar, se "eles nos odeiam, nos temem, e podendo nos matam, e devoram", tinham seus motivos para agir dessa forma: "havemos desculpá-los; porque com o pretexto de os fazermos cristãos, lhes temos feito e fazemos muitas injustiças, e crueldades"70. Sendo assim, por esse pensamento, o obstáculo para o alcance daquilo que era tido como "civilização" deixava de ser exclusivamente os próprios índios, haja vista que era "difícil adquirir a sua confiança, e amor", dando aos mesmos um mau tratamento.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. Antropologia do Brasil: mito, história, etnicidade. Op., cit. p.168-169

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.92-95. 70"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.97.

Essa passagem do discurso do deputado é polêmica, pois admite que, por trás dos interesses de evangelização e da capa da benevolência, muitas injustiças e crueldades foram e eram cometidas contra os nativos. Na dinâmica da colonização, em que o rótulo "de ser preguiçoso, indolente e ocioso" era atribuído ao índio por representantes da Igreja, elidir aquilo "que podia comprometer a salvação daquelas almas" implicou, muitas vezes, paradoxalmente: em atos de violência.

Naquele início da década de 1820, portanto, o autor do "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil" trazia para reflexão e dava relevo a uma questão minimamente reconhecida e/ou admitida entre os homens letrados e políticos de seu tempo: os erros cometidos pelos próprios brancos, o mal tratamento dado aos povos nativos, dificultavam o processo de integração desses à sociedade nacional. Como ganhar a confiança deles tratando-os com rispidez?

Rejeitando e, de certa forma, denunciando a prática da violência deflagrada contra os indígenas, José Bonifácio era defensor assíduo de que, naquele momento, nas "atuais circunstâncias do Brasil e da política européia, a civilização dos índios bravos é objeto de sumo interesse e importância para nós"<sup>72</sup>. Para isso, via no projeto de formação de aldeamentos o caminho mais viável. Estratégia recorrente no período colonial, configurando-se em fixação de grupos indígenas "sob um conjunto de regras certamente alheio à estrutura social daqueles povos"<sup>73</sup>: o aldeamento continuava a ser uma medida indispensável na óptica daquela autoridade, sobretudo para fins de produção agrícola.

Aliás, refletindo sobre essa proposta de formação e/ou manutenção dos aldeamentos e ao mesmo tempo atentando para a tão debatida questão da cidadania indígena naquele momento, é difícil saber com certeza plena se, no entendimento de José Bonifácio de Andrada e Silva, os índios eram considerados "cidadãos brasileiros" antes mesmo de serem aldeados; se ele os enxergava como "membros do Império"; ou, por fim, se os via meramente como "selvagens".

Além do mais, qual sua opinião sobre aqueles indígenas que por décadas vinham sendo administrados por autoridades laicas e/ou padres, mantendo relações

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>TAVARES, Célia Cristina da Silva. *Entre a Cruz e a espada. Jesuítas e a América Portuguesa.* Niterói/RJ: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal Fluminense – UFF. 1995. p.79 <sup>72</sup>"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.102.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>FARAGE, Nádia. *As muralhas dos sertões: os povos indígenas no rio Branco e a colonização.* Rio de Janeiro: Paz e Terra; ANPOCS. 1991. p.128

cotidianamente com homens brancos e outros vários segmentos sociais? Seriam cidadãos brasileiros? Apenas pelo exame do seu "Apontamentos" não há como afirmar convictamente o que o mesmo pensava a respeito da questão da cidadania brasileira aos índios. Ressalte-se, também, que Bonifácio "faltou com causa" às sessões realizadas na Assembleia Constituinte nos dias 23, 24 e 25 de setembro de 1823, ou seja, quando esse assunto foi trazido à baila e gerou ferrenhos debates entre os deputados.

Todavia, o fato é que essa autoridade acreditava seriamente na possibilidade de "civilizar" os índios, algo que, quiçá, para ele, não implicasse, necessariamente, numa imediata conquista de cidadania por parte daqueles. Considerando a situação do índio na época, não seria equívoco ratificar que na perspectiva dominante sua civilização era interpretada como mera sujeição as normas estatais. Ora, quando pensavam os planos a serem executados sobre a questão indígena, os governantes sempre visavam, antes de qualquer coisa, a solidificação do poder do Estado e a própria satisfação daqueles que lhes davam sustentação, não propriamente a satisfação dos índios (e de outros desfavorecidos).

Embora historicamente, em teoria, prometessem para eles uma vida de bemestar, não passou disso: promessa. Na lógica oficial, civilização dos índios implicava sempre em adequação e aceitação, por parte deles, a uma nova realidade onde prevaleciam os interesses utilitaristas e socioeconômicos dos brancos. Destarte, sobretudo com os olhos voltados para a exploração da força de trabalho indígena, no seu projeto José Bonifácio defendia que, "com as novas aldeias que se forem formando, a agricultura dos gêneros comestíveis e a criação dos gados devem aumentar, e pelo menos equilibrar nas províncias a cultura e fabrico do açúcar"<sup>15</sup>.

Outro ponto crucial no "Apontamentos" de José Bonifácio é a questão terra indígena. Para ele, falando em "Justiça", não deveriam ser esbulhados "pela força das terras que ainda lhes restam, e de que são legítimos senhores, pois Deus lhas deu"<sup>76</sup>. Essa versão de que os índios eram verdadeiros donos das terras por graça divina exige aqui breve reflexão. "Os reis portugueses reconheceram, em várias leis,

<sup>76</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil, 1823. Tomo V. Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874.

754
Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.102.

os direitos dos índios sobre suas terras"<sup>77</sup>. Sempre se justificando isso tanto do ponto de vista jurídico quanto teológico: a terra aos índios era não só um presente da realeza, mas uma dádiva divina. Pelo Alvará de 1.º de abril de 1680, por exemplo, o rei reconheceu os índios como "primários e naturais senhores" das terras que ocupavam, o que era ratificado pelo referido deputado, em 1823, quase que através das mesmas palavras. Mas, para Elizabeth Maria Beserra Coelho, por aquele Alvará a "referência" são aquelas áreas já reservadas para eles pela Coroa de Portugal, "seja na forma de aldeamentos ou de doação de sesmarias". "O reconhecimento do direito dos povos indígenas à terra", diz ela, "não se dava com relação às territorialidades construídas histórico e culturalmente por esses povos, mas às territorialidades produzidas por um disciplinamento da terra pelo governo colonial"<sup>78</sup>. Logo, na prática, relacionada com a questão civilizatória e catequética, a concessão da terra aos índios implicava numa inevitável aceitação de valores e regras impostas pelas forças dominantes, isto é, pelos representantes do Estado luso e, posteriormente, brasileiro.

Convém lembrar que, mais de 70 anos após a publicação do Alvará ora mencionado, os indígenas tiveram o direito de posse da terra reafirmado no Diretório dos Índios — ou, como ficou conhecido, Diretório Pombalino<sup>79</sup>. Todavia, mesmo com essas leis, na prática a situação era bem diferente. Se, na visão dominante, os índios eram tidos como donos das terras dos aldeamentos por aceitar viver sob o jugo da lei e normas clericais, a história mostra que até mesmo essas áreas foram sendo invadidas pelos não índios ao longo dos séculos. Em muitos casos, a lei foi letra morta ante a ambiciosa ação dos colonizadores, incluindo-se aí, também,

CUNHA, Manuela Carneiro da. Antropologia do Brasil: mito, história, etnicidade. Op., cit. p.160
 COELHO, Elizabeth Maria Beserra. Territórios em Confrontos: a dinâmica da disputa pela terra entre índios e brancos no Maranhão. São Paulo: Editora HUCITEC, 2002. p.60-61.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Verificar: "Directorio que se deve observar nas povoações dos Índios do Pará, e Maranhão, Em quanto Sua Mageftade naõ mandar o contrario". In: BEOZZO, José Oscar. *Leis e regimentos das missões: política indigenista no Brasil.* São Paulo: Edições Loyola.1983. p.129-167. Há vasta historiografia sobre o Diretório pombalino, sua imposição e as implicações disso para os índios, ver, entre tantos outros que estudaram o assunto: ALMEIDA, Rita Heloísa de. *O Diretório dos Índios: um projeto de civilização no Brasil do século XVIII.* Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1997; SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. *Vilas de Índios no Ceará Grande: dinâmicas locais sob o Diretório Pombalino.* Campinas/SP: Tese de Doutorado em Ciências Sociais, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2003; COELHO, Mauro Cezar. *Do sertão para o mar: um estudo sobre a experiência portuguesa na América, a partir da Colônia: o caso do Diretório dos Índios (1751-1798).* São Paulo: Tese de Doutorado em História, Universidade de São Paulo – USP. 2005; LOPES, Fátima Martins. *Em nome da liberdade: as vilas de Índios no Rio Grande do Norte sob o Diretório Pombalino no século XVIII.* Recife/PE. Tese de Doutorado em História, Universidade Federal de Pernambuco – UFPE. 2005; e SAMPAIO, Patrícia Melo. *Espelhos Partidos: etnia, legislação e desigualdade na Colônia.* Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2011.

paradoxalmente, as próprias autoridades encarregadas de cumprir a legislação portuguesa.

Muito embora José Bonifácio enxergasse os povos indígenas como "legítimos senhores" de suas terras e tenha condenado a invasão arbitrária, a própria proposta de dar continuidade a formação dos aldeamentos, defendida pelo mesmo, era uma forma de reduzir os espaços habitados por esses grupos. Ademais, pensou, também, noutra alternativa para a ocupação e exploração dessas áreas territoriais por parte dos não índios. Em sua concepção, como forma de não lesar os indígenas, os brancos e outros poderiam se tornar donos de terras pertencentes àqueles, desde que "comprando-lhas como praticaram, e ainda praticam, os Estados Unidos da América" Sendo assim, concordando com Manuela Carneiro da Cunha, "a justiça de que fala José Bonifácio consistia na compra das terras dos índios em vez da usurpação direta" 1.

Portanto, para exploração das terras indígenas aquele deputado imaginou situações em que acontecessem amistosas negociações entre eles e os não índios, descartando o uso da força por parte desses últimos. "Brandura, constância e sofrimento da nossa parte, que nos cumpre como a usurpadores, e cristãos"<sup>82</sup>: aparentemente não violento e benéfico para os índios, esse era o lema bonifaciano. Nesse caso, como em sua opinião o diálogo era o melhor viés, a atuação dos eclesiásticos, a "religião do império e a Igreja" eram extremamente necessárias à obtenção das mudanças desejadas nos costumes indígenas. Afinal de contas, conversão implicava em civilização. E trazer os índios "ao grêmio da Igreja" continuava sendo um assunto de Estado no período pós-independência, de grande interesse para o nascente Império do Brasil<sup>83</sup>.

Para a catequização dos índios José Bonifácio defendia que fosse fundado "um colégio de missionários, cuja organização seja pouco mais ou menos como a dos padres da congregação de são Felipe Neri"<sup>84</sup>. No seu "*Apontamentos*", não

82"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.102

por São Filipe de Néri, para clérigos seculares, sem votos de pobreza e obediência, dedicando-se a

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.102.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. Política Indigenista no Século XIX. Op., cit. p.137

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Sobre esse assunto, ver: NÉVES, Guilherme Pereira das. A religião do império e a igreja. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo (Org.). **O Brasil Imperial, volume I: 1808-1831**. Op., cit. <sup>84</sup>"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.104. A Congregação de São Filipe de Néri é uma sociedade de vida apostólica criada em Roma, em 1565,

destacou o local onde seria fundado o estabelecimento religioso, nem deu maiores detalhes a respeito de como funcionária. O fato é que enxergava o trabalho catequético como um viés indispensável para transformação da vida nativa.

Entendendo que integração implicava primeiramente numa passagem dos indígenas pelos aldeamentos e de acordo com a prática educativa adotada pela Igreja Católica, o deputado alertava que os "missionários que se destinam a feitores párocos, antes que vão presidir as novas aldeias, deverão morar por algum tempo com outro missionário já prático no governo e na direção dos índios". Contudo, para que obtivessem êxito, naturalmente não deixou de destacar a necessidade de investimentos, defendendo que deveriam ter "rendas próprias" como forma de "atrair missionários virtuosos, instruídos e prudentes". Ademais,

"Para que estes missionários sejam respeitados pelos índios, e possam coibir prontamente os tumultos e desordens que estes fizerem depois de aldeados, estabelecer-se-ão nas distâncias necessárias e adequadas pequenos presídios militares, cujos comandantes obrarão de acordo com os mesmos missionários, e lhes darão todo o favor e auxilio requerido<sup>85</sup>.

Dessa maneira, embora defendendo que os índios deveriam ser tratados com brandura, José Bonifácio não descartava totalmente a força militar. A questão é que, em seu plano, a ação dos militares seria condicionada de "acordo com os mesmos missionários", ou, melhor dizendo, ocorreria apenas se os padres solicitassem essa intervenção. Logo, violência de forma desregrada e generalizada não, mas, sob determinadas condições, sim. Dito de outro modo, violência não, desde que os índios aceitassem passivamente as normas cívico-religiosas das autoridades e não se configurassem como grave ameaça para a estrutura de poder dominante.

Sobre os "presídios" referidos no trecho ora apresentado, que seriam fixados não distantes dos aldeamentos que viessem a ser organizados pelos missionários e os próprios índios, deveriam ter "de vinte até sessenta homens de guarnição com duas ou três peças de pequeno calibre"<sup>86</sup>, com a possibilidade de alguns dos soldados terem cavalos à sua disposição, dependendo das circunstâncias. Nesse

educação cristã da juventude e do povo e a obras de caridade. Seus membros são conhecidos como oratorianos ou filipinos.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>ldem. p.105

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>ldem.

caso, a intenção era montar um poder bélico a ser usado a qualquer instante em prol do êxito do projeto civilizatório, para o "bem" do Império do Brasil. Dessa forma, embora José Bonifácio tenha condenado a violência deflagrada contra os povos indígenas, era defensor da ideia de punição como prática educativa para esses.

Refletindo sobre essas contradições bonifacianas, o que se constata é que, continuando com o "pretexto" de fazer dos índios "cristãos civilizados", se por um lado os governantes viam a atuação dos padres como fundamental para alcançar tal objetivo, por outro não consequiam descartar totalmente o uso do poder militar a serviço do rei, naturalmente por conta da forte resistência indígena em muitos casos. Assim, se no período colonial a "cruz" e a "espada" caminharam paralelamente em prol da causa da conquista portuguesa, no recém-emancipação Império do Brasil a "cruz" e as "armas" eram aproximadas pelas autoridades laicas e clericais, que objetivavam a eliminação das culturas indígenas e a inserção deles na sociedade brasileira - claro, desvencilhados de suas verdadeiras origens, etnias. Em suma, uma velha aliança se perpetuava, tornando-se essencial quando dos momentos delicados do processo catequético e civilizatório dos nativos.

Religiosos e militares eram essenciais dentro dos planos de dominação do Estado brasileiro, ambos indispensáveis. Inclusive, uma das intenções de José Bonifácio, que novamente coloca-se na contramão do seu discurso de "brandura", era organizar as "famosas bandeiras"87 formadas por soldados que, em companhia de padres, sairiam "a buscar índios bravos dos matos e campos para serem aldeados". Nesse caso, ao missionário, que contaria com a importante ajuda de "homens escolhidos e honrados" (os soldados) e de "índios mansos", era destinado o difícil papel de intermediador dos interesses da Igreja Católica e principalmente do próprio Estado brasileiro. Quando do contato com os índios, haveria de desempenhar um papel chave: "os persuadir e catequizar com presentes, promessas, e bom modo"88.

Para José Bonifácio, os homens que formariam essas bandeiras organizadas com o propósito de aldear os indígenas que viviam embrenhados nas matas, em princípio e aparentemente sem a necessidade de guerrear com eles, não deveriam

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>Sobre a organização dessas bandeiras e a violência praticada pelos bandeirantes contra os índios no período colonial, ver: MONTEIRO, John Manuel. Negros da Terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. São Paulo: Companhia das Letras, 1994.

88"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.105-106

"confiar cegamente nas promessas e sinais de amizade que lhes mostrarem os índios bravos, mormente se tiverem sido nossos inimigos" 89.

Analisando essa orientação, é de se imaginar que de fato era muito difícil a negociação entre as partes. Ora, se os representantes do Estado, militares e os eclesiásticos não conseguiam confiar nas demonstrações de afeição e apreço dos índios não inseridos no âmago da sociedade brasileira: o que dizer, então, a respeito do olhar lançando pelos ditos indígenas para os outros, sobretudo os colonizadores brancos? Naturalmente, também tinham vários motivos para não acreditar nos administradores e noutros segmentos, mormente por conta dos diversos episódios de extermínio que dizimaram milhares de famílias indígenas ao longo dos séculos.

Por isso, mesmo sem tomar a iniciativa de guerrear e sim "fazer pazes", era preciso ficar sempre em estado de alerta, com desconfiança. Assim deveriam agir os homens incumbidos de contatar e negociar com os indígenas, seres de "falsas aparências" na óptica de José Bonifácio – e, por assim dizer, da maioria dos brancos daquela época. Outra recomendação que fez em seu "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil" era que:

Na aldeação dos índios não forçaram os missionários a que os velhos e adultos deixem logo os seus erros e maus costumes; porque é trabalho baldado querer de repente mudar abusos inveterados de homens velhos e ignorantes, ou obrigá-los a trabalhos seguidos e penosos; por isso se esmerarão principalmente em ganhar a mocidade com bom modo e tratamento, instruindo-a na moral de Jesus Cristo, na língua portuguesa, em ler, escrever, e contar,...<sup>90</sup>

Essa estratégia de priorizar a educação da "mocidade" indígena foi adotada desde o processo incipiente de colonização das terras brasílicas, sendo os jesuítas precursores dessa ideia. Estes padres logo notaram as grandes dificuldades que teriam caso se dedicassem a educar os adultos em detrimento dos mais jovens. Dessa forma, passaram a investir forte na aprendizagem das crianças nativas, procurando inculcar nelas os valores do mundo ocidental, segundo os ensinamentos cristãos. Obviamente, os filhos dos índios Principais<sup>91</sup> eram os mais visados por

-

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>Idem. p.106.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>Idem. p.107

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>Assim eram chamados os chefes indígenas no período colonial. A expressão Principal é bastante notada na documentação produzida pelos eclesiásticos e autoridades laicas.

aqueles religiosos, pois tinham a pretensão de fazer com que, futuramente, quando se tornassem chefes de seus grupos, viessem a contribuir com o processo de colonização, de conquista.

Por várias vezes José Bonifácio teve, também, como inevitável referencial, a política pombalina. Isso pode ser notado no excerto ora apresentado, quando é dito que os indígenas deveriam ler e escrever na língua portuguesa, algo que havia se tornado uma obrigatoriedade com a imposição do Diretório dos Índios, ou Diretório Pombalino. Os §6, §7 e §8 daquele regulamento são dedicados em especial à questão da educação dos índios, que deveriam aprender a "Língua do Príncipe" (isto é, portuguesa) e ter suas línguas maternas eliminadas<sup>92</sup>.

Assim, José Bonifácio, homem influenciado pela ilustração, sabia muito bem que, para mudar os costumes indígenas e inseri-los de vez na sociedade nacional brasileira, uma das prioridades seria elidir suas línguas. Eliminá-las implicaria, automaticamente, no soterramento de várias práticas sociais, religiosas e culturais próprias dos diversos povos indígenas que passariam a viver pela lógica da cultura ocidental cristã. Independente de tempo e espaço, essas imposições geravam situações que, logicamente, interferiam de forma direta nas identidades indígenas, no sentido de transformá-los, então, em não índios. Era isso que propugnava, portanto, aquele deputado, ao ratificar a necessidade e obrigatoriedade do idioma pátrio, o português, para as sociedades nativas.

No império em formação, a inserção dos índios na sociedade tida por civilizada exigia muita atenção por parte das autoridades, que, como haveria de ser, pensavam suas ações a partir de reflexões sobre experiências passadas, analisando os sucessos e/ou fracassos dos projetos postos em prática pela Coroa portuguesa. Afinal de contas, se os índios tinham conseguido sobreviver ao longo dos séculos enfrentando muitas condições desfavoráveis a eles por decorrência da presença e ação dos colonizadores; se adentraram o contexto pós-independência como uma das questões que preocupavam os dirigentes do novo país: é porque não eram seres bestiais e incapazes, como diziam muitos dos representantes da cultura letrada na época.

-

<sup>92</sup> Diretório Pombalino. Doc., cit., §6, §7 e §8.

A perpetuação de seus costumes, porém, era inaceitável para as autoridades imperiais. Homens de vícios perniciosos, povos preguiçosos: era assim que continuavam sendo definidos os indígenas que se esquivavam da lógica de disciplinamento oficial e não acatavam com facilidade os valores da cultura ocidental. O processo de introdução e adaptação deles no mundo do trabalho sempre foi e seria crucial.

Nesse caso, atento às reais dificuldades que o Estado brasileiro iria enfrentar no tocante a essa questão, José Bonifácio afirmava: "como os índios, pela sua natural indolência e inconstância, não são muito próprios para os trabalhos aturados da agricultura, haverá para com eles nesta parte paciência e contemplação". Quanto a isso, ao missionário cabia, "por todos os modos possíveis", a introdução entre eles do "uso do arado e dos outros instrumentos rústicos europeus, para que deste modo lhes fiquem mais suaves os trabalhos da agricultura" Dessa forma, embora Bonifácio tenha alertado que aqueles que fossem se comunicar com os índios não deveriam "confiar cegamente" em suas demonstrações de amizade, era impossível de alguma forma não ceder, mesmo com o olhar de desconfiança.

Os "instrumentos" que deveriam ser entregues "aos índios bravos" para fins de produção agrícola não eram outros senão "ferramentas necessárias para a lavoura, como enxadas, machados, foices etc.", objetos cortantes que alterariam seu tempo de trabalho e noção de renda, mas que, também, nas mãos dos grupos que iam sendo recentemente aldeados, não deixavam de representar um grande risco aos homens brancos e outros com os quais manteriam relações cotidianamente. Afinal de contas, nos momentos de insatisfação e revolta os indígenas poderiam muito bem fazer uso desse material (sobretudo, facas, facões, foices e machados) para agredir os não índios que, por algum motivo, na visão daqueles, representasse uma ameaça. Quantos aos que já eram tidos por domesticados, "que tiverem disposições para artes e ofícios", também deveriam ser dados "os instrumentos precisos, cuidando que não levem descaminhos, antes se conservem em bom estado".

Por fim, no encerramento do seu "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Brasil", José Bonifácio afirma:

<sup>94</sup>Idem. p.112-113

<u>-</u>

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil". Doc., cit. p.111.

Tenho apontado todos os meios que me parecem mais convenientes e adotados para civilização e prosperidade futura dos miseráveis índios, para que tanto devemos concorrer, até por utilidade nossa, como cidadãos, e como cristãos. Permita o céu que estes meus toscos e rápidos apontamentos possam ser aproveitados, corrigidos, e emendados pela sabedoria da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa, como ardentemente desejo<sup>95</sup>.

O desejo do deputado de ver seu "Apontamentos" vigorando não foi realizado, já que, em novembro de 1823, a Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil seria fechada por D. Pedro I, anulando-se, também, o projeto de Constituição que vinha sendo discutido pelos parlamentares. Noutros termos, tanto o projeto de Bonifácio José quanto aqueles debates envolvendo os demais membros da Assembleia Geral foram ignorados pela Constituição outorgada pelo monarca, em 1824. Obviamente, isso não invalida a importância de sua proposta, que refletia um pensamento dominante, a visão de uma autoridade que era parte integrante da elite brasileira.

Em conclusão, o objetivo daquele deputado do império era, segundo Manuela Carneiro da Cunha, "chamar os índios à sociedade civil, amalgamá-los assim à população livre e incorporá-los a um povo que se deseja criar". Para a autora, no fundo seria mesmo uma reprodução do "projeto pombalino, mas acrescido de princípios éticos: para chamar os índios ao convívio do resto da nação, há que tratá-los com justiça e reconhecer as violências cometidas"<sup>96</sup>.

A não aprovação oficial do projeto de José Bonifácio, a recusa por parte do imperador, não quer dizer que tenha sido absolutamente ignorado na prática. Para Vânia Maria Losada Moreira, apesar de suas sugestões "não estarem presentes na constituição de 1824, foi à sombra dos Apontamentos para a civilização dos Índios Bravos do Império do Brasil que se desenvolveu a política e o debate indigenista do Império e mesmo da República". Analisando o contexto da emancipação política do Brasil e os desdobramentos das políticas posteriores, nota-se que aquele deputado é, se utilizando aqui das palavras da referida autora, "uma referência incontornável quando o assunto é a construção do indigenismo propriamente nacional", haja vista

-

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>ldem n 121

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. *Política Indigenista no Século XIX*. Op., cit. p.137.

que "sua posição na estrutura política do período e a abrangência de seus argumentos fizeram dele um marco de referência sobre a questão indígena" 97.

Em suma, nesse momento de mudanças, de elaboração de projetos políticos ao país recém-emancipado, em suas várias regiões os índios representavam parcela significativa da população, se apresentando de diferentes formas e em condições diversas. Quanto ao Ceará, pode-se dizer que a maioria absoluta deles convivia com não índios para quem prestavam serviços ou mantinham algum outro tipo de relação. Atento aos próprios documentos oficiais, mesmo que não fossem vistos como sujeitos incondicionalmente cristianizados e completamente "civilizados" nos moldes da sociedade dominante, os índios que representavam essa maioria não eram mais considerados como seres que viviam em total estado de primitivismo. A longa vivência nos aldeamentos e as complexas relações mantidas ao longo dos anos com eclesiásticos, autoridades laicas e particulares haviam contribuído para que saíssem, aos olhos dos dirigentes da província, da condição de absoluta selvageria. Desse modo, eram enxergados, administrados e vigiados como "índios mansos", em antítese aos "bravos".

No período de formação do Império do Brasil, na fala do Governo cearense é como se todos os grupos indígenas no Ceará tivessem sido "domesticados", exceto uma "unica tribu", que, em 1839, segundo o presidente João Antônio de Miranda, vivia errante nos limites desta "Província com a de Pernambuco, e Parahiba, nas visinhanças de Macapá, Carnaúba, e outros lugares do Termo da Villa do Jardim" na região do Cariri. O viajante George Gardner, por sua vez, em 1838, ao passar pelos sertões caririenses, se refere não apenas a uma, e sim a "duas pequenas tribos de índios não civilizados no distrito de Barra do Jardim". Uma delas seria formada pelos índios por ele denominados "huamães"; a "outra, a dos xocós" formada pelos índios por ele denominados "huamães"; a "outra, a dos xocós" equenas tribos", como afirma o botânico britânico, o fato que estes seriam os únicos índios da província que eram tidos como "selvagens", teimando em viver fora

<sup>97</sup>MOREIRA, Vânia Maria Losada. Os *índios* e o *Império: história, direitos sociais* e agenciamento indígena. Op., cit. p.1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Relatórios dos Presidentes da Província do Ceará. Rolo 1 (1836 a 1857). Relatório do presidente João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1839.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>GARDNER, George. *Viagem ao interior do Brasil: principalmente nas províncias do Norte e nos distritos do ouro e do diamante durante os anos de 1836-1841*. Trad. Milton Amado. Belo Horizonte: Itatiaia. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo. 1975.

do convívio com os não índios e assim resistindo fortemente ao processo de assimilação e dominação.

Como se verá adiante, esse grupo ao qual João Antônio de Miranda se referiu só chegou a ser aldeado no ano de 1860, no local que passou a ser chamado de "aldeamento da Cachorra Morta". "No Ceará imperial, a tribo de índios que vagava no interior da província contrastava com a presença de índios domesticados" que viviam no interior das cidades, vilas e povoações cearenses, indígenas que, por sua vez, nos documentos oficiais aparecem sempre em condição de extrema pobreza. "Era uma situação complexa e ambígua", segundo Carlos Guilherme Octaviano do Valle<sup>100</sup>. Se quando viviam nas matas eram descritos pelas autoridades como seres "infelizes" e necessitados da intervenção do poder público, quando passavam a conviver com os brancos e outros segmentos da sociedade tida por civilizada os índios eram repetidamente apresentados, nos relatos oficiais, como os habitantes "mais miseráveis" da província e em vias de extinção.

Todavia, embora vivendo numa condição de subalternidade, tendo que viver de acordo com as determinações das leis e limitados pela ação das forças de repressão a serviço dos administradores, não significa dizer que eram meras peças de manipulação e que não se manifestavam contra as imposições e ações arbitrárias. Bastante tensa, foi assim que se deu a dinâmica envolvendo o Governo do Ceará, autoridades das vilas e povoações da província, proprietários rurais, invasores de terras e os indígenas nos anos que sucederam a independência do Brasil. Esses diferentes sujeitos, cujos projetos de vida entravam em choque a todo instante, mantiveram entre si um diálogo complexo, marcado por negociações, acordos, mas, sobretudo, por graves conflitos.

\_

¹00 VALLE, Carlos Guilherme Octaviano do. Terras, índios e caboclos em foco: o destino dos aldeamentos indígenas no Ceará (século XIX). In: OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.). A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011. p.479

## 3 "...MÁRTIRES DA PÁTRIA...": OS ÍNDIOS DA PROVÍNCIA CEARENSE NOS ANOS PÓS-INDEPENDÊNCIA DO BRASIL.

Quando em 1823 José Bonifácio de Andrada e Silva expôs para a Assembleia Constituinte o seu "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil", a quase totalidade dos indígenas do Ceará não se enquadrava mais nessa categoria dos "bravios". Nos fins da década de 1830, apenas aqueles referidos pelo viajante George Gardner<sup>1</sup> e pelo presidente João Antônio de Miranda, que viviam na região do Cariri, no Termo da Vila do Jardim e áreas limítrofes<sup>2</sup>, aparecem na condição de "errantes", "arredios", "bravos". Os demais grupos, convivendo com homens brancos e sendo por eles administrados, eram notados como acaboclados, quiçá "semi-civilizados" ou quase civilizados na óptica das autoridades provinciais.

A maioria dos índios vivia em áreas dos antigos aldeamentos missionários, sobretudo, dentro das vilas indígenas criadas no meado do século XVIII, se relacionando diretamente com os não índios. Mesmo com a fundação dessas vilas, vários relatos do século XIX apontam aldeamentos como ativos nas diferentes regiões cearenses. A execução do Diretório não gerou uma rápida extinção dessas instituições, o que obviamente não significa que as terras indígenas não foram reduzidas com o plano de Pombal. Todavia, é grande a dificuldade para saber como estavam organizados os aldeamentos na primeira metade do oitocentos. Embora as autoridades falassem deles como ativos nesse período, suas parcas informações não permitem um entendimento claro sobre sua estrutura, dimensões físicas e alcance social. Mas, indiscutivelmente, no século XIX, os índios ainda viveram muitos anos nesses locais, continuando sob a gestão de diretores.

Historicamente, a vivência dos índios com os diretores que substituíram os jesuítas no Ceará foi bastante tensa<sup>3</sup>. Contudo, quando se reflete sobre a complexa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>GARDNER, George. *Viagem ao interior do Brasil: principalmente nas províncias do Norte e nos distritos do ouro e do diamante durante os anos de 1836-1841*. Trad. Milton Amado. Belo Horizonte: Itatiaia. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo. 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Relatórios dos presidentes do Ceará. Rolo 1 (1836-1857). Relatório de João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1839.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>XAVIER, Maico Oliveira. "...pedimos a Vossa Magestade Fidellicima mande recolher o Directorio por hum Decreto...": os índios de Vila Viçosa Real e o requerimento de 1814. Texto apresentado no IV Encontro Internacional de História Colonial, no Simpósio Temático "Histórias e memórias indígenas na América Portuguesa". Belém/PA: setembro de 2012. Este trabalho está disponível, também, In:

dinâmica colonialista considerando a atuação dessas autoridades e daqueles padres não se pode atribuir aos ditos religiosos ou àqueles que lhes sucederam na administração dos nativos o rótulo de melhor ou pior. Em suma, atento as devidas diferenciações, para a vida indígena a ação de ambos trouxe grandes impactos.

Entretanto, como decorrência da difícil convivência com os inacianos e da amarga relação mantida com os diretores, os indígenas tinham uma vasta experiência acumulada no tocante ao processo de colonização, o que lhes permitia (re)pensar com cuidado suas escolhas com fins de garantir sobrevivência. Então, se apropriavam de tudo aquilo do universo europeu que pudesse ser usado em prol de seus interesses, inclusive das brechas da lei. Por conseguinte, era justamente essa incorporação de muitos dos valores europeus que fazia com que não fossem mais vistos como seres totalmente "selvagens" na óptica dos dirigentes do Ceará – embora esses não deixassem de defender a ideia de que, por natureza, os índios eram inferiores aos homens de linhagens portuguesas. Uma vez que vinham de longas datas mantendo relações cotidianas com os brancos e outros sujeitos, não se enquadravam na categoria "índios bravos do Império do Brasil".

Não quer dizer que ficavam inertes diante do poder dominante. Nesse momento em que propostas político-administrativas eram pensadas e executadas sob o argumento de desenvolver esse mais novo país, no Ceará os índios participavam ativamente da dinâmica social constituída através das relações mantidas com os não índios, numa dialética de muita negociação, acordos e principalmente embates. Como os objetivos perseguidos por indígenas e não indígenas eram bastante diferenciados, e em muitos casos praticamente inconciliáveis, em várias ocasiões foram inevitáveis as divergências entre as partes.

\_

http://www.ifch.unicamp.br/ihb/Textos/MOXavierVilaVicosa.pdf. Ainda sobre a continuação da política dos diretores e Diretório no Ceará do século XIX, ver, também: LEITE NETO, João. *Índios e Terras – Ceará: 1850 – 1880.* Recife/PE: Tese de Doutorado em História, Universidade Federal de Pernambuco – UFPE. 2006; e PINHEIRO, Francisco José. *Notas sobre a Formação Social do Ceará (1680-1820).* Fortaleza: Fundação Ana Lima. 2008. Para outras áreas do Nordeste, ver: LOPES, Fátima Martins. As mazelas do Diretório dos índios: exploração e violência no início do século XIX. In: OLIVEIRA, João Pacheco (Org.). *A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória.* Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011.

## 3.1 No Ceará, tensão, tramas e embates na transição do Brasil colônia para o Brasil imperial: os índios no âmago dos acontecimentos.

Em 1822, a independência do Brasil abriu um novo horizonte e expectativas para seus habitantes, principalmente para as elites, que viram aí uma oportunidade de se fortificar ainda mais na rija hierarquia social herdada do período colonial. Porém, em várias regiões, a busca para firmar poder levou as próprias classes dominantes a se digladiarem entre si. No Ceará, foi forte o antagonismo entre as forças em favor da permanência da dominação portuguesa e os que agiam movidos por um sentimento antilusitano. Assim, atentando para a participação indígena nesse processo, faz-se necessário falar, também, dos antagonismos envolvendo as facções políticas da província, da disputa pelo controle do Governo cearense na época da transição do Brasil colônia para o Brasil Império.

Para Pedro Théberge, em novembro de 1821, aos "gritos de Vivam as Côrtes Portuguezas", a força militar de Fortaleza e revoltosos doutros segmentos obrigaram o governador Francisco Alberto Rubim a abdicar do cargo. Para administrar o Ceará, foi formada rapidamente uma Junta Provisória, sendo eleitos para ela: o tenente coronel Francisco Xavier Torres, o ouvidor Adriano José Leal, o vigário Antônio José Moreira, José Antônio Machado, Mariano Gomes da Silva, Marcos Antônio Brício, Lourenço da Costa Dourado e Henrique José Leal. De acordo com o autor, no "geral composto de portuguezes", "este governo" não atendia os "interesses do Brazil", dos "patriotas"/brasileiros. Sem demora, enviando "uma proclamação" para as câmaras municipais de todas as regiões cearenses, "convidando os povos a manter o socego e a boa ordem", buscou soterrar aquilo que definiu como "a anarchia eminente" que se projetava na província. Noutros palavras, a ideia era elidir as possibilidades de fortalecimento de movimentos nativistas, sobretudo frear a ação de uma elite de antilusitana que, também, visava o controle do Governo provincial.

Segundo Pedro Théberge, a Junta que substituiu Francisco Alberto Rubim governou o Ceará de novembro de 1821 a fevereiro de 1822, quando cedeu espaço para outra. Aliás, certos membros da referida Junta foram inclusive mantidos nessa outra que lhe substituiu, políticos que melhor atendiam suas expectativas de dominação. No intento de fortificar ainda mais as forças políticas no poder, para

-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>THÉBERGE, Pedro. *Esboço histórico sobre a província do Ceará*. Tomo II. Fortaleza/CE: Fundação Waldemar Alcântara, 2001[1869]. p. 47-49.

compor o Governo provincial foram escolhidos, de novo por votação envolvendo os edis da câmara da capital: o "desembargador José Raymundo dos Passos Porbem Barbosa, padre Francisco Gonçalves Ferreira Magalhães, Marianno Gomes da Silva, José Agrella Jardim, José de Castro e Silva e Francisco Xavier Torres, commandante das armas". Substituindo a antecessora sem atrito algum, a nova Junta Provisória não satisfazia, também, "aos patriotas", e sim, parafraseando aquele autor oitocentista, "á causa da Metropole"<sup>5</sup>.

Favoráveis mais aos lusos no Ceará, e tendo suas ações fundamentadas preferencialmente nas decisões tomadas pelas autoridades que se reuniram nas Cortes de Lisboa, os dirigentes provinciais ora citados atuaram no sentido de inibir quaisquer movimentos em favor da emancipação do Brasil, pois, consequentemente, denotavam uma ameaça aos seus próprios planos de consolidação no poder. Naturalmente, sob a justificativa de garantir tranquilidade para a população da província, além de forte perseguição às elites contrárias, buscaram intimidar e controlar, também, os segmentos desfavorecidos. No caso dos indígenas habitantes nas diferentes regiões cearenses, essa Junta Provisória manteve uma relação bastante conflituosa com os mesmos — sobretudo com os de Vila Viçosa, e, mormente, com os da Serra de Maranguape, no entorno da Capital Fortaleza. Elucidativa quanto a isso é a ordem que a mesma emitiu ao coronel da vila de Granja, Francisco de Carvalho Mota, a 30 de setembro de 1822:

Ao Coronel da Granja sobre os Indios de Maranguape que consta terem hido p.ª Villa V.çª dos Indios fugidos.

A Junta Provisoria do Governo manda participar a V. S.ª que tendo havido hum levante d' Indios na Serra de Maranguape consta que muitos fugirão, e vão em marcha para a V.ª Viçosa<sup>6</sup> por isso encarrega a V. S.ª de dar todas as providencias para que se não percão de vista a fim de que pertendendo elles tentar algua nova facção sejaõ logo presos. Ordena mais q' V. S.ª passando a averiguar quaes forão os autores da conspiração feita na d.ª Villa contra o Vigario Felipe Benicio Mariz, os faça logo prender e remeter com toda segurança para esta Capital com parte circunstanciada dos justos fundamentos das suas prizões. Poderá V. S.ª para esta deligencia pedir auxilio os Capitaens de Cavallaria Meliciana que lhe

<sup>6</sup>Ver Mapa 1, em anexo 1, apresentando a localização de Maranguape e da Vila Viçosa, com base na divisão político-administrativa da província, de 1823.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>THÉBERGE, Pedro. *Esboço histórico sobre a província do Ceará*. Op. cit. p.47-50. Observação: o historiador João Brígido afirmou que essa Junta Provisória foi instalada em janeiro de 1822, e não em fevereiro, como falou Théberge. Ver: BRÍGIDO, João. *Ceará (Homens e Fatos)*. Fortaleza/CE: Edições Demócrito Rocha, 2001. p.73.

ficarem mais proximas e a Ordenança montada da sobredita Villa;...<sup>7</sup> (grifos meus)

Como os índios haviam fugido para Vila Viçosa, era preciso mobilizar a força militar desse lugar e de vilas vizinhas, como Granja. Francisco Carvalho foi, então, um dos primeiros a ser acionado. A ordem era para que "sejam logo presos". Mas, afinal, porque fugir justamente para Vila Viçosa? Atento ao trecho supra, afora a prisão dos índios de Maranguape, a Junta Provisória ordenou ao coronel que identificasse "os autores" duma "conspiração feita" em Viçosa contra o vigário Felipe Benício, e que fossem presos e levados a Fortaleza. Os tais "conspiradores" não eram outros senão índios da vila, que, insatisfeitos com a conduta de abuso de poder desse padre, o expulsaram dali. Esse acontecimento repercutiu bastante no curso dos anos, sendo interpretado de várias formas.

Em trabalho intitulado "As phases de minha vida – Genealogia", o professor Manoel Ximenes Aragão (tinha 14 anos quando o vigário Felipe Benício foi expulso da Vila Viçosa), retrata os índios pela lógica da selvageria, sendo que ao padre só "perdoaram-lhe a morte"8. Em 1884, no seu "Notas de Viagem", Antônio Bezerra segue essa mesma linha de raciocínio, afirmando que o religioso sofreu "as mais revoltantes afrontas"9, e de modo humilhante foi retirado da vila. Porém, não há somente discursos apontando o clérigo como vítima indefesa. No último quartel do século XX, o escritor Luís Barros lança outro olhar para o episódio em questão. No seu entendimento, na verdade aquele é que aparece como perseguidor, e teria sido expulso por "muito maltratar" 10 os nativos.

Enfim, independente das discrepâncias nas versões expostas, a expulsão do vigário da Vila Viçosa (em 1822) é um fato, e os índios do "levante" de Maranguape resolveram fugir justamente para esse lugar bastante tumultuado na época, onde talvez esperassem contar com a cumplicidade de seus pares habitantes naquela

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Arquivo Público do Estado do Ceará – APEC. Fundo: Governo da capitania do Ceará. Série: Correspondência do Secretário do Governo. Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, emitido para Francisco Carvalho Mota, coronel da vila de Granja. 30/09/1822. Cx. 31, Livro n.º 98 (1822). fls. 125-125v.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>ARAGÃO, Manoel Ximenes. "Memórias do professor Manoel Ximenes de Aragão - As fases de minha vida – Genealogia". Fortaleza/CE: RIC. t.XXVII, 1913. p.72

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>BEZERRA, Antônio. *Notas de Viagem*. Fortaleza/CE: Imprensa Universitária do Ceará. 1965[1884].

p.117 <sup>10</sup>BARROS, Luís. *História de Viçosa do Ceará*. Fortaleza/CE: Secretaria de Cultura e Desporto do Estado do Ceará. 1980. p.126-127

circunscrição, na região da Ibiapaba. Mas, não demorou muito para aqueles serem presos, acusados, também, de praticar "furtos". Em 2 de outubro de 1822, em ofício a Jacinto Fernandes, Ouvidor de Fortaleza, a Junta Provisória do Governo

...manda participar a V M.<sup>ce</sup>, que os Indios de Maranguape a que forão achados varios furtos de importancia, e se conservão prezos naquella Povoação não estando pronunciados na devaça devem ser sumariados e recolhidos á Cadeia desta Capital; o que participo a V. M.<sup>ce</sup> para sua inteligencia<sup>11</sup>.

O curto intervalo entre o ofício enviado ao coronel de Granja, antes citado, e esse emitido ao Ouvidor de Fortaleza, indica que os índios foram logo interceptados pelas tropas oficiais. Dois dias após fazer o relato acima, a 4 de outubro de 1822, a Junta Provisória produziu outro que reforça essa afirmação. Foi enviado ao Sargento Vitorino A. de Souza, identificado como comandante da "**Expedição** do Destacam.<sup>to</sup> de Maranguape", organizada para prender os nativos envolvidos no "levante". No documento, exige-se do militar que tome as

...acertadas providencias para conservar a tranquilidade publica dessa Povoação da forma que milhor lhe parecer. Remeta V. M.<sup>ce</sup> para a Cadeia desta Villa os 7 presos de que está entregue pedindo para sua condução auxilio das Ordenanças, e Milicias, e Indios que julgar necessarios;<sup>12</sup> (grifos meus)

Sobre "os corpos auxiliares das Milícias e Ordenanças", referidos na citação acima, Jeanne Berrance de Castro diz que, no Brasil, foram extintos em 1831, "com a criação da Guarda Nacional", que, a partir de então, passou a "efetuar" o indispensável "serviço de manutenção da ordem interna"<sup>13</sup>. Enquanto estiveram em atividade, representaram um forte instrumento de coerção. Essenciais no processo de ocupação lusitano e para firmar o poder das elites no Ceará colonial<sup>14</sup>, pelo visto as tais Milícias e Ordenanças ainda formavam uma importante força militar nos anos

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>APEC. Fundo: Governo da capitania do Ceará. Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, enviado para Jacinto Fernandes de Araújo, Ouvidor Interino da Comarca de Fortaleza. 02/10/1822 Cx. 31, L 98 (1822). fls. 127v/128.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>APEC. Fundo: Governo da Capitania do Ceará. Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, enviado para o Sargento Comandante do Destacamento de Maranguape, Vitorino A. de Souza. Cx.31, L 98 (1822). 04/10/1822. fls. 127-127v.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>CASTRO, Jeanne Berrance. *A milícia cidadã: a Guarda Nacional de 1831 a 1850*. São Paulo: Ed. Nacional; Brasília: Instituto Nacional do Livro – INL. 1977. p.23

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Sobre o assunto, ver: GOMES, José Eudes A. Barroso. *As Milícias d'El Rey: tropas militares e poder no Ceará setecentista.* Niterói/RJ: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal Fluminense – UFF. 2009.

iniciais do século XIX. Tanto é que, a qualquer instante, poderiam ser acionadas para perseguir os que se configuravam como ameaça à ordem vigente, como foi o caso, em 1822, dos índios de Maranguape.

No geral, essas tropas eram constituídas pelos senhores locais, proprietários, sendo reforçadas, também, pelo elemento indígena – os que faziam alianças com as autoridades. Foram fundamentais nas guerras da Coroa lusa contra invasores estrangeiros "e escaramuças travadas entre os colonizadores e tribos que se manifestavam hostis"<sup>15</sup>. Historicamente, posto que as relações sociais não se dão de modo homogêneo, os indígenas sempre se dividiram nos conflitos com os brancos, como acontecia naquele momento. Enquanto que índios de Maranguape se revoltaram, atitude que incomodou bastante os dirigentes provinciais em Fortaleza, outros chegaram até mesmo a auxiliar as autoridades a aprisioná-los, integrando-se às tropas de Milícias e Ordenanças que lhes perseguiram.

Ao que tudo indica, viviam em Arronches os índios que ajudaram a capturar os índios envolvidos no "levante" de Maranguape. Ora, no dia 11 de outubro de 1822, em ofício a Amaro Joaquim Moraes e Castro, "Vigr.º de Arronches", a Junta Provisória do Governo agradeceu "o quanto se prestou aos Indios e ordenanças na ocasião do tumulto" ocorrido naquela povoação 16. Historicamente, no complexo jogo de negociação com os brancos, várias vezes os grupos indígenas foram colocados uns contra os outros, como nesse caso. Todavia, seja rebelando-se ou aliando-se aos governantes, sempre visavam, primeiramente, seus particulares interesses.

Desse modo, o que levou índios de Maranguape ao "levante" que culminou com sua prisão? Contra quem e porque se revoltaram? O que fez com que a Junta Provisória do Governo mobilizasse autoridades de vilas e povoações para prendêlos rapidamente? As informações produzidas por essa Junta, contidas nos ofícios ora citados e analisados, não são suficientes para elucidar essas questões lançadas.

Porém, relatos da Junta Temporária do Governo do Ceará, instalada a 23 de janeiro de 1823 em substituição à Junta Provisória que governava a província desde o início de 1822, trazem outro olhar sobre esse episódio, permitindo reflexões em

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>PUNTONI, Pedro. *A guerra dos Bárbaros: Povos Indígenas e a Colonização do Sertão Nordeste do Brasil, 1650-1720.* São Paulo: Hucitec: FAPESP, 2002.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>APEC. Fundo: Governo da capitania do Ceará. Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, enviado para Amaro Joaquim de Moraes e Castro, vigário de Arronches. 11/10/1822. Cx. 31, L 98 (1822). fl. 141.

outras perspectivas. Formada por José Pereira Filgueiras, padre José Joaquim Xavier Sobreira, Joaquim Felício Pinto de Almeida e Castro, Francisco Fernandes Vieira e padre Antônio Manoel de Sousa S., a dita Junta Temporária 17 não demorou muito para tomar decisões a respeito da questão e comunicar isso, em fevereiro de 1823, a José Bonifácio de Andrada e Silva (então ministro dos Negócios do Império). Na época, quando essa instituição de Governo provincial enviou para aquele documentos que tratavam do assunto, eles foram transcritos num dos livros ministeriais. O autor da transcrição anexou àquelas fontes, no começo, o seguinte comentário:

> O actual Gov.º da Provincia do Ceará, conhecendo a injustiça, com q' forao presos, e até cruelm. e açoitados os Indios da Serra de Maranguape, tudo p. cabala de Europeos, e Brasileiros degenerados a q.<sup>m</sup> quis satisfazer o passado Gov.º daquella Provincia, os restituio á sua liberd.<sup>e</sup>, como haviao requerido na representação inclusa, em Honra da Augusta Acclamação, Coroação e Sagração do S.M.I. o governo, se commetteo algum erro neste passo, aconselhado pela equid.e, pede a S.M.I desculpa p. q a sua mente foi desopprimir a innocencia, e tornar p. acto remarcavel naquella Provincia a [rasurado] prosperid. e18.

No Rio de Janeiro, pelas notícias repassadas pela Junta Temporária do Governo do Ceará, em fevereiro de 1823, sabia-se que os índios de Maranguape, presos e castigados no final de 1822, tinham sido vítimas de perseguição por parte daqueles que foram qualificados como europeus e brasileiros degenerados, homens que mantinham uma relação de cumplicidade com os ex-administradores da província – isto é, com José Raimundo do P. P. Barbosa, padre Francisco G. P. de Magalhães, Mariano Gomes da Silva, José de Agrella Jardim e José de Castro Silva. Por libertá-los sem ordem prévia da Corte, os novos dirigentes buscaram justificar bem tal atitude, enfatizando que não tiveram nenhuma intenção de passar por cima do poder supremo do imperador D. Pedro I.

Para a Junta Temporária de fevereiro de 1823, o que motivou a decisão foi o fato dos "miseros prezos de Marang" serem "inocentes" "Victimas Brasileiras" 19.

<sup>9</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Informações extraídas de: BRÍGIDO, João. Ceará (Homens e Fatos). Op., cit. p.73-74

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série Justiça. Códice IJ 719. Relato anexado, inicialmente, a uma representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823.

Logo, aqui, é como brasileiros que os índios são tratados. Destarte, em meio aos conflitos das facções políticas para ocupar espaço no aparato administrativo que se formava na província do Ceará após a independência do Brasil, o indígena podia ou não ser visto como brasileiro, dependendo dos interesses em jogo. Em âmbito geral, a indefinição quanto ao lugar social do índio fica clara, como se viu nos debates da Assembleia Constituinte. Para Durham, "do ponto de vista do Estado", ou melhor, dos seus representantes, "o índio ocupou sempre uma posição muito ambígua"<sup>20</sup>.

Sendo assim, a fala da Junta Temporária do Governo do Ceará, em relação aos índios de Maranguape, representa uma antítese a ideia de que os indígenas não eram brasileiros. Nesse contexto de tensão e disputas políticas, satisfazia seus interesses, também, denunciar que tinham sido perseguidos por uma "cabala de europeus e brasileiros degenerados". Salientavam os representantes da referida Junta que não haviam constatado isso à toa, vendo "tudo com pleno conhecimento de causa". Só após "maduro exame, e escrupulosa indagação"<sup>21</sup>, é que tiveram

...a indubitavel certesa de que prevalicia a cabala e imperava o antigo rancor da prepotencia de alguns inimigos da causa do Brasil contra os miseraveis queixosos, e que quando fosse real o crime de que falsamente erão arguidos a titulo de amotinação, bem expiado estava com a crueldade dos açoites, que sofrerão mandados dar pelo barbaro Cap.<sup>m</sup> de 1ª linha Marcos Antonio Bricio, magoa foi esta Augusto Senhor, que não podendo caber em nossos corações sensibilisados com a horribilidade de semelhante tirania, e despotismo, logo mandamos por em liberdade aos infelises capturados,...<sup>22</sup>

Ao falar em favor dos indígenas a Junta Temporária dispara contra os dirigentes anteriores a grave acusação de que seriam "inimigos da causa do Brasil". Os índios representavam, então, o oposto. Diante disso, nota-se que muitas vezes os nativos estiveram, de forma ativa, no centro da arena das disputas políticas pelo Governo do Ceará, seja antes ou após a independência do Brasil. Homens que buscavam sempre tirar algum proveito nas difíceis negociações com os brancos, na

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>DURHAM, Euníce Ribeiro. O lugar do índio. In: **O índio e a cidadania**. COMISSÃO PRÓ-ÍNDIO. São Paulo: Brasilense. 1983. p.14

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>ANRJ. Fundo: Série Justiça. Códice IJ<sup>1</sup>719. Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823.

<sup>22</sup>Idem.

fala oficial os índios ora aparecem como aliados, ora como algozes, dependendo da situação.

Se no fim de 1822 índios de Maranguape são presos e açoitados a mando da Junta Provisória de Governo, vistos como malfeitores, na fala da Junta Temporária, primeira formada no Ceará após a independência, aparecem como prejudicados, "inocentes". Mas, pelo tom das acusações aos dirigentes anteriores, definidos como "inimigos da causa do Brasil", quiçá o Governo Temporário intuísse mais combater e denegrir a imagem do antecedente do que sair em defesa dos nativos. Obviamente não se objetiva aqui invalidar suas acusações, negar ou suavizar a ação violenta contra aqueles nativos. Entretanto, é preciso não perder de vista, também, esses conflitos políticos, os interesses das diferentes partes envolvidas nesse processo, inclusive a dos indígenas.

Sobre Marcos Antônio Brício, indicado no trecho ora citado como responsável pela "crueldade dos açoites" dados aos índios, no curso dos anos não faltou quem o retratasse de fato como um sujeito que perseguia fortemente aqueles com os quais tinha rixa. A título de exemplo, no início do século XX, o padre e escritor Vicente Martins o qualifica como "homem turbulento, soberbo e cruel" corroborando, então, a versão apresentada pela Junta Temporária do Governo cearense, em 1823.

Tirânico, cruel, essa é a imagem atribuída àquele nos relatos que essa Junta emitiu para José Bonifácio de Andrada e Silva no mês de fevereiro daquele ano. Aliás, cabe informar que, para dar consistência aos documentos enviados ao ministro, foi encaminhado, também, um "abaixo assinado" dos indígenas da Serra de Maranguape, contendo mais de 20 nomes. Um detalhe interessante nesse documento e noutros produzidos no século XIX, é que os que não sabiam assinar faziam uma cruz ao lado de seus nomes que, neste caso, eram escritos por outros que tinham domínio da escrita.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>MARTINS, P.<sup>e</sup> Vicente. Pessoa Anta (BIOGRAFIA). Fortaleza: **Revista do Instituto Histórico – RIC**. Tomo XXXI, 1917. p.290.

Tabela 1

Nomes cristãos de índios da Serra de Maranguape, contidos no abaixo-assinado de 1823.

| Joze Roiz de Souza                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| Manoel (não entedido)                                                              |
| Crus de Claudiano + da Silva                                                       |
| Joao de Andr. <sup>e</sup> de Aguiar                                               |
| João de Barros do Nacim. to                                                        |
| Joaő (não entendido)                                                               |
| João An. <sup>to</sup> de Sz. <sup>a</sup>                                         |
| Manoel Francisco Luis                                                              |
| Crus de M. el Per. a + Gomes                                                       |
| Crus de Marcos Per.ª + Barboza                                                     |
| Crus de Fran. <sup>co</sup> X. <sup>er</sup> + Junior                              |
| Crus de M. el + Corr. a de Farias                                                  |
| Crus de An. <sup>to</sup> + Suares                                                 |
| Crus de Luis + Marques                                                             |
| Crus de Joze + (não entendido)                                                     |
| Crus de Alex. <sup>e</sup> + Alz Barboza                                           |
| Crus de Alberto + de Jezus                                                         |
| Crus de An. <sup>to</sup> + Ferr. <sup>a</sup> Barrozo                             |
| Na auzencia do Seguro Joaq. <sup>m</sup> Garcia do Amaral – Jozé Corr.a Campello   |
| Jozé Corr.ª Campello                                                               |
| Pellos Auzentes Joaõ Fran. co da S.ª Braga, e Antonio Vidal – Jozé Corr.ª Campello |

Obs: Conferir os nomes no Anexo 2, fotos 1 e 2

Para os que substituíram a Junta Provisória de 1822, o "Governo Temporario foi instalado p.ª cortar abuzos, oprimir o forte, e violento", e assim "manter a paz e socego". Era responsabilidade sua, então, ouvir os "clamores" dos oprimidos e por estes intervir. Dizia-se, ademais, que o "direito de propried.<sup>e</sup> individual" e "de legitima possessão" tinham "forças iguaes". "Tudo quanto se oppozer a elles he abuso, e transtorno"<sup>24</sup>. Logo, ao falar em garantia de direito de propriedade individual e posse era a questão terra indígena que se referia, revelando que esse foi um ponto crucial na dinâmica que levou à prisão os índios de Maranguape em fins de 1822. Admitiase que:

Por Lei de 1759 El Rei o Augusto Senhor D. José 1.º de glorioza memoria, deu liberd.º aos Indios Captivos pello Dir.¹o da Guerra, e da conquista; e lhes mandou consignar terras ja mais alienaveis, p.ª a sua moradia, e cultura, e com effeito ellas se concederaõ<sup>25</sup>.

Ao referir uma Lei de 1759, a Junta Temporária evocava, então, o Diretório Pombalino, executado no Ceará a partir dessa data. Elaborado para vigorar no Estado do Grão Pará e Maranhão e datado de 3 de maio de 1757, acabou servindo para regulamentar a questão indígena em todos os domínios coloniais lusitanos, sendo aprovado pelo rei D. José através de um alvará de 17 de agosto de 1758<sup>26</sup>.

O Diretório, portanto, afora proibir a escravidão indígena, defendeu seu direito de posse. Logo, ao falar dos índios de Maranguape citando a "Lei de 1759", era isso que a Junta Temporária evocava no início de 1823. E se essa questão era lembrada é porque terras doadas a eles pela Coroa lusa vinham sendo invadidas, forte motivo para terem enfrentado o poder de potentados locais e tomado atitudes inaceitáveis para a Junta Provisória de 1822. E no decorrer do seu discurso, a Junta Temporária revela claramente isso, inclusive citando nominalmente alguns dos invasores:

Joaquim Lopes de Abreu, rico Europeo pelo direito de força tem uzurpado as diminutissimas terras dos Indios, **os Senhores do Brazil**, territorio immenso. No apertado canto da povoação de

\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Sobre a imposição do Diretório na Capitania do Ceará, na segunda metade do século XVIII, ver: SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. *Vilas de índios no Ceará Grande: dinâmicas locais sob o Diretório Pombalino.* Campinas/SP: Tese de Doutorado em Ciências Sociais, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2003.

Maranguape entrou como conquistador tomando suas insignificantes possessoens. E da m. ma sorte Jozé Agostinho Pinheiro a titulo de Data comprada a hum usurpador, como elle, nao só se tem assenhoriado da Linha da Serra de Maranguape, como ja desce o decleve a quem della. A cento e quatorze annos estas terras foraõ dadas aos Indios; mais os Indios erao reputados como a escoria da Humanidade. Seus clamores, e seus gemidos apenas se ouviaõ no rescinto de suas humildes chopanas. Prevalicia a violencia e a força<sup>27</sup>. (grifos meus)

Segundo João Brígido, Joaquim Lopes de Abreu, invasor de terras indígenas em Maranguape, foi membro da Junta do Governo que administrou o Ceará de 12 de janeiro a 13 de julho de 1820<sup>28</sup>, vindo a ser, também, edil em Fortaleza e a ocupar outros cargos importantes. "Foi Joaquim Lopes de Abreu Lage, português morador em Jararaû, ao pé da serra de Maranguape, o que primeiro plantou cafe nesta serra", de acordo com depoimentos repassados pelo Sr. Manoel Feliz de Araújo para o botânico Freire Alemão, em 28 de abril de 1861<sup>29</sup>. Logo, entende-se um dos porquês do interesse pelas férteis terras daquele lugar.

Atento ao relato acima, sua entrada na "povoação de Maranguape" implicou em graves prejuízos aos nativos, dando-se o mesmo com a presença de José Agostinho Pinheiro. Segundo a Junta Temporária de fevereiro de 1823, tendo comprado terras dum "usurpador, como elle", vinha fazendo-se senhor não só da "Linha da Serra de Maranguape", mas de áreas situadas na descida dela. Militar, ocupava o cargo de Sargento mor, e por muitos anos foi diretor dos índios em Arronches e Soure<sup>30</sup> e, como se verá adiante, na própria povoação de Maranguape.

Maranguape, fevereiro de 1823. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>BRÍGIDO, João. *Ceará (Homens e Fatos).* Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2011. p.470.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro – BNRJ. "Informações sobre a primeira cultura de café na Serra de Maranguape dada por Manuel Félix Araújo". Maranguape, 28/04/1861. (Coleção Freire Alemão). I - 28,8,75.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Convém dizer que José Agostinho Pinheiro, seguindo ordens do governador Sampaio, empenhouse fortemente para reprimir aqueles que, no Ceará, aderiram a Revolução Pernambucana de 1817. Sob sua administração, naquele ano, vários índios foram recrutados para combater os revoltosos. Sobre isso, ver: COSTA, João Paulo Peixoto. Disciplina e invenção: civilização e cotidiano indígena no Ceará (1812-1820). Teresina/PI: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ordem e disciplina: a formação de tropas indígenas no Piauí – UFPI. 2012. p.151-160; Ceará na Revolução Pernambucana de 1817. In: PALITOT, Estêvão Martins. Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Secult/Museu do Ceará/IMOPEC, 2009. pp. 87-106; e, \_\_\_\_\_ O "entusiasmo" dos índios: discutindo a participação dos indígenas do Ceará na Revolução Pernambucana de 1817. In: Embornal, revista eletrônica da Anpuh-CE, Ano I, 2010.

Logo, além da ocupação das terras indígenas pelos particulares, em muitos casos os invasores foram seus próprios gestores, sobretudo diretores. Pela versão da Junta Temporária, nota-se que procurou retratar o período pré-independência como tempo de não liberdade aos índios — denominados "os Senhores do Brasil". Nessa lógica de argumentação, é como se a emancipação política em relação a Portugal tivesse trazido, também, autonomia aos ditos índios. Enfatizando bem que os invasores de suas terras em Maranguape tinham o apoio da Junta Provisória que antes governava o Ceará, buscou sempre apontá-la como contrária ao império brasileiro. Era essa a ideia que a referida Junta Temporária, que assumiu o Governo provincial alguns meses após a independência, queria transmitir às autoridades na Corte do Rio de Janeiro, sobretudo ao ministro José Bonifácio de Andrada e Silva. Desse modo, mais que propriamente ajudar os índios, talvez o objetivo maior dessa instituição governamental fosse, de fato, denunciar sua antecessora.

Interesses políticos, negociações, tramas, trocas de acusações, embates, violência, mentiras, barganhas...: esses são alguns dos ingredientes que davam forma a complexa dinâmica sociopolítica do Ceará quando o Brasil deixa de ser colônia de Portugal. Verifique-se o trecho a seguir, relato, também, da Junta Temporária do início de 1823:

Aparecendo [rasurado] de 7br.º do anno passado Proclamaçoens de S. Mag.<sup>e</sup> Imperial entao Principe Regente do Reino do Brasil, [rasurado] tratava aos Europeos p. inimigos da Nação Brazileira, [rasurado] annunciava q. ao longe se forjavao grilhoens p.a nos [não entendido] e affirmando seu Reverendo Parocho a estação da Missa Conventual q' dentro em tres mezes seriao escravos. Os Indios alvoroçados, lembrados dos seus ferros antigos, pegarão dos seus arcos, e das suas flexas, na noite do dia 22 de 7bro, convidao aos habitantes a vingar a sua Liberd.<sup>e</sup> debaixo dos auspicios d' El Rei [não entendido] Defensor do Brasil. Fazem retumbar nos ares seus Nomes Augustos, a sua Independencia Politica. Correm a Caza de José Agostinho Pinheiro p.a saber se assignava a cauza, assim como ja tinhaõ feito aos demais Europeos da Povoação. Não derramão huã só gota de sangue, e nem maltrataõ a pessoa alguã; e se arrombaõ as portas de seu Director foi somente p.ª saber-se do seu partido. Concorreu o povo em [não entendido] p.ª a casa de Joaq.<sup>m</sup> Lopes de Abreu, não p.a o offender, sim p.a o expulsar para fora das suas uzurpaçoens. Foi entaõ q apareceu hum indigno, e leve furto<sup>31</sup>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823. Doc., cit.

Pelo confuso excerto acima. subentende-se que, sabendo das "proclamações" de D. Pedro I, o pároco que assistia os índios de Maranguape disse em missa que em três "mezes seriao escravos". Obviamente, diante dessa sua conduta, não se pode dizer que todos os eclesiásticos fossem contrários a Independência. Porém, o fato é que, pelo relato da Junta Temporária de 1823, seu discurso teria causado uma (re)ação imediata dos índios que, "alvoroçados, lembrados dos seus ferros antigos, pegarão dos seus arcos, e das suas flexas, na noite do dia 22 de 7brº" de 1822. Logo, atente-se que: se antes essa Junta Temporária havia dito que os índios eram "falsamente" acusados por "crime" de "amotinação", agora acaba admitindo e/ou reconhecendo que pegaram em armas quando se sentiram ameaçados.

Nos relatos da Junta Temporária, analisados até aqui, o "levante" dos índios teria ligação direta com a versão distorcida repassada pelo seu vigário (cujo nome não aparece em tais fontes) sobre as "proclamações" de D. Pedro I. No discurso proferido pelo pároco em "Missa Conventual", a Independência, para aqueles, seria uma negação de possíveis perspectivas de maiores ganhos. A notícia de que seriam escravos teria gerado a ira indígena, levando-lhes a procurar os europeus do lugar, primeiramente José Agostinho Pinheiro, "p.ª saber se assignava a cauza". Para essa Junta, embora tenham arrombado as portas da casa desse seu diretor, não teriam praticado violência contra ninguém, mesmo que tenham ido, também, até a residência de Joaquim Lopes de Abreu, para lhe expulsar de "suas uzurpaçoens". Por essas informações, tudo indica que índios e brancos eram vizinhos próximos, o que aumentava as chances desses últimos invadirem mais terrenos indígenas e gerava episódios conflitantes como esse que, em fins de 1822, culminou com a prisão dos ditos nativos.

Ora, como visto antes, na versão da Junta Temporária de fevereiro de 1823, o próprio diretor José Agostinho Pinheiro, e Joaquim Lopes de Abreu, aparecem como os principais invasores de terras indígenas em Maranguape, sendo qualificados, também, como "inimigos da causa do Brasil". Esse discurso antilusitano se torna mais claro e forte ainda na continuação de sua narrativa:

A Independencia chamou revolta, e roubo; e o Governo adorador do Sistema das Cortes de Lisboa mandou huã Tropa commandada p.º Cap.<sup>m</sup> de Infantaria Marcos Antonio Bricio. Garantiu este Official a sua palavra de honrra pela segurança individual, e de propried.<sup>e</sup>:

entregarão-se-lhe os trastes, isto hé roupas despreziveis de Joaq<sup>m</sup> Lopes de Abreu, e alguns ligumes, q' julgaraõ-se pequenos se diante dos seus roubos formidaveis; mas este official infame violou a sua palavra; mandou passar a roda de pao aos homens, [não entendido] de palmatoria mulheres solteiras e cazadas. O Governo levou o Official, e publicam. te hum Despotismo tao horrorozo<sup>32</sup>.

O Governo "adorador" do Sistema das Cortes de Lisboa, apontado no trecho supra, é, noutras palavras, a Junta Provisória (membros: José Raimundo do P. P. Barbosa, padre Francisco G. P. de Magalhães, Mariano Gomes da Silva, José de Agrella Jardim e José de Castro Silva) que ordenou a ida de Marcos Antônio Brício para Maranguape e deu aval às suas ações de violência contra os índios. Como se vê, ao menos para a Junta Temporária de fevereiro de 1823 (José Pereira Filgueiras, padre José Joaquim Xavier Sobreira, Joaquim Felício Pinto de Almeida e Castro, Francisco Fernandes Vieira e padre Antônio Manoel de Sousa S.), que a todo instante deixa transparecer em seus relatos que era forte inimiga política de Marcos Antônio Brício e Joaquim Lopes de Abreu, nos momentos de embates em que os índios foram até a casa desse último não levaram pertences de valor, assim mesmo sendo um dos motivos para serem presos e castigados. Ao contrário, para a Junta do início de 1823, dele teriam levado apenas "roupas desprezíveis" e "alguns legumes", suavizando, então, uma possível ação mais violenta por parte dos nativos. Por conseguinte, disparam: nada do que teriam retirado era comparável aos "roubos formidáveis" daquele europeu.

Pelo relato acima, as índias também foram castigadas por Marcos Antônio Brício. No Ceará, independente de espaço e tempo, foi constante a repressão contra elas. Ante essa narrativa, é válido evocar aqui o requerimento que os índios de Vila Viçosa enviaram à Corte em 1814, onde consta, entre outras acusações, que certos diretores puniam as índias "rigorosamente como se forão suas Escravas com palmatórias nas mãos isto as mulheres e os homens cadeas e Tronco de Pescosso"<sup>33</sup>. Assim, em Maranguape, em 1822, Marcos Antônio Brício reproduzia cenas e métodos de violência aplicados fortemente aos índios ao longo dos anos. Para a Junta Temporária de fevereiro de 1823, ele corporificava o "Despotismo taõ

<sup>32</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Sobre isso, ver: XAVIER, Maico Oliveira. "...pedimos a Vossa Magestade Fidellicima mande recolher o Directorio por hum Decreto...": os índios de Vila Viçosa Real e o requerimento de 1814. Op., cit..

horrorozo" da Junta do Governo de 1822, que, afora a prisão e castigos dados aos índios, "naõ ficou satisfeito com este humilhante e pavorozo insulto", e:

Elege d'entre o povo a Jacinto Fernandes de Araujo Europeu com o lugar de Juis, e a João Joze da Costa Europeu p.ª Escr.am de hua Devassa arbitraria sem haver impedim.to do Escr.am legitimo Jozé Thomas de Castro por q.' os Brazileiros devião ser escravos, e nunca respirarem [não entendido] dos Europeus. Dezaseis victimas forao sacrificadas aos rancores do Gov.o e ao recentim.to de Jozé Agostinho Pinheiro e de Joaq.m Lopes de Abreu...

Em questoens de Independencia do Brasil, como foi a dos supp. es não se deverião admittir testemunhas inimigas, muito menos Juis, e Escrivaens Europeus, inimigos do Brazil. Tudo porem se fez. [...] o Juis era Europeu o Escr. em hera Europeu, o Gov.º tinha a prepotencia de hum, dois, e tres Europeus Que desgraça entre os Brazieiros sahio como quis, sentença contra os sup. es som. e p. serem Brazileiros, amantes da cauza da nossa Independencia, e adhezão a Mag. Augusta do Immortal Imperador do Brasil, Nosso Perpecto Defensor; e ainda agora gemem os sup. es nas masmorras, como Martires da Patria 4. (grifos meus).

Note-se que, até aqui, a Junta Temporária de fevereiro de 1823 não trata do episódio envolvendo os índios de Maranguape no final de 1822 como um "levante" indígena, versão divulgada pela Junta Provisória que lhe antecedeu, e que serviu como justificativa para prendê-los e castigá-los. Nada diz sobre a fuga deles para Vila Viçosa. Seja lá qual tenha sido a proporção do "levante", do movimento de insatisfação, não aparece do mesmo modo que nos relatos analisados nas páginas iniciais desse subitem, feitos por aqueles que administraram o Ceará em 1822. A versão de insubordinação indígena é suavizada ou praticamente elidida por essa outra de que os nativos, "dezesseis vítimas", foram presos e punidos simplesmente por serem "amantes" da causa da independência e do monarca.

Ademais, a Junta Temporária dispara contra a Junta Provisória de 1822 uma séria acusação de que, afora a prisão dos índios e os açoites, essa teria organizado um julgamento para eles de forma bastante tendenciosa, satisfazendo os interesses de homens como Marcos Antônio Brício, Joaquim Lopes de Abreu, José Agostinho Pinheiro e outros portugueses. Isso é visível quando se diz que para "o lugar de Juiz"

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823. Doc., cit.

na "devassa" foi indicado Jacinto Fernandes de Araújo, europeu; sendo nomeado escrivão João José da Costa, também europeu.

Tudo isso era a "cabala dos europeus", que, para a Junta Temporária, intuía "escravizar" os brasileiros. Logo, para além de meramente revelar uma perseguição aos índios de Maranguape, esse discurso ora citado é elucidativo da forte rixa entre certos europeus e brasileiros. No período que antecipou a independência, e posteriormente, sobretudo na Capital, as elites travaram sérias disputas pelo controle do Governo do Ceará, culminando com constantes substituições de pessoas em cargos importantes, golpes políticos. Os índios, inevitavelmente, estiveram no centro dessa arena de lutas em muitas ocasiões, não propriamente em defesa de facções políticas, mas visando tirar algum tipo de vantagem da situação.

Ao menos no discurso, era forte a repulsa aos europeus por parte da Junta de Governo de fevereiro de 1823, a primeira que havia sido formada para administrar o Ceará, temporariamente, após a emancipação política do Brasil. Por conseguinte, em sua fala, convém reforçar, é como se um forte interesse pela independência tivesse sido o motivo maior dos atos de insatisfação dos índios de Maranguape em fins de 1822. Isso fica muito claro quando diz que nos julgamentos relativos a "questões de independência do Brasil", como foi o dos nativos, não se devia "admitir testemunhas inimigas", nem juiz e escrivão europeus. Assim, ratificando algo dito antes, os indígenas aparecem não como sujeitos que defendiam seus próprios direitos de posse e liberdade, mas: como "Brazileiros, amantes da cauza da nossa Independencia", perseguidos, julgados e condenados "som. te p. r serem Brazileiros" que aderiram ao "Immortal Imperador do Brasil, Nosso Perpecto Defensor" 35.

"Martires da Pátria", essa foi, então, a principal ideia repassada sobre os índios pela Junta Temporária às autoridades na Corte, em fevereiro de 1823, para justificar a retirada deles das "masmorras". E, por fim, enfatizava mais ainda: toda a "injustiça" praticada contra eles era decorrente "de prepotência", "despotismo, e de arbitraried. do Governo extinto" Diante dessa expressão atribuída aos índios presos de Maranguape, não se pode deixar de dizer que ela tem um peso simbólico muito forte, pois tira aqueles da condição de réus e os transforma em heróis.

31

<sup>35</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>ldem.

Finalizando essa discussão sobre a prisão dos índios de Maranguape, em fins de 1822, é válido retomar aqui um dos momentos iniciais desse relato da Junta Temporária de fevereiro de 1823, em que a participação do vigário daqueles teria sido essencial para o desenrolar de toda a agitação ali. Como visto antes, tudo teria começado porque o padre, ante as "proclamações" (proclamação da Independência) de D. Pedro I, havia dito "a estação da Missa Conventual q' dentro em tres mezes seriaõ escravos". Saber o real significado da insinuação do clérigo, suas reais intenções em divulgar essa versão, é algo complexo. Mas, o fato é que contrariava fortemente os ideais de emancipação propagados por D. Pedro.

Ademais, levando em consideração a história contada pelo vigário, os índios teriam agido então não porque eram "amantes da causa da independência", mas por estarem insatisfeitos com a informação de que seriam escravos por conta da "proclamação" de D. Pedro I. Sendo assim, seguindo as mínimas pistas que os documentos fornecem, contata-se que embora suas vidas estivessem ligadas a uma estrutura de poder político-administrativa, era em prol de seus interesses que agiam, e não dos governantes e potentados locais, europeus ou não europeus. Eram suas terras que estavam em jogo quando desafiaram o poder de homens como o vereador de Fortaleza Joaquim Lopes de Abreu, do próprio diretor de índios José de Agostinho Pinheiro e se defrontaram com a violência de outros brancos como o capitão Marcos Antônio Brício e da própria Junta Provisória de Governo no final de 1822.

Porém, mesmo agindo em função de seus próprios anseios, nessa transição do Brasil colônia ao Brasil Império os índios de Maranguape simbolizaram, para as facções políticas que disputaram o Governo provincial, uma força reacionária à dominação de Portugal. Presos e castigados pela Junta Provisória que governou a província do início de 1822 ao começo de 1823, formada principalmente por portugueses, em contrapartida foram logo soltos pela Junta Temporária que assumiu o poder em seguida, cuja posse representou uma ruptura definitiva com a política de conquista da antiga metrópole — ou, noutras palavras: a independência.

Mas, apesar da Junta Temporária ter libertado os índios de Maranguape da prisão e proferido um discurso em que define e enaltece aqueles como "amantes da cauza da nossa Independencia", "Martires da Pátria"; muito embora tenha dito que,

no geral, os índios eram "os Senhores do Brazil" 7; não quer dizer que os homens que passaram a representar o recém-criado Estado brasileiro mantiveram sempre uma boa relação com os povos indígenas no Ceará. Na medida em que os anos se passavam, esses grupos e suas terras eram cada vez mais visados, levando as autoridades a discutir a possibilidade de extinção definitiva dos aldeamentos que resistiam ao tempo e as políticas assimilacionistas, onde vários índios continuavam habitando com reconhecimento oficial. Isso foi bastante debatido, sobretudo, em 1826, pelos membros da Junta de Governo que na época administrava o Ceará.

## 3.2 Aldeamentos indígenas no Ceará: mantê-los ou extingui-los?

Desde a expulsão dos jesuítas do Ceará, em 1759, aos poucos o olhar das autoridades e proprietários para os aldeamentos foi mudando. Organizados na lógica dos interesses de conquista da Coroa portuguesa, no período colonial eram de grande utilidade para a população não indígena. Embora se enfatizasse a questão da catequização como função essencial dos aldeamentos missionários, eles tinham outras finalidades importantes aos planos de dominação, como, por exemplo: gerar "uma estrutura de base para a reprodução da força de trabalho" facilitar a ocupação territorial pelos brancos, na medida que retirava de vários "povos indígenas o domínio que haviam conquistado sobre as terras que ocupavam" ; e, também, possibilitavam o recrutamento dos índios aldeados para lutar nas guerras, diante das "tentativas de conquista ou de invasão de outras potências europeias, ou mesmo de resistência de grupos nativos hostis".

Porém, lentamente, a importância e/ou necessidade dos aldeamentos foi diminuindo. Nos anos pós-independência do Brasil, enquanto que José Bonifácio Andrada e Silva defendia a estruturação desses espaços para "civilização dos índios bravos", no Ceará surgiram os primeiros debates dos administradores no sentido de suprimi-los. Se no período colonial interessava a vários segmentos sociais a "fundação e a manutenção das aldeias", principalmente "pelos privilégios dos

<sup>38</sup>MONTEIRO, John Manuel. *Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo*. São Paulo: Companhia das Letras. 1994. p.44

<sup>39</sup>COELHO, Elisabeth Maria Beserra. *Territórios em confronto: a dinâmica da disputa pela terra entre índios e brancos no Maranhão.* São Paulo: Hucitec, 2002. p.61

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>PUNTONI, Pedro. *A guerra dos Bárbaros: Povos Indígenas e a Colonização do Sertão Nordeste do Brasil, 1650-1720.* Op., cit. p.49

colonos em usufruir do trabalho compulsório dos índios aldeados"<sup>41</sup>, no século XIX, sobretudo após o surgimento do Estado brasileiro, a situação iria se alterar demasiadamente.

Um ofício de Tristão Gonçalves de Alencar Araripe, de 21 de maio de 1824, revela que o aldeamento de Vila Viçosa foi o primeiro a ser visado para extinção. Respondendo a Paulo Fontenele, diretor dos índios que havia solicitado a desarticulação desse reduto, o presidente informa: "Naõ esta em mim desaldeiar os seos dirigidos; pois iria contra as leis;" Ao contrário, para ele, era necessário reunir os índios "dispersos" e "obriga-los" a trabalhar, plantar "Manioca (*Mandioca*) em toda a estenção da sua Directoria", "obrigando aos Indios a certa quantidade de Covas e Castigando severam.<sup>te</sup> aos remissos com as penas do Directorio"<sup>42</sup>.

Quando Tristão Gonçalves, em 1824, se opõe a extinção desse aldeamento e ordena que os índios "dispersos" fossem lá reunidos, repetia um discurso que ecoou com força nas décadas anteriores. A prática de obrigá-los a viverem submetidos aos diretores foi violentamente notada na segunda metade do século XVIII, quando os Capitães Mores do Ceará esforçaram-se para cumprir as ordens pombalinas. Diante disso, para esquivar-se do controle desses dirigentes, e entre as muitas táticas de resistência e sobrevivência, a fuga foi uma opção recorrente na vida dos índios.

Com a chegada do século XIX, submeter os índios continuou sendo um árduo desafio. Na fala de Tristão, o Diretório aparece, então, como essencial aos planos de controle. Ponto de destaque no discurso oficial independente de temporalidade, a questão agrícola era uma de suas maiores preocupações, devendo-se combater a "ociosidade" e "vicios sem conto". Para ele, o uso da força de trabalho indígena (e de outros no interior duma situação permanente de subalternidade estrutural), impulsionaria a produção de gêneros alimentícios "p.ª se precaver aos effeitos da secca, e as circunstancias lamentaveis do Estado actual das Coizas"<sup>43</sup>.

Esse discurso de lamento, de pobreza e desgraça foi crucial para justificar as duras medidas para controle dos indígenas. O trabalho redimiria, civilizaria. Eliminar

.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Índios e mestiços no Rio de Janeiro: significados plurais e cambiantes (séculos XVIII-XIX). **Memoria Americana**. Buenos Aires 16(1) 2008. p.29

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Série: Ofícios dirigidos para a Junta da Fazenda Nacional, ao Governador das Armas, ao Ouvidor da Cidade de Fortaleza e para as Câmaras Provinciais. Ofício do Governo da província, emitido para Paulo Fontenele, diretor dos índios de Vila Viçosa Real. 21/05/1824. Cx.1. L. 2 (1824). fls. 52-52v.

o ócio, a miséria e tornar a província uma referência em termos socioeconômicos implicaria antes de tudo em civilizar. Trabalho e civilização eram questões que caminhavam paralelamente nos planos das autoridades no Ceará. Naturalmente, em todo o império do Brasil, era esse pensamento dominante.

Sendo assim, como os índios representavam um segmento significativo, cada vez mais os dirigentes imperiais se convenciam e reconheciam a necessidade da elaboração de um Plano Geral de Civilização para eles. Afinal, quando D. Pedro I ordena o fechamento da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa de 1823, também ignorou o "Apontamentos para civilização dos índios bravos do Império do Brasil', apresentado àquela instituição por José Bonifácio de Andrada e Silva. Por conseguinte, a Constituição de 1824 não tratava especificamente e/ou claramente daqueles em nenhum momento, e os assuntos indígenas continuavam sendo resolvidos com base nas normas do antigo Diretório dos Índios, fruto da iniciativa da Coroa lusa. Por essas e outras razões, para um país que pretendia tornar-se modelo, repensar a política indigenista era algo de que não se podia fugir.

Dessa forma, em 3 de julho de 1826, pretendendo elaborar "pela Assemblea Legislativa o Plano Geral da Civilisação dos Indios", o Ministério dos Negócios do Império exigiu do Governo do Ceará que informasse a respeito "tanto da indole, costumes, e inclinaçõens dos mesmos Indios, como dos terrenos proprios para os seus aldeamentos". Pela ordem superior, o presidente da província deveria ouvir "as respectivas autoridades" das diferentes vilas e povoações para obter "as noções precisas" sobre o andamento do processo de civilização indígena neste espaço e o que poderia ser feito no sentido de se alcançar melhores resultados, já que, muitas vezes, "baldados" eram "os esforços feitos para os civilizar, com avultadas despesas da Fazenda Publica"<sup>44</sup>.

Em se tratando de um "Plano Geral de Civilização para os Índios", o mesmo foi exigido dos representantes das demais províncias do império. As respostas variaram de acordo com a realidade de cada local, sendo que, no geral, prevaleceu uma representação do índio como ser inferior e entrave a ser superado<sup>45</sup>. Em

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Correspondência do Ministério dos Negócios do Império, enviada para o

presidente do Ceará, Antônio de Sales Nunes Belford. 03/07/1826. L 89 (1826). fl. s/n <sup>45</sup>Verifique-se: "Informações relativas à civilização dos índios, ordenadas por Sua Magestade, o Imperador, no ano de 1826". In: NAUD, Lêda Maria. (Org.) "Documentos sobre o índio brasileiro". 2.ª Parte. Revista de Informação Legislativa, 29, 1971. pp.297-336

relação à "situação dos índios do nordeste", segundo John Manuel Monteiro, predominou uma "linha de argumentação" pautada na "tese da degeneração racial e corrupção dos costumes" indígenas<sup>46</sup>. Quanto ao Ceará, a resposta do presidente foi enviada em 3 de novembro de 1826. Correspondendo-se com o "Illm. e Exm.º Sr. Jozé Feliciano Francisco Pinheiro, Ministro e Secretario d' Estado dos Negocios do Império", Antônio de Sales Nunes Belford informou, inicialmente, o seguinte:

> Em execução ao Aviso de V. Ex.ª de 3 de julho do corrente ano, em que se ordena, que eu informe acerca da indole, costumes, e inclinação dos Indios desta Provincia, quaes os termos proprios para os seos Aldeamentos, e quaes as causas, que ao meo vêr, tem feito mallograr os esforços para os civilisar; cumpre me transmitir a V. Ex.ª o resultado das minhas indagações á este respeito.

> Os Indios desta Provincia no estado, em que se achão actualmente apresentão huma indole inteiramente má, pois são muito propensos a ociosidade, e pelo conseguinte necessitados de furtar para poderem subsistir; e não consistindo seos trabalhos em mais do que alguma pesca, e em alguma parca lavoura, á que mostrão grande aversão, e em que alias poderião ser muito uteis<sup>47</sup>.

Embora no contexto pós-independência a maioria dos índios no Ceará não fosse mais vista como totalmente "selvagem", na fala do presidente Nunes Belford são representados como pessoas de "indole inteiramente má". Naturalmente, o eterno estigma do índio mau, perverso, decorre duma somatória de questões que, em conjunto, se configuravam como a antítese daquilo que aos olhos dominantes era tido por boa conduta. Entre outras atitudes: o não cumprimento absoluto das regras clericais e leis soberanas; a manutenção de práticas socioculturais, e até mesmo de certas práticas religiosas; a luta pela terra; a intolerância ao rígido disciplinamento do trabalho; e, mormente, os atos de violência e fugas como forma de resistência, são alguns dos pontos presentes nas ações indígenas que faziam com que os governantes lhes vissem como seres de "má índole".

Essa representação negativa que se fazia dos índios, em 1826, no fundo traduz, também, que não eram totalmente controlados, que resistiam aos planos de dominação. Na fala oficial, até mesmo os que de longas datas vinham prestando

<sup>47</sup>Relato do presidente Antônio de Sales Nunes Belford, enviado para o Ministério dos Negócios do Império. 03/11/1826. In: NAUD, Leda Maria. (Org.) "Documentos sobre o índio brasileiro". Op., cit. p.306

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>MONTEIRO, John Manuel. Tupis, Tapuias e Historiadores: Estudos de História Indígena e do Indigenismo. Campinas/SP. Tese de Livre Docência, Universidade Estadual de Campinas -UNICAMP. 2001. p.133-135.

serviços aos particulares ou atendendo certas demandas dos administradores eram constantemente descritos como "propensos a ociosidade". Segundo Nunes Belford, seus trabalhos não iam além "do que alguma pesca" e "alguma parca lavoura", o que naturalmente denota o interesse daquele em explorá-los o máximo possível. No geral, esse pensamento no sentido do aproveitamento intenso do trabalho dos índios levava os proprietários e seus gestores a pensar métodos de disciplinamento cada vez mais ríspidos, sendo que, em muitos casos, chegavam ao ponto de tratá-los como escravos, embora a lei proibisse a escravidão indígena.

Tudo indica que a "grande aversão" dos índios tidos por "domesticados" não era ao trabalho propriamente, tendo mais haver com os maus tratos que recebiam por parte daqueles que utilizavam seus serviços. É isso que se vê no requerimento dos índios de Vila Viçosa Real, que, em 1814, denunciando os diretores e brancos no geral, não eram contra o trabalho, e sim: aos castigos que sofriam nos roçados; míseros pagamentos ou total falta de remuneração; e, mormente, o tratamento de escravos dado pelos que lhes contratavam<sup>48</sup>. Logo, é questionável a versão de ócio e má índole indígena transmitida pelo Governo do Ceará ao Ministério dos Negócios do Império. Porém, esse olhar negativo se torna mais forte ainda no decorrer da narrativa de Nunes Belford. Em sua fala, "seus costumes são", "ao presente", "inteiramente grosseiros". Isso por que:

...aquella mesma tal, ou qual pequena Civilização, que tinham adquirido debaixo dos Directores, já pelas pertubações das continuádas revóltas desde 1821, e já pelo desastroso, e completo transtorno, que tem causado a fome e a Peste de 1824 para cá, se acha de todo corrompida com a relaxação, ou quase aniquilação, em que nestes ultimos tempos tem ficado esses mesmos Directorios: os Indios porem aprezentão a mais bella disposição phisica para os trabalhos fortes, especialmente para o Serviço da Marinha pela inclinação á pesca, que n'elles se observa<sup>49</sup>.

No discurso do presidente, três sérios problemas aparecem como causadores do que ele via como declínio da civilização indígena: a seca, que continuadamente assolava a província; a peste, quiçá graves doenças que atingiam a população no geral; e, também, as "perturbações"/revoltas que aconteciam "desde 1821"; Nesse

<sup>49</sup>Relato do presidente Antônio de Sales Nunes Belford, para o Ministério dos Negócios do Império. 03/11/1826. In: NAUD, Leda Maria. (Org.) "Documentos sobre o índio brasileiro". Op., cit. p.306

\_

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>XAVIER, Maico Oliveira. "...pedimos a Vossa Magestade Fidellicima mande recolher o Directorio por hum Decreto...": os índios de Vila Viçosa Real e o requerimento de 1814. Op., cit.

último caso, subentende-se que estivesse com o pensamento voltado para a participação dos índios nas guerras envolvendo as facções políticas que disputaram o Governo provincial no período de transição do Brasil colônia para o Brasil e imperial, bem como nos anos que se seguiram a independência.

Enfatizando a importância do Diretório, e naturalmente dos diretores, Nunes Belford argumenta, porém, que todas essas adversidades – as revoltas, a fome e a peste – teriam interferido diretamente e negativamente no cumprimento das normas pombalinas, prejudicado a boa execução daquele arcabouço jurídico que, convém reforçar, vigou ainda por muito anos no século XIX.

Tomando como foco de análise, ainda, o trecho supracitado, é possível dizer que: se historicamente os índios foram definidos como seres que tinham grande aversão ao trabalho, em contrapartida eram sempre vistos como sujeitos capazes de desempenhar os mais árduos serviços, trabalhos que exigiam força e "disposição física". Pela habilidade e facilidade em nadar, e por ter "inclinação à pesca", aparecem na fala de Nunes Belford como os mais adequados ao serviço da Marinha. Afora serem utilizados, sobretudo, na lida com agricultura, engenhos e fazendas, os índios eram observados como uma boa opção para executar outras diversas atividades na época.

Na continuidade do relato sobre a "índole, costumes e inclinações dos índios" para o Ministério dos Negócios do Império, o presidente Nunes Belford afirma:

As causas do mallogramento dos esforços feitos para a civilização dos Indios tem, ao meo ver, a sua origem já em alguma imperfeição dos Regulamentos, e Instrucções dadas para os Directores, e já na relaxação dos Directores, que ate pela pequenhez de seos Ordenados nunca cuidarão de cumprir a risca com os deveres de hum Director e pelo conseguinte ou se occuparão inteiramente de seos Negocios com inteira abstracção d'hum Emprêgo, que lhes não dava para sua subsistencia, ou se aproveitarão do trabalho dos Indios, reduzindo-os a seos Escravos, e sem os tratar com aquella brandura e caridade, com que deverião tratar homens livres, e necessitados d'educação<sup>50</sup>.

Não é mais só a fome, peste e revoltas que aparecem como problemas que atrapalharam a "pequena civilização" que os índios tinham alcançado. O discurso do

\_

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>ldem.

Governo do Ceará passa a apontar, também, que as falhas na execução das políticas indigenistas foram a principal causa dos malogrados esforços feitos nesse sentido, reconhecendo que os diretores eram maus instruídos e não se importavam em cumprir suas obrigações como deveriam.

Fato poucas vezes notado na fala oficial, o Governo provincial admitia que os diretores "nunca cuidarão de cumprir a risca com os deveres de hum Director". Mais interessados em seus próprios "negócios", muito se serviram "do trabalho dos Indios, reduzindo-os a seos Escravos" quando deveriam ser "educados" com "brandura" e tratados como "homens livres". Esse discurso de Nunes Belford é semelhante a um pronunciamento de João Severiano Maciel da Costa (Marquês de Queluz), que, anos antes, como ministro de D. João VI, havia dito que uma das causas do não êxito total do Diretório pombalino foi que: afora o "despotismo dos Governadores" de Capitanias, os diretores "não viram no emprego senão um meio de fazer fortuna". Segundo ele, "não tratam os indigenas como tutelados senão como escravos tôda vida" 51.

Na sequência da narrativa emitida ao Ministério dos Negócios do Império, Nunes Belford passa a tratar duma questão delicada, motivadora de graves conflitos: as terras dos aldeamentos indígenas que, em 1826, existiam no Ceará. "Quanto aos terrenos proprios para os seos Aldeamentos", alegando um suposto "estado de reducção em que se achão os Indios désta Provincia", o presidente defendeu que "parece me bastarem os da Villa de Soure, Povoação d' Almofala, e Villa Viçosa sendo o d'esta mui saudavel, e proprio para a Agricultura". Em relação aos dois primeiros, justificava que, além da existência de terras férteis onde os indígenas poderiam ser envolvidos nos trabalhos agrícolas, também tinham "a vantagem de sua proximidade á Costa", que permitia o desenvolvimento da pesca. Soure tinha ainda "mais a vantagem" de ficar próximo "á Capital, onde podem os Indios ser empregados utilmente e debaixo das vistas do Governo" 52.

Considere-se, então, que todos os aldeamentos não citados nominalmente pelo presidente deveriam ser extintos. Por fim, naquele dia 3 de novembro de 1826,

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>COSTA, João Severiano Maciel da. Apud MOREIRA NETO, Carlos de Araújo. *Índios da Amazônia: De maioria a minoria (1750-1850).* Petrópolis – RJ: Editora Vozes. 1988. p.28

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Relato do presidente Antônio de Sales Nunes Belford, enviado para o Ministério dos Negócios do Império. 03/11/1826. In: NAUD, Lêda Maria. (Org.) "Documentos sobre o índio brasileiro". Op., cit. p.306.

no relato emitido ao Ministério dos Negócios do Império, exigido no sentido da elaboração dum *Plano Geral de Civilização* para os índios, Nunes Belford conclui:

Se pois os Indios d'esta Provincia, poucos, como são actualmente, se reunirem em os Aldeamentos mencionados, e a testa d'elles se poserem como seos Directores homens de conhecida probidade, e de alguma Instrução, dando-se-lhes hum Ordenado que os faça dispensar de outra occupações para sua subsistencia, de certo elles poderão ser muito uteis tanto em diminuir-se nesta Provincia a necessidade da população Escrava como em fornecer-se o Exercito, e a Marinha de soldados, e Marinheiros robustos, e aptos.

Eis o meo fraco modo de pensar a este respeito, que suplico a V. Ex.<sup>a</sup> queira levar ao Alto Conhecimento de Sua Magestade o Imperador<sup>53</sup>.

Essa questionável ideia de que os índios eram poucos se intensificaria nas décadas seguintes. Na verdade, o discurso de que a população indígena decrescia vinha sendo fortemente propagado desde o século XVIII, mormente quando as fugas se tornaram constantes para livrar do ríspido controle dos diretores que passaram a lhes administrar, em substituição aos jesuítas. Por essas e outras muitas razões, em 1826 justificava-se assim a reunião dos índios apenas no aldeamento existente em Vila Viçosa, Soure e no de Almofala.

Ao fim e ao cabo, embora admitisse falhas na atuação dos diretores, o Governo do Ceará termina por reconhecê-los como a melhor opção para lidar com os índios, caso ficassem todos aldeados nos três aldeamentos ora citados. Defendendo o que era exigido através do § 1º do antigo Diretório pombalino, Nunes Belford alertava que esses deveriam ser "homens de conhecida probidade, e de alguma Instrução"<sup>54</sup>. Em contrapartida, já que pretendia fazer com que se dedicassem exclusivamente a causa da civilização indígena, sua sugestão era, portanto, que essas autoridades deveriam receber "hum Ordenado".

O presidente via os indígenas como uma importante opção para "diminuir-se nesta Provincia a necessidade da população Escrava". Um discurso um tanto quanto

-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>O § 1º do Diretório traz que os diretores deveriam ser homens dotados "de bons coftumes, zelo, prudencia, verdade, fciencia da lingua, e de todos os mais requifitos neceffarios para poder dirigir com acerto os referidos Indios debaixo das ordens". Ver: § 1º do Diretório pombalino, In: BEOZZO, José Oscar. *Leis e regimentos das missões: política indigenista no Brasil.* São Paulo: Edições Loyola. 1983 p.130

contraditório! Ora, naquele momento, se por um lado informava ao Ministério dos Negócios do Império que os índios eram poucos no Ceará – até mesmo sugerindo que o número de aldeamentos existente nesse espaço fosse reduzido para três – por outro lhes apresentava como uma boa alternativa para tornar desnecessária a importação de escravos africanos.

Mão de obra indígena livre e remunerada: noutros termos, era isso que Nunes Belford estava defendendo, embora, convém repetir, isso nem sempre ocorresse na prática. O fato é que seu pensamento a respeito da substituição da força de trabalho escrava pelos índios abre precedente para que se questione a versão de que a população indígena era reduzida, pondo em xeque cada vez mais essa justificativa dada para a proposta de extinção dos aldeamentos nos quais eles habitavam.

Finalizando o relatório sobre os índios do Ceará, enviado ao Ministério dos Negócios do Império em 3 de novembro de 1826, Nunes Belford afirma: "Eis o meo fraco modo de pensar a este respeito, que suplico a V. Ex.ª queira levar ao Alto Conhecimento de Sua Magestade o Imperador". Como dito antes, esse relato não denota o pensamento único e exclusivo de Belford, sendo oriundo de sérios debates realizados pelo Conselho do Governo, do qual ele era o presidente. Ante o Aviso ministerial de 3 de julho daquele ano, os membros da referida instituição haviam realizado importantes reuniões para prestar esclarecimentos sobre o assunto.

Numa delas, aos 22 de setembro, os conselheiros discutiram um "parecer" "que havia exigido o Exmo. Presidente" Nunes Belford, "sobre a indole, costumes, e inclinaçõens dos Indios" <sup>55</sup>. Nele, quanto aos aldeamentos, duas propostas são apresentadas: a primeira traz a ideia de extinguir todos eles; a segunda, não é outra senão aquela emitida depois ao Ministério dos Negócios do Império, sugerindo que deveriam existir na província apenas três deles (o da Vila Viçosa Real, o de Soure e o de Almofala). Referente a essa segunda alternativa, defendiam que:

No caso porem de não parecer conveniente a dispersão dos poucos Indios, que hoje existem na Provincia deveráo então ser aldeados em trez pontos, que nos parece mais convenientes a saber: Os Indios da Villa de Monte Mór Novo, Monte Mór Velho, e os de Mecejana, e Arronches deveráo ser aldeados na Villa de Soure, em rasão da pesca, dando-se igualmente as terras da Povoação de Maranguape

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Parecer apresentado e discutido pelos membros do Conselho do Governo provincial do Ceará, de 1826: In: "Documentos Sobre os Nossos Indígenas". Fortaleza: RIC. t.LXXVII, 1963[1826]. pp.323-324.

como melhores de planta para cultivarem; os Indios porem de Villa Viçosa, e Almofala ficarão residentes em suas respectivas Aldeas aonde tem bastantes recursos para viverem<sup>56</sup>.

O aldeamento de Soure, que no "parecer" dos membros do Conselho deveria permanecer ativo, receberia os índios de Arronches, Messejana, Monte Mor o Velho e Monte Mor o Novo. Para mantê-lo, utilizavam como argumento a facilidade que os aldeados teriam para a realização da pesca, naturalmente pelo fato de ficar situado em área litorânea e próximo ao Rio Ceará. Pela proposta daquelas autoridades, além de sua própria área territorial, ao aldeamento seriam anexadas, também, para melhor garantia do sustento dos aldeados, "as terras da Povoação de Maranguape".

Diante da proposta, é impossível não indagar: e os índios de Maranguape? Qual sua condição em 1826? Viviam individualizados ou aldeados? Aceitariam que suas terras fossem anexadas ao aldeamento de Soure e utilizadas, também, por nativos daquele lugar e de outros que lá seriam alocados? Ora, convém lembrar que, pelas informações da Junta Temporária do Governo de fevereiro de 1823, "a cento e quatorze annos estas terras foraõ dadas aos Indios"<sup>57</sup> daquela povoação, e que eles estavam se esforçando bastante para não perdê-las para os potentados locais.

Como foi visto anteriormente, em fins de 1822, quando na verdade buscavam a todo custo garantir a posse da terra, desafiando o poder de homens como Joaquim Lopes de Abreu e o próprio diretor José Agostinho Pereira, foram inclusive presos e castigados por ordem da Junta Provisória que na época governava o Ceará, sob a acusação de organizarem um "levante" na Serra de Maranguape e terem logo fugido "em marcha para a Vª Viçosa" Destarte, em 1826, o Conselho do Governo provincial objetivava retirar deles terrenos que vinham conseguindo manter a duras penas, ao que tudo indica pretendendo alocá-los, também, no aldeamento de Soure. Pela informação de que as terras de Maranguape eram "melhores de planta para cultivarem", se entende o porquê dessas áreas serem tão cobiçadas e invadidas pelos brancos de ascendência portuguesa, como estes dois ora citados.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>APEC. Fundo: Governo da capitania do Ceará. Série: Correspondência do Secretário do Governo. Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, enviado para Francisco Carvalho Mota, coronel da vila de Granja. 30/09/1822. Cx. 31, L. 98 (1822). fls. 125-125v.

Para o Conselho, os índios do aldeamento de Almofala e os índios de Vila Viçosa ficariam "em suas respectivas Aldeas", "aonde tem bastantes recursos para viverem". Nada é dito, portanto, sobre Ibiapina e São Benedito, redutos indígenas que ficavam, também, nos limites territoriais desta vila, na região da Ibiapaba. Ora, nesses espaços habitavam vários índios, que, pela expressiva participação na dinâmica social ibiapabana, nas décadas seguintes aparecerão várias vezes nos relatos produzidos por autoridades provinciais e intelectuais.

Em certo trecho do "parecer" do Conselho, de 1826, é dito, também, que:

Quando aconteça serem abolidas ou supprimidas as Villas de Mecejana, e Arronches, neste caso as terras, que se deráo aos Indios que dellas se desaldearem, deveráo ser encorporadas nos Proprios Reaes, e as da Villa de Monte Mór-Novo encorporarem-se ao dominio directo da Camara, por que ainda mmo. Sendo dos Indios Aldeados a mesma Camara sempre afforou-as, quando os Indios não precisavão de todas para seo Patrimonio<sup>59</sup>.

Não eram somente os aldeamentos das vilas de Messejana e Arronches que deveriam ser extintos pelo "parecer" do Conselho provincial, mas as próprias vilas. Abolido esse status político-administrativo e sendo as aldeias suprimidas, as terras dos índios "que dellas se desaldearem" deveriam ser incorporadas "nos próprios reais". Ora, assim eles não teriam nenhuma segurança de posse de suas terras, pois, noutras palavras, seriam incorporadas aos bens do Erário Real. A ideia do Governo era apenas permitir aos nativos que se sustentassem explorando essas áreas reservadas para eles, mas sem conferir total legitimidade de posse.

Quanto às terras indígenas em Monte Mor o Novo, desfazendo o aldeamento desse lugar, que não perderia o status de vila<sup>60</sup>, o plano do Conselho era incorporálas aos bens da Câmara local, alegando que a instituição já vinha aforando-as com os índios aldeados. Apesar do discurso de que isso ocorria só "quando os índios não precisavam de todas para seu patrimônio", pelos relatos coevos o que se nota é que essas áreas eram literalmente invadidas na maioria dos casos. Enfim, em 1826, a ideia de abolir os aldeamentos foi fortemente debatida pelo Conselho provincial. Quando o Ministério dos Negócios do Império procurou se informar sobre a situação

-

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Parecer apresentado e discutido pelos membros do Conselho do Governo provincial do Ceará, de 1826: In: "Documentos Sobre os Nossos Indígenas". Fortaleza: RIC. t.LXXVII, 1963[1826]. p.323-324. <sup>60</sup>Monte Mor o Novo passou à categoria de cidade de Baturité em 1858. Ver. BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Leis Provinciais do Ceará (1835-1861). Resolução n.º 839, 9/08/1858.

dos índios nas províncias para elaborar um *Plano Geral de Civilização dos Índios*, no Ceará houve quem defendesse "que o meio mais congruente, e ajustado para a civilisação, augmento, e prosperidade desta gente, he **a dispersão geral da aldeação delles**"<sup>61</sup>.

O plano do Governo, de extinguir todos os aldeamentos, implicava também, automaticamente, em anular de vez o antigo Diretório, ficando os índios "sujeitos a policia como os mais Cidadãos do Imperio". Logo, ao falar em força policial para eles, o Conselho provincial põe em xeque a ideia de que passariam a viver "livremente com que lhes approveur [aprouver]"62. Naturalmente, não ficariam imunes as normas de combate ao ócio, tido como algo inerente, sobretudo, a cultura indígena. Com as mudanças político-administrativas, surgiam novos mecanismos de controle para limitar suas ações e, mormente, explorar sua força de trabalho. Não sendo mais "tratados como inimigos a serem derrotados nos campos de batalha" como nos séculos XVII e XVIII, os indígenas seriam considerados, então, como afirma Maria Sylvia Porto Alegre: um "caso de polícia"63 – como acontecia, a propósito, com todo pobre livre.

Ainda sobre o parecer do Conselho ao presidente Nunes Belford, de 3 de setembro de 1826, ao propor a extinção "geral da aldeação" dos índios e algumas estratégias para submetê-los, os dirigentes da província se deparavam com o desafio de refletir sobre o destino das terras indígenas. Inevitavelmente, a questão terra, elemento central de disputas entre índios, proprietários e câmaras municipais foi trazida ao centro dos debates das autoridades no Ceará naquele momento.

E quanto a isso, a fala oficial é bastante dúbia: ora reconhecendo o direito de posse dos índios, mas, noutros casos, negando. "Aos Indios, somos de parecer", diziam os conselheiros, que sejam concedidas "com justiça, e equidade os antigos direitos de suas Propriedades, Datas, e Sesmarias de terras para a sua cultura, não pagando rendimento dellas". Aqui, referiam-se aos indígenas que ficassem aldeados nos três aldeamentos que permaneceriam ativos – o de Soure, Almofala e o de Vila

<sup>63</sup>PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; Fontes inéditas para a história indígena no Ceará. In: PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; MARIZ, Marlene da Silva; DANTAS, Beatriz Góis (Org.). *Documentos para a História Indígena no Nordeste. Ceará, Rio Grande do Norte e Sergipe.* São Paulo: NHII/USP e FAPESP – Fortaleza: SECULT, 1994. p.13

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Parecer apresentado e discutido pelos membros do Conselho do Governo provincial do Ceará, de 1826: In: "Documentos Sobre os Nossos Indígenas". Fortaleza: RIC. t.LXXVII, 1963[1826]. p.323-324. <sup>62</sup>Idem.

Viçosa. Porém, caso prevalecesse a radical ideia de eliminação de todos os aldeamentos, as terras indígenas, no geral, seriam todas incorporadas ao patrimônio do Erário Real. Individualizados, perderiam o direito de posse que tinham enquanto coletividade:

Quando pois se mande que os Indios se dispersem das suas Aldeas, e vivão aonde muito quiserem, parece-nos que estas Datas devem passar ao dominio directo das Camaras respectivas para afforal-as a qm. quiser ser util a Provincia pela sua cultura; não ficando deste modo incultas, como tem succedido no poder dos Indios, que nem cultivavão, todas, nem deixavão os extranaturaes cultivar, sem precedencia de choques e contestaçoens<sup>64</sup>.

Prometendo deixar os índios viver onde quisessem, sempre argumentando que suas decisões eram pensadas e executadas para o bem deles e em prol do império do Brasil, na verdade as autoridades não conseguiam disfarçar, como deixam claro no trecho do relato acima, que o interesse pela desarticulação dos aldeamentos indígenas girava em torno, sobretudo, da intenção de facilitar aos não índios o acesso a essas áreas até então pertencentes e ocupadas pelos ditos indígenas. O objetivo maior, ao que tudo indica, era fazer uso desses ambientes em benefício próprio ou de terceiros com os quais mantinham seus pactos, cujo apoio era imprescindível no complexo jogo de disputas políticas.

Abolir os aldeamentos e, por conseguinte, aumentar e consolidar o poder de interferência que as câmaras municipais já exerciam sobre essas áreas, proposta lançada e analisada naquele momento pelos membros do Conselho provincial, implicava, também, na abertura de um canal facilitador para que os vereadores permitissem a certos potentados locais o direito de explorar esse patrimônio indígena. Considerando os arranjos políticos da época, e que muitos dos homens abastados das vilas e povoações ocupavam cargos públicos, essa era, portanto, uma real e forte possibilidade.

A atitude dos índios de enfrentar os "extranaturais" – isto é, os que buscavam ocupar os terrenos que correspondiam aos antigos aldeamentos –, era algo que, pelo visto, não agradava nem um pouco os dirigentes da província que produziram o relato ora analisado. E se não permitiam que os brancos e outros explorassem esses

\_

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Parecer apresentado e discutido pelos membros do Conselho do Governo provincial do Ceará, de 1826: In: "Documentos Sobre os Nossos Indígenas". Fortaleza: RIC. t.LXXVII, 1963[1826]. p.323-324.

espaços como bem queriam, gerando assim episódios de conflitos, naturalmente é porque tinham um grande significado para eles. Na perspectiva indígena, não era somente a utilização da terra para fins de produção agrícola que estava em jogo. Há um apego a terra que ultrapassa essa dimensão, uma questão simbólica envolvendo a história dos ancestrais. Considerando essa questão, a ideia de "terra devoluta", recorrente na fala oficial, sobretudo no curso do século XIX, torna-se insuficiente para retirar dos indígenas o seu direito de posse, ao menos na perspectiva deles próprios, e não do Governo.

Ao afirmar que os indígenas não deixavam os não índios explorar as terras dos antigos aldeamentos sem "choques e contestações", o Governo provincial aponta uma situação que contraria a ideia de que não se interessavam por essas áreas. Por outro lado, acaba reforçando que o objetivo maior de suprimi-los era favorecer diretamente os sujeitos que ao longo os anos vinham tendo estes "choques" diretos com os índios: ou seja, os moradores brancos e outros segmentos.

Enfim, em 1826, o Conselho provincial discutiu seriamente a possibilidade de extinguir os aldeamentos. Mas, examinando fontes oficiais feitas depois, conclui-se que não foram abolidos. Diante das parcas informações sobre o assunto, é difícil saber porque as autoridades máximas do Ceará não foram adiante com a execução deste projeto naquele momento. Porém, não seria absurdo pensar que uma ordem contrária vinda da Corte, ou atos de insatisfação dos próprios índios nas várias regiões da província, tenha feito com que voltassem atrás. O fato é que, naquele ano, o plano de elidir os aldeamentos não foi concretizado – o que é bastante contraditório.

Nos anos seguintes, paradoxalmente, contrariando a ideia de suprimir os aldeamentos, por várias vezes o Governo chegou a repetir literalmente o discurso de combate à "dispersão" dos índios. Elucidativo quanto a isso é um registro de portaria de 24 de julho de 1828, no qual o mesmo presidente Nunes Belford afirma que:

Em attenção ao que me representou João da Cunha Pereira Director dos Indios de Mecejana sobre a dispersão d'estes occasionada pelas seccas ultimamente soffridas, e a conveniencia de os fazer tornar a seo domicilio, ordeno que o m.<sup>mo</sup> Director com os reforços, que lhe cumprem, proceda a juncção dos Indios de seo Directorio, e os faça convenientemente applicar ao trabalho; e para este fim deprecará com a presente portaria o auxilio, de que carecer aos commandantes

de Policia, em cujos Districtos existaõ alguns dos mesmos Indios assim o cumpra<sup>65</sup>.

Considere que Messejana, onde João da Cunha era diretor em 1828, foi um dos locais que o Conselho provincial apontou para ser extinto, em 1826. Na época, como visto, sugeriu-se que o aldeamento daquele lugar fosse abolido e a própria vila perdesse esse status. Como não aconteceu nem uma coisa, nem outra, e como muitos índios resistiam aos árduos regimes de trabalho através de fugas, novamente o Governo repetia o discurso de controle sobre a "dispersão" deles.

É importante notar que, no curso da década de 1820, a saída dos índios dos aldeamentos foi sempre apontada como decorrência de sua participação em revoltas, de doenças e, mormente, por conta da seca. Esse último ponto, nos relatos até aqui analisados, foi muito enfatizado. "A escassez de água foi uma constante em toda a história do Ceará"66: isso é fato indiscutível. Mas, longe de querer negar os efeitos negativos da seca para os índios e famílias sertanejas no geral, não se deve ignorar que a ênfase dada a essa questão pelo Governo pode mascarar outra situação: a "dispersão" dos nativos de Messejana poderia estar ocorrendo não somente por conta da seca, e sim para se livrar dum rígido controle e exploração dos próprios governantes naquele momento difícil.

Independente das motivações indígenas, o fato é que, mesmo nesse contexto de debates sobre a extinção ou manutenção dos aldeamentos, a saída daqueles para outras cincunscrições sem o consentimento de seus gestores era extremamente proibida. Tanto é que, atento ao trecho ora destacado, Nunes Belford deu total aval para que o diretor João da Cunha Pereira mobilizasse a força militar a serviço do Governo no sentido de capturar os índios "dispersos". Logo, se no pensamento oficial os índios "eram dignitários de certa proteção dos diretores" não é essa a impressão que se tem quando da análise de relatos como este ora citado.

<sup>è6</sup>VIEIRA JÚNIOR, Antônio Otaviano. *O Açoite da Seca: Família e Migração no Ceará (1780-1850).* XIII Encontro da Associação Brasileira de Estudos Populacionais. Ouro Preto – MG. 2002. p.1

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Portaria do presidente Antônio de Sales Nunes Belford, para o diretor de índios de Messejana, João da Cunha Pereira. 24/07/1828. Cx. 4, L 10 (1827-1828). fl. 93v/94

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>BRAGA JÚNIOR, Walter de Carvalho. *Marias e Madalenas entre a violência e a lei: crimes contra mulheres pobres na Vila da Fortaleza e seu termo (1790-1830).* Fortaleza/CE: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ceará – UFC. 2010. p.94

Prender índios que não queriam viver sob as normas estatais: essa foi uma das principais ordens das autoridades superiores que, constantemente, os diretores tiveram que cumprir. Embora os indígenas fossem oficialmente considerados livres, isso não era garantia de que podiam circular fora das vilas e povoações como bem quisessem. Por outro lado, manter-se nesses locais não implicava em ter uma condição de vida melhor, tanto é que a qualquer vacilo de seus dirigentes eles fugiam. Logo, vigilância não pode ser confundida com proteção. Viver sob o olhar atento dos diretores não quer dizer que eram protegidos por esses que, ao fim e ao cabo, sempre procuraram mesmo foi tirar o máximo de proveito da força de trabalho indígena em benefício próprio e de certos privilegiados.

Noutra portaria ao diretor dos índios de Messejana, em 5 de agosto de 1829, o Governo do Ceará, agora sob a presidência de Manuel Joaquim Pereira da Silva, volta a reforçar a ordem de combate a "dispersão" indígena:

Constando a este Gov.º q'. m. tos dos Indios da Direcção de Mecejana, e m. dos de Monte Mor Velho, q' p. Imperial Determinação se havião mandado remover p.ª ella, tem-se dispersado da m. de ficarem p. essa forma livres das vistas do seo respectivo Director, e não convendo p. forma algua consentir em semilhante disperção. Ordeno ao S. Director da sobredita V.ª de Mecejana, João da Cunha Pereira, q' tomando as percisas medidas faça logo recolher a mencionada Direcção todos aquelles Indios q' d'ella tiverem desertado. de la consenta de la cons

Os indígenas de Monte Mor o Velho tinham sido levados para Messejana por "Imperial Determinação". Em 1829, habitando ali sob as ordens das autoridades locais, por iniciativa própria vinham deixando o lugar – o que representava um grave desacato ao que antes havia sido ordenado pelo Governo imperial e cumprido pelo Governo provincial. Adotando uma conduta de resistência, desobedeciam as normas, regras, enfim: a notícia de que os índios "se dispersavam" (fugiam) para ficar "livres das vistas" do diretor revela o grande incômodo que sentiam com a ríspida e duradoura situação de submissão em que viviam. Porém, sua insatisfação era totalmente ignorada pelo Governo provincial, que arbitrariamente buscava trazê-

٠

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Portaria do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, para o diretor de índios de Messejana, João Ferreira de Veras. 05/08/1829. Cx.5, L 13 (1829). fl. 101

los de volta ao amargo convívio com essas autoridades que lhes administravam com bastante rigor.

Pela resistência indígena, naturalmente supõe-se que, ao expedir ordem para João da Cunha Pereira "recolher" a sua "Direcção" os índios "q' d'ella tiverem desertado", Manuel Joaquim Pereira da Silva não esperava que isso acontecesse apenas através dum diálogo de convencimento. Logo, tomar todas as "precisas medidas" para reunir os índios significava, também, noutras palavras, usar a força militar que, em Messejana poderia ser acionada a qualquer tempo a favor da máquina administrativa. Afinal de contas, pela portaria de 24 de julho, ora analisada, era isso que o presidente Antônio de Sales Nunes Belford havia ordenado claramente para este mesmo diretor<sup>69</sup>.

Mas, se por um lado essas repetidas ordens do Governo denotam um esforço para controlar os nativos, em contrapartida revelam que eles não se intimidavam e continuavam descumprindo claramente as normas oficiais. Mais de um mês após ter emitido para o diretor de Messejana essa última portaria, Manuel Joaquim Pereira da Silva lançou outra para o diretor da vila de Arronches, datada de 12 de setembro de 1829, onde afirma:

Constando a este Governo que m. tos dos Indios da Direcção de Arr. es, tem-se dispersado da m. afim de ficarem p.r essa forma livres das vistas do seo respectivo Director, e não convendo p. forma algua consentir em similhante desperção. Ordeno ao S. Vicente Ferr. do Reys que serve de Director da sobredita V. de Arr. es. p. impedim. to de molestia do actual q' tomando as percisas medidas faça logo recolher a mencionada Direcção todos aquelles Indios q' d'ella tiverem dizertado.

Fora do controle dos diretores: em todo Ceará, nos primeiros decênios do século XIX, foi assim que muitos índios procuraram viver. Pelos relatos examinados até aqui, a saída dos aldeamentos foi algo recorrente no curso da década de 1820, resistência que muito incomodou os representantes do Governo cearense. Quando na condição de aldeados se sentiam oprimidos, os riscos de serem presos e

(1827-1828). fl. 93v/94

<sup>70</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Ofício do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, enviado para o diretor de índios de Arronches, Vicente Ferreira dos Reis. 12/09/1829. Cx. 5, L.13 (1829). fl.128-128v

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Portaria do presidente Antônio de Sales Nunes Belford, para o diretor de índios de Messejana, João da Cunha Pereira. 24/07/1828. Cx. 4, L 10 (1827-1828). fl. 93v/94

castigados não eram suficientes para impedir que buscassem alternativas de vida fora desse sistema.

Por outro lado, para o Governo, índios ignorando o poder dos diretores era uma porta aberta para a desordem. Por isso, insatisfeito, Manuel Joaquim ordenou a Vicente Ferreira dos Reis que fizesse "recolher" a direção de Arronches todos aqueles que dela tiverem desertado. Em suma, ou viviam sob "as vistas" dos diretores, ou logo eram identificados como vadios, vagabundos, ociosos e outras várias adjetivações pejorativas historicamente atribuídas a eles pelas autoridades. E, ao serem taxados dessa forma, consequentemente eram perseguidos, presos e castigados.

Embora o antigo Diretório (cujas normas ainda eram utilizadas) regulamentasse a questão do trabalho indígena e proibisse que fossem escravizados, esses eram praticamente obrigados a prestar serviços aos brancos. Se por um lado o Governo falava em pagamento para aqueles, por outro não admitia que se recusassem a trabalhar quando eram solicitados. Controle social, essa era uma das maiores preocupações dos dirigentes da província, sendo os pobres livres no geral, obviamente incluindo-se os índios, bastante visados nesse sentido. Numa ordem para o diretor de Messejana, o presidente Manuel Joaquim, em 30 de junho de 1829, determina:

V M.<sup>ce</sup> passará as suas ordens afim de q' o Indio João filho de Manoel Pracido, seja entregue ao serviço do III.<sup>mo</sup> S.<sup>r</sup> Rd.<sup>o</sup> Jozé Martiniano d' Alencar. Huma vez q' este tem pago os seos trabalhos durante o tempo q' esteve no seo serviço, e só será d'elle isento quando deixe de os pagar ou elle não queira q' elle continue<sup>71</sup>.

Homem de inquestionável influência política, José Martiniano de Alencar, que representou o Ceará nas Cortes de Lisboa, posteriormente viria a ocupar, por duas vezes, o cargo de presidente da província<sup>72</sup>. Indispensável para muitos privilegiados, o trabalho nativo foi algo necessário e utilizado, também, por aquele padre. O índio

(1829). fls.61v/62 <sup>72</sup>Sobre ele e sua trajetória política, ver: ARARIPE, J. C. Alencar. *Alencar, o padre rebelde*. 2ª Edição. Fortaleza: Casa de José de Alencar/Programa Editorial, 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Ofício do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, enviado para João da Cunha Pereira, diretor dos índios de Messejana. 30/06/1829. Cx.5, L.13 (1829), fls.61v/62

João aparece, portanto, como um de seus contratados, talvez para lidar com os afazeres que giravam em torno do ambiente doméstico.

Analisando a citação acima, o índio João ficava numa situação difícil, praticamente não tinha escolha. Ora, só seria isento dos trabalhos prestados ao padre se esse não quisesse mais seus serviços ou deixasse de lhe pagar. Ou seja, ou trabalhava ou trabalhava. Fora isso, só mesmo a opção da fuga para se livrar da ordem do diretor João da Cunha Pereira e consequente prestação de serviço ao vigário. E caso fugisse, logo seria considerado mais um "disperso" e, por conseguinte, preso por desacatar as ordens do presidente Manuel Joaquim.

Destarte, homens e mulheres indígenas eram constantemente requisitados pelos proprietários ao Governo provincial, que, na maioria das vezes, ordenava aos diretores que atendessem tais solicitações. Para além dos afazeres domésticos, várias indígenas eram retiradas dos aldeamentos, com o aval do próprio Governo do Ceará, para desenvolver trabalhos desgastantes em benefício de certos proprietários, como o Capitão Antônio José de Vasconcelos. No dia 20 de Agosto de 1829, em ofício para José Monteiro Gondim, diretor de Soure, o presidente Manuel Joaquim ordena:

O S.r Director dos Indios da V.ª de Soure mande pôr a disposição de Antonio José de Vasconcellos dez mulheres Indias de sua Direcção p.ª se empregarem no serviço de apanhar algodão, as quaes deverão ser pagas do seo serviço pela forma do estilo. assim o cumpra<sup>73</sup>.

Desse modo, se no período colonial índias, escravas negras, mulheres pobres livres e libertas foram muitas vezes envolvidas nas atividades agrícolas e em serviços tão pesados quanto aos desenvolvidos pelos homens, a emancipação do Estado brasileiro trouxe um fim definitivo para essa prática. Ao contrário, a força de trabalho daquelas continuou sendo fortemente explorada por proprietários, de acordo ou em desacordo com as normas estatais.

Em 1829, portanto, quando o algodão era um produto importante no Ceará e movia parte de sua economia, diversas mulheres índias eram levadas à lida nas

\_

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Ofício do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, enviado para José Monteiro Gondim, diretor de índios de Soure. 20/08/1829. Cx. 5, L. 13 (1829). fls. 111v/112.

atividades algodoeiras<sup>74</sup>. Pela ordem de Manuel Joaquim, somente de Soure deveriam sair dez delas aos serviços do Capitão Antônio José de Vasconcelos. Embora dissesse que deveriam ser pagas "pela forma do estilo", tudo indica que sua ordem não foi bem aceita pelas índias. Em outro ofício enviado novamente ao diretor José Monteiro Gondim, em 25 de setembro de 1829, o presidente traz as seguintes informações:

Tendo em Portaria datado de 20 de Agosto p.p. ordenado a Vm q. fornecece 10 Indias do seo Directorio p.ª o serviço do Cap.<sup>m</sup> Antonio José de Vasconsellos, obrigando-se este naõ só a satisfaser os seos jornaes como sustental-os a contesse Vm fazer-lhe remessa de 7 e destes só lá chegaraõ seis fugindo logo huma, este procedimento he bastante criminoso pelas mesmas Indias p. tanto VM pondo em pratica todos os meios de brandura, os faça novam.e remetter, e no caso de qualquer resistencia das mesmas as faças remetter presas p.ª esta Cid.<sup>e</sup> p.ª lhe dar o destino conveninte<sup>75</sup>.

Naturalmente, este é apenas um dos vários casos em que indígenas não atenderam as ordens do Governo e as demandas dos proprietários. Historicamente, sejam homens ou mulheres, os nativos nem sempre aceitavam derramar suor nos serviços de terceiros. No relato ora citado há, portanto, uma forte demonstração de recusa à lógica de trabalho imposta pelas autoridades, "procedimento" entendido na óptica oficial como "bastante criminoso". Diante disso, se por um lado falou-se em tratá-las por "meios de brandura" e assim fazer com que atendessem os interesses do solicitante, em contrapartida orientava-se que, "no caso de qualquer resistência das mesmas", deveriam ser levadas presas para a Capital.

Portanto, a não aceitação dos índios ao disciplinamento do trabalho era vista como "crime" pelo Governo – aliás, convém ressaltar, isso acontecia, também, em relação aos negros escravos ou libertos e outros desfavorecidos. Exemplos como esse ora exposto permitem se afirmar o seguinte: na esmagadora maioria dos casos em que índios e índias eram presos e castigados não era por matar ou roubar, e sim

<sup>75</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Ofício do presidente Joaquim Manuel Pereira da Silva, enviado para José Monteiro Gondim, diretor de índios de Soure. 25/09/1829. Cx. 5, L. 13 (1829). fl.137

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Para Francisco José Pinheiro, "a economia algodoeira atingiu o seu auge" no Governo de Manuel Ignácio de Sampaio, de 1812 a 1820. Teria sido um tempo "marcado por um forte processo repressivo, principalmente sobre os povos indígenas, tendo como argumento ou álibi o combate à dispersão". PINHEIRO, Francisco José. *Notas sobre a Formação Social do Ceará (1680-1820)*. Op., cit. p.319

por se recusar a aceitar passivamente as condições aviltantes a que eram submetidos.

Ao mesmo tempo, não se contentando apenas com a força de trabalho nativo, os potentados locais cobiçavam incessantemente suas áreas territoriais. Relatos levados ao palácio do Governo do Ceará, tanto por iniciativa dos índios quanto de moradores brancos, são bastante elucidativos de que, na medida em que os anos se passavam, os embates pela terra indígena apenas se renovavam, fortificavam-se.

## 3.3 Desocupar para ocupar/explorar: a transferência de índios de seus respectivos aldeamentos para outros, novos embates pela terra indígena.

Nas primeiras décadas do século XIX, vários foram os conflitos entre índios e não índios pela posse das áreas pertencentes aos primeiros. Se, no ano de 1826, o Governo do Ceará debateu bastante sobre a manutenção ou não dos aldeamentos, não se deve ignorar a pressão feita pelos potentados para consumar seus planos de ocupação, domínio. Afora solicitar ao Governo provincial a transferência de índios de um lugar para outro, em certas ocasiões os privilegiados locais solicitaram isso ao próprio monarca ou a seus ministros, chegando a receber respostas positivas:

Accusando a recepção do Officio de Vossa Excellencia, Numero dez visto, na data de trinta e hum de Maio do corrente anno, que servio de Informação a Representação dos Moradores da Villa do Aquiraz, em que se queixão dos Índios de Monte Môr Velho, pertendendo a mudança delles daquella pequena Povoação para as Villas de Soure. Mecejana, e Arronches: cumpre-me responder a Vossa Excellencia que Sua Magestade o Imperador, tomando em consideração a commodidade que tem as referidas Villas para receberem os mencionados Indios, por se acharem quase disertas, podendo aquelles cohibir-se entao dos seos erros, e fazer-se mais uteis, por estarem debaixo das vistas do Governo; Há por bem Deferir á pertensão dos supplicantes, para que se verifique a mudança dos sobreditos Indios. Deos Guarde a Vossa Excellencia Palacio do Rio de Janeiro em dezoito de Agosto de mil oitocentos e vinte seis = Jozé Feliciano Fernandes Pinheiro = Senhor Antonio de Sales Nunes Belford<sup>76</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Correspondência do ministro dos Negócios do Império, José Feliciano Fernandes Pinheiro, emitida para o presidente do Ceará, Antônio de Sales Nunes Belford. 18/08/1826. L. 89 (1822-1826). fl. s/n

O relato acima, de 18 de agosto de 1826, é uma resposta de José Feliciano Fernandes Pinheiro a um ofício que havia recebido do presidente do Ceará, em 31 de maio daquele ano. Pela fala do ministro sabe-se que, naquele mês, moradores de Aquiraz fizeram uma "representação" relativa aos índios da povoação de Monte Mor o Velho. Queixando-se a D. Pedro sobre os "erros" que vinham cometendo, pediam sua transferência "para as Villas de Soure, Mecejana, e Arronches". Logo, indaga-se: quais "erros" deviam ser reparados? O que justificava a transferência? Ademais, se se dizia que os índios eram poucos em Monte Mor o Velho, qual a necessidade de ficarem divididos nas três vilas citadas, segundo o que é apontado no documento?

Analisando as fontes, muitas são as perguntas que vem à tona. O argumento de que os índios seriam transferidos para reparar "erros" não se configura motivo suficientemente forte para que isso ocorresse. Ora, nada impedia que fossem "civilizados" lá mesmo onde estavam, pois já vivam sob a gestão de representantes do Governo provincial e imperial, mormente os diretores. Ademais, a afirmação de que Soure, Messejana e Arronches gozavam de "comodidade" para receber "os mencionados índios" não significa que fosse impossível ter uma vida "cômoda" no aldeamento de Monte Mor o Velho, onde residiam de longas datas. Não quer dizer, também, que esse lugar fosse visto como escasso, onde a sobrevivência indígena estaria comprometida. Não era essa a realidade e, naturalmente, o Governo do Ceará, e principalmente os moradores locais que queriam a retirada dos índios daquele local, tinham plena consciência disso.

Em suma, essas áreas nas quais viviam não eram limitadas e inférteis ao ponto de não conseguirem sobreviver nelas, terras indígenas que vagariam quando fossem retirados de lá. Por tudo isso, não se deve perder de vista que a fala de José Feliciano Fernandes Pinheiro, e, mais que isso, o aval dado pelo imperador para a transferência dos índios de Monte Mor o Velho, surgem a partir de uma solicitação dos moradores de Aquiraz.

Ainda sobre a afirmação de que Soure, Messejana e Arronches tinham "comodidade" para receber os ditos nativos, tal justificativa encontra outra que não lhe complementa e, aliás, até lhe contrapõe: a versão de que estariam despovoadas. Isso não deixa de ser paradoxal: aos índios de Monte Mor o Velho prometia-se boa vida noutros redutos nativos que eram retratados, igualmente, como quase desertos. Naturalmente, com esse comentário não se objetiva fortificar a ideia de que tais vilas

estavam "quase desertas", muito menos contrariar a versão de que gozavam de "comodidade". A intenção é só alertar que a utilização desses dois termos, da forma como estão postos, implica numa antítese, em mais uma das muitas contradições do discurso oficial.

Mas, enfim, D. Pedro I "deferiu" o pedido dos moradores de Aguiraz, dando aval para a retirada dos índios de Monte Mor o Velho sem que esses desejassem sair. Não queriam isso. Depois, muito se esforçaram para voltar a habitar essas áreas que lhes pertenciam. Dois documentos hoje localizados na Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro – BNRJ, datados de 1831, são bem elucidativos quanto a essa questão. Num deles, de início, o vice-presidente do Ceará comunica ao ministro Manuel José de Souza França: "Passo as mãos de V. Ex.ª o requerimento de Joze Francisco do Monte, e outros Indios antigamente moradores na Povoação de Montemór Velho, em que me pedirao que os mandasse regressar para a dita Povoação". Em seguida, José de Castro Silva lembrou que os "suplicantes" haviam sido transferidos para Messejana "por ordem do Governo" cearense, "em cumprimento do Aviso dessa Secretaria de Estado de 18 d' Agosto de 1826 expedido em consequencia de hûa representação dos moradores da Villa do Aguiraz". Por fim, justificava ao referido ministro que, "por esse motivo nao me julgar authorisado para diffirir o requerimento", o remetia "a V. Ex.ª para o submetter ao conhecimento do Governo Supremo"<sup>77</sup>.

O outro documento é justamente o requerimento sobre o qual fala o vicepresidente José de Castro, feito pelos índios ou por algum intermediário próximo a eles. Inicialmente, nessa petição, é dito:

Disem José Francisco do Monte, Manoel Baptista dos Santos, Policarpio Pereira de Freitas, Manoel Bap. ta de Oliver.a, Anselmo Pereira Lopes, Estevaõ Pinheiro da Rocha, Joaõ Fran. Pereira, e mais **Índios naturaes de Monte-Mor-Velho**, que elles foraõ **arrancados pelo despotismo das suas casas**, e terras e mandados morar em Mecejana, com manifesta infraçaõ da Constituição do Imperio, que no titulo 2.º art.6 os declara Cidadãos, sem a menor sombra de duvida, por q. saõ nascidos no Brasil; e saõ ingenuos: logo assim devem gosar de todos os Direitos, que a Constituição garante aos Cidadãos. (**grifos meus**)

<sup>78</sup>BNRJ. Requerimento enviado pelo Governo do Ceará ao Ministério dos Negócios do Império, atribuído aos índios de Monte Mor o Velho. 28/07/1831. C – 0750, 029.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>BNRJ. Correspondência emitida pelo vice-presidente do Ceará, José de Castro Silva, para Manuel José de Sousa França, ministro dos Negócios do Império. 28/07/1831. C – 0750, 029.

O requerimento denuncia que os indígenas de Monte Mor o Velho haviam sido "arrancados" violentamente de suas habitações e "terras e mandados morar em Mecejana", e que essa medida, aprovada pelo próprio Governo Imperial em 1826, representava um grave desrespeito à Constituição do Império brasileiro, datada de 25 de março de 1824.

Sobre isso, algumas palavras são necessárias. No seu Título 2.º, Art. 6, a referida Constituição trata "Dos Cidadãos Brasileiros"<sup>79</sup>, algo que, no anterior, havia sido muito debatido na Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Como visto anteriormente, um dos grandes dilemas dos deputados foi para decidir se índios e negros deveriam ou não ser considerados cidadãos brasileiros no texto constitucional abortado com o fechamento da instituição, no fim de 1823. Pela Constituição posta em vigor no ano seguinte por D. Pedro I, para a obtenção da cidadania brasileira era preciso nascer no Brasil e ter enraizamento nesse lugar. Esse era o ponto determinante, e isso os índios tinham – o que era alegado naquele requerimento.

No parágrafo I do artigo e título citados, é dito que "São Cidadãos Brasileiros" todos "que no Brasil tiverem nascido, quer sejam ingênuos<sup>80</sup>, ou libertos, ainda que o pai seja estrangeiro, uma vez que este não resida por serviço de sua Nação"81. Ora, assim, índios e negros não escravos nascidos no Brasil automaticamente deveriam ser considerados cidadãos desse Império. Ou não? Ao menos é isso que fica subentendido quando se lê essa passagem da Constituição de 1824. Logo, se na prática isso nem sempre ou quase nunca era reconhecido pelos privilegiados, no requerimento indígena o status de cidadão é reivindicado com o intuito de alcançar o objetivo maior daqueles: retornar para suas terras em Monte Mor o Velho.

<sup>79</sup>Constituição Política do Império do Brasil, 25/03/1824. Título 2.º, Art. 6. In: ALVES FILHO, Ivan. Brasil, 500 anos em documentos. Rio de Janeiro: Mauad. 1999. p.165.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Na Constituição de 1824, o termo "Ingênuo" foi empregado para distinguir os que nasciam "livres" dos que nasciam escravos. Fica claro, portanto, que foi pensado para diferenciar principalmente os sujeitos de "cor". Índios, negros e seus descendentes nascidos "livres" eram, assim, considerados "Ingênuos". Por conseguinte, a referida expressão está diretamente relacionada, também, à questão da diferenciação entre aqueles que seriam os cidadãos passivos, os ativos com direito ao voto e os ativos eleitores e elegíveis. Ou seja, não bastava ser "Ingênuo (nascer livre) para votar e/ou concorrer a cargo público. Para isso, a própria Constituição exigia que o cidadão do Império tivesse e comprovasse certa renda econômica, naturalmente acessível apenas às elites. Sobre o assunto, verificar: MATTOS, Hebe Maria. Escravidão e cidadania no Brasil monárquico. Rio de Janeiro: Zahar, 2000. p.20-21

<sup>81</sup> Constituição Política do Império do Brasil, 25/03/1824. Título 2.º. Art. 6. Doc. cit.

O requerimento feito pelos indígenas ou em nome deles é incisivo: o episódio em que foram "arrancados" de suas casas e levados para Messejana representava uma grave "infração da Constituição do Imperio". Dizia-se que esta, "no titulo 2.º art.6", "os declara Cidadãos". Embora os índios não sejam citados nominalmente na Constituição, alegava-se que, "sem a menor sombra de duvida", eram cidadãos, posto "q. são nascidos no Brasil". Claro, o longo convívio com as autoridades laicas e clericais e a consequente apropriação de valores europeus permitia a defesa do status de cidadão aos índios de Monte Mor o Velho. Afinal, não se defendia isso aos índios tidos como "bravios", errantes, mesmo sendo originários do Brasil.

Em 1823, certos deputados da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil haviam deixado isso bastante claro em seus discursos. Como visto antes, Manuel José de Sousa França foi um dos que defendeu veementemente: "Nós, é verdade, que temos lei que lhes outorgue os direitos de cidadãos, logo que elles abração os nossos costumes, e civilisação, antes disso porém estão fóra da nossa sociedade" Logo, reforça-se aqui: a longa vivência com representantes estatais e eclesiásticos era o que de fato possibilitava o discurso de que os índios de Monte Mor o Velho eram cidadãos do Império, ponto muito enfatizado naquele requerimento enviado ao Ministério dos Negócios do Império, em 1831.

Ora, dessa forma, pela lógica, se era defendido que os índios de Monte Mor o Velho tinham que "gosar de todos os Direitos, que a Constituição garante aos Cidadãos", naturalmente os outros inseridos no âmago da sociedade tida por civilizada, que conviviam cotidianamente com brancos e outros segmentos, não deveriam ser tratados de modo diferente, e sim como cidadãos do Império. Nesse período em que o discurso oficial geralmente dividia em "bravos" e "mansos", era nessa última categoria que se enquadravam os nativos que habitavam nas demais povoações e vilas da província.

Na continuidade do requerimento atribuído aos indígenas, reforçava-se:

He garantido pelo §6 do art. 179 do tit 8º a conservação, ou sahida do Brasil, guardados os regulam. Tos policiaes, e salvo o prejuiso de terceiro: está claro q' nenhum Cidadão Brasileiro pode ser obrigado a morar em certos, e determinados lugares. No § 22 do citado art e tit he garantido o Direito de Propriedade em toda a sua plenitude.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>Discurso do deputado Manuel José de Sousa França. In: Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil, 1823. Tomo V. Sessão de 23 de setembro. p.167

Jamais podiaõ os supp. es serem forçados a largarem as suas casas, os seus sitios, e as suas terras... 83

Logo, como teoricamente os índios de Monte Mor o Velho estavam sendo definidos ou se definindo como cidadãos, e o § 6 do Art. 179 da Constituição de 1824, acima referido, abria espaço para dizer "que nenhum Cidadão Brasileiro pode ser obrigado a morar em certos, e determinados lugares", não deveriam ter sido levados a contragosto para a vila de Messejana, em 1826. Entretanto, o fato é que, paradoxalmente, desrespeitando a lei, era o próprio Governo Imperial que tinha ordenado que aqueles fossem retirados dali em atenção e para satisfação dos moradores não indígenas de Aquiraz, que haviam solicitado isso.

Ainda sobre o excerto supra, como se vê, denunciava-se fortemente que os índios jamais deveriam ter sido transferidos de Monte Mor o Velho, retirados de habitações, "seus sítios, e as suas terras". Assim, embora os indígenas não sendo citados nominalmente na Constituição de 1824, tendo por base o §22 do Art. 179 daquele documento, atribuía-se para eles o "Direito de Propriedade em toda a sua plenitude".

Por fim, descontentes com a saída forçada de Monte Mor o Velho, os indígenas pediam as autoridades "que lhes conceda licença para se retirarem aos seus lares, levando consigo a Imagem de N. S. da Conceição daquela Matriz, que tão bem se acha exilada na Matriz de Messejana"<sup>84</sup>. Com essa atitude, longe de querer somente evidenciar uma cristandade, na verdade os nativos queriam fazer valer seus direitos.

A iniciativa desses índios denota, portanto, forte esforço para não perder suas terras e/ou até mesmo tentar recuperar áreas ocupadas por outros quando foram retirados dali. Historicamente, no "processo de territorialização" em que muitas vezes eram transferidos e retransferidos dum local para outro pelas autoridades, na região que hoje forma o Nordeste do Brasil "uma população descendente dos índios" dos antigos aldeamentos buscou a duras penas manter "sob controle" as áreas que aqueles "mantinham como de posse comum", se identificando "coletivamente

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>BNRJ. Requerimento enviado pelo Governo do Ceará ao Ministério dos Negócios do Império, atribuído aos índios de Monte Mor o Velho. 28/07/1831. C – 0750, 029.
<sup>84</sup>Idem.

mediante referências às missões originais", "a acidentes geográficos" ou a "santos padroeiros"85, como faziam os de Monte Mor o Velho, em 1831. Nas décadas de 1820 e 1830, a disputa com os moradores brancos da vila de Aquiraz pela posse da terra foi intensa, violenta e bastante desgastante para as ambas as partes, mas, sobretudo para os primeiros.

Essa indesejada transferência dos índios de Monte Mor o Velho para a vila de Messejana, em 1826, é apenas um dos vários casos que ocorreram no Ceará com inúmeros grupos indígenas, seja no período colonial ou no contexto do Império brasileiro. A título de exemplo, pode-se citar, outrossim, o caso dos que viviam em Monte Mor o Novo (hoje cidade de Baturité). Transferidos de lá por ordem do Governo do Ceará, foram alocados, também, em Messejana.

Alguns relatos coevos trazem boas informações sobre o assunto, como uma representação, com "abaixo-assinado", da câmara e moradores da vila de Monte Mor o Novo. Enviada ao Governo provincial no início de 1828, depois foi emitida pelo presidente Antônio de Sales Nunes Belford para as autoridades na Corte Rio de Janeiro:

> A Camara, e Povos da Villa de Monte Mor Novo, Prov.ca do Ceará, abaixo assignados86, em sessão extraordinaria de sete de Janr.º de 1828, com a mais profunda reverencia representaõ a V.M.I, que creando se a ditta V.ª no dia 31 de M.ºo de 1764, ja a annos se Aldeados duas Naçoens de numerosos denominados = Caninde = e Ginipapo = mas este pais foi sempre taõ contrario a sua propagação, que desde tão remota antiguidade até o anno de 1824 compunhao hua pequena Aldea, e esta mesma ja estaria extinta, se nao desertace para Ella de tempos em tempos infinidade de Índios de varias v.as da Prov.ca, acabando contudo os seus dias sem propagação. Appareceo nesta Prov.ca a sempre lamentavel, e nunca vista, e experimentada secca do anno de 1825 que devorou, nao só o Cabedal dos Habitantes da Prov.ca, como que deminuio pela fome, e males, que ella costuma arrastar, quase metade de seos mesmos Habitantes, e entre elles a gente, que mais pereceraõ, foraõ os Indios, e outras pessoas de igual condição, sempre, dominados em todas as epucas da ociosidade<sup>87</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos "índios misturados"? situação colonial, territorialização e fluxos culturais. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. (Org.) A viagem da volta: etnicidade, política e reelaboração cultural no Nordeste indígena. 2.ª ed. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria/LACED, 2004. p.25

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>Ver o "abaixo-assinado" no anexo 2, fotos 3, 4 e 5.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>BNRJ. Representação, com abaixo-assinado, da Câmara e habitantes da Vila de Monte Mor Novo, pedindo a transferência dos índios dali para a aldeia indígena da Vila de Messejana - 1828. II - 32, 24, 015.

Foi numa sessão extraordinária que os edis da câmara de Monte Mor o Novo organizaram a representação acompanhada do "abaixo assinado" dos moradores, em 7 de janeiro de 1828. Sob a presidência de Francisco Pereira da Silva, requereram que os indígenas fossem retirados daquela vila. Diante dessa situação, é impossível não pensar na proximidade e jogo de conivência existente entre autoridades locais e particulares que, naquele momento, pretendiam transferir (para não dizer expulsar) os índios para Messejana.

Assim, buscavam desocupar e fazer uso das férteis áreas territoriais onde aqueles viviam. Ao fim e ao cabo, era esse o interesse maior. A presença indígena nesses espaços era, então, um grande obstáculo para os planos de exploração dos não indígenas. Nunca é demais lembrar que, em 1826, o presidente Antônio de Sales Nunes Belford já havia revelado todo o seu descontentamento com os índios, reprovando a conduta de não deixarem os brancos explorar as terras dos aldeamentos "sem precedencia de choques e contestaçoens" No início de 1828, em Monte Mor o Novo, era esse clima turbulento que prevalecia entre ambas as partes.

No relato ora citado, um detalhe que merece destaque é a identificação de etnias que habitavam aquele lugar. Segundo informam as autoridades, no momento da criação da vila, em 31 de março de 1764, "se achavaõ Aldeados duas Naçoens de numerosos Indios, denominados = Caninde = e Ginipapo". Esse é, portanto, um caso raro, pois, quanto ao Ceará, a maioria absoluta das fontes oitocentistas não traz a discriminação étnica destes povos. No geral, concordando aqui com Maria Leônia Chaves Resende, "os colonizadores não estavam preocupados em reconhecer as diferenças que personalizam as diversas nações indígenas", homogeneizando-as por meio da "designação, bastante genérica, de índios".

Dessa forma, embora os índios de Monte Mor o Novo tenham sido identificados, em 1828, como descendentes dos Canindé e Genipapo, a notícia de que o Aldeamento da vila recebia "infinidade de Índios de varias v. as da Prov. abre possibilidade para se pensar que outras etnias foram reunidos àqueles ao longo da

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>Parecer apresentado e discutido pelos membros do Conselho do Governo provincial do Ceará, de 1826: In: "Documentos Sobre os Nossos Indígenas". Fortaleza: RIC. t.LXXVII, 1963[1826].

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>RESENDE, Maria Leônia Chaves de. *Brasis coloniales: o gentio da terra nas Minas Gerais setecentistas (1730-1800).* Texto apresentado para o encontro da Associação de Estudos Latinoamericana. 2001. p.3

colonização. Isso significa, então, uma mistura que levava a eliminação de etnicidades específicas, já que os índios passavam a ser identificados não mais por sua etnia, mas como aldeados. Historicamente, "uma das características básicas" dos aldeamentos formados por padres e/ou autoridades laicas "era seu constante reabastecimento com novos contingentes humanos", por meio "do ingresso" de índios "transferidos de outras aldeias ou regiões por razões variadas" 90.

Porém, para legitimar a retirada dos índios de Monte Mor o Novo, autoridades locais e moradores justificavam que em momento algum eles haviam prosperado. Por essa lógica de interpretação dominante estavam acabando "seus dias sem propagação". Argumentando que apenas "compunham uma pequena Aldeia", os vereadores e moradores não indígenas buscavam tornar desnecessária, inútil, a presença daqueles ali. E assim, ao apontá-los como aldeados, novamente reforçam que os aldeamentos existiram ainda por muitos anos no interior das vilas indígenas no século XIX.

Contudo, a fala oficial para esses aldeamentos era sempre negativa. Monte Mor o Novo, na Serra de Baturité, foi apontado como deserto, discurso utilizado para legitimar a desarticulação dos referidos redutos indígenas em todo Ceará, seja nas áreas litorâneas, no sertão ou nas serras. Obviamente, os espaços de refrigério como a região da Ibiapaba, Serra de Baturité, Serra de Maranguape e outros ambientes abundantes em riquezas naturais não ficavam totalmente imune aos problemas sociais causados pela estiagem. Exagero ou não, dizia-se que a seca de 1825, a fome e os males trazidos por ela fizeram perecer na província "quase metade de seus habitantes", sendo os índios e "outras pessoas de igual condição" social os mais afetados. Mas, ironicamente, ao mesmo tempo em que foram indicados como os principais atingidos, os índios eram praticamente apontados como culpados pelos efeitos negativos das secas em suas vidas, na medida em que se associava a falta de alimentos, doenças e mortes em tempos de estiagem àquilo que na visão dominante era tido como "ociosidade", algo fortemente atribuído aos povos indígenas. Aliás, nunca é demais (re)lembrar que eles tiveram sua força de trabalho violentamente explorada por conta desse discurso de combate ao "ócio".

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os Índios Aldeados no Rio de Janeiro Colonial – Novos Súditos Cristãos do Império Português. Campinas/SP: Tese de Doutorado em Ciências Sociais, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2000. p.78

Na continuação da representação que autoridades e moradores de Monte Mor o Novo emitiram ao Governo do Ceará, e que posteriormente foi enviada para a Corte do Rio de Janeiro, reforçava-se:

> ...os Indios desta V.ª [de Monte Mor o Novo] acabaraõ se ás garras da cruel fome. Que dolorosa lembrança! Apenas existe destes entre machos, e femias o numero de quise (sic) pessõas. No longo espaço de tempo da Aldeação destes Índios, nunca ja mais propagaraõ, e p. r conseq.a he hoje impossivel, que propaguem, sendo quinse em numero, p. q a larga experiencia tem mostrado, que este Pais he contrario a sua mesma propagação. Accrece alem disto que no Territorio desta V.ª nao há peixe, e Casas [caças] para se sustentarem, unicos, de que os Indigenas lanção mão para viver, e aborrecem a cultura, e qualquer ramo de Cômercio, embora sejaõ Capitaneados p. hum bom Director. Parece conveniente ao servisso de **Deos**, da **Nação**, e de **V.M.I**, que estes poucos Indios que estão impropagaves, sejaõ incorporados aos Indios da V.ª de Mecejana, huma das mais propagaves, e pingues, visinha a Costa do Mar, Magues, e Camboas, e posto que esteja tao bem quase devoluta, e exista hum pequeno numero dos Indigenas, elles saõ alli propagaves, como a experiencia occular o tem mostrado. Alem do expendido, esta V.ª diverificou [diversificou] logo na sua creação das villas chamadas de Indios, p.º que estas contem huã legua de Territorio, e aquella foi creada com vasto Territorio, Cap. Mor de Ordenanças de Homens brancos, que ja existiao na mesma creação, e hoje em dia a sua população crece, e se augmenta, depois dos extragos da secca p.r ser terra de florente cultura<sup>91</sup>. [grifos meus]

Correspondendo ou não a situação real, em 1828 as autoridades daquele lugar computavam em apenas quinze os índios que ali viviam, incluindo homens e mulheres. Diziam ainda que, na história de "Aldeação" deles, nunca teriam "propagado". Todavia, é necessário cuidado para não transformar esta versão numa verdade absoluta. Para Isabelle Braz Peixoto da Silva, desde que a "povoação de aldeia e antiga missão dos índios de Nossa Senhora da Palma" passou à condição de vila de Monte Mor o Novo, os relatos oficiais sobre o local foram produzidos de modo que nos levam a "deduzir" que era "baixo o índice populacional" indígena ali e a fazer perguntas como: "onde estariam os índios" nessa vila 92?. Logo, concordando com Ana Paula Cavalcante Simioni, entendendo que os discursos são

<sup>91</sup>BNRJ. Representação, com abaixo-assinado, da Câmara e habitantes da Vila de Monte Mor Novo, pedindo a transferência dos índios dali para a aldeia indígena da Vila de Messejana – 1828. II – 32, 24. 015.

<sup>92</sup>SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. *Vilas de índios no Ceará Grande: dinâmicas locais sob o Diretório Pombalino.* Op., Cit. p.118-136

"historicamente e socialmente inscritos" e "imbuídos de força, inclusive política" é preciso não ignorar que, em 1828, quem diz que os índios eram apenas quinze para justificar sua transferência são as autoridades e os moradores locais, ou seja, os principais interessados em consumar o processo de ocupação das áreas territoriais indígenas.

Falando "q a larga experiencia tem mostrado que este Pais he contrario a sua mesma propagação", querendo ou não aqueles admitiam que o contato com os europeus foi bastante maléfico para os índios. Afinal, deve-se atentar que, aqui, a palavra país oculta o colonizador e sua ação. Embora reconhecendo que no longo tempo de aldeados os indígenas de Monte Mor o Novo haviam se deparado com situações contrárias à sua "propagação", quando falam sobre estas experiências as autoridades locais silenciam sobre a conduta violenta dos brancos no decorrer do processo de colonização. Na fala oficial, a culpa sempre é da seca, causadora da falta de alimentos, fome, doenças e mortes dos indígenas (e dos não indígenas na mesma condição).

A rispidez da "conquista" lusa é, então, ocultada na representação dos edis e moradores não índios de Monte Mor o Novo, cuja maioria talvez descendesse de portugueses responsáveis por invasões de terras indígenas e atos de violência praticados contra estes no curso dos anos. Logo, intuíam conseguir a transferência dos índios para Messejana sem comprometer a imagem e memória dos próprios antepassados. Não lhes interessava dizer que diversas famílias nativas haviam sido dizimadas pelos europeus. Desse modo, sendo necessário apontar outras causas para explicar a versão de brusca diminuição dos índios dos antigos aldeamentos: a seca aparece, portanto, como uma das justificativas recorrentes nesse sentido.

No discurso oficial, afora a forte ênfase dada à questão da seca para justificar a retirada dos indígenas de Monte Mor o Novo, dizia-se que lá eles não tinham peixes e caças. Além de tal afirmação ser questionável, a longa relação mantida com brancos, que eram sempre incentivados pela Coroa lusa a desenvolver atividades agrícolas, permite que se diga que esse não era único meio de sobrevivência para eles neste lugar. Naturalmente, não viviam mais só de pescar e caçar. Em 1828, vários índios ali eram agricultores, mais que nunca precisando de suas terras. Cabe

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>SIMIONI, Ana Paula Cavalcanti. Os efeitos dos discursos: saber e poder para Michel Foucault e Pierre Bourdieu. **Plural**; Sociologia. USP. São Paulo, nº 6. 103-117, 1999. p.105,112

lembrar que esses já haviam lidado com atividades agropecuárias com os jesuítas, e que, desde 1764, sob a gestão dos diretores, embora em situação difícil, mantinhamse, também, de serviços prestados aos particulares e autoridades. Encarando péssimas condições de trabalho, eram obrigados a disponibilizar por preços ínfimos, quando não até sem pagamento, sua mão de obra.

Tudo isso é silenciado pelos administradores daquele local em 1828, que falam apenas que os índios eram "Capitaneados p.r hum bom Director" e mesmo assim "aborrecem a cultura, e qualquer ramo de Cômercio". Essas concisas palavras, embora suavizando e até mesmo escondendo as rígidas tentativas de controle e exploração da força do trabalha nativo, são importantes indícios para se refletir sobre a luta indígena, no sentido de não se submeter absolutamente aos interesses da lógica dominante.

Ainda sobre o documento ora citado: a fala de que era do agrado de Deus, da Nação e do Monarca que os índios de Monte Mor o Novo fossem transferidos para Messejana, revela a estreita relação entre realeza e Igreja Católica com a finalidade de legitimar a submissão dos nativos. Esse elo, fortemente notado no período de dominação da Coroa de Portugal, continuou sendo essencial aos planos de dominação no Império do Brasil. Assim, em 1828, para retirar os índios de Monte Mor o Novo, em sua solicitação ao Governo os moradores e vereadores desse local fizeram uso, também, do nome de Deus.

Sobre Messejana, para onde seriam levados os nativos de Monte Mor o Novo, é descrita como um dos "mais propagáveis" redutos indígenas do Ceará, onde os índios, quando removidos para lá, teriam condições favoráveis para sobreviver sem maiores dificuldades. Alegava-se que enquanto cada vila indígena na província "contem huã legua de Territorio", aquela havia sido "criada com vasto Territorio", tendo inclusive Capitão Mor de Ordenanças de Homens brancos.

Não ignorando o potencial de Messejana e sua relevância aos índios que lá viviam, essa informação de que era a maior, dentre as vilas indígenas da província, não corresponde à realidade. Vila Viçosa Real, por exemplo, era a mais extensa delas, abrangendo toda a parte norte da atual região da Ibiapaba<sup>94</sup>. Dessa forma,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>XAVIER, Maico Oliveira. "Cabôcullos são os Brancos": dinâmicas das relações socioculturais dos índios do Termo da Vila Viçosa Real (século XIX). Fortaleza: SECULT/CE, 2012.

essas distorções demonstram na verdade um esforço dos moradores de Monte Mor o Novo para convencer as autoridades provinciais e imperiais a acatar sua solicitação.

Por conclusão, no final da longa representação: após repetirem bastante o argumento de que os índios eram poucos e deveriam ser transferidos por serem "impropagáveis" ali; depois de afirmar, também, que apenas "hum pequeno número" de índios habitava Messejana, mas que sua população crescia "depois dos extragos da secca"; os edis e moradores não índios de Monte Mor o Novo "suplicaõ a V.M.I, que por bem da salvação destes Indigenas, e alta grandesa de V.M.I se digne mandar incorporar os Indigenas desta V.ª, aos da V.ª de Mecejana". Com essa fala em tom de benevolência finalizam aquela tão importante narrativa para eles, cujos interesses se voltavam para espoliação das férteis terras que seriam desocupadas com a saída dos indígenas daquele local, em caso de resposta positiva do rei.

Por fim, a decisão do Governo Imperial foi favorável ao pedido da câmara e moradores de Monte Mor o Novo. Em 4 de julho de 1828, o Ministério dos Negócios do Império ordenou ao Governo do Ceará que os índios "focem fazer o seo estabelecim.<sup>to</sup> na Villa de Mecejana"<sup>95</sup>. Desse modo, a partir daí, a transferência deles passou a depender apenas da vontade das autoridades provinciais.

Em diálogo com as autoridades de Monte Mor o Novo, o Governo do Ceará buscou, então, planejar a retirada dos índios dali. Encarregado da administração dos indígenas, o diretor José Severiano teria alertado o presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva o quanto seria ruim "a remoção dos poucos Indios de sua Direcção" naquela ocasião, por terem "suas roças e pequenas cazas em estado de as poderem aproveitar, visto q' a Natureza foi este anno benigna com xuvas". Para ele, era preciso demorar "mais algum tempo". Diante disso, ordenando "q' faça demorar p.r agora a dita remossão", o presidente pediu ao diretor que informasse a ocasião ideal "p.ª ter o seo devido cumprim. to p.ª o q' essa Camara deve esperar nova ordem a tal respeito".

<sup>96</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Ofício do presidente do Ceará, Manuel Joaquim Pereira da Silva, aos "S.<sup>es</sup> Presidente e Vereadores da Câmara da Vila de Monte Mor Novo". 19/06/1829. Cx.5, L.13, 1829. fls.55v/56.

Essa atitude de José Severino não denota que era contra a saída dos índios dali, já que seu nome é um dos primeiros que aparece no "abaixo-assinado" anexado à representação dos edis e moradores locais<sup>97</sup>. Para ele, a transferência não deveria deixar de acontecer, seria só uma questão de tempo. Assim, ao menos temporariamente, os índios ficaram em Monte Mor o Novo, sendo depois retirados de lá, cumprindo-se, assim, o Aviso do Governo Imperial de 4 de julho de 1828<sup>98</sup>.

A transferência deles para Messejana repercutiu bastante nos anos seguintes. Em 1831, quando José Lino Coutinho era ministro dos Negócios do Império e o país era administrado pelo recém-instalado Governo da Regência, o assunto ainda gerava debates na Corte do Rio de Janeiro, como comprova um ofício enviado para a Câmara dos Deputados do Império por aquela autoridade.

Em resposta ao officio da Camara dos Snr.<sup>s</sup> Deputados, da data de 31 de Agosto do anno passado, em que sollicita do Governo as necessarias providencias, afim de se reparar a injustiça praticada com os Indios da Aldea de Monte Mor Novo, da Provincia do Ceará, no caso de terem sido violentamente tirados daquella Aldea, e levados para a Villa de Mecejana: A Regencia, em Nome do Imperador, me ordena que remetta a V.ª Ex.ª para os levar ao conhecimento da referida Camara, todos os Papeis relativos á dita mudança, as copias das ordens, que se experdirão àquelle respeito; donde se ve que os sobreditos Indios forão removidos em consequencia de uma representação da Camara, e Povo da referida Villa de Monte Mor, acompanhada do Officio do Presidente da Provincia: e que nesta data vão ser expedidos as convenientes ordens para a restituição daqueles Indios aos seus antigos lares.<sup>99</sup> (grifos meus)

Datado de 20 de agosto de 1831, esse ofício de José Lino Coutinho era uma resposta a outro recebido da Câmara dos Deputados, em 31 de agosto de 1830. Por aquele levado ao ministro, os deputados tinham solicitado "providências" para reparar aquilo que foi chamado de "injustiça praticada com os Indios da Aldea de Monte Mor Novo, da Provincia do Ceará". Refletindo sobre a atitude dos parlamentares e analisando esse discurso oriundo do Ministério dos Negócios do

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>Ver o nome dele no anexo 2, foto 4.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Ofício do presidente do Ceará, Manuel Joaquim Pereira da Silva, aos "S. es Presidente e Vereadores da Câmara da Vila de Monte Mor Novo". 19/06/1829. Cx.5, L.13, 1829. fls.55v/56.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>BNRJ. Ofício de José Lino Coutinho, ministro dos Negócios do Império, para a Câmara dos Deputados. 20/08/1831. II – 32, 24, 015.

Império, não é de se imaginar que essa decisão tenha surgido sem nenhum tipo de iniciativa dos principais interessados: os indígenas transferidos para Messejana.

Para o Governo Regencial chegar a reconhecer que os índios de Monte Mor o Novo tinham sido "violentamente tirados daquella Aldea, e levados para a Villa de Mecejana", é de se imaginar que recebeu alguma denúncia própria ou em nome daqueles indígenas. Afinal, o Governo do Ceará, por si só, talvez não tivesse tanto ou nenhum interesse em mandá-los de volta para seu lugar de origem. Entretanto, gostando ou não, deveria cumprir a determinação de José Lino Coutinho, que, em nome do Governo Regencial que representava o imperador, passou "ordens para a restituição daqueles Indios aos seus antigos lares".

Examinando o teor do documento ora citado, diante do termo "injustiça" e da afirmação de que os índios de Monte Mor o Novo haviam sido "violentamente tirados daquela Aldea" para serem alocados em Messejana, não há como não lembrar, também, da transferência indesejada dos indígenas de Monte Mor o Velho para essa mesma vila. Como foi visto, um requerimento feito por esses ou em nome deles, enviado ao Ministério dos Negócios do Império através do Governo do Ceará, denuncia fortemente que haviam sido "arrancados" de "suas casas, e terras e mandados morar em Mecejana" Dessa forma, há muitas semelhanças envolvendo esses dois casos citados.

Ao fim e ao cabo, em toda a província, era essa a situação que se notava: uma forte investida dos moradores não índios e autoridades para se apoderar das terras indígenas, ainda que se colocasse a questão sobre considerar o indígena um cidadão do Império, um "mártir da pátria" Desse modo, diante dos fatos até aqui analisados, vê-se que a década de 1820 foi marcada por relações bastante desarmônicas entre as partes envolvidas nesse tenso processo. A invasão das terras nas quais os índios estavam vivendo, a estratégia de retirá-los de seus aldeamentos para outros e, mais que isso, as propostas lançadas pelo Governo provincial para extinção desses redutos em 1826, culminaram com muitos embates.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>BNRJ. Requerimento enviado pelo Governo do Ceará ao Ministério dos Negócios do Império, atribuído aos índios de Monte Mor o Velho. 28/07/1831. C – 0750, 029.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>ANRJ. Fundo: Série Justiça. Códice IJ<sup>1</sup>719. Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823.

Com a chegada da década de 1830, a ideia de eliminação das antigas aldeias e das próprias identidades indígenas apenas se fortaleceria no discurso das autoridades provinciais, naturalmente gerando novas manifestações de insatisfação dos índios. Decisões tomadas pelas autoridades imperiais na Corte do Rio de Janeiro viriam a interferir de maneira direta na dinâmica político-administrativa cearense e, por assim dizer, na própria realidade indígena. Uma nova página da história dos índios no Ceará passa a ser construída quando da inauguração da Assembleia Provincial do Ceará, em 1835. E é essa atuação deles, nesse novo cenário que se descortina, que será examinado no capítulo a seguir.

## 4 A CRIAÇÃO DA ASSEMBLEIA PROVINCIAL E AS MEDIDAS ADOTADAS EM RELAÇÃO AOS ÍNDIOS.

O ano de 1834 é um marco na história político-administrativa brasileira. Em 8 de agosto daquele ano, através do Ato Adicional (Lei n.º 16), a Regência que governava o país ordenou a criação das Assembleias Legislativas Provinciais, elidindo assim os Conselhos Gerais que vinham servindo como forma de Governo nas províncias¹. O período regencial, que se estende de 1831 a 1840, foi marcado por forte instabilidade política, tempo de revoltas e agitações. "A insurgência ocupou a vida provincial do Nordeste ao Sul", inclusive ultrapassando os limites cronológicos da Regência e adentrando "parte do Segundo Império"². Nesse sentido, as Assembleias haveriam de desempenhar papel crucial, pois se por um lado foram institucionalizadas para atender as demandas locais, por outro deveriam se empenhar para fortalecer o Governo central, em crise na época.

Para Lúcia Maria Bastos e Humberto Fernandes Machado, "diante do perigo representado pelo sem-número de rebeliões, motins e levantes" que passaram a ocorrer com a abdicação de D. Pedro I ao trono: "a lógica das nacionalidades do século XIX impôs à Regência a tarefa de tomar algumas iniciativas tendentes a criar uma identidade nacional. Urgia construir a identidade brasileira, para garantir a integridade do Império e preservar a ordem escravista"<sup>3</sup>. A aprovação do Ato Adicional, portanto, estava em consonância com esses interesses de fortalecimento do Estado Nacional, buscando criar mecanismos de controle aos grupos subalternos na medida em que fortificava, também, o poder das elites que se mantivessem a favor da ordem.

Quando se fala dessa época de efervescência envolvendo diferentes segmentos sociais num complexo jogo de acordos e desacordos, é preciso não ignorar as disputas em torno do poder político, mesmo entre os grupos dominantes, sobretudo embates das autoridades na Corte com a aristocracia provincial. Se o Ato Adicional buscou organizar a "política das províncias de acordo com os debates de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Lei n.º 16 (Ato Adicional), de 12/08/1834, aprovada pela Câmara dos Deputados do Império. In: <a href="https://www.planalto.gov.br/ccivil\_03/leis/lim/lim16.htm">https://www.planalto.gov.br/ccivil\_03/leis/lim/lim16.htm</a>, acesso em 30/11/2012, às 10:20 hs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ADORNO, Sérgio. Os aprendizes do poder. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988. p.46

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>NEVES, Lúcia Maria Bastos Pereira das; e MACHADO, Humberto Fernandes. *O Império do Brasil.* Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1999. p.258

construção do Estado Nacional no Rio de Janeiro"<sup>4</sup>, por outro lado fortaleceu as oligarquias locais. "Institucionalmente, portanto, as decisões políticas sempre tiveram de se adequar, de alguma forma, as demandas e capacidade de pressão dessas elites. Esse era o preço a pagar pela unidade da América lusitana sob a hegemonia de um único Estado"<sup>5</sup>. Marco na história político-administrativa do país, a referida lei implicou, então, em diversas concessões do Governo central para as autoridades provinciais, transferindo para as Assembleias espalhadas pelo país o direito de decisão sobre muitos assuntos antes da alçada exclusiva dos políticos da Corte.

Discutir propostas, projetos, aprovar leis e pensar políticas de controle para as populações indígenas foi, assim, uma das muitas atribuições que passaram a ter os presidentes e deputados de província. Deveriam "promover, cumulativamente com a Assembleia e o Governo Gerais, a organização da estatística da Província, a catequese, e civilização dos indígenas"<sup>6</sup>.

Quanto aos índios no Ceará, tiveram que lidar com várias medidas nada favoráveis para eles, geradas no âmago dos tensos debates ocorridos na Assembleia Legislativa Provincial. A temática indígena foi recorrente nas sessões políticas envolvendo os parlamentares e presidentes da província. Mão de obra e, principalmente, terras indígenas, foram assuntos que repetidamente vieram à tona nos discursos das elites encarregadas de administrar esse espaço com a instalação da referida instituição. Interessadas em fazer com que o Ceará despontasse como referencial político e siocioeconômico no país, mas, sobretudo, interessadas em firmar o seu poder sobre os segmentos desfavorecidos, as autoridades provinciais executaram uma política cujos efeitos foram drásticos para os índios, que desde o século XVII vinham enfrentando situações bastante adversas por decorrência do contato nada harmônico com os colonizadores portugueses.

<sup>4</sup>OLIVEIRA, Almir Leal de. A Construção do Estado Nacional no Ceará na Primeira Metade do Século XIX: Autonomias Locais, Consensos Políticos e Projetos Nacionais. In: OLIVEIRA, Almir Leal de; e BARBOSA, Ivone Cordeiro (Org.) **Leis Provinciais: Estado e Cidadania (1835-1861).** Tomo I. Fortaleza: INESP, 2009. p.20

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>DOLHNIKOFF, Miriam. Entre o centro e a província: as elites e o poder legislativo no Brasil oitocentista. In: **Almanack Brasiliense**, n.º 01, pp.80-92, 2005. p.92

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Lei n.º 16 (Ato Adicional), de 12 de agosto de 1834. Art. 11, § 5º.

## 4.1 A extinção dos aldeamentos indígenas e as implicações dessa decisão governamental.

Para Manuela Carneiro da Cunha, com a "descentralização" causada pelo Ato Adicional de 1834, em "várias províncias" os políticos e mandatários locais passaram "imediatamente a tomar medidas anti-indígenas". No Ceará, com a instalação da Assembleia provincial, em 1835, extinguir aldeamentos até então ativos foi um dos primeiros pensamentos das autoridades. O avanço da ocupação não indígena e o desejo de exploração das terras que lhes pertenciam faziam com que a desarticulação dos seus redutos fosse vista, na perspectiva oficial, como uma necessidade. Se áreas eram "garantidas aos índios desde o início" da colonização<sup>8</sup>, no século XIX isso passou a ser visto como sério problema para as classes dominantes.

Como visto no capítulo anterior, embora os aldeamentos indígenas do Ceará não tenham sido abolidos na década de 1820, essa possibilidade foi muito debatida pelos governantes da província, mormente em 1826. Dessa forma, com a aprovação do Ato Adicional de 1834, que levou para a esfera provincial o direito de legislar sobre "catequese e civilização indígena", de certo modo o Governo Regencial acabou contribuindo para que futuros administradores provinciais realizassem esse plano de extinção antes discutido por diferentes membros do Conselho provincial. O primeiro presidente do Ceará, o padre José Martiniano de Alencar, não tardou para tomar medidas nesse sentido. Os índios foram um dos alvos predileto de suas ações de controle para a população pobre no geral.

Vindo a administrar "a província natal como delegado da Regência Trina Permanente", segundo José Aurélio Saraiva Câmara o padre José Martiniano "foi no cargo mantido pela Regência Una de seu amigo e correligionário padre Diogo Antônio Feijó, de quem sempre se manteve no Ceará fiel e devotado representante". Para Almir Leal de Oliveira, sendo "responsável pelo

<sup>8</sup>PERRONE-MOISÉS, Beatriz. Índios livres e índios escravos: os princípios da legislação indigenista do período colonial (séculos XVI a XVIII). In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.). **História dos Índios no Brasil.** Op., Cit. p.119.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. *Legislação Indigenista no Século XIX: Uma Compilação: 1808-1889.* Op., Cit. p.13; e \_\_\_\_\_\_ Política Indigenista no Século XIX. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.). **História dos Índios no Brasil**. São Paulo: Cia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura: FAPEPS, 1992. p.137-138.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>CÂMARA, José Aurélio Saraiva. *Fatos e documentos do Ceará provincial.* Fortaleza/CE: Imprensa Universitária, 1970. p.35

estabelecimento da ordem interna e da organização da Assembleia Provincial em Fortaleza", esse presidente "desenvolveu uma série de medidas que poderíamos considerar como tentativas modernizadoras da agricultura e do comércio local", apresentado aos deputados "vários projetos, que foram prontamente aprovados e se transformaram em leis nos anos de 1835 e 1836"<sup>10</sup>.

Administrar o Ceará foi um grande desafio para aquela autoridade, que, ao assumir tal compromisso, deparou-se com vários problemas, sobretudo com "a instabilidade política reinante". De acordo com Keile Socorro Leite Felix, em "um momento de certa abertura" político-administrativa, "era necessário um governante que tivesse habilidade suficiente para conter as divergências", "sufocar os anseios desenfreados de autonomia e estabelecer contatos a fim de criar um clima de harmonia na província". Nesse sentido, para a autora, o Governo da Regência "acreditava que a escolha do Presidente José Martiniano ia justamente ao encontro do que seu projeto defendia", seria a pessoa certa para "acompanhar de perto as atividades da Assembleia Provincial e criar medidas que possibilitassem o crescimento" desse espaço<sup>11</sup>.

O florescimento econômico do Ceará foi uma grande meta perseguida por José Martiniano de Alencar e, também, por seus sucessores. Naturalmente, nesse processo, a participação dos proprietários rurais era essencial. Esses, por sua vez, buscavam a todo custo sustentar um poder e privilégios que tinham em detrimento de negros, indígenas e outros desfavorecidos. E assim, em todo país, "constituindo sempre um obstáculo aos interesses privados, representados no Estado, que estão empenhados na realização de um projeto de exploração econômica, o índio foi considerado como a negação do progresso e do desenvolvimento que são apresentados como projeto da Nação" 12.

Logo, numa época em que os dirigentes do Ceará intuíam transformá-lo num referencial ao país, tornava-se indispensável "civilizar" os índios e outros que, na óptica oficial, apareciam como marcas da ignorância, retrocesso. Naturalmente, esse

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>OLIVEIRA, Almir Leal de. A Construção do Estado Nacional no Ceará na Primeira Metade do Século XIX: Autonomias Locais, Consensos Políticos e Projetos Nacionais. Op., cit. p.26

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>FELIX, Keile Socorro Leite. "Espíritos inflamados": a construção do estado nacional brasileiro e os projetos políticos no Ceará (1817-1840). Fortaleza: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ceará – UFC. 2010. p.194-209

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>DURHAM, Eunice Ribeiro. O lugar do índio. În: **O índio e a cidadania**. Comissão Pró-Índio de São Paulo: Editora Brasiliense. São Paulo, 1983. p.14

pensamento ia ao encontro de um projeto maior, encabeçado pelas autoridades máximas na Corte e que tinha por objetivo a construção e consolidação de uma identidade brasileira que se sobrepusesse as heterogeneidades locais. "Do ponto de vista prático, portanto, as minorias étnicas" (entenda-se negros, índios e seus descendentes diretos), "dentro do Estado-Nação, jamais foram legitimadas pelo poder" exercido pelo rei e seus representantes espalhados pelas diferentes províncias, que, ao contrário, buscaram a "destruição de particularismos culturais para criar a unidade nacional"<sup>13</sup>.

Tendo em vista que os povos nativos configuravam-se como representação do atraso e empecilho ao desenvolvimento, presidentes e deputados da Assembleia provincial, embora tenham vivido situações de embates quando discutiam os mais variados assuntos da alçada daquela instituição, tomaram decisões que iriam interferir diretamente, e negativamente, na vida de várias famílias indígenas, sempre sob a justificativa de que visavam melhorias socioeconômicas para eles e, sobretudo, para a província. Analisando os relatórios dos ditos presidentes e leis provinciais, constata-se que os índios foram um dos segmentos mais prejudicados pelas decisões oficiais.

Mal a Assembleia Provincial havia sido instalada, pela segunda lei ali aprovada, em 13 de maio de 1835, o presidente José Martiniano de Alencar tornou público: "Ficão supprimidas as villas dos Indios de Soure e Arronches, e seus municipios unidos ao da capital". Consequentemente, essa extinção implicou numa interferência direta nas terras dos índios e noutras várias questões – como na própria afirmação ou negação de suas identidades indígenas, por exemplo. Ao ordenar que essas áreas fossem anexadas à vila Fortaleza e que o "archivo e mais pertecentes das duas municipalidades extinctas" ficassem sob a responsabilidade da "camara da capital", automaticamente a lei n.º 2 transferiu aos edis daquela jurisdição o direito de decidir sobre os referidos espaços<sup>14</sup>.

Obviamente, os aforamentos e consequente invasão das terras indígenas nestes locais não era nenhuma novidade. Aos poucos, através de concessões feitas pelas câmaras, ou burlando suas ordens, certos privilegiados haviam conseguido se

\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Idem. p.13.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Lei provincial n.º 2, de 13 de maio de 1835, In: BARROSO, Dr. José Liberato. "Compilação das Leis Provinciaes do Ceará – comprehedendo os annos de 1835 a 1861. Seguida de um índice alphabetico pelo mesmo autor". Tomo I. Rio de Janeiro: Typographia Universal de Laemmert. 1863. p.8

apossar de muitos desses terrenos. Contudo, após a supressão das vilas indígenas, isso se intensificou cada vez mais. Segundo Rones da Mota Duarte, a anexação de Soure à Vila de Fortaleza facilitou a ocupação da terra dos índios por particulares. Para o mesmo, entre 1855 e 1858, contexto de aplicação da Lei de Terras de 1850, houve uma "apropriação por não índios das terras" pertencentes àqueles, transformando esse espaço numa "zona agropastoril" de abastecimento para a Capital cearense<sup>15</sup>. O mesmo ocorreu com a extinta vila de Arronches.

Ao mesmo tempo em que Fortaleza, "sobre a batuta de José Martiniano de Alencar, construía estruturas que lhe permitisse escoar a produção da província", as áreas dos antigos aldeamentos e de serras "ao redor da capital", como a Serra de Maranguape (espaço foco da presença indígena), por exemplo, foram sendo cada vez mais ocupadas" e exploradas pelos privilegiados locais, "o que se relaciona diretamente com a produção de gêneros agrícolas para a exportação" 16.

Para Dhenis Silva Maciel, a "consolidação da capital como principal pólo de atração econômica da província passou por atos de "canibalismo" político e territorial expressos nas anexações das vilas indígenas de Parangaba (Arronches) e Messejana (Paupina) ao território fortalezense" 17. Sem a intenção de fazer aqui um longo questionamento sobre a utilização descontextualizada e/ou inadequada da expressão "atos de canibalismo" por parte do autor, o fato é que Fortaleza passou a exercer um poder direto de decisão sobre aqueles redutos nativos situados em seu entorno, devendo-se ratificar, portanto, a importância daquela anexação para o fortalecimento político-administrativo e econômico dessa vila sede do Governo do Ceará. Se por um lado Dhenis Maciel não se referiu ao caso da extinção de Soure, abolida em 1835, juntamente com Arronches, é de importância o destaque que deu para Messejana, também suprimida, não muito tempo depois, pela Assembleia provincial.

Foi em 1839, pela Lei provincial n.º 138, sancionada pelo presidente do Ceará João Facundo de Castro Menezes, que Messejana foi extinta. Diferente da lei que extinguiu Soure e Arronches em 1835, que nada revela sobre como ficaria a

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>DUARTE, Rones da Mota. *Natureza, Terra e Economia Agropastoril – Soure (CE): 1798-1860.* Fortaleza/CE: Dissertação de Mestrado História, Universidade Federal do Ceará/UFC. 2012.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>MACIEL, Dhenis Silva. "Valei-me, São Sebastião": a epidemia de cólera morbo na vila de Maranquape (1862-1863). Fortaleza/CE: Dissertação de Mestrado História, Universidade Federal do Ceará/UFC. 2011. p.22 <sup>17</sup>Idem.

situação das terras indígenas nesses espaços, esta sancionada para o caso de Messejana traz, em seu o §3, que "da mesma maneira ficaráõ os Indios gozando da mesma posse e privilégios, que lhes competem" Desse modo, particularmente para o caso desses indígenas era assegurado, ao menos teoricamente, o antigo direito de posse das terras outrora conferidas a eles pela Coroa portuguesa. Naturalmente, haveriam de cumprir certas exigências do Governo do Ceará.

É importante não perder de vista que apesar das vilas indígenas de Soure, Arronches e Messejana terem perdido o status de vila e os aldeamentos terem sido extintos, vários índios continuaram habitando esses espaços, diga-se passagem em condições nada fáceis ante o caráter ambíguo ou até mesmo negativo das leis<sup>19</sup>. Obviamente, a persistência da presença indígena após a extinção dessas instituições gerou sérios debates entre as autoridades, exigindo bastante atenção e reflexão.

Em 1838, em relatório que apresentou aos deputados na Assembleia provincial, em tópico intitulado "Colonização e engajamento de artífices estrangeiros", Manuel Felizardo de Sousa e Melo demonstrou toda a sua insatisfação com a importação de mão de obra estrangeira, destacando a necessidade de explorar a força de trabalho dos índios que até poucos anos antes viviam aldeados. No geral, nos relatos dos presidentes, o emprego do termo colonização num sentido de cultivação da terra, em alguns momentos atrelado ao tema índio, confirma que, mesmo após a supressão dos aldeamentos, quando a fala oficial apontava sempre para um suposto "rápido aniquilamento" dos índios, estes não deixavam de ser enxergados como alternativa para ajudar a promover o cultivo das áreas apropriadas ao plantio. Aliás, na prática, continuavam sendo uma opção para desenvolver quaisquer atividades voltadas aos fins de produção.

Para Manuel Felizardo, ao invés de se trazer "Colonos das Ilhas dos Açores", como foi feito em 1837, melhor seria investir no aproveitamento dos "nossos braços"

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Lei provincial n.º 188, de 22 de dezembro de 1839. In: BARROSO, Dr. José Liberato. "Compilação das Leis Provinciaes do Ceará – comprehedendo os annos de 1835 a 1861. Seguida de um índice alphabetico pelo mesmo autor". Tomo I. Rio de Janeiro: Typographia Universal de Laemmert. 1863. p.226

p.226

19 PERRONE-MOISÉS, Beatriz. Índios livres e índios escravos: os princípios da legislação indigenista do período colonial (séculos XVI a XVIII). Op., cit. p.115

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Relatórios dos presidentes da província do Ceará. Rolo 1 (1836 a 1857). Relatório do presidente Manuel Felizardo de Sousa Melo, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1838. p.17-22.

(indígenas), "hoje inuteis ao Paiz". Evocando os tempos em que os índios viviam aldeados sob a vigilância de seus administradores e ao mesmo tempo lembrando que nessa situação um agricultor "com gasto modico encontrava trabalhadores" para utilizar em seus serviços nas "estações proprias", o presidente lamentava que um proprietário "hoje difficilmente encontra quem se preste á abrir hum roçado, e preparar terra para receber as sementes"<sup>21</sup>.

Logo, se por um lado a desarticulação dos aldeamentos foi pensada pelas autoridades no sentido de deixar a terra desocupada para posterior exploração e/ou ocupação pelos não índios, algo que para o Governo deveria ser realizado sob o seu controle, por outro os efeitos decorrentes dessa decisão não foram apenas positivos para administradores e particulares. Ao mesmo tempo em que a supressão dos aldeamentos acentuou ainda mais a usurpação de terras indígenas, proprietários rurais que habitavam próximos a essas áreas ou que passaram a ocupá-las tinham dificuldade para ter acesso a algo indispensável para muitos deles até então: a força de trabalho dos indígenas agora desaldeados.

Assim, se para antropóloga Manuela Carneiro da Cunha "a questão indígena, no século XIX, deixou de ser uma questão de mão de obra, para se converter essencialmente numa questão de terras"<sup>22</sup>, analisando falas de presidentes de província se nota que esses dois pontos eram correlatos e de extrema relevância aos planos de dominação. Lidar com a terra para fins de produção agrícola implicava, necessariamente, em utilização de mão de obra. E os índios nas várias regiões do Ceará, oficialmente desaldeados, não deixavam de ser visados para prestar serviços a certos privilegiados naquele final da década de 1830, bem como posteriormente.

Nesse sentido, corroborando a opinião de Carlos Guilherme Octaviano do Valle, ao invés de defender que a força de trabalho dos índios perdeu sua importância por conta de um maior interesse dos brancos pela terra, "seria mais conveniente pensar em uma mudança de compreensão da mão de obra, que seria descaracterizada de seus atributos étnicos, enquanto indígena, para ser

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. Legislação Indigenista no Século XIX. Op., cit. p.4; e, Política Indigenista no Século XIX. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.). **História dos Índios no Brasil.** Op., cit. p.133.

generalizada como "livre" e identificada como cearense e passível de ser aproveitada em termos econômicos" <sup>23</sup>.

Portanto, se no período colonial a "terra e o trabalho eram, evidentemente, os fatores centrais para o erguimento dos grandes patrimônios" das elites<sup>24</sup>, não deixaram de ser no contexto do Império do Brasil. Sem sombra de dúvidas foram questões que se entrelaçaram e, como se verá adiante, pelo menos até a década de 1840, nos relatórios dos presidentes do Ceará é visível uma preocupação constante por parte daqueles com aquilo que era tido como um não aproveitamento adequado da mão de obra dos índios, levando os mesmos a sugerir o (re)aldeamento deles em diferentes momentos.

No discurso oficial, por várias vezes, não só os proprietários rurais aparecem como afetados pela supressão dos aldeamentos, mas o próprio Governo cearense. Em 1838, na fala de Manuel Felizardo de Sousa e Melo, "com difficuldade e excessivo preço acha o Governo Provincial operarios para abrir estradas, reparar as existentes, concertar os assudes, e serventes para outras obras publicas". Ademais, diz o presidente: "tudo se poderia conseguir com pequeno dispendio, se estivesse aldeiada esta classe de homens". Logo, índios aldeados, mão de obra a ser recrutada; índios "dispersos", situação de descontrole na visão oficial. Desse modo, em sua opinião, era preciso se tomar de imediato "algumas providencias" sobre o assunto, pois o "Acto Addicional incumbe as Assembléas Provinciaes Legislar sobre Cathequesis, e Civilisação dos Indios; os nossos estão mal Catequisados, e mui pouco civilisados"<sup>25</sup>.

No entendimento de Manuel Felizardo, portanto, embora os índios que tinham vivido nos aldeamentos extintos não fossem mais vistos como totalmente "selvagens", "bravos", estariam num nível ainda muito baixo daquilo que era tido como estágio ideal de civilidade. Na sua visão, o esforço empreendido por eclesiásticos e autoridades laicas representantes do Estado luso (desde o século

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>VALLE, Carlos Guilherme Octaviano do. Aldeamentos indígenas no Ceará do século XIX: revendo argumentos históricos sobre desaparecimento étnico. In: PALITOT, Estêvão Martins (Org.) **Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença indígena no Ceará**. Fortaleza: Secult/Museu do Ceará/IMOPEC, 2009. p.112.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>RICUPERO, Rodrigo. *A formação da elite colonial: Brasil c. 1530 – c. 1630.* São Paulo: Alameda, 2009. p.191

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Relatório de Manuel Felizardo de Sousa Melo, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1838.

XVII), e do Estado brasileiro (desde a independência), não havia culminado ainda com aquele tão desejado fim.

Refletindo sobre essa situação tomando como referência a institucionalização da Assembleia provincial pelo Ato Adicional de 1834, Manuel Felizardo reconhecia, embora superficialmente, o insucesso da política indigenista que vinha sendo executada pelos membros da instituição. Aliás, ante as dificuldades que encontravam para modificar os índios, é preciso não perder de vista a atitude e ações deles próprios, que não eram meros objetos de manipulação. Se os planos do Governo nem sempre davam certo, não se deve ignorar a resistência indígena, embora vivessem inseridos numa estrutura social moldada de acordo com normas cíveis e eclesiásticas oriundas do universo europeu, onde uma manifestação contrária a uma ordem do poder oficial poderia implicar rapidamente em severas punições.

Para além dos conflitos bélicos, é preciso considerar aquilo que Héctor Hernan Bruit chamou de resistência sub-reptícia dos índios, aquela silenciosa, tecida "pacientemente ao longo do tempo, envolvendo os conquistadores numa malha quase invisível que de alguma forma frustrou aspirações de longo prazo". Procurando descontruir uma imagem servil do índio, conformado com a derrota, renunciando voluntariamente a sua existência cultural e assumindo devotamente o sacrifício do bom cristão, sem cair no extremo de atribuir a eles uma conduta essencialmente de ferocidade, violência, Hernan Bruit chama a atenção para as suas "simulações". Assim, quando os colonizadores diziam que os "índios eram preguiçosos e bêbados", por exemplo, "estavam também revelando uma forma de resistência"<sup>26</sup>.

Segundo James C. Scott, que lançou novas e decisivas interpretações sobre a questão da "dominação e a arte da resistência", assim como os poderosos pensam "práticas e exigências" para controle "que não podem ser abertamente confessadas", os subalternos "são tantas vezes obrigados a adoptar uma atitude estratégica", não violenta e que igualmente oculte sua forte repugnância pelos que oprimem. Desse modo, para o autor, "quanto mais ameaçador é o poder, mais espessa é a máscara" daqueles sujeitos às normas, disciplinamento e punições das classes governantes e

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>BRUIT, Héctor Hernan. *Bartolomé de Las Casas e a simulação dos vencidos*. Campinas – SP: Editora da Unicamp. 1995.

dominantes. Na prática, em várias situações, os subordinados simulam atitudes de respeito e concordância ao mesmo tempo que tentam discernir as intenções reais "e o estado de ânimo dos poderosos, no que estes possam ter de potencialmente ameaçador". Logo, apesar dos objetivos dos dentetores do poder prevalecerem na grande maioria dos casos, "nunca controlam completamente" os segmentos que pretendem imobilizar, os desfavorecidos<sup>27</sup>.

Nessa lógica, "a simulação da aceitação da ordem dominante e do respeito pelas normas do discurso público, com os seus gestos e rituais de deferência e de obediência, deve, então, ser vista como um teatro em que se encena a submissão e a partilha das normas e regras da elite dominantes". Destarte, como a "contestação à dominação assumiu vários disfarces" é necessário não ignorar a existência de ações indígenas que não se configuravam como resistência aberta aos olhos dos europeus, mas que retardaram e muito os planos de dominação no Ceará, e no Brasil como um todo. Dessa maneira, eliminar os modos de vida dos índios e transformá-los em homens tidos por civilizados, algo que naturalmente fazia parte dos anseios não só do Governo cearense em fins da década de 1830, mas das elites das diferentes províncias do Império, não era uma tarefa tão simples assim.

Lidar com a catequese indígena, questão também destacada na fala Manuel Felizardo de Sousa e Melo, em 1838, era uma missão não menos complexa. Se no geral "o país oficial proclamava-se católico" e "o país real, quase sempre, movia-se à margem das práticas e dos dogmas da Igreja"<sup>29</sup>: o que dizer dos índios, cujas crenças primitivas diferenciavam-se absolutamente das crenças cristãs e não eram retiradas facilmente da cabeça deles pelos padres? No Ceará, historicamente, os clérigos enfrentaram grandes problemas ao tentar transformá-los em homens incondicionalmente obedientes a Deus e ao rei. Sobretudo nos séculos XVII e XVIII, mesmo quando aceitavam os rituais cristãos, "na primeira fenda de liberdade que

<sup>27</sup>SCOTT, James C. *A Dominação e a Arte da Resistência*. Trad: Pedro Serras Pereira. Lisboa: Letra Livre. 2013.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>FERREIRA, Fátima de Sá e Melo. Apresentação. In: SCOTT, James C. *A Dominação e a Arte da Resistência*. Op., cit. p.8-9

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>NEVES, Lúcia Maria Bastos Pereira das; e MACHADO, Humberto Fernandes. *O Império do Brasil.* Op., cit. p.206

encontravam invocavam seus ídolos através de práticas passadas imemorialmente"<sup>30</sup>.

Por conta dessas inconstâncias, os nativos nunca deixaram de ser observados com desconfiança. Na escrita daqueles que trazem informações sobre a questão religiosa envolvendo os índios no Ceará oitocentista, várias vezes se questiona a conduta cristã indígena. Estando no Ceará em 1811, tendo visitado as aldeias de Arronches e Messejana, "e uma terceira outra, nas vizinhanças", o inglês Henry Koster destacou o seguinte: "Os indígenas dessas aldeias, e de quantas passei, são cristãos, embora se diga que alguns entre eles conservam em segredo seus ritos bárbaros", "praticando todas as cerimônias de sua religião"<sup>31</sup>. Logo, se vivendo nos aldeamentos sob a gestão de homens brancos os índios criavam situações que possibilitavam a manutenção de certas práticas socioculturais e religiosas, repudiadas e proibidas pelas autoridades laicas e clericais, é de se imaginar que, naquele ano de 1838, quando não mais vinham sendo administrados diretamente pelos diretores, tinham mais chances de perpetuá-las. A extinção dos aldeamentos, portanto, para além dos malefícios, talvez tenha possibilitado isso.

Contudo, se, em 1838, no relatório de Manuel Felizardo, os índios aparecem como mal catequizados e não plenamente civilizados, o presidente reconhecia, também, que "seos bens tem sido invadidos". Após a supressão dos aldeamentos, suas terras vinham sendo rapidamente ocupadas por não índios sem que, em muitos casos ou de modo algum, houvesse consentimento prévio do Governo cearense, que, sem o controle da situação, em alguns momentos se posicionou em favor dos nativos. Esse presidente, por exemplo, sugeriu aos deputados a criação do cargo de "Advogado dos Indios" para "cada Comarca em que elles tiverem bens", devendo-se "estabellecer huma gratificação ao Procurador [ao advogado] que agenciar a revindicação" em nome deles. Para tanto, alegava que os "Juizes d' Orfãos", responsáveis pelo gerenciamento dos bens dos índios naquele momento, estavam "subcarregados de outros diversos trabalhos" 32.

<sup>30</sup>BARROS, Paulo Sergio. *Confrontos Invisíveis: Colonialismo e resistência indígena no Ceará*. São Paulo: Annablume; Fortaleza/CE: Secult, 2002. p.68

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>KOSTER, Henry. **Viagens ao Nordeste do Brasil**. Vol. I. 11ª ed. Trad. Luís da Câmara Cascudo. Recife/PE: Fundação Joaquim Nabuco. Editora Massangana. 2002 [1816]. p.223-224

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Relatório de Manuel Felizardo de Sousa Melo, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1838.

Um sentido de orfandade havia sido, portanto, construído para os índios Império do Brasil. Para Carlos Frederico Marés, tudo teria começado com a publicação da lei de 27 de outubro de 1831, que, voltando-se aos Botocudo, declarou "o fim da escravidão indígena e a sujeição dos ex-escravos a uma tutela orfanológica, de caráter civil". Em 1808, D. João VI havia declarado guerra a eles, ordenando que os resistentes fossem presos "e obrigados a servir por 15 anos aos milicianos ou moradores que os apreendessem". Porém, diz o autor, aquela lei "transformava em órfãos apenas" os índios escravos "por força daquelas declarações de guerra e, por extensão", outros que vivessem ilegalmente como cativos<sup>33</sup>. Mas, não foi isso que se deu na prática.

Os Tribunais, "não raras vezes que se viram na contingência de decidir sobre coisas indígenas", passaram "a considerar que todos os índios não integrados no serviço como trabalhadores livres seriam órfãos". Segundo Carlos Frederico Marés, é "estranho mas perfeitamente compreensível o raciocínio e a comparação: os índios arrancados de seu território, agredidos em sua cultura, violentados em sua vontade e religião são perfeitamente comparáveis aos órfãos". É como se tivessem "perdido os próprios pais, até que", submetidos aos brancos, teoricamente "como trabalhadores livres, deixassem de ser índios" e, assim, "reencontrassem seus pais na sociedade doce, justa, humana e pacífica" que se lhes oferecia"<sup>34</sup>.

Se por uma interpretação diferente da lei de 27 de outubro de 1831 a tutela orfanológica foi estendida a todos os índios, o Governo imperial logo ratificou isso. Em 1833, a Regência legitimou o poder dos juízes de órfãos sobre os índios<sup>35</sup>. Após a decisão, no curso dos anos, a atuação deles em relação ao assunto gerou muita polêmica em todo país, sendo mais questionada, exigida, que elogiada.

Portanto, quando em 1838, no Ceará, Manuel Felizardo de Sousa e Melo sugeriu aos deputados a criação do cargo de "advogado dos índios", dizendo que os "Juizes d' Orfãos são subcarregados de outros diversos trabalhos"<sup>36</sup>, de certa forma

<sup>35</sup>Por decreto de 3 de junho de 1833, "a Regência, em nome do Imperador": "Encarrega da administração dos bens dos índios, aos Juízes de Orphãos dos municípios respectivos". Sobre isso, ver: CUNHA, Manuel Carneiro da. Legislação Indigenista no Século XIX. Op., cit. p.156

<sup>36</sup>Relatório de Manuel Felizardo de Sousa Melo, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1838.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>MARÉS, Carlos Frederico. O direito envergonhado: o direito e os índios no Brasil. In: GRUPIONI, Luís Donisete Benzi (Org.) Índios no Brasil. 4ª ed. São Paulo: Global – Brasília: MEC, 2000. p.158-160

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Idem. p.160

era isso que fazia naquele ensejo: questionar, cobrar o exercício de um papel que, na prática, em sua visão, vinha deixando a desejar. Ao dar essa sugestão, o presidente não esclarece se o tal advogado atuaria como auxiliar dos juízes ou independente deles, cumprindo ordens diretas do Governo. Por fim, além dessa solicitação, foi mais longe ainda, chegando mesmo a propor aos parlamentares que:

Parece-me por em quanto sufficiente o restabellecimento das Aldeias de Soure, e Villa Viçoza, onde ainda existem terras em que elles podem trabalhar independente de demandas. Hum Regulamento ou reforma do antigo he mister no caso de assentardes ser conveniente o restabellecimento das Aldeias; e pôr embaraços ao rápido aniquilamento dos antigos habitantes da Terra de Santa Cruz<sup>37</sup>.

Primeiramente, é preciso atenção para evitar o erro de achar que Vila Viçosa Real havia sido extinta, como foram Soure e Arronches, e depois Messejana. Desde sua fundação, em 1759, em nenhum momento aquela vila perdeu esse status<sup>38</sup>, inclusive passando à categoria de cidade em 1882. Agora, o aldeamento na sede do Termo da Vila Viçosa sim, foi extinto. Fundado oficialmente pelos jesuítas em 15 de agosto de 1700<sup>39</sup>, administrado por eles e depois pelos diretores, através da citação acima se vê que, em 1838, já havia sido suprimido. Manuel Felizardo era, então, favorável a sua revitalização, juntamente com o aldeamento da ex-vila de Soure.

A justificativa para essa escolha, discurso de que nessas áreas ainda existiam terras onde os índios podiam trabalhar "independente de demandas", levanta alguns inevitáveis questionamentos: e os outros aldeamentos, de Arronches, Messejana, Monte Mor o Velho, Monte Mor o Novo, Almofala? Não tinham terras suficientes para trabalharem? Qual a situação dos índios nesses espaços? Enfim, quando na Assembleia foi lançada a ideia de reativação dos aldeamentos de Soure e daquele extinto em Vila Viçosa, há forte silêncio quanto a esses outros locais.

<sup>37</sup>Idem

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>João Leite Neto, diante da Lei provincial n.º 1.115, de 27/10/1864, que suprimiu a comarca de Vila Viçosa, concluiu que, na época, a vila teria sido extinta. Ver: LEITE NETO, João. *Índios e Terras – Ceará: 1850-1880.* Recife/PE: Tese de Doutorado em História, Universidade Federal de Pernambuco – UFPE. 2006. p.144. É preciso cuidado: uma coisa é a questão judiciária, outra é a política. A perda temporária do status de comarca não interferiu em nada no poder político-administrativo da vila.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>O jesuíta Serafim, em emblemática obra de exaltação a atuação dos jesuítas na região da Ibiapaba, apresentou relatos deixados pelos padres que são importantíssimos para se refletir sobre o processo histórico que culminou com a fundação do Aldeamento da Ibiapaba, ver. LEITE, Serafim. *História da Companhia de Jesus no Brasil.* Tômo III. Lisboa / Rio de Janeiro: Livraria Portugália / Instituto Nacional do Livro. 1943.

Ainda sobre o trecho ora citado, para Manuel Felizardo, caso os dois aldeamentos fossem reativados seria preciso, também, elaborar um regulamento ou fazer uma "reforma do antigo". Neste caso, o "antigo" não era outro senão o Diretório pombalino, "instrumento legal" para "viabilizar a civilização dos índios" e que, dada a sua importância, mesmo teoricamente extinto pela Carta Régia de 1798, continuou sendo utilizado pelas autoridades nas primeiras décadas do século XIX. Como civilizar implicava em eliminar seus traços físicos e culturais, há, então, na fala daquele, um grande paradoxo: pretendia "civilizá-los", ou seja, extinguir suas identidades, culturas e transformá-los em "homens úteis" ao Estado brasileiro, mas, ao mesmo tempo, falava em "pôr embaraços" aquilo que via como "rápido aniguilamento dos antigos habitantes da Terra de Santa Cruz" 1.

O suposto "aniquilamento" dos índios foi uma versão recorrente na fala dos presidentes ao longo dos anos. Em 1839, discursando na Assembleia provincial, João Antônio de Miranda os apontou como espécie rara no Ceará, defendendo que na província existia apenas uma "unica tribu"<sup>42</sup> (os Chocós, habitando nos limites territoriais da Vila do Jardim, região do Cariri). Na sua visão, é como se todos os outros grupos indígenas estivessem acaboclados.

Noutras palavras, a vida de isolamento que levavam aqueles índios que viviam "errantes" em Jardim e suas vizinhanças fazia com que fossem vistos, na concepção oficial, como "índios puros". Fora do convívio com os brancos, configuravam-se como uma ameaça, agressivos, perigosos. Em comparação com aquele grupo, os outros no interior das vilas e povoações estariam, então, ao menos no entendimento de João Antônio de Miranda, num estágio avançado de assimilação pela cultura branca.

O presidente os via como seres praticamente extintos: os "índios de Almofala, os cento e dez mizeraveis Indios de Baturité, os desoito cazaes, oito viuvas, os trinta e sete meninos da Nação Tapuia de Monte-Mor, os cazaes de Cascavel, os de Mecejana, Soure, Arronches, Sapopara, e Villa Viçoza" eram "dignos da protecção

<sup>41</sup>Relatório de Manuel Felizardo de Sousa Melo, apresentado na Assembleia provincial do Ceará. 01/08/1838.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>SAMPAIO, Patrícia Melo. *Espelhos Partidos: etnia, legislação e desigualdade na Colônia.* Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2011. p.137.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>BGMP. Relatórios de presidentes da província do Ceará. Rolo 1 (1836 a 1857). Relatório de João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia provincial do Ceará. 01/08/1839.

da Authoridade publica"<sup>43</sup>. Logo, após elidir os aldeamentos, o Governo cearense se posicionava, paradoxalmente, como protetor, aparentemente preocupado com a situação deles nas diferentes regiões da província.

Para João Antônio de Miranda, homens "prepotentes, ambiciosos e deshumanos" ocupavam suas terras sem permissão alguma do Governo provincial. Diante disso, a questão indígena era debatida a todo instante na Assembleia, sendo repetidamente lançada a ideia de reativação de certos aldeamentos. Assim como Manuel Felizardo de Sousa Melo, o presidente João Antônio sugeriu "o restabelecimento das aldeias de Soure, e Villa Viçoza", defendendo, também, que, devido aos "diversos negócios" que ocupavam "o tempo dos Juízes de Orphãos", era preciso criar o cargo de "Advogado, ou Solicitador que promova a medição, restituição, demarcação e conservação de suas terras, e que requeira tudo o mais que convir a bem delles"<sup>44</sup>.

Lançava-se, então, na Assembleia provincial, um novo questionamento sobre a atuação dos juízes de órfãos em favor dos nativos. Pela segunda vez, a criação do cargo de advogado dos índios era sugerida, sendo alegado que os juízes não vinham cumprindo suas obrigações nesse sentido. É de se imaginar que, caso o cargo fosse criado, não seria nada fácil o desempenho da função, reivindicar terras indígenas ocupadas por terceiros. Buscar reverter isso significava, noutros termos, comprar uma briga crucial com os usurpadores: edis, delegados, subdelegados, capitães da Guarda Nacional, Alferes, Sargentos-Mores, vigários, os próprios juízes de órfãos e outros vários privilegiados residentes nas diferentes regiões do Ceará. Afinal, não era qualquer um que invadia terras indígenas, e sim sujeitos de influência política nas suas respectivas localidades.

O fato é que o pedido de João Antônio Miranda (em 1839) para criar aquele cargo, e reativar os aldeamentos extintos em Viçosa e Soure, revela que aos deputados isso pouco ou nada importava, visto que, em 1838, Manuel Felizardo de Sousa e Melo já havia feito essa proposta. Assim, sem decisões práticas favoráveis aos índios da província, e mesmo com eles habitando esses espaços e impondo resistência ao processo de ocupação por parte dos brancos e outros segmentos, a

4

<sup>43</sup> Idem.

<sup>44</sup>Idem.

fala oficial voltava-se sempre para a ideia de que estavam prestes a desaparecer totalmente.

Em 1840, no relatório que apresentou na Assembleia provincial, Francisco de Sousa Martins, refletindo sobre a situação dos índios, imagina um futuro funesto para eles: estariam próximo da "completa aniquilação". Num ato pouco comum para a época, admitia, porém, as falhas políticas do Governo para com os índios. "Talvez porem Srs", dizia ele aos deputados, "os erros da nossa legislação vão não pouco contribuindo para este funestissimo resultado; cuja malefica influencia reverte em grande parte sobre nos mesmos", pois ante a "falta de braços para auxiliar a agricultura, e desenvolver a industria não sabemos aproveitar, aquelles, que possuímos" 45. Logo, demonstrando se preocupar com os índios, na verdade seu interesse era, por fim, explorar a força de trabalho daqueles, sempre visados para viver em condição de subalternidade e sempre inferiorizados. Aliás, continuando sua fala, não é de outra forma que aquela autoridade retrata os índios senão como seres bem inferiores aos brancos:

He hum facto que a raça dos Indigenas tem intelligencia muito menos desenvolvida, que a nossa, e que seos habitos, e costumes, cooperão inda mais a amortecer a actividade necessaria á cada individuo, para que se dê ao trabalho e diligencia não só adquerir a sua subsistencia; como augmentar e engrossar os seos cabedaes. São como meninos, que precisão de quem os dirija, lhes acene o trabalho, arrecade os productos, ou pelo menos velle com zello e vigilancia para que nada se perca, e o seo tempo seja utilmente empregado<sup>46</sup>.

Aos olhos de Francisco de Sousa Martins, os índios eram tidos como povos na infância, precisando da interseção dos brancos para atingir a civilidade, que, a propósito, não implicava em autonomia. Do mesmo modo que o presidente, no curso do século XIX, muitos foram os políticos e intelectuais que retrataram os indígenas como crianças<sup>47</sup>. Há, assim, um discurso que ratifica o sentido da tutela orfanológica,

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>BGMP. Relatórios de presidentes da província do Ceará. Rolo 1 (1836 a 1857). Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1840. <sup>46</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>O historiador Varnhagen, por exemplo, também via os índios como "povos na infância", sendo que, em sua radical interpretação, para aqueles "não há história: só etnografia". VARNHAGEN, Francisco Adolfo de. *História Geral do Brasil.* 7ª ed. 5 vols. São Paulo e Belo Horizonte: Edusp/Itatiaia. 1980 [1854-57]. Apud: MONTEIRO, John Manuel. *Tupis, Tapuias e Historiadores: Estudos de História Indígena e do Indigenismo.* Campinas/SP. Tese de Livre Docência, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2001. p.2-3

em que o papel de "pai", por essa perspectiva dominante, seria reservado para "aquele que enuncia o conceito de civilização" — ou seja, o homem branco. Logo, o "amparo" e educação decorrente da construção do sentido de orfandade implicavam diretamente na submissão dos índios aos luso-brasileiros habitantes no Ceará, e, por assim dizer, em todo país.

Contribuir, em termos de produtividade, sobretudo nas atividades agrícolas: era o que as autoridades esperavam dos índios. Naquele momento, a discussão em torno desse assunto era geral. Fundado em 1838, isto é, pouco antes de Francisco de Sousa Martins exercer o cargo de presidente do Ceará, o Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro — IHGB<sup>49</sup> foi palco para calorosos debates sobre isso. Em 1839, como importante membro dessa instituição, Januário da Cunha Barbosa lançou para discussão a seguinte questão: "Se a introdução de africanos no Brasil serve de embaraço a civilização dos índios, cujo trabalho lhes foi dispensado pelo trabalho dos escravos". Sem a intenção de fazer aqui longa reflexão sobre a situação dos negros, cabe dizer que, naquela época, se buscava meios para abolir o "cranco" da escravidão, sinônimo de atraso para um país que se pretendia moderno. Logicamente, essa visão de que a vinda de escravos da África livrou os índios do árduo ônus de prestar serviços aos colonos é irreal. Nunca foram dispensados de trabalhar, sempre prevalecendo a ideia de que o alcance da civilidade deles passava obrigatoriamente por esse viés. "Civilizar os indígenas era o argumento chave para

48RODRIGUES, Jaime. Índios e africanos: do "pouco ou nenhum fruto" do trabalho à criação de "uma

classe trabalhadora". **História Social**, n.2º. pp.9-24. Campinas/SP. 1995. p.15.

49 Há uma vasta produção sobre o IHGB e sua atuação para a construção de uma história nacional no

Brasil do século XIX. Entre outros trabalhos, destaca-se: GUIMARÃES, Manoel Luís Salgado. A disputa pelo passado na cultura histórica oitocentista no Brasil. In: CARVALHO, José Murilo de (Org.). Nação e cidadania no Império: novos horizontes. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007; Uma história da história nacional: textos de fundação. In: LIMA, Ivana Stolze; CARMO, Laura do (Org.). História social da língua nacional. Rio de Janeiro: Edições Casa de Rui Barbosa, 2008; pp.393-414. \_ Reinventando a tradição: sobre o antiquariado e a escrita da História. In: RIOS, Kênia Sousa; e FURTADO FILHO, João Ernani. (Org.) Em Tempo: História, Memória, Educação. Fortaleza: Imprensa Universitária, 2008. pp.39-79; SCHWARCZ, Lilia K. Moritz. Os Guardiões da Nossa História Oficial – os Institutos Históricos e geográficos brasileiros. São Paulo: IDESP, 1989; FIGUERÖA, Silvia F. de M. "Para pensar as vidas de nossos cientistas tropicais", In: **Ciência, Civilização e Impérios nos Trópicos**. Rio de Janeiro: Acces Editora, pp.235-246; CALLARI, Claudia Regina. "Os Institutos Históricos do patronato de D. Pedro II à Construção de Tiradentes", In: Revista Brasileira de História. São Paulo: ANPUH &; Humanidades FFLCH USP, v.21, nº 47, 2001, p.59-83; DOMINGUES, Heloísa M. Bertol. A Noção de Civilização na Visão dos Construtores do Império – a Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro: 1838-1850/60. Niterói/RJ: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal Fluminense – UFF, 1990.

justificar o uso de sua mão-de-obra"<sup>50</sup>, seja na perspectiva dos laicos, seja no entendimento dos eclesiásticos.

Nas diferentes regiões do Brasil, quando se debatia a questão indígena, várias vezes os jesuítas foram evocados, como quando Januário da Cunha Barbosa interroga: "Qual seria hoje o melhor sistema de colonizar os Índios entranhados em nossos sertões; se conviria seguir o sistema dos Jesuítas, fundado principalmente na propagação do Cristianismo, ou se outro do qual se esperem melhores resultados do que os atuais" 51. Numa época em que se construía a História da Nação, o período colonial era analisado não somente para se conhecer o passado, mas no intuito de encontrar soluções aos desafios do presente. Não à toa os jesuítas eram lembrados. Suas práticas, métodos de controle impostos aos índios, serviam como pontos de reflexão das elites que objetivavam elaborar suas próprias estratégias de dominação àqueles nativos "entranhados nos sertões".

Porém, para Mércio Pereira Gomes, mais que evocar e exaltar feitos dos jesuítas, "discutia-se inclusive a possibilidade de chamar de volta a Companhia de Jesus, reinstituída desde 1814"<sup>52</sup>. Segundo Simone Tiago Domingos, no início da década de 1840 jesuítas chegaram mesmo a se instalar "no Rio Grande do Sul e em Santa Catarina para atuarem na instrução secundária dessas províncias"<sup>53</sup>. Embora os capuchinhos tenham sido escolhidos pelo Estado brasileiro para atuar entre os índios, no discurso político-intelectual a atuação dos inacianos nunca deixou de ser lembrada nas várias províncias do país.

No Ceará, em 1840, um ano após os jesuítas terem sido evocados no IHGB, o presidente Francisco de Sousa Martins também não hesitou em tomar como referencial a atuação deles entre os povos indígenas. Em sua fala para a Assembleia provincial, afirma que

Os Jesuitas conseguirão effeitos prodigiosos na cathequese e civilisasão dos Indios. Elles erão alem de cathequistas, mestres de

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>RODRIGUES, Jaime. *Índios e africanos: do "pouco ou nenhum fruto" do trabalho à criação de "uma classe trabalhadora"*. Op., cit. p.22

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>BARBOSA, Januário da Cunha apud CUNHA, Manuela Carneiro da. *Legislação Indigenista no Século XIX*. Op., cit. p.10.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>GOMES, Pereira Mércio. *O índio na história. O povo Tenetehara em busca da liberdade.* Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. p.216

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>DOMINGOS, Simone Tiago. *Política e Memória: a polêmica sobre os jesuítas na Revista do IHGB e a política imperial (1839-1886).* Campinas/SP: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2009. p.4

letras, e de Officios mechanicos, e de mais prehenchião as funções de Tutores ao pé de seos pupilos; prescrevião o trabalho, ordenavão a colheita dos productos; e athe estabelecerão em Villa Viçoza celeiros communs onde se punhão de reserva as sobras dos annos de abundancia para suprimento dos escassos. [...] os productos da sua lavoura suprrabundavão: as estradas dos arredores estavão sempre abertas; e se conservavão em bom estado; e a população indigena multiplicava e se civilisava lentamente: porque o processo da civilização he morozo, e lento<sup>54</sup>.

Francisco de Sousa Martins não poupou elogios aos jesuítas, atribuindo-lhes diferentes qualidades, revelando uma variedade de funções que desenvolviam e, por fim, demonstrando que, inevitavelmente, para que conseguissem atingir seus interesses espirituais precisavam se empenhar no sentido de construir um alicerce sólido que passava primeiramente por um planejamento das coisas materiais. "Inculcar nos seus súditos indígenas uma nova concepção do tempo e do trabalho" foi, portanto, uma das grandes preocupações daqueles missionários.

Tomando por referência o Aldeamento da Ibiapaba, que em 1759 passou à condição de Vila Viçosa Real, o presidente lembrou que ali os padres organizaram celeiros comuns para pôr em "reserva as sobras" dos gêneros cultivados em anos de abundância. Dessa maneira, num Ceará historicamente afetado por secas, produzir excedentes para suprir necessidades em épocas de estiagem parece ter sido uma das marcas do projeto jesuítico, uma de suas grandes preocupações. "A vida econômica das Aldeias tinha por objetivo assegurar o sustento quotidiano" e isso naturalmente não se deu de outro modo senão à custa do suor dos índios. A busca constante pela autonomia dos aldeamentos implicava em intensa utilização da força de trabalho daqueles.

Ao afirmar, com certo exagero, que os jesuítas preenchiam como ninguém as de "funcções de Tutores ao pé de seos pupilos", Francisco de Sousa Martins apresenta uma opinião convergente com o que os próprios padres pensavam sobre sua atuação. Afinal de contas, para eles, o índio precisava ser amparado e educado segundo as normas da Igreja. Era isso que fundamentava a criação dos

<sup>55</sup>MONTEIRO, John Manuel. *Negros da Terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo.* São Paulo: Companhia das Letras, 1994. p.47

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia Provincial. 01/08/1840.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>NEVES, Luiz Felipe Baêta. O Combate dos Soldados de Cristo na Terra dos Papagaios. Rio de Janeiro: Editora Forense – Universitária. 1978. p.130

aldeamentos, não era outro o entendimento dos inacianos. E como "o pressuposto básico da missão é o de que a cristandade tem uma dimensão social que deve ser cumprida"<sup>57</sup>, logo procuravam não somente envolver os índios nos ritos do catolicismo, mas fazer com que contribuíssem com a sociedade colonial por meio da disponibilização de sua mão de obra.

Em 1840, quando Francisco de Sousa Martins evoca as práticas jesuíticas buscava, assim, pensar suas próprias estratégias de controle da população nativa, tentando conciliar catequese e civilização com os ambiciosos interesses dos potentados que davam sustentáculo ao poder do Governo cearense e, por conseguinte, ao regime monárquico. Tal conciliação era desafiadora. Faltava um plano para submeter os índios e atender os anseios particulares, já que até o antigo Diretório, que para aquele apenas "em parte suprio a falta" dos jesuítas, não mais vigorava. Sem regulamento específico, extintos os aldeamentos, para o presidente "o decrescimento da raça indigena he sencivel e rapido" 58.

Na continuação de seu relatório, Francisco de Sousa Martins novamente admite: "nossas Leys" excluíram eles "de todos os empregos públicos; pois que nellas preponderão a influencia e caballa dos brancos". Se por um lado reforça que a política do Governo vinha afetando os nativos, o presidente descreve situações reveladoras de que eles não aceitavam a dominação de braços cruzados, sempre buscando alternativas para não viver submetidos incondicionalmente aos outros:

Abandonados os indigenas a si mesmos, desconsiderados no regimen de suas aldeias, oppressos, e sempre lesados em seos contractos pela maior esperteza dos da nossa raça; estao disgostosos de sua posição social e suspirão pelo antigo regimen; escitando-os esta disposição a tomar o partido da rebellião; como ultimamente succedeo com grandissimo numero dos Indios de Villa Viçoza, que disertarão da Povoação de S. Pedro com suas familias em numero de mais de 60 cazaes, para se reunirem aos rebeldes das Frecheiras, abandonando suas cazas, e lavouras, das quaes algumas se achavão em estado esperançozo. Julgo, que por annalogas rasões elles se aliarão com os partidos rebeldes no Maranhão, e no Pará, prestando os seos serviços aos inimigos da ordem, e da paz do Imperio com extrema perseverança e continnos soffrimentos e privações<sup>59</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Idem. p.27

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1840.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>ldem.

De antemão, vale dizer que aquilo era visto como sentimento de insatisfação indígena vinha de longas datas. Ao falar que os índios foram "desconsiderados no regime de suas aldeias" e "suspiram pelo antigo regime", Francisco de Sousa Martins abre possibilidade para se presumir que eles queriam o restabelecimento de seus antigos aldeamentos, lugares onde se apresentavam como coletividades e, apesar das limitações, reivindicavam seus direitos. Em segundo lugar, convém esclarecer que, quando se refere aos "partidos rebeldes do Maranhão e do Pará", aos quais vários indígenas se aliaram, era dos movimentos da Balaiada<sup>60</sup> e da Cabanagem<sup>61</sup> que estava falando.

Na primeira metade do século XIX, ante as constantes mudanças nas "formas de administração dos aldeamentos, uma série de revoltas ocorreu no Nordeste, envolvendo populações indígenas"<sup>62</sup>. Vários índios aliaram-se a outros segmentos no sentido de alcançar, pela sua perspectiva, melhores condições de vida. Mas, não se pode omitir: embora havendo grande insatisfação nativa, muitos deles preferiram se unir as autoridades, combater os revoltosos. Na Cabanagem, as rixas "entre os vários grupos indígenas, em especial entre os Mura e os Munduruku, foram utilizadas por cabanos e pelas tropas imperiais em suas disputas"<sup>63</sup>.

Quanto à Balaiada, segundo Claudete Maria Miranda Dias, "foi um movimento social ocorrido no Piauí, Maranhão e Ceará, do final de 1838 a fins de 1841", onde negros, índios, mestiços, mulatos e outros "sem direito à cidadania e acesso à propriedade da terra" desafiam o poder de "grandes proprietários de terras e de

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>"Nome dado pela historiografia, devido ao apelido de Manoel Francisco dos Anjos Ferreira, o Balaio, um dos líderes mais importantes do movimento, artesão da palha. Cada rebelde era um "balaio". Muitos balaios, uma balaiada". DIAS, Claudete Maria Miranda. Movimentos sociais do século XIX: resistência e luta dos balaios no Piauí. In: MOTTA, Márcia; e ZARTH, Paulo (Org.). Formas de resistência camponesa: visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história. Concepções de justiça e resistência nos Brasis. Vol. 1. pp.199-218. São Paulo: Editora UNESP, 2008.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>"Cabanagem" remete às habitações da população ribeirinha do Pará, espécie de cabanas. Daí vinha a maioria dos revoltosos, negros, mestiços, índios e outros pejorativamente identificados através da alcunha "cabanos". Quanto aos índios, tiveram participação de destaque nesse episódio. Sobre isso, verificar: MOREIRA NETO, Carlos de Araújo. *Índios da Amazônia: de maioria a minoria (1750-1850)*. Petrópolis/RJ: Editora Vozes. 1988. Mormente a parte intitulada "Tapuios, mestiços, negros e brancos na Cabanagem".

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>DANTAS, Beatriz G; SAMPAIO, José Augusto L; e, CARVALHO, Maria Rosário G. de. Os povos indígenas no Nordeste brasileiro: um esboço histórico. In: CUNHA, Manuela Carneiro. (Org.). **História dos Índios no Brasil**. Op., cit. p.447

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>RICCI, Magda. A Cabanagem, a terra, os rios e os homens na Amazônia: o outro lado de uma revolução. In: MOTTA, Márcia; e ZARTH, Paulo (Org.). Formas de resistência camponesa: visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história. Concepções de justiça e resistência nos Brasis. Vol. 1 São Paulo: Editora UNESP, 2008. p.161.

escravos, autoridades provinciais e comerciantes". O Maranhão foi o epicentro da revolta, que se estendeu ao Piauí e ao Ceará. Para Claudete Dias, a extensão da Balaiada para essas províncias é ainda "assunto para ser estudado", bem como sua ligação "com a Cabanagem no Pará"<sup>64</sup>, revolta que, como visto, também foi evocada por Francisco de Sousa Martins, presidente do Ceará. E para que tenha falado da Cabanagem em reunião com os deputados na Assembleia cearense, pelo visto os efeitos desse movimento repercutiram bastante nesta província, deixando as autoridades sob alerta.

Nessa época da Regência, período de instabilidade política no país, de crise, no Ceará o clima era tenso. As violentas manifestações de insatisfação coletivas nas províncias vizinhas se configuravam como ameaça a ordem vigente, também, nesse espaço. Os balaios, em suas incursões na região da Ibiapaba e áreas limítrofes, não encontraram apenas resistência por parte da população local, conseguindo apoio de alguns ou muitos sujeitos descontentes com a situação em que se encontravam.

Sobre as motivações dos sessenta casais indígenas que com suas famílias "evadiram-se" da "Povoação de S. Pedro" de Ibiapina (Termo da Vila Viçosa) "para se reunirem ao séquito das Frecheiras", no Piauí, a própria fala de Francisco de Sousa Martins ajuda a elucidar escolhas desta natureza. Ora, se os índios estavam "desgostosos" pela desarticulação "de suas aldeias" e vinham sendo oprimidos e "lesados em seus contratos" com os não indígenas: eis aí situações fortes o suficiente para gerar em quaisquer índios um sentimento de insatisfação. No entanto, deixar Ibiapina para se aliar aos revoltosos foi uma decisão audaciosa. Na prática, com essa atitude, não era de outra forma que passariam a ser vistos senão como balaios, sendo, também, alvos das tropas a serviço do Governo do Ceará e do Piauí.

Tanto na Balaiada como na Cabanagem, enquanto vários índios aderiram aos revoltosos, outros preferiram não enveredar por esse caminho. Aliás, certos grupos chegaram mesmo a reprimir os balaios, como índios de São Benedito, também na região da Ibiapaba. Diferente dos de Ibiapina, sob o comando do "Indio Joze Luiz de

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>DIAS, Claudete Maria Miranda. Movimentos sociais do século XIX: resistência e luta dos balaios no Piauí. Op., cit.; e, \_\_\_\_\_\_\_ Balaiada: a guerrilha sertaneja. **Estudos, Sociedade e Agricultura**, n.º 5, pp. 73-88, Rio de Janeiro, 1995.

Miranda, e do Major Joaquim Ribeiro da Silva", aqueles combateram fortemente os rebelados, como informa o próprio presidente Francisco de Sousa Martins<sup>65</sup>.

Logo, se por um lado os indígenas de Ibiapina tiveram motivos para se aliar aos balaios, os de São Benedito, por suas particulares razões, quiçá entendessem que teriam algum tipo de vantagem com a decisão de lutar em favor da ordem. O fato é que, na fala do presidente, os índios aparecem como ativos em interação com outros segmentos, vivendo entre negociações, acordos e conflitos com autoridades e particulares.

Ainda sobre a participação indígena na revolta da Balaiada, Francisco de Sousa Martins, num ofício enviado ao ministro Francisco de Assis Ramiro Coelho, em 20 de junho de 1840, "dando algumas informações á cerca dos rebeldes das Frexeiras", afirmou:

III. <sup>mo</sup> e Ex. <sup>mo</sup> Snr. Tendo me aproximado do Sitio das Frexeiras, e em consequencia podendo obter miudas informações acerca dos rebeldes, do seo estado dos seos costumes, e doutrinas, por via de muitos individuos aprizionados, que la viveraõ com elles algum tempo, julgo interessante transmitti-las a V. Ex.<sup>a</sup> que do seo conhecimento poderá talvez colher alguma coiza útil a administração do Estado.

Estes rebeldes são pela maior parte descendentes Indigenas, outros sao de côr mista, a que chamao cabras, e alguns negros fugidos de seos senhores todos de supina ignorancia, e apenas alguns se encontra que saiba ler os seos mesmos Capitaes mal cheias de grosseiros erros escrevem algumas linhas pronunciação. Todos a excepção de alguns tem por unico vestido camiza e ceroula de algodao que elles tingem de côr avermelhada com infuza
 de entrecasco de arvores; esta c
 ór (bem que asqueroza) os confunde com os troncos das arvores, com as pedras e com os matos atraz dos quaes se escondem para dispararem os seos tiros de emboscada. Muitos agora estaõ quazi nús apenas cobertos de andrajos, não tem calçado algum e usão de chapeos de palha: fazem exercicios de armas, que elles tem aprendido de alguns soldados dezertores, ou prizioneiros; mas quase nenhuã disciplina, e subordinação conservão aos seos Chefes. Alimentão-se somente de carne de gado e farinha de mandioca mais esta nem sempre a tem. Elles vivem e dormem ao tempo sob as arvores e em vez de cobertores usao de fogo para se preservarem do frio, e nos tempos chuvozos com cinco ou seis horas de trabalho fazem huma cabana coberta de compridas folhas de palmeiras de que abundaõ as matas destes lugares. Esta gente, mesmo no estado de paz, não goza de melhor vida, nem de mais extensas commodidades; pois que todos ou quase todos vivem de caça de frutas silvestres e de algumas

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1840.

pequenas plantações de mandioca ou milho: seos habitos saõ mui semelhantes aos dos Indios de quem elles quazi todos descendem, e parece que amão a mesma independencia selvagem<sup>66</sup>. (grifos meus)

O próprio Francisco de Sousa Martins, naquele momento crucial dos conflitos entre as tropas oficiais e balaios, resolveu sair da capital Fortaleza com destino aos locais onde a situação era mais crítica para a ordem vigente, lugares em constante agitação e que vinham servindo de cenário para os embates entre as partes envolvidas. Passando pela região da Ibiapaba, teria ido bem próximo a Frecheiras, foco principal da presença e resistência dos revoltosos no Piauí. Nas notícias enviadas pelo presidente ao ministro Francisco de Assis Ramiro Coelho, nota-se forte envolvimento dos desfavorecidos na revolta da Balaiada, que em sua fala aparecem como "cabras", "negros fugidos de seus senhores" e, "em maior parte", "descendentes indígenas".

Sobre o uso do termo "descendentes", cabe aqui breve reflexão. Com base no relatório que Francisco de Sousa Martins apresentou na Assembleia provincial em 1840, analisado anteriormente, convém lembrar que ali, justamente em Frecheiras, estavam os sessenta casais de índios que haviam saído de São Pedro de Ibiapina para se unir aos balaios<sup>67</sup>. Logo, nesta época em que se minimizava a visibilidade e atuação dos indígenas no cenário político social, por várias vezes foram identificados não diretamente como índios, mas primeiramente através da categoria "descendentes". No geral, a utilização desse termo pelas autoridades provinciais denota certa relutância em reconhecer as identidades indígenas, pois, como no trecho ora destacado, a ideia é apresentar "os índios misturados" a outros segmentos sociais, e não necessariamente como índios. Aliás, pouco a pouco, aqueles passaram a ser ocultados através de outras várias categorias, sobretudo caboclos e pardos.

6

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Ofício do presidente Francisco de Sousa Martins, enviado para o ministro Francisco Ramiro de Assis Coelho. 20/06/1840. Cx. 11. L 30 (1835-1843). Fls. 95v/96

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia provincial do Ceará. 01/08/1840.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Sobre a categoria "*indios misturados*", analisar: OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos "índios misturados"? situação colonial, territorialização e fluxos culturais. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. (Org.) **A viagem da volta: etnicidade, política e reelaboração cultural no Nordeste indígena**. 2.ª ed. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria LACED, 2004.

Essas informações no excerto acima, sobre as táticas de guerra dos balaios, são riquíssimas. Pela descrição, troncos de árvores, pedras e matagais serviam como verdadeiros escudos para proteção dos revoltosos. Em interação com a natureza, algo que sabiam fazer muito bem, índios, negros e outros perseguidos desafiavam assim o poder das tropas oficiais. Nos campos de batalha, atacavam, eram atacados, recuavam, contra-atacavam, enfim, estavam envolvidos num jogo perigoso em que a morte era uma possibilidade real. A vida por um fio: era essa a certeza daqueles que, naquele momento, despertavam a ira das autoridades do Maranhão, Piauí e Ceará, que união forças para sufocar esse movimento que atingira tamanha proporção.

Segundo Claudete Maria Miranda Dias, ajudado por outras províncias, o Governo piauiense "se armou fortemente a fim de defender a ordem interna", recebendo "dinheiro, munições, armamento e homens para reforçar as tropas e impedir a entrada de "rebeldes" maranhenses no Piauí, através do rio Parnaíba" 69. O Governo do Ceará, por sua vez, ante as incursões feitas pelos balaios à região da Ibiapaba, temendo que a revolta se alastrasse por toda a província, não hesitou em executar uma rígida política de recrutamento para enviar homens aos campos de batalha piauienses, sendo a massa de recrutas formada, mormente, por sujeitos pobres. Enquadrando-se nesse perfil socioeconômico dos desfavorecidos, vários índios foram recrutados, sobretudo do Termo da Vila Viçosa e de locais limítrofes.

Isso assustou a população indígena. Porém, se em muitos casos fugiam para as matas longínquas, noutros batiam de frente com os encarregados de formar as tropas auxiliares oficiais. O presidente José Joaquim Coelho (que substituiu Francisco de Sousa Martins no Governo do Ceará), no relatório que apresentou na Assembleia provincial em 10 de setembro de 1841, traz pistas importantes para se refletir sobre a não aceitação da prática do recrutamento por parte de certos nativos. Em tópico intitulado "Tranquilidade Publica", destacou: "Ultimamente alguns Indios do Borití, urgido pelo temor do recrutamento, a que tenho mandado proceder em

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>DIAS, Claudete Maria Miranda. *Movimentos sociais do século XIX: resistência e luta dos balaios no* Piauí. Op., cit. p.200

virtude de ordens mui positivas, que recebi da Corte, reunirão-se em magótes armados em rumo de Villa Viçosa, mas forão logo dispersos<sup>70</sup>.

O "Borití", de onde os índios saíram armados para a sede do Termo da Vila Viçosa, ficava mesmo dentro da área territorial que abrangia esta jurisdição<sup>71</sup>. Cabia às autoridades locais, a mando do Governo, conseguir recrutas para combater os revoltosos. Para Reginaldo Alves de Araújo, esses "recrutamentos eram entregues a oficiais escolhidos diretamente pelo Presidente, mas também aos juízes de paz e os de carreira". Porém, o presidente tinha total poder para decidir se o recrutado "seria ou não aceito" nas tropas oficiais<sup>72</sup>. "A função de recrutar era das mais difíceis de desempenhar, pois "que a desconfiança do recrutamento he bastante para ganharem o Matto"<sup>73</sup>.

Analisando a fala de José Joaquim Coelho, o mesmo deixa subentendido que, ao se posicionarem contra o recrutamento e partirem armados em direção à sede do Termo da Vila Viçosa, os índios do Buriti teriam sido contra-atacados por forças militares a serviço da ordem. Parafraseando o presidente: foram logo "dispersos". Ora, neste caso, a dispersão não significa outra coisa senão uma rápida ação de fuga coletiva. Pelo visto, a penetração nos matagais era uma opção recorrente para se livrar da indesejada inclusão nas instituições militares do Governo.

Segundo Matthias Röhrig Assunção, nesses momentos de turbulência, escapar ao recrutamento era uma das formas mais frequentes de resistência ao poder das autoridades, que, contrariadas, buscavam incansavelmente saber o paradeiro dos fugitivos e organizar expedições para capturá-los e puni-los pelo desacato. Para o autor, que analisou esse assunto se valendo, também, de depoimentos de antigos moradores maranhenses, são "inumeráveis as histórias" envolvendo sujeitos "que tentavam escapar do que ficou conhecido no Maranhão oriental como "o tempo do Pega", "sempre associado à Balaiada (1838-1841) e à

<sup>72</sup>ARAÚJO, Reginaldo Alves de. *Quando a ordem chegou ao Sertão: as relações entre o Estado imperial e as elites da região do Acaraú – Ceará (1834-1846).* Fortaleza: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ceará/UFC. 2012. p.175

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Relatório do presidente José Joaquim Coelho, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial, 10/09/1841. Pernambuco: Typographia Santos e Companhia. 1842.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Trata-se da localidade do Buriti, hoje localizada no município de Viçosa do Ceará.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>ASSUNÇÃO, Matthias Röhrig. Balaiada e resistência camponesa no Maranhão (1838-1841). In: MOTTA, Márcia; e ZARTH, Paulo (Org.). Formas de resistência camponesa: visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história. Concepções de justiça e resistência nos Brasis. Vol. 1. São Paulo: Editora da Unesp, 2008. p.78

Guerra do Paraguai (1865-1870)"<sup>74</sup>. No Ceará, nesses episódios de guerra, deramse muitos conflitos entre aqueles diretamente incumbidos pelo recrutamento e pobres que, teoricamente livres, não queriam ir aos campos de batalha lutar a favor do Governo brasileiro<sup>75</sup>.

O caso dos índios do Buriti é um dos vários exemplos de resistência ao recrutamento militar organizado pelas autoridades no tempo Balaiada. Em suma, evitando aqui um discurso redundante no sentido de ratificar a relevância da participação dos índios nesse episódio, é válido, também, refletir sobre outras questões importantes presentes no relatório apresentado na Assembleia provincial, em 1840, por Francisco de Sousa Martins. Na opinião do presidente:

Parece me util, Senhores, que se restabeleça o antigo Directorio dos Indios com as modificações adaptadas á epoca e a legislação novisimma que nos rege; como já foi recommendado por hum de meos antecessores: o que demais tem a vantagem de ficarem elles mais unidos e subordinados aos seos Directores e principaes: que se alistem em corpos de melicias com Officiaes de sua raça, os quaes gozem das honras, e prerogativas dos das G. N.,...<sup>76</sup> (grifos meus)

Propondo que se restaurasse o antigo Diretório dos Índios de acordo com o contexto cearense do início da década de 1840, Francisco de Sousa Martins repete, assim, um pedido feito pelo presidente Manuel Felizardo de Sousa e Melo, em 1838. Logo, a reunião dos índios sob a gestão de diretores aparece novamente como a melhor alternativa de controle. Sabendo da histórica atuação e importância dos Principais entre os seus comandados indígenas, Sousa Martins não deixou de destacar a importância de tê-los como aliados nesse processo.

No Ceará, mesmo que em muitos momentos tenham cedido às pressões dos representantes do Estado luso, e posteriormente brasileiro, ao longo dos séculos os chefes nativos foram essenciais nas negociações com aqueles, com os membros da

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Idem. p.181-182.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>No Ceará, no período da Guerra do Paraguai, a população pobre impôs grande resistência ao recrutamento, dificultando os planos das autoridades provinciais de enviar mais homens para lutar contra o exército paraguaio. Para uma reflexão sobre esse assunto: RAMOS, Xislei Araújo. "Por trás de toda fuga, nem sempre há um crime": O Recrutamento a "laço" e os limites da ordem no Ceará (1850-1875). Fortaleza: Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ceará – UFC. 2003.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1840.

Igreja Católica e com os colonizadores no geral. Muito se esforçaram para garantir a terra e sobrevivência de seus grupos<sup>77</sup>.

De acordo Serge Gruzinski, no processo de "ocidentalização e cristianização as elites índias (os *Principais*, *que gozavam de certo prestígio*) tinham um papel essencial a desempenhar", pois eram intermediárias obrigatórias entre um "novo poder e as massas vencidas". Dessa forma, diante da atuação dos líderes indígenas no período oitocentista, e refletindo sobre a história de seus antepassados, concluise que, de fato, foram decisivos. Porém, não para servir como meros "intermediários obrigatórios"<sup>78</sup> entre os europeus e seus séquitos, e sim para falar/negociar em prol dos interesses dessas "massas indígenas" que nunca se deram por vencidas.

Analisando o relato ora citado, alistar os índios em tropas que formariam a estrutura da Guarda Nacional brasileira, no Ceará, foi outro ponto sugerido pelo presidente da província. Tratando-se duma época em que os ânimos revolucionários se afloravam no país, e como os indígenas sempre representaram uma importante força militar e vinham participando de revoltas que deixavam as autoridades temerosas, pode-se dizer que, ao fazer essa proposta, Francisco de Sousa Martins intencionava conseguir duas coisas que estavam intrinsecamente relacionadas: aumentar o efetivo das tropas oficiais e, ao mesmo tempo, diminuir as possibilidades dos índios encabeçarem revoltas ou se aliarem a grupos revoltosos.

"De inspiração europeia, a Guarda Nacional brasileira apresentou, a princípio, um caráter nitidamente popular", segundo Berrance de Castro. Com sua criação, as antigas Ordenanças e Milícias foram extintas e suas forças unificadas/aproveitadas nessa nova instituição militar, que ficou conhecida, também, como "Milícia Cidadã". Se no período colonial permitiu-se a inserção e "participação de índios, negros e mestiços" nas corporações militares, que eram divididas "por um critério de cor" (Terços Auxiliares e Companhias de Ordenanças dos índios, dos homens brancos,

Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. p.285.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Sobre a relevância dos índios Principais no Ceará, ver, entre outros autores: ALBUQUERQUE, Manuel Coelho. *Ceará Indígena: deslocamentos e dimensões identitárias.* Fortaleza. Dissertação de Mestrado em História, Universidade Federal do Ceará/UFC, 2002; SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. *Vilas de índios no Ceará Grande: dinâmicas locais sob o Diretório Pombalino.* Op., cit.; MAIA, Lígio José de Oliveira. *Serras de Ibiapaba. De Aldeia à vila de Índios: Vassalagem e Identidade no Ceará colonial – Século XVIII.* Niterói/RJ. Tese de Doutorado em História, Universidade Federal Fluminense – UFF, 2010; e XAVIER, Maico Oliveira. "*Cabôcullos são os Brancos": dinâmicas das relações socioculturais dos índios do Termo da Vila Viçosa Real – século XIX.* Fortaleza: SECULT/CE. 2012. <sup>78</sup>GRUZINSKI, Serge. O Renascimento ameríndio. In: NOVAES, Adauto (Org.). **A Outra Margem do** 

dos pardos, dos pretos), de acordo com a autora a Guarda Nacional rompeu com essa divisão. Para ela, teria sido "a primeira instituição oficial que fez cessar a distinção de cor, o que a tornou essencialmente nova e moderna ao enfrentar o problema das relações étnicas, num regime que reconhecia a escravidão como legítima"<sup>79</sup>.

Contudo, ao menos pela análise da proposta feita por Francisco de Sousa Martins, em 1840, não é isto que se constata. Diferente de "integração étnica"<sup>80</sup>, ao sugerir aos deputados provinciais a organização dos índios em tropas que comporiam a estrutura da Guarda Nacional no Ceará, o presidente deixa bem claro que o alistamento tinha de ser realizado, especificamente, "em corpos de melicias com Officiaes de sua raça". Logo, mesmo dizendo que deveriam gozar "das honras, e prerogativas dos das G. N."<sup>81</sup>, de certa forma termina por ratificar a segregação, corroborando o discurso que inferiorizava os índios. Ao fim e ao cabo, o principal objetivo da proposta em questão era o disciplinamento indígena, submetê-los aos que ocupavam os mais altos postos naquela instituição militar – geralmente homens brancos, potentados locais. Fazer com que cumprissem as leis do Estado brasileiro: era essa a preocupação maior das autoridades imperiais e provinciais.

Isso só corrobora o ponto de vista de James C. Scott, ao confirmar que, para firmar uma ideia de "superioridade" ante os grupos subalternos "as elites governantes" dependiam (e dependem) "fortemente da ostentação, de leis sumptuárias, de uma parafernália de símbolos, de insígnias e de cerimônias públicas de reverência ou homenagem". Para o autor, a demonstração "visível e exterior de poder — cada ordem, manifestação de respeito, hierarquização, organização cerimonial, castigo público ou uso de termos honoríficos ou derrogatórios — é um gesto simbólico de dominação que serve para manifestar e consolidar uma ordem hierárquica".

Independente de tempo e espacialidade, no geral as instituições militares foram essenciais para organizar atos oficiais de representação simbólica da dominação. Portanto, no Brasil imperial, tendo por objetivo "inculcar hábitos de

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>CASTRO, Jeanne Berrance de. *A milícia cidadã: a Guarda Nacional de 1831 a 1850.* São Paulo: Ed. Nacional; Brasília: Instituto Nacional do Livro – INL, 1977.p.135-136

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia provincial do Ceará. 01/08/1840.

<sup>82</sup>SCOTT, James C. A Dominação e a Arte da Resistência. Op., cit. p.40,83

obediência e respeito pela hierarquia"<sup>83</sup>, as elites governantes não deixaram de se valer, também, quando precisaram, da Guarda Nacional. Idealizando a participação dos "Principais" (chefes indígenas) e seus séquitos em tropas que seriam integradas àquela instituição, o presidente do Ceará, Francisco de Sousa Martins, deixa bastante claro o desejo de despertar neles o sentimento de patriotismo e de respeito pelas leis do Império:

....possão [os índios Principais] apresentar-se ornados com insignias de distincção nas occasiões de cortejo, ou de festividades publicas. Isto lisongeará o seo amor proprio despertando os sentimentos de brio e de honra; e não pouco concorrerá para que esses chefes mantenhão a subordinação, e **obediencia às Leis** nos mais individuos da sua raça<sup>84</sup>.

Em suas reflexões, Francisco de Sousa Martins imagina situações em que os índios são totalmente envolvidos por valores oriundos do universo europeu, atos formais e solenes de praxe realizados pelas instituições militares oficiais. Idealizando homens obedientes, soldados indígenas exercendo o papel de cumpridores de ordens, em sua propositura os Principais aparecem "ornados" com símbolos oficiais de distinção em relação a seus pares, o que denota a preocupação em cooptá-los, em fazer com que colaborassem com os planos de controle do Governo provincial e, por assim dizer, do Estado brasileiro.

Quando imagina os índios entre as tropas que formavam a Guarda Nacional no Ceará, em seu pensamento eles aparecem seguindo um conjunto de regras, participando de cortejos e festividades públicas nas quais a referida instituição se apresentasse. O envolvimento nos protocolos idealizados, organizados e impostos pelas autoridades serviria, por fim, entre outras coisas, como estratégia no sentido de fazer com que despertassem um sentimento de veneração ao monarca e ao Império do Brasil. Historicamente, e inevitavelmente, os nativos tiveram que passar por situações desta natureza.

Todavia, como visto anteriormente, os índios nem sempre tiveram a conduta de obediência desejada por Francisco de Sousa Martins e outros administradores, tanto é que se envolveram em várias revoltas antes e no curso do século XIX, como

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Idem. p.40

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia provincial do Ceará. 01/08/1840.

era o caso, naquele contexto, da Balaiada. Assim, a proposta de inseri-los nas tropas da Guarda Nacional no Ceará, lançada pelo presidente em 1840, denota que havia temor, por parte das autoridades, de que os grupos indígenas espalhados pela província aderissem aos balaios, como foi o caso dos que habitavam em Ibiapina, na região da Ibiapaba. Inseri-los naquela instituição militar, que vinha prestando relevante serviço ao Estado brasileiro como força de controle e manutenção da ordem interna, era uma boa estratégia no sentido de evitar possíveis alianças entre os mesmos e os revoltosos.

Na continuação de seu discurso aos deputados, Francisco de Sousa Martins, aproveitando-se de ideias apresentadas por seus antecessores, propôs:

Meus predecessores aconselharão o estabelecimento de um advogado dos Indios nas Comarcas, onde houvessem Villas ou Povoaçoes por elles habitadas: parece-me igualmente esta medida reclamada pela humanidade, e espirito de protecção, com que se deve legislar em seo favor;...

Releva lembrar que huma boa legislação sobre os Indios, pode supprir em grande parte a falta de braços que he igualmente sentida na Provincia para os trabalhos agricolas, e todos os empregos ruraes, dispensando-nos das avultadas despezas com a colonização estrangeira, que the agora mui pouco tem prosperado no Imperio;<sup>85</sup>

A sugestão para criar um cargo de advogado dos índios foi repetida ininterruptamente entre 1838 e 1840. Embora a proposta tenha sido lançada por Manuel Felizardo de Sousa e Melo (1838) João Antônio de Miranda (1839) e Francisco de Sousa Martins (1840), pelo visto não teve aceitação o suficiente para ser aprovada na Assembleia provincial. Ao que parece a criação do cargo não interessou aos deputados, o que reforça a hipótese de que, antes de tudo, quiçá pensassem mais nos interesses de certos privilegiados do que nos próprios índios.

Nesse sentido, diante das repetidas sugestões dos presidentes na Assembleia provincial, uma pergunta é inevitável: até que ponto tinham suas propostas acatadas pelos deputados. Ao menos quanto à questão indígena, pelo visto havia forte resistência para aprovar medidas que pudessem dificultar a exploração parcial ou definitiva de suas terras por terceiros. As leis provinciais aprovadas, longe de beneficiá-los, favoreciam prioritariamente os potentados locais.

<sup>85</sup> Idem.

Desse modo, em várias situações, utilizando-se aqui as palavras de Edward Palmer Thompson: "os dominantes tinham necessidade da lei para oprimir os dominados".

Embora muito se falasse em favor dos índios, na Assembleia provincial as leis direcionadas para esses não visaram outra coisa senão a extinção dos aldeamentos e o domínio de sua força de trabalho. Tanto é que, analisando as palavras de Francisco de Sousa Martins, em sua visão uma "boa legislação sobre os Indios" acabava por se transformar apenas num mecanismo para controlá-los enquanto mão de obra aproveitável. O intuito era, sobretudo, suprir "a falta de braços" na província, "para os trabalhos agrícolas, e todos os empregos rurais" Assim, na fala oficial o índio aparece repetidamente como a melhor opção para se evitar as "avultadas" despesas do erário provincial com a importação de colonos estrangeiros.

Em 5 de novembro de 1841, ao encaminhar ao ministro Paulino José Soares de Souza uma correspondência "Participando ter proposto a Assembleia Provincial" medidas "p.ª milhorar a condição dos Indios", o presidente José Joaquim Coelho, substituto de Francisco de Sousa Martins, também fez suas reflexões sobre esse assunto:

III.<sup>mo</sup> e Ex.<sup>mo</sup> Snr = Aproporção que me fui inteirando das circunstancias da Provincia, fui tambem descobrindo varios inconvenientes, que mui fortemente se oppoem a prosperidade d'ella, e entre muitos cauzou me grande surpresa o ver que sendo aqui pouco numerosos os braços escravos ( o que alias é huma felicidade) não se procurasse tirar partido dos numerosos Indios, que existem em algumas Comarcas, e vivem em deploravel estado de abjecção mizeria, e aviltamento. Homens avidos os tem despojado de seo patrimonio: entrentanto poucos são os individuos que curão de empregal-os e estes mesmos só o fazem em proveito seo e com prejuizo d'elles, valendo-se para esse fim da natural simplicidade dos Indigenas. Condoendo-me de tão infeliz sorte propuz á Assembleia Legislativa da Provincia, quando se reunio as medidas, que convenientes me parecêrão, para melhorar a condição d'esses verdadeiros Ilotas,...<sup>88</sup>. (grifos meus)

0

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>THOMPSON, Edward Palmer. *Senhores e caçadores: a origem da lei negra*. Tradução: Denise Bottmann. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. p.351

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1840.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Ofício de José Joaquim Coelho, enviado para o ministro Paulino José Soares de Souza: "Participando ter proposto à Assembleia Provincial as medidas para melhorar a condição dos índios". 05/11/1841. Cx. 11, L 30 (1835-1843). fls. 141v/143. O referido documento pode ser encontrado, também, In: ANRJ. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>261. Nos "Ofícios da Presidência da província do Ceará, dirigidos ao Ministério dos Negócios da Justiça nos anos de 1840 e 1841".

No relato ora citado, José Joaquim Coelho põe em xeque os discursos minimizadores da presença indígena no Ceará, informando ao ministro Paulino José Soares de Sousa que existiam "numerosos índios" em algumas comarcas. Aponta para uma situação em que estes povos, mesmo com todas as estratégias de dominação do Governo, extinção de aldeamentos e outras medidas, continuavam participando ativamente da dinâmica social nas várias regiões da província.

Nesse período em que a continuação da escravidão era debatida no Brasil, ao se analisar as possíveis vantagens e/ou desvantagens dessa dinâmica para o país, no Ceará o argumento de que "os braços escravos" (os negros) eram "pouco numerosos" se encaixava perfeitamente nos planos de exploração dos indígenas, teoricamente livres, mas que, na prática, viviam numa condição de liberdade precária.

Aliás, cabe reforçar que a versão de que a presença de negros era insignificante no Ceará, de tão divulgada pelas autoridades, serviu para cristalizar uma ideia de que eles tiveram ínfima participação no processo de constituição da história cearense. Não faltou quem, no século XX, reiterasse fervorosamente esse discurso cujas raízes foram fincadas no XIX. Gustavo Barroso, por exemplo, minimizando "a influência" daqueles "na criação e desenvolvimento da civilização brasileira, diz que, no sertão cearense, o "negro foi e ainda é, naturalmente, ave rara" 89.

Através da análise de documentos oriundos do próprio universo político-administrativo oitocentista, Eurípedes Antônio Funes mostra quão absurdo é o ponto de vista defendido por Gustavo Barroso e muitos outros que enveredam pelo mesmo viés, por conseguinte revelando que, no Ceará, os negros representaram e representam um "segmento social historicamente significativo". Segundo o historiador, "há toda uma experiência social construída historicamente" por aqueles, "marcas visíveis de sua sociabilidade, de seu engajamento no mundo do trabalho, de suas práticas culturais e de lutas contra a discriminação e o preconceito" por superiorio de suas práticas culturais e de lutas contra a discriminação e o preconceito" por superiorio de sua sociabilidade.

<sup>90</sup>FUNES, Eurípedes Antônio. Negros no Ceará. In: SOUSA, Simone de (Org.). **Uma Nova História do Ceará.** pp. 103- 132. 4ª Ed. Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2007.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>BARROSO, Gustavo. À margem da História do Ceará. V. 2 3ª Ed. Rio – São Paulo – Fortaleza: ABC Editora, 2004. p.407-408.

Enfim, o fato é que, nos relatórios de presidentes de província, a questão dos negros no Ceará aparece várias vezes atrelada à temática indígena. Em muitos momentos, os administradores buscaram analisar e comparar as condições de vida destes tendo por objetivo, principalmente, encontrar métodos eficazes de controle para ambos, que eram sempre visados para os serviços braçais. Na fala de José Joaquim Coelho, portanto, até como hilotas os índios são definidos, o que denota que não eram vistos de outra forma senão como eternos servos.

Afinal, era esse o papel reservado aos hilotas em Esparta, na Grécia Antiga. Sendo populações dominadas em guerras pelos espartanos, eram "obrigadas, a partir daí, a uma forma específica de trabalho compulsório". Para José D' Assunção Barros, "eram dependentes coletivos, em contraste, por exemplo, com o escravo ateniense do período clássico, que via de regra estava preso a um destino individual de dependência" Segundo Pedro Paulo Funari, embora não fossem propriedades individuais de um senhor em especifico, viviam na condição de submetidos e trabalhando compulsoriamente para sustento dos cidadãos de Esparta, formando "uma comunidade à parte" e que não tinha direitos legais 92.

Assim sendo, o entendimento ocidental de que os índios das terras brasílicas eram povos conquistados, e que deveriam prover aqueles que eram tidos como conquistadores - sobretudo, homens brancos de linhagem europeia –, permitia ao presidente do Ceará, José Joaquim Coelho, em 1841, compará-los com os hilotas. Populações subjugadas principalmente através de guerras; vistas como inferiores; estigmatizadas; sujeitas às normas gerais e a um disciplinamento de trabalho dos dominadores; de fato, considerando aqui os riscos de anacronismo, há como identificar muitas semelhanças entre os hilotas submetidos aos espartanos e vários grupos indígenas inseridos no âmago de uma estrutura de poder imposta pelos lusobrasileiros ao longo dos séculos.

Todavia, assim como aconteceu em relação aos hilotas na sociedade espartana, embora as leis do Império brasileiro ordenassem que os índios não deveriam ser escravizados, sua liberdade plena inexistia. Apesar da legislação dar essa garantia teoricamente, na prática muitos deles aparecem claramente como

 <sup>&</sup>lt;sup>91</sup>BARROS, José D' Assunção. Escravidão Clássica e Escravidão Moderna. Desigualdade e Diferença no Pensamento Escravista: uma comparação entre os antigos e modernos. **Ágora.** Estudos Clássicos em Debate. pp.195-230. Universidade de Aveiro, Aveiro-Portugal, 2013. p.208.
 <sup>92</sup>FUNARI, Pedro Paulo. *Grécia e Roma*. 2ª Ed. São Paulo: Contexto. 2002. p.21-22.

escravos em certos relatos oitocentistas. No decorrer das décadas do século XIX, principalmente por iniciativa dos próprios indígenas, foram frequentes as denúncias de práticas de escravização ilegal sofridas por estes povos.

Ainda analisando o documento enviado por José Joaquim Coelho ao ministro Paulino José Soares de Sousa, a questão da terra indígena aparece, inevitavelmente, como ponto de destaque. No cargo de presidente seis anos após a extinção das vilas de Soure e Arronches, e dois anos após a supressão da de Messejana, este dirigente da província informa que a câmara de Fortaleza, que gerenciava as terras indígenas desses locais, vinha facilitando a usurpação delas pelos não índios. É provável que desde a fundação da Assembleia provincial, em 1835, aquele presidente tenha sido o primeiro a levar o assunto, em 1841, pela intensidade dos conflitos ou até mesmo por pressão dos próprios índios, ao conhecimento das autoridades na Corte do Rio de Janeiro:

...nao hiria agora roubar os precisozos momentos de V. Ex.ª [do ministro Paulino José Soares de Sousa] se naõ tivessem vindo ao meo conhecimento certas occurrencias, que cumpre acautelar, mediante uma Decizaõ Imperial, que sirva de norma para o caso que vou propôr e outros identicos, que possaõ apparecer.

....em 1835 a Assembleia Legislativa Provincial abolindo as Villas de Soure, e Arronches e em 1839 a de Mecejana como V. Ex.ª verá das Leys por copia inclusas, mandou incorporar os respectivos Municipios ao Termo da Capital.

A Municipalidade d'esse Termo arrogou para logo a si o direito de arrendar, e aforar as terras dos Indios quando, com a abolição das sobreditas Villas tinhão ja cessado os motivos por que elles havião permittido o arrendamento de parte de sua propriedade. Mas á essa razão tão ponderoza não attendeo aquella Municipalidade: antes dominada pelo dezejo de maiores rendimentos, e sem recorrer á menor informação proseguio na obra incetada (?), tem feito grande questões suscitado interminaveis controversias, e, o que pior é, tem esbulhado os Indios quazi todas as pessoas que tinhão até ultimamente conservado, de sorte que mormente nos melhores lugares de plantação, achão-se estabelecidos extra-naturaes,...

[...]

A vista do expôsto que V. Ex.ª se dignará levar ao conhecimento de S. M o I., ouso supplicar ao Mesmo Augusto Senhor se sirva declarar 1.º se saõ validos, e devem subsistir os aforamentos, e arrendamentos que a Camara d'esta Capital está fazendo dos bens patrimoniaes dos Indios. 2.º se ella pode alugar os Edificios, em que

as Municipalidades extinctas faziaõ suas sessões; ou se estes se devem considerar Proprios Nacionaes<sup>93</sup>. (**Grifos meus**)

Para José Joaquim Coelho solicitar a intervenção do ministro, é de se imaginar que as tais "ocorrências" as quais se referiu fugiam totalmente ao seu controle. Noutros termos, refletiam episódios de graves embates entre as partes envolvidas neste processo: os índios, prejudicados com a extinção de suas vilas e aldeamentos; os extranaturais (sobretudo os brancos); e a câmara de Fortaleza, que possibilitava o arrendamento/exploração dessas áreas aos ditos extranaturais.

Segundo o presidente, as terras indígenas já vinham sendo arrendadas, através de acordo entre os próprios índios e os arrendatários, antes das vilas serem oficialmente extintas e os aldeamentos desarticulados. Eles haviam permitido, diz José Joaquim Coelho, o "arrendamento de parte de sua propriedade". Naturalmente, essa provável permissão dos índios para outros explorarem parte de suas terras não implicava numa transferência absoluta de título de propriedade. O arrendamento era um instrumento legal, um contrato, pelo qual o proprietário da terra (nesse caso os indígenas) concedia a outrem o direito de usufruir dela, porém por certo tempo e mediante pagamento de valor previamente fixado. Nesse caso, o ato de arrendar, por si só, não pode ser confundido com o ato da usurpação, embora o primeiro se configurasse como uma porta aberta para que o segundo acontecesse.

Embora José Joaquim Coelho fale que os índios permitiram o "arrendamento" de parte de sua propriedade" quando as vilas estavam ativas, eram as câmaras municipais delas, a propósito formadas principalmente por proprietários, que formalizavam os acordos envolvendo aqueles e os arrendatários (os extranaturais, não índios). Logo, se os indígenas de Messejana, Soure e Arronches tinham dificuldade em evitar a invasão de suas terras antes da supressão dessas vilas pela Assembleia provincial, depois disso a situação se tornou mais delicada ainda.

A incorporação desses locais ao Termo de Fortaleza levou a câmara daguela "municipalidade", segundo José Joaquim, a arrogar "logo a si o direito de arrendar, e aforar as terras dos índios"94. É isso que se nota analisando a Lei n.º 88, de 25 de

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>Ofício de José Joaquim Coelho, emitido para o ministro dos Negócios do Império, Paulino José Soares de Sousa. 05/11/1841. Doc., cit. 94Idem.

setembro de 1837, publicada por José Martiniano de Alencar, presidente do Ceará desde 1835. Estabelecendo normas de arrecadação de impostos para as "camaras municipaes desta cidade" e das vilas de Aquiraz e de Aracati, ordena que arrecadem "no anno financeiro corrente de 1837 a 1838 a quantia de seis contos cento e sessenta e tres mil novecentos e trinta e dous réis. 6:163\$932". Quanto à câmara da capital, dentre as suas fontes de arrecadação estava justamente terras de vilas indígenas suprimidas. Deveria arrecadar "cento e quarenta mil réis......140\$000" dos rendimentos "dos foros das terras, que forão das extinctas camaras de Arronxes e Soure" 95.

Logo, objetivando conseguir "maiores rendimentos", autorizada pela própria Assembleia provincial, a câmara de Fortaleza talvez pouco ou nada se importasse com donos das terras daqueles antigos aldeamentos extintos: os índios. Em casos como esse, é válida a afirmação de Carlos Frederico Marés: "o que os índios pensavam, faziam ou queriam fazer, não entrava em cogitação. A existência de outras culturas, outras práticas sociais não era, para nada, levada em conta pela legislação" <sup>96</sup>.

Mas, não se comportando como sujeitos inertes, inseridos no âmago dos acontecimentos de maneira ativa e visando o melhor para suas vidas, os índios faziam acordos, negociavam e reivindicavam fortemente seus direitos. Quando o presidente José Joaquim Coelho diz que o arredamento das terras indígenas pela câmara de Fortaleza vinha causando "grandes questões" e "suscitado intermináveis controvérsias", é de uma iniciativa indígena que se está falando. Embora não tenha afirmado isso claramente, quem mais poderia "questionar", se posicionar contra os arrendamentos, senão os próprios índios que vinham sendo prejudicados.

Seguindo as mínimas pistas, "sinais", "indícios" que José Joaquim traz sobre a ação própria dos índios, tudo leva a crer que, em seu Governo, tenham feito fortes cobranças e pressão por conta da usurpação de suas terras, fazendo com que ele,

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>Lei provincial n.º 88, 25/09/1837. In: BARROSO, Dr. José Liberato. "Compilação das Leis Provinciaes do Ceará – comprehedendo os annos de 1835 a 1861. Seguida de um índice alphabetico pelo mesmo autor". Tomo I. Rio de Janeiro: Typographia Universal de Laemmert. 1863. p. 107-110 <sup>96</sup>MARÉS, Carlos Frederico. *O direito envergonhado: o direito e os índios no Brasil.* In: GRUPIONI, Luís Donisete Benzi (Org.). Índios no Brasil. 4 ed. São Paulo: Global: Brasília: MEC, 2000. p.158 <sup>97</sup>Ao fazer uso destes termos, o pensamento está voltado às reflexões do historiador: GINSBURG, Carlo. "Sinais: raízes de um paradigma indiciário". In: *Mitos, emblemas, sinais. Morfologia e História*. São Paulo: Companhia das Letras, 1989.

por conseguinte, levasse o assunto ao conhecimento das autoridades na Corte do Rio de Janeiro. Aliás, embora nos relatórios de presidentes os grupos nativos apareçam quase sempre na condição de vítimas passivas, a cobrança por parte deles sempre existiu. Denúncias, queixas, acusações eram feitas constantemente.

Por fim, diante dos embates envolvendo os índios, câmara de Fortaleza e usurpadores, José Joaquim Coelho pediu a Paulino José Soares de Sousa "uma Decisão Imperial" sobre essa questão que fugia ao seu controle<sup>98</sup>. Junto com aquele ofício enviado ao ministro em 5 de novembro de 1841, o presidente anexou, também, o próprio relatório que havia apresentado aos deputados na Assembleia provincial, em 10 de setembro.

No documento, refletindo sobre os índios, o presidente ratifica o pensamento dominante de que eram "filhos da natureza privados da intelligencia vigorosa, da actividade emprehendedora, do espirito de previdente, que tanto distinguem aos homens de raça Européa". Para ele, vivendo com os jesuítas é que chegaram "os Indios desta Provincia a florecer", mas decaíram com a "tão imperfeita Instituição dos Directores". Voltando-se ao presente, concluía que, naquele momento pós-extinção dos aldeamentos e sob a tutela dos juízes de órfãos, viviam os índios em situação de extrema miséria e de decadência<sup>99</sup>.

Desse modo, como seus precedentes, José Joaquim Coelho reproduz uma trajetória de destruição indígena. Embora viesse a dizer ao ministro Paulino José Soares de Sousa que existiam "numerosos índios" no Ceará, no relatório antes levado para a Assembleia provincial o presidente havia dito que estavam num estágio de "anniquilamento progressivo". Por isso, "desenrolando perante vós [os deputados] este quadro, que poderei chamar historico" apresentou suas "medidas p.a milhorar a condição dos Indios" 101.

Na verdade, as "medidas" do presidente não foram além de uma proposta já lançada aos deputados provinciais, reprodução duma ideia de seus antecessores. Se Manuel Felizardo de Sousa e Melo (1838), João Antônio de Miranda (1839) e

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>Ofício de José Joaquim Coelho, emitido para o ministro Paulino José Soares de Souza. 05/11/1841. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>Relatório de José Joaquim Coelho, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 10/09/1841.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>Ofício de José Joaquim Coelho, emitido para o ministro Paulino José Soares de Souza. 05/11/1841. Doc., cit.

Francisco de Sousa Martins (1840) haviam sugerido a criação do cargo de "advogado" dos índios, José Joaquim Coelho também propôs que, para "todos os Termos, onde houveram Indios aldeiados", fosse criado um cargo de "Curador especial de nomeação da Presidencia, o qual, sob a inspecção do respectivo Juiz d' Orphãos, requeira e promova perante as Authoridades competentes tudo quanto for a beneficio dos seus curatellados". Para isso, dizia ele, "inseri no orçamento a quantia de oitocentos mil reis, despesa, que poderá deixar de verificar-se, caso não decreteis a Lei, cuja conveniencia claramente se demonstra nesta exposição" 102.

Mudava-se apenas a expressão. "Curador" ou "advogado", quem ocupasse o cargo (em caso de aprovação) deveria agir para reaver terras indígenas invadidas, o que significava, parafraseando o próprio José Joaquim Coelho: travar "porfiosas luctas com os homens quiçá poderosos, que tem invadido os territorios dos Indios, e lhes devem foros e retribuições"<sup>103</sup>. Logo, o presidente sabia bem quão complexo seria reivindicar essas áreas. Ademais, a pessoa que fosse responder juridicamente pelos índios teria outras várias atribuições.

Para José Joaquim Coelho, a função dos tais "curadores", se "bem desempenhada" "sob a inspecção" dos juízes de órfãos e "coadjuvada pelo ensino da palavra de Deos propagada pelos Parochos, ou por Missionarios," poderia "melhorar a sorte" dos índios, vistos eternamente como "homens viciosos, ignorantes, e perversos" que poderiam ser transformados em "Cidadãos uteis ao Paiz"<sup>104</sup>. Embora convivendo por décadas com padres e laicos, os nativos nunca eram tidos como sujeitos confiáveis.

Mesmo não sendo vistos como seres em total estado de barbárie naquele momento e existindo quem afirmasse que eles eram "dóceis, humildes, obedientes, religiosos, e alguns mesmo amantes do trabalho" havia uma preocupação de que estariam "mal Catequisados, e mui pouco civilizados", como afirmou o presidente Manuel Felizardo de Sousa e Melo, em 1838, no relatório apresentado na Assembleia provincial 106. Logo, observando como esses índios são retratados, é

102 Relatório de José Joaquim Coelho, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 10/09/1841.

<sup>104</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>Relatório de João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1839. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>Relatório de Manuel Felizardo de Sousa Melo, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1838. Doc., cit.

como se tivessem na metade dum trajeto entre dois pontos extremos: a barbárie e a civilização. A vivência com os jesuítas e depois com os diretores não teria sido suficiente para elidir totalmente seus antigos hábitos.

Por essa e outras razões, o tema índio vinha sendo debatido de tal modo que, em 1843, no relatório apresentado aos membros da Assembleia provincial, em tópico intitulado "Catequese e civilização dos Indígenas", o presidente José Maria da Silva Bitancourt destacou: "Em todos os Relatórios de meus antecessores, a que tenho recorrido, vejo estampado este titulo, unirei pois as minhas às suas vozes, para que tomeis o objeto na divida consideração". Em seguida, afirmou:

Devo não passar adiante sem lembrar quanto convem reunir de novo os Indios, que, aldêados, e sob a direcção de delegados do Governo, tantos serviços prestarão. Elles ora espalhados, sem arrimo, sem zelador, vem suas terras em dominio alheio, e clamão por essa mesma pequena felicidade, de que os priva o mal entendido dezejo de felicital-os, sem attender a suas circunstancias, usos, e custumes. Chamai de novo esses homens dezejosos do bem, que não sabem buscar, submettei seu serviço á inspecção de genios creadores, e pacificos, que os acarecie, e zelo; vê-los heis outra vez prosperar, e a sociedade encontrará os trabalhadores, que hoje não tem<sup>107</sup>.

Se Manuel Felizardo de Sousa e Melo (1838) e João Antônio de Miranda (1839) sugeriram a revitalização do aldeamento abolido em Vila Viçosa e o de Soure, José Maria da Silva Bitancourt foi mais longe: reunir novamente os índios de toda a província em aldeamentos, essa foi sua proposta. Falando que eles viam suas terras em "domínio alheio" e "clamavam" pelo restabelecimento das aldeias, ao defender o (re)aldeamento o presidente não estava pensando só nos possíveis benefícios que traria aos próprios índios, mas, também, na "utilidade que trará á lavoura o emprego de braços livres, e robustos" 108.

Atento ao excerto ora apresentado, os delegados do Governo, imaginados pelo presidente para administrar os índios, talvez viessem a desempenhar, portanto, uma função semelhante ao papel outrora desempenhado pelos diretores. Em caso de realdeamento, seriam, então, elementos chave para vigilância e exploração da população nativa.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>BGMP. Relatórios dos presidentes da província do Ceará. Rolo 1 (1836 a 1857). Relatório de José Maria da Silva Bitancourt, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/06/1843.
<sup>108</sup>Idem.

Dessa maneira, a abordagem pelo viés da "civilização dos nossos indígenas" sempre "revela uma preocupação com fontes alternativas de mão-de-obra". Logo, concordando com Jaime Rodrigues, "a civilização que se propunha era um subterfúgio para evitar que fosse explicitado o objetivo de disciplinar os índios para o trabalho, num período em que começava a se pensar seriamente na substituição do trabalhador africano..."<sup>109</sup>. Essa foi uma das preocupações que levou o Governo Imperial a aprovar, em 1845, o *Regulamento acerca das missões de catequese e civilização dos índios*, instrumento jurídico de controle para as populações indígenas no Brasil. Para Mércio Pereira Gomes, esse conjunto de regras aos povos nativos surgiu justamente por decorrência destas "discussões e propostas que se debatiam nas assembléias legislativas de todo o país", bem como no IHGB<sup>110</sup>. Aliás, aprovada cinco anos após a publicação deste *Regulamento*, e também repercutindo fortemente na realidade indígena, a Lei de Terras de 1850 é igualmente fruto dos debates políticos que ocorriam em todo o Império.

Desse modo, como o *Regulamento das Missões* e a Lei de Terras interferiram diretamente na vida dos indígenas, provocando mudanças na realidade desses povos em todo país, na presente tese não poderia deixar de dedicar maior atenção à análise dessas leis, dando ênfase, naturalmente, ao Ceará. De que forma o referido Regulamento repercutiu na província, onde a fala oficial vinha cada vez mais minimizando a presença do índio no cenário político social? Serviu para obstar a invasão das terras indígenas, questão tão explicitada nos relatórios dos presidentes? Qual a situação dos índios nos anos que se seguiram a segunda metade da década de 1845, considerando, também, a aplicação da Lei de Terras e seus efeitos? Estas são perguntas instigantes, importantes, cujas análises do capítulo a seguir serão construídas no sentido de esclarecê-las.

10

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>RODRIGUES, Jaime. Índios e africanos: do "pouco ou nenhum fruto" do trabalho à criação de "uma classe trabalhadora". Op., cit. p.12.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>GOMES, Pereira Mércio. O *índio na história. O povo Tenetehara em busca da liberdade.* Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. p.217

## 5. A situação dos índios do Ceará no contexto de execução do Regulamento das Missões de 1845 e da Lei de Terras de 1850.

Neste capítulo, antes mesmo de centrar atenção especificamente ao estudo da atuação dos indígenas no Ceará, no período que vai de 1845 aos anos 1860, é válido refletir sobre decisões importantes das autoridades imperiais na Corte, objetivando normatizar a situação dos índios em todo país. Tal exercício é, de fato, indispensável. Em 15 de fevereiro de 1845, por exemplo, sob a égide do monarca, o Conselho de Estado dos Negócios do Império¹ deu um passo relevante para pôr em vigor uma política indigenista própria do Estado brasileiro, ao apresentar, em sessão, um "parecer" com um "projeto de Regulamento acerca das missões de catequese e civilização dos índios". Na ocasião, a longa história de mais de três séculos envolvendo a Coroa portuguesa e os povos nativos serviu de referencial para suas reflexões, tendo por objetivo a eficácia das estratégias de controle pensadas naquele ensejo. Admitindo que o "Governo português nunca cessou de providenciar sobre a sorte" dos indígenas, analisando seus êxitos e insucessos neste aspecto, concluíam que, por fim, seus "esforços" para "melhorar" a "sorte" desses povos haviam sido sempre "contrariados pela cobiça"<sup>2</sup>.

Várias vezes exaltados no discurso político-intelectual oitocentista, no "parecer" dos conselheiros os jesuítas foram acusados de agir "com desordenadas pretensões de domínio" e nem sempre dar "o exemplo da virtude evangélica que pregavam". Sobre o Diretório pombalino, que causou a expulsão daqueles padres do Brasil, não teria atingido totalmente seu propósito civilizatório, não foram gerais os "bons resultados": a "fraude e a violência tomaram o lugar da Lei, e os pobres índios continuaram a ser tratados como escravos"<sup>3</sup>. Logo, diante destas experiências é de se imaginar que os dirigentes imperiais previam dificuldades para a boa execução da legislação indigenista que elaboravam. Não só por conta dos índios, mas, também, e

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Para refletir sobre a formação e atuação do Conselho de Estado do Império do Brasil, ver, entre outros: MARTINS, Maria Fernanda Vieira. A velha arte de governar: o Conselho de Estado no Brasil Imperial. **Topoi**, v.7, n.12, pp.178-221. 2006; e CARVALHO, José Murilo de. *A construção da ordem: a elite política imperial. Teatro de sombras: a política imperial.* Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. Sobretudo o capítulo 4, intitulado "O Conselho de Estado: a cabeça do governo".

<sup>2</sup>Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Conselho de Estado. Código de Fundo: 1R.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Conselho de Estado. Código de Fundo: 1R. Códice 0049 Vol.2. Parecer do Conselho de Estado do Império do Brasil, apresentando o projeto do Regulamento acerca das missões de catequese e civilização dos índios. 15/02/1845.

<sup>3</sup>Idem.

talvez principalmente, devido aos desacatos dos não índios, sobretudo os privilegiados.

Elaborar e fazer cumprir o Regulamento de catequese e civilização indígena era uma tarefa ousada, complexa. Considerados "como a negação do progresso e do desenvolvimento que são apresentados como projeto da Nação"<sup>4</sup>, os índios viviam experiências bastante variadas nas províncias, "cujas situações diferenciadas impunham também procedimentos diversos nas estratégias para incorporá-los"<sup>5</sup>. Por mais violento que tenha sido o contato com os luso-brasileiros ao longo dos séculos, houve "sempre uma reação criativa por parte dos índios"<sup>6</sup>. Assim, no país, existiam índios aldeados que de longas datas conviviam e eram administrados por brancos; os que haviam passado pelos aldeamentos e estavam desaldeados; os que viviam nas matas e iniciavam diálogo com os não índios; e, por fim, os que viviam em total estado de isolamento. Como agir, então, diante essa complexa realidade indígena?

Para os membros do Conselho de Estado do Império do Brasil, não havia outro meio senão considerar a realidade de cada grupo. "Os que estiverem inteiramente apartados do comercio social deverão ser conduzidos por meios mais simples, mais singelos, do que os que ou já viveram em comunhão conosco". Porém, esses que "por causas particulares" "se afastaram de nossa conversação, retirando-se para os matos"<sup>7</sup>, também mereciam atenção especial. Era preciso trazêlos de volta ao seio da sociedade nacional, já que, na época, enquanto o índio mantivesse "sua identidade cultural", enquanto não absorvesse "as regras fundamentais do convívio social" pensadas e impostas pelas autoridades, não poderia ser considerado como parte da "nação brasileira"<sup>8</sup>.

<sup>4</sup>DURHAM, Eunice Ribeiro. *O lugar do índio*. São Paulo: Ed. Brasiliense. Comissão Pró-Índio/SP. 1983. p.14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. O lugar dos índios na história entre múltiplos usos do passado: reflexões sobre cultura histórica e cultura política. In: SOIHET, Rachel; ALMEIDA, Maria Regina Celestino de; AZEVEDO, Cecília; e CONTIJO, Rebeca. (Org.). **Mitos, projetos e práticas políticas: memória e historiografia.** Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. p.213

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Índios, Missionários e Políticos: discursos e atuações políticoculturais no Rio de Janeiro. In: SOIHET, Rachel; BICALHO, Maria Fernanda B.; e GOUVÊA, Maria de Fátima S. (Org.). **Culturas políticas: ensaios de história cultural, história política e ensino de história.** Rio de Janeiro: Mauad, 2005. p.236

Parecer do Conselho de Estado do Império do Brasil, apresentando o projeto do Regulamento acerca das missões de catequese e civilização dos índios. 15/02/1845. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>MARÉS, Carlos Frederico. *A cidadania e os índios*. São Paulo: Ed. Brasiliense. Comissão Pró-Índio/SP. 1983. p.50-51.

Foi com essa preocupação, portanto, que o Conselho de Estado passou a se empenhar no sentido de materializar o Regulamento das Missões de 1845. Tendo sua versão inicial exibida pela primeira vez na sessão de 15 de fevereiro de 1845, na sessão do dia 29 de maio o projeto foi, enfim, aprovado<sup>9</sup>. Manuela Carneiro da Cunha o define como o "único documento indigenista geral do Império", que prolonga "o sistema de aldeamentos e explicitamente o entende como uma transição para a assimilação completa dos índios"<sup>10</sup>. Validado pela maioria dos conselheiros, o documento somente passaria a vigorar, de fato, com a promulgação do Decreto n.º 426, de 24 de julho daquele ano.

## 5.1 O Regulamento das missões de catequese e civilização indígena (Decreto nº 246 de 24/07/1845): reflexões possíveis sobre algumas de suas diretrizes.

Estruturado em 11 artigos e 70 parágrafos neles subdivididos, pronto para ser executado, o Regulamento das Missões de 1845 criou, então, automaticamente, as Diretorias Gerais de Índios. Ficaram elas sob a responsabilidade do Ministério dos Negócios do Império, que, a propósito, já vinha respondendo pelas questões relativas aos indígenas. Afora outras atribuições que naturalmente eram de sua competência, a instituição acumulou mais essa de acompanhar de perto a atuação dos Diretores Gerais, indicados pelos presidentes de província e nomeados pelo monarca. Estes, por sua vez, contariam com uma equipe de subordinados que deveria mover forças no sentido de desenvolver os trabalhos civilizatórios e catequéticos.

Entre os subordinados aos Diretores Gerais, e que os auxiliariam nessa difícil missão, os diretores locais aparecem como elementos chave. Além deles, havia o tesoureiro, um almoxarife e o cirurgião. Nomeados pelos presidentes de província, todos seriam indicados pelo Diretor Geral. Todavia, quanto a esses três últimos cargos, "dependerá do estado, em que se achar a Aldêa, e da sua importancia; e do lugar, em que estiver collocada". Ademais, permitia-se o acúmulo de cargo. O

<sup>10</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da. Legislação Indigenista no Século XIX: Uma Compilação: 1808-1889.
São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo: Comissão Pró-Índio/SP. 1992. p.11; e
Política Indigenista no Século XIX. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.) História dos Índios no Brasil. São Paulo: Comissão Pró-Índio de São Paulo. 1992. p.139.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Atas do Terceiro Conselho de Estado do Império do Brasil (1842-1850). Ata do dia 29 de maio de 1845. Localizada In: <a href="www.senado.gov.br/publicacoes/anais/asp/AT\_AtasDoConselhoDeEstado.asp">www.senado.gov.br/publicacoes/anais/asp/AT\_AtasDoConselhoDeEstado.asp</a>. Acessada no dia 10 de abril de 2014, às 18:02 hs.

Cirurgião, por exemplo, poderia atuar como tesoureiro, "se as circumstancias o permittirem". Nesse caso, quando a "Aldêa não exija hum Thesoureiro, hum Almoxarife receberá todos os objectos, que forem destinados para a Aldêa, e os entregará segundo as ordens do Director da mesma", informando "annualmente" ao Diretor Geral; "e o Diretor da Aldeâ receberá os dinheiros, que á mesma pertencerem"<sup>11</sup>. Afora estes funcionários citados, a presença de missionários nos aldeamentos era indispensável.

Diretores Gerais, diretores locais, padres, tesoureiros, almoxarifes, cirurgiões: seriam esses, portanto, os principais agentes encarregados de intermediar as relações e negociações do Estado brasileiro com os índios. Com a decisão de fazer e aprovar o Regulamento das Missões de 1845, o Conselho de Estado do Império do Brasil trazia assim uma política indigenista cujas diretrizes repercutiriam em âmbito nacional. "Já não era sem tempo", afirma a historiadora Patrícia Melo Sampaio, as "demandas pela elaboração de instrumentos capazes de dar conta da questão indígena eram frequentes, e muitas eram as vozes que se pronunciavam a respeito" 12.

Referindo-se aos projetos levados por deputados brasileiros para as Cortes de Lisboa (em 1821), e dando ênfase ao "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Brasil", posteriormente reapresentado por José Bonifácio de Andrada e Silva na Assembleia Geral Constituinte do Império do Brasil (em 1823), Patrícia Melo Sampaio lembra que "a necessidade de diretrizes para o trato dos índios não configura debate novo na década de 1840". Desde a independência, em 1822, os dirigentes do país muito discutiram essa questão. Inclusive tentou-se, em 1826, sem êxito, elaborar um "plano geral de civilização dos índios" Reflexões antes realizadas na presente tese corroboram, portanto, as afirmações da referida autora.

O Regulamento das Missões de 1845 foi, desse modo, resultado de longos debates que marcaram as primeiras duas décadas após a independência. Definir o lugar do índio na nova ordem social continuava sendo uma questão problemática.

<sup>12</sup>SAMPAIO, Patrícia Melo. Política indigenista no Brasil imperial. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. **O Brasil Imperial – Vol. I – 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 2009. p.178 <sup>13</sup>Idem. p.179

<sup>11</sup> Regulamento acerca das missões de catequese e civilização indígena. Consubstanciado no Decreto n.º 426, de 24/07/1845. Art. 4º, Art. 7º. In: MOREIRA NETO, Carlos de Araújo. *Índios da Amazônia: De maioria a minoria (1750-1850)*. Petrópolis: Rio de Janeiro: Editora Vozes, 1988. p.323-333.

Para Ilmar Rohloff Mattos, "o surgimento do Estado-nação" "exigia adesão inequívoca e fidelidade exclusiva daqueles que o compunham, só permitindo ou tolerando quaisquer outras identidades caso elas não colidissem com a irrestrita prioridade de lealdade nacional"<sup>14</sup>. Nesta acepção, as identidades indígenas eram apenas toleradas, diga-se de passagem, temporariamente. Não deveriam se sobrepor e nem mesmo coexistir com a identidade única que vinha sendo forjada à Nação (a identidade brasileira), que homogeneizaria e ocultaria todas as "raças" indesejadas pelos dirigentes do país – incluindo-se aí, naturalmente, as etnias africanas no Império, negros e seus descendentes.

Constituir a identidade da Nação, desenvolvimento econômico e intelectual eram questões correlatas e preocupações constantes dos governantes, que intuíam, audaciosamente, deixar o país no mesmo nível de importância e competividade das grandes nações europeias. Destarte, agricultura, trabalho, comércio, catequese e ensino são temas que se interligam a todo instante no Regulamento das Missões de 1845. O cultivo da terra era imprescindível, posto que, nessa sociedade agrária do período oitocentista, era um importante viés de geração de riquezas para as elites dominantes e, por assim dizer, para o Estado brasileiro.

Uma das primeiras exigências era que os Diretores Gerais verificassem o "estado" das "Aldêas actualmente estabelecidas", "as occupações habituaes dos Indios" e "as causas, que tem influido em seus progressos, ou em sua decadencia". Dessa maneira, o Governo brasileiro objetivava decidir sobre a viabilidade da "conservação" das "Aldêas", "ou remoção, ou reunião de duas, ou mais, em huma só"<sup>15</sup>. Claro, isso implicava, automaticamente, em decisões sobre as terras habitadas pelos povos nativos.

Convém reforçar que, no país, vários grupos indígenas vinham sendo "removidos" de seus aldeamentos para outros locais. No Ceará, por exemplo, muitos foram os pedidos feitos aos Governos provincial e imperial com essa intenção, principalmente por moradores brancos, proprietários e/ou homens de influência política em suas respectivas vilas e povoações. Muitas vezes o objetivo da transferência era de fato a extinção destes antigos aldeamentos indígenas que

<sup>15</sup>Regulamento das Missões de 1845. Consubstanciado no Decreto n.º 426. Art. 1.º §§ 1 e 2. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>MATTOS, Ilmar Rohloff. O Gigante e o espelho. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo (Org.). **O Brasil imperial – Vol. II – 1831-1889**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 2009. p.25

teimavam em existir no século XIX, para que suas terras pudessem ser ocupadas e exploradas sem maiores dificuldades. Se, no ano de 1845, a lei proibia as "remoções" quando os índios "quisessem ficar nas mesmas terras"<sup>16</sup>, antes disso, em vários casos, o querer deles foi totalmente ignorado. Para ilustrar isso, basta lembrar os episódios analisados no segundo capítulo desta tese, em que os índios de Monte Mor o Velho, bem como os de Monte Mor o Novo, denunciam aos governantes provinciais e imperiais que haviam sido "arrancados" violentamente de seus "lares"<sup>17</sup>.

Portanto, falando em "liberdade" aos indígenas (dentro dos limites fixados pelo Estado brasileiro, é claro) e proibindo as "remoções" feitas a contragosto daqueles, o Regulamento das Missões de 1845 defendia, por conseguinte, o seu direito de posse sobre suas áreas territoriais. A propósito, essa questão da terra foi bastante enfatizada nesse documento.

De antemão, devia-se delimitar o território do aldeamento, terras "dadas aos Indios", cabendo ao Diretor Geral propor a demarcação ao presidente da província e acompanhar atentamente os trabalhos realizados nesse sentido. Dessa área total, cuja extensão não foi especificada no Regulamento, parte deveria ser reservada para as "plantações em commum" dos indígenas, com a possibilidade, também, de terrenos serem arrendados a terceiros. Sob o crivo do seu superior, o diretor local ficaria incumbido de definir os espaços a serem cultivados pelos indígenas, assim como as áreas que poderiam ser arrendadas nos casos em que, de acordo com os membros do Conselho de Estado do Império do Brasil, "não possão os Indios aproveital-as todas" 18.

Para garantir a posse das áreas que lhes eram doadas, os índios tinham que apresentar "bom comportamento" e um "modo de vida industrial, principalmente de agricultura" <sup>19</sup>. Ou seja, viver em cumprimento do mando das autoridades: essa era a senha para terem chances de manter a posse da terra e de ter certas reivindicações

<sup>17</sup>Ver: Correspondência do vice-presidente do Ceará, José de Castro Silva, para Manuel José de Sousa França, ministro dos Negócios do Império. 28/07/1831; Requerimento enviado pelo Governo do Ceará ao Ministério dos Negócios do Império, atribuído aos índios de Monte Mor o Velho. 28/07/1831; Representação, com abaixo-assinado, da Câmara e habitantes da Vila de Monte Mor Novo, pedindo a transferência dos índios dali para a aldeia indígena da Vila de Messejana – 1828. Localizados In: Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro – BNRJ.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Idem. Art. 1.°, § 3.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Regulamento das Missões de 1845. Consubstanciado no Decreto n.º 426. Art.º 1, §§ 11,12 e13.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Regulamento das Missões de 1845. Consubstanciado no Decreto n.º 426. Art.º 1, § 3.

atendidas pelo Governo brasileiro. Na histórica dialética entre governantes e indígenas, cercada de tensão, muita coisa estava em jogo. Ambas as partes, com visão de mundo e objetivos diferentes, ora tinham perdas, ora ganhos.

Colocar em prática os planos de inserção dos índios na sociedade nacional obviamente implicava em investimentos, gastos que, muito ou pouco, recaíam sobre o Governo Imperial. O "projeto de catequese e civilização dos índios, tal como projetado pela política imperial, dependia amplamente de recursos financeiros que viabilizassem a oferta permanente de brindes", que, para Márcio Henrique Couto, "nunca chegaram a ser satisfatórios, dada a extensão do território e a grande quantidade de indígenas a serem atraídos"<sup>20</sup>. Além de roupas, espelhos, facas, foices, enxadas, machados e outros vários instrumentos necessários em todo processo que constituía a trama da formação e manutenção dos aldeamentos, naturalmente havia as despesas com os agentes a serviço do poder governativo e, também, com os próprios padres, sempre prontos para servir a Deus e aos interesses da realeza.

Em nome da fé e do imperador, assim deveriam agir os missionários entre índios e não índios, nos mais longínquos espaços do Império. Convém dizer que, no âmbito da política indigenista pensada em 1845, os frades capuchinhos ocuparam lugar de destaque<sup>21</sup>. Há quem defenda, inclusive, como é o caso de José Oscar Beozzo, que aquilo "que os jesuítas representaram durante os primeiros duzentos anos na catequese e aldeamento dos índios, vão representar os capuchinhos na segunda metade do século XIX"<sup>22</sup>.

---

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>HENRIQUE, Márcio Couto. Presente de branco: a perspectiva indígena dos "brindes" da civilização (Amazônia, século XIX). XXVII Simpósio Nacional de História da ANPUH. Natal – RN. 2013. p.2
<sup>21</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de; e FREIRE, Carlos Augusto da Rocha. A Presença Indígena na Formação do Brasil. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/ Museu Nacional, 2006. p.81

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>BEOZZO, José Oscar. *Leis e regimentos das missões: política indigenista no Brasil.* São Paulo: Edições Loyola, 1983. p.78. Nos últimos anos, importantes estudos foram realizados sobre a atuação dos capuchinhos no Império do Brasil. Analisar, entre outros vários autores: AMOROSO, Marta Rosa. *Catequese e evasão. Etnografia do aldeamento indígena São Pedro de Alcântara, Paraná (1855-1895).* São Paulo: Tese de Doutorado em Ciências Sociais, Universidade de São Paulo – USP. 1998;

Mudança de hábito: catequese e educação para os índios nos aldeamentos capuchinhos. Revista Brasileira de Ciências Sociais, Vol.13, nº 37, 1998; \_\_\_\_\_ "Entre os selvagens do Brasil". Ensaios e Memórias dos Frades Capuchinhos sobre os Aldeamentos Indígenas do Império (1844-1889). In: Anais do XXVI Encontro Anual da ANPOCS. Caxambu-MG, 2002; MALHEIROS, Márcia. "Homens da fronteira": índios e capuchinhos na ocupação dos Sertões do Leste, do Paraíba ou Goytacazes — Séculos XVIII e XIX. Niterói/RJ: Tese de Doutorado em História, Universidade Federal Fluminense — UFF. 2008; GABRIELLI, Cassiana Maria Mingotti. Capuchinhos Bretões no Estado do Brasil: estratégias políticas e missionarias (1642-1702). São Paulo: Dissertação de

Trazendo no próprio título o termo "missões de catequese", o Regulamento de 1845 enfatiza bastante o tema, sobretudo na parte que trata das atribuições do missionário. Incumbido de "instruir aos Indios nas maximas da Religião Catholica", este deveria prestar conta do seu trabalho ao Bispo de sua jurisdição eclesiástica. Informações minúcias eram exigidas, como a quantidade de índios "assistidos", suas idades, total de casamentos, nascimentos, óbitos e, por fim, identificação de suas profissões<sup>23</sup>. Trabalhadores católicos sujeitos às normas da Igreja, à lei e ao monarca: na visão oficial, era essa a situação ideal para os índios.

Logo, a pedagogia católica da época, para os indígenas, deveria ser pensada considerando estes diferentes aspectos, indo muito além das orientações espirituais. Concordando com Patrícia Melo Sampaio, afora a "preocupação com a catequese e com a manutenção do sistema de aldeamento", o Decreto n.º 426 de 24 de julho de 1845 "recupera experiências de outras propostas de civilização", como, por exemplo: a "criação de escolas para crianças nas aldeias, o incentivo ao desenvolvimento dos ofícios e "artes mecânicas", o estímulo à produção de alimentos nas terras das aldeias visando a sua autossustenção e à comercialização do excedente"<sup>24</sup>, dentre outras questões. Então, a civilidade dos índios não seria alcançada de outra forma senão através de um caminho em que educação religiosa e trabalho se cruzassem e se complementassem.

Configurando-se preocupação fundamental das autoridades desde os tempos coloniais, no meado do século XIX o debate sobre a agricultura transcendia a busca de superação das deficiências técnicas, de acordo com Pedro Meira Monteiro, "atingindo em cheio questões maiores, como a nação, a civilização, a mão-de-obra, a formação do povo"<sup>25</sup>. Desse modo, transformar os indígenas em agricultores era um dos objetivos do Regulamento das Missões de 1845.

Cabia ao diretor organizar o sistema de "plantações comuns", distribuir os "objetos" "destinados para animar e premiar os índios já aldeados, e atrair os que

.

Mestrado em História, Universidade de São Paulo – USP. 2009; e GUILLERMO, Palacios. Política externa, tensões agrárias e práxis missionária: os capuchinhos italianos e as relações entre o Brasil e o vaticano no início do Segundo Reinado. **Revista de História**, n.º 167, p.139-222, jul/dez, São Paulo. 2012.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Regulamento das Missões de 1845. Consubstanciado no Decreto n.º 426. Art. 6.º, §§ de 1 a 7.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>SAMPAIO, Patrícia Melo. *Política indigenista no Brasil imperial*. Op., cit. p.186

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>MONTEIRO, Pedro Meira. *Luzes ao Campo, luzes à nação (O discurso ilustrado sobre a agricultura brasileira num período pré-independência e a idealização da nação civilizada).* Campinas/SP. Monografia, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 1994. p.11

ainda não estejam". Feita a colheita dos gêneros e retirado o necessário ao sustento da população aldeada, o excedente poderia ser vendido em benefício da mesma, dentro das normas fixadas na lei. Era preciso "acostumá-los a alguns exercícios, animando com dádivas aos que mostrarem mais gosto, e zelo pelo serviço". Por conseguinte, o diretor era encarregado de fiscalizar as "rendas" dos aldeamentos e manter "vigilante inspeção sobre as produções das lavouras, pescas e extrações de drogas, e de outro qualquer ramo da indústria", bem como intermediar os contratos de serviços entre eles e os particulares, "tendo todo o cuidado em que não se desgostem por excesso de trabalho" e para que os contratantes pagassem de fato os "seus jornais", soldos<sup>26</sup>.

Teoricamente, quanto a estas questões levantadas no parágrafo acima, o Decreto n.º 426 dedica bastante cuidado para que os nativos não fossem enganados pelos homens com os quais convivessem ou mantivessem relações de negociação. O problema é que, quando a lei era favorável a eles em algum aspecto (se é que se pode dizer isso), era bem mais descumprida que cumprida. Tratando-se duma época em que os índios eram vistos como seres inferiores e nas diferentes e mais remotas regiões do país imperava o poder de certos potentados, seria pura inocência imaginar que as normas superiores que firmavam direitos aos indígenas eram obedecidas à risca pelos brancos. Talvez raras fossem as exceções nesse sentido.

Dentre as muitas exigências do Regulamento das Missões de 1845, chama atenção, também, a ordem para que os gestores dos aldeamentos informassem ao Governo Imperial acerca dos "índios, que, por seu bom comportamento, e desenvolvimento industrial, mereção se lhes concedão terras separadas das da Aldêa para suas granjearias particulares". Nesse caso, porém, "não adquirem a propriedade" "senão depois de doze annos, não interrompidos, de boa cultura". Só assim poderiam, então, individualmente, "obter Carta de Sesmaria" garantindo a posse. Orientava-se ainda que, "se por morte do concessionario" indígena "não se acharem completos os doze annos" de trabalho na área pleiteada, "sua viuva, e na

<sup>26</sup>Regulamento das Missões de 1845. Consubstanciado no Decreto n.º 426. Art. 1º §§ 12, 16, 27, 28 e 30; e Art. 2.º §§ 2, 3, 5, 7 e 13.

Portanto, em 1845, o referido documento apresentava a carta de sesmaria como instrumento que serviria para legitimar a posse da terra aos índios que apresentassem "bom comportamento". Essa informação é curiosa, pois, não se pode esquecer que, "em 17 de julho de 1822, durante a regência de D. Pedro, foi revogada a concessão de sesmarias". Ver: MOTTA, Márcia Maria Menendes. *Direito à terra no Brasil: a gestação do conflito: 1795-1824.* São Paulo: Alameda, 2012. p.241.

sua falta seus filhos", poderiam conseguir "a Sesmaria, se, alêm do bom comportamento, e continuação de boa cultura, aquella preencher o tempo que faltar, e estes a grangearem pelo duplo deste tempo, com tanto que este nem passe de oito annos, e nem seja menos de quinze o das diversas posses"<sup>28</sup>.

Diante dessa ordem, conclui-se que, assim, os aldeamentos eram formados não para durar, mas para serem desfeitos em tempo oportuno na visão das autoridades. Ora, dar terras a índios de "bom comportamento", individualmente, era uma boa estratégia para, aos poucos, elidir a vivência coletiva entre eles, fragilizando e tornando desnecessária a manutenção dessas instituições.

Se vários índios aldeados outrora não eram mais vistos como tais, sobretudo pelas elites brancas interessadas nas áreas dos antigos aldeamentos, obviamente os nativos trazidos dos sertões e aldeados por ordem do Regulamento das Missões de 1845 passariam, em curto ou longo prazo, pela mesma situação. No futuro, terras doadas a eles pelo Estado brasileiro seriam, também, pouco a pouco, retalhadas. Diga-se de passagem, o próprio Regulamento fazia concessão importante aos não índios, deixando brechas que possibilitavam a continuidade do processo de usurpação. Fala-se aqui do "arrendamento", prática antiga que já ocorria através das câmaras municipais, e que, no Ceará, como visto antes, vinha gerando muitos embates envolvendo os índios, essas instituições político-administrativas, proprietários rendeiros e dirigentes provinciais.

Legalizando essa prática, o Governo imperial orientava que, nos limites dos aldeamentos, após reservadas "a porção de terras" para as "plantações comuns" dos índios, os diretores deveriam "determinar" as áreas a serem arrendadas. Teoricamente, isso só deveria acontecer quando "não possam os índios aproveitálas todas". Outras exigências tinham de ser cumpridas. O contrato seria válido por três anos, e, para que fosse firmado, os gestores dos índios deveriam fazer "miúdas investigações sobre o bom comportamento dos que as pretenderem, e sobre as posses, que tem"<sup>29</sup>. Considerando que a "lei é uma forma ideal, um limite pretendido pelo segmento hegemônico e a todo momento burlado pelas partes em conflito"<sup>30</sup>; e que os arrendamentos sempre motivaram muitas brigas no decorrer das décadas:

<sup>28</sup>Regulamento das Missões de 1845. Consubstanciado no Decreto n.º 426. Art. 1º §15
<sup>29</sup>Art. 1, §§ 12 e 13.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>MALERBA, Jurandir. Os brancos da lei: liberalismo, escravidão e mentalidade patriarcal no Império do Brasil. Maringá: EDUEM, 1994. p.20

seria ingenuidade imaginar que, no vasto Império brasileiro, todas estas orientações teriam passado a fluir harmonicamente.

Mas, especificamente quanto à província cearense, o que é possível se dizer a respeito do cumprimento dessas diretrizes trazidas pelo Regulamento das Missões de 1845? Como as populações indígenas se comportaram diante dessa política indigenista do Estado brasileiro? Segundo Maria Sylvia Porto Alegre, "o exame da atuação das Diretorias de Índios no Ceará, oficialmente instaladas a partir de 1846, é um assunto nebuloso e sobre o qual dispomos de poucas evidências"<sup>31</sup>. De fato, diante da escassez documental, estudar o processo de instalação destas instituições e o trabalho realizado por aqueles que as formaram nesta área do país é uma tarefa nada fácil, desafiadora. O tópico a seguir reflete, portanto, um esforço no sentido de buscar entender e esclarecer estas questões ora lançadas.

## 5.2 Os efeitos ou desfeitos do Regulamento das missões de catequese e civilização indígena no Ceará.

Consubstanciado no Decreto n.º 426 de 24/07/1845, no Ceará o Regulamento das Missões passou a ser cumprido, como dito antes, em 1846. Em 24 de janeiro, por indicação do presidente do Ceará e ordem do Governo Imperial, Joaquim José Barbosa foi nomeado Diretor Geral dos Índios dessa província<sup>32</sup>. Para Guilherme Studart, este era um "homem de importância entre seus concidadãos", tendo conduta exemplar em favor da "Pátria e da família, quer durante as lutas da República do Equador entre nós, quer naquelas que a ela se sucederam"<sup>33</sup>. Além da experiência política, a boa relação com o poder central e provincial foi decisiva para que o mesmo fosse o preferido das autoridades máximas para ocupar esse cargo.

Joaquim José Barbosa produziu relatos hoje essenciais ao estudo da execução do Decreto n.º 426 de 24/07/1845 no Ceará, frutos de constante diálogo com as autoridades da Corte do Rio de Janeiro. Em 06 de abril de 1846, por

<sup>32</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Correspondência do ministro dos Negócios do Império, Manuel Alves Branco, emitida ao presidente do Ceará. 03/03/1846. L 88A (1844-1846).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Fontes Inéditas para a História Indígena no Ceará. In: PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; Marlene da Silva Mariz; e DANTAS, Beatriz Góis (Org.). *Documentos para a História Indígena no Nordeste*. São Paulo, 1994. p.33

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>STUDART, Guilherme. *Dicionário Bio-bibliográfico Cearense*. Obra em 3 Volumes. Fortaleza: Impresso pela Tipografia A Vapor. 1910.

exemplo, enviou ofício ao ministro Manuel Alves Branco revelando sérios problemas que obstavam o bom cumprimento da legislação indigenista, retratando os índios em situação lastimável. Falando "sobre a necessidade de socorros para os infelizes habitantes das aldeias, flageladas pela fome"<sup>34</sup>, pedia com urgência a intervenção ministerial.

Segundo o Diretor Geral, há "dois anos" a seca afetava a população. Como os índios viviam "neste apuro", amparado no "§ 10 do Art.º 1.º do dito Regulamento" ele solicitou ao ministro "uma quantia suficiente para o sustento diário de mantimentos, roupas, medicamentos, e ferramenta para o trabalho", sendo "já indispensável essa quantia para se dar princípio, e continuar com o aldeamento". Finalizando seu relato, pediu ainda um "maior número de exemplares" do Decreto n.º 426<sup>35</sup>, naturalmente para distribuir aos diretores de aldeamentos e demais funcionários encarregados do cumprimento da política indigenista do Estado brasileiro.

Aliás, falando em diretores de aldeamentos, pouco antes de enviar o ofício àquele ministro, Joaquim José Barbosa havia indicado, ao presidente do Ceará, o nome de alguns dos que atuariam nessa função. Proposta aceita, por meio de uma portaria de 2 de abril de 1846, Ignácio Correia de Vasconcelos nomeou os "Diretores dos Índios das Aldeias de Mecejana, Arronches, e Soure"<sup>36</sup>, que, convém lembrar, na década anterior tinham sido abolidas pela Assembleia provincial.

Por razões não elucidadas nos relatos coevos, a nomeação dos demais tardou para acontecer. Somente no dia 1.º de setembro, portanto quase cinco meses depois, é que foram nomeados diretores para as "Aldeias de Baturité, Vila Viçosa, Ibiapina, Almofala, e Monte Mor Velho". Nesse caso, a portaria do presidente Ignácio Correia de Vasconcelos é acompanhada de uma "relação", "assignada pelo D.º Francisco d'Assis Beserra Meneses, Secretario desta Presidencia", que apresenta os nomes dos cinco "indivíduos" que ocupariam o referido cargo nestes lugares ora

<sup>36</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Portaria do presidente Ignácio Correia de Vasconcelos, nomeando os diretores de Messejana, Arronches e Soure. 02/04/1846. Cx. 15. L 53 (1841-1847). fl. s/n.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>ANRJ. Fundo: Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice IA<sup>7</sup>2. Ofício de Joaquim José Barbosa, Diretor Geral de Índios da província do Ceará, para Manuel Alves Branco, ministro dos Negócios do Império. 06/04/1846.

<sup>35</sup> Idem

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Portaria do presidente Ignácio Correia de Vasconcelos, nomeando os diretores de Baturité, Vila Viçosa, Ibiapina, Almofala e Monte Mor o Velho. 01/09/1846. Cx. 15. L 53 (1841-1847). fl. s/n.

mencionados. Dessa forma, sabe-se que: para o aldeamento de Baturité (antigamente Monte Mor o Novo), foi nomeado Gonçal Ferreira Jardim; para o de Vila Viçosa, João Damasceno Fontanelle; Joaquim Ignacio Pessoa foi escolhido para exercer o cargo em Ibiapina; no caso de Almofala, a função seria desempenhada por José de Souza Marinho; e, finalmente, em Monte Mor o Velho, o diretor seria Clemente da Rocha Maciel<sup>38</sup>.

Logo, por ordem do Decreto n.º 426 de 24/07/1845, oito aldeamentos haviam sido reativados no Ceará, todos com seus respectivos diretores. Em 8 de outubro de 1846, num ofício enviado para Joaquim Marcelino de Brito, então ministro dos Negócios do Império, o Diretor Geral de Índios da província informou que planejava reativar mais um aldeamento, que seria, assim, o nono:

> ...se achão restabelecidas oito aldeas de Índios em diferentes pontos desta Província com seos respectivos directores nomeados, e aprovados pelo Ex. mo Prezidente: Arronches, Mecejana, Soure, Monte-Mór-Velho, Monte mor Novo da Villa de Baturité, Villa Vissoza, S. Pedro Ibiapina, e Almofala, faltando a de Missão Velha do Crato<sup>39</sup>, aonde existem segundo me informao terras que forao dadas aos Índios, que d'ali forao removidos pa. Montemor Velho, e índios selvagens nas extremas desta Província...<sup>40</sup>(grifos meus)

A vila do Crato, onde ficava "Missão Velha", foi a primeira a ser criada na região do Cariri, em 1764<sup>41</sup>. "Toda a população da Vila chega a dois mil habitantes, na maioria todos índios ou mestiços que deles descendem. Os habitantes mais respeitáveis são brasileiros", afirmou George Gardner, em 1838<sup>42</sup>. Pela vivência com padres no extinto aldeamento e diálogo com brancos desde o século XVIII, sem dúvida estes nativos tinham incorporado vários valores europeus. Fala-se aqui,

<sup>39</sup>Cabe esclarecer que, embora tenha se falado em reativar o antigo aldeamento de "Missão Velha do

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. "Relação dos Indios por Portaria de hoje nomeados para Directores de Indios nas diversas Aldêas desta Provincia", assinada pelo secretário do Governo provincial, D. or Francisco de Assis Bezerra Menezes. 02/09/1846. Cx. 15. L 53 (1841-1847). fl. s/n

Crato", isso não aconteceu. Ver os nomes dos aldeamentos revitalizados, In: Mapa 2, anexo 1. 
<sup>40</sup>Ofício do Diretor Geral de índios do Ceará, Joaquim José Barbosa, ao Ministério dos Negócios do Império. 8/10/1846. Reproduzido por: VALLE, Carlos Guilherme do. Aldeamentos indígenas no Ceará do século XIX: revendo argumentos históricos sobre desaparecimento étnico. p.119. In: PALITOT, Estêvão Martins (Org.). Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Secult/Museu do Ceará/IMOPEC, 2009.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Sobre a Vila do Crato e o processo de colonização da região do Cariri, Ver: PINHEIRO, Irineu. Efemérides do Cariri. Edições URCA. Fortaleza: Edições UFC, 2010; e FIGUEIREDO FILHO, José de. História do Cariri. Vol. 1. Edições URCA. Fortaleza: Edições UFC, 2010.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>GARDNER, George. *Viagem ao interior do Brasil: principalmente nas províncias do Norte e no*s distritos do ouro e do diamante durante os anos de 1836-1841. 1ª Ed: 1846. Trad. Milton Amado. Belo Horizonte: Itatiaia. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo. 1975. p.93

dessa forma, não de índios "arredios" — "bravos", como diria José Bonifácio de Andrada e Silva<sup>43</sup>. Logo, os "selvagens" referidos pelo Diretor Geral Joaquim José Barbosa, em 1846, não eram os da vila do Crato, observados pelo viajante naquela localidade. Na escrita de George Gardner, esses aparecem habitando noutro lugar: em Jardim<sup>44</sup>, como "duas pequenas tribos de índios não civilizados". Uma delas, "os huamães, com cerca de oitenta indivíduos", vivendo "geralmente a umas sete léguas a sudoeste da vila. A outra, a dos xocós, em número de setenta mais ou menos, tem morada habitual a cerca de treze léguas para o sul". Segundo o mesmo: "tinham sido, pouco antes de minha [sua] visita, apanhados a roubar gado nas fazendas vizinhas. Aparecem às vezes na vila. Diz-se que têm hábitos pouco limpos e, na falta de melhor alimento, comem cascavéis e outras cobras"<sup>45</sup>.

Diferente de George Gardner, João Antônio de Miranda referiu-se apenas a um grupo de "índios selvagens", vivendo em "sítios" nos limites da província com "Pernambuco, e Paraíba, nas vizinhanças de Macapá, Carnaúba, e outros lugares do Termo da Vila do Jardim" Ao longo dos anos, sem obter êxito, diferentes autoridades e particulares tentaram alocá-los num aldeamento. "É esta a única tribo, que me persuado existir nesta província", dizia, em 1839, aquele presidente, defendendo que era preciso atraí-los "com afagos, e com todos os meios possíveis, para chamá-los à Villa do Jardim".

Em suma, no fim da década de 1830 e anos posteriores, na escrita políticointelectual o Cariri aparece como a única área do Ceará onde ainda havia índios
"selvagens", mesmo com as fortes investidas das autoridades laicas e dos religiosos
que se empenharam para transformá-los em cristãos civilizados. A propósito, na
referida região os trabalhos catequéticos foram realizados não pelos jesuítas. Se os
membros da Companhia de Jesus tiveram presença marcante noutras partes do

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>"Apontamentos para civilização dos índios bravos do Império do Brasil", de autoria de José Bonifácio de Andrada e Silva. In: DOLHNIKOFF, Miriam (Org.) **José Bonifácio de Andrada e Silva: Projetos para o Brasil**. São Paulo: Companhia das Letras. 1998.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>A Vila do Crato e a do Jardim mantiveram laços históricos. Por mais de 50 anos, a área territorial da segunda pertenceu à primeira. Jardim passou à condição de vila e tornou-se independente de Crato somente em 1814. Ver a divisão e limites das duas vilas, em 1823. In: Mapa 3, anexo 1.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>GARDNER, George. Viagem ao interior do Brasil: principalmente nas províncias do Norte e nos distritos do ouro e do diamante durante os anos de 1836-1841. Op., cit. p.107.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Verifique os limites da província do Ceará com Pernambuco, Paraíba, e, também, com o Rio Grande do Norte, no ano de 1823, In: Mapa 3, anexo 1.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Relatórios dos Presidentes da Província do Ceará. Rolo 1 (1836 a 1857). Relatório do presidente João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1839.

Ceará, o desafio de dialogar e cristianizar os índios do sertão caririense ficou sob a responsabilidade dos padres capuchinhos e clérigos seculares, sobressaindo-se, nos primórdios, o nome do frei Carlos Maria de Ferrara<sup>48</sup>.

"Penetrando nas matas", sacrificando-se para "chamar ao grêmio da fé os indígenas refugiados nos bosques do Cariri": foi assim que os religiosos, segundo Tristão de Alencar Araripe, fundaram "a primeira missão no lugar onde hoje está a povoação de Missão Velha; depois estabeleceram outra em Missão Nova, e finalmente outra no Crato". Mas, afirma o autor, "o aldeamento dos indígenas Cariri" não prosperou, pois "faltando-lhes os padres" os índios passaram "a deixar as aldeias e a causar danos na lavoura e no gado dos colonos; pelo que foram em 1780 passados para Baturité e Almofala em virtude de ordem do governador de Pernambuco". Os indígenas "que puderam escapar a essa emigração forçada, buscaram as brenhas além da serra do Araripe, donde não volveram mais"49.

Por falta ou não de padres no Cariri, o fato é que autoridades da capitania de Pernambuco e da capitania anexa do Ceará autorizaram a retirada de índios dali para outros locais. Sobre esse episódio, Irineu Pinheiro apresenta uma "atestação"/documento indicando que índios aldeados foram transferidos da vila do Crato não para Baturité e Almofala, como afirmou Tristão de Alencar Araripe, e sim para o aldeamento de Arronches<sup>50</sup>.

Independente de para onde tenham sido levados, cabe enfatizar uma questão óbvia: a transferência não deixou a região do Cariri sem índios. Muitos aldeados podem ter sido transferidos, sim, mas isso não denota que representassem a população indígena total da área. Tanto é que, cruzando as informações do viajante George Gardner (1838), do presidente João Antônio de Miranda (1839) e do Diretor Geral de Índios Joaquim José Barbosa (1846) nota-se que a presença deles ali era significativa, vivendo situações e experiências diversas. Como as terras do antigo aldeamento de Missão Velha ficavam dentro do Termo da Vila do Crato, o Diretor Geral intuía reativá-lo nessa circunscrição, alocando ali "os selvagens" que viviam nos limites da vila do Jardim, e talvez outros que a eles se juntariam.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>PINHEIRO, Irineu. *Efemérides do Cariri*. Op., cit. p.27; e FIGUEIREDO FILHO, José de. *História do* Cariri. Op., cit. p.18-19

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>ARARIPE, Tristão de Alencar. *História da província do Ceará: Desde os tempos primitivos até 1850.* 2 Ed. Fortaleza: Tipografia Minerva. 1958. [1867]. p.57. <sup>50</sup>PINHEIRO, Irineu. *Efemérides do Cariri*. Op., cit. p.48

Em 1846, portanto por decorrência da existência e atuação do índio no Ceará, houve uma constante troca de correspondência entre o Diretor Geral Joaquim José Barbosa, o presidente Ignácio Correia de Vasconcelos e o ministro dos Negócios do Império. Primeiro ano de execução do Regulamento das Missões de 1845: presumese, então, que não era nada fácil fincar as bases da política indigenista na província. Mapear locais focos da presença indígena; organizá-los nos aldeamentos; obter materiais/objetos necessários ao desenvolvimento de várias atividades, sobretudo agrícolas; nomear e acompanhar com atenção o trabalho dos diretores e outros seus subordinados nos aldeamentos; rever terras indígenas invadidas ou que estavam sendo exploradas por terceiros; analisando os documentos ora citados e outros que serão apresentados adiante, estas foram algumas das muitas responsabilidades assumidas pelo referido Diretor Geral.

Logo, afora recursos para suprir gastos com os próprios índios, Joaquim José Barbosa não hesitou em pedir ao Governo uma "gratificação" para si, alegando o "grande trabalho que tem para desempenhar as obrigações impostas ao Diretor Geral" e as "excessivas despesas a que é obrigado para visitar as aldeias da Província". O "emprego lhe toma todo o tempo, e o impossibilita de cuidar em seus negócios particulares": reclamou ele querendo ter os mesmos direitos "dos antigos Diretores das Aldeias", bem como dos chefes de polícia, que na época tinham "uma gratificação pela comissão em que estão empregados"<sup>51</sup>.

Seus argumentos, porém, não convenceram o Conselho de Estado do Império do Brasil que, em 11 de dezembro de 1846, deu "parecer" contrário ao pedido. Sobre o pagamento dos diretores que atuaram por ordem do antigo Diretório dos Índios, os conselheiros admitiam que "de primeiro" recaíam "sobre os mesmos índios certas obrigações", e, depois, passaram a ter as "vantagens que então percebiam" através dos "cofres públicos". Todavia, anulando a fundamentação do Diretor Geral Joaquim José Barbosa nesse sentido, afirmaram: "o certo é que em geral tinha caído em desuso assim a prestação desses serviços por parte dos índios, como a desses vencimentos por parte da Fazenda". A respeito da alegação de que os chefes de polícia eram pagos pelo Governo imperial, disseram que isso ocorria "por força da Lei", pois "são honrados com esse trabalho em virtude de uma

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>ANRJ. Fundo: Conselho do Estado. Código de Fundo: 1R. Códice 0049, Vol.3. Parecer do Conselho de Estado do Império do Brasil, sobre a "Representação do Diretor Geral dos Índios do Ceará, em que pede uma gratificação". 11/12/1846. Fls. 98v-99.

nomeação que não podem recusar"52. Noutros termos, a lei, isto é, o Decreto n.º 426 de 24 de julho de 1845, não garantia a mesma coisa aos Diretores Gerais de Índios das províncias.

"Por todas estas razões", diziam os conselheiros, a "Sessão [os que deram o parecer não pode ser favorável a pretensão do suplicante" Joaquim José Barbosa. Entendiam que,

> ....o Director Geral, para bem desempenhar suas obrigações, tem de tomar sobre si algum trabalho, e até de fazer alguma despeza. Mas por esta mesma consideração foi que se lhe deu tao alta graduação, como a que lhe confere o Regulamento; circunstancia esta que deixa entendido que os que sao honrados por V.M.I com esta nomeação, saõ pessoas gradas das Provincias, e que estaõ nas circunstancias de poderem manter a dignidade do lugar a que são elevados.... sendo certo que he nao pequena recompensa de algum sacrificio a honra da Nomeação Imperial, pela qual o aspirão muitos.

> A aceitação livre que se deixa, destroe toda a puridade que o supplicante quer achar...5

Trabalhar por amor ao império e ao monarca: o Conselho Estado do Império do Brasil esperava isso por parte de um Diretor Geral de Índios. Por si só, a nomeação ao cargo deveria ser entendida como grande honra, isentando o Governo imperial do ônus do pagamento de salário. "Aceitação livre" e consciente dessa condição por parte de Joaquim José Barbosa: esse foi um dos principais argumentos usados pelos conselheiros para a negação do pedido de "gratificação" (remuneração) feito por essa autoridade.

Mesmo sabendo que não seria pago e depois reclamando do excesso de trabalho e "excessivas despesas" com deslocamentos "para visitar as aldeias da Província", e que não tinha mais tempo para "cuidar em seus negócios particulares", naturalmente Joaquim José Barbosa teve seus motivos e percebeu algum tipo de vantagem quando aceitou desempenhar a função de Diretor Geral de Índios no Ceará. Ademais, refletindo sobre o contexto sócio-político da época, talvez, na visão das elites, recusar uma nomeação imperial como essa denotasse uma demonstração de fraqueza e/ou não dignidade. Manutenção de privilégios, orgulho,

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>ldem.

status, honradez: no universo da sociedade hierárquica do Império do Brasil, a ocupação de cargos como aquele envolvia tudo isso.

Sem dúvida questões como essas motivaram Joaquim José Barbosa a aceitar o cargo e permanecer nele mesmo com avançada "idade e incômodos físicos" e negação do seu pedido de "gratificação". Dias depois, avaliando a execução do Regulamento das Missões de 1845 em 31 de dezembro de 1846, quando "passou Mostra Geral aos Índios da Aldeia de Arronches na povoação de Maranguape da mesma Aldeia", essa autoridade fez um discurso apontando sérios entraves com os quais se deparou naquele ano. Primeiramente, porque, segundo o mesmo:

Infelizmente ainda conservaõ os Indios uns restos, uns vislumbres dos barbaros costumes de seus progenitores, que no degradante estado da natureza, sem leis, sem governo, sem vinculo de sociedade permanente, absorviaõ em um só dia quanto no mesmo adqueriaõ; naõ procurando prevenir por maneira alguma quaesquer funestos resultados das estações e de tantos outros encommodos, á que se achavaõ expostos em sua vida errante, e selvagem, ora percorrendo as praias do oceano, ora as margens dos rios, em procura de peixes, e mariscos; umas veses os sombrios bosques, outras os alpestres montes, e muitos os vales, e planícies perseguindo os animaes; sem q' se animassem a cultivar a terra que habitavaõ! Sim ainda se devisa nelles alguns gostos, algumas inclinações, alguma tendencia para essa vida taõ aviltante para o genero humano, e mais propria dos irracionaes, que do homem,...<sup>54</sup>. (grifos meus)

Novamente notam-se pistas que apontam para uma situação de resistência indígena ao longo dos séculos. Pelo discurso do Diretor Geral de Índios no Ceará, subentende-se que, em 1846, os índios não estavam correspondendo totalmente as suas expectativas no sentido da produção de excedentes agrícolas. Se o mesmo desejava que produzissem muito além daquilo que precisavam para suprir suas necessidades imediatas de sobrevivência, os nativos teimavam em querer agir de acordo com uma lógica de pensamento dos seus ancestrais, que buscavam garantir apenas o que era suficiente para seu sustento diário, sobrevivendo basicamente da caça e da pesca.

de Maranguape da mesma Aldeia". 31/12/1846.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>BGMP. Núcleo de microfilmagens. Jornal O Cearense. Rolo n.º 94A (1846-1848). n.º 20. "Governo da Província. Expediente do dia 18 de janeiro de 1847". "Fala que fez o Diretor Geral dos Índios desta província na ocasião em que passou Mostra Geral aos Índios da Aldeia de Arronches, na povoação

Ainda sobre essa questão da não aceitação incondicional dos índios à lógica do trabalho e de produção, é preciso não perder de vista que o que estava em jogo não era simplesmente o consumo de gêneros alimentícios por parte dos mesmos. Afinal de contas, no geral, havia outro interesse: produzir excedentes daria dinamicidade, também, ao comércio interno e, por conseguinte, aumentaria as exportações da província para outras partes do Império. Fugindo ao disciplinamento pensando pelas autoridades, os indígenas estariam, então, na contra mão destes interesses, causando reações como esta do Diretor Geral Joaquim José Barbosa, que, em 1846, afirmou que apresentavam um tipo de comportamento mais próprio "dos irracionais, que do homem".

A informação de que os nativos ainda conservavam "uns restos" de "uns vislumbres dos barbaros costumes de seus progenitores" é um importante indício de que estariam perpetuando ensinamentos dos ancestrais, inclusive mantendo práticas culturais e religiosas veementemente proibidas pelos representantes da Coroa portuguesa e, posteriormente, brasileira. Por conseguinte, essa resistência implicava, naturalmente, na sobrevivência da própria identidade indígena. Manter e/ou reelaborar costumes primitivos denotava um esforço, também, para manter-se como índio, mesmo com todas as mudanças advindas do processo de colonização. Ao fim e ao cabo, era isso – a presença do índio enquanto índio – que incomodava os representantes do Governo provincial e imperial, como era o caso de Joaquim José Barbosa, em 1846.

Convém informar ainda que, ao refletir sobre os entraves com os quais se deparou para cumprir o Regulamento das Missões de 1845, esse Diretor Geral não deixou de falar, também, a respeito da polêmica questão das terras indígenas. O assunto gerava grandes confusões. Como representante maior dos índios no Ceará, diante do não controle do Governo provincial sobre a invasão destes espaços, intensificada principalmente após a extinção dos aldeamentos, Joaquim José Barbosa teve de manifestar, logicamente, e inevitavelmente, em favor dos seus dirigidos. Sem citar nominalmente os aldeamentos cujas áreas tinham sido fragmentadas por decorrência da ocupação por parte dos não índios, enfatizando o objetivo do Regulamento de "providenciar" a "instrução e civilização" indígena, reforçou que este instrumento legal do Governo Imperial ordenava, também, que se respeitasse a posse de suas

...terras, que pela Ordem Regia de 23 de Novembro de 1700, reconhecendo os Indios por primeiros possuidores, e mais datas de sismaria, lhes foraõ concedidas para suas Aldêas, plantações e creações, que pelo abandono e orfandade, em que se achavaõ, varias camaras por suas posturas chamaraõ a si os seos rendimentos, e a mesma Assembleia Provincial fez donativo do terreno de uma das Aldêas, como patrimônio do Orago da Igreja Matriz da mesma Aldêa, e alguns Extranaturaes se achamaraõ a posse de outros que deveraõ ser reivindicados...<sup>55</sup>.

"Tradicionalmente, ao serem aldeados os índios, cada aldeia recebia terras. No início do século XVIII, o alvará de 23/11/1700 havia mandado demarcar uma légua em quadra para cada aldeia" Sendo assim, tendo por base aquela "Ordem Régia" da Coroa de Portugal, Joaquim José Barbosa buscava justificar o direito de posse das terras dos antigos aldeamentos aos índios. Contudo, se por um lado o Diretor Geral se apoiava nessa lei para falar pelos nativos, supõe-se que, naturalmente, muitos eram aqueles que a viam como ultrapassada, ignorando-a. Ora, se naquele meado do século XIX os não indígenas não cumpriam à risca nem mesmo as leis próprias do Estado brasileiro, imagine uma lei publicada no início do século XVIII.

Ademais, no geral, para Manuela Carneiro da Cunha, "as dimensões das terras que se continuavam atribuindo às aldeias variam" no século XIX<sup>57</sup>. No Ceará, no período oitocentista, os espaços fixados aos índios pelas autoridades passaram a ser, também, progressivamente reduzidos, em prol dos próprios interesses governamentais e dos particulares.

Pela fala de Joaquim José Barbosa, no trecho ora destacado, sabe-se que a própria Assembleia provincial transformou o espaço territorial de um aldeamento em patrimônio da Igreja Católica, na medida em que transferiu a posse desta área pertencente aos índios ao santo padroeiro daquele reduto. Dessa forma, embora o Diretor Geral não cite nominalmente o aldeamento, seu discurso fortalece a ideia de que houve uma participação ativa desta poderosa instituição religiosa e/ou seus representantes no processo de usurpação das terras indígenas no Ceará, em muitos casos contando com o apoio da referida Assembleia e das câmaras municipais.

\_

<sup>57</sup>ldem

<sup>55</sup>Idom

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.) *Legislação Indigenista no Século XIX*. Op., cit. p19.

Nunca é demais lembrar que o catolicismo era, nas palavras de Guilherme Pereira das Neves, a "religião do império". Destarte, como os representantes do Governo imperial e provincial eram cientes da relevância dos eclesiásticos para a realização dos trabalhos catequéticos e para alicerçar o poder da monarquia, era comum fazerem doações como essa que foi revelada através do discurso do Diretor Geral dos Índios da província cearense. Concordando com o autor, pela aliança histórica firmada com a Coroa (primeiro portuguesa, depois brasileira) e por "constituir instituições civilização uma das capitais da ocidental". inquestionavelmente a Igreja Católica gozou de muito prestígio, conseguindo, do ponto de vista econômico, acumular e mobilizar uma "soma extraordinária de recursos"58.

Historicamente, além de buscar fazer dos índios homens cristãos e súditos do rei, consequentemente explorando a força de trabalho dos mesmos para diferentes fins: a Igreja também interferiu diretamente em suas terras, conseguindo se tornar proprietária de muitas áreas dos antigos aldeamentos – como, por exemplo, no caso referido pelo Diretor Geral Joaquim José Barbosa, destacado no trecho citado anteriormente.

Apesar dos desentendimentos em várias ocasiões, quando direcionavam o olhar para os indígenas os eclesiásticos e autoridades laicas (membros do Governo imperial e/ou provincial) almejavam algo em comum: sua catequese e civilização – ou seja, o fim dos povos nativos enquanto "grupos étnicos" distintos. Pois, ao fim e ao cabo, na "comunidade imaginada" pelas elites dominantes para o Império do Brasil, o referencial de homem civilizado não era outro senão o branco de ascendência europeia. Noutras palavras, nesta Nação cristã e civilizada que desejavam constituir, não eram os índios, negros e seus descendentes que deveriam ser realçados. Para se formar essa sociedade una (a identidade brasileira),

<sup>58</sup>NEVES, Guilherme Pereira das. A religião do império e a Igreja. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) O Brasil Imperial, volume I: 1808-1831. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009.p. 379

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Para melhor refletir sobre essa questão, analisar: POUTIGNAR, Philippe. *Teorias da etnicidade*. Seguido de Grupos étnicos e suas fronteiras de Fredrik Barth. Trad. Elcio Fernandes. São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1998; e, também, OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. *Identidade, etnia e estrutura social*. São Paulo: Livraria Pioneira Editora. 1976.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Ao fazer uso desta expressão, evoco, aqui: ANDERSON, Benedict. *Comunidades Imaginadas: Reflexiones sobre el origen y la difusión del nacionalismo*. Trad. Eduardo L. Suárez. México: Fundo de Cultura Econômica, 1993.

deveriam ser, ao contrário, obscurecidos. Era preciso elidir, portanto, as heterogeneidades étnico-culturais.

Nesse sentido, desenvolvimento do Império, manutenção das áreas territoriais indígenas e de suas próprias identidades eram pontos inconciliáveis na realidade que os dirigentes imperiais e provinciais projetavam. "Edificar cidades, fundar estados, e viver em regular sociedade"; índios instruídos "nos sacros principios, e misterios da Religiaõ"; sujeitos a leis e a Governos nos moldes ocidentais; era essa a imagem impregnada na cabeça de Joaquim José Barbosa<sup>61</sup>. Ademais, se por um lado se falava de "proteção" e liberdade aos índios, estas sempre foram questões condicionadas, limitadas em função de um objetivo maior: provocar mudanças profundas em suas vidas.

Quando em 31 de dezembro de 1846 "passou Mostra Geral aos índios do aldeamento de Arronches", e direcionou sua fala especificamente ao diretor local, o Diretor Geral exigiu forte disciplinamento para os mesmos e que fossem explorados, indispensavelmente, nas atividades agrícolas. Em nome do trabalho e desenvolvimento da agricultura era totalmente aceitável punir e obrigar "os ociosos, a plantarem". Nesse caso, paradoxalmente, na visão dos representantes do Estado brasileiro, que assumia o papel de tutor dos índios, a "proteção" implicava num direito obrigatório de exploração da força de trabalho daqueles.

Na continuação de seu discurso, Joaquim José Barbosa direcionou sua fala, então, aos próprios índios:

A vós agora me dirijo, descendentes dos III.os Camarões, e Arcos-Verdes, recommendando-vos toda a concordia e armonia entre os vossos Patricios, e entre os Extranaturaes, rendeiros e foreiros de vossas terras; respeitando suas propriedades, e bemfeitorias, sem que lhes façaes o mínimo damno, ataque, e ofensa, ainda mesmo com palavras e, quando vos sentirdes offendidos nos vossos direitos e garantias, recorrei ao vosso Director, ou a mim por intermedio deste quê seraõ atendidas as vossas queixas, quando forem justas e rasoaveis; pois, naõ so somos vossos Directores, como procuradores, e defensores, e como taes temos promovido o vosso bem estar; e eu tenho feito ao Governo todas as requisições em vosso beneficio, que julgo necessarias, solicitando suprimentos na conformidade do §10 do art. 1º do citado Regulamento, e mesmo dos soccorros publicos e já propuz ao mesmo Governo a Frei Joaõ para

.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>"Fala que fez o Diretor Geral dos Índios desta província na ocasião em que passou Mostra Geral aos Índios da Aldeia de Arronches, na povoação de Maranguape da mesma Aldeia". 31/12/1846. Doc., cit.

ser o Missionario das Aldêas, que teria de vos instruir nos sacros principios, e misterios da Religiaõ, que baixou da Sion Santa, para propagar sobre a terra a moral; da Religião que, derrubou os Idulos do paganismo, e nos deo a conhecer o verdadeiro Deos; da Religião Catolica, que faz subir o homem ao Ceo! Patenteando-vos as vantagens das virtudes, a deformidade dos vícios, e dos horrorosos resultados da embriaguez, os miserrimos efeitos da preguiça, as funestas consequencias dos ódios e rixas; o injurioso do roubo e furto, do bárbaro, e deshumano assassinato; a obediencia devida as leis e autoridades; o amor e veneração a nosso Creador: e que sem virtudes não haverá real prosperidade;<sup>62</sup>.

Naturalmente, ao se dirigir aos chefes nativos destacando seus ancestrais, Joaquim José Barbosa não esperava despertar neles apenas um sentimento de pertença e orgulho por ser deste ou daquele grupo étnico. Por trás dessa atitude estava, na verdade, a intenção de obter deles a colaboração com os planos de controle das autoridades imperiais. Evocar e exaltar linhagens indígenas que por diferentes gerações fizeram alianças com os representantes da Coroa portuguesa denota uma relevante estratégia no sentido de firmar novos acordos, só que agora visando, obviamente, a consolidação do poder e domínio do Estado brasileiro.

A respeito destes "líderes das linhagens Camarão e Arcoverde", referidas pelo Diretor Geral em 1846, Geiza Kelly Alves Vieira afirma que "se uniram aos portugueses num jogo de lealdade" e "tornaram-se subjugados à "ordem" colonial", sendo que até mesmo "não possuíam autonomia quanto ao governo de seus subordinados, os índios aldeados"<sup>63</sup>. Que os chefes indígenas estavam inseridos numa estrutura social e de poder onde tinham que tolerar certos códigos e regras de controle dos portugueses, é algo indiscutível, não se pode omitir. A aliança entre as partes é fato, ocorreu em vários momentos e situações, sobretudo por ocasião das guerras decisivas contra os invasores estrangeiros (como, por exemplo, quando foi para expulsar os holandeses da capitania de Pernambuco, no meado do século XVII) e índios hostis. Agora, é preciso cuidado para evitar exageros.

Diversos relatos antes analisados neste trabalho dão conta de que, no geral, os chefes indígenas foram de suma importância para seus comandados na

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>ldem.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>VIEIRA, Geyza Kelly Alves. Entre perdas, feitos e barganhas: a elite indígena na capitania de Pernambuco, 1669-1732. In: OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.) **A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória**. Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011. p.70-71

complexa dinâmica de negociação com as autoridades imperiais, religiosos e colonizadores ao longo dos séculos. O discurso de Joaquim José Barbosa, ora citado, também invalida totalmente a equívoca interpretação de que aqueles não tinham nenhuma autonomia sobre seus séquitos aldeados. Embora inseridos na ordem social não indígena e sujeitos às penalidades impostas pelas elites governantes e dominantes, os índios Principais não foram meros seres passivos e reféns dos representantes do Estado lusitano e, posteriormente, brasileiro.

Dessa forma, ao passar "Mostra Geral aos Índios da Aldeia de Arronches na povoação de Maranguape da mesma Aldeia", tratando com respeito e legitimando o poder dos líderes nativos descendentes dos "Ilustres Camarões e Arco Verdes", o Diretor Geral intuía tê-los como aliados no intuito de evitar situações problemáticas e obstar episódios de violência envolvendo os "vossos Patrícios" (seus séquitos indígenas) e os "rendeiros e foreiros de vossas terras". Ao mesmo tempo, apresentando-se como procurador e protetor dos índios e assim definindo os diretores seus subordinados, Joaquim José Barbosa assumia a responsabilidade de defendê-los de quaisquer tipos de "ataque" e possíveis "danos" causados pelos brancos, colocando-se à disposição, como haveria de ser, para intervir por eles quando tivessem seus direitos de posse da terra ameaçados.

Logo, examinando com atenção o trecho citado anteriormente, conclui-se que, com esse discurso, o que Diretor Geral de Índios da província cearense queria era, de fato, principalmente, evitar os eternos conflitos entre índios e não índios no processo de arrendamento das áreas dos antigos aldeamentos. Intermediar as negociações sem perder o controle da situação: era isso que aquela autoridade objetivava.

Ainda falando a respeito do discurso proferido por Joaquim José Barbosa em 31 de dezembro de 1846, no seu pensamento a religião católica ocupa um lugar central para transformação e superação das culturas cujos moldes de organização diferiam dos padrões de civilidade da sociedade europeia ocidental e povos por ela influenciados. Em sua visão, o "verdadeiro Deos", "que faz o homem subir ao Ceo", somente poderia ser encontrado na "Religiaõ Catolica" Nesse coso, quando

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>"Fala que fez o Diretor Geral dos Índios desta província na ocasião em que passou Mostra Geral aos Índios da Aldeia de Arronches, na povoação de Maranguape da mesma Aldeia". 31/12/1846. Doc., cit.

vivendo de acordo com suas próprias culturas e mantendo práticas condenadas pela Igreja Católica, sem passar pelas águas do batismo, por outros sacramentos e sem seguir vários ritos cristãos, os índios eram vistos como seres inseridos num universo de perdição, em que a salvação era impossível. Historicamente, foi essa a conclusão dos dominantes.

Convém reforçar que, para elidir aquilo que Joaquim José Barbosa definiu como os "Idulos do paganismo", era preciso muito mais do que reza. Modificar as crenças indígenas implicava em buscar mudar seu estilo/modo de vida em vários aspectos, sobretudo procurando eliminar aquilo que, na visão dos missionários, viria a ser um dos principais fatores motivadores da perpetuação de práticas que obstavam a salvação da alma: isto é, a ociosidade. Seja no período colonial ou no Império do Brasil, bem como as autoridades laicas, os missionários dedicaram bastante esforço para combater "os miserrimos efeitos da preguiça", que, nunca é demais lembrar, sempre foi um aspecto negativo atribuído aos povos indígenas pelos europeus e seus descendentes. Viver trabalhando e em "veneração a nosso Creador", obedecendo "as leis e autoridades" era isso que aquela autoridade esperava dos indígenas.

Assim, no fim do seu relato, reforça: o "esplendor e glória das Nações, prazer, e felicidade dos Cidadãos" dependem das virtudes e dos "deveres que vos impõem a Religião, a sociedade, e as leis"; é isso que o "Diretor Geral de vós [dos índios] exige e espera"<sup>66</sup>. Meses após proferir esse discurso aos índios do aldeamento de Arronches, cumprindo exigências vindas da Corte do Rio de Janeiro, Joaquim José Barbosa não deixou de informar, também, para Joaquim Marcelino de Brito, sobre os trabalhos de catequese e civilização indígena desenvolvidos no Ceará.

O repasse das informações para o ministro era extremamente necessário, já que este tinha o ônus prestar contas das atividades realizadas pelo Ministério dos Negócios do Império, em 1846, no âmbito das questões indígenas. Destarte, com base na versão antes apresentada pelo Diretor Geral de Índios do Ceará, falando aos membros da Assembleia Geral Legislativa no dia 23 de abril de 1847, Joaquim Marcelino de Brito afirma que, nesta província, "todas estas Aldeias, que em outro tempo muito prosperarão, se acham hoje quase aniquiladas pela dispersão dos

<sup>65</sup> Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>ldem.

índios e escandalosa usurpação de suas terras". Diante dessa situação, defendeu que Joaquim José Barbosa buscasse, sem demora, e naturalmente com o auxílio dos seus subordinados, reunir os índios "dispersos" e reaver as "terras usurpadas, que ali, como em toda parte, oferece na execução serias dificuldades"<sup>67</sup>.

A versão de que os aldeamentos outrora prósperos estavam decadentes, divulgada com constância no Ceará, era, assim, reproduzida pelas autoridades na Corte do Rio de Janeiro. Todavia, atento as palavras do ministro, ao invés de se dizer literalmente que os aldeamentos estavam "quase aniquilados pela dispersão indígena", o mais certo seria afirmar que passavam por um processo de reerguimento, já que antes tinham sido extintos pelos próprios dirigentes provinciais.

Segundo aquela autoridade ministerial, "das informações ministradas" pelo Diretor Geral da Província do Ceará consta existirem 8 Aldeias de Índios, em quatro das quais se procedeu já ao respectivo arrolamento, e dele se vê conterem 1.457 indivíduos de ambos os sexos". Lembre-se que os aldeamentos reativados foram: o de Arronches, Soure, Messejana, Monte Mor o Velho, Monte Mor o Novo, Almofala, Ibiapina e o de Vila Viçosa. Se, por hipótese, Joaquim José Barbosa chegou a dizer para Joaquim Marcelino de Brito em quais deles os índios foram arrolados, esse último não revela tal informação no relatório apresentado aos "Augustos e Digníssimos Senhores Representantes da Nação" que, em maio de 1847, formavam a Assembleia Geral Legislativa<sup>68</sup>.

O fato é que, não muito tempo depois do Diretor Geral de Índios ter se comunicado com Joaquim Marcelino de Brito, paradoxalmente o Regulamento das Missões de 1845 deixou de ser executado no Ceará. Isso mesmo! Ainda em 1847, alegando que na província não existiam mais "hordas selvagens" e que no geral os índios haviam sido assimilados por outras culturas, as autoridades decidiram não mais aplicá-lo nesta área do país. Desse modo, "para justificar a extinção das aldeias, construía-se o discurso da mistura e do desaparecimento dos índios" 69

Mesmo considerando "imperfeito o arrolamento dos índios" que foi apresentado ao ministro por Joaquim José Barbosa, o historiador oitocentista Tristão

<sup>69</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios na História do Brasil no século XIX: da invisibilidade ao protagonismo. **Revista História Hoje**. Vol. 1. n.º 2. 2012. p.32

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Relatório de Joaquim Marcelino de Brito, ministro dos Negócios do Império, para a Assembleia Geral Legislativa. Rio de Janeiro: Typographia Nacional. Publicado em 1847, relativo ao ano de 1846. <sup>68</sup>Idem

de Alencar Araripe corrobora a versão de que, dada a pouca quantidade deles no Ceará, tornava-se inviável a aplicação do Regulamento de 1845 nesse espaço. Segundo o autor, "em províncias como as de Mato Grosso, Goiás e Amazonas pôde o regime estabelecido para os índios pôr-se em plena execução", dada a existência de "tribos errantes e extensos territórios despovoados". Mas, em sua opinião, as "providências do regulamento", pensadas para "catequese e civilização das tribos bravias, ou mal domesticadas, vivendo ainda com os costumes primitivos dos seus antepassados habitadores dos bosques, não podiam adaptar-se aos indígenas do Ceará", que, "mesclados com a outra parte da população", "dos seus avoengos apenas tem a cor, e a propensão ao ócio". Assim,

Reconhecida a impraticabilidade do regulamento em uma província como a nossa, ordenou o govêrno geral, que deixasse êle de ter execução no Ceará: em consequência de que em Dezembro de 1847 mandou o presidente da província que os diversos diretores prestassem contas aos juízes de órfãos dos respectivos bens e mais objetos pertencentes aos indígenas<sup>70</sup>.

Logo, se os oito aldeamentos anteriormente citados haviam sido reativados em 1846, foram novamente desarticulados no final de 1847. Isso só reforça que os enérgicos discursos feitos em favor dos índios não passaram disso: de discursos. A propósito, como pôde o Regulamento das Missões de 1845 ter sido aplicado tão pouco tempo numa província onde oito aldeamentos tinham sido revitalizados e o Diretor Geral de Índios manteve constante diálogo com os dirigentes imperiais, apresentando esses grupos como ativos nesta região do país?

Várias são as perguntas que pairam no ar, sem respostas. Tantas promessas de proteção e reivindicação de suas terras e, de repente: as autoridades resolveram desfazer tudo o que vinha sendo feito para cumprir as normas do Regulamento das Missões no Ceará, alegando a inexistência de índios "selvagens" e a assimilação dos aldeados pelas culturas não indígenas. A extinção do cargo de Diretor Geral, dos diretores locais e a nova supressão dos aldeamentos que tinham sido reativados gerou um contexto bastante favorável para que os não índios buscassem consumar o processo de usurpação das áreas territoriais dos povos indígenas nessa província. Consequentemente, a situação agravou-se mais ainda com publicação da Lei n.º

7

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>ARARIPE, Tristão de Alencar. *História da Província do Ceará: desde os tempos primitivos até 1850.* Fortaleza: Tipografia Minerva. 1958[1867]. p.66

601, que, aprovada em 18 de setembro de 1850, ficou conhecida como a Lei de Terras.

Tida por Lígia Osório Silva como "a primeira legislação agrária de longo alcance da nossa história" 1, a Lei de Terras gerou muita agitação no país, pois a regularização da terra envolvia vários grupos étnico-sociais em situações diversas, dentre eles, claro: os índios. No Ceará, uma vasta massa documental foi produzida sobre estes povos no contexto da aplicação da referida lei, fruto de intenso diálogo envolvendo representantes do Governo provincial e autoridades imperiais na Corte do Rio de Janeiro. No tópico a seguir, analisando esse material, busca-se perceber as implicações disso para os indígenas da província, atentando para a mobilização deles com o objetivo de garantir a posse das áreas nas quais habitavam.

## 5.3 A aplicação da Lei de Terras no Ceará: a questão indígena como foco de análise.

De antemão, convém dizer que a Lei de Terras de 1850 surge numa época de complexas mudanças externas e internas, em que as autoridades muito discutiam sobre modernidade, fim do tráfico Atlântico de escravos e, assim, repensavam seus planos para suprir a demanda de mão de obra e viabilizar o crescimento econômico do Brasil. O contexto exigia, portanto, inadiavelmente, a regulamentação da questão da terra no país. Com a proibição das concessões de sesmaria pouco antes da independência, a posse havia se tornado um dos principais meios de domínio sobre a terra, acentuando ainda mais o caos das ocupações desordenadas que vinham ocorrendo no decorrer do processo de colonização.

Sendo assim, de acordo com Lígia Osório Silva, visando "promover o ordenamento jurídico da propriedade da terra que a situação confusa herdada do período colonial tornava indispensável", e consequentemente vinculada "ao processo de consolidação do Estado nacional, a lei estabeleceu um novo espaço de relacionamento entre os proprietários de terras e o Estado". Uma vez legalizadas as antigas posses e sesmarias, a terra somente poderia ser adquirida pelos interessados por via da compra. Particularmente sobre os índios, reconhecendo que

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>SILVA, Lígia Osório. *Terras devolutas e latifúndio: efeitos da lei de 1850*. Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 1996. p.11

eles foram historicamente atingidos pela invasão de suas áreas territoriais, a autora afirma que este "fenômeno" "revestiu-se de um caráter mais sistemático e de maiores proporções no período que estamos analisando"<sup>72</sup>.

Diferentes estudiosos da temática indígena corroboram esse ponto de vista. Para Elizabeth Maria Beserra Coelho, por exemplo, "a Lei de Terras oficializa o não reconhecimento do direito dos índios como proprietários legítimos e naturais"<sup>73</sup>. Na mesma lógica de interpretação, Vânia Maria Moreira Losada afirma que a lei "simplificou as relações dos índios com a terra de maneira radical", pois apenas "previa a possibilidade de reservar terras à "colonização indígena", omitindo sobre o chamado direito originário e sobre as terras indígenas que possuíam títulos legítimos". Ademais, quando tratava dos índios referia-se somente aos "indivíduos pertencentes às chamadas "hordas selvagens", o que depois ficou esclarecido na sua regulamentação, com o Decreto n.º 1.318, de 30 de janeiro de 1854"<sup>74</sup>.

Convém salientar que, no Ceará, onde aldeamentos e algumas vilas de índios haviam sido extintos pela própria Assembleia provincial; espaço em que o Regulamento das Missões de 1845 deixou de ser aplicado por se dizer que os índios estavam "confundidos na massa da população civilizada": as autoridades se anteciparam a própria Lei de Terras, incorporando áreas indígenas aos bens do Estado com essa mesma justificativa que serviu para anular o referido Regulamento na província.

Para dirimir dúvida, a Tesouraria provincial buscou saber, então, do Ministério da Fazenda, em 11 de maio de 1850, se seria mesmo esse o "destino que deve dar ás terras dos indios". Como na época as questões indígenas eram da alçada do Ministério dos Negócios do Império, o ofício do Governo cearense foi "transmitido", também, ao ministro José da Costa Carvalho, que, inteirado do assunto, aprovou o "procedimento d.ª Thesour.ª". Inclusive, em "comunicado" de 21 de outubro de 1850 – isto é, um mês após a publicação da Lei de Terras –, orientou que devia "continuar as providencias adoptadas p.ª a incorporação aos proprios nacionaes de todas aq. las

<sup>73</sup>COELHO, Elizabeth Maria Beserra. *A política indigenista no Maranhão Provincial.* São Luís, SIOGE, 1990. p.107-109

=

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>SILVA, Lígia Osorio. *Terras devolutas e latifúndio: efeitos da lei de 1850.* Op., cit. p.11, 262.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>MOREIRA, Vânia Maria Losada. Terras indígenas do Espírito Santo sob o regime territorial de 1850. **Revista Brasileira de História**. v.22, n 43, pp.153-169. São Paulo, 2002. p.161

terras que não estiverem occupadas, as q.<sup>s</sup> se devem considerar devolutas"<sup>75</sup>. Pela Decisão n.º 92, datada, igualmente, de 21 de outubro de 1850, firmou ainda mais essa ordem<sup>76</sup>.

O posicionamento daquela autoridade gerou, consequentemente, bastante agitação nas áreas de antigos aldeamentos da província cearense. Quando a Tesouraria provincial continuou a agir no sentido de incorporá-las aos "próprios nacionais", vários indígenas passaram a reivindicar terrenos nos quais habitavam, dando mostra de que não estavam tão "misturados" assim à sociedade nacional. Muitos alegaram vínculos históricos com antigos aldeamentos, obrigando o Governo imperial, em muitos casos, a manifestar-se contra o "sequestro" de suas terras. No 16 de janeiro de 1851, por exemplo, o ministro dos Negócios do Império (José da Costa Carvalho) ordenou ao presidente do Ceará que:

...nem uma providencia se torna necessaria relativamente ás terras habitadas pelos Indios da Povoação de S. Benedicto; visto que estando os mesmos Indios de posse dellas como informa V. Exa, não lhes he extensivo o sequestro e a incorporação aos Proprios Nacionaes, ordenados pelo Aviso de 21 de Outubro do citado anno, o qual somente comprehende as terras que forão dos Indios, e que não estiverem occupadas. E por que do referido officio de V. Ex.a se deprehende, ou ao mesmo fica em duvida, posto que se affirme o contrario, a existencia de Indios nos termos de serem aldeados segundo o systema do Regulamento que baixou com o Decreto N.º 426 de 24 de Julho de 1845;...<sup>77</sup>.

Era forte a presença indígena em São Benedito. Tanto é que, pelo que o próprio presidente do Ceará havia informado ao Ministério dos Negócios do Império, naquela instituição entendeu-se que, até "que se afirme o contrário", na referida localidade existiam índios "nos termos de serem aldeados" na lógica do Regulamento das Missões de 1845. Cabe alertar que o envio dessas informações para a Corte do Rio de Janeiro, pelo Governo provincial, não deve ser

<sup>76</sup>"Decisão n. 92 – Ministério do Império". In: CUNHA, Manuela Carneiro da. (Org.) *Legislação Indigenista no Século XIX: Uma compilação – 1808-1889.* São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo: Comissão Pró-Índio de São Paulo, 1992. p.213-214.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>4. "Comunicado" do ministro dos Negócios do Império, para o presidente do Ceará. 21/10/1850. Registrado no livro "que ha de servir para o Lançamento do expediente relativo á Cathequese e Civilisação dos Índios. 4ª Secção da Secretaria d'Estado dos Negocios do Imperio em 5 de Setembro de 1849". fl. 62/62v.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso n. 21, emitido pelo ministro José da Costa Carvalho ao presidente do Ceará. L 4 (1850-1852). fl. s/n.

imediatamente entendido como uma iniciativa espontânea dos dirigentes locais. Considere-se, portanto, antes de tudo, a pressão feita pelos próprios índios aos representantes das diferentes esferas de poder.

No processo de regularização da terra desencadeado pela Lei de Terras, ao contrário da equívoca ideia dominante de que os índios eram seres apáticos e incapazes, os de São Benedito reivindicaram seus direitos de propriedade coletiva a partir das próprias decisões oficiais, naturalmente alegando vínculos históricos com estes espaços outrora habitados pelos seus ancestrais e nos quais viviam naquele momento. O botânico Francisco Freire Alemão revela que, quando ali esteve no início da década de 1860, o chefe índio Luís José de Miranda, com quem manteve bons diálogos, mostrou "seos requerimentos e diligencias que fez para conservar os Indios do que nas terras que lhe foi doada pelos Reis de Portugal confirmadas e ampliadas em 1720"<sup>78</sup>. Lembre-se que o povoado de São Benedito estava localizado no Termo da Vila Viçosa Real, bem como o aldeamento de Ibiapina e outras áreas da região da Ibiapaba.

No século XVIII, os chefes indígenas do Aldeamento da Ibiapaba obtiveram várias cartas de sesmarias e, em 1720, conseguiram a concessão de "toda a terra q fica em sima da serra" da Ibiapaba, "desde a ladeira da Uruoca ate o lugar chamado Itapeúna, q sam as terras, em q prantaram sempre seus pais, e avos, e estam oje descançados"<sup>79</sup>. Nesse caso, já que as terras adquiridas pelos índios aldeados eram vistas por eles "como patrimônio conquistado nas alianças feitas com os portugueses"<sup>80</sup>, no contexto do Império do Brasil os indígenas seus descendentes não abriam mão desse direito, exigindo o reconhecimento da posse, também, por parte do então Estado brasileiro. Logo, em 1860, em São Benedito, no diálogo com Francisco Freire Alemão, Luís José de Miranda evocou justamente a doação feita por D. João V, há 140 anos antes daquele presente tempo, mostrando documentos

<sup>78</sup>Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro – BNRJ. Diário de viagem de Francisco Freire Alemão. "Viagem de Fortaleza até a Serra Grande". 09/10/1860 a 02/03/1861. Manuscritos I- 28, 8, 011.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Sobre esse assunto ver: XAVIER, Maico Oliveira. "Cabôcullos são os Brancos": Dinâmicas das relações socioculturais dos índios do Termo da Vila Viçosa Real (século XIX). Fortaleza: SECULT/CE, 2012; Examinar, especialmente, o primeiro capítulo da obra. Parte das discussões realizadas no livro pode ser analisada, também, In: XAVIER, Maico Oliveira. Índios e jesuítas na Aldeia da Ibiapaba (1700-1759). **Revista Historiar**. Ano II. n. I. Sobral-CE, 2010. Trata-se de um artigo disponível em: <a href="http://www.uvanet.br/historiar/index.php/1/issue/view/2">http://www.uvanet.br/historiar/index.php/1/issue/view/2</a>

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>ÁLMEIDA, Maria Regina Celestino de. Política Indigenista e Etnicidade: estratégias indígenas no processo de extinção das aldeias do Rio de Janeiro – Século XIX. In: Sociedades en movimento. Los pueblos indígenas de América Latina en el siglo XIX. **Anuario del IEHS**, pp.219-233. Tandil (Argentina), 2007. p.222

que, oficialmente, garantia a manutenção da posse para os indígenas dali. Entretanto, considerando a terra doada aos índios em sua totalidade, no decorrer das décadas várias áreas foram sendo "usurpadas, dos pobres índios", diz o viajante.

Ademais, "uma lei novíssima se quis incorporar aos bens nacionais: para depois serem distribuidas pelos amigos e espertalhões, como tem acontecido em outras partes". "Mas aqui", diz o botânico, "sempre consegui elle [o chefe Luís José de Miranda] que os Indios conservassem as suas posses". Não era outra a lei nova senão a Lei de Terras e, pelo visto, os "requerimentos e diligencias"<sup>81</sup> do chefe indígena foram decisivos para que, em 1851, o ministro dos Negócios do Império ordenasse "que nem uma providencia se torna necessaria relativamente ás terras habitadas pelos Indios da Povoação de S. Benedicto"<sup>82</sup>.

Como "a questão da territorialidade assume a proporção da própria questão da sobrevivência dos povos" – não só física, mas, também, étnico-cultural –, nas diferentes regiões do Ceará os povos indígenas procuraram assegurar suas terras, individualmente ou de forma coletiva, fazendo constantes denúncias e requerimentos ao Ministério dos Negócios do Império. Carlos Guilherme Octaviano do Valle conseguiu localizar e examinar alguns destes documentos. Analisando o "Livro de Registro de Terras da Freguezia da Barra do Acaraú, datado de 1855-57", e "que segue as disposições do regulamento de 30 de janeiro de 1854", constatou que 22 registros "foram feitos para indivíduos identificados como índios". Dentre estes, o "mais significativo" refere-se a "uma legua de terra quadrada cita na Povoação de Almofala desta Freguesia de Nossa Senhora da Conceição da Barra do Acaracu, cuja legoa de terra foi dada por sua Majestade para residência e subsistência dos índios daguela Povoação".

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>BNRJ. Diário de viagem de Francisco Freire Alemão. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso n.º 21, emitido pelo ministro José da Costa Carvalho ao presidente do Ceará. 16/01/1851. L 4 (1850-1852).

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>MARÉS, Carlos Frederico. *Da tirania à tolerância: O Direito e os índios*. In: NOVAES, Adauto. A Outra Margem do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. p.59.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>Para uma análise aprofundada do assunto, ver: VALLE, Carlos Guilherme Octaviano do; Aldeamentos Indígenas no Ceará do Século XIX: revendo argumentos históricos sobre desaparecimento étnico. Op., cit. p.133-134; \_\_\_\_\_\_ Os Tremembé, grupo étnico indígena no Ceará. Laudo Antropológico solicitado pela Coordenadoria de Defesa dos Direitos e Interesses das Populações Indígenas/Procuradoria Geral da República. Rio de Janeiro, mimeo, 1992; \_\_\_\_\_ Terra, tradição e etnicidade. Os Tremembé do Ceará. Rio de Janeiro: Dissertação de Mestrado em

Além da Barra do Acaraú, mesmo diante das "pressões contrárias", segundo Maria Sylvia Porto Alegre os "registros de terra de Maranguape" "e Fortaleza também garantem a legitimidade de terras de índios, entre 1854 e 1858". A autora informa que, afora a regulamentação da posse de forma individual, "chega a ser feita uma doação coletiva a 21 índios de um sítio com casas em Maranguape, em 1854"85. Deste modo, em vários momentos, seja no período colonial ou no Império brasileiro, os povos indígenas se apropriaram de instrumentos jurídicos e normativos dos brancos para manter a posse da terra.

De uma maneira geral, a Lei de Terras de 1850 desencadeou diversas reivindicações e denúncias por parte dos indígenas, não somente contra os proprietários invasores de suas terras, mas, também, em muitas situações, contra os próprios órgãos do Governo provincial incumbidos de executá-la. Quanto a isso, é bastante elucidativo um Aviso enviado pelo ministro Luís Pedreira do Couto Ferras ao presidente do Ceará, datado de 12 de novembro de 1855:

> Tendo sido remettido á este Ministerio o officio n.º 28 de 17 de Outubro do anno passado por V. Ex.a dirigido ao Ministerio da Fasenda, acompanhando a copia do requerimento de Theodora Maria da Conceição, viuva de um indio n' aldêa de Paopina (Messejana), e Luis José de Paiva, Manoel da Penha da Assumpção, e Anna Bernardina de Paiva, filhos de outro Indio da mesma aldêa; os quaes representao contra a Thesouraria da Fasenda d' essa Provincia, com o fundamento de que, tendo esta por Edital de 14 de Julho do dito anno passado encorporado aos proprios nacionaes as terras, que os supplicantes disem ter direito a continuar a habitar e plantar, mesmo depois de extinctas as aldeêas de Indios,...; e havendo sido presentes á Sua Magestade o Imperador os mencionados papeis. Houve o Mesmo Augusto Senhor por bem, conformando-se com o parecer da Repartição Geral das Terras Publicas, mandar declarar, que, averiguando que os supplicantes sao realmente descendentes dos primeiros Indios aos quaes forão concedidas aquellas terras, pertencem-lhes os terrenos de que tem estado de posse, sem que lhes seja preciso obter carta de aforamento, ou titulo de arrendamento, visto como assim se deve entender o Aviso de 16 de janr.º de 185186. (**grifo meu**)

Antropologia Social, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social/Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFRJ, 1993.

<sup>85</sup>PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Fontes Inéditas para a História Indígena no Ceará. In: PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; MARIZ, Marlene da Silva; e DANTAS, Beatriz Góis; (Orgs) Documentos para a História Indígena no Nordeste – Ceará, Rio Grande do Norte e Sergipe. São Paulo: NHII/USP e FAPESP - Fortaleza: SECULT, 1994. p.34-35.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso do ministro Luís Pedreira de Couto Ferras, enviado para o presidente do Ceará. 12/11/1855. L 20 (1854-1859) fls. 32/32v

O relato de Luís Pedreira não deixa dúvida: após a extinção dos aldeamentos muitos índios ficaram em terrenos situados dentro dos marcos geográficos que delimitavam aqueles espaços, o que gerou um sério problema aos diferentes sujeitos e órgãos que ao longo dos anos assumiram o desafio de cumprir a Lei de Terras. Se a Tesouraria do Governo provincial resolvia incorporar terras dos índios aos bens do Estado brasileiro, com o argumento que se tratava de áreas "devolutas" e/ou não habitadas, em contrapartida, em muitos casos, eles não silenciaram diante de certas decisões arbitrárias da instituição.

A índia viúva Teodora Maria da Conceição e os índios Luís José de Paiva, Manoel da Penha da Assunção e Ana Bernardina de Paiva são, portanto, um exemplo disso. Enxergando-se como descendentes dos "primeiros índios" para os quais a Coroa portuguesa havia feito a doação da área do antigo aldeamento de Paupina (posteriormente, Messejana), não queriam ser vistos e/ou tratados de outro modo senão como donos dos terrenos nos quais vinham habitando.

Porém, atento a fala do ministro, o requerimento desses índios(as), por si só, não foi suficiente para que tivessem o direito de posse imediatamente reconhecido. Pelo parecer da Repartição Geral das Terras Públicas, órgão do Ministério dos Negócios do Império, exigiu-se do presidente do Ceará que averiguasse se "os suplicantes" eram "realmente descendentes dos primeiros índios" aos quais foram "concedidas aquelas terras". Somente depois, em caso positivo, esses indígenas de Messejana deveriam ser tratados nos termos do "Aviso de 16 de Janr.º de 1851" – noutras palavras, aquele que assegurou que as "ás terras habitadas pelos Indios da Povoação de S. Benedicto" não fossem anexadas ao patrimônio do Estado brasileiro.

Considerando que, seja no contexto do Brasil colônia ou no período do Império do Brasil, "os administradores procuraram dissimular a origem étnica dos índios, designando-os por meio de categorias mestiças" as mais diversas (em relação à província cearense, especialmente o caboclo), há como imaginar que, concordando aqui com o Maria Leônia Chaves Resende e Hal Langfur, "muitos

8

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso n.º 21, emitido pelo ministro José da Costa Carvalho ao presidente da província do Ceará. L 4 (1850-1852) 16/01/1851.

encontraram dificuldade de comprovar sua ascendência indígena para garantir seu direito"88 – nesse caso, o direito de posse da terra.

Mesmo assim, apesar dos vários entraves com os quais se deparavam, na década de 1850 os índios de Messejana (bem como dos outros redutos indígenas da província do Ceará) fizeram grandes esforços para manter suas áreas territoriais. Dois anos após o ministro dos Negócios do Império exigir que o Governo cearense analisasse a situação da índia Teodora Maria da Conceição e dos índios Luís José de Paiva, Manoel da Penha da Assunção e Ana Bernardina de Paiva, no geral os índios dali continuavam em situação complicada, sendo cada vez mais pressionados pelos invasores.

Em vários casos, por suas particulares razões, incluindo-se aí a possibilidade de talvez não sentir que teriam suas reivindicações atendidas perante o Governo provincial, contataram-se diretamente com o Ministério dos Negócios do Império. Em 4 de agosto de 1857, Pedro de Araújo Lima mandou ao presidente do Ceará um Aviso com o seguinte teor: "Incluso remetto a V.ª Ex.ª, para tomal-o na devida consideração, um requerimento, em que o Capitao dos Indios da Villa de Mecejana se queixa de procedimento arbitrario para com estes. Do resultado dará V.ª Ex.ª conta ao Governo Imperial"89. Logo, por este Aviso ministerial é que o Governo provincial ficou sabendo do referido requerimento indígena. Em casos deste tipo, fazendo chegar suas petições e denúncias ao Governo imperial sem passar pelo crivo dos dirigentes provinciais, os índios ignoravam, assim, determinações, atos e o poder político destes administradores locais.

A revelação de que, em 1857, os índios de Messejana estavam organizados em torno de um capitão indígena é emblemática. Ora, tratando-se de uma época em que se dizia que na província cearense eles não formavam mais "classe distinta na sociedade brasileira"<sup>90</sup>, essa informação contida no Aviso do ministro Pedro de Araújo Lima para o presidente do Ceará é um forte indício de que, mesmo com a extinção do aldeamento, sob a liderança daquele chefe os índios formavam um

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>RESENDE, Maria Leônia Chaves; e LANGFUR, Hal. Minas Gerais indígena: a resistência dos índios nos sertões e nas vilas de El-Rei. **Tempo**. n.º 23. 2007. p.29

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso n.º 6, emitido pelo ministro Pedro de Araújo Lima ao presidente do Ceará. 04/08/1857. L 20 (1854-1859).

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>ARARIPE, Tristão de Alencar. *História da Província do Ceará: desde os tempos primitivos até 1850.* Op., cit. p.66.

grupo étnico-social bastante coeso naquele lugar – assim como os indígenas de São Benedito, que, como visto antes, pelos relatos de Francisco Freire Alemão, eram comandados pelo índio capitão Luís José de Miranda e representavam um segmento social significativo nos limites territoriais do Termo da Vila Viçosa Real – na região da Ibiapaba<sup>91</sup>.

Dias após o ministro Pedro de Araújo Lima ter enviado ao Governo cearense o requerimento do Capitão dos indígenas de Messejana<sup>92</sup>, quiçá diante de novas denúncias indígenas, aquele foi mais enérgico ainda em suas cobranças ao presidente do Ceará, exigindo "toda a **urgencia nas medidas, que tiver de adoptar para garantir os direitos daquella gente**"<sup>93</sup>.

Assim, quando os índios estrategicamente recorriam às instâncias superiores do Governo no Império do Brasil, seus requerimentos eram remetidos aos dirigentes provinciais para que decidissem sobre suas "queixas". Ao fim e ao cabo, pouco se fazia pelos seus interesses. Mesmo com as cobranças do ministro ao presidente do Ceará, não foram tomadas as tais "medidas de urgência" em favor dos indígenas, prevalecendo os "procedimentos arbitrários" dos próprios órgãos do Governo provincial e de certos particulares influentes no cenário político-social da província. Na falta de ações práticas para atender seus anseios, a atitude dos índios de Messejana foi continuar insistindo nas denúncias e reivindicações ao Ministério dos Negócios do Império:

Com Aviso N.º 6 de 4 de Agosto do anno passado remetti a V. Ex.ª um requerimento, em que o Capitaõ dos Indios da Villa de Messejana se queixava de procedimento arbitrario para com elles, e por Aviso N.º 7 de 19 do mesmo mez e anno novamente recommendei a V. Ex.ª toda a urgencia nas medidas, que tivesse de adoptar para garantir os direitos d'aquella gente, que pela sua condição necessita de especial protecção da parte da authoridade.

Agora mais uma vêz requerem os mesmos indios, queixando-se de nao ter tido ainda solução alguma a sua pretenção, e assim torno a recommendar a V. Ex.ª que preste particular attenção a este

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>BNRJ. Diário de viagem de Francisco Freire Alemão. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso n.º 6, emitido pelo ministro Pedro de Araújo Lima ao presidente do Ceará. 04/08/1857. L 20 (1854-1859).

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso n.º 7, emitido pelo ministro Pedro de Araújo Lima ao presidente do Ceará. 19/08/1857. L 20 (1854-1859).

negocio, e do resultado dê conta ao Governo Imperial.94 (grifos meus)

Datado de 23 de janeiro de 1858, esse foi o terceiro Aviso do ministro Pedro de Araújo Lima pedindo providência quanto à "queixa" do Capitão dos índios de Messejana. Nota-se, desse modo, total descompasso entre a ordem ministerial e a conduta do presidente do Ceará, que ainda não tinha satisfeito as exigências daquele. A persistência indígena nas reivindicações ao Ministério dos Negócios do Império estava gerando, nesse caso, por assim dizer, certo desentendimento entre o representante máximo desta instituição e o administrador da província cearense. Ora, é de se imaginar que Pedro de Araújo não estava nem um pouco satisfeito quando, pela terceira, cobrou de João Silveira de Sousa "particular atenção a este negócio".

Enfim, depois de seguidas cobranças, em longo ofício de 13 de fevereiro de 1858, o presidente prestou esclarecimento sobre o assunto ao ministro. Embora os índios de Messejana sendo o foco central, falou, também, dos de Soure, Arronches e da situação indígena no geral, atento aos processos históricos desde a formação dos aldeamentos até aquele ano. Analisando sua retrospectiva, nota-se que a extinção definitiva do "antigo Directorio" na província, em 1833, aparece como um importante marco no tocante à questão da apropriação das áreas dos antigos aldeamentos como "terras devolutas", pois teria sido a partir daí que os juízes de órfãos, na condição de novos gestores dos bens dos índios, passaram a arrendar e aforar a "propriedade d'elles, **como lugares devolutos**", como se não tivesse "mas destino especial – a plantação, e criação – dos Indios, para si, seus descendentes, e ascendentes" <sup>95</sup>.

Por conseguinte, no curto tempo de vigência do Regulamento das Missões de 1845 no Ceará, anos de 1846 e 1847, "alguns diretores parciaes" teriam causado "notavel prejuiso" aos índios, por contribuir com os planos de "expertos" usurpadores de suas terras. Segundo João Silveira de Sousa, quando os juízes de órfãos voltaram a gerir os bens indígenas por decorrência da anulação do referido

<sup>95</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Ofício do presidente João Silveira de Sousa ao ministro Pedro de Araújo Lima, 13/02/1858. Transcrito após um Aviso enviado por este último ao primeiro, datado de 25 de outubro de 1858. L 20 (1854-1859)

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso do ministro Pedro de Araújo Lima, para o presidente do Ceará. 23/01/1858. L 20 (1854-1859).

Regulamento na província, continuaram com os "arrendamentos arbitrarios e incompetentes". "Foi entaõ que a Thesouraria, por officio de 11 de Maio de 1850, consultou ao Thesouro sobre o destino, que deviaõ ter as terras devolutas das extinctas Aldeias de Indios", afirma o presidente<sup>96</sup>.

Na verdade, como visto anteriormente, a Tesouraria da Fazenda do Ceará já vinha se apropriando das áreas dos aldeamentos extintos<sup>97</sup>, o que foi ratificado pelo Ministério dos Negócios do Império através da Decisão n.º 92, de 21 de outubro de 1850<sup>98</sup>. Portanto, refletindo sobre os trechos do ofício do presidente João Silveira de Sousa, apresentados até aqui, contata-se que, historicamente prejudicados pela usurpação de suas terras por parte de arrendatários e foreiros com os quais seus gestores mantinham uma relação de cumplicidade, a partir de 1850 os índios passaram a ter muitas de suas áreas incorporadas aos "próprios nacionais" como "terras devolutas", mesmo em muitos casos em que continuavam a habitá-las.

Lembre-se que o ofício enviado para Pedro de Araújo Lima pelo presidente do Ceará, datado de 13 de fevereiro de 1858 e que ora vem sendo analisado, foi gerado por conta das denúncias do Capitão dos índios de Messejana, que repetidamente queixava-se da invasão de suas terras ao Ministério dos Negócios do Império. Diante dos esclarecimentos prestados pelo presidente naquele documento, no dia 25 de outubro de 1858 o ministro ordenou-lhe que nomeasse "para o districto de Mecejana um engenheiro" que realizasse "á discriminação das terras publicas dos particulares na sesmaria dos indios;" considerando "devoluto todo o terreno que não achar occupado por estes, ou seus descendentes, ou que não tiver passado ao dominio privado por algum dos titulos reconhecidos pela lei" 99.

Logo, se por um lado, teoricamente, o ministro falou de manutenção de posse para os índios (naturalmente, nos casos em que tivessem habitando e ao mesmo tempo cultivando a terra), por outro deu total legitimidade para os casos de

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>Idem

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>4. "Comunicado" de José da Costa Carvalho, ministro dos Negócios do Império, para o presidente do Ceará, Fausto Augusto de Aguiar. 21/10/1850. Registrado no livro "que ha de servir para o Lançamento do expediente relativo á Cathequese e Civilisação dos Índios. 4ª Secção da Secretaria d'Estado dos Negocios do Imperio em 5 de Setembro de 1849". fl. 62/62v.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>"Decisão n. 92 – Ministério do Império". Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso emitido pelo ministro Pedro de Araújo Lima ao presidente do Ceará. 25/10/1858. L 20 (1854-1859).

ocupação de terrenos por parte de terceiros, desde que realizadas com o consentimento oficial. Dito de outra maneira, ao ordenar que fossem "discriminadas" as terras de particulares nesta área outrora doada aos indígenas do antigo aldeamento de Messejana, admitia, então, a retirada de um direito de posse que pertencia aos mesmos índios. Claro, Pedro de Araújo Lima não era o único a ter essa conduta. No geral, as autoridades imperiais tenderam para legitimar a posse dos invasores com base na própria Lei de Terras de 1850.

Pela ordem dada ao presidente, o ministro orientava que o "engenheiro" indicado deveria ser uma "pessoa prudente, e circunspecta", que agisse com "toda a moderação, para não suscitar conflictos, nem exasperar os animos, não desattendendo ao mesmo tempo aos interesses da Nação"100. Contudo, somente dois anos depois é que foi apresentado o nome daquele que desempenharia essa função. O escolhido para a missão acabou vindo mesmo da própria Corte do Rio de Janeiro, sendo ele o Bacharel Antônio Gonçalves da Justa Araújo. Em 6 de agosto de 1860, representando a Diretoria Geral das Terras Públicas, e portanto ao Ministério dos Negócios do Império, Bernardo Augusto Nascentes Azambuja passou a ordem pela qual deveria "seguir para a Provincia do Ceará, afim de proceder a descriminação das terras devolutas das de dominio particular, na sesmaria dos Indios de Messejana, verificando os limites, assim dos aforamentos e arrendamentos ora existentes e outros titulos, como das posses allegadas pelos Indios" 101. Um trabalho de medição das terras indígenas de forma harmônica, mas, naturalmente, de acordo com os objetivos do Estado brasileiro: era isso que queria o ministro Pedro de Araújo Lima, quando, em 25 de outubro de 1858, havia ordenado a nomeação de um profissional habilitado para realizar os trabalhos de demarcação de terras indígenas na província cearense.

Porém, posto que, em nome dos "interesses da Nação" 102, muitas vezes as autoridades tomaram decisões nocivas aos índios e que favoreciam aos potentados

<sup>100</sup> Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>6</sup>14. Correspondência de Bernardo Augusto Nascentes Azambuja, gerada através da Diretoria Geral das Terras Públicas do Ministério dos Negócios do Império, para o engenheiro Antônio Gonçalves da Justa Araújo: "Declarando a maneira por que deve desempenhar a Commissão de que vai encarregado na Provincia do Ceará". 6/08/1860.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Série: Avisos do Ministério dos Negócios do Império ao Governo do Ceará. Aviso emitido pelo ministro Pedro de Araújo Lima ao presidente do Ceará. 25/10/1858. L 20 (1854-1859).

locais, no processo de demarcação das terras indígenas, desencadeado pela Lei de Terras de 1850, os episódios de conflitos foram inevitáveis. Documentos que serão analisados adiante são bastante elucidativos nesse sentido. Como os índios faziam "a sua leitura do mundo ao seu redor, leitura esta informada tanto pelos códigos culturais da sua sociedade como pela percepção e interpretação dos eventos que se desenrolavam" 103, naturalmente percebiam quando estavam sendo prejudicados para que interesses privados e/ou públicos fossem atendidos.

Dessa forma, a questão da regulamentação da terra na "sesmaria dos índios de Messejana" (bem como nas áreas dos antigos aldeamentos de Arronches, Soure e Baturité, onde o engenheiro Antônio Gonçalves da Justa Araújo também realizou trabalhos de demarcação e fixação de limites de terras) provocou muita agitação em fins da década de 1850 e na década 1860. Como a partir da referida lei a terra "passou a ser encarada como uma mercadoria capaz de gerar lucros" obviamente as autoridades imperiais e provinciais entendiam que ela daria mais lucratividade nas mãos dos brancos e outros segmentos, dos não índios.

Contudo, mesmo com toda a força dos particulares invasores de suas terras e a ação arbitrária das autoridades em muitos casos, na província cearense os índios conseguiram manter a posse de muitas áreas onde viviam. Segundo Carlos Guilherme Octaviano do Valle, no geral, por decorrência da execução da Lei de Terras de 1850, até o ano de "1863, mais de 500 posses de terra foram regularizadas, uma quantidade ínfima se considerada toda a província". "Em 1862, porém, do conjunto de terras registradas, cento e vinte pertenciam a índios" Portanto, um número significativo, diante da totalidade das regulamentações.

Por tudo que foi apresentado até aqui, o que se constata é que os índios vinham protagonizando acontecimentos marcantes e assim traçando seus próprios destinos. A partir da década de 1860, no debate a respeito da continuidade das identidades indígenas, dirigentes provinciais e intelectuais passaram a defender vigorosamente que aqueles teriam desaparecido totalmente do cenário políticosocial provincial, muito embora continuassem existindo enquanto sujeitos histórico-

<sup>104</sup>CAVALCANTE, José Luiz. A Lei de Terras de 1850 e a reafirmação do poder básico do Estado sobre a terra. **Revista Histórica**. n.º 2. São Paulo, 2005. p.5

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>JOHN, Manuel Monteiro. Armas e Armadilhas: História e resistência dos índios. In: NOVAES, Adauto. A Outra margem do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. p.248

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>VALLE, Carlos Guilherme Octaviano do. *Aldeamentos Indígenas no Ceará do Século XIX: revendo argumentos históricos sobre desaparecimento étnico*. Op., cit. p.133-134.

sociais e mantendo complexas relações com vários segmentos da sociedade cearense. Esse processo importante da história indígena no Ceará será examinado, portanto, no capítulo seguinte.

## 6 Extintos no discurso oficial, vivos no cenário social.

No Ceará, a década de 1860 aparece como ponto culminante da propagação da versão de "morte de indígena", do seu desaparecimento enquanto etnia distinta. Determinados presidentes chegaram a dizer abertamente que os índios tinham deixado de existir de uma vez por todas nesta província, discurso ratificado na literatura romântica nacional pelo escritor cearense José de Alencar, pela historiografia que vinha sendo gestada e por parte daqueles que ocupavam ou pretendiam se apossar de áreas territoriais indígenas.

Se antes da independência do Brasil os representantes da Coroa lusa haviam executado políticas assimilacionistas que interferiram radicalmente na organização social e vida dos nativos, a diversidade cultural indígena sempre foi uma das preocupações dos novos dirigentes do Império brasileiro, que projetavam uma sociedade homogênea sem a existência destes povos. Constituídos e perpetuados ao longo dos séculos pelas elites governantes e dominantes, o estigma da cor e a ideia de inferioridade étnico-cultural e moral dos índios, e também dos negros, fazia com que não fossem vistos como arquétipos ideais à "comunidade imaginada" (expressão utilizada por Beneditc Anderson¹) para o país. "Intelectuais e políticos apagavam, através de seus discursos, inúmeras identidades indígenas de grupos que, embora ainda muito presentes no novo Estado, deviam desaparecer enquanto etnias diferenciadas, conforme os ideais políticos vigentes"<sup>2</sup>. Especialmente no Ceará, é isso que se observa.

Desde cedo, os administradores da província adotaram essa postura. Após a emancipação do Brasil em 1822, a transferência de índios de um lugar para outro foi uma prática bastante utilizada no sentido de criar condições favoráveis para posterior extinção dos aldeamentos que haviam resistido ao tempo e às políticas de assimilação portuguesas. Como visto anteriormente, para a constituição duma nação que pudesse ser identificada como brasileira, e em prol dos interesses de consolidação do novo país, muitas decisões arbitrárias e medidas prejudiciais aos índios foram tomadas por representantes do Governo cearense.

<sup>1</sup>ANDERSON, Benedict. *Comunidades Imaginadas: Reflexiones sobre el origen y la difusión del nacionalismo*. Trad. Eduardo L. Suárez México: Fundo de Cultura Econômica, 1993.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. O lugar dos índios na história entre múltiplos usos do passado: reflexões sobre cultura histórica e cultura política. In: SOIHET, Rachel; ALMEIDA, Maria Regina Celestino; AZEVEDO, Cecília e CONTIJO, Rebeca. (Org.) *Mitos, projetos e práticas políticas: memória e historiografia.* Civilização Brasileira: Rio de Janeiro, 2009. p.207

Embora várias vezes os índios tenham feito requerimentos e enviado denúncias diretamente para as autoridades na Corte do Rio de Janeiro, e em muitos casos conseguido retornar ou se manter nos locais que compreendiam os seus respectivos aldeamentos, deve-se admitir que, no geral, a prática de retirá-los destes espaços para outros lugares foi uma das várias estratégias de assimilação que muito contribuiu para que a população indígena passasse a ser cada vez mais minimizada no discurso oficial. Portanto, no curso dos anos de 1820, os políticos do Ceará prepararam os alicerces para a extinção dos aldeamentos no decênio seguinte.

Naturalmente, quando sem demora os representantes da Assembleia provincial do Ceará resolveram abolir os aldeamentos logo na década de 1830, visavam "amalgamar" os índios com a população não indígena e assim contribuir para a formação da sociedade brasileira desejada pelas autoridades imperiais. É aí que se fortifica, portanto, o discurso de negação do outro, da "raça indesejada", isto é, do índio – e na província cearense, em particular, também do Negro. Embora tivessem presença marcante nas diferentes regiões do Ceará, na escrita oficial passam a aparecer somente, a partir de então, como seres fadados ao desaparecimento.

Passando por um "rápido aniquilamento"<sup>3</sup>; na província só existe uma "única tribo"<sup>4</sup>; "vão pouco a pouco desaparecendo" e "condenados" à extinção<sup>5</sup>; "aniquilamento progressivo" dos "antigos habitantes da Terra da Santa Cruz"<sup>6</sup>; "completo aniquilamento dos primitivos habitantes da terra de Santa Cruz"<sup>7</sup>: como visto anteriormente, foi esse o coro que ecoou no vozeiro dos representantes da Assembleia Legislativa cearense ao longo dos anos, a partir de 1835. Na escrita dos políticos e intelectuais o desfecho da história indígena foi, por fim, catastrófico. No início da década de 1860, portanto com menos de três décadas de existência e atuação daquela instituição, anunciou-se, então, que os índios haviam desaparecido

-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Relatório de Manuel Felizardo de Sousa e Melo, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1838. Ceará: Typ. Constitucional. 1838.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>BGMP – Relatório de João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1839. Ceará: Typ. Constitucional. 1839.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>BGMP – Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1840. Ceará: Typ. Constitucional. 1840.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>BGMP – Relatório de José Joaquim Coelho, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 10/09/1841. Pernambuco: Typographia Santos e Companhia. 1842.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>BGMP – Relatório de José Maria da Silva Bitancourt, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/06/1843. Ceará: Typographia de José Pio Machado. 1843.

totalmente do cenário político social do Ceará, provocando, posteriormente, um forte silêncio sobre os povos nativos da contemporaneidade.

## 6.1 "Já não existem aqui indios aldeados ou bravios": sentenciando a "morte indígena".

Ano de 1860. Em âmbito nacional, o encargo de responder pelos assuntos indígenas foi transferido do Ministério dos Negócios do Império para o Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. As Diretorias Gerais dos Índios, que haviam sido constituídas por determinação do Regulamento das Missões de 1845, foram alocadas na Diretoria Geral das Terras Públicas e Colonização, órgão que pertencia àquela nova pasta criada pelo Governo brasileiro. Para Patrícia Melo Sampaio, essa mudança não marca, porém, "nenhum tipo de reorientação: "catequese e civilização" dos índios continuavam a ser tratadas como parte das ações empreendidas para promover a colonização, o aproveitamento de braços e, particularmente, da ocupação das terras".

Assumindo a responsabilidade de elaborar seus próprios projetos e acompanhar atentamente os trabalhos desenvolvidos entre os grupos indígenas nas várias regiões do país, o Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas logo buscou obter informações gerais sobre assunto, naturalmente para pensar seus próprios planos de ação e melhor lidar com a questão. Desta forma, aos 28 de agosto de 1861, Manuel Felizardo de Sousa e Melo publicou um Aviso "Circular" solicitando que cada presidente de província falasse da situação dos índios, tendo que atender vários "quesitos". "O intuito do Governo Imperial", afirmou aquela autoridade, "é adquirir a maior somma possivel de luses sobre a Catechese e Civilisação dos Indios", ordenando, por conseguinte, que contribuíssem com os presidentes "todas as pessôas aptas em auxilial-o com deligencia e acerto em suas beneficas intenções"."

<sup>9</sup>Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Manuel Felizardo de Sousa e Melo, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, e outros presidentes de províncias. 28/08/1861. Localizado no Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série

•

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>SAMPAIO, Patrícia Melo. Política indigenista no Brasil imperial. GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) **O Brasil Imperial, volume I: 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. p.195-196

Dados e esclarecimentos pormenorizados: era isso que exigia o ministro da Agricultura naquele momento. Os presidentes de província deveriam informar: o número de aldeamentos em suas respectivas jurisdições e datas de fundação; o total da população indígena; as "inclinações e os costumes" destes povos; "de que desenvolvimento intellectual e moral saõ os Indios susceptiveis" e quais "meios saõ necessarios para conseguil-o"; o que vinha sendo feito para "lhes ensinar as primeiras lettras e as artes fabris"; a quantidade de "missionarios e catechistas" existentes "n'essa Provincia" "e como tem procedido"; que "relações mantem os aldeamentos com as povoações circunvisinhas"; qual "cultura" (no sentido do cultivo da terra) seria "applicavel ao seu torraõ"; se algum "patrimonio foi annexado a cada aldeiammento"; e se existia tribos "no estado de selvagem" e o que fazer para "chamal-os a Civilisação". A coleta das informações era, dessa forma, essencial, no sentido de ajudar Manuel Felizardo de Sousa e Melo e seus auxiliares a pensar sobre quais "medidas são mais accommodadas a boa direcção das tribus aldeiadas e por aldeiar" 10.

Contudo, a lista dos muitos "quesitos" exigidos não parava por aí. O ministro buscou saber, por fim: "que causas tem até o presente obstado a essa obra Civilisadora"; e o que fazer para evitar e/ou superar estes empecilhos. Não deixou de cobrar informações detalhadas sobre a polêmica questão das terras indígenas e os rendimentos gerados em cada um dos diversos aldeamentos ativos no país. Queria saber, então: quais "as rendas das aldeias, quanto especialmente produz o arrendamento ou aforamento das terras, como tem sido distribuidas essas rendas, e por quem"; as terras que em "cada aldeia tem sido conservadas ou usurpadas, e se arrendadas, aforadas ou vendidas, e por que autoridade"; "se tiverem sido usurpadas, em que data, exacta ou provavel, se effectuarão essas invasões, e por quem", e, ademais, "que providencias tem-se dado para reprimir os abusos commettidos contra os Indios". "Todos estes pontos e quaesquer outros conexos" deveriam ser "esclarecidos e esplicados pela maneira mais minuciosa, especificada, e Cabal para satisfação dos desejos do Governo Imperial em taõ grave assumpto", reforçava o ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo<sup>11</sup>.

Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>6</sup>17; e, também, no Arquivo Público do Estado do Ceará – APEC. Fundo: Ministérios. Livro n.º 24 (1860-1862).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Idem. <sup>11</sup>Idem.

No período em destaque, no Ceará a administração dos índios seguia uma lógica bem diferente se em comparação com a maioria das províncias. Afinal de contas, enquanto noutras áreas do país o Regulamento das Missões de 1845 era aplicado e as Diretorias Gerais dos Índios estavam em funcionamento, nesta província as autoridades deixaram de cumprir este documento precocemente, com o aval do próprio Governo imperial. Como foi visto anteriormente, ainda num processo de reestruturação, os aldeamentos reativados, a Diretoria Geral e as diretorias locais foram logo abolidas. Todavia, concordando com Carlos Guilherme Octaviano do Valle, a persistente "presença de população indígena gerava um problema e uma questão social a ser pensada pelas autoridades locais e centrais" 12.

Desse modo, ocupando o cargo de presidente da província em 1861, o Dr. Manuel Antônio Duarte de Azevedo deveria fazer as necessárias "averiguações" no sentido de atender todos os "quesitos" apresentados pelo ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo no Aviso Circular de 28 de agosto, e o quanto antes transmitir "os resultados das indagações" Finalmente, quatro meses depois, enviou sua resposta a respeito do assunto através dum ofício que, diga-se de passagem, diante de tantas exigências que haviam sido feitas ao mesmo, é bastante simplista – inclusive, como se verá adiante, no entendimento de outro ministro que sucedeu Manuel Felizardo, as informações contidas no documento não foram totalmente satisfatórias.

No referido ofício, datado de 27 de dezembro de 1861, o presidente do Ceará limitou-se praticamente a falar de "28 individuos de um e outro sexo, unicos que restam da mesma tribu dos Chocós que habitarao uns confins desta provincia com a da Parahiba". Para isso, tomou como referencial, principalmente, um "relatorio do D.º Pedro Theberge", que tinha sido enviado pelo presidente anterior à "Secretr.ª de Estado dos Negocios do Imperio, a que então pertencia este ramo de serviço" 14.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>VALLE, Carlos Guilherme Octaviano do. Aldeamentos indígenas no Ceará do Século XIX: revendo argumentos históricos sobre desaparecimento étnico. In: PALITOT, Estêvão Martins [Org.] **Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença indígena no Ceará**. Fortaleza: SECULT/Museu do Ceará. p.122

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Manuel Felizardo de Sousa e Melo, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, e outros presidentes de províncias. 28/08/1861. Localizado no ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>6</sup>17; e, também, no APEC. Fundo: Ministérios. L 24 (1860-1862).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Série: Ofícios ao Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. Ofício do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo, enviado ao ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo. 27/12/1861. L 133 (1861-1872).

Segundo Elói Magalhães, que realizou pesquisa sobre o assunto, Théberge manteve contato com este grupo indígena por ter sido "encarregado", em 1859, "de dirigir uma comissão médica ao termo de Milagres da comarca de Jardim, cuja finalidade era examinar e ministrar socorros ante a calamidade provocada pelo Cholera morbus" naquela área. Foi nesse momento que produziu o dito relatório, que, posteriormente, também serviu como fonte para Manuel Antônio Duarte de Azevedo enviar suas informações para o ministro da Agricultura.

De antemão, convém ressaltar que esse grupo indígena ao qual aquela autoridade se referiu, em 1861, não é outro senão aquele mesmo que aparece nos relatos do viajante inglês George Gardner, em 1838<sup>16</sup>, e no relatório do presidente João Antônio de Miranda, em 1839, como a "unica tribu" que existia na província<sup>17</sup>. Após incessantes tentativas dos administradores do Ceará ao longo dos anos, foram finalmente reunidos, em 1860, num "pequeno aldeamento do termo de Milagres em terras do cidadaõ Manoel José d' Sousa, nomeado diretor da nova aldeã". Ao ministro, Manuel Antônio Duarte de Azevedo falou do esforço e fez muitos elogios ao proprietário e gestor dos nativos, por conseguir convencê-los a "abrirem roças" em que "já cultivaõ os cereaes do paiz"; e, também, por procurar fazer com que aprendessem as "1<sup>as</sup> letras e a doutrina christaã"<sup>18</sup>. "Dessa forma, Manoel José de Sousa, no quadro mais amplo, inseria-se no contexto das tarefas da "colonização". Por sua vez, no quadro interativo local", atraiu os índios "que erravam pelos sertões afora" para sua propriedade, "onde se daria sua adaptação social ligada ao "hábito do trabalho", contando para isso com a "proteção do Governo"<sup>19</sup>.

Segundo Manuel Antônio Duarte de Azevedo, "apesar das atrocidades de q' foram victimas em tempos anteriores", os índios tinham "um caracter docil e pacifico" e havia "toda a probabilid.º de que eles se civilizem e nao voltem as matas em que

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>MAGALHÃES, Elói. "Faroeste caboclo": catequese e civilização de índios Chocós na província do Ceará. In: OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.) **A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória**. Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011. p.390.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>GARDNER, George. Viagem ao interior do Brasil: principalmente nas províncias do Norte e nos distritos do ouro e do diamante durante os anos de 1836-1841. Trad. Milton Amado. Belo Horizonte: Itatiaia. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo. 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Relatório de João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1839.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Série: Ofícios ao Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. Ofício do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo, enviado ao ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo. 27/12/1861. L 133 (1861-1872).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>MAGALHÃES, Elói. *"Faroeste caboclo": catequese* e civilização de índios Chocós na província do Ceará. Op., cit. p.401.

viviaõ". Por isso, expediu "terminantes ordens no sentido de serem reprimidos os abusos" contra aqueles "28 individuos de um e outro sexo", que, naquele momento, não podendo ainda "despensar a tutela do diretor", "conservaõ-se acommodados e accessiveis á todos que os querem visitar"<sup>20</sup>.

Expostos para visitação: era essa a situação dos 28 Chocó que aparecem no discurso do presidente. Vistos como os últimos dos últimos, como o que restava dos diversos povos nativos com os quais se depararam os portugueses no espaço que aos poucos foi se transformando na capitania do Ceará (posteriormente província), atraíam a atenção de muitos curiosos, principalmente dos viajantes e estudiosos que passaram pela região do Cariri. Tanto é que, em 1859, membros da Comissão Científica Imperial que estiveram no Ceará não deixaram de visitá-los. Das cinco equipes que formavam a missão que tinha como chefe geral o botânico Francisco Freire Alemão, visitaram os índios representantes da "secção geologica" e da "secção ethnographica e de descripção de viagem", chefiadas, respectivamente, pelo Dr. Guilherme Shüch de Capanema e pelo poeta Antônio Gonçalves Dias<sup>21</sup>. O intuito era, portanto, ver, registrar e tirar suas próprias conclusões a respeito deste grupo que, aos olhos dominantes, configuravam espécie rara.

Naquele momento, segundo John Manuel Monteiro, nos "circuitos científicos e intelectuais do País" "havia um consenso em torno" da ideia de que "os índios "remanescentes" constituíam uma "raça" – ou mesmo um conjunto de "raças" – em vias de extinção"<sup>22</sup>. No que diz respeito ao Ceará, embora Manuel Antônio Duarte de Azevedo tenha apresentado informações sobre aquele pequeno grupo de "28 indivíduos" na região Cariri, seu discurso era de que, no geral, os povos indígenas da província haviam sucumbido. No próprio ofício enviado ao ministro da Agricultura no dia 27 de dezembro de 1861, foi isso que defendeu, antes de qualquer coisa, o referido presidente:

III.<sup>mo</sup> Ex.<sup>mo</sup> S.<sup>r</sup> = Accuso a recepção do aviso circular de 28 de Agosto ultimo, em que V Ex<sup>a</sup> exige informações sobre diversos quesitos

<sup>21</sup>ABREU, Sylvio Fróes. "A commissão scientifica de 1859". **Revista do Instituto Histórico do Ceará** – **RIC**. Tomo XXXIII. Fortaleza. 1919. p.204

-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Série: Ofícios ao Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. Ofício do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo, enviado ao ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo. 27/12/1861. L 133 (1861-1872).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>MONTEIRO, John Manuel. As "Raças" Indígenas no Pensamento Brasileiro do Império. In: MAIO, Marcos Chor; e SANTOS, Ricardo Ventura (Org.). **Raça, ciência e sociedade**. Rio de Janeiro: FIOCRUZ/CCBB, 1996. p.18

concernentes a catechese e civilisação dos Indios aldeados e por aldear, afim de ser methodisado tão importante serviço. Em resposta, cabem dizer a V. Ex.ª que nesta provincia nenhuma tribu existe m.s no estado selvagem, e que desde o anno de 1833, ephoca em q' forao extintas as diretorias a que estavão sujeitos as defferentes aldeas estabelecidas na provincia, extinguirão-se estas, e ficaram os indios confundidos na massa geral da população civilizada, sendo incorporada nos proprios nacionais a parte devoluta dos terrenos, que haviao sido designados para patrimonio das mesmas aldeias<sup>23</sup>. (grifos meus)

Sobre o Aviso Circular de 28 de agosto (de 1861), referido na citação acima, trata-se daquela ordem pela qual o ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo exigiu esclarecimentos a respeito de "diversos quesitos" referentes à questão da catequese e civilização dos índios, no intuito de "adquirir a maior somma possivel de luses" para melhor lidar com a questão. Através do documento, foi solicitado que os presidentes de província falassem sobre todos os aldeamentos e índios que viviam em suas respectivas jurisdições político-administrativas – incluindo aí, também, as "hordas selvagens" não aldeadas. Como dito antes, deveriam fornecer informações que, no geral, diziam respeito: à data de criação dos aldeamentos; ao número de "almas" nestes espaços; aos trabalhos realizados para o desenvolvimento moral e intelectual daqueles, tendo por base o ensino da língua portuguesa na perspectiva da educação cristã; às iniciativas tomadas no sentido de fazer com que os nativos despertassem o interesse pelas "artes fabris" e o cultivo da terra; às relações que mantinham com as populações vizinhas; e, também, ao patrimônio indígena. Nesse último caso, além de buscar se informar sobre "as rendas das aldeias", o ministro quis saber, igualmente, "se as terras do patrimonio de cada aldeia tem sido conservadas ou usurpadas e se arrendadas, aforadas ou vendidas e porque autoridade"; e "se tiverem sido usurpadas, em que data exacta ou provavel se effectuarão essas invasões, e por quem". Foi incisivo: os pontos elencados deveriam ser "esclarecidos" "pela maneira mais minuciosa, especificada" 24.

2

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Série: Ofícios ao Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. Ofício do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo, enviado ao ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo. 27/12/1861. L 133 (1861-1872).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Manuel Felizardo de Sousa e Melo, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, e outros presidentes de províncias. 28/08/1861. Localizado no ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>6</sup>17; e, também, no APEC. Fundo: Ministérios. L 24 (1860-1862).

Diante dessas várias exigências, e examinando o trecho anteriormente citado, resposta apresentada por Manuel Antônio Duarte de Azevedo ao Ministério da Agricultura, constata-se que, quando defendeu que nesta província não existiam mais índios aldeados e nem no "estado selvagem", o presidente silenciou totalmente sobre questões polêmicas que deveriam ser esclarecidas ao representante daquela pasta – Manuel Felizardo de Sousa Melo. A negação das identidades indígenas implicava na negação de outras várias coisas, dentre as quais, naturalmente, o direito de posse coletiva da terra.

Quanto a essa questão das áreas territoriais dos índios, cumprindo seu papel de administrador, o presidente apenas informou que haviam sido incorporadas "aos próprios nacionais" (aos bens do Estado brasileiro). Em sua fala, nada é dito a respeito dos "homens prepotentes" que "continuão á esbulhar" as terras indígenas, referidos por um de seus antecessores – o presidente João Antônio de Miranda, em 1839<sup>25</sup>. Logo, ao omitir a invasão da terra indígena por particulares e negar a existência destes povos no ofício emitido ao ministro Manuel Felizardo de Sousa Melo (em 27 de dezembro de 1861), Manuel Antônio Duarte de Azevedo ratifica, e assim de certa forma legitima, o processo de usurpação.

No geral, as imprecisões de Manuel Antônio Duarte de Azevedo levaram o Ministério da Agricultura a cobrar novas aclarações sobre os povos indígenas do Ceará, bem como aconteceu em relação a outras províncias. Em 12 de junho de 1862, pouco após tornar-se ministro em substituição a Manuel Felizardo de Sousa Melo, João Vieira Lins Cansanção de Sinimbu exigiu do Governo cearense, em Aviso igualmente destinado a alguns presidentes de certas regiões do país, que lhe encaminhasse informações a respeito da "catechese e civilisação dos indios". Alegando que os esclarecimentos enviados ao seu antecessor, "satisfactorios em alguns pontos, ainda não estão completos", mandou que realizasse "novo estudo das questões postas na mencionada circular" de 28 de agosto de 1861<sup>26</sup>.

Essa insistência é compreensível. Naquele início da década de 1860, enquanto que os dirigentes provinciais ignoravam os índios nos documentos que

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Relatório de João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1839. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>6</sup>17. Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, João Vieira Lins Cansanção de Sinimbu, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, e para presidentes doutras províncias. 12/06/1862.

emitiam ao Ministério da Agricultura, e também nos relatórios que elaboravam para a Assembleia Legislativa cearense, muitos eram os requerimentos indígenas que chegavam até aquela e outras instituições do Governo imperial na Corte do Rio de Janeiro, petições feitas por eles ou em nome deles.

Um "Aviso reservado" do ministro da Justiça, datado de 6 de maio de 1861, é bastante elucidativo quanto a isso. Nele, Francisco de Paula de Negreiros Saião Lobato exigiu que Manuel Antônio Duarte de Azevedo falasse, com "exactidaõ", sobre uma denúncia do "advogado dos Indios de Mecejana", que havia se posicionado "contra os actos arbitrarios praticados por Joaõ da S.ª Mattos, e outros"<sup>27</sup>. Analisando um "Despacho" do referido ministro, datado de 31 de julho de 1861, constata-se que o acusado exercia o importante cargo de "Juis Mun. al "28 desta localidade, na época sob a jurisdição da capital da província – Fortaleza.

Um Juiz Municipal sendo denunciado ao Ministério da Justiça: embora isto ecoe como paradoxal, não era algo incomum para aquele momento. Afinal de contas, considerando o contexto da época, tratando-se duma sociedade escravista em que os indígenas, negros e seus descendentes formavam a base da hierarquia social vigente, para estes muitas vezes a lei foi letra morta diante do poder dos proprietários rurais e, contraditoriamente, das próprias autoridades que deveriam cumpri-la, como era o caso de João da Silva Matos. Entretanto, embora tenha sido acusado de praticar "atos arbitrários" contra os indígenas de Messejana, o Juiz Municipal foi defendido, também, pelo próprio presidente da província.

Em 10 de junho de 1861, respondendo o Aviso que recebeu do ministro da Justiça, valendo-se de um ofício do Chefe de Polícia da província, Manuel Antônio Duarte de Azevedo afirmou que não tinha "nenhum fundamento" a acusação feita ao Juiz Municipal de Messejana<sup>29</sup>. Na versão que apresentou, João da Silva Matos é que aparece como perseguido e prejudicado pelas ações dos indígenas, que teriam "destruido com incendio uma cerca em terras" que lhe pertenciam. Este teria sido o

<sup>28</sup>ANRJ. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>270. "Despacho de S. Ex.ª o S. Ministro" da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato, 31/07/1861.

-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>ANRJ. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>270. Ofício do presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, para o ministro da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato. 10/06/1861.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>ANRJ. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>270. Ofício do presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, para o ministro da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato. 10/06/1861.

motivo da "prisaõ dos Indios Pedro Dias e outros", que, depois, "foram logo postos em liberdade"<sup>30</sup>.

Há, aí, fortes indícios de conflitos no âmbito das demarcações de terra na área que compreendia a antiga sesmaria dos índios de Messejana, trabalho que, na época, era realizado sob a responsabilidade do engenheiro Antônio Gonçalves da Justa Araújo, por ordem do Governo imperial. Pelo visto a fixação de marcos por parte de proprietários/invasores nem sempre era aceita pelos nativos, culminando com atos violentos praticados por ambas as partes. Independentemente de espaço e de temporalidade, como os índios não se comportaram como "vítimas" apáticas, diante da força dos usurpadores chegaram a ser, também, em muitos casos, "perpetradores de violência"<sup>31</sup>. Constantes ameaças, desrespeito às suas pessoas e ao direito de posse que deveriam ter: esses foram fortes motivos para que, várias vezes, os indígenas ultrapassassem as barreiras do diálogo.

Todavia, de acordo com o Chefe de Polícia da província, os "interesses legítimos d'esses índios, nunca deixaram de merecer minha [*sua*] attenção, quando perante mim reclamaram". Segundo ele, tinha recomendando ao delegado da Capital e aos subdelegados de Messejana e Pacatuba que fizessem com que fosse respeitada "...a posse dos Indos em terras de Jatoby, Jareraú, Carancagi, Carapio, Ancory, Tapeba, Pavuna, Alto-Fechado, Cajueiro-Torto, Taitinga e Pacatuba<sup>32</sup>, que lhes é garantida por sentença do poder judiciario datada de 1852"<sup>33</sup>.

\_

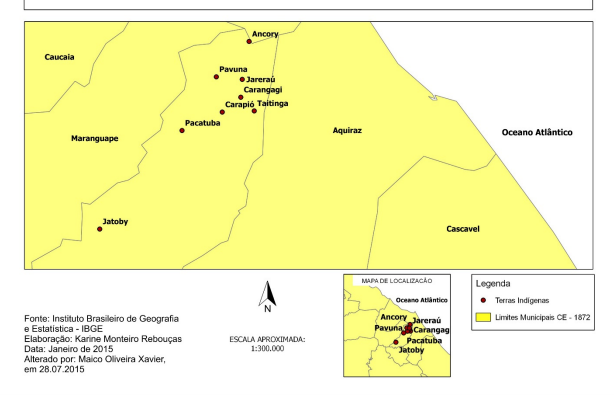
nos sertões e vilas de El-Rei. **Tempo n.23**. 2007. p.20

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>ANRJ. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>270. Cópia do ofício do Chefe de Polícia do Ceará, de 12/02/1861. Anexada ao ofício que o presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo enviou ao ministro da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato, em 10/06/1861.
<sup>31</sup>RESENDE, Maria Leônia Chaves; e LANGFUR, Hal. Minas Gerais indígena: a resistência dos índios

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Desses locais apontados como "posse dos índios", dois se tornaram cidades: "**Pacatuba" e** "**Taitinga**". Examinado os mapas atuais desses e outros municípios da região metropolitana de Fortaleza/CE, foi possível encontrar quase todos os nomes citados pelo Chefe de Polícia – claro, com pequenas alterações quanto à escrita das palavras. Assim, elaborou-se o Mapa 4, ora exibido, uma representação da localização desses espaços na segunda metade do XIX – pelo menos dos que conseguimos identificar em mapas mais recentes. Quanto ao nome "**Tapeba**", cabe esclarecer que denomina um grupo que, nas últimas décadas, em Caucaia-CE, vem lutando intensamente por reconhecimento étnico-territorial ante os órgãos oficiais e outros segmentos, enfrentando situações nada favoráveis. Para Henyo Trindade, que realizou estudo sobre o grupo, a "referência aparentemente mais objetiva do termo tapeba é fisiocrática: Tabepa é um topônimo que dá nome a uma lagoa na área rural do município e a um riacho temporário que deságua na lagoa da Barra Nova (ou do Poço), na proximidade dos quais moram famílias de tapebas, em uma área onde a presença deles é hegemônica. É frequente também o uso do termo tapeba para referir-se a uma área mais inclusiva, genérica e de limites vagamente definidos, englobando a lagoa e o riacho homônimos, e até

Mapa 4





mesmo as localidades de Lagoa dos Porcos, Pedreira, Cutia e Capuan: o Tapeba chamado". Maiores informações em: BARRETO FILHO, Henyo Trindade. *Invenção ou renascimento? Gênese de uma sociedade indígena contemporânea no Nordeste*. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. A viagem da volta: etnicidade, política e reelaboração cultural no Nordeste indígena. 2ª ed. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria/LACED, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>ANRJ. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>270. Cópia do ofício do Chefe de Polícia do Ceará, de 12/02/1861. Anexada ao ofício que o presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo enviou ao ministro da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato, em 10/06/1861.

Logo, os índios haviam conseguido, por decisão judicial de 1852, a manutenção da posse de terrenos nestas várias localidades. Na prática, porém, a tal sentença esteve longe de ser respeitada. Se o ofício do Chefe de Polícia do Ceará foi enviado (pelo presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo) ao Ministério da Justiça para eximir o proprietário e Juiz Municipal João da Silva Matos e outros de qualquer culpa por "atos arbitrários praticados" contra os indígenas em Messejana, trazendo a versão de que os nativos Pedro Dias e outros teriam sido presos por primeiramente queimar uma cerca daquela autoridade, o documento termina por revelar que nesse e noutros locais ora citados os índios sofriam fortes pressões, "vexações e suas consequencias" — o que levava eles a reagir de diferentes formas, inclusive, deve-se admitir, com atos aberto de resistência, violência. Mesmo assim, no ofício mencionado há uma clara tendência em se amenizar a situação em favor dos usurpadores no geral:

Acontece, porem, que os Indios naõ tendo presistencia nos lugares, e, posto que naturalmente pacificos, excitados pelo **suplicante** (ao que tudo indica: o padre José Ferreira Lima Sucupira), homem turbulento e agitado, que a ninguem é dado conter e que só pela idade e profissaõ é tollerado o mais possível, fasem por sua vês invasões em terras d'outros posseiros, o que tem chamado a attenção d'esta chefatura, que logo e convenientemente providencia. Finalmente se não tem sido garantidas aos mesmos Indios as posses e propriedades, que por lei e setenças o devem ser a outros <sup>34</sup> (grifos meus)

Muito embora o Chefe de Polícia reconhecesse que os índios não tinham o seu direito de "posses e propriedades" respeitado como deveriam ter, revelando que a decisão judicial de 1852 vinha sendo desacatada, ao mesmo tempo justifica que isso ocorria porque eram inconstantes, no sentido de não permanecerem nesses "lugares". Mais que isso, paradoxalmente, inverteu totalmente a lógica dos fatos que na época ocorriam entorno da disputa pelas áreas dos antigos aldeamentos indígenas na província, pois, em certo momento de sua fala, os índios saem da condição de usurpados para a de invasores de terras pertencentes aos posseiros.

Nessa perspectiva, a tentativa de recuperar férteis terrenos que os brancos e outros vinham ocupando e/ou explorando nas áreas dos antigos aldeamentos é

<sup>34</sup>Idem.

transformada em invasão. Verdadeiros donos destes espaços, os referidos indígenas passam, então, no contraditório discurso daquela autoridade policial, para a condição de intrusos.

Ao falar de um sujeito que vinha incitando os indígenas a bater de frente com os posseiros/usurpadores, identificando-o como um "suplicante" "turbulento e agitado" que só era tolerado pela sua profissão e avançada idade, tudo indica que o Chefe de Polícia se referia ao padre José Ferreira Lima Sucupira, que na época mantinha uma relação estreita com os ditos índios e, em muitos momentos, se posicionou em favor daqueles. Inclusive, foi exatamente ele quem encaminhou, ao Governo provincial, uma "petição" manifestando-se contra a "prisaõ dos Indios Pedro Dias e outros"35.

Por suas particulares razões e interesses, esse padre foi voz ativa em favor dos índios. Em 1862, no ano seguinte ao da prisão e posterior soltura dos ditos nativos, o mesmo tornou a fazer outros requerimentos e repetidas denúncias ao Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, revelando que, no geral, os indígenas "continuam a ser victimas de perseguição e vexames de toda a sorte" 36. Todavia, ao fim e ao cabo, acabavam prevalecendo os argumentos do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo e do "Juiz Commissario engenheiro encarregado das medições de terras n'essa Provincia"37 (o engenheiro Antônio Gonçalves da Justa Araújo), que, em contato com representantes daquele Ministério, colocavam em xeque as acusações do religioso e faziam com que não tivesse credibilidade perante a referida instituição.

Tanto é que, no dia 15 de dezembro de 1862, o ministro João Lins Vieira Cansanção Sinimbu chegou a questionar se eram "verdadeiras as perseguições e vexames, que allegou soffrerem os Indios de Mecejana", exigindo a apresentação de "prova" por parte do padre Francisco Ferreira Lima Sucupira, e, por fim, decidindo

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>1. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, João Lins Vieira Cansanção de Sinimbu, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 02/10/1862. Localizado, também, em: APEC. Fundo: Ministérios. Aviso do Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas ao presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 02/10/1862. L 24 (1860-1862). fl.s/n

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo – 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>1. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, João Lins Vieira Cansanção de Sinimbu, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 15/12/1862; Localizado, também, em: APEC. Fundo: Ministérios. Aviso do ministro da Agricultura Comércio e Obras Públicas ao presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 15/12/1862. L 24 (1860-1862).

que "nenhuma providencia tem o Governo Imperial a dar"<sup>38</sup> sobre as suas denúncias. Aliás, para além de ter suas petições ignoradas, o religioso já havia sido até mesmo repreendido pelo ministro da Agricultura. Em 15 de abril de 1861, num Aviso ao presidente do Ceará, o ministro Joaquim José Ignácio ordenou que "recommende ao mesmo Padre que se abstenha de excitar os Indios das extinctas villas de Mecejana, Arronches e Soure a commetter actos reprehensiveis, quaes os ultimamente praticados"<sup>39</sup>. Pelo visto o mesmo não se intimidou ante essa ordem, já que continuo fazendo seus requerimentos em favor dos indígenas.

O fato é que as vozes de certos intermediários entre os índios e os Governos provincial e imperial – como o padre Sucupira, e o "advogado dos índios" que havia denunciado "os actos arbitrarios praticados por João da S.ª Mattos, e outros"<sup>40</sup>; e mais que isso, a ação dos próprios indígenas no princípio dos anos 1860; invalidam totalmente a versão do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo que, como visto, num ofício enviado ao Ministério da Agricultura em 27 de dezembro de 1861, respondendo ao pedido de informações "concernentes a catechese e civilisação dos Indios aldeados e por aldear", negou a existência de índios na província<sup>41</sup>.

Aliás, não muito tempo depois, outro presidente, José Bento da Cunha Figueiredo Júnior, tratou de firmar ainda mais essa ideia. Em 9 de outubro de 1863, apresentando seu relatório na Assembleia provincial, afirmou categoricamente:

Já não existem aqui indios aldeados ou bravios. Das antigas tribos de Tabajaras, Cariris e Potiguaris, que habitavam a província, uma parte foi destruida, outra emigrou e o resto constituiu os aldeamentos da Serra da Ibiapaba, que os Jesuitas no princípio do seculo passado formaram em Villa Viçosa, S. Pedro de Ibiapina, e S. Benedicto com os indios chamado Camussis, Anacaz, Ararius e Acaracú, todos da grande familia Tabajara<sup>42</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>ldem

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>1. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Joaquim José Ignácio, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 15/04/1861.

Antônio Duarte de Azevedo. 15/04/1861.

ANRJ. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ¹270. Ofício do presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, para o ministro da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato. 10/06/1861.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Série: Ofícios ao Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. Ofício do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo ao ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo. 27/12/1861. L 133 (1861-1872).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Como já observei noutro trabalho, essa questão a respeito de tribos agregadas aos Tabajara no Aldeamento da Ibiapaba merece ser tratada com muita atenção. No período oitocentista, ao se referir aos outros índios que foram reunidos àqueles no referido espaço, dirigentes provinciais e intelectuais falam como se todas as etnias estivessem lá desde a fundação do aldeamento, cristalizando essa

Com a extincção dos Jesuítas, que os governavam theocraticamente, decahiram esses aldeamentos, e já em 1818 informava um ouvidor ao governador Sampaio que os indios iam-se extinguindo na Ibiapaba, onde tinham aqueles religiosos um celebre hospicio no lugar denominado Villa Viçosa, que com os outros acima indicados abrangem a comarca deste nome.

E' nelles que ainda hoje se encontra mais numero de descedentes das antigas raças; mas andam-se hoje misturados na massa geral da população, composta na maxima parte de forasteiros, que excedendo-os em numero, riqueza e industria, tem havido por usurpação ou compra as terras pertencentes aos aborigenes.

A mesma sorte que as da Ibiapaba tiveram as aldeas da capital, comprehendidas as da antiga villa de Aquiraz (onde existia o hospicio dos Jesuitas, fundado ao principio do seculo passado), Mecejana [missão de Paupina], Arronches (missão de Parangaba), Soure (missão de Caucaia), e Monte-mór Velho (missão dos Pacajus).

Os respectivos patrimonios territoriais foram mandados incorporar á fazenda por ordem imperial, respeitando-se as posses de alguns índios.

O que se diz a respeito dessas aldéas é tambem applicavel às dos Trambabes [Almofala] no termo do Acaraú, dos Jucás (Arneiroz) do termo de S. João do Principe, e dos Cariris [Missão Velha], e de Miranda, hoje Crato.

No anno de 1860 Manoel José de Sousa, do termo de Milagres, aldeou os restos a uma antiga tribu dos indios Chocós, em numero de 28, que erravam, perseguidos, entre os limites das provincias de Pernambuco, Parahyba e Ceará.

[...]

Atacando o cholera-morbos aquella aldeia,... Os que sobreviveram abandonaram a aldèa, segundo consta.

Aguardo a este respeito as informações minuciosas que por mais de uma vez tenho exigido.

Taes são, em resumo, os esclarecimentos que sobre aldeamentos ministrou-me o diligente autor da Estatistica, em officio de 21 de julho do anno passado<sup>43</sup>.

ideia. Analisando cautelosamente os documentos coevos, essa interpretação torna-se bastante questionável: "Não podemos ignorar as possibilidades de índios terem sido alocados na Aldeia através dos "descimentos" realizados pelos jesuítas e/ou até mesmo como vassalos "conquistados" através de guerras". XAVIER, Maico Oliveira. "Cabôcullos são os brancos": dinâmicas das relações socioculturais dos índios do Termo da Vila Viçosa Real – Século XIX. Fortaleza: SECULT/CE, 2012. p.289. Para melhor refletir sobre essa questão, ver, sobretudo, o capítulo I da referida obra.

43BGMP. (Núcleo de Microfilmagens). Relatórios dos presidentes da província do Ceará. Rolo 2

<sup>43</sup>BGMP. (Núcleo de Microfilmagens). Relatórios dos presidentes da província do Ceará. Rolo 2 (1858-1864). Relatório do presidente José Bento da Cunha Figueiredo Júnior, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 9/10/1863. Ceará, Typ. Cearense, 1863. p.19-20.

Autora de importante artigo em que analisa detalhadamente esse relatório de José Bento da Cunha de Figueiredo Júnior, a antropóloga Isabelle Braz Peixoto Silva defende que: ao dizer que "já não existem aqui índios aldeados ou bravios"; e afirmar que destes existiam apenas "descendentes" que estavam "misturados" à sociedade cearense, "o presidente da província implicitamente anunciava um critério de indianidade que restringia a definição de índio, posto que a condição de "misturado na população" equivalia a não ser mais índio". Naturalmente, esse discurso implicava diretamente na negação "dos direitos territoriais que lhes cabiam" favorecendo, dessa maneira, aqueles que "tem havido por usurpação ou compra as terras pertencentes aos aborígenes" e, além disso, firmando cada vez mais o poder de decisão que a Fazenda provincial vinha exercendo sobre as áreas indígenas incorporadas ao patrimônio do Estado brasileiro.

Remontando ao período colonial para justificar a tese de desaparecimento indígena nesta província, José Bento da Cunha Figueiredo Júnior enfatiza, primeiramente, que uma parte das tribos nativas havia sido logo "destruída" – naturalmente, se referia aos grupos indígenas exterminados nas guerras de conquista travadas com os colonizadores. Buscando garantir sua sobrevivência, outra parte "emigrou", então, para outras regiões do Brasil. Por fim, no espaço que aos poucos se transformou na capitania do Ceará teriam ficado somente aqueles grupos indígenas que firmaram alianças com os portugueses e optaram pela vivência nos aldeamentos missionários. Porém, de acordo com o presidente, com a expulsão dos padres da Companhia de Jesus esses índios aldeados teriam entrado em rápido processo de decadência, sendo que, já no início do século XIX, na visão das autoridades da época, "iam-se extinguindo". Noutra palavras, o fim dos índios era previsto desde o começo dos anos oitocentistas.

Sendo assim, em relação à província cearense, o início da década de 1860 configura-se como um contexto em que o discurso da extinção dos índios atinge seu ápice. Na fala oficial, é como se fosse o ponto culminante de uma degradação gradual e inevitável pela qual os grupos indígenas teriam passado até desaparecer

<sup>44</sup>SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. O Relatório provincial de 1863 e a expropriação das terras indígenas. In: OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.) **A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória**. Rio de Janeiro: Contra Capa.

2011. p.334-335

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Relatório do presidente José Bento da Cunha Figueiredo Júnior, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 9/10/1863. Doc., cit.

totalmente. Uma retrospectiva da destruição dos índios do Ceará: em linhas gerais, é isso que representa a narrativa de José Bento da Cunha Figueiredo Júnior, produzida com base nos "esclarecimentos que sobre aldeamentos ministrou-me o diligente autor da Estatística"<sup>46</sup>.

De acordo com Isabelle Braz Peixoto Silva, se esse "diligente autor" foi responsável, também, pelas outras estatísticas da província, então o presidente "aludiu a ninguém menos que o ilustre dr. Thomas Pompeu de Souza Brasil". "Isso porque", afirma a antropóloga, o nome dele é "explicitamente citado" por José Bento da Cunha Figueiredo Júnior "no tópico do Relatório relativo à estatística" Considere-se ainda que, *Ensaio estatístico da província do Ceará* obra de autoria de Thomas Pompeu, veio a ser publicada justamente naquele ano de 1863. Logo, vê-se, aí, discurso político e intelectual se complementando quanto a negação das identidades indígenas no Ceará provincial, seguindo uma lógica do pensamento dominante no país. Como no Brasil imperial a assimilação dos índios (sua eliminação em termos étnico-culturais) foi, desde cedo, uma preocupação constante no âmbito político-administrativo, por conseguinte não deixou de ser, também, um assunto recorrente nos circuitos científicos e intelectuais.

Para João Pacheco de Oliveira, nesse contexto "marcado pelo debate científico a respeito da classificação dos indígenas em termos evolutivos", em que se deu "grande destaque à noção de raça" e "alguns cientistas postularam a decadência (degenerescência) dos povos da América", Carl Friedrich Philipp von Martius e Francisco Adolfo Varnhagen se destacam como os "dois principais representantes dessa concepção nos estudos e nas discussões ocorridas no Brasil"<sup>49</sup>. Segundo John Manuel Monteiro, suas "teses sustentavam a idéia de que o processo de degeneração que levava os indígenas inexoravelmente rumo à extinção havia começado muito antes da chegada da civilização superior". Outros intelectuais, porém, apesar de também defenderem "a perspectiva do desaparecimento fatal dos aborígenes, explicam a destruição das populações indígenas em função de uma

16

<sup>46</sup> Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. O Relatório provincial de 1863 e a expropriação das terras indígenas. Op., cit. p.329.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>BRASIL, Thomaz Pompeu de Sousa. *Ensaio Estatístico da Província do Ceará*. Tomo I. Fac-símile da edição publicada em 1863. Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 1997.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de; e FREIRE, Carlos Augusto da Rocha. *A Presença Indígena na Formação do Brasil.* Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006. p.94.

longa história de violência colonial e de políticas mal aplicadas ou mesmo mal intencionadas"<sup>50</sup>.

No geral, os intelectuais foram diretamente influenciados por estas novas ideias que penetravam no país, "vertente pessimista que prognosticava a extinção total dos índios" No Ceará, como parte do Império do Brasil, não foi diferente. Os estudiosos muito corroboraram o discurso político-administrativo que propagava a versão de desaparecimento indígena na província. Tristão de Alencar Araripe é, sem dúvida, com sua densa obra "História da Província do Ceará: desde os tempos primitivos até 1850", um nome de destaque neste aspecto. O pioneirismo do trabalho faz do autor, consequentemente, um referencial incontornável, rendendo-lhe o título de pai da historiografia cearense.

Atento às questões políticas de seu tempo, de fato Tristão de Alencar Araripe ousou fazer uma história geral da província do Ceará, remontando aos primórdios da colonização até aquele presente ano de 1850. Fazendo uso de diversos documentos cujos locais de guarda não achou interessante destacar, analisando o processo de ocupação da terra pelos portugueses e a relação destes com os índios, em vários momentos o autor teve a preocupação de denunciar os atos de violência praticados pelos primeiros, a dizimação indígena nas guerras ocorridas no curso dos séculos e rispidez com que foram tratados pelas autoridades. Inferiorizados na escrita do escritor, os índios são representados, em sua narrativa, como seres passivos, alocados e controlados em aldeamentos ou logo esmagados pelo poder bélico dos brancos.

No entanto, representando o pensamento cientificista, influenciado pelos ideais de civilização e progresso propagados pelos políticos, letrados e elites de seu tempo, Tristão de Alencar Araripe entendia, porém, "que o gênio civilizador da população ocidental da Europa não devia parar, e ficar ali contido, somente porque os aborígenes americanos deviam ter caça, pesca e frutos abundantes, prodigalizados pela fertilidade natural". Para o mesmo, argumentando que a "terra é domínio do homem", "uma raça menos favorecida de dotes morais e intelectuais"

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>MONTEIRO, John Manuel. *Tupis, Tapuias e Historiadores: Estudos de História Indígena e do Indigenismo*. Campinas/SP. Tese de Livre Docência, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2001 p.147.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>MONTEIRO, John Manuel. *As "Raças" Indígenas no Pensamento Brasileiro do Império.* Op., cit. p.18.

como a dos índios não deveria "obstar" o progresso de outra "mais ativa e mais capaz de vencer a natureza". "A nova raça, que avassalava o território brasileiro, não procedia contra a justiça, ocupando, e apropriando terras incultas e desaproveitadas; porque a propriedade simplesmente fundada na posse e ocupação", como era com os índios antes da chegada dos portugueses, não podia "obstar" "que o homem civilizado se apoderasse dessas terras, e as beneficiasse, adquirindo assim um título estável e seguro de propriedade" Logo, não deixa de legitimar a dominação, necessária, mesmo que isso tenha custado, segundo sua análise destrutiva para o caso dos índios, a vida desses povos.

Para Tristão de Alencar Araripe, "o que em toda a América sucede, acontece também no Ceará. A população indígena é hoje" ínfima "na província e tem quase totalmente desaparecido". Para ele, "outrora numerosos, bárbaros e errantes, depois tirados das brenhas" e fixados nos aldeamentos missionários, "foram os mesmos indígenas posteriormente devastados pela cobiça dos colonos e hoje estão reduzidos a número insignificante, e confundidos na massa geral da população", defendendo, portanto, que de "seus avoengos apenas têm a côr, e a propensão ao ócio"<sup>53</sup>. Dessa forma, corroborando o discurso dos presidentes da província, no entendimento do autor não era mais possível se falar de índios como um segmento coeso e distinto da sociedade cearense, haviam sido ou estavam praticamente assimilados, ou, utilizando outro termo: eliminados.

Essa mesma perspectiva de análise a respeito dos indígenas prevalece, também, em "Esboço histórico sobre a província do Ceará", importante trabalho de autoria do Dr. Pedro Théberge, obra igualmente densa e subdividida em onze capítulos. No primeiro capítulo, na parte intitulada "Dos Indios que habitavam o Ceará: seus usos e costumes", o autor fala daqueles como povos numerosos no passado, mas que haviam sucumbido por decorrência do "contato" com os colonizadores portugueses. Referindo-se particularmente e citando nominalmente cada uma das tribos que eram de seu conhecimento, falando concisamente de

<sup>53</sup>ldem. p.47,66.

.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>ARARIPE, Tristão de Alencar. *História da Província do Ceará: desde os tempos primitivos até 1850.* Fortaleza: Tipografia Minerva. 1958[1867]. p.114.

práticas e costumes destas populações, por fim o autor destaca: "todas ellas" haviam sido destruídas.

No ponto de vista de Pedro Théberge, os fatores que teriam levado ao que ele entendia como completo desaparecimento dos povos indígenas foram: "a perseguição dos invasores", as doenças trazidas pelos colonizadores ("molestias epidemicas") e a rigorosa exploração da mão de obra. Para o autor, "a transição repentina da ociosidade, a mais completa, ao trabalho rigoroso e forçado, que os colonos d'elles exigiam, quando aldeiados, foi, á meu vêr, umas das principais causas da **extincção completa da raça indígena**". Porém, ao fim e ao cabo, o que acontece é que, no geral, no entendimento do intelectual, "os effeitos" da cultura da "civilisação" europeia "não convinha á sua natureza" 55.

Ora, dessa forma o autor se enquadra entre os adeptos de "doutrinas raciais" que, no Brasil, de acordo com John Manuel Monteiro, além propagarem a ideia de "inerente inferioridade dos índios" em relação aos homens brancos, defenderam "a impossibilidade dos mesmos atingirem um estado de civilização e, por fim, a inevitabilidade de seu desaparecimento da face da terra"<sup>56</sup>. Assim como Tristão de Alencar Araripe, Pedro Théberge também fortificou o discurso político que justificou a supressão dos aldeamentos indígenas com o argumento de que eles representavam "número insignificante", versão que serviu para justificar a incorporação de muitas de suas áreas territoriais aos bens do Estado brasileiro, e igualmente facilitou o processo de usurpação por parte dos não indígenas.

Dessa maneira, se a historiografia cearense surgiu naquele meado do período oitocentista, nasceu então minimizando e até mesmo negando a presença e atuação do índio contemporâneo no cenário social da província. A propósito, no país como um todo, segundo Maria Leônia Chaves Resende, por longos anos a historiografia, "preocupada em recuperar" uma "pureza cultural" e étnica dos povos indígenas, "Ihes negou o papel como protagonistas de seu próprio destino, transformando a

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>THÉBERGE, Pedro. *Esboço histórico sobre a província do Ceará*. Tomo I. Fortaleza/CE: Fundação Waldemar Alcântara, 2001 [1869]. p.7

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>ldem. p.7-14.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>MONTEIRO, John Manuel. As "Raças" Indígenas no Pensamento Brasileiro do Império. Op., cit. p.17.

experiência histórica a que aqueles homens estiveram sujeitos a um processo inautêntico e espúrio"<sup>57</sup>.

Além de figurar meramente como vítima passiva, violento e aniquilado no discurso historiográfico, o índio é transformado também, de acordo com João Pacheco de Oliveira, "em personagem trágico da literatura indianista"<sup>58</sup>. E quando se trata desse assunto, o cearense José de Alencar é um referencial incontornável. Para Alfredo Bosi, nas suas obras, tanto em "*O Guarani*" quanto na emblemática "*Iracema*", "a entrega do índio ao branco é incondicional, faz-se de corpo e alma, implicando sacrifício e abandono de sua pertença à tribo de origem"<sup>59</sup>.

Para este momento do presente trabalho, interessa falar um pouco mais a respeito de "*Iracema*", romance no qual o Ceará é o palco dos acontecimentos idealizados por aquele escritor oitocentista. Nessa obra de ficção romântica, as cenas imaginadas por José Alencar realçam sempre o papel do colonizador e conquistador, homem branco e cristão que é representado por Martim Soares Moreno. "O hóspede é senhor na cabana de Araquém: todos os caminhos estão abertos para ele"<sup>60</sup>. Foi dessa forma que o escritor idealizou a chegada do português na aldeia daquele chefe nativo, pai de Iracema. A índia, por sua vez, se apaixona perdidamente pelo europeu, rendendo-se totalmente aos encantos daquele "guerreiro branco".

Tanto que acaba fugindo com Martim Soares Moreno, deixando para trás, portanto, os costumes e toda a história construída com seu grupo de origem. Na trama alencariana, a indígena abdica, então, da própria vida com os familiares e da vivência com os seus pares na aldeia Tabajara. Mais que isso, quando em fuga com o português foi procurada pela tropa comandada pelo guerreiro Caubi, a índia dá demonstrações claras de que mataria o irmão para proteger seu amado. Na imaginação de José de Alencar, "os olhos de Iracema" estavam cegos de amor<sup>61</sup>.

61 Idem

-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>RESENDE, Maria Leônia Chaves de. *Brasis coloniales: o gentio da terra nas Minas Gerais setecentista (1730-1800).* Texto preparado para o encontro da Associação de Estudos Latinoamericana. 2001. p.4

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.) *A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória.* Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011. p.13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>BOSI, Alfredo. Dialética da colonização. São Paulo: Companhia das Letras. 1992. p.178-179.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>ALENCAR, José de. Iracema. São Paulo: Gold Editora Ltda. 2004 [1865].

"Uma partida sem retorno", afirmou Alfredo Bosi quando analisou o romance alencariano e refletiu sobre este episódio da fuga de Iracema<sup>62</sup>. O desfecho da obra é trágico para a indígena, que morre ao dar à luz a Moacir, gerado de sua relação amorosa com Martim Soares Moreno. Para José de Alencar, nasce, assim, "o primeiro cearense"63, um não índio, um caboclo. Dessa forma, como o romantismo brasileiro exaltou os índios do passado e em concomitância ignorou os da contemporaneidade, a morte de Iracema representa, simbolicamente, o fim dos povos indígenas no Ceará. Logo, embora não de forma intencionalmente articulada, planejada, discurso político, historiográfico e literário complementaram-se no sentido da propagação da versão de "morte indígena" na província.

Contudo, a fala das autoridades provinciais e de intelectuais que na segunda metade do século XIX escreveram sobre os índios não foram suficientes (e nem poderiam ser) para eliminar a vida indígena no Ceará. Como sujeitos históricos, ativos, em contraste com os personagens indígenas mortos da escrita intelectual e do discurso oficial, continuavam e continuaram vivendo, constituindo famílias, fazendo suas eternas reivindicações para manter a posse da terra e ainda mantendo diversas práticas socioculturais ensinadas pelos ancestrais, embora inevitavelmente reelaboradas ao longo dos tempos. O tópico adiante traduz, portanto, um esforço no sentido de entender um pouco mais a respeito da situação desses índios, que, "invisibilizados" no discurso oficial, não deixaram de gravar suas marcas na história cearense do final do período oitocentista e século subsequente.

## 6.2 Histórias que não findam, memórias que não se apagam: marcas de um não desaparecimento indígena no Ceará provincial.

Mesmo após os presidentes Manuel Antônio Duarte de Azevedo (em 1861) e José Bento da Cunha Figueiredo Júnior (em 1863) afirmarem categoricamente que os índios do Ceará tinham sido extintos de vez, e apesar de intelectuais oitocentistas terem contribuído para fortificar essa ideia, é possível localizar alguns documentos administrativos que dão conta da presença e atuação destes em diferentes regiões

BOSI, Alfredo. *Dialética da colonização*. Op., cit. p.179
 ALENCAR, José de. *Iracema*. Op., cit. p.97

da província. Por exemplo, cita-se o registro a seguir, datado de 20 de março de 1864:

## Senhor:

Os abaixo-assignados, agricultores no Municipio de Maranguape, Provincia do Ceará, vem requerer a V. M. Imperial, que haja por bem mandar fazer estensivo aos Supp. es o favor de serem medidas as terras, que lhes pertencem, por posse legitimada, segundo a lei n.º 601 de 18 de Setembro de 1850, como foram medidas as das sesmarias de Mecejana e Arronches.

Os Supp. es Senhor, sentião a necessidade da medição e legitimação de suas posses de terras, mas nenhuma reclamação ainda tinhão feito, porque o Governo Imperial havia nomeado o Juiz Commissario, que, começando os seus trabalhos por Mecejana e Arronches, devia vir logo a este municipio; mas perderam a esperança de ver logo satisfeita esta necessidade, por ter ultimamente sido extincta a Commissão, de que estava encarregado o distinto e honrado Engenheiro Civil D. or Antonio Gonçalves da Justa Araujo.

Assim privado das vantagens, que offerece a lei citada aos proprietarios de terras, por posse legitimaveis, os Supp. es supplicão a V. M. I. que mande renovar a Commissão extincta: pela que

E. R. M.ce

Maranguape em 20 de Março de 1864.

An. to Nunes de Mello Terceiro Jose Pereira Passos - Indio A rogo de Ig. nco Vieira J.e Per.a Passos Joaquim Pereira Passos Manoel Per.<sup>a</sup> Pasços A rogo de Manoel de Brito Manoel Baptista do Nascim.to A rogo do **Indio** Fran. co An. to de Jesus Joaq.m Rodrigues do Nascim.to Arrogo do Indio An. to Suares de Sz.a Joaq.m Rois do Nascim.to Arrogo do Indio An.to Furtado J.or Joaq.m Rois do Nascim.to Arrogo do Indio Jacinto de Sz.ª Chaves Joaq.m Rodrigues do Nascim.to Arrogo do Indio Fran. co Alz da S.a Joao Alz da Silva Arrogo do **Indio** M<sup>el</sup> Igacio do Nacim.<sup>to</sup> Jose Alves da S.a Arogo do **Indio** João Baptista da Silva Joaq.<sup>m</sup> Fran.<sup>co</sup> (não entendido) A rogo do Indio Miguel Antonio dos Santos Joaquim Fran.co (não entendido) Arogo do Indio Miguel Roiz dos Santos. Joaq.<sup>m</sup> Fran.<sup>co</sup> (não entendido) Arrogo d Indio Francisco Virginio de Oliveira. Fran.<sup>∞</sup> José de Souza
A rogo do Vallentin Alves dos Santos
Fran.<sup>∞</sup> José dos Santos.
Arrogo do **Indio** Manoel Antonio dos Santos
Fran.<sup>∞</sup> José de Souza.
Arrogo do **Indio** Pedro José da Silva
Fran.<sup>∞</sup> Jose de Souza.
An.<sup>to</sup> Joaquim
Arrogo do **Indio** João das Neves
Fran.<sup>∞</sup> Jose de Souza
Arrogo do **Indio** Fran.<sup>∞</sup> Furtado.
Fran.<sup>∞</sup> Jose de Souza
Luis Furtado
Mel José da S.<sup>a64</sup>

Dos 25 "suplicantes" no abaixo-assinado, 15 são claramente apontados como índios. Francisco José de Sousa, Francisco José dos Santos, Joaquim Francisco, José Alves da Silva, João Alves da Silva, Joaquim Rodrigues do Nascimento e José Pereira Passos assinaram pelos que não sabiam ler. Destes que assinaram a rogo de outros, chama a atenção o nome de José Pereira Passos. Identificado como índio, aparecendo em segundo lugar no rol dos nomes apresentados, ele assinou, também, por Ignácio Vieira, cuja etnia não é especificada.

Atento aos nomes desse indígena José Pereira Passos, de Joaquim Pereira Passos e Manoel Pereira Passos, inevitavelmente vem à mente o pensamento de que podem vir a ser parentes. Consequentemente, embora as etnias de Joaquim e Manoel não tenham sido especificadas, não se pode descartar a possibilidade de, assim como José, aqueles serem índios também. Afinal de contas, é difícil imaginar que, no ano de 1864, havia duas linhagens de **Pereira Passos** em Maranguape (uma indígena e outra não).

Aliás, analisando o abaixo-assinado, não é preciso fazer tanto esforço para perceber que os sobrenomes de alguns sujeitos apresentados como índios são os mesmos que acompanham os nomes de outros cuja classificação étnica não foi revelada. Tal situação é intrigante, fortalecendo mais ainda a hipótese de existir indígenas entre aqueles que não tiveram a identificação da etnia especificada no documento.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Documento, com abaixo-assinado, dos "agricultores no Munícipio de Maranguape, Província do Ceará", pedindo ao Imperador – por intermédio do Ministério da Agricultura – a medição de terras neste lugar (naturalmente, a validação de suas posses). 20/03/1864. Obs.: curiosamente, este documento está no livro que, pelo catálogo do APEC, é o de n.º 24 (1860-1862), transcrito após um Aviso do ministro Domiciano Leite Ribeiro ao presidente do Ceará, de 11/03/1864.

O fato é que, apontados antes de tudo como "agricultores", objetivando medir os terrenos que reivindicavam para si, índios habitantes em Maranguape pediram ao imperador que mandasse "renovar" a comissão sob a chefia do engenheiro Antônio Gonçalves da Justa Araújo, que havia realizado trabalhos de demarcação de terras nos antigos aldeamentos de Messejana e Arronches. No ano seguinte, reinvindicações foram feitas, também, por índios que viviam em Baturité.

Tendo recebido um requerimento de Manuel Felipe, sua esposa e outros nativos de Baturité, em que "se queixam de haverem sido esbulhados dos terrenos, que constituem o patrimonio do mesmo Aldeamento", o ministro Antônio Francisco de Paula Souza o remeteu ao presidente do Ceará, em 22 de julho de 1865, "para informar" e "recomendar" que, "desde logo", "dê providencias para que esses Indios naõ sejam perturbados na posse das terras, que ocupam"<sup>65</sup>. Logo, considerando que Francisco Ignácio Marcondes Homem de Mello só tomou conhecimento da denúncia indígena por Aviso ministerial, e que no geral os nativos fizeram várias reivindicações diretamente ao Ministério da Agricultura, não seria equívoco dizer que: se por um lado as autoridades no Ceará apresentavam resistência para reconhecer e aceitar as identidades indígenas, por outro os índios, se autoafirmando enquanto tais, em muitos casos por descrença naquelas, ignoraram o poder de representação político-administrativa que exerciam em nível de província.

O problema é que seus requerimentos eram sempre devolvidos ao Governo cearense pelos dirigentes imperiais na Corte do Rio de Janeiro, com o pedido "para informar" sobre suas solicitações. Ou seja, para deferir ou indeferir as petições indígenas nesses casos em que não passavam primeiramente pelo crivo dos administradores provinciais, os representantes ministeriais acabavam dependendo do fornecimento de informações e de um posicionamento desses. Quanto aos referidos índios de Baturité, o presidente da província frustrou totalmente as expectativas de terem suas reivindicações atendidas na época.

"De posse do officio" que Francisco Ignácio Marcondes lhe enviou no dia 15 de fevereiro de 1866, no dia 8 de março Antônio Francisco de Paula Souza decidiu que, "á vista da informação ministrada n'aquelle dicto officio": "tenho a declarar-lhe que nada ha que deferir" a respeito do "requerimento, em que diversos individuos, em seu nome e no de outros descendentes de Indios, que pertenceram ao

-

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Antônio Francisco de Paula Souza, ao presidente do Ceará, Francisco Ignácio Marcondes Homem de Mello. 22/07/1865. Localizado, também, no livro que, pelo catálogo do APEC, é o de n.º 24 (1860-1862).

aldeiamento de Baturité, pedem a restituição dos terrenos do mesmo aldeiamento"<sup>66</sup>. Assim, o ofício do presidente foi decisivo para o ministro dar um despacho negativo aos nativos, ignorando a denúncia de que tinham "sido esbulhados dos terrenos"<sup>67</sup> que lhes pertenciam. Todavia, não deixaram de persistir com suas reivindicações ao monarca D. Pedro II, através do próprio Ministério da Agricultura.

Em Aviso de 20 de maio de 1874, o ministro José Fernandes da Costa Júnior trata duma "petição submettida ao Governo Imperial" por "alguns Indios descendentes dos primitivos povoadores daquellas terras" "do extincto aldeamento do Termo de Baturité", ordenando ao então presidente do Ceará, Joaquim da Cunha Freire, que buscasse "fazer cessar o estado de cousas criado pela intrusão de alguns individuos" indígenas naquela área. Meses depois, em 30 de setembro, exigiu "providência", também, "acerca de terras" no antigo aldeamento de Almofala, "possuidas naquelle districto pelos Indios da tribu Tremembé". Igualmente ao que acontecia em Baturité, a "intrusão de particulares" neste espaço vinha gerando sérios conflitos 69.

Enfim, contrastando com a versão de que os povos indígenas da província haviam sucumbido, as fontes ora citadas invalidam completamente os discursos dos presidentes Manuel Antônio Duarte de Azevedo (1861) e José Bento da Cunha Figueiredo Júnior (1863). Contudo, deve-se admitir: os registros administrativos com a identificação do nome índio e/ou referências a eles tornam-se cada vez mais raros a partir da década de 1860. Daí em diante, concordando aqui com Maria Sylvia Porto Alegre, "poucos documentos são encontrados, caindo o silêncio oficial sobre os índios do Ceará"<sup>70</sup>. Claro, diante disso, fica bem mais complicado estudar os índios

<sup>66</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>1. Fls. 75v-76. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Antônio Francisco de Paula Souza, ao presidente do Ceará, Francisco Ignácio Marcondes Homem de Mello. 8/03/1866. Também localizado em: APEC. Fundo: Ministérios. L 24 (1860-1862).

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Antônio Francisco de Paula Souza, para o presidente do Ceará, Francisco Ignácio Marcondes Homem de Mello. 22/07/1865. Porém, localizado no Livro 24 (1860-1862).

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, José Fernandes da Costa Pereira Júnior, para o presidente do Ceará, Joaquim da Cunha Freire (o Barão da Ibiapaba). 20/05/1874. L 29 (1874-1875).

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>APEC. Fundo: Ministérios. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, José Fernandes da Costa Pereira Júnior, para o presidente do Ceará, Joaquim da Cunha Freire (o Barão da Ibiapaba). 30/09/1874. L 29 (1874-1875).

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>PORTO ÁLEGRE, Maria Sylvia; Fontes inéditas para a História Indígena no Ceará. IN: PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; MARIZ, Marlene da Silva; e DANTAS, Beatriz Góis (Org.) **Documentos para a História Indígena no Nordeste**. São Paulo, 1994. p.31

apenas através da análise de documentos produzidos pelos dirigentes provinciais. Destarte, é preciso recorrer, também, a outros tipos de registros.

Quanto à região da Ibiapaba, por exemplo, fontes paroquiais localizadas no Arquivo da Cúria Diocesana de Tianguá (ACDT) são essenciais ao estudo dos índios neste período. Por suas particulares razões, muitos deles resolveram se apropriar de crenças, símbolos e valores cristãos, mantendo complexas relações com diferentes segmentos sociais através dos ritos realizados pelos eclesiásticos. Em pesquisa realizada no curso de mestrado, constatei que, no curso das décadas do século XIX, no Termo da Vila Viçosa Real, milhares de indígenas passaram pelas pias batismais e/ou receberam as benções matrimoniais de acordo com os dogmas da Igreja Católica. Nos livros de batismos e casamentos examinados, são apresentados de várias formas e em diferentes situações<sup>71</sup>.

Enquanto que as autoridades minimizavam e/ou negavam a presença dos índios na província, nos registros do ACDT é possível localizá-los até mesmo como escravos. Em 25 de agosto de 1846, por exemplo, "na capella de São Benedito filial desta Matriz de nossa senhora da assumpção de V.ª V<sup>ça</sup>", o Reverendo João Chrisostomo de Oliveira Freris Baptisou e deu os santos olleos a **Pedro**", um índio "nasido a 3 de Agosto de 1845", "filho legitimo de **Luiz e** de **Supriana escravos de Mathias José da Costa**"<sup>72</sup>. Naquela mesma capela, em vinte e dois de setembro de 1847, o referido padre batizou, também, na condição de escravo, o indiozinho Graciano "filho natural de Mariana soltr.ª escrava de Maria do O. solteira"<sup>73</sup>.

Portanto, é fato: no Ceará, a escravidão indígena persistiu para além do período colonial e ocorreu, também, após a independência do Brasil, até mesmo no reinado de D. Pedro II. Isto significa que, para certos proprietários, de nada valeram leis e ordens que proibiam essa prática, publicadas pelos representantes da Coroa de Portugal e, depois, pelas autoridades do Império brasileiro. Documentos

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Para obter maiores informações a respeito dos dados coletados e analisados, constatando assim a grande importância destas fontes documentais, verificar: XAVIER, Maico Oliveira. "Cabôcullos são os Brancos": dinâmicas das relações socioculturais dos índios do Termo da Vila Viçosa Real (século XIX). Fortaleza: SECULT/CE, 2012. Sobretudo, os tópicos: "Os índios e os laços matrimoniais "Segundo a Doutrina Cristã" e "...baptisei e dei os sanctos oleos"...: os índios e as águas do batismo, no capítulo 4 desta obra.

ACDT. Registro de Batismo do índio escravo Pedro. L 68 (1844-1848). fl.154.
 ACDT. Registro de Batismo do índio escravo Graciano. L 68 (1844-1848). fl.236.

importantes como o Diretório Pombalino (1757) e a Carta Régia de 13 de maio 1798 foram, assim, constantemente desacatados.

Segundo Rita Heloísa de Almeida, "regulamentando as condições em que se fazia legítima a liberdade dos índios", o Diretório Pombalino "ainda deu margem à continuidade de certas práticas de escravidão"<sup>74</sup>. Corroborando o ponto de vista da referida autora, Ângela Domingues afirma que "a infracção dos direitos básicos estipulados na lei de liberdade" foi "um procedimento corrente"<sup>75</sup>. Por sua vez, a Carta Régia de 13 de maio de 1798, que previa condições de igualdade e de liberdade para os povos nativos<sup>76</sup>, na prática não surtiu os efeitos desejados nesse sentido. No período do Império do Brasil, há, também, um grande distanciamento entre o que a legislação defendia e o que acontecia na realidade, e os próprios registros de batismo ora citados não deixam dúvidas: no Ceará provincial, índios viviam na condição de escravos apesar de todas as proibições. Mesmo o Governo central aprovando o Regulamento das Missões de 1845 para regular a situação indígena em todo país, a prática de escravização de índios nesta província persistia.

O desrespeito a liberdade indígena era tanto que, naquele ano de 1845, foi necessário o Ministério da Justiça se posicionar em relação ao assunto, condenando a "a prática de vender como escravos, no Rio de Janeiro, meninos índios do Ceará, o que leva à proibição de saída de menores índios da província sem contrato de serviço". De acordo Maria Sylvia Porto Alegre, "as tentativas de cativeiro dos índios por particulares, dentro da própria província", eram constantes. "Nesse sentido", diz a autora, "há instruções do governo aos promotores públicos para impedir a escravização dos índios pelos moradores" Mesmo assim, no breve período em que o Regulamento das Missões vigorou na província (1846-1847), certos sujeitos não deixaram de, audaciosamente, contrariar as normas superiores e buscar reduzir índios ao cativeiro.

7

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>ALMEIDA, Rita Heloísa de. *O Diretório dos índios: um projeto de civilização no Brasil do século XVIII.* Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1997. p.15

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>DOMINGUES, Ângela. *Quando os índios eram vassalos: colonização e relações de poder no Norte do Brasil na segunda metade do século XVIII*. Lisboa: Comissão Nacional para as comemorações dos Descobrimentos. 2000. p.49

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Carta Régia de 13 de Maio de 1798. In: MOREIRA NETO, Carlos de Araújo. *Índios da Amazônia:* De maioria a minoria (1750-1850). Petrópolis. Rio de Janeiro: Editora Vozes.1988. p.220-232

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; *Fontes inéditas para a História Indígena no Ceará*. Op., cit. p.36.

Em alguns casos, porém, as autoridades conseguiram livrar índios das garras dos escravistas. Num ofício produzido no "Expediente" de 5 de outubro de 1846, o presidente do Ceará "muito louva" uma intervenção do "juiz municipal interino da Granja", "relativamente a tomada do indio Joaõ, que Romaõ Dias Jardim queria vender" como escravo. Elogiando o "procedimento" desse representante da justiça, Ignácio Correia de Vasconcelos ordenou que, para "punir taõ grave crime, como o de redusir á escravidaõ pessoas livres", efetuasse a "prisaõ" do "mesmo Jardim", procurando saber onde "elle tenha hido, empregando na sua captura a maior deligencia possivel". Burlar as ordens oficiais que proibiam a escravidão indígena implicava, naturalmente, em submeter-se a uma situação de risco, o que, pelo visto, não amedrontava certos traficantes, como é o caso do próprio Romão Dias Jardim e de muitos outros.

Nas diferentes regiões do Ceará do meado do século XIX, os índios não estiveram totalmente livres das práticas de escravização. Muitos, apesar de não serem escravos pelos trâmites da lei, recebiam tratamento não muito diferenciado ou até mesmo igual aos negros que viviam nesta situação. É o caso, por exemplo, do "Indio Ant.º, escravo q' dis ser de Pedro Barroso da S.ª". Em 8 de fevereiro de 1847, portanto ainda na vigência do Regulamento das Missões de 1845 no Ceará, Ignácio Correia de Vasconcelos ordenou a Joaquim José Barbosa que "o livre do triste estado"<sup>79</sup> em que se encontrava na condição de escravo daquele proprietário, morador na Vila de Imperatriz<sup>80</sup>.

Em ofício enviado para esse Diretor Geral de Índios da província, o presidente informou que o particular, mesmo tentando insistentemente "provar o que allegava", não apresentou "documento algum legitimo pelo qual provasse ser seo escravo o indio Antonio". Pedro Barroso da Silva fez tudo para ser conhecido, perante o Governo provincial, como senhor absoluto daquele indígena. Mas, "tendo pelo contrario procurado obter documentos graciosos, que prova nem uma podem fazer,

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>BGMP (Setor de Microfilmagens). Ofício do presidente do Ceará, Ignácio Correia de Vasconcelos, emitido para o Juiz Municipal Interino da Vila de Granja. Produzido no "Expediente do dia 5 de outubro de 1846". Reproduzido no Jornal *O Cearense*. n.º 3, em 18/10/1846. Rolo n.º 94 (1846-1848). <sup>79</sup>APEC. Fundo: Governo da Província do Ceará. Série: Registro Geral da Correspondência. Ofício do presidente do Ceará, Ignácio Correia de Vasconcelos, para o Diretor Geral de Índios desta província, Joaquim José Barbosa. 8/02/1847. Cx. 16, L 74 (1846-1847). fls. 41v-42.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>A vila de Imperatriz se transformou na atual cidade de Itapipoca-CE. Informação extraída de: SOUZA, Maria Regina Santos de. **Ambiguidades de uma guerra**. XXIII Simpósio Nacional de História – ANPUH. Londrina, 2005. Nota de rodapé n.º 3, p.4.

para mostrar ser o referido indio seo escravo", com "este seo procedimento" o proprietário deixou transparecer ainda mais, segundo Ignácio Correia de Vasconcelos, toda a "ma fé com que obrava neste objecto". Desta forma, deu total aval para Diretor Geral de Índios da província "propor em juiso acção de liberd. e afim de restituir aquelle miseravel seos direitos de homem livre nao devendo poupar meio algum legitimo ao seo alcance para livral-o do triste estado a que se quer redusil-o"81.

Diante da "força da escravidão" no Brasil oitocentista<sup>82</sup>, apesar dos negros e seus descendentes terem sido os principais afetados pela cruel dinâmica do sistema escravista, pelo visto a liberdade indígena no Ceará era bastante precária. De um modo geral, mesmo que os índios tenham sido considerados homens livres desde o século XVI, tanto pelas leis dos reis quanto pelas bulas papais, na prática, segundo Joaquim Romero Magalhães, a proibição da escravidão indígena "nunca teve a concretização que as normas escritas pareciam impor". "Mesmo os jesuítas, que apresentavam uma posição sem mácula de defesa da liberdade indígena, afinal confinavam os catecúmenos às aldeias em que obrigatoriamente os faziam trabalhar. Com mão de ferro regulamentavam toda a sua vida"<sup>83</sup>.

Aliás, enquanto vários eclesiásticos procuraram obstar a escravidão indígena, outros não fizeram tanto esforço para combatê-la. Muitos padres até legitimaram esta prática, talvez para evitar bater de frente com o poder dos potentados locais e/ou por manter relações amistosas com estes. Ora, a título de exemplo, como visto anteriormente, no Termo da Vila Viçosa Real o padre João Crisostomo de Oliveira Freire não hesitou em batizar como escravos, na capela de São Benedito, os índios Pedro<sup>84</sup> (em 1846) e Graciano<sup>85</sup> (em 1847).

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>APEC. Fundo: Governo da província do Ceará. Série: Registro Geral da Correspondência. Ofício do presidente do Ceará, Ignácio Correia de Vasconcelos, para o Diretor Geral de Índios desta província, Joaquim José Barbosa. 8/02/1847. Cx. 16, L 74 (1846-1847). Fls. 41v-42.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>Ao fazer uso destas palavras, evoco aqui o historiador Sidney Chalhoub, autor de importante livro no qual analisa a situação dos "súditos negros do Império" do Brasil. "Reunindo uma impressionante massa de documentos oficiais, este ensaio indispensável reconstituiu os mecanismos de perpetuação do poder escravista, com suas catastróficas consequências na formação do tecido social do país". Ver: CHALHOUB, Sidney. A força da escravidão: ilegalidade e costume no Brasil oitocentista. São Paulo: Companhia das Letras, 2012.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>MAGALHÄES, Joaquim Romero. Apresentação. In: DOMINGUES, Ângela. Quando os índios eram vassalos: colonização e relações de poder no Norte do Brasil na segunda metade do século XVIII Op., Cit. p.7.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>ACDT. Registro de Batismo do índio escravo Pedro. L 68 (1844-1848). fl.154.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>ACDT. Registro de Batismo do índio escravo Graciano. L 68 (1844-1848). fl.236.

Também não fez objeção alguma para batizar, na condição de escravo, no dia 10 de outubro de 1870, "na Capella de S. Bened.º filial desta Matriz de N. S. d' Assumpção", "a Pedro, indio, nascido a 27 de Jun.º deste anno", "f.º natural de Geracina, escrava de Paulo Marq.s d' Assumpção". Este caso é emblemático, por relevar que, até mesmo um ano antes da publicação da Lei do Ventre Livre, ainda se batizava índio como escravo na região da Ibiapaba e, por assim dizer, na província do Ceará.

Outras fontes foram essenciais para obter mais informações sobre aquele proprietário da escrava índia Geracina e do seu filho Pedro. Casou em 21 de outubro de 1844 com Damiana Rodrigues da Silva, sendo identificados como Brancos por meio da letra "B", posta ao lado do próprio registro de casamento. Era "filho legitimo de **Gonçalo Marques d' Assumpção**, já falecido" Na Ibiapaba, em 1860, como presidente da Comissão Científica Imperial que esteve no Ceará, Francisco Freire Alemão foi informado que Gonçalo Marques, por sua vez, havia sido "**commadante interino, ou subalterno das Aldeias de indios daqui da serra**: era uma authoridade policial e muito era elle dos indios, e ainda hoje respeita e considera sua familia" 88.

Logo, se Gonçalo Marques foi gestor de índios na Serra da Ibiapaba, e o filho aparece como dono da índia Geracina e do menino Pedro, em 1870, não é absurdo pensar que os referidos indígenas e/ou mesmo seus ascendentes tenham vivido na condição de escravos do primeiro e deixados como herança para este último. Nessa dinâmica em que a escravidão perpassava gerações e gerações e propriedades eram transmitidas de pais para filhos, a hipótese apontada faz sentido, não é incoerente. Nesse caso, quando Francisco Freire Alemão afirma que os índios "ainda hoje respeita e considera sua familia [de Gonçalo]"89, fica a grande dúvida: "consideravam" os brancos dessa linhagem porque lhes defendiam em certas ocasiões ou por viverem sob pressão, por medo?

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>ACDT. Registro de Batismo do índio escravo Pedro. L 71 (1869-1870). fl.114v. Para dirimir possíveis dúvidas a respeito da condição de escravo do índio Pedro, analisar reflexões apresentadas em: XAVIER, Maico Oliveira. "Cabôcullos são os Brancos": dinâmicas das relações socioculturais dos índios do Termo da Vila Viçosa Real (século XIX). Fortaleza: SECULT/CE, 2012. p.349-351

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>ACDT. Registro de Casamento de Paulo Marques da Assunção com Damiana Rodrigues da Silva. L 133 (1824-1850). Fl. 63v.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>BNRJ. Diário de Viagem de Francisco Freire Alemão: "Viagem de Fortaleza até a Serra Grande". 09 de outubro de 1860 – 02 de março de 1861. Manuscritos I-28, 8, 011. (Coleção Freire Alemão). <sup>89</sup>Diário de Viagem de Francisco Freire Alemão. Doc., cit.

Seja como for, os Marques da Assunção mantinham relação estreita com os nativos de São Benedito. Tanto que, pela proximidade com esses, Antônio Marques da Assunção (irmão de Paulo Marques<sup>90</sup>) produziu relevante documento para Francisco Freire Alemão, "memória" intitulada "Custumes, e algumas seitas mais notaveis que ainda existem entre os nossos Indiginas do Termo de Villa Viçosa"<sup>91</sup>. Relatório que nos permite conhecer um pouco mais a respeito do universo dos índios da Serra da Ibiapaba, com informações que os dirigentes provinciais não tinham o ônus ou interesse de revelar nos registros administrativos, possibilita lançar outro olhar sobre os índios, sua resistência e sobrevivência na segunda metade do século XIX.

Apesar da "proibição das formas públicas de idolatria" por parte de padres e administradores laicos que atuaram na região ao longo dos séculos: os índios criaram meios de perpetuar certos rituais e crenças próprios. Aceitar viver sob a gestão dos luso-brasileiros e incorporar valores cristãos não implicou em absoluto abandono e/ou esquecimento da cultura indígena. Na fala de Antônio Marques da Assunção, são descritos como "obidientes as autoridades, xegados, e amante da riligião, muito amigos do Governo", mas, que, também, logo "se rebellão contra estes principios quando seitão contra êlles, e que se lhes faz acreditar, ou os illudem na ipothese de não serem religiósos e nem sustentadores do Trono" 3.

Logo, mesmo acatando regras da Igreja e normas governamentais da época, os índios de São Benedito se viam como homens de poderes religiosos, que podiam interceder juntos aos bons e maus espíritos. Destarte, eram "índios cristãos"<sup>94</sup> aos seus modos. Respeito às suas crenças ao mesmo tempo em que demonstravam ser fiéis e "amantes" da religião católica: pelo visto era isso que queriam. Sendo assim,

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>Curiosamente, Antônio casou no dia anterior ao casamento de Paulo. Os dois irmãos casaram com duas irmãs, o primeiro com Cosma e o último com Damiana. Verificar: ACDT. Registro de Casamento de Antônio Marques da Assunção com Cosma Rodrigues da Silva. 20/11/1844. L 133. fl.63; e Registro de Casamento de Paulo Marques da Assunção. 21/11/1844. L 133. fl. 63v.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>BNRJ. Relatório de Antônio Marques da Assunção, morador em São Benedito – Termo da Vila Viçosa Real. Entregue ao botânico Francisco Freire Alemão, em novembro de 1860. Manuscritos I - 28,12,34. (Coleção Freire Alemão).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>GRUZINSKI, Serge. *O Pensamento Mestiço*. Trad. Rosa Freire d'Aguiar. São Paulo: Companhia das Letras. 2001. p.82

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>BNRJ. Relatório de Antônio Marques da Assunção, morador em São Benedito – Termo da Vila Viçosa Real. Entregue ao botânico Francisco Freire Alemão, em novembro de 1860. Manuscrito I – 28,12,34. (Coleção Freire Alemão)

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>Para uma reflexão mais aprofundada sobre estes termos, analisar: CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz de. *Índios Cristãos: A conversão dos gentios na Amazônia Portuguesa (1653-1769)*. Campinas/SP: Tese de Doutorado em História, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2005.

na perspectiva indígena, "sustentar o Trono" talvez significasse, entre outras coisas, manter tradições, costumes, práticas duramente perseguidas ao longo dos séculos. Contudo, mais do que simplesmente reproduzir cultos sagrados peculiares à própria cultura indígena, sobreviviam enquanto sujeitos históricos e como etnia distinta.

A revelação de que os índios se "rebelavam" contra os que depreciavam suas "seitas" e duvidavam de seus poderes religiosos é elucidativa de que, mesmo não havendo uma "resistência entendida como negação total da catequese", a "fé imposta" pelos padres nunca foi aceita "passiva" e "indiscriminadamente", questão bem destacada por Maria Cristina Pompa<sup>95</sup>. Pelas informações de Antônio Marques, em 1860 ainda tinham seus "Feitisseiros", que "se qualificão entre os nossos indiginas como Médicos, e como tais os assistem, e curão suas emfirmedades e atthé na outra classe de homens quando os acreditão"<sup>96</sup>. Tendo que agir dentro do limite das leis fixadas pela Coroa lusa e, depois, brasileira, historicamente "os índios não deixaram alguns hábitos esquecidos". Como se vê, mesmo no reinado de D. Pedro II, utilizando-se aqui das palavras de Almir Diniz de Carvalho Júnior, "ainda buscavam, em seus antigos pajés, o amparo nas doenças ou a cura dos feitiços. Inseriam-se no mundo simbólico cristão sem deixar de adaptá-lo ao referencial cosmológico ao qual se vinculavam. Ao mesmo tempo, reinventaram e ressignificaram práticas ancestrais"<sup>97</sup>.

Destarte, se vários índios de São Benedito e de todo o Termo da Vila Viçosa Real (Serra da Ibiapaba) aparecem nos registros de bastimos e casamentos hoje localizados no ACDT; se se envolviam noutros ritos da Igreja Católica, como missas, procissões e festas de padroeiros, como descrito por Francisco Freire Alemão em certas passagens de seu Diário de Viagem<sup>98</sup>; em contrapartida não deixavam de ter os próprios líderes espirituais, acreditando fortemente no poder de cura de seus rituais. Aliás, convém enfatizar que, como dito antes, o próprio Antônio Marques da Assunção afirma que curavam até mesmo na "outra classe de homens" (isto é, brancos, negros e outros) que neles acreditavam – ou seja, que não duvidavam da

-

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>POMPA, Maria Cristina. Religião como tradução: Missionários, Tupi e "Tapuia" no Brasil colonial. Campinas/SP: Tese de Doutorado em Ciências Sociais, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2001. p.90.

<sup>96</sup>Relatório de Antônio Marques da Assunção. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz de. Índios Cristãos: A conversão dos gentios na Amazônia Portuguesa (1653-1769). Op., cit. p.371-372.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>Diário de Viagem de Francisco Freire Alemão. Doc., cit.

eficácia das substâncias de propriedades curativas que utilizavam, mas, sobretudo, que acreditavam que os mesmos tinham poderes religiosos. Por conseguinte, a influência que exerciam ante a população local fazia com que se tornassem conhecidos e afamados para além dos limites territoriais da Serra da Ibiapaba, fato bem ressaltado pelo escritor Antônio Bezerra, em 1884.

Passando por São Benedito 24 anos após Antônio Marques da Assunção fazer o relatório que entregou para Francisco Freire Alemão, Antônio Bezerra destacou bem a importância dos feiticeiros indígenas: "Tinham êstes certa ascendência sôbre o povo, e pela fama de suas curas afluíam a S. Benedito diversas pessoas que vinham buscar o alívio de seus males". Segundo o autor do "Notas de Viagem", "de diversos pontos do sertão, se encontravam de contínuo pessoas de alguma fortuna que procuravam S. Benedito para o fim de conseguir o restabelecimento de sua saúde" por meio dos procedimentos e rituais daqueles. Logo, se os nativos se apropriaram de elementos do catolicismo, muitos brancos e outros incorporaram crenças dos curandeiros indígenas, que atendiam homens e mulheres afetados por vários tipos de doenças.

Em 1860, Antônio Marques da Assunção revelou que "suas curas verção", sobretudo: "nos afectados de galicos, rheosmatismo, nésvosia ventosidades e desmantelo", "das Senhoras por via de suas menstruações não regulares, Tomores de irisipella, e dores siaticas" 100, entre outras mazelas. Mesmo a população local e de toda província sendo praticamente obrigada a seguir a religião oficial do império (a católica), não faltava quem acreditasse no poder de interseção dos "feiticeiros" indígenas junto aos bons e/ou maus espíritos. Pelo visto, nos momentos de desespero, em que o estado de saúde estava comprometido e o risco de perder a vida era uma realidade, a fé nos dogmas da Igreja Católica dividia espaço com a fé nos rituais dos curandeiros. No geral, a narrativa daquele morador permite reflexões sobre diversos aspectos da vida e cultura nativa.

Outro ponto abordado no documento, que não deixa de ter estreita relação com a questão religiosa e as práticas de cura, diz respeito aos momentos festivos próprios dos índios. Sábado era o dia preferido, segundo Antônio Marques da

<sup>100</sup>Relatório de Antônio Marques da Assunção. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>BEZERRA, Antônio. *Notas de Viagem*. Fortaleza/CE: Imprensa Universitária do Ceará. 1965[1884].

Assunção, para a organização de "seos bai-les, e danças"<sup>101</sup>. Destarte, como parte desse cenário que era o Ceará oitocentista, a Serra da Ibiapaba era um ambiente de reprodução e ressignificação daquilo que o jesuíta Antônio Vieira chamou de "Baile dos Índios" — quando, no século XVII, instituiu "as regras para a conversão" no "Regulamento das Aldeias indígenas do Maranhão e Grão Pará". Historicamente, segundo Almir Diniz de Carvalho Júnior, "estes "bailes" perturbavam sobremaneira os vários missionários no seu trabalho de plantar o evangelho e colher almas nas aldeias". Não viam "neles algo além do que indícios de idolatria, orquestradas pelo demônio"<sup>102</sup>.

Todavia, como "a persistência dos novos catecúmenos em manter hábitos tidos como perniciosos" levou os jesuítas a fazer certas concessões, de acordo com o referido autor os padres acabaram por permitir que os índios realizassem estas suas festas particulares, mesmo sabendo "dos perigos que tais bailes poderiam causar à tarefa da evangelização". No geral, obrigados a flexibilizar "algumas regras de conduta, consentiam, portanto, "sua realização, apenas indicando a necessidade de limitar, na véspera dos domingos e dos dias santos, o tempo de sua duração para até dez ou onze horas da noite" 103.

Foi assim que perduraram, então, os históricos "bailes dos índios" nas mais diversas regiões do Brasil, tendo um forte valor simbólico e sendo plenamente vinculados às questões espirituais desses povos. Em São Benedito de 1860, quando da passagem do botânico Francisco Freire Alemão pelo Termo da Vila Viçosa Real (região da Ibiapaba), os índios não deixavam de organizá-los, preferencialmente aos sábados, como relatou Antônio Marques da Assunção. Nesses dias, afirmou o morador: "Ocupão-se em parte da noite na dança do torém", ao "som de um istrumento, xamado Iguaré, e outro Torém<sup>104</sup>, **acompanhado de uma cantáta, por límgua indigina**"<sup>105</sup>.

\_

105 Relatório de Antônio Marques da Assunção. Doc., cit.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>Idem

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz de. *Índios Cristãos: A conversão dos gentios na Amazônia Portuguesa (1653-1769)*. Op., cit. p.158-163. <sup>103</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>"Note-se que o torém designa também um instrumento musical utilizado durante a dança. Ainda segundo o relatório, o uso do referido instrumento encontrava-se em decadência e estava vinculado às práticas de feitiçaria". Observação feita In: OLIVEIRA JÚNIOR, Gerson Augusto de. *Torém: brincadeira dos índios velhos.* São Paulo: Annablume; Fortaleza/CE: Secretaria da Cultura e Desportos, 1998. p.36

Tão perseguida ao longo dos anos, a língua indígena não estava totalmente morta na região da Ibiapaba. Diante desse relato, não há como não lembrar que, em 1757, intuindo elidir os "antigos costumes" indígenas, pelo Diretório Pombalino a Coroa de Portugal ordenou que, no Brasil, se falasse e ensinasse "unicamente" o português. A partir de então, as línguas nativas passaram a ser perseguidas implacavelmente. Em maio de 1765, por exemplo, informando ao diretor da vila de Soure sobre "Ordens Circulares" que havia repassado aos outros diretores do Ceará, Antônio José Victoriano Borges da Fonseca determinou: "como sey pella experiencia, que tenho dos Indios, que os Pays são, os que mais os prevertem, vm os atemorize, se nam mandarem os filhos a escola". Prisão e castigos: era essa a pena aos pais "que nesta matéria forem mas rebeldes" 106.

Porém, apesar das autoridades buscarem intimidar e controlar os índios principalmente por meio das prisões e castigos, no geral o projeto de ensino do Diretório Pombalino encontrou muita resistência "ao voltar-se contra as línguas indígenas" de forma agressiva<sup>107</sup>. Na Serra da Ibiapaba, mesmo sendo obrigados a aprender e falar o português, pelo visto eles criaram situações para dialogar, também, em certos ensejos, através de suas línguas maternas. Para os índios de São Benedito, a realização do Torém foi, portanto, uma das alternativas encontradas para manutenção dessa prática.

"Esta cantata" que ocorria na "língua indígena" quando da celebração deste ritual, de acordo com o morador Antônio Marques da Assunção era "recordando suas mimorias, ainda mesmo as da vida inculta" Destarte, a vida e os feitos dos antepassados serviam para nortear suas ações no presente. Para sobreviver enquanto grupo social e etnia distinta era preciso manter acesa essa chama: a memória indígena. Dar continuidade às suas histórias fortalecendo uma indianidade implicava, de antemão, em fortalecer o elo com o passado, lembrando e exaltando feitos dos ancestrais e perpetuando muitos de seus ensinamentos.

Diante da reconstrução e construção de novas identidades aos indígenas do Ceará – ou seja, num contexto em que outras categorias genéricas eram impostas

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>APEC. Fundo: Governo da capitania do Ceará. Série: Portarias, editais, contas, bandos e ordens régias. Carta do Capitão-Mor da capitania do Ceará, Antônio José Victoriano Borges da Fonseca, ao Diretor de Índios da Vila de Soure. 23/05/1765. Cx. 27. L 86 (1762-1807). fl. 8v.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>GARCIA, Elisa Frühauf. O projeto Pombalino de imposição da língua portuguesa aos índios e a sua aplicação na América meridional. **Revista Tempo**. n.º 23, v.12, pp.33-48. Rio de Janeiro, 2007. p.38 <sup>108</sup>Relatório de Antônio Marques da Assunção. Doc., cit.

para eles por parte das instituições oficiais e elites dominantes –, certas práticas serviam como importantes elementos de diferenciação entre "eles e os outros". Era através de "seo proprio nome" cristão, ou por meio da categoria "Indio, ou India", que queriam ser identificados. Entendendo que os brancos buscavam desqualificá-los através de determinadas palavras, para Antônio Marques de Assunção sentiam-se ofendidos e se revoltavam contra aqueles que lhes "chamão Cobôco-lo, Cunhan, porque dizem êlles Cabôcullos são os brancos, e elles são Indios"<sup>109</sup>.

Atribuído aos índios de forma pejorativa e, também, no sentido de reforçar "a impressão de homogeneidade da paisagem sócio-cultural" em 1860 o termo caboclo não era aceito passivamente pelos índios de São Benedito. Desta maneira, não querendo ser chamados de caboclos por ver a expressão como uma invenção dos brancos para inferiorizá-los, desqualificá-los: os índios da referida localidade inverteram totalmente a lógica do discurso dominante que, na época, para além das fronteiras da província cearense, acaboclava os povos indígenas em todo o país.

Sendo assim, não seria nenhum disparate afirmar que esse posicionamento dos índios de São Benedito é um exemplo claro de luta pela manutenção das identidades indígenas na segunda metade do século XIX, quando "as bases da invisibilidade" desses povos vinham sendo fincadas através de discursos políticos e intelectuais. Uma atitude aparentemente sem tanta importância aos olhos leigos, rejeitar o termo caboclo implicava na percepção de uma importante estratégia dos brancos para eliminá-los enquanto etnia, apagar suas histórias.

No geral, entre outros entraves, os índios tiveram que lidar, também, com essa categoria inventada para ofuscá-los. Em 1872, quando o Estado brasileiro organizou o primeiro recenseamento envolvendo todas as províncias, o nome índio não aparece dentre as etnias apresentadas, o que confirma que as autoridades imperiais tinham indubitável interesse de que não mais existissem neste país, como se representassem uma mancha que deveria ser limpa do cenário social. Pelo visto, naquele momento, não havia espaço para os povos indígenas no retrato oficial da sociedade brasileira, imagem que vinha sendo moldada para ser circulada na

<sup>110</sup>CAVIGNAC, Julie A. A etnicidade encoberta: 'Índios' e 'Negros' no Rio Grande do Norte. **Mneme – Revista de Humanidades**, N.º 8, V.4. Rio Grande do Norte, Caicó. Abr/ Set, 2003. p.9

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>ARRUTI, José Maurício Andion. Morte e vida no Nordeste indígena: a emergência étnica como fenômeno histórico regional. **Estudos Históricos**. vol. 8, n.º 15. Rio de Janeiro, 1995. p.59

Europa e noutras partes do mundo. Quanto aos dados coletados no Ceará, verifique-se a tabela a seguir:

Tabela 2.

Censo Demográfico de 1872, relativo à província cearense.

| Etnia    | Livres  | Escravos | Total   | Porcentagem |
|----------|---------|----------|---------|-------------|
| Pardos   | 339.166 | 18.254   | 357.420 | 50%         |
| Brancos  | 268.863 |          | 268.863 | 37%         |
| Caboclos | 52.837  |          | 52.837  | 07%         |
| Pretos   | 28.934  | 13.659   | 42.593  | 06%         |
| Total    | 689.800 | 31.913   | 721.713 | 100%        |

In: FUNES, Eurípedes Antônio. Negros no Ceará. In: SOUSA, Simone de (Org.) **Uma Nova História do Ceará**. 4.ª Ed. Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2007. p.105

Logo, se nas áreas que correspondiam aos antigos aldeamentos da Serra da Ibiapaba (São Benedito, Ibiapina e Vila Viçosa), Almofala, Soure, Arronches, Messejana, Monte Mor o Velho e Monte Mor o Novo os índios continuavam existindo enquanto sujeitos históricos e mantendo complexas relações com outros segmentos sociais, no recenseamento de 1872 são encobertos pelas outras categorias, mormente a dos caboclos. Desta forma, concordando aqui com a antropóloga Julie Cavignac, faz sentido afirmar que "o extermínio sistemático" e a transformação radical das culturas nativas, perpetuado ao longo dos séculos, "teve como ápice e conseqüência lógica", "a negação da identidade genérica de índio e o seu apagamento nos registros oficiais" 112.

No Ceará, como visto, o ato de não identificar os indígenas nos documentos administrativos tornou-se mais forte, sobretudo, a partir da década de 1860, quando o presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo (1861) e José Bento da Cunha Figueiredo Júnior (1863) afirmam que não existiam mais índios na província<sup>113</sup>. Pouco a pouco, a palavra índio(os) foi deixando de ser atribuída aos povos nativos,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>CAVIGNAC. Julie A. *A etnicidade encoberta: 'Índios' e 'Negros' no Rio Grande do Norte*. Op., cit. p.18

p.18 <sup>113</sup>Analisar: Ofício enviado pelo presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo ao ministro Manuel Felizardo de Sousa e Melo. 27/12/1861. e, também, relatório apresentado pelo presidente José Bento da Cunha Figueiredo Júnior, na Assembleia Legislativa Provincial. 9/10/1863. Documentos já citados neste trabalho.

sendo apagada, também, das fontes paroquiais. Firmava-se, assim, o termo caboclo, que representa o não índio, por sua vez enquadrado dentro duma categoria ainda mais forte e homogeneizadora: a de cearense. Daí por diante, fortificou-se cada vez mais a ideia que representava os povos indígenas ligados apenas às origens da história do Ceará.

As palavras de Antônio Bezerra exprimem bem essa perspectiva. Falando do momento em que recebeu a "ordem do Govêrno Provincial" (em setembro de 1884) "para seguir em comissão ao interior da Província" – com a missão de obter informações pormenorizadas a respeito da população e de suas riquezas culturais e naturais – o autor do "Notas de Viagem" escreveu:

Medindo as consequências dessa viagem em um tempo em que faltam os recursos de comodidades,...renunciei a honra da comissão,

Não fui atendido; era preciso partir e partir sem demora. p.19

Nestas condições, procurei suavizar a minha contrariedade, consolando-me de que, se de um lado tinha dificuldades que vencer, incômodos de suportar, do outro, ia percorrer grande parte do território cearense; conhecer sua natureza, seu solo, suas belezas, as fontes de sua riqueza futura; visitar lugares célebres, uns por feitos de heroísmo na sustentação da integridade do Império, outros pela história dos crimes dos seus primeiros povoadores; confrontar a flora e fauna do interior com a flora e fauna do litoral; [...] encontrar algum objeto ou fragmento dos usos e costumes dos primitivos habitadores do nosso solo, que desapareceram ou se internaram mais para o norte; 114 (grifos meus)

Para Antônio Bezerra, não seria mais possível deparar-se propriamente com índios, sujeitos históricos e atuantes na "grande parte do território cearense" que iria percorrer a serviço do Governo provincial. Sua expectativa era de ao menos localizar e estudar provas materiais duma história de outrora, que aguçava a imaginação de estudiosos como ele. Objetos usados pelos indígenas, vestígios que possibilitassem reflexões sobre suas culturas: era apenas isso que o escritor previa encontrar.

No Ceará do final do reinado de D. Pedro II, era essa a percepção dominante. Índios, "como sinônimo de pessoas e coletividades que antecederam a presença portuguesa, seriam encontrados apenas no Amazonas e nas regiões mais remotas

\_

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>BEZERRA, Antônio. Notas de Viagem. Op., cit. p.19

do país, onde a colonização estava tão somente começando"115. Todavia, nas descrições que Antônio Bezerra fez sobre as populações de certos locais por onde passou, nota-se que, em vários momentos, esteve diante de índios que vinham sendo ocultados através duma capa chamada caboclo, inclusive por ele próprio.

Na região da Ibiapaba, em suas anotações sobre a então cidade de Viçosa 116, destacou: "Vi homens que, pelo talhe musculoso, pele avermelhada, cabelos duros, longos, em extremo negros, face larga, óssea, olhos quase oblíquos, barba pouca e endurecida, denunciam nos restos dos primitivos habitadores do território cearense"117

Índios: embora Antônio Bezerra tenha evitado identificá-los assim, os traços físico-culturais da população local denunciavam claramente a forte presença indígena nesta área do Ceará provincial. Porém, idealizando os povos nativos contatados pelos primeiros portugueses que abordaram nas terras brasílicas, o autor do "Notas de Viagem" – como outros letrados e autoridades da época – relutava em reconhecer as identidades indígenas. No geral, esta interpretação, conduzida pela "ideia de uma pureza degradada" 118, tornou-se cada vez mais forte nos circuitos de produção científica e político-administrativo do país. "Falar de sua história é falar de um passado distante, que quase abandona o terreno da história para entrar no dos mitos de origem"<sup>119</sup>. Portanto era assim, como "restos dos primitivos habitadores do território cearense" 120, que os índios eram retratados nos anos finais do reinado de D. Pedro II.

Ainda nas suas anotações relativas ao município de Viçosa, Antônio Bezerra diz ter sido informado que, "entre eles":

> ...há ainda quem saiba palavras e até frases do dialeto de seus maiores, e que de quando em vez descem à cidade, verdade é que instados, para o fim de executar sua dança favorita - o

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.) A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa.

<sup>2011.</sup> p.11 2011. p.11 3 2011. p.11 3 2011. p.11 3 2011. p.11 4 de agosto de 1182 houve a elevação de Viçosa à categoria de cidade", através da Lei 1182 houve a elevação de Viçosa do Ceará. Fortaleza: Secretaria de Viçosa do Ceará. Cultura e Desporto. 1980.

BEZERRA, Antônio. Notas de Viagem. Op., cit. p.123

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>CAVIGNAC, Julie A. A etnicidade encoberta: 'Índios' e 'Negros' no Rio Grande do Norte. Op., cit.

p.4.

119 ARRUTI, José Maurício Andion. *Morte e vida do Nordeste indígena: a emergência étnica como* fenômeno histórico regional. Op., cit. p.57.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>BEZERRA, Antônio. *Notas de Viagem*. Op., cit. p.123

**torém**. Nessa dança todos tomam parte, e fazem uma longa cadeia que se dobra e desdobra engenhosamente, e são os volteios sempre acompanhados de cantos, batendo cada um em certos intervalos com o pé no solo de modo regular e cadencioso. Aquêles espetáculos fazem volver a imaginação aos séculos passados<sup>121</sup>.

Diante do relato acima, não há como não lembrar do relatório que Antônio Marques da Assunção entregou para Francisco Freire Alemão, em 1860. Em ambos, os índios aparecem realizando práticas que denotam uma valorização da história dos ancestrais, um esforço constante para não deixar morrer suas memórias. Era isto que dava vida, na época, ao sentido de indianidade que muitos grupos conseguiram manter. Tanto na narrativa daquele morador de São Benedito quanto nas anotações de Antônio Bezerra, o ritual do Torém aparece como importante elemento de afirmação e diferenciação dos índios em relação à população circundante.

Ademais, sua perpetuação alimentava, inclusive, outras práticas. Afinal, se os índios de São Benedito realizavam o Torém se comunicando na sua própria "límgua indigina"<sup>122</sup>, como disse Antônio Marques da Assunção (em 1860), os que habitavam na circunscrição de Viçosa, segundo Antônio Bezerra (em 1884), não haviam esquecido totalmente o "dialeto de seus maiores"<sup>123</sup>, utilizando-o, sobretudo, quando da execução do Torém. Logo, realizar essa dança/ritual implicava na manutenção de outros costumes, fortalecendo o elo com sua história passada e o sentido de indianidade.

Para além dos limites cronológicos do Império brasileiro (1822-1889), no Ceará muitos grupos conseguiram manter, cada um ao seu modo, esse sentimento de pertença. "No caso dos índios tremembé, de Almofala, a reelaboração da dança do torém e sua utilização como um elemento diacrítico são fundamentais no processo de afirmação étnica do grupo"<sup>124</sup>. Naturalmente, no geral, não foi nada fácil (e não é) conservar sinais de distinção hoje exigidos pelos órgãos indigenistas para o reconhecimento étnico-territorial. Na histórica e nada harmônica relação com os luso-brasileiros, os povos indígenas viveram numa situação em que oscilavam entre

-

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>Relatório de Antônio Marques da Assunção, novembro de 1860.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>BEZERRA, Antônio. *Notas de Viagem.* Op., cit. p.123

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>OLIVEIRA JÚNIOR, Gerson Augusto de. *Torém: Brincadeira dos índios velhos.* Op., cit. p.23

a obediência aos cultos e ensinamentos dos ancestrais e a aceitação de valores oriundos do universo europeu.

Em 1892, visitando a povoação de Almofala, o padre Antônio Tomaz relatou que "a festa da padroeira" (N. Sra. da Conceição) acontecia "ainda com bastante solenidade e extraordinária concorrência de fiéis". "As novenas que procediam eram feitas por noitários, cabendo sempre uma delas aos índios que se esmeravam em dar à sua noite e esplendor e realce possíveis". Contudo, insistiam em realizar práticas peculiares à sua cultura. Segundo o padre:

> Durante uma das minhas primeiras estadas na pitoresca povoação fui convidado por um certo amigo para assistir um Torém, a diversão predileta dos índios [...] Quando lá chegamos já havia muita gente, uns por curiosos como eu e meu companheiro, outros que deviam tomar parte no folguedo. Veio colocar-se no centro da área um caboclo de meia idade, robusto e simpático, empunhando um maracá: era o diretor da função [...] os sons vibrantes do maracá tangido repetidas vezes pelo ágil destra do "mestre sala" anunciaram que a festa ia propiciar [...] Da multidão ali reunida indistintamente adiantou-se para a área um homem seguido por uma mulher, depois outro cavalheiro com sua respectiva dama, e assim sucessivamente foram saindo uns 12 ou 14 pares que vieram, formando um circulo perfeito, colocar-se à roda do presidente. Ali postados, dando-se as mãos e conservando-se as presas entre si, formaram uma cadeia viva que começou a girar em torno do chefe [...] Depois de executados inúmeros giros, cessaram a um tempo a dança e o canto, e uma das damas destacando-se do circulo, encaminhou-se para o tamborete e, vasando na bacia uma porção de aguardente do garrafão, apresentou gentilmente ao diretor [...] Servido o chefe, o encarregado das liberações percorreu todo o círculo, apresentando a cada um dos convivas a bacia, enquanto a xícara ia passando de mão em mão até que foram todos servidos [...] Findo o beberete, recomecaram mais animadas a danca e o canto que, a breves intervalos, foram de novo interrompidos para a segunda e terceira distribuição de aguardente<sup>125</sup>.

Atentando para a identificação que Antônio Tomaz faz do "mestre de sala" e/ou "diretor" da dança indígena, nota-se, aí, novamente, o acaboclamento do índio. Todavia, independente de como eram vistos aos olhos de "curiosos" como o próprio padre, seu "companheiro" e outros ali presentes, os índios, que se envolviam nas

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>Padre Antônio Tomaz apud BRAGA, Renato. Dicionário geográfico e histórico do Ceará. Fortaleza/CE: Imprensa Universitária. 1964. p.91-93

festividades em homenagem a N Sra. da Conceição, não deixavam de fazer suas próprias festas e eram assistidos, também, pela "multidão ali reunida indistintamente".

Instrumento com grande valor simbólico para os índios, sacolejado pelo referido mestre, o maracá produzia os "sons vibrantes" necessários aos seus movimentos corporais, carregados de significados próprios do grupo. Prática cultural evocativa dos ancestrais e fortalecedora do sentimento de indianidade, o Torém não acontecia sem a produção e consumo do Cauim – o "aguardente", na fala do padre Antônio Tomaz – outro elemento importante da cultura indígena. Se por um lado os momentos lúdicos e manifestações ligadas às suas próprias crenças despertavam a atenção dos "curiosos" ali reunidos, que se divertiam com o acontecimento, para os indígenas essas práticas estavam para além de diversão. Afinal, através da perpetuação desses costumes, a memória indígena sobrevivia, firmavam suas identidades. Aquela dança sagrada era uma das formas de manter vivo, portanto, o espírito de união, coesão, de coletividade e de solidariedade, pontos essenciais para a afirmação identitária.

Assim como os índios da povoação de São Benedito chamaram a atenção de Francisco Freire Alemão em 1860, quando em sua presença, após uma das novenas em homenagem ao padroeiro local, "romperão em uma dança" do Torém, "enfileirados, hombro a hombro" 126; do mesmo modo que os indígenas de Viçosa aparecem nas anotações de Antônio Bezerra (em 1884) como "homens" que realizavam este ritual e não haviam esquecido por total o "dialeto de seus maiores"127; aqueles de Amofala não deixaram de ser, também, pelas informações produzidas pelo padre Antônio Tomaz em 1892, um referencial de grupo coeso.

Contudo, ultrapassando os limites cronológicos do Ceará provincial e adentrando o século XX, como a presença e influências doutros vários segmentos se tornavam mais fortes na realidade indígena, os que viviam em Almofala (bem como noutros lugares da província) eram constantemente obrigados – como sempre foram desde que passaram a se relacionar com os não índios - a repensar e reelaborar suas práticas e conduta, sem perder o sentido de indianidade. Do final do período imperial aos dias atuais, utilizando-se aqui das palavras de Gerson Augusto de

<sup>126</sup> Diário de Viagem de Francisco Freire Alemão. Doc., cit. <sup>127</sup>BEZERRA, Antônio. *Notas de Viagem*. Op., cit. p.123

Oliveira Júnior, a necessidade "de demarcar as fronteiras étnicas leva o movimento de afirmação de identidade dos índios no Nordeste a se balizar por um rico e intenso processo de reelaboração cultural, respaldado pela memória que cada grupo mantêm de sua origem"<sup>128</sup>.

Em 1892, segundo Antônio Tomaz: "Viviam ali", em Almofala, "numerosos descendentes dos Tremembé, constituindo uma sociedade à parte, casando entre si e conservando religiosamente certos usos e tradições, e alguns até mesmo a língua dos seus maiores" Logo, por meio das relações endogâmicas, conseguiam se distinguir claramente dos demais habitantes. Mesmo na década de 1950, embora evitando chamá-los de índios, o folclorista Florival Seraine reconheceu: "A verdade é que, embora um observador menos atento possa confundi-los com os outros caboclos da região já incorporados à sociedade maior, estes próprios encaram-lhes como um grupo à parte, distinguindo-os perfeitamente em suas relações sociais" sociedades a sociedades de sociedades sociais sociedades de sociedades sociais sociedades sociais sociedades de sociedades sociais sociedades de sociedades de sociedades sociais sociedades sociais sociedades de sociedades de sociedades de sociedades sociais sociedades de sociedade

Apesar de Florival Searine ver o Torém realizado pelos Tremembé como uma manifestação voltada estritamente "aos domínios do folclórico" produziu um relato que faz lembrar imediatamente as narrativas ora analisadas neste trabalho: do padre Antônio Tomaz (em 1892, sobre os próprios índios de Almofala), do escritor Antônio Bezerra (em 1884, a respeito dos indígenas de Viçosa) e de Antônio Marques da Assunção (em 1860, sobre os índios de São Benedito). Por fim, o estudioso admite: a "dança em roda, o canto em cadência, as batidas dos pés no solo, a exibição individual de um ou mais dançarinos no centro do círculo, o canto puxado por um solista e retomado pelo coro, os meneios e posições corporais" dos participantes foram "assinalados", também, "por cronistas e estudiosos, que estudaram ou assistiram a essas exibições ocorrentes entre silvícolas pertencentes aos mais variados grupos do nosso território" 132.

Destarte, a manutenção e/ou revitalização dessa e de outras várias práticas implicava, claro, num contínuo exercício de valorização da memória indígena. O passado nunca deixou estar presente entre os povos nativos do Ceará, embora

1

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>OLIVEIRA JÚNIOR, Gerson Augusto. *Torém: Brincadeira dos índios velhos.* Op. cit. p.23

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>Padre Antônio Tomaz apud BRAGA, *Renato. Dicionário geográfico e histórico do Ceará.* Op., cit. p.91-92

p.91-92

130 SERAINE, Florival. Para o estudo do processo de folclorização. Fortaleza/CE: **Revista do Instituto do Ceará – RIC**. t.XCI, 1977. p.51

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>Idem.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>Idem. p.76,81

sendo ressignificado de acordo com as necessidades do presente. Desse modo, apropriando-se das palavras utilizadas pelo historiador Eurípedes Antônio Funes em suas reflexões sobre os negros e sua importância no contexto cearense, é coerente dizer que, quanto aos índios, no Ceará provincial, representaram (bem como representam nos dias de hoje) "um segmento social historicamente significativo", que tinha (e tem) "a consciência de que o círculo não fecha, o tempo não para. É a história" indígena em movimento.

-

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>FUNES, Eurípedes A. *Negros no Ceará*. Op., cit. p.132

# 7 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Produzida a partir da análise crítica de uma vasta massa documental, o presente estudo confirma: sem sombra de dúvidas, os índios representaram um segmento significativo no Ceará dos tempos de Império do Brasil. Múltiplas evidências históricas permitem que esta afirmação seja feita incisivamente. Lançando um olhar questionador principalmente sobre as fontes de natureza político-administrativa, ficou claro que os grupos indígenas apareciam como uma questão problemática para as autoridades provinciais, que, pela lógica, deveriam obedecer ordens do Governo imperial e exercer o poder governamental priorizando os interesses de consolidação do Estado brasileiro.

Se no período colonial os índios sempre foram vistos como entrave que atrapalhava a ocupação da terra e os planos de riqueza da Coroa lusa e colonizadores no geral, no Império do Brasil não foram observados de outra forma senão como um elemento retardador do desenvolvimento e modernização do país. Vivendo em áreas que conseguiam manter a duras penas, representavam, assim, pela perspectiva das elites governantes e dominantes, um corpo não mais estranho, mas indesejado para o tipo de sociedade ideal que tinham em mente. A diversidade étnica preexistente foi um grande incômodo aos que representaram o Estado brasileiro e se empenharam no processo de unificação territorial e criação de uma identidade única para a Nação.

No Brasil, a existência não só dos índios, mas, também, dos negros escravos e descendentes, "sempre foi um problema permanente que restringiu severamente", segundo Eunice Ribeiro Durham, "a credibilidade do conceito de povo brasileiro". "Por isso mesmo, talvez", acrescenta a autora, embora "povo brasileiro" "tenha sido elemento retórico importante no discurso dos grupos dominantes" que participaram

do movimento da independência<sup>1</sup>, "raramente foi utilizado como bandeira libertária de minorias oprimidas"<sup>2</sup>.

Dessa forma, quando consumada a emancipação política em relação à Coroa de Portugal, diferente de autonomia para índios e negros, controle e civilização (no sentido de eliminação étnico-cultural) foram palavras chave na fala das autoridades. "Do ponto de vista prático, portanto, as minorias étnicas, dentro do Estado-Nação, jamais foram legitimadas pelo poder, cuja constituição implicou a destruição de particularismos culturais para criar a unidade nacional". Como foi demonstrado, desde cedo os administradores do Ceará buscaram elidir essas particularidades e formar uma sociedade o mais homogênea possível.

Nos anos 1820, enquanto que o deputado José Bonifácio de Andrada e Silva apresentou seu "Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império Brasil" na Assembleia Geral Constituinte, e defendeu a assimilação dos índios passando pelo viés da formação e manutenção dos aldeamentos, no Ceará, ao contrário, os governantes já discutiam a possiblidade de extinguir os que, fundados nos séculos anteriores, ainda existiam na província. Vinculado à questão de eliminar as particularidades e alcançar uma sonhada homogeneidade étnico-cultural, o desejo de exploração das áreas indígenas era, também, uma forte motivação para a abolição desses redutos nativos.

Assim, "a dispersão geral da aldeação" dos índios (extinção dos aldeamentos) passou a ser proposta, paradoxalmente, como "o meio mais congruente, e ajustado", para "civilização e prosperidade desta gente". Com esse argumento, os Conselhos provinciais (ativos como forma de Governo entre 1822 e 1835) não hesitaram em acatar solicitações de certos moradores e executar uma política agressiva de

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>No contexto de luta pela independência, expressando um sentimento antilusitano, certos homens da elite política do Brasil inclusive incorporaram nomes indígenas aos seus nomes cristãos. Citou-se, nesta tese, o caso de Francisco Gomes Brandão (deputado da Assembleia Geral Constituinte, em 1823), que alterou seu nome para Francisco Gê Acayaba de Montezuma. Todavia, na prática, essa conduta esteve longe de expressar um sentimento nativista que correspondesse aos anseios da massa oprimida (sobretudo dos índios, negros e seus descendentes).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>DURHAM, Eunice Ribeiro. O lugar do índio. In: O índio e a cidadania. Comissão Pró-Índio de São Paulo: Editora Brasiliense. São Paulo, 1983.p.12-13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>"Apontamentos para a civilização dos índios bravos do Império do Brasil", de autoria de José Bonifácio de Andrada e Silva, de 1823. In: DOLHNIKOFF, Miriam (Org.) *José Bonifácio de Andrada e Silva: Projetos para o Brasil.* São Paulo: Companhia das Letras. 1998.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Parecer apresentado e discutido pelos membros do Conselho do Governo provincial do Ceará, de 1826: In: "Documentos Sobre os Nossos Indígenas". Fortaleza: RIC. t.LXXVII, 1963[1826]

deslocamento de grupos indígenas dos locais onde viviam para outros – como se deu com índios de Monte Mor o Velho, e com os de Monte Mor o Novo, transferidos para Messejana.

Esmiuçados no segundo capítulo desta tese, enviados às autoridades na Corte do Rio de Janeiro, o requerimento atribuído aos "Índios naturaes de Monte-Mor-Velho" — que "forao arrancados pelo despotismo das suas casas, e terras e mandados morar em Mecejana"<sup>6</sup>; e a denúncia de "injustiça praticada com os Indios da Aldea de Monte Mor Novo", que teriam "sido violentamente tirados daquella Aldea, e levados", também, "para a Villa de Mecejana"<sup>7</sup>: denotam, entretanto, uma mobilização indígena que dificultava o projeto dominante de diluição de particularidades étnicas. Antítese à ideia de que eram seres inertes, esses documentos são elucidativos de que não se sujeitavam facilmente, por vezes conseguindo voltar a habitar ou se manter, mesmo sob pressão, nas áreas de aldeamentos.

Por ordem do Governo Regencial, a instalação da Assembleia provincial (em 1835) gerou, porém, possibilidades para que seus membros concretizassem o plano de extinção daqueles redutos, em alguns casos aprovando até leis para isso<sup>8</sup>. Claro, como a decisão não solucionava aquilo que era visto como o problema da catequese e civilização dos índios, na fala dos administradores isso continuou sendo algo preocupante. Tanto que, em 1838, atento ao que o próprio Ato Adicional de 1834 exigia no que dizia respeito à educação indígena, e consciente da responsabilidade que carregava por ocupar o cargo de presidente da província, Manuel Felizardo de Sousa e Melo alertou aos deputados: "os nossos estão mal Catequisados, e mui pouco civilisados"<sup>9</sup>.

Essa percepção oficial denota uma resistência de índios que, obviamente, não deixavam de viver e, geralmente, mantendo e/ou reelaborando certas práticas

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>BNRJ. Requerimento enviado ao Ministério dos Negócios do Império, através do Governo do Ceará, atribuído aos índios de Monte Mor o Velho. 28/07/1831. C − 0750, 029.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>BNRJ. Ofício de José Lino Coutinho, ministro dos Negócios do Império, para a Câmara dos Deputados. 20/08/1831. II – 32, 24, 015.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Já em 13 de maio de 1835, pela Lei provincial n.º 2, aboliram as vilas indígenas de Soure e Arronches. Em 22 de dezembro de 1839, pela Lei provincial n.º 188, extinguiram Messejana. Conferir: BARROSO, Dr. José Liberato. "Compilação das Leis Provinciaes do Ceará – comprehedendo os annos de 1835 a 1861. Seguida de um índice alphabetico pelo mesmo autor". Tomo I. Rio de Janeiro: Typographia Universal de Laemmert. 1863. p.8,226.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP (Setor de Microfilmagens). Relatório de Manuel Felizardo de Sousa e Melo, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1838.

socioculturais, se negavam a abandonar as áreas nas quais viviam de longas datas, o que culminava com sérios embates com os que se atreviam a ocupar terrenos que lhes pertenciam, aqueles que foram definidos pelo presidente João Antônio de Miranda como homens "prepotentes, ambiciosos e desumanos" que "tirão dos bens, de que os esbulharão, e de que sucessivamente os continuão á esbulhar".

No curso dos anos, o descaso do Governo provincial e imperial, e a desordenada ocupação por parte dos brancos e outros, levaram os indígenas, em casos extremos, a praticar ou se envolver em episódios de violência – atitude que, na óptica das elites dominantes e governantes, não era vista de outra forma senão como comprovação daquilo que procuravam transmitir como uma irracionalidade indígena.

Além do Governo cearense não ter controle absoluto das áreas de aldeamentos extintos como desejava (particulares se apossavam de terrenos sem passar pelo crivo dos dirigentes provinciais), e reconhecer que os índios estavam mal catequizados e civilizados e impunham dificuldades para esse processo, a questão do acesso a mão de obra era outro sério problema, tema de intenso debate. A abolição das antigas aldeias facilitava o uso da terra pelos brancos e outros, no entanto, os índios não tinham mais o ônus de prestar serviços através da prática do recrutamento coletivo. Resultado: proprietários antes beneficiados com essa política passaram a enfrentar dificuldades para obter força de trabalho. Diante dos efeitos adversos, como constatado por meio do exame dos relatórios dos presidentes, a proposta de reativar certos aldeamentos foi, inclusive, repetidamente, lançada na Assembleia provincial<sup>11</sup>.

Contudo, a revitalização dos aldeamentos só ocorreu por conta de ordem superior, quando da imposição do Regulamento acerca das missões de catequese indígena, elaborado e aprovado pelo Conselho de Estado do Império do Brasil, em 1845. Mesmo assim, como foi visto, essas instituições foram novamente desfeitas. Já em fins de 1847, no Ceará o referido regulamento deixou de vigorar, algo decidido consensualmente entre autoridades imperiais e provinciais. Amparados

<sup>10</sup>BGMP. Relatório e João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1839.

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Na Assembleia provincial, essa proposta foi lançada pelos presidentes: Manuel Felizardo de Sousa e Melo, em 01/08/1838; João Antônio de Miranda, em 01/08/1839; e José Maria da Silva Bitancourt, em 01/06/1843. Conferir informações In: Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. (Setor de Microfilmagens) Relatórios dos presidentes da província do Ceará. Rolo 1 (1836 a 1857).

numa legislação imperial que lhes garantia muitos direitos na teoria, mas não na prática, os índios enfrentavam situações complicadas, agravadas com a aprovação e execução da Lei de Terras de 1850 – que regulamentou a propriedade privada e veio a fortalecer o latifúndio<sup>12</sup>.

Nesse período de "expansão agropastoril", em que a "ocupação de territórios indígenas, a modernização e as ideias de europeização foram práticas que marcaram", o Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro – IHGB representou um papel essencial para a legitimação dos interesses do Estado brasileiro, como bem observou, também, dentre outros vários estudiosos citados neste trabalho, Lúcio Tadeu Mota<sup>13</sup>. Tendo o IHGB como um lócus de erudição e importante veículo de divulgação do conhecimento científico, intelectuais das várias provinciais mantinham relações estreitas com a instituição, disseminando muitas teorias ali apresentadas – convém reforçar, nos moldes da intelectualidade europeia. A ideia de degeneração dos povos indígenas foi reproduzida nas diferentes regiões do país, e, no Ceará, por excelência, em consonância com o discurso das elites governantes e dominantes, os estudiosos se encarregaram de cristalizar a versão.

Na província, o discurso político-intelectual foi incisivo: no campo historiográfico, o precursor Tristão de Alencar Araripe<sup>14</sup>, seu contemporâneo Pedro Théberge<sup>15</sup> e outros, em conformidade com a fala dos presidentes, observavam os índios contemporâneos como meros restos (resquícios) de seres outrora numerosos, passivos ou violentos, porém destruídos de forma indefensável pela braveza dos grandes conquistadores – os portugueses, representantes daquilo que era tido por "civilização avançada"; na literatura romântica nacional, corporificada no escritor cearense José de Alencar, o desfecho da história indígena foi trágico, com a morte de *Iracema*, amante-serva do português Martim Soares Moreno<sup>16</sup>; e, finalmente, na Assembleia provincial, a versão de total "aniquilamento indígena" foi fortemente reproduzida no curso dos anos. Os pronunciamentos dos presidentes Manuel

\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>MOTA, Lúcio Tadeu. O Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro e as propostas de integração das comunidades indígenas no Estado Nacional. **Diálogos**, v.2, n.2. Revista do Departamento de História da Universidade Estadual de Maringá. Paraná. 1998.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>ARARIPE, Tristão de Alencar. História da Província do Ceará: desde os tempos primitivos até 1850. Fortaleza/CE: Tipografia Minerva. 1958 [1867].

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>THÉBERGE, Pedro. Esboço histórico sobre a província do Ceará. Tomo I e II. Fortaleza/CE: Fundação Waldemar Alcântara, 2001 [1869].

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>ALENCAR, José de. Iracema. São Paulo: Gold Editora Ltda. 2004[1865]

Antônio Duarte de Azevedo (em 1861<sup>17</sup>) e José Bento da Cunha Figueiredo Júnior (em 1863<sup>18</sup>), dizendo que no Ceará não existiam mais índios, representam o cume da propagação dessa ideia.

Entretanto, a definitiva "morte indígena" no século XIX não passou de ficção política e literária (ou vice versa). A História confirma isso, baseada em inúmeros vestígios materiais do passado e na investigação dos acontecimentos que se deram ao longo dos processos históricos que, aos poucos, culminaram com os movimentos indígenas da contemporaneidade. Os índios se apropriaram de instrumentos jurídicos dos brancos, fizeram leituras da dinâmica político-administrativa que os cercava e na qual eram também envolvidos, absorveram ensinamentos religiosos, negociavam sua força de trabalho com representantes do Governo provincial e com proprietários, mas, no entanto, faziam tudo isso a partir de sua própria visão de mundo, do universo indígena no qual estava fincado suas raízes, a memória dos ancestrais. Pensaram e repensaram ações, táticas de sobrevivência, elaboravam e reelaboravam tradições, concepções religiosas, costumes, cultura, em suma: construíam e reconstruíam sua história através de acordos e embates com os brancos e outros vários segmentos da sociedade cearense oitocentista, numa complexa dinâmica social que exigia bastante cuidado das partes envolvidas neste jogo real.

Pelo comprometimento com a temática indígena e pela forma crítica com que os índios foram investigados nesta produção científica/acadêmica, acredito que ela venha a contribuir no sentido superar várias interpretações tendenciosas, pejorativas e/ou equívocas perpetuadas sobre esses ao longo dos tempos, noções constituídas pelas elites governantes/letradas, que tiveram espaço garantido no imaginário da sociedade do Ceará provincial e ainda hoje são fortes no pensamento da população. A ideia de violência associada apenas aos índios; a interpretação que considera seus atos de resistência aberta como sinal/comprovação de irracionalidade; a noção de que eram inferiores aos brancos em termos morais e de raciocínio/intelectuais; a visão de que eram seres apáticos, inertes; o errôneo entendimento de que

<sup>17</sup>Arquivo Público do Estado do Ceará – APEC. Fundo: Governo da Província. Ofício do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo, para o ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Manuel Felizardo de Sousa e Melo. 27/12/1861. L 133 (1861-1872).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>BGMP. Relatório do presidente José Bento da Cunha Figueiredo Júnior, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 09/10/1863.

aceitavam incondicional as normas político-administrativas; a distorcida imagem de sujeitos que seguiam fielmente os dogmas da Igreja Católica e em tudo obedeciam aos padres; e por fim, o absurdo discurso de que os índios foram extintos no século XIX; são, entre outros tantos estereótipos, alguns dos principais pontos que este trabalho procura soterrar. Mortos no discurso oficial, porém vivos e ativos no cenário social: fica aqui a principal mensagem que esta tese de doutoramento busca propagar sobre os índios do Ceará provincial, sujeitos históricos e protagonistas histórias.

### REFERÊNCIAS

ABREU, Sylvio Fróes. A commissão scientifica de 1859. **Revista do Instituto Histórico do Ceará – RIC,** Fortaleza, Tomo XXXIII, 1919.

ADORNO, Sérgio. Os aprendizes do poder. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988.

ALBUQUERQUE, Manuel Coelho. **Seara indígena**: deslocamentos e dimensões identitárias. 2002. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará. Programa de Pós-graduação em História, Fortaleza/CE, 2002.

ALENCAR, José de. Iracema. São Paulo: Gold Editora Ltda. 2004[1865].

ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios aldeados no Rio de Janeiro colonial: novos súditos cristãos do império português. 2000. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Universidade Estadual de Campinas. Campinas/SP, 2000. . Os índios aldeados: histórias e identidades em construção. Revista Tempo, Rio de Janeiro, v.16, n. 12, 2001. \_. Índios, Missionários e Políticos: discursos e atuações político-culturais no Rio de Janeiro. In: SOIHET, Rachel; BICALHO, Maria Fernanda B.; e GOUVÊA, Maria de Fátima S. (Org.). Culturas políticas: ensaios de história cultural, história política e ensino de história. Rio de Janeiro: Mauad, 2005. . Comunidades indígenas e Estado nacional: histórias, memórias e identidades em construção (Rio de Janeiro e México – séculos XVIII e XIX). In: ABREU, Martha; SOIHET, Rachel; e GONTIJO, Rebeca (Org.). Cultura política e leituras do passado: historiografia e ensino de história. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. . Política Indigenista e Etnicidade: estratégias indígenas no processo de extinção das aldeias do Rio de Janeiro - Século XIX. In: Sociedades en movimento. Los pueblos indígenas de América Latina en el siglo XIX. Anuario del IEHS, Tandil (Argentina), 2007; . Índios e mestiços no Rio de Janeiro: significados plurais e cambiantes (séculos XVIII-XIX). Memoria americana. Buenos Aires 16(1) 2008. . O lugar dos índios na história entre múltiplos usos do passado: reflexões sobre cultura histórica e cultura política. In: SOIHET, Rachel; ALMEIDA, Maria Regina Celestino; AZEVEDO, Cecília e CONTIJO, Rebeca. (Org.) Mitos, projetos e práticas políticas: memória e historiografia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009.

ALMEIDA, Rita Heloísa de. **O diretório dos índios**: um projeto de civilização no Brasil do século XVIII. Brasília: Ed. Universidade de Brasília, 1997.

protagonismo. Revista História Hoje. Florianópolis – SC, v. 1. n. 2. 2012.

\_. Os índios na História do Brasil no século XIX: da invisibilidade ao

ALVES FILHO, Ivan. **Brasil, 500 anos em documentos**. Rio de Janeiro: Mauad. 1999.

AMOROSO, Marta Rosa. Catequese e evasão. **Etnografia do aldeamento indígena São Pedro de Alcântara, Paraná (1855-1895).** 1998. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Universidade de São Paulo, 1998.

\_\_\_\_\_. Mudança de hábito: catequese e educação para os índios nos aldeamentos capuchinhos. **Revista Brasileira de Ciências Sociais**, São Paulo, v.13, n. 37, 1998.

\_\_\_\_\_. Entre os selvagens do Brasil: ensaios e memórias dos Frades Capuchinhos sobre os aldeamentos indígenas do império (1844-1889). In: ENCONTRO DA ASSOCIAÇÃO NACIONAL DE PÓS-GRADUAÇÃO E PESQUISA EM CIÊNCIAS SOCIAIS, XXVI, 2002, Caxambu-MG. **Anais...** Caxambu-MG, 2002.

ANDERSON, Benedict. Comunidades Imaginadas: Reflexiones sobre el origen y la difusión del nacionalismo. Trad. Eduardo L. Suárez. México: Fundo de Cultura Econômica, 1993.

ARAGÃO, Manoel Ximenes. Memórias do professor Manoel Ximenes de Aragão: as fases de minha vida – Genealogia. **Revista do Instituto Histórico – RIC**, Fortaleza, t.XXVII, 1913.

ARARIPE, J. C. Alencar. **Alencar, o padre rebelde**. 2. ed. Fortaleza: Casa de José de Alencar, 1996.

ARARIPE, Tristão de Alencar. *História da Província do Ceará:* desde os tempos primitivos até 1850. Fortaleza: Tipografia Minerva. 1958[1867].

ARAÚJO, Reginaldo Alves de. **Quando a ordem chegou ao Sertão**: as relações entre o Estado imperial e as elites da região do Acaraú — Ceará (1834-1846). 2012. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará/UFC, Fortaleza, 2012.

ARRUTI, José Maurício Andion. Morte e vida no Nordeste indígena: a emergência étnica como fenômeno histórico regional. **Estudos Históricos**, Rio de Janeiro, v. 8, n. 15, 1995.

ASSUNÇÃO, Matthias Röhrig. Balaiada e resistência camponesa no Maranhão (1838-1841). In: MOTTA, Márcia; e ZARTH, Paulo (Org.). **Formas de resistência camponesa**: visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história. Concepções de justiça e resistência nos Brasis. São Paulo: Editora da Unesp, 2008. v. 1.

BARRETO FILHO, Henyo Trindade. Invenção ou renascimento? Gênese de uma sociedade indígena contemporânea no Nordeste. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. **A viagem da volta**: etnicidade, política e reelaboração cultural no Nordeste indígena. 2 ed. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria/LACED, 2004.

BARROS, José D' Assunção. Escravidão Clássica e Escravidão Moderna. Desigualdade e Diferença no Pensamento Escravista: uma comparação entre os

antigos e modernos. **Ágora. Estudos Clássicos em Debate,** Aveiro-Portugal, p.195-230, 2013.

BARROS, Luís. **História de Viçosa do Ceará**. Fortaleza: Secretaria de Cultura e Desporto do Estado do Ceará. 1980.

BARROS, Paulo Sergio. **Confrontos invisíveis**: colonialismo e resistência indígena no Ceará. São Paulo: Annablume; Fortaleza/CE: Secult, 2002.

BARROSO, Gustavo. À margem da história do Ceará. 3. ed. Fortaleza/CE: ABC Editora, 2004. v. 2

BARROSO, José Liberato. **Compilação das Leis Provinciaes do Ceará – comprehedendo os annos de 1835 a 1861**: seguida de um índice alphabetico pelo mesmo autor. Rio de Janeiro: Typographia Universal de Laemmert. 1863. Tomo I.

BEOZZO, José Oscar. **Leis e regimentos das missões**: política indigenista no Brasil. São Paulo: Edições Loyola.1983.

BEZERRA, Antônio. *Notas de Viagem.* Fortaleza: Imprensa Universitária do Ceará. 1965[1884].

BLOCH, Marc. **Apologia da história, ou, o ofício de historiador**. Rio de Janeiro: Zahar, 2001.

BOSI, Alfredo. **Dialética da colonização.** São Paulo: Companhia das Letras. 1992.

BRAGA, Renato. **Dicionário geográfico e histórico do Ceará**. Fortaleza: Imprensa Universitária. 1964.

BRAGA JÚNIOR, Walter de Carvalho. **Marias e Madalenas entre a violência e a lei**: crimes contra mulheres pobres na Vila da Fortaleza e seu termo (1790-1830). 2010. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-Graduação em História, Fortlaeza, 2010.

BRASIL, Thomaz Pompeu de Sousa. **Ensaio estatístico da Província do Ceará**. Tomo I. Fac-símile da edição publicada em 1863. Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 1997[1863].

BRÍGIDO, João. *Ceará:* (homens e fatos). Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2001[1919].

BRUIT, Héctor Hernan. **Bartolomé de Las Casas e a simulação dos vencidos**. Campinas – SP: Editora da Unicamp. 1995.

CALLARI, Claudia Regina. Os Institutos Históricos: do patronato de D. Pedro II à construção de Tiradentes. **Revista Brasileira de História**. São Paulo, v.21, n. 47, 2001.

CÂMARA, José Aurélio Saraiva. **Fatos e documentos do Ceará provincial**. Fortaleza: Imprensa Universitária, 1970.

CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz de. Índios Cristãos: A conversão dos gentios na Amazônia Portuguesa (1653-1769). 2005. Tese (Doutorado de História) -Universidade Estadual de Campinas, Campinas/SP, 2005. CARVALHO, José Murilo de. A construção da ordem: a elite política imperial. Teatro de Sombras: a política imperial. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. \_. Cidadania no Brasil: o longo caminho. 10. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. CASTRO, Eduardo Viveiros de. O mármore e a murta: sobre a inconstância da alma selvagem. Revista de Antropologia, São Paulo, v.35, 1992. CASTRO, Jeanne Berrance. A milícia cidadã: a Guarda Nacional de 1831 a 1850. São Paulo: Ed. Nacional; Brasília: Instituto Nacional do Livro, 1977. CAVALCANTE, José Luiz. A Lei de Terras de 1850 e a reafirmação do poder básico do Estado sobre a terra. Revista Histórica, São Paulo, n. 2, 2005. CAVIGNAC, Julie A. A etnicidade encoberta: índios e negros no Rio Grande do Norte. Mneme – Revista de Humanidades, Caicó-RN, v.4, n. 8, Abr/Set, 2003. CHALHOUB, Sidney. A força da escravidão: ilegalidade e costume no Brasil oitocentista. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. COELHO, Elizabeth Maria Beserra. A política indigenista no Maranhão Provincial. São Luís: SIOGE, 1990. \_. **Territórios em confrontos**: a dinâmica da disputa pela terra entre índios e brancos no Maranhão. São Paulo: Editora HUCITEC, 2002. COELHO, Mauro Cezar. Do sertão para o mar: um estudo sobre a experiência portuguesa na América, a partir da Colônia, o caso do Diretório dos Índios (1751-1798). 2005. Tese (Doutorado em História) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. COSTA, João Paulo Peixoto. **Disciplina e invenção**: civilização e cotidiano indígena no Ceará (1812-1820). 2012. Dissertação (Mestrado em História) -Universidade Federal do Piauí, Teresina/PI, 2012. . Ordem e disciplina: a formação de tropas indígenas no Ceará na Revolução Pernambucana de 1817. In: PALITOT, Estêvão Martins. Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Secult/Museu do Ceará/IMOPEC, 2009. \_. O "entusiasmo" dos índios: discutindo a participação dos indígenas do Ceará na Revolução Pernambucana de 1817. Embornal, revista eletrônica da

CUNHA, Manuela Carneiro da. **Antropologia do Brasil**: mito, história, etnicidade. São Paulo: Brasiliense: Editora da Universidade de São Paulo, 1986.

Anpuh-CE, Fortaleza, Ano I, 2010.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Introdução a uma história indígena. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.) **História dos índios no Brasil**. São Paulo: Companhia das Letras, 1992.

CUNHA, Manuela Carneiro da. **Legislação Indigenista no Século XIX**: uma compilação: 1808-1889. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, Comissão Pró-Índio de São Paulo. 1992.

DANTAS, Beatriz G; SAMPAIO, José Augusto L; e, CARVALHO, Maria Rosário G. de. Os povos indígenas no Nordeste brasileiro: um esboço histórico. In: CUNHA, Manuela Carneiro. (Org.). **História dos Índios no Brasil**. São Paulo: Comissão Pró-Índio de São Paulo. 1992.

DIAS, Claudete Maria Miranda. Balaiada: a guerrilha sertaneja. **Estudos, Sociedade e Agricultura**, Rio de Janeiro, n. 5, p. 73-88, 1995.

\_\_\_\_\_. Movimentos sociais do século XIX: resistência e luta dos balaios no Piauí. In: MOTTA, Márcia; e ZARTH, Paulo (Org.). **Formas de resistência camponesa:** visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história: concepções de justiça e resistência nos brasis. São Paulo: Editora UNESP, 2008. v. 1. p.199-218.

DIAS, Maria Odila Leite da Silva. **A interiorização da metrópole e outros estudos.** São Paulo: Alameda, 2005.

DOLHNIKOFF, Miriam (Org.). José Bonifácio de Andrada e Silva: **Projetos para o Brasil.** São Paulo: Companhia das Letras. 1998.

DOLHNIKOFF, Miriam. Entre o centro e a província: as elites e o poder legislativo no Brasil oitocentista. **Almanack Brasiliense**, São Paulo, n. 01, p.80-92, 2005.

DOMINGOS, Simone Tiago. **Política e memória**: a polêmica sobre os jesuítas na Revista do IHGB e a política imperial (1839-1886). 2009. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Estadual de Campinas, Campinas/SP,2009.

DOMINGUES, Ângela. **Quando os índios eram vassalos**: colonização e relações de poder no Norte do Brasil na segunda metade do século XVIII. Lisboa. Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 2000.

DOMINGUES, Heloísa M. Bertol. A noção de civilização na visão dos construtores do império: a Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro: 1838-1850/60. 1990. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal Fluminense, Niterói/RJ, 1990.

DUARTE, Rones da Mota. **Natureza, Terra e Economia Agropastoril – Soure (CE)**: 1798-1860. 2012. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-Graduação em História, Fortaleza/CE, 2012.

DURHAM, Euníce Ribeiro. O lugar do índio. In: COMISSÃO PRÓ-ÍNDIO DE SÃO PAULO. **O** índio e a cidadania. São Paulo: Editora Brasilense, 1983.

FARAGE, Nádia. **As muralhas dos sertões**: os povos indígenas no rio Branco e a colonização. Rio de Janeiro: Paz e Terra; ANPOCS. 1991.

FELIX, Keile Socorro Leite. **Espíritos inflamados: a construção do estado nacional brasileiro e os projetos políticos no Ceará (1817-1840)**. 2010. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-Graduação em História, Fortaleza, 2010.

FIGUEIREDO FILHO, José de. **História do Cariri.** Juazeiro do Norte: Edições URCA; Fortaleza: Edições UFC, 2010.v.1.

FIGUERÖA, Silvia F. de M. Para pensar as vidas de nossos cientistas tropicais. **Ciência, Civilização e Impérios nos Trópicos**. Rio de Janeiro: Acces Editora, 2001.v.1.

FUNARI, Pedro Paulo. Grécia e Roma. 2. Ed. São Paulo: Contexto. 2002.

FUNES, Eurípedes Antônio. Negros no Ceará. In: SOUSA, Simone de (Org.). **Uma Nova História do Ceará.** 4. ed. Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2007. p. 103-132.

GABRIELLI, Cassiana Maria Mingotti. **Capuchinhos Bretões no Estado do Brasil**: estratégias políticas e missionarias (1642-1702). 2009. Dissertação (Mestrado em História), Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009.

GARCIA, Elisa Frühauf. O projeto Pombalino de imposição da língua portuguesa aos índios e a sua aplicação na América meridional. **Revista Tempo**, Rio de Janeiro, v.12, n. 23, p.33-48, 2007.

GARDNER, George. **Viagem ao interior do Brasil**: principalmente nas províncias do Norte e nos distritos do ouro e do diamante durante os anos de 1836-1841. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo. 1975.

GINSBURG, Carlo. Sinais: raízes de um paradigma indiciário. In: **Mitos, emblemas, sinais**: morfologia e história. São Paulo: Companhia das Letras, 1989.

GOMES, José Eudes A. Barroso. **As Milícias d'El Rey**: tropas militares e poder no Ceará setecentista. 2009. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal Fluminense, Niterói/RJ, 2009.

GOMES, Pereira Mércio. **O** índio na história: o povo Tenetehara em busca da liberdade. Petrópolis/RJ: Vozes, 2002.

GRUZINSKI, Serge. O renascimento ameríndio. In: NOVAES, Adauto (Org.). **A outra margem do ocidente**. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.

| O pensamento mestiço | São Paulo: | Companhia d | as Letras. | 2001. |
|----------------------|------------|-------------|------------|-------|
|----------------------|------------|-------------|------------|-------|

GUILLERMO, Palacios. Política externa, tensões agrárias e práxis missionária: os capuchinhos italianos e as relações entre o Brasil e o vaticano no início do Segundo Reinado. **Revista de História**, São Paulo, n. 167, p.139-222, jul/dez, 2012.

GUIMARAES, Manoel Luís Salgado. A disputa pelo passado na cultura histórica oitocentista no Brasil. In: CARVALHO, José Murilo de (Org.). Nação e cidadania no Império: novos horizontes. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. . Uma história da história nacional: textos de fundação. In: LIMA, Ivana Stolze; CARMO, Laura do (Org.). História social da língua nacional. Rio de Janeiro: Edições Casa de Rui Barbosa, 2008. Reinventando a tradição: sobre o antiguariado e a escrita da História. In: RIOS, Kênia Sousa; e FURTADO FILHO, João Ernani. (Org.) Em tempo: história, memória, educação. Fortaleza: Imprensa Universitária, 2008. HENRIQUE, Márcio Couto. Presente de branco: a perspectiva indígena dos "brindes" da civilização (Amazônia, século XIX). In: SIMPÓSIO DA ASSOCIAÇÃO NACIONAL DE HISTÓRIA. XXVII, 2013, Natal – RN. Anais... Natal – RN, 2013. JANCSÓ, István. Independência, Independências. In: JANCSÓ, István (Org.) Independência: história e historiografia. São Paulo: Hucite: Fapesp, 2005. KOSTER, Henry. Viagens ao Nordeste do Brasil. 11. ed. Recife: Fundação Joaquim Nabuco. Editora Massangana. 2002 [1816]. v. I. LANGER, Johnni; e RANKEL, Luiz Fernando. Cultura material e civilização: a exposição antropológica de 1882. Cadernos do CEOM, Chapecó/SC, v.19, n.24, 2006. LEITE NETO, João. Índios e terras - Ceará: 1850-1880. 2006. Tese (Doutorado em História) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife/PE, 2006. LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Lisboa / Rio de

LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Lisboa / Rio de Janeiro: Livraria Portugália / Instituto Nacional do Livro. 1943. Tômo III.

LOPES, Fátima Martins. **Em nome da liberdade**: as vilas de índios no Rio Grande do Norte sob o Diretório Pombalino no século XVIII. 2005. Tese (Doutorado em História) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife/PE, 2005.

\_\_\_\_\_. As mazelas do Diretório dos índios: exploração e violência no início do século XIX. In: OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.). **A presença indígena no Nordeste**: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011.

MACIEL, Dhenis Silva. **Valei-me, São Sebastião**: a epidemia de cólera morbo na vila de Maranguape (1862-1863). 2011. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará, Fortaleza/CE, 2011.

MAGALHÃES, Elói.Faroeste caboclo: catequese e civilização de índios Chocós na província do Ceará. In: OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.) **A presença indígena no Nordeste**: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011.

MALERBA, Jurandir. **Os brancos da lei**: liberalismo, escravidão e mentalidade patriarcal no Império do Brasil. Maringá: EDUEM, 1994.

MALHEIROS, Márcia. **Homens da fronteira**: índios e capuchinhos na ocupação dos Sertões do Leste, do Paraíba ou Goytacazes – Séculos XVIII e XIX. 2008. Tese (Doutorado em História) - Universidade Federal Fluminense, Niterói/RJ, 2008.

| MARÉS, Carlos Frederico. <b>A cidadania e os índios</b> . São Paulo: Ed. Brasiliense. Comissão Pró-Índio/SP. 1983                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Da tirania à tolerância: O Direito e os índios. In: NOVAES, Adauto. <b>A outra</b> margem do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.                                                                          |
| O direito envergonhado: o direito e os índios no Brasil. In: GRUPIONI, Luís Donisete Benzi (Org.). <b>Índios no Brasil</b> . 4 ed. São Paulo: Global: Brasília: MEC, 2000.                                             |
| MAIA, Lígio José de Oliveira. <b>Cultores da Vinha Sagrada</b> : missão e tradução nas Serras de Ibiapaba (século XVII). 2005. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará, Fortaleza/CE, 2005. |
| <b>Serras de Ibiapaba:</b> de aldeia à vila de Índios, vassalagem e identidade no Ceará colonial – Século XVIII. 2010. Tese (Doutorado em História) - Universidade Federal Fluminense, Niterói/RJ, 2010.               |
| MARTINS, Eduardo. A Assembleia Constituinte de 1823 e sua posição em relação à construção da cidadania no Brasil. Assis/SP: Tese de doutorado em História, Universidade Estadual Paulista – UNESP. 2008.               |
| MARTINS, Maria Fernanda Vieira. A velha arte de governar: o Conselho de Estado no Brasil Imperial. <b>Topoi</b> , Rio de Janeiro, n.12, v.7, p.178-221, 2006.                                                          |
| MARTINS, P. <sup>e</sup> Vicente. Pessoa Anta (BIOGRAFIA). <b>Revista do Instituto Histórico</b> – <b>RIC</b> . Fortaleza, Tomo XXXI, 1917.                                                                            |
| MATTOS, Hebe Maria. <b>Escravidão e cidadania no Brasil monárquico</b> . Rio de Janeiro: Zahar, 2000.                                                                                                                  |
| MATTOS, Ilmar Rohloff de. <b>Do Império do Brasil ao Império do Brasil</b> : estudos em homenagem a Luís Antônio de Oliveira Ramos. Faculdades de Letras da Universidade do Porto, 2004.                               |
| Construtores e herdeiros: a trama dos interesses na construção da unidade política. <b>Almanack braziliense</b> , São Paulo, n.1, maio de 2005.                                                                        |
| O Gigante e o espelho. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo (Org.). <b>O</b> Brasil imperial – Vol. II – 1831-1889. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 2009.                                                    |

MATTOS, Izabel Missagia de. **Civilização e Revolta**: povos Botocudos e indigenismo missionário na província de Minas. 2002. Tese (Doutorado em Ciências Sociais), Universidade Estadual de Campinas, Campinas/SP, 2002.

| MONTEIRO, John Manuel. <b>Negros da Terra</b> : índios e bandeiras nas origens de São Paulo. São Paulo: Companhia das Letras, 1994.                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| As raças índígenas no pensamento brasileiro do império. IN: MAIO, Marcos Chor; e SANTOS, Ricardo Ventura (Org.). <b>Raça, ciência e sociedade</b> . Rio de Janeiro: FIOCRUZ/CCBB, 1996.                                                                       |
| Armas e Armadilhas: História e resistência dos índios. In: NOVAES, Adauto. <b>A Outra margem do Ocidente</b> . São Paulo: Companhia das Letras, 1999.                                                                                                         |
| <b>Tupis, Tapuias e historiadores</b> : estudos de história indígena e do indigenismo. 2001. Tese (Livre Docência) - Universidade Estadual de Campinas. Campinas/SP, 2001.                                                                                    |
| MONTEIRO, Pedro Meira. <b>Luzes ao campo, luzes à nação</b> : o discurso ilustrado sobre a agricultura brasileira num período pré-independência e a idealização da nação civilizada. 1994. Monografia - Universidade Estadual de Campinas, Campinas/SP, 1994. |
| MOREIRA NETO, Carlos de Araújo. Í <b>ndios da Amazônia</b> : de maioria a minoria (1750-1850). Petrópolis – RJ: Editora Vozes. 1988.                                                                                                                          |
| MOREIRA, Vânia Maria Losada. Os índios e o império: história, direitos sociais e agenciamento indígena. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA. XXV, 2009. Fortaleza/CE, <b>Anais</b> Fortaleza/CE, 2009.                                                          |
| Terras indígenas do Espírito Santo sob o regime territorial de 1850. <b>Revista Brasileira de História,</b> São Paulo, v.22, n 43, p.153-169, 2002.                                                                                                           |

MOTA, Lúcio Tadeu. O Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro e as propostas de integração das comunidades indígenas no Estado Nacional. **Diálogos,** v.2, n.2. Maringá, 1998.

MOTTA, Márcia Maria Menendes. **Direito à terra no Brasil**: a gestação do conflito: 1795-1824. São Paulo: Alameda, 2012.

NASCIMENTO, Fátima Regina. A formação da coleção de indústria humana no Museu Nacional, século XIX. 2009. Tese (Doutorado em Antropologia Social) - Museu Nacional/Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2009.

NAUD, Lêda Maria. (Org.) Documentos sobre o índio brasileiro. **Revista de Informação Legislativa**, Brasília, 29, 1971.

NEVES, Guilherme Pereira das. A religião do império e a Igreja. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) **O Brasil Imperial, 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009.v. 1.

NEVES, Lúcia Maria Bastos Pereira das. Estado e política na Independência. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) **O Brasil Imperial, 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. v.1.

NEVES, Lúcia Maria Bastos Pereira das; e MACHADO, Humberto Fernandes. **O Império do Brasil**. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1999.

NEVES, Luiz Felipe Baêta. **O combate dos soldados de cristo na terra dos papagaios**. Rio de Janeiro: Editora Forense – Universitária. 1978.

OLIVEIRA, Almir Leal de. A Construção do Estado Nacional no Ceará na Primeira Metade do Século XIX: Autonomias Locais, Consensos Políticos e Projetos Nacionais. In: OLIVEIRA, Almir Leal de; e BARBOSA, Ivone Cordeiro (Org.) **Leis provinciais:** estado e cidadania (1835-1861). Fortaleza: INESP, 2009.

OLIVEIRA, Cecília Helena de Salles. Repercussões da Revolução: delineamento do Império do Brasil, 1808-1831. In: GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) **O Brasil Imperial, 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009.v.1.

OLIVEIRA JÚNIOR, Gerson Augusto de. **Torém**: brincadeira dos índios velhos. São Paulo: Annablume: Fortaleza: Secretaria da Cultura e Desportos, 1998.

OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos "índios misturados"? Situação colonial, territorialização e fluxos culturais. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. **A viagem da volta**: etnicidade, política e reelaboração cultural no Nordeste indígena. 2. ed. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria/LACED, 2004.

OLIVEIRA, João Pacheco de; e FREIRE, Carlos Augusto da Rocha. **A presença indígena na formação do Brasil.** Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006.

OLIVEIRA, João Pacheco de. O retrato de um menino Bororo: narrativas sobre o destino dos índios e o horizonte político dos museus, séculos XIX e XXI. **Tempo**. Rio de Janeiro, v.12, n. 23, jul-dez., 2007.

OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.). A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011.

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. **Identidade, etnia e estrutura social**. São Paulo: Livraria Pioneira Editora. 1976.

PARAISO, Maria Hilda Baqueiro. Repensando a política indigenista para os Botocudos no século XIX. **Revista de Antropologia**, São Paulo, USP, v.35, p.21-74. 1992.

PERRONE-MOISÉS, Beatriz. Índios livres e índios escravos: os princípios da legislação indigenista do período colonial (séculos XVI a XVIII). In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.). **História dos índios no Brasil.** São Paulo: Comissão Pró-Índio de São Paulo. 1992.

PINHEIRO, Francisco José. Mundos em confrontos: povos nativos e europeus na disputa pelo território. In: SOUSA, Simone (Org.) **Uma nova história do Ceará**. Fortaleza: Edições Demócrito Rocha. 2000.

\_\_\_\_\_. **Notas sobre a formação social do Ceará (1680-1820)**. Fortaleza: Fundação Ana Lima. 2008.

PINHEIRO, Irineu. **Efemérides do Cariri**. Juazeiro do Norte: Edições URCA; Fortaleza: Edições UFC, 2010.

POMPA, Maria Cristina. **Religião como tradução**: missionários, tupi e "tapuia" no Brasil colonial. 2001. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Universidade Estadual de Campinas, Campinas/SP, 2001.

PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Fontes inéditas para a história indígena no Ceará. **Caderno do NEPS.** Fortaleza: UFC. NEPS, 1992.

PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Cultura e História: sobre o desaparecimento dos povos indígenas. **Revista de Ciências Sociais,** Fortaleza/CE, v. 23/24, n.1/2, 1992-1993.

PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Aldeias indígenas e povoamento no NE no final do século XVIII: aspectos demográficos da Cultura de Contato. **Ciências Sociais Hoje**. São Paulo: Hucitec; ANPOCS, 1993.

PORTO ALEGRE, Maria Sylvia; MARIZ, Marlene da Silva; DANTAS, Beatriz Góis (Org.). **Documentos para a história indígena no Nordeste:** Ceará, Rio Grande do Norte e Sergipe. São Paulo: NHII/USP e FAPESP; Fortaleza/CE: SECULT, 1994.

PORTO ALEGRE, Maria Sylvia. Etnicidade e Mudança cultural. **Revista de Ciências Sociais,** Fortaleza/CE, v..27, n. 1/2, p. 136-142, 1996.

POUTIGNAR, Philippe. **Teorias da etnicidade:** seguido de Grupos étnicos e suas fronteiras de Fredrik Barth. São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1998.

PUNTONI, Pedro. **A guerra dos Bárbaros**: povos indígenas e a colonização do sertão Nordeste do Brasil, 1650-1720. São Paulo: Hucitec: FAPESP, 2002.

RAMOS, Xislei Araújo. **Por trás de toda fuga, nem sempre há um crime**: o recrutamento a laço e os limites da ordem no Ceará (1850-1875). 2003. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-Graduação em História, Fortaleza, 2003.

RESENDE, Maria Leônia Chaves de. Brasis coloniales: o gentio da terra nas Minas Gerais setecentistas (1730-1800). In: ENCONTRO DA ASSOCIAÇÃO DE ESTUDOS LATINO-AMERICANA, Washington, Set. 2001. **Anais...** Washington, 2001.

RESENDE, Maria Leônia Chaves de. **Gentios brasílicos**: índios coloniais em Minas Gerais Setecentista. Campinas/SP. 2003. Tese (Doutorado em História) - Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP. 2003.

RESENDE, Maria Leônia Chaves de; e LANGFUR, Hal. Minas Gerais indígena: a resistência dos índios nos sertões e nas vilas de El-Rei. **Revista Tempo**, Rio de Janeiro, n. 23. 2007.

RICCI, Magda. A Cabanagem, a terra, os rios e os homens na Amazônia: o outro lado de uma revolução. In: MOTTA, Márcia; e ZARTH, Paulo (Org.). **Formas de resistência camponesa**: visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história. Concepções de justiça e resistência nos Brasis. São Paulo: Editora UNESP, 2008. v.1.

RICUPERO, Rodrigo. **A formação da elite colonial**: Brasil c. 1530 – c. 1630. São Paulo: Alameda, 2009.

RODRIGUES, Jaime. Índios e africanos: do "pouco ou nenhum fruto" do trabalho à criação de "uma classe trabalhadora. **História Social**, Campinas/SP, n.2. p.9-24.. 1995.

SAMPAIO, Patrícia Melo. Política indigenista no Brasil imperial. GRINBERG, Keila; e SALLES, Ricardo. (Org.) **O Brasil Imperial, 1808-1831**. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. v.1.

\_\_\_\_\_. **Espelhos partidos**: etnia, legislação e desigualdade na Colônia. Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2011.

SCHWARCZ, Lilia K. Moritz. **Os guardiões da nossa história oficial:** os Institutos Históricos e geográficos brasileiros. São Paulo: IDESP, 1989.

SCOTT, James C. A dominação e a arte da resistência. Lisboa: Letra Livre. 2013.

SERAINE, Florival. Para o estudo do processo de folclorização. **Revista do Instituto do Ceará – RIC,** Fortaleza, t.XCI, 1977.

SILVA, Isabelle Braz Peixoto da. Vilas de índios no Ceará Grande: dinâmicas locais sob o Diretório Pombalino. 2003. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Universidade Estadual de Campinas, Campinas/SP, 2003.

\_\_\_\_\_. O relatório provincial de 1863 e a expropriação das terras indígenas. In: OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.) **A presença indígena no Nordeste**: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011.

SILVA, José Bonifácio de Andrada e. "Apontamentos para civilização dos índios bravos do Império do Brasil". In: DOLHNIKOFF, Miriam (Org.). **José Bonifácio de Andrada e Silva: p**rojetos para o Brasil. São Paulo: Companhia das Letras. 1998.

SILVIA, Lígia Osorio. **Terras devolutas e latifúndio**: efeitos da lei de 1850. Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 1996.

SIMIONI, Ana Paula Cavalcanti. Os efeitos dos discursos: saber e poder para Michel Foucault e Pierre Bourdieu. **Plural,** São Paulo, n. 6. 103-117, 1999.

SOUSA, Mônica Hellen Mesquita de. **Missão na Ibiapaba**: estratégias e táticas na Colônia nos séculos XVII e XVIII. 2003. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-Graduação em História, Fortaleza/CE, 2003.

SOUSA, Simone (Org.) **Uma nova história do Ceará**. Fortaleza: Edições Demócrito Rocha. 2000.

SOUZA, Laura de Mello e. **O diabo e a Terra de Santa Cruz**: feitiçarias e religiosidade popular no Brasil colonial. São Paulo: Companhia das Letras, 1986.

SOUZA, Maria Regina Santos de. Ambiguidades de uma guerra. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, XXIII, 2005, Londrina, **Anais...**, Londrina, 2005.

SPOSITO, Fernanda. **Nem cidadãos, nem brasileiros**: Indígenas na formação do Estado Nacional brasileiro e conflitos na província de São Paulo (1822-1845). 2006. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 2006.

STUDART, Guilherme. *Dicionário bio-bibliográfico cearense*. Fortaleza: Impresso pela Tipografia A Vapor. 1910. 3v.

TAVARES, Célia Cristina da Silva. **Entre a cruz e a espada:** Jesuítas e a América Portuguesa. 1995. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal Fluminense, Niterói/RJ, 1995.

THÉBERGE, Pedro. **Esboço histórico sobre a província do Ceará**. Fortaleza: Fundação Waldemar Alcântara, 2001[1869]. 2t.

THOMPSON, Edward Palmer. **Senhores e caçadores**: a origem da lei negra. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

VAINFAS, Ronaldo. **Os protagonistas anônimos da história**: micro-história. Rio de Janeiro: Campus, 2002.

VALLE, Carlos Guilherme Octaviano do. **Os Tremembé, grupo étnico indígena no Ceará**: laudo antropológico solicitado pela Coordenadoria de Defesa dos Direitos e Interesses das Populações Indígenas/Procuradoria Geral da República. Rio de Janeiro, 1992. Mimeo.

| <b>Terra, tradição e etnicidade:</b> os Tremembé do Ceará. 1993. Dissertação ( Mestrado em Antropologia Social) - Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social/Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1993.                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Aldeamentos indígenas no Ceará do século XIX: revendo argumentos históricos sobre desaparecimento étnico. In: PALITOT, Estêvão Martins (Org.) <b>Na mata do sabiá</b> : contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Secult/Museu do Ceará/ IMOPEC, 2009. |
| Terras, índios e caboclos em foco: o destino dos aldeamentos indígenas no Ceará (século XIX). In: OLIVEIRA, João Pacheco de [Org.] <b>A presenca indígena no</b>                                                                                                          |

**Nordeste**: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011.

VARNHAGEN, Francisco Adolfo de. **História geral do Brasil.** 7. ed. São Paulo e Belo Horizonte: Edusp/Itatiaia. 1980 [1854-57]. 5v.

VIEIRA, Geyza Kelly Alves. Entre perdas, feitos e barganhas: a elite indígena na capitania de Pernambuco, 1669-1732. In: OLIVEIRA, João Pacheco de (Org.) A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa. 2011.

VIEIRA JUNIOR, Antônio Otaviano. O açoite da seca: família e migração no Ceará (1780-1850). In: ENCONTRO DA ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE ESTUDOS POPULACIONAIS, XIII, 2002, Ouro Preto – MG, **Anais...** Ouro Preto – MG, 2002.

XAVIER, Maico Oliveira. **Cabôcullos são os brancos**: dinâmicas das relações socioculturais dos índios do Termo da Vila Viçosa Real – Século XIX. Fortaleza: SECULT/CE, 2012.

| pedimos a Vossa Magestade Fidellicima mande recolher o Directorio por<br>num Decreto: os índios de Vila Viçosa Real e o requerimento de 1814. Texto<br>apresentado no In: ENCONTRO INTERNACIONAL DE HISTÓRIA COLONIAL. IV,<br>setembro de 2012, Belém/PA, <b>Anais</b> Belém/PA, 2012. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Índios e jesuítas na Aldeia da Ibiapaba (1700-1759). <b>Revista Historiar</b> . Sobral/CE. Ano II. n. l 2010.                                                                                                                                                                          |

#### **FONTES**

#### ARQUIVO NACIONAL DO RIO DE JANEIRO – ANRJ.

BRASIL. CONSELHO DE ESTADO DO IMPÉRIO. Parecer do Conselho de Estado do Império do Brasil, apresentando o projeto do Regulamento acerca das missões de catequese e civilização dos índios. 15/02/1845. Rio de Janeiro, 1845. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro. Fundo: Conselho de Estado. Código do Fundo: 1R. Códice 0049, v. 2.)

BRASIL. CONSELHO DE ESTADO DO IMPÉRIO. Parecer do Conselho de Estado do Império do Brasil, sobre a "Representação do Diretor Geral dos Índios do Ceará, em que pede uma gratificação". 11/12/1846. Rio de Janeiro, 1846. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ . Fundo: Conselho de Estado. Código do Fundo: 1R. Códice 0049, v. 3.)

BRASIL. DIRETORIA GERAL DAS TERRAS PÚBLICAS DO MINISTÉRIO DOS NEGÓCIOS DO IMPÉRIO. Correspondência de Bernardo Augusto Nascentes Azambuja, gerada através da Diretoria Geral das Terras Públicas do Ministério dos Negócios do Império, para o engenheiro Antônio Gonçalves da Justa Araújo: "Declarando a maneira por que deve desempenhar a Commissao de que vai encarregado na Provincia do Ceará". 06/08/1860. Rio de Janeiro, 1860. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>6</sup>14.)

BRASIL. MINISTÉRIO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. **Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Joaquim José Ignácio, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 15/04/1861.** Rio de Janeiro, 1861. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ: Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>1).

BRASIL. MINISTÉRIO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, João Lins Vieira Cansanção de Sinimbu, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 02/10/1862. L 24 (1860-1862). Rio de Janeiro, 1862. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>1).

BRASIL. MINISTÉRIO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, João Lins Vieira Cansanção Sinimbu, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 15/12/1862. L 24 (1860-1862). Rio de Janeiro, 1862. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>1.)

BRASIL. MINISTÉRIO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Antônio Francisco de Paula Souza, para o presidente do Ceará, Francisco Ignácio Marcondes Homem de Mello. 08/03/1866. Rio de Janeiro, 1866. (Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>1.)

BRASIL. MINISTÉRIO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Manuel Felizardo de Sousa e Melo, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, e outros presidentes de províncias. 28/08/1861. Rio de Janeiro, 1861. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>6</sup>17)

BRASIL. MINISTÉRIO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, João Vieira Lins Cansanção de Sinimbu, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, e para presidentes doutras províncias. 12/06/1862. Rio de Janeiro, 1862. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ.Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>6</sup>17)

BRASIL. MINISTÉRIO DA JUSTIÇA. "Despacho de S. Ex.ª o S. Ministro" da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato. 31/07/1861. Rio de Janeiro, 1861. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>270.)

BRASIL. Ministério DOS NEGÓCIOS DO IMPÉRIO. "Comunicado" de José da Costa Carvalho, ministro dos Negócios do Império, ao presidente do Ceará, Fausto Augusto de Aguiar. 21/10/1850. Registrado no livro "que ha de servir para o Lançamento do expediente relativo á Cathequese e Civilisação dos Índios. 4ª Secção da Secretaria d'Estado dos Negocios do Imperio em 5 de Setembro de 1849". Rio de Janeiro, 1850. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice \*IA<sup>7</sup>4)

CEARÁ. JUNTA TEMPORÁRIA DO GOVERNO. Representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823. Rio de Janeiro, 1823 .(Arquivo Nacional do Rio de Janeiro. Fundo: Série Justiça. Códice IJ<sup>1</sup>719)

CEARÁ. PROVÍNCIA. **Ofício de Joaquim José Barbosa, Diretor Geral de índios da província do Ceará, para Manuel Alves Branco, ministro dos Negócios do Império. 06/04/1846.** Rio de Janeiro, 1846. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro – ANRJ. Fundo: Série Agricultura. Código do Fundo: 8T. Códice IA<sup>7</sup>2.)

CEARÁ. PROVÍNCIA. CHEFATURA DE POLÍCIA. Cópia do Ofício do Chefe de Polícia do Ceará, de 12/02/1861. Anexada ao ofício que o presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo enviou ao ministro da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato, em 10/06/1861. Rio de Janeiro, 1861. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>270.)

CEARÁ. PROVÍNCIA. **Ofício do presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, para o ministro da Justiça, Francisco de Paula Negreiros Saião Lobato. 10/06/1861.** Rio de Janeiro, 1861. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro. Fundo: Série Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>270.)

CEARÁ.PROVÍNCIA. **Ofício de José Joaquim Coelho, para o ministro Paulino José Soares de Souza. 05/11/1841.** Rio de Janeiro, 1841. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro. Fundo: Séria Justiça. Código do Fundo: Al. Códice IJ<sup>1</sup>261.)

RELATO anexado, inicialmente, a uma representação da Junta Temporária do Governo do Ceará, enviada para José Bonifácio de Andrada e Silva, ministro dos Negócios do Império, por requisição e em favor dos índios da Serra de Maranguape, fevereiro de 1823. Rio de Janeiro, 1823. (Arquivo Nacional do Rio de Janeiro. Fundo: Série Justiça. Códice IJ<sup>1</sup>719.)

### BIBLIOTECA NACIONAL DO RIO DE JANEIRO - BNRJ.

ALEMÃO, Francisco Freire. **Diário de viagem de Francisco Freire Alemão.** "**Viagem de Fortaleza até a Serra Grande**". **09/10/1860 a 02/03/1861.**(Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Setor: Microfilmagens. Coleção Freire Alemão, I – 28, 8, 011.)

ALEMÃO, Francisco Freire. Informações sobre a primeira cultura de café na Serra de Maranguape dada por Manuel Félix Araújo. Maranguape, 28 de abril de 1861. (Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Setor: Microfilmagens. Coleção Freire Alemão, I – 28,8,75.)

ASSUNÇÃO, Antônio Marques. Relatório de Antônio Marques da Assunção, morador em São Benedito – Termo da Vila Viçosa Real. Entregue ao botânico Francisco Freire Alemão, em novembro de 1860. (Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Coleção Freire Alemão, I - 28,12,34.)

BRASIL. MINISTÉRIO DOS NEGÓCIOS DO IMPÉRIO. **Ofício de José Lino Coutinho, ministro dos Negócios do Império, para a Câmara dos Deputados. 20/08/1831**. Rio de Janeiro, 1831.( Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Setor: Manuscritos. II – 32, 24, 015.)

CEARÁ. PRESIDENCIA DA PROVÌNCIA. Correspondência emitida pelo vicepresidente do Ceará, José de Castro Silva, para Manuel José de Sousa França, ministro dos Negócios do Império. 28/07/1831. (Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Setor: Manuscritos. Referência do Documento: C – 0750, 029).

CEARÁ. PROVÍNCIA. CÂMARA E HABITANTES DA VILA DE MONTE MOR NOVO. Representação, com abaixo-assinado, da Câmara e habitantes da Vila de Monte Mor Novo, pedindo a transferência dos índios dali para a Vila de Messejana – 1828. Monte Mor Novo, 1828. (Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Setor: Manuscritos. II – 32, 24, 015.)

CEARÁ. PROVÍNCIA. Requerimento enviado pelo Governo do Ceará ao Ministério dos Negócios do Império, atribuído aos índios de Monte Mor o Velho. 28/07/1831. (Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Setor: Manuscritos. Referência do Documento: 28/07/1831. C – 0750, 029.)

## CEARÁ, Arquivo Público do Estado do Ceará - APEC.

BRASIL. MINISTÉRIO DO IMPÉRIO. **Aviso n.º 7, emitido pelo ministro Pedro de Araújo Lima ao presidente do Ceará. 19/08/1857.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 20 -1854-1859).

BRASIL. MINISTÉRIO DO IMPÉRIO. **Aviso do ministro Luís Pedreira de Couto Ferras, emitido para o presidente do Ceará. 12/11/1855**. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 20 – 1854/1859).

BRASIL. MINISTÉRIO DO IMPÉRIO. **Aviso do ministro Pedro de Araújo Lima, emitido para o presidente do Ceará. 23/01/1858.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 20 – 1854/1859).

BRASIL. MINISTÉRIO DO IMPÉRIO. Aviso do ministro Pedro de Araújo Lima, enviado para o presidente do Ceará. 25/10/1858. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios)

BRASIL. MINISTÉRIO DO IMPÉRIO. **Aviso n.º 21, emitido pelo ministro José da Costa Carvalho ao presidente do Ceará. 16/01/1851.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 4 – 1850/1852).

BRASIL. MINISTÉRIO DO IMPÉRIO. **Aviso n.º 6, emitido pelo ministro Pedro de Araújo Lima ao presidente do Ceará. 04/08/1857.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 20 – 1854/1859).

BRASIL. MINISTÉRIO DOS NEGÓCIOS DO IMPÉRIO. Correspondência do ministro dos Negócios do Império, Manuel Alves Branco, ao presidente do Ceará. 03/03/1846. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 88A - 1844/1846).

BRASIL. MINISTÉRIO DOS NEGÓCIOS DO IMPÉRIO. Correspondência do Ministério dos Negócios do Império, emitida ao presidente do Ceará, Antônio de Sales Nunes Belford. 03/07/1826. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 89 -1826)

BRASIL. MINISTÉRIO DOS NEGÓCIOS DO IMPÉRIO. Correspondência do ministro dos Negócios do Império, José Feliciano Fernandes Pinheiro, para o presidente do Ceará, Antônio de Sales Nunes Belford. 18/08/1826. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 89 -1822/1826).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. **Aviso do ministro Domiciano Leite Ribeiro, enviado para o presidente do Ceará. 11/03/1864.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 24 – 1860/1862).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, José Fernandes da Costa Pereira Júnior, para o presidente do Ceará, Joaquim da Cunha Freire (o Barão da Ibiapaba). 30/09/1874. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 29 – 1874/1875).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso Circular do ministro Alfredo Rodrigues Fernandes Chaves, para o presidente do Ceará e presidentes das demais províncias do Império do Brasil. 12/11/1886. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 35 – 1886/1888).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, João Lins Vieira Cansanção de Sinimbu, ao presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo. 15/12/1862. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 24 -1860/1862).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Antônio Francisco de Paula Souza, para o presidente do Ceará, Francisco Ignácio Marcondes Homem de Mello. 22/07/1865. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 24 – 1860/1862).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Manuel Felizardo de Sousa e Melo, para o presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de Azevedo, e outros presidentes de províncias. 28/08/1861. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 24 – 1860/1862).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, José Fernandes da Costa Pereira Júnior, para o presidente do Ceará, Joaquim da Cunha Freire (o Barão da Ibiapaba). 20/05/1874. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 29 -1874/1875).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso Circular do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, José Antônio Saraiva, para o presidente do Ceará e presidentes das demais províncias do Império do Brasil. 17/01/1882. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 32 (1881-1882).

BRASIL. MINISTRO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, João Lins Vieira Cansanção de Sinimbu, ao presidente do Ceará, Manuel Antônio Duarte de

**Azevedo. 02/10/1862.** Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 24 – 1860/1862).

BRASIL. MINISTÉRIO DA AGRICULTURA, COMÉRCIO E OBRAS PÚBLICAS. Aviso do ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Antônio Francisco de Paula Souza, para o presidente do Ceará, Francisco Ignácio Marcondes Homem de Mello. 08/03/1866. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 24 – 1860/1862).

CEARÁ. GOVERNO DA CAPITANIA. Carta do Capitão-Mor da capitania do Ceará, Antônio José Victoriano Borges da Fonseca, enviada ao Diretor de Índios da Vila de Soure. 23/05/1765. (Arquivo Público do Estado do Ceará). Fundo: Governo da Capitania. Cx. 27. L 86 (1762-1807).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA Ofício do Governo da província para Paulo Fontenele, diretor dos índios da Vila Viçosa Real. 21/05/1824. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.1. L 2 (1824).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, enviado ao diretor de índios de Arronches. 19/06/1829.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx. 5, L 13 - 1829)

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, enviado para João da Cunha Pereira, diretor dos índios de Messejana. 30/06/1829.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.5, L.13 - 1829).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. "Relação dos Indios por Portaria de hoje nomeados para Directores de Indios nas diversas Aldêas desta Provincia", assinada pelo secretário do Governo provincial, D. or Francisco de Assis Bezerra Menezes. 02/09/1846. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.15, L 53 - 1841/1847).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. Ofício de José Joaquim Coelho, enviado para o ministro Paulino José Soares de Souza: "Participando ter proposto à Assembleia Provincial as medidas para melhorar a condição dos índios". 05/11/1841. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx. 11, L 30 – 1835/1843).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente do Ceará, Ignácio Correia de Vasconcelos, para o Diretor Geral de Índios desta província, Joaquim José Barbosa. 08/02/1847.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx. 16, L 74 – 1846/1847).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente do Ceará, Manuel Joaquim Pereira da Silva, aos "S.<sup>es</sup> Presidente e Vereadores da Câmara da Villa de Monte Mor Novo". 19/06/1829**. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Provícnia. Cx.5, L 13 -1829).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente Francisco de Sousa Martins, enviado para o ministro Francisco Ramiro de Assis Coelho. 20/06/1840.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx. 11, L 30 – 1835/1843).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente Manuel Antônio Duarte de Azevedo, para o ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas, Manuel Felizardo de Sousa e Melo. 27/12/1861.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.16, L 133 – 1861/1872).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, enviado para José Monteiro Gondim, diretor de índios de Soure. 20/08/1829.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.5, L 13 - 1829).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, enviado para o diretor de índios de Arronches, Vicente Ferreira dos Reis. 12/09/1829.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.5, L 13 - 1829).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. **Ofício do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, enviado para José Moreira Gondim, diretor de índios de Soure. 25/09/1829.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.5, L13 - 1829).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. Portaria do presidente Antônio de Sales Nunes Belford, para o diretor de índios de Messejana, João da Cunha Pereira. 24/07/1828. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx. 4. L 10 (1827-1828).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. Portaria do presidente do Ceará, Ignácio Correia de Vasconcelos, nomeando diretores para os aldeamentos de Messejana, Arronches e Soure. 02/04/1846. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.15, L 53 – 1841/1847).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. Portaria do presidente do Ceará, Ignácio Correia de Vasconcelos, nomeando diretores para os aldeamentos de Baturité, Vila Viçosa, Ibiapina, Almofala e Monte Mor o Velho. 01/09/1846. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.15, L 53 -1841/1847).

CEARÁ. GOVERNO DA PROVÍNCIA. Portaria do presidente Manuel Joaquim Pereira da Silva, para o diretor de índios de Messejana, João Ferreira de Veras. **05/08/1829.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Província. Cx.5, L 13 (1829).

CEARÁ. JUNTA PROVISÓRIA DO GOVERNO. **Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, emitido para Francisco Carvalho Mota, coronel da vila de Granja. 30/09/1822.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Capitania. Cx. 31, L 98 (1822).

CEARÁ. JUNTA PROVISÓRIA DO GOVERNO. Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, emitido para Jacinto Fernandes de Araújo, Ouvidor Interino da Comarca de Fortaleza. 02/10/1822. Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Capitania. Cx. 31, L 98 (1822).

CEARÁ. JUNTA PROVISÓRIA DO GOVERNO. Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, emitido para o Sargento Comandante do Destacamento de Maranguape, Vitorino A. de Souza. 04/10/1822. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Capitania. Cx. 31, L 98 (1822).

CEARÁ. JUNTA PROVISÓRIA DO GOVERNO. **Ofício da Junta Provisória do Governo do Ceará, emitido para Amaro Joaquim de Moraes e Castro, vigário da Vila de Arronches. 11/10/1822.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Capitania Cx. 31, L 98 (1822).

CEARÁ. PROVÍNCIA. Ofício do presidente João Silveira de Sousa, enviado para o ministro Pedro de Araújo Lima. 13/02/1858. Transcrito após um Aviso enviado por este último ao primeiro, datado de 25 de outubro de 1858. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 20 – 1854/1859).

CEARÁ. PROVÍNCIA. MUNÍCIPIO DE MARANGUAPE. **Documento, com abaixo-assinado, dos** "agricultores no Munícipio de Maranguape, Província do Ceará", pedindo ao Imperador – por intermédio do Ministério da Agricultura – a medição de terras neste lugar. 20/03/1864. (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Ministérios. L 24 - 1860-1862).

ÍNDIOS DE VILA VIÇOSA REAL. **Requerimento dos Índios de Vila Viçosa Real à Coroa, 1814.** (Arquivo Público do Estado do Ceará. Fundo: Governo da Capitania. Cx.29. L. 93 (1812-1815).

## BIBLIOTECA GOVERNADOR MENEZES PIMENTEL - BGMP. NÚCLEO DE MICROFILMAGENS

CEARÁ. PROVÍNCIA. "Fala que fez o Diretor Geral dos Índios desta província na ocasião em que passou Mostra Geral aos Índios da Aldeia de Arronches, na povoação de Maranguape da mesma Aldeia". 31/12/1846. **Jornal o Cearense**, Fortaleza, n. 20, 1846. (Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Rolo n. 94 – 1846/1848).

CEARÁ. PROVÍNCIA. Relatórios dos Presidentes da Província do Ceará. Relatório de Manuel Felizardo de Sousa Melo, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/08/1838. (Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens da BGMP. Rolo 1 - 1836 a 1857).

CEARÁ. PROVÍNCIA. Relatórios dos Presidentes da Província do Ceará. Relatório de João Antônio de Miranda, apresentado na Assembleia Legislativa

**Provincial. 01/08/1839.** (Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens - Rolo 1 - 1836 a 1857).

CEARÁ. PROVÍNCIA. Relatórios dos Presidentes da Província do Ceará. Relatório do presidente José Bento da Cunha Figueiredo Júnior, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 09/10/1863. (Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens Rolo 2 (1858 a 1864).

CEARÁ. PROVÍNCIA. Ofício do presidente do Ceará, Ignácio Correia de Vasconcelos, enviado para o Juiz Municipal Interino da Vila de Granja. Produzido no "Expediente do dia 5 de outubro de 1846". **Jornal o Cearense**, Fortaleza, n.º 3, 1846. (Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Rolo n. 94 - 1846-1848).

CEARÁ. PROVÍNCIA. **Relatórios dos Presidentes da Província do Ceará. Relatório de Francisco de Sousa Martins, apresentado na Assembleia Provincial. 01/08/1840.** Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Rolo 1 - 1836 a 1857).

CEARÁ. PROVÍNCIA. Relatórios dos Presidentes da Província do Ceará. Relatório de José Joaquim Coelho, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 10/09/1841. (Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens. Rolo 1 -1836 a 1857).

CEARÁ. PROVÍNCIA. Relatórios dos Presidentes da Província do Ceará. Relatório de José Maria da Silva Bitancourt, apresentado na Assembleia Legislativa Provincial. 01/06/1843. (Biblioteca Governador Menezes Pimentel – BGMP. Núcleo de Microfilmagens Rolo 1 - 1836 a 1857).

### BIBLIOTECA DA ASSEMBLEIA LEGISLATIVA DO CEARÁ - BALC.

CEARÁ. ASSEMBLEIA LEGISLATIVA. **Anais da Assembleia Geral Constituinte e Legislativa do Império do Brasil. Tomo I, II, III, IV e V.** Rio de Janeiro: Typographia do Imperial Instituto Artístico. 1874.

### ARQUIVO DA CÚRIA DIOCESANA DE TIANGUÁ - ACDT.

IGREJA CATÓLICA. CÚRIA DIOCESANA DE TIANGUÁ. Livros de batismo: 1844-1848. Tianguá, 1848. Livro. 68.

IGREJA CATÓLICA. CÚRIA DIOCESANA DE TIANGUÁ. Livros de batismo: 1869-1870. Tianguá, 1870. Livro 71.

IGREJA CATÓLICA. CÚRIA DIOCESANA DE TIANGUÁ. Livro de casamento: 1824-1850. Tianguá, 1850. Livro 133.

#### **OUTRAS FONTES:**

BRASIL. CONSTITUIÇÃO. Constituição Política do Império do Brasil, 25/03/1824. ALVES FILHO, Ivan. **Brasil, 500 anos em documentos**. Rio de Janeiro: Mauad. 1999.

BRASIL. IMPÉRIO. **Relatório de Joaquim Marcelino de Brito, ministro dos Negócios do Império, para a Assembleia Geral Legislativa**. Rio de Janeiro: Typographia Nacional. Publicado em 1847, relativo ao ano de 1846.

BRASIL. IMPÉRIO. "Decisão n. 92 – Ministério do Império". In: CUNHA, Manuela Carneiro da. (Org.) **Legislação Indigenista no Século XIX: uma compilação – 1808-1889.** São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo: Comissão Pró-Índio de São Paulo, 1992.

BRASIL. IMPÉRIO. CONSELHO DE ESTADO. Regulamento acerca das missões de catequese e civilização indígena. Consubstanciado no Decreto n.º 426, de 24/07/1845. MOREIRA NETO, Carlos de Araújo. **Índios da Amazônia**: de maioria a minoria (1750-1850). Petrópolis – RJ: Editora Vozes. 1988.

BRASIL. IMPÉRIO. Lei n.º 16 (Ato Adicional), de 12/08/1834, aprovada pela Câmara dos Deputados do Império. Rio de Janeiro, 1834. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil\_03/leis/lim/lim16.htm, acesso em 30/11/2012, às 10:20 hs.

BRASIL. TERCEIRO CONSELHO DE ESTADO DO IMPÉRIO. Atas do Terceiro Conselho de Estado do Império do Brasil (1842-1850). Ata do dia 29 de maio de 1845. Dispónível em:

www.senado.gov.br/publicacoes/anais/asp/AT\_AtasDoConselhoDeEstado.asp. Acessada no dia 10 de abril de 2014, às 18:02 hs.

CEARÁ. PROVÍNCIA. Relato do presidente Antônio de Sales Nunes Belford, enviado para o Ministério dos Negócios do Império. 03/11/1826. In: NAUD, Lêda Maria. (Org.) "Documentos sobre o índio brasileiro". 2.ª Parte. **Revista de Informação Legislativa**, Brasília, n.29, 1971.

CEARÁ. PROVÍNCIA. Lei Provincial n.º 188, 22/12/1839. IN: BARROSO, Dr. José Liberato. "Compilação das Leis Provinciaes do Ceará: comprehedendo os annos de 1835 a 1861. Seguida de um índice alphabetico pelo mesmo autor". Rio de Janeiro: Typographia Universal de Laemmert. 1863. Tomo I.

CEARÁ. PROVÍNCIA. Lei provincial n.º 2, 13/05/1835. IN: BARROSO, Dr. José Liberato. **Compilação das Leis Provinciaes do Ceará**: comprehedendo os annos de 1835 a 1861. Seguida de um índice alphabetico pelo mesmo autor. Rio de Janeiro: Typographia Universal de Laemmert. 1863. Tomo I.

CEARÁ. PROVÍNCIA. Lei provincial n.º 88, 25/09/1837. IN: BARROSO, Dr. José Liberato. "Compilação das Leis Provinciaes do Ceará: comprehedendo os annos de 1835 a 1861. Seguida de um índice alphabetico pelo mesmo autor". Rio de Janeiro: Typographia Universal de Laemmert. 1863. Tomo I.

CEARÁ. PROVÍNCIA. Ofício do Diretor Geral de índios do Ceará, Joaquim José Barbosa, ao Ministério dos Negócios do Império. 8/10/1846. Citado por: VALLE, Carlos Guilherme do. Aldeamentos indígenas no Ceará do século XIX: revendo argumentos históricos sobre desaparecimento étnico. p.119. In: PALITOT, Estêvão Martins (Org.). Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Secult/Museu do Ceará/IMOPEC, 2009.

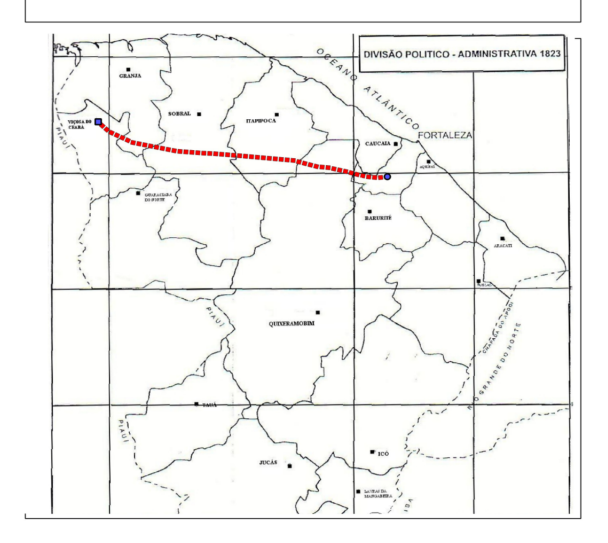
CEARÁ. PROVÍNCIA. Parecer apresentado e discutido pelos membros do Conselho do Governo provincial do Ceará, de 1826: In: "**Documentos Sobre os Nossos Indígenas**". Fortaleza: RIC. t.LXXVII, 1963[1826].

PORTUGAL. REINO. "Directorio que se deve observar nas povoações dos Índios do Pará, e Maranhão, Em quanto Sua Mageftade naõ mandar o contrario". In: BEOZZO, José Oscar. **Leis e regimentos das missões**: política indigenista no Brasil. São Paulo: Edições Loyola.1983.

PORTUGAL. REINO. Carta Régia de 13 de Maio de 1798. In: MOREIRA NETO, Carlos de Araújo. **Índios da Amazônia: De maioria a minoria (1750-1850).** Petrópolis. Rio de Janeiro: Editora Vozes.1988.

# ANEXO 1 Mapas.

Mapa 1
Província do Ceará (1823)





Fonte: Atlas do Ceará - 1997. Fundação Instituto de Planejamento do Ceará -IPLANCE

Elaboração: Karine Monteiro Rebouças Data: Janeiro de 2015

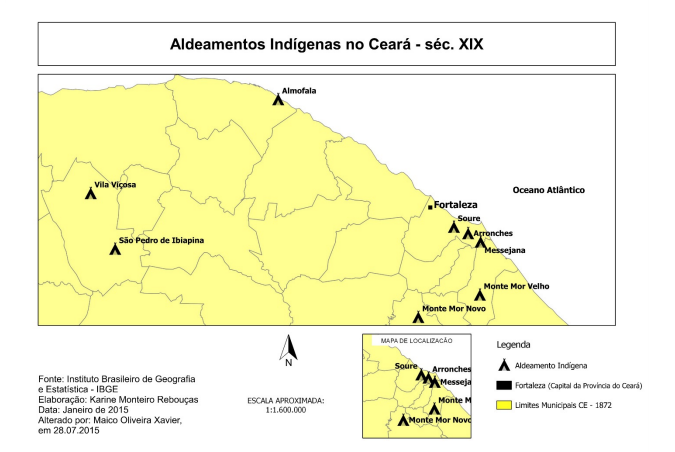
#### Legenda

- Vila Viçosa
- Maranguape

Representação do itinerário entre Maranguape e Vila Viçosa

Limites Municipais CE (1823)

### Mapa 2





Mapa 3

Província do Ceará: divisão político-administrativa de 1823.

Fonte: Atlas do Ceará – 1997. Fundação Instituto de Planejamento do Ceará – IPLANCE.

### Legenda

Vila do Crato.

Vila do Jardim.

Elaboração: Maico Oliveira Xavier.

Data – Fevereiro de 2015.

# Anexo 2 Documentos Fotografados.

Foto 1

Trecho final do requerimento enviado, através da Junta Temporária do Governo do Ceará, de fevereiro de 1823, ao ministro José Bonifácio de Andrada e Silva.

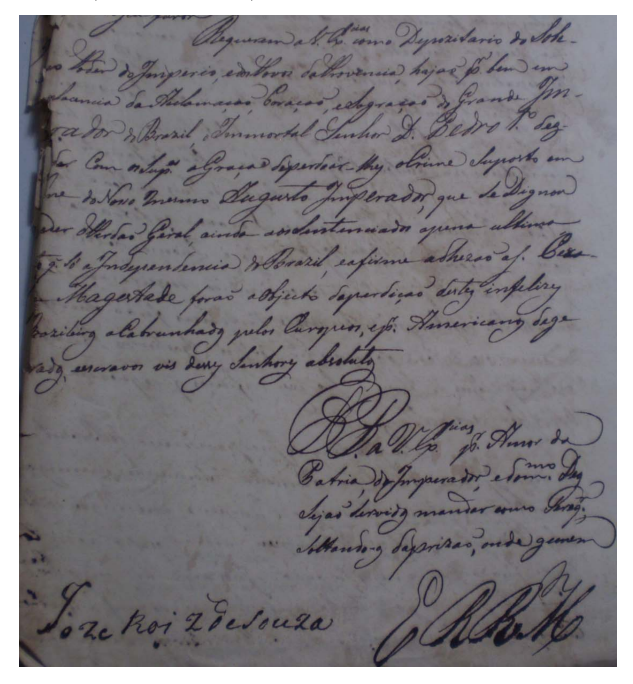
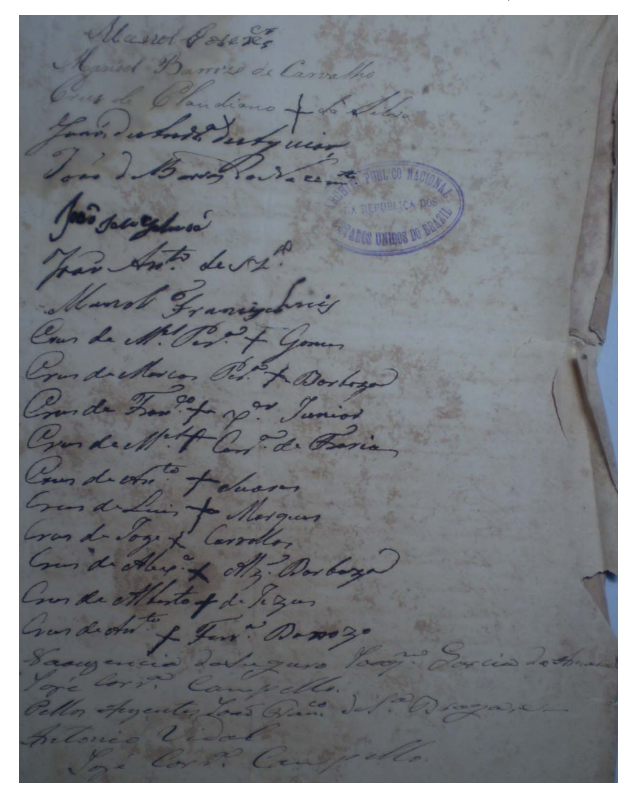
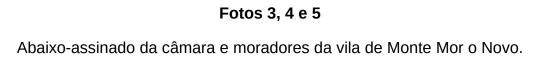


Foto 2

Nomes cristãos dos índios da Serra de Maranguape, contidos no abaixo-assinado também enviado ao ministro José Bonifácio de Andrada e Silva, em 1823.





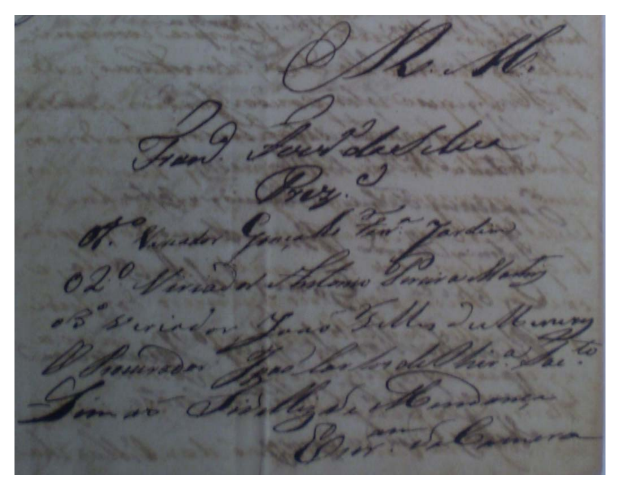


Foto 4

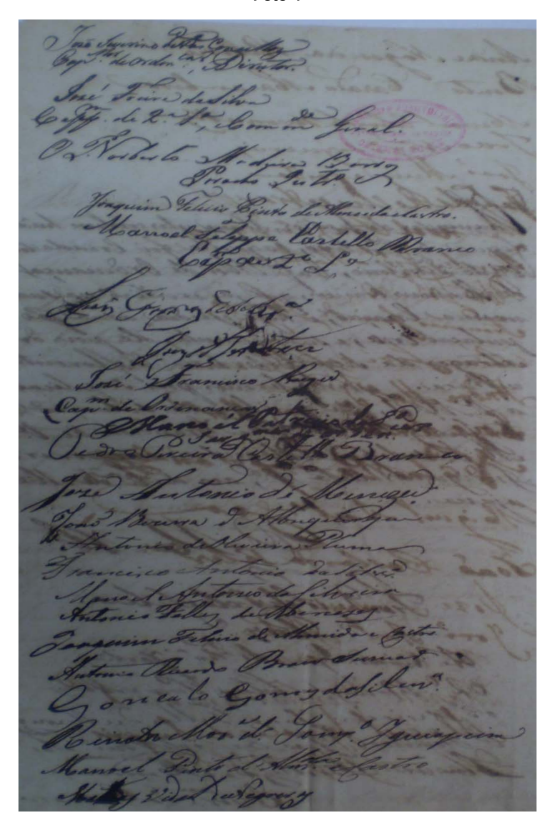


Foto 5

