
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO (FACED) 

PÓS GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO BRASILEIRA 

 

 

 

 

 

VILSON APARECIDO DA MATA 

 

 

 

 

 

EMANCIPAÇÃO HUMANA E EDUCAÇÃO EM MARX:  

Para uma crítica da formação burguesa no horizonte da 

desigualdade social 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fortaleza 

2014 



 2 

VILSON APARECIDO DA MATA 

 

 

 

 

 

EMANCIPAÇÃO HUMANA E EDUCAÇÃO EM MARX:  

Para uma crítica da formação burguesa no horizonte da 

desigualdade social 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós 

Graduação em Educação Brasileira da 

Faculdade de Educação da Universidade 

Federal do Ceará como requisito final para 

obtenção do título de Doutor em Educação. 

Área de concentração: Filosofia e Sociologia 

da Educação. 

 

ORIENTADOR: Prof. Dr. Eduardo F. Chagas. 

 

 

 

 

 

 

Fortaleza 

2014

 



 

VILSON APARECIDO DA MATA 

 

EMANCIPAÇÃO HUMANA E EDUCAÇÃO EM MARX:  

Para uma crítica da formação burguesa no horizonte da desigualdade social 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós 

Graduação em Educação Brasileira da 

Faculdade de Educação da Universidade 

Federal do Ceará como requisito final para 

obtenção do título de Doutor em Educação. 

Área de concentração: Filosofia e Sociologia 

da Educação. 

 

 

Aprovado em  _____/_____/______ 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_____________________________________________________ 

Prof. Dr. Eduardo F. Chagas (Orientador) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

 

_____________________________________________________ 

Prof. Dr. Jadir Antunes 

Universidade Estadual do Oeste do Paraná (UNIOESTE) 

 

 

_____________________________________________________ 

Prof. Dr. Hildemar Luiz Rech  

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

 

____________________________________________________ 

Profª. Drª. Kátia Regina Rodrigues Lima 

Universidade Estadual do Vale do Acaraú (UVA) 

 

 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. Antonio Glaudenir Brasil Maia 

Universidade Estadual do Vale do Acaraú (UVA) 



2 

 

 

À Graziela, ao Vicente e à Elisa 

(que está chegando), por me 

manterem sempre no rumo, por 

me apoiarem e confiarem em 

mim, por tudo aquilo que palavras 

não podem expressar. 

 

 



3 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 No decorrer de uma pesquisa, embora geralmente se argumente em contrário, o 

pesquisador nunca está só, posto que seja ser social. Ainda que isolado em seu “quarto de 

estudos”, desfruta da companhia dos autores que, se já não andam mais entre os vivos (vários 

deles), suas vozes permanecem ecoando a cada novo estudo, contribuindo para cada nova 

intuição, suas linhas duram no tempo tanto quanto formos capazes de manter, reafirmar e 

transmitir a memória das gerações que nos sucederam às gerações vindouras. Expresso, assim, 

meus agradecimentos àqueles cuja presença foi fundamental para a realização desta pesquisa 

e registro ainda que todo e qualquer erro, imprecisão, equívoco ou limite que se apresente 

neste trabalho é fruto de minha teimosia, de minha total responsabilidade. Os abaixo 

nomeados contribuíram decisivamente para o desenvolvimento da pesquisa. 

 

Ao meu orientador, professor Dr. Eduardo Ferreira Chagas, que com a humildade que lhe 

caracteriza, o afeto que dispensa a cada um de seus orientandos e a amizade singela e 

duradoura com que acolhe e encaminha os novos pesquisadores, é, para todos nós, uma 

referência; 

 

À minha mãe, Maria Antonia, figura que expressa a mais elevada ternura e a mais 

incondicional dedicação, minha mais sincera homenagem; 

 

Aos meus sogros, Clóvis e Sidalva, que, ao dispensarem por mim carinho tão puro e 

verdadeiro, contribuíram de modo importante para a realização da pesquisa; 

 

 À amiga Maria Teresa Buonomo de Pinho (In Memorian), cuja convivência foi para mim um 

privilégio e cuja falta açoita todos os dias; 

 

À amiga e companheira de lutas professora Drª. Lígia Regina Klein, que sempre esteve ao 

meu lado motivando e sugerindo possibilidades e encaminhamentos para a pesquisa, registro 

agradecimento especial; 

 

Aos colegas, companheiros e amigos da linha de pesquisa Filosofia e Sociologia da Educação 

e, em especial, aos do Eixo Marxismo, Teoria Crítica e Filosofia da Educação, 

Particularmente à Raquel, ao Marcos Fábio, à Wildiana, à Socorro e ao Pereira, pelos 

preciosos momentos de debates, conversas, trabalho e carinho na acolhida; 

 

Aos companheiros do NUPEMARX (Núcleo de Pesquisa Educação e Marxismo) da 

Universidade Federal do Paraná. Na imanência dos desmandos e no aprofundamento da 

violência e brutalidade do capital, compartilhar noites de estudos e pesquisa com tais 

companheiros é um alento e dá confiança renovada de que a construção coletiva de um mundo 

melhor é possível sim; 

 

Ao grupo de trabalhadores da educação da FACED (em especial à secretaria, representados 

pelo Sérgio, pela Geísa e pela Ariadna) que, com empenho, compromisso e correção, sempre 

se colocaram à disposição para ajudar no que quer que fosse; 

 

 



4 

 

 

Às professoras Sandra Cordeiro Felismino e Siomara Borba Leite, pelos preciosos 

questionamentos e contribuições por ocasião das duas primeiras etapas de qualificação da 

tese, meu reconhecimento e respeito; 

 

Ao CNPq, cuja bolsa concedida foi decisiva para a realização desta pesquisa; 

 

À Universidade Federal do Paraná, pela concessão de afastamento integral para a realização 

do curso de doutorado e à Universidade Federal do Ceará, particularmente à Faculdade de 

Educação, pela oportunidade da convivência intelectual cujo destaque é o pluralismo e o 

respeito. 

 



5 

 

 

"Não me dão pena os burgueses vencidos.   

E quando penso que vão me dar pena,  

aperto bem os dentes e fecho bem os olhos. 

Penso em meus longos dias sem sapatos nem rosas. 

Penso em meus longos dias sem abrigos nem nuvens. 

Penso em meus longos dias sem camisas nem sonhos. 

Penso em meus longos dias com minha pele proibida. 

Penso em meus longos dias". 

("Burgueses", de Nicolás Guillén) 

 

 



6 

 

 

RESUMO 

 

 

A tese apresentada trata das relações entre emancipação humana e educação, a partir dos 

escritos originais de Marx. A utilização de categorias que têm sua origem em Marx de modo 

esvaziado e impreciso tem dado lugar a especulações sobre a educação como instância que 

possibilita ao indivíduo ascender socialmente a partir de sua inclusão “qualificada” no 

mercado de trabalho capitalista. Assim, reformas educacionais são propostas com objetivo de 

adequar melhor a educação ao desenvolvimento socioeconômico. O aprofundamento do 

estudo sobre as categorias do pensamento de Marx formam a base para a compreensão da 

emancipação humana como transformação profunda da sociedade e do papel da educação 

nesse processo. O problema fundamental constatado na pesquisa em relação às reformas 

educacionais é que elas ignoram, por completo, o duplo caráter da educação (afirmação e 

negação do humano) na sociedade capitalista. Esse duplo caráter não pode ser ignorado em 

uma perspectiva educacional que pressuponha o pensamento marxiano. Por isso, neste 

trabalho, categorias fundamentais de Marx, como o trabalho em seu duplo caráter (ontológico 

e estranhado) na sociedade capitalista, a política, a emancipação, o estranhamento, foram 

retomadas, bem como o estudo do método marxiano como instrumento que não se reduz à 

compreensão da economia política, mas como método de apreensão do real e, portanto, 

formativo tanto em seu momento de investigação como no momento da exposição. O objetivo 

é fundamentar e delimitar as possibilidades e os problemas para uma concepção educacional 

com base no materialismo histórico e dialético diante da contradição entre a parcialidade da 

emancipação política e a universalidade da emancipação humana que se expressa na 

sociedade capitalista e que desfigura a educação como potencializadora do ser humano. Tal 

objetivo só pode ser atingido através da retomada, ao longo da tese, das categorias 

fundamentais em Marx. O quadro atual da educação, que a expõe como instância justificadora 

e naturalizadora da atual forma societária demanda o estudo das bases da emancipação em 

Marx, bem como os escritos do filósofo alemão sobre a educação. As considerações finais 

indicam que uma concepção marxiana para a educação não pode prescindir de seu duplo 

caráter, bem como demanda uma subjetividade rica e o conhecimento do homem que se 

pretende como projeto de uma educação que contribua efetivamente para a transformação 

profunda da sociedade. 

 

Palavras Chave: Educação. Filosofia. Emancipação. Marxismo. Política. 

 

 



7 

 

 

ABSTRACT 

 

 

 

The current thesis deals with the relations between the human emancipation and education, 

from Marx’s original manuscripts. The use of categories which draw their origin from Marx 

in an empty and innacurate way  has given place to speculations about education as instance 

which enables the individual to ascend socially from their skilled inclusion in the capitalist 

labor market. Therefore, the educational reforms are proposed with the objective of better 

adequating the education to the social economic development. The study deepening 

concerning Marx’s thought categories compose the basis for the comprehension of the human 

emancipation as a deep transformation of society and the education role in this process. The 

essential issue determined in the research in relation to the educational reforms is that they 

completely ignore the double nature of education (affirmation and denial of the human) in the 

capitalist society. This double nature cannot be ignored in an educational perspective which 

presupposes the marxisist thought. For this reason, in this work, Marx fundamental categories, 

as the work in its double nature (ontological and questioned) in the capitalist society, the 

politics, the emancipation, the questioning, have been taken over, as well as the study of the 

marxisist method as an instrument  which is not limited to the comprehension of the political 

economy, but as a method of apprehension of what is real and, therefore, formative both in its 

investigation moment and its exhibition moment. The objective is to base and delimit the 

possibilities and problems for an educational conception based on the dialectical and 

historical materialism in face of the contradiction between the partiality of the political 

emancipation and the universality of the human emancipation which is expressed in the 

capitalist society and which disfigures the education as a driving force of the human being. 

Such objective can only be achieved through the recovery, throughout this thesis, from the 

fundamental categories in Marx. The current education framework, which exposes it as a 

justifying and naturalizing of the current contractual form demands the basis study of  the 

emancipation in Marx, as well as through manuscripts of this German philosopher about 

education. The final considerations indicate that a marxisist conception for the education 

cannot prescind from its double nature, and it also demands a substantial subjectivity and the 

man’s knowledge which is intended as project of an education which effectively contributes 

to a profound transformation of society. 

 

Key Words: Education. Philosophy. Emancipation. Marxism. Politics. 

 

 

 



8 

 

 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO .......................................................................................................... 09 

 

CAPÍTULO 1 – O DUPLO CARÁTER DO TRABALHO ............................ 17 

 

1.1 Hegel: trabalho, formação humana e sociabilidade .......................................... 19 

1.2 O Caráter Positivo do Trabalho em Marx ......................................................... 32 

1.3 O Caráter Negativo do Trabalho em Marx: estranhamento ............................ 52 

 

CAPÍTULO 2 – O PENSAMENTO POLÍTICO DE MARX ........................ 70 

2.1 A Questão do Estado em Hegel ........................................................................... 75 

2.2 Crítica de Marx ao Estado a partir da Filosofia do Direito ............................. 79 

2.3 A Negatividade da Política em Marx .................................................................. 85 

2.3.1 A Liberdade ameaçada: sociedade civil, política e Estado ..................... 85 

2.3.2 A Liberdade Cativa: os limites da emancipação política ........................ 96 

2.3.3 A Liberdade Ilusória: crítica aos direitos do homem e do cidadão ...... 103 

2.4 A Positividade da Política em Marx .................................................................. 109 

2.4.1 A liberdade à vista: pela superação da alienação ................................ 110 

2.4.2 A Liberdade Libertada: Emancipação Humana .................................... 116 

2.4.3 A Liberdade Efetiva: revolução e subjetividade rica ............................ 120 

 

CAPÍTULO 3 – EDUCAÇÃO E EMANCIPAÇÃO: O Método Marxiano e 

a Apreensão do Real .............................................................................................. 125 

 

3.1 A Educação a partir do Método Marxiano ...................................................... 127 

3.1.1 Matéria e Pensamento: os fundamentos materialistas do método e a 

educação ......................................................................................................... 127 

3.1.2 As Bases Reais do Pensamento: a crítica marxiana ao idealismo 

especulativo .................................................................................................... 141 

3.1.3 O Método Marxiano e a Educação ........................................................ 154 

3.2 Educação e Política: a crítica do papel político da educação sob o capital ... 160 

 

CAPÍTULO 4 – EDUCAÇÃO: Atualidade e Transição ............................... 173 

4.1 A Atualidade da Educação ................................................................................ 177 

4.1.1 A Educação sob o Capital e a Reforma para não Mudar ..................... 178 

4.1.2 A Educação sob o Capital e a Cidadania Abstrata ............................... 184 

4.1.3 A Educação ao Longo da Vida e a Formação para o Trabalho 

Assalariado ..................................................................................................... 192 

4.2 A Educação em O Capital: a permanência da formação para o trabalho 

assalariado ................................................................................................................. 201 

4.3 O Trabalho no Centro da Educação ................................................................. 220 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................... 231 

 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 245 

 

 

 

 



9 

 

 

INTRODUÇÃO  
 

 

 O trabalho ora apresentado pretende discutir as relações entre a educação e a 

emancipação humana a partir de um referencial marxiano. Tendo em vista a miríade de 

propostas educacionais que transbordam nas mais diversas instituições de ensino, ou 

propostas abraçadas pelas instituições governamentais, que pouco ou nada contribuem para a 

emancipação humana, mas definem a si mesmas como capazes de propor melhorias na vida 

dos indivíduos, se fez importante buscar o contraponto da utilização descontextualizada e 

banal de categorias que têm sua origem em Marx. 

 O objeto fundamental das propostas que pretendem reformá-la é pôr a educação a 

serviço do desenvolvimento socioeconômico, sem questionar suas bases, procurando 

amenizar as enormes desigualdades sociais que grassam a sociedade. Desta forma, a hipótese 

norteadora desta pesquisa aponta que as propostas de reforma na educação não levam em 

conta o processo educacional como uma construção histórica indispensável à produção e 

reprodução do patrimônio cultural da humanidade. Ao tratar de temas como a desigualdade 

social, o trabalho e a formação humana de modo descontextualizado, desfiguram a educação 

como atividade social potencializadora do ser humano. 

 Com esta hipótese, o argumento é que a educação, na dinâmica da sociedade 

capitalista, reproduz a parcialidade de uma instância reforçadora da falsa naturalidade da atual 

forma societária. Diante deste quadro, a questão problema que se impõe é se uma concepção 

de educação na perspectiva marxiana pode ser encaminhada como contraponto nas atuais 

circunstâncias da sociedade capitalista em crise e qual o papel dessa perspectiva educacional 

para a superação da sociedade de classes. 

 As propostas que buscam inovar na formação do homem desejado para o século XXI 

estão reduzidas à formação do trabalhador considerado ideal para sobreviver à caótica 

organização do trabalho no capitalismo contemporâneo. O esvaziamento do conhecimento, o 

pragmatismo, o imediatismo e o pressuposto de que o indivíduo aprende de modo  unilateral, 

pelas suas ações no mundo, compõem a essência de tais propostas educacionais. Entretanto, 

nenhuma delas aborda os aspectos fundamentais da emancipação humana, quais sejam, a 

elevação cultural da classe trabalhadora e a luta pela superação da sociedade de classes.  

 Tais aspectos, quando não são levados em consideração, encaminham uma prática que 

se distancia da emancipação humana e reforçam a formação do trabalhador para o mercado de 

 
 



10 

 

 

trabalho mutável, imprevisível, flexível da atualidade. Ainda que distante no tempo e 

referindo-se à organização do capital em seu nascedouro, as reflexões de Marx a respeito da 

sociedade capitalista permanecem importantes. Se, por um lado, a forma da organização 

produtiva mudou, obrigando a que se mudasse também a própria sociabilidade, por outro sua 

essência permanece, aprofundando a cisão entre o indivíduo e o cidadão. 

 Não se trata de um tema inédito. Muitos trabalhos tematizam a questão da 

emancipação como fundamento educacional. O que se apresenta de inédito nesta tese é a 

abordagem da emancipação relacionada com a educação a partir dos escritos de Marx, 

refletindo sobre as dificuldades e possibilidades da perspectiva marxiana para a educação. 

Para isto, foi necessário retomar o duplo caráter do trabalho na sociedade capitalista, discutir 

o pensamento político de Marx e analisar, a partir do método marxiano, as bases materiais do 

pensamento e sua importância para uma concepção de educação que vá além da reprodução 

pura e simples da sociedade existente. 

 O aprofundamento da investigação sobre os elementos essenciais da emancipação 

humana encaminham o tema para uma perspectiva histórica que resgate os nexos ontológicos 

de uma educação emancipadora socialista em contraposição com a concepção de educação 

como reformadora de uma sociedade de classes em crise. Evidencia-se, então, o duplo 

caráter da educação na sociedade capitalista. Por um lado, seu caráter positivo, de 

afirmação do humano; por outro, seu caráter negativo, de estranhamento do ser  humano. 

 Em relação ao caráter positivo da educação, desde que o ser humano transformou o 

primeiro objeto natural em um instrumento que lhe servisse como mediador entre a carência e 

sua satisfação, o ato de transmitir tal descoberta a outro indivíduo se impôs. A transmissão 

dos conhecimentos acumulados por uma geração àquela que a sucede é parte insuprimível da 

vida humana, pois não há possibilidade alguma de haver civilização sem um sistema 

educacional capaz de transmitir aos mais jovens os conhecimentos que se tornaram 

patrimônio da humanidade. Deste ponto de vista, a educação é um aspecto importante para a 

emancipação humana. 

 Com o passar do tempo e com a complexificação da civilização humana, a instituição 

educacional tornou-se também mais complexa, exigindo espaços específicos em que o ensino 

e a aprendizagem daqueles conteúdos necessários à formação dos adultos desejáveis para a 

sociedade se concretizasse. Contudo, permanece, ao longo do tempo, um elemento presente e 

insuprimível para a educação: o fato de ser imanentemente relacionada com o trabalho. Até 



11 

 

 

mesmo as mais abstratas reflexões têm sua base e seu fundamento no trabalho, uma vez que 

tanto a linguagem quanto a transmissão dos conhecimentos dependem do ser humano 

realizando sua própria história, ou seja, intervindo na natureza e transformando-a segundo 

suas necessidades. 

 Neste sentido, a educação, entendida como a transmissão dos conhecimentos 

socialmente importantes para o ser humano, é instrumento fundamental, criado pelos homens, 

para a emancipação. O conhecimento progressivamente mais complexo da natureza possibilita 

que cada indivíduo particularmente e que a humanidade universalmente transponha as 

barreiras da limitação física do corpo humano; desenvolva e torne mais complexo o 

pensamento, produto da consciência que nasce com a atividade produtiva e produza carências 

sempre renovadas. Caso o ser humano não produzisse novas carências a cada satisfação 

obtida pelo trabalho, então a educação, a linguagem e toda a civilização humana seria 

impossível. Os homens necessitam retirar da natureza os objetos da satisfação de suas 

carências e, quanto mais objetos são produzidos, maior a distância entre o homem e sua 

determinação natural e, portanto, maior a liberdade humana em relação à própria natureza. 

Educar é confirmar o humano, é preparar o adulto desejado e, portanto, reconhecer a 

historicidade particularmente humana. 

 Porém, na sociedade capitalista, a educação assume um caráter negativo, pois não se 

presta à transmissão dos conhecimentos fundamentais à produção e reprodução social, 

concentrando-se em uma parcialidade, que é a preparação pragmática e imediatista do 

indivíduo para o trabalho assalariado nos termos do capital. Para tanto, lança mão de reformas 

periódicas, que procuram adaptar a força de trabalho às novas demandas da produção 

capitalista. 

 A educação deixa de ser instância de transmissão dos conhecimentos que se tornaram 

patrimônio histórico da humanidade para dar lugar à assimilação aligeirada de conhecimentos 

pragmáticos, sem fundamento histórico, preparatórios para a função que aguarda o 

trabalhador no selvagem e incivilizado mercado de trabalho. Reduzida a uma instância que se 

pretende independente, a educação na sociedade capitalista atual desconsidera a contradição 

como elemento ineliminável da vida humana, rejeita o passado e põe foco no presente, 

entendendo o futuro como extensão do existente. Isso dá lugar a concepções que postulam a 

inexistência do passado e do futuro, a não ser como erro e imaginação, dando conta de que 

somente o presente, o imediato, o irrefletido e o gozo individual são objeto para a educação. 



12 

 

 

 Quando retira a análise das relações sociais, reduzindo o ser humano ao seu caráter 

puramente individual, a educação atualmente retira também toda e qualquer possibilidade de 

ações coletivas e coordenadas que questionem a totalidade da sociedade capitalista. 

Aprofunda-se o individualismo, bem como a cisão entre o indivíduo e o cidadão na sociedade 

moderna. 

 

O cidadão atual, abreviado como indivíduo, caracterizando-se 

essencialmente pela insatisfação com a não realização jurídica de seus 

(individuais) direitos (apenas) proclamados, dispensou o ser humano de se 

ver dentro da humanidade, quer como autor quer como ator ou personagem 

de um mundo que sempre se expõe como múltiplo em suas contradições e 

possibilidades
1
. 

 

 Em sua negatividade na sociedade capitalista, a educação reforça a oposição entre a 

vida particular, egoísta, e a vida coletiva ilusória, ou seja, reforça a oposição entre o indivíduo 

burguês e o cidadão. Com isto, reforça também o estranhamento, pois opera em favor das 

instituições existentes, sem levar em conta que são exatamente essas instituições que 

historicamente estabeleceram a cisão entre o indivíduo e o cidadão. Quando sugere que pela 

educação o sujeito tem diante de si maiores e melhores opções de vida, ou a possibilidade de 

fazer escolhas, reduz tais opções e escolhas àquelas imediatamente necessárias à manutenção 

da própria forma societária existente, restringindo a ideia de emancipação na melhor 

adequação ao mercado de trabalho. 

 No quadro do duplo caráter da educação na sociedade capitalista, o homem foi privado 

da percepção de que produz socialmente a si mesmo, retirou-se seu domínio sobre os 

instrumentos que o potencializam. A limitação está no fato de que as propostas que postulam 

reformas educacionais partem da mesma base material de cujas manifestações pretendem 

retirar os aspectos negativos e ressaltar os aspectos positivos. Ao preconizar reformas a partir 

do ponto de vista do capital, a educação não tem condições de propor sua superação a não ser 

no quadro dos postulados morais e na conformação reformista do Estado capitalista, 

“melhorando”, “humanizando”, por assim dizer, o capitalismo. 

 Configura-se a concepção ahistórica de cidadania, sem a devida consideração pela 

constituição temporal da noção de que cidadão é o homem conformado à ordem vigente. Sua 

noção de postura crítica é a da exigência de mais direitos para si, afirmando a necessidade de 

                                                 
1
 NAGEL, Lízia Helena. Dançando com os Textos Gregos: a intimidade da literatura com a educação. Maringá: 

Eduem, 2006, p. 94. 



13 

 

 

o homem governar-se a si mesmo. Tal concepção não supera, ao contrário, reforça, o egoísmo 

e o individualismo, porque delimita os direitos individuais como sendo os únicos a serem 

considerados legítimos acima de quaisquer outros direitos, quer seja do outro ser humano, ou 

direitos sociais. 

 

O sujeito será tão mais educado quanto mais exigir direitos para si 

mesmo, e, quanto mais exigir direitos para si, mais cidadão se tornará! A 

educação atual para a cidadania, portanto, nada mais é do que o esforço 

pedagógico para habilitar o aluno e dirigir-se, na vida, por si e para si 

mesmo, independentemente das relações entre os homens, da vida pública 

ou dos caminhos que a sociedade vai trilhando. A luta pelo público 

morre, nesse instante, no discurso mais exacerbado do privado!
2. 

 

 O duplo caráter da educação na sociedade capitalista representa uma tensão dialética 

que não se reduz apenas à particularidade da educação. A coexistência dos elementos 

ontológicos sob o jugo dos interesses de manutenção e perenização da atual ordem societária 

permeiam a totalidade da sociedade. A fim de refletir sobre as dificuldades e possibilidades de 

uma educação verdadeiramente emancipadora e que contribua efetivamente para a superação 

das desigualdades sociais, a presente pesquisa foi organizada em quatro capítulos, cada um 

dos quais explorando um dos aspectos fundamentais à formação humana. 

 No capítulo I, intitulado “O Duplo Caráter do Trabalho”, considera-se que a educação 

não pode ser desligada do trabalho. Por isso, foi necessário retomar, em Hegel e em Marx, o 

lugar ocupado pelo trabalho na própria constituição do ser humano. Não é possível haver 

processos educacionais, sejam eles reforçadores da ordem social existente ou questionadores 

dela, se não houver o ser humano ativo e criativo, atuando sobre a natureza e produzindo a si 

próprio socialmente. No entanto, se por um lado o ser humano só se faz humano a partir do 

trabalho, por outro, na sociedade capitalista, este entendimento é retirado dos indivíduos pelo 

estranhamento. Por isso, o capítulo foi dividido em três partes: na primeira, o modo como 

Hegel entendeu o trabalho reconstitui importantes sínteses, posto que o filósofo de Berlim foi, 

talvez, o primeiro a expor o trabalho como formador do humano; a segunda parte do capítulo 

trata do caráter positivo do trabalho em Marx, que não descarta as contribuições de Hegel, 

mas as inverte, fazendo do trabalho não só o formador do humano, mas sua própria condição 

                                                 
2
 NAGEL, Lízia Helena. “O Aqui e o Agora” sem “o Ontem e o Amanhã” nas Políticas da Educação. IN: 

NOGUEIRA, Francys Mary Guimarães e RIZZOTTO, Maria Lúcia Frizon. Estado e Políticas Sociais: Paraná – 

Brasil. Cascavel: Edunioeste, 2003, p. 32. Grifos da autora.  



14 

 

 

material de existência. A terceira parte do capítulo trata do caráter negativo do trabalho, 

explorando a questão do estranhamento em Marx, pois tal particularidade permeia a totalidade 

das relações humanas sob o capitalismo. 

 No capítulo II, “O Pensamento Político de Marx”, para fugir à vulgaridade de se 

considerar a política unicamente na contingência partidária, e por entender que a educação é 

necessariamente ação política, foi recorreu-se aos escritos de Marx sobre a política. Embora 

difusos e não sistemáticos, tais escritos dão corpo a uma crítica da política burguesa, mas não 

negam a política em sua acepção mais ampla. Retomando a organização do capítulo anterior, 

na primeira parte retoma-se a questão do Estado em Hegel. Por ser o filósofo de Berlim uma 

referência a respeito do tema e por ter sido com ele que Marx travou seu maior embate em 

termos de discussão do papel do Estado na sociedade capitalista, procurar o melhor 

entendimento do modo como se organizam Estado e sociedade civil em Hegel é decisivo para 

os encaminhamentos a respeito da educação. Na segunda parte do capítulo, apresenta-se a 

crítica de Marx à filosofia do direito de Hegel, em que se coloca em claros termos o papel do 

Estado na sociedade capitalista, a partir da inversão da concepção hegeliana. Isto leva à 

terceira parte do capítulo, que trata da negatividade da política quando tomada como 

contingência, como instância administrativa, assistencialista e incapaz de encaminhar a 

superação da sociedade capitalista. Por fim, na quarta parte do capítulo, expõe-se o modo 

como Marx expressou a positividade da política. Se, por um lado, não é possível à política, 

nos moldes da democracia burguesa, a superação das desigualdades sociais em direção à 

emancipação humana; por outro, sem a política não é possível a superação da sociedade 

capitalista. Neste capítulo, procurou-se demonstrar que a ação política é também formadora e, 

portanto, é também educacional. 

 O capítulo III, “Educação e Emancipação: o método marxiano e a apreensão do real”, 

realiza uma abordagem que indica que, para ter um caráter emancipatório, a educação precisa 

ser compreendida e encaminhada como processo de reprodução social do ser humano, mas 

também como componente da totalidade das relações humanas. O método marxiano é 

fundamental, posto que se trata não só de uma “técnica” para a compreensão da economia 

política, mas se efetiva como a contribuição mais expressiva do filósofo alemão para a 

apreensão do real. Assim, na primeira parte do capítulo, a educação a partir do método 

marxiano trata da materialidade da realidade e da necessária apreensão da exterioridade pelo 

indivíduo como condição para a própria existência do humano, pois a apropriação de 



15 

 

 

conhecimentos só pode ser a apropriação de elementos externos internalizados. A 

diferenciação entre o materialismo dialético de Marx e o materialismo vulgar de que ele é 

acusado e do qual é opositor é fundamental para a melhor compreensão do método marxiano. 

Retoma-se, aqui, a complexa relação de Marx com Hegel na crítica marxiana da dialética 

hegeliana, tema fulcral para estabelecer uma relação entre o método marxiano e a educação. A 

segunda parte do capítulo resgata algumas reflexões sobre a relação entre política e educação, 

elaborando uma crítica do papel político da educação sob o capital. A partir dos momentos do 

método de Marx, quais sejam, a investigação e a exposição, é possível encaminhar reflexões 

sobre os encaminhamentos de uma educação com base marxiana. 

 O capítulo IV, “Educação: atualidade e transição”, propõe duas tarefas: a primeira, 

expor como as propostas reformistas da educação se organizam e quais seus pressupostos 

básicos. Para tanto, utilizou-se o Relatório da UNESCO para a Educação do Século XXI: Um 

Tesouro a Descobrir, por ser, este documento, balizador da maior parte das propostas para a 

educação na atualidade e por expressar o modo como se pensa a educação como instituição 

capaz de contribuir para a superação das desigualdades sociais nos marcos do capitalismo. A 

segunda tarefa a que se propõe o capítulo é a de expor os apontamentos de Marx sobre a 

educação. Isto se faz em dois momentos: primeiro, em O Capital, obra na qual o filósofo 

alemão aprofunda a análise das consequências do trabalho estranhado na formação do 

trabalhador e, segundo, trechos em que Marx argumenta em favor de uma educação sob a 

tutela dos trabalhadores em oposição à coordenação da educação pelo Estado burguês. 

Embora distantes no tempo, os apontamentos do relatório da UNESCO mantêm a essência 

dos interesses do capital sobre a formação do trabalhador, respaldando a crítica feita por Marx 

desde o século XIX. O caráter apologético da atualidade da educação está retratado na 

primeira parte do capítulo, que trata do caráter reformista, da cidadania abstrata e da formação 

ao longo da vida para o trabalho assalariado. Na segunda parte, a crítica de Marx revela a 

permanência da deformação do humano sob o trabalho estranhado do capital. Por fim, chega-

se a uma questão central: ainda que estranhado, é o trabalho que permanece no centro da 

educação. 

 Encerrando a pesquisa, as considerações finais retomam o duplo caráter da educação, 

refletindo sobre as dificuldades para uma educação com fundamento marxiano na atualidade, 

mas entendendo que o comprometimento com a transformação radical é o único caminho que 

pode, enfim, superar o anacronismo da atual forma societária. Somente no interior da 



16 

 

 

sociedade que produz o estranhamento é possível a construção da consciência que o nega. A 

educação como negação da negação só pode encontrar sua plena realização a partir do método 

marxiano, como formação de subjetividades ricas, mas que só encontram possibilidades 

efetivas de realização quando a materialidade do ser humano for retomada como objeto da 

educação, quando o reconhecimento do tipo de homem existente balizar aquilo que se deseja 

como ideal para o ser humano, questão abandonada, inclusive, por algumas propostas 

comunistas. O movimento histórico de contradições precisa se tornar a base para se projetar o 

homem do futuro e isto se constitui como a negação da imediaticidade do presente, exposto 

nas concepções reformistas. 

 



17 

 

 

CAPÍTULO I 

 

 

O DUPLO CARÁTER DO TRABALHO 

 

 

Você conhece o pedreiro Waldemar?  

Não conhece?  

Mas eu vou lhe apresentar  

De madrugada toma o trem da Circular  

Faz tanta casa e não tem casa pra morar  

Leva marmita embrulhada no jornal  

Se tem almoço, nem sempre tem jantar  

O Waldemar que é mestre no ofício  

Constrói um edifício  

E depois não pode entrar. 

(Trecho da música “Pedreiro Waldemar”, de Wilson Batista e Roberto Martins) 

 

 

 

 A reflexão sobre a educação, a partir de uma perspectiva marxiana, não pode 

prescindir de considerações a respeito do lugar ocupado pelo trabalho na própria constituição 

do ser humano. A argumentação de uma nova sociedade, sem o trabalho, ou de um novo lugar 

para o trabalho no capitalismo flexível é uma constante nas reformas educacionais pleiteadas 

atualmente. Por isso, a questão do duplo caráter do trabalho em Marx se torna ainda mais 

significativa. Embora não seja um tema novo, abordá-lo e explicá-lo traz luz à análise do 

papel da educação para a emancipação humana, posto que, em Marx, o trabalho é 

necessariamente formador do ser e ocupa o centro de toda produção social. Estar no centro de 

toda produção humana (quer seja a produção do alimento, da vestimenta, da habitação ou a 

produção da arte, da política, das ideias) significa que o trabalho é a categoria fundamental a 

partir da qual toda civilização humana se assenta. 

 Discutir a educação e seu papel para a emancipação humana tomando como categoria 

central o trabalho significa entender o ser humano como ser ativo e criativo, capaz de criar seu 

próprio mundo. Contudo, o pressuposto para o ser ativo e criativo é sua existência em 

condições de produzir a si próprio socialmente e produzir a si próprio não se refere 

exclusivamente à produção material, física, corporal do ser, mas também sua produção 

 

 



18 

 

 

espiritual, aspecto no qual se destaca a transmissão dos conhecimentos acumulados entre os 

indivíduos. O pressuposto do ser ativo e criativo está necessariamente relacionado com a 

anterioridade do ser em relação à consciência e não o contrário. Nas palavras de Lukács: 

 

Quando atribuímos uma prioridade ontológica a determinada categoria com 

relação a outra, entendemos simplesmente o seguinte: a primeira pode existir 

sem a segunda, enquanto o inverso é ontologicamente impossível. É o que 

ocorre com a tese central de todo materialismo, segundo a qual o ser tem 

prioridade ontológica com relação à consciência. Do ponto de vista 

ontológico, isso significa simplesmente que pode haver ser sem consciência, 

enquanto toda consciência deve ter como pressuposto, como fundamento, 

algum ente
3
. 

 

 Com isto, o mundo humano só é possível a partir da atividade consciente. A 

consciência não pode produzir a realidade, mas, ao contrário, é a partir da realidade 

historicamente construída que toda forma de consciência se torna possível. Por isso, a reflexão 

sobre o duplo caráter do trabalho em Marx é indispensável para a compreensão da educação 

para além das manifestações imediatas da realidade, pois a transmissão dos conhecimentos 

acumulados, a partir do trabalho, para as gerações mais jovens é uma decorrência necessária 

da atividade produtiva particularmente humana. A concepção do ser humano como ser ativo e 

criativo encaminha uma forma de entender profundamente as determinações que definem a 

educação como instância politicamente importante para a perenização ou transformação da 

sociedade. 

 Nesta direção, a retomada do lugar ocupado pelo trabalho na constituição e na 

formação do ser humano é essencial. A educação não pode ser analisada a partir de uma 

perspectiva materialista se não tiver, em sua essência, o trabalho como fundamento 

primordial. Este é o objeto deste capítulo, que inicia reconstituindo a maneira pela qual o 

trabalho foi entendido por Hegel, apresentando as importantes sínteses do mestre do idealismo 

que tão significativos impactos tiveram sobre Marx. Na sequência, trata-se do caráter positivo 

do trabalho em Marx, afirmativo do humano e necessariamente constitutivo de sua 

genericidade. A terceira parte do capítulo aborda o caráter negativo do trabalho, o 

estranhamento, como elemento particularmente importante para a compreensão da educação 

na sociedade capitalista. 

 

                                                 
3
 LUKÁCS, György. Para uma Ontologia do Ser Social I. São Paulo: Boitempo, 2012, p. 307. 



19 

 

 

1.1 Hegel: trabalho, formação humana e sociabilidade 

 

 Na tradição filosófica, desde a Antiguidade, o trabalho sempre apareceu com uma 

significação negativa. Acompanha a concepção de trabalho uma conotação de atividade que 

aprisiona, dimensão de sofrimento, dor e martírio. Há diversos mitos, tragédias e lendas 

gregas que retratam o trabalho como atividade negativa
4
; a bíblia cristã também apresenta o 

trabalho como castigo pelo pecado original e perda do paraíso
5
. Em Platão, os homens com 

alma de bronze, mais grosseira, deveriam dedicar-se ao trabalho, enquanto aqueles com almas 

mais nobres (ouro e prata) responsabilizar-se-iam pela segurança e administração da Pólis
6
. 

Para Aristóteles, o indivíduo imerso no trabalho é inferior, porque não alcança a liberdade da 

contemplação. Uma vida feliz e justa só é possível como vida contemplativa, que vise 

unicamente a verdade e a perfeição, ou o Bem Supremo. A vida conforme qualquer outra 

virtude é secundária
7
. Mesmo entendendo o trabalho como uma atividade não central ao 

homem, em Aristóteles encontram-se apontamentos para uma teoria do valor. 

 É na modernidade que o trabalho tem sua concepção reformulada e passa a ser tido 

como atividade engrandecedora e necessária à constituição da sociedade. Já é possível 

encontrar em John Locke (Século XVII) a clara referência, bem familiar ao nosso tempo, do 

indivíduo que se faz por si próprio pelo trabalho, mediante formação adequada
8
. Rousseau 

(século XVIII), pouco antes da Revolução Francesa, defendia a formação/educação capaz de 

instrumentalizar o homem a exercer as mais diversas funções como sendo a formação do 

“homem total”
9
. Mas é fundamentalmente com a Revolução Industrial que a reformulação do 

conceito de trabalho efetiva-se e este ganha uma significação positiva e central para o homem. 

 Como síntese da positividade do trabalho na modernidade, Hegel é, claramente, o 

melhor apoio a que se pode recorrer

. Hegel expressa a positividade do trabalho como Bildung 

(formação). Pelo trabalho, o homem sai de si, exterioriza-se no objeto e no produto do 

trabalho, tornando-se autoconsciente e, portanto, livre. Mas a  Bildung, para Hegel,  não se dá 

                                                 
4
 É o caso, por exemplo, do mito de Sísifo. 

5
 “O Senhor Deus, por isso, o lançou fora do Jardim do Éden, a fim de lavrar a terra de que fora tomado”. 

(Gênesis, 3:33) 
6
 Cf. PLATÃO. A República. São Paulo: Nova Cultural, 1997. Livro IV. 

7
 Cf. ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Bauru: Edipro, 3ª. Edição, 2009. Livro V. 

8
 Cf. LOCKE, John. Pensamientos sobre La educación. Madrid: Ediciones Akal, 1986. 

9
 Cf. ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio, ou da Educação. São Paulo: Martins Fontes, 1995. 


 Georg Wilhelm Friedrich HEGEL (1770-1831): Eminente filósofo alemão, em sua vasta obra explorou, nos 

mais diversos aspectos e com profundidade a dialética, tornando-se a referência para quem quer que procure a 

filosofia, desde o século XIX até os nossos dias. É um grande influenciador do método marxiano. 



20 

 

 

apenas pela prática cotidiana do trabalho, o desenvolvimento da autoconsciência é função da 

educação (Erziehung). Como nos explica Nicolau: 

 

A proposta hegeliana de uma educação para a cidadania perpassa toda sua 

obra, e, diferentemente da proposta original de Rousseau, no Emílio, Hegel 

vê na educação o objetivo de superar o estado de natureza. Só a formação e a 

educação fazem do homem o que deve ser: um ser que se realiza na ruptura 

com o natural
10

. 

 

 Trabalho e formação encontram-se, na modernidade, em necessária conexão. Na 

Fenomenologia do Espírito Hegel procura demonstrar que somente pelo trabalho o homem se 

faz homem, promova a necessária ruptura com a natureza, satisfaz carências, torna-se livre. O 

homem que não trabalha não se humaniza, não é plenamente humano. Em Hegel o humano 

não está dado simplesmente pelo nascimento, na educação (Erziehung) e na formação 

(Bildung) é que o humano se constrói. No trabalho o homem forma-se como indivíduo e como 

ser social. 

 No trabalho, a consciência de si vai para fora de si, vai para o outro, que é o objeto e, 

num segundo momento, suprassume o objeto, retornando como consciência de si modificada. 

O trabalho é uma atividade de alienação, em que o homem sai de si, forma a coisa e se forma 

a si mesmo. Nesse processo a consciência se torna consciência de si, pois quando se apropria 

do objeto apropria-se de si mesma. Ao dominar as condições de vida, a natureza, o homem 

domina a si mesmo e, só então, torna-se capaz de dominar o outro, transformando-se, um em 

senhor, outro em servo. O postulado aqui é de que, sem o outro, o em si não é capaz de 

autoconsciência: “Por conseguinte, o agir tem duplo sentido, não só enquanto é agir quer 

sobre si mesmo, quer sobre o Outro, mas também enquanto indivisamente é o agir tanto de 

um quanto de Outro”
11

.  

 O trabalho é formador da consciência. O homem que transforma o mundo transforma a 

si mesmo. Se pelo trabalho o homem se forma, conquistando a liberdade, esta precisa ser 

continuada, pois, se não for, haverá dominação do homem pelo homem. Na belíssima 

dialética do senhor e do servo
12

, Hegel apresenta o trabalho com um duplo sentido: o da 

autonomia e o da identidade. Para o senhor e para o servo não há o reconhecimento do outro 

                                                 
10

 NICOLAU, Marcos Fábio. “Quem não Conheceu as Obras dos Antigos tem Vivido sem Conhecer a Beleza”: 

Hegel e a proposta neo-humanista de educação. IN: CHAGAS, Eduardo; RECH, Hildemar; VASCONCELOS, 

Raquel e DA MATA, Vilson. Subjetividade e Educação. Fortaleza: Edições UFC, 2012, p. 20. 
11

 HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Editora Vozes, 5ª. Ed., 2008, p.144, § 183. 
12

 Ibid. p. 142. § 178 até § 196. 



21 

 

 

como substancial. O senhor é dependente do servo, porém, o servo não sabe disso e transfere 

sua identidade para a figura do senhor, tornando-se um dependente reflexo. A consciência-de-

si só é possível na relação com o outro, só é como algo reconhecido. O reconhecimento da 

alteridade é o reconhecimento da significação própria, se não há diferença, não há liberdade. 

 

O duplo sentido do diferente reside na [própria] essência da consciência-de-

si: [pois tem a essência] de ser infinita, ou de ser imediatamente o contrário 

da determinidade na qual foi posta. O desdobramento do conceito dessa 

unidade espiritual, em sua duplicação, nos apresenta o movimento do 

reconhecimento
13

. 

 

 O duplo sentido do diferente (autonomia e identidade) é a essência da consciência-de-

si. A essência (o homem) tem de ser ilimitada, ou seja, tem de ser capaz de suprassumir a 

determinidade na qual foi posta (a natureza). Tal suprassunção só é possível pelo trabalho e se 

constitui como um movimento duplo que se apresenta como reconhecimento: o outro deve ser 

reconhecido como tendo essencialidade. 

 A outra consciência-de-si (ou, o outro homem) vem de fora do homem, é exterior. Isto 

possui dupla significação: primeiro, o homem se perde de si mesmo para se encontrar no 

outro e, segundo, com isso, suprassume o outro, porque não vê no outro uma essência 

diferente daquela que vê em si mesmo. No primeiro momento, perder-se de si é negar o outro, 

no segundo, não reconhecer o outro com que se depara, é não ver o outro. O reconhecimento é 

possível, mas o primeiro movimento da consciência é negar o outro. Depois, a consciência 

deve suprassumir a si mesma, porque ela mesma é seu ser no outro. Ao suprassumir a outra 

essência independente, a consciência tem certeza dela mesma, mas, nesse movimento, sendo o 

outro ela mesma, suprassume a si mesma, pois era a si mesma que via no outro. Nesta relação, 

negar o outro é negar a si, afirmar o outro é afirmar a si. Esse suprassumir da consciência no 

outro leva a consciência-de-si a retornar a si mesma e, ao mesmo tempo, restitui em si a outra 

consciência-de-si, que já estava no outro nessa suprassunção. “Suprassume esse seu ser no 

outro e deixa o outro livre de novo”
14

. 

 Esse movimento da consciência se revela como um agir, mas é um agir duplo, já que a 

outra consciência-de-si é também livre e voltada para si mesma. A outra consciência-de-si não 

é um objeto, por isso, a primeira consciência-de-si tem de considerar que a outra possui em si 

                                                 
13

 Ibid. p. 143. §178. 
14

 Ibid. p. 143, § 181. 



22 

 

 

um objeto humano “sobre o qual portanto nada pode fazer para si, se o objeto não fizer em si 

o mesmo que ela nele faz”
15

. Ou seja, o outro pode o mesmo que eu posso, pois o 

reconhecimento só é possível no movimento das duas consciências. 

 O agir tem duplo sentido, uma consciência-de-si só pode reconhecer a si mesma 

reconhecendo a outra. Aqui se apresenta o processo do jogo de forças, mas agora na 

consciência. A consciência vem para fora de si, mas ainda é consciência, esta é sua força. É o 

deparar de consciências que se exteriorizam que cria o conflito. Mas o jogo de forças da 

consciência faz do outro extremo o meio termo mediante o qual se mediatiza. Cada uma é 

para si e para o outro. O puro conceito de reconhecimento é a duplicação da consciência-de-si 

em sua unidade. Esse reconhecimento se apresenta primeiro na desigualdade: um oposto só é 

reconhecido (o senhor) e o outro só reconhece (o servo). Nas sociedades criadas até hoje pelos 

homens, o reconhecimento se dá apenas como desigualdade.  

 Esse reconhecimento toma o outro como negativo, é o reconhecimento da consciência 

que quer ser livre sem reconhecer o outro, mas, o outro é também consciência-de-si. Esse 

movimento da consciência deve-se ao fato de que o sujeito é um negativo para Hegel. O 

suprassumir da consciência é o vir a ser do homem que só se efetiva na negação, no abandono 

daquilo que é pelo desejo de reconhecimento. Para Hegel, esse é o movimento das 

consciências que ainda não levaram a cabo o movimento da abstração absoluta, por isso, 

ainda não se apresentaram uma para a outra. Tais consciências não podem ser verdadeiras, 

pois são unicamente para si. 

 

É pelo desejo de reconhecimento sobre aquilo que não se é, sobre o que 

nunca se é, que se trava a luta de morte. O desejo é um aspecto 

essencialmente humano que distancia o homem considerado unicamente do 

ponto de vista biológico e da mera sobrevivência, da efetivação de si por 

meio da liberdade. Não é o desejo de algo meramente dado na natureza que 

engendra a ação e sim a negatividade inerente a todo o desejo, isto é, 

negatividade que pressupõe uma transformação destrutiva do dado
16

. 

 

 A apresentação de si da consciência como pura abstração é negação de sua maneira de 

ser objetiva, do seu vínculo com o imediato, com o objeto. Esta apresentação é agir duplicado: 

enquanto agir do outro, cada um tende à morte do outro; enquanto agir por si mesma, o agir 

                                                 
15

 Ibid, p. 143, § 182. 
16

 WU, Roberto. Do desejo ao Reconhecimento: a luta pela afirmação da autoconsciência. IN: CHAGAS, 

Eduardo F.; UTZ, Konrad e OLIVEIRA, James W. J. de. Comemoração aos 200 anos da “Fenomenologia do 

Espírito” de Hegel. Fortaleza: Edições UFC; 2007, p. 247 



23 

 

 

do outro tende a arriscar a própria vida. A relação das duas consciências é de provarem-se 

mutuamente de tal modo que elas se colocam em uma luta mortal. Precisam dessa luta para 

elevar à verdade sua certeza de ser para si (com o outro). Somente quando a luta põe a vida 

em risco, a liberdade se comprova. Não é possível ser livre se escondendo no quarto escuro, a 

liberdade só se comprova quando a consciência sai de si. 

 

O indivíduo que não arriscou a vida pode bem ser reconhecido como pessoa; 

mas não alcançou a verdade desse reconhecimento como uma consciência-

de-si independente. Assim como arrisca sua vida, cada um deve igualmente 

tender à morte do outro. Pois para ele o Outro não vale mais que ele próprio. 

Sua essência se lhe apresenta como Outro, está fora dele; deve suprassumir 

seu ser-fora-de-si. O Outro é uma consciência essente [que existe] e de 

muitos modos enredada; a consciência-de-si deve intuir o seu ser-Outro 

como puro ser para-si, ou como negação absoluta
17

. 

 

 Esse reconhecimento unilateral suprassume justamente o reconhecimento. Por isso, 

para que haja o reconhecimento unilateral, não pode haver a morte do outro, mas é preciso 

manter o outro numa condição de reconhecimento forçado. A morte do outro é uma 

autonegação que priva a significação pretendida, que é o reconhecimento. O reconhecimento 

forçado que não elimina, mas conserva o outro é o reconhecimento da dominação. A 

consciência tem a si como consciência livre e independente, mas na relação entre a 

consciência-para-si e o outro, ambos são essenciais, mas desiguais e opostos, uma é livre e a 

outra é a dependência e o medo da morte. Em uma, a consciência independente não pode 

eliminar a outra sob risco de perder-se a si mesma; na outra, a consciência dependente é a 

essência, é a vida, é ser para outro. A primeira é o Senhor, a segunda, o Servo. 

 Em relação à formação, este é um ponto crucial. Embora interdependentes, senhor e 

servo apresentam-se como essencialmente diferentes. A negação da outra consciência como  

afirmação e reconhecimento indica em Hegel o caráter formativo do trabalho. Não há uma 

afirmação do trabalho como formador do humano no filósofo de Berlin, mas a dialética do 

senhor e do servo expõe as mediações pelas quais tanto senhor quanto servo, ao negarem o 

outro no reconhecimento unilateral, estão em dependência mútua e, portanto, na desigualdade, 

na negação, a consciência de um é formada pela ação do outro. 

 O senhor é aquele que saiu de si e dominou o outro e, ao fazê-lo, imputou ao outro a 

necessidade de transformar a natureza. O dominado é a condição da liberdade do senhor, que 

                                                 
17

 HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Op. Cit. p.146, § 187.  



24 

 

 

é uma consciência de si essente mediatizada consigo por meio de outra consciência (a do 

dominado). Embora o trabalho, sob o jugo do senhor, seja o negativo do senhor por ser 

executado pelo servo, é também o estranhamento do senhor de tudo aquilo que é condição 

para sua liberdade. Hegel denuncia a negatividade do trabalho no silogismo da dominação

. 

Uma consciência só é auto consciente (ou seja, livre) no reconhecimento do outro. O senhor é 

uma consciência existente primeiramente mediatizada consigo, mas unicamente por meio de 

outra consciência (o servo) e pela coisidade (o produto do trabalho do servo). 

 O senhor relaciona-se, necessariamente, com a coisa como objeto de desejo e com a 

outra consciência para a qual a coisidade é essencial, consciência que está ligada à coisa. O 

senhor então se relaciona com a natureza (a coisa em si) e a domina, dominando, portanto, a 

outra consciência. Já o servo tem sua independência na coisidade, e aí está sua cadeia, sua 

prisão, pois só é livre na sua relação direta com a natureza, e o senhor se põe como potência 

do servo porque através do produto do trabalho o servo dispõe de liberdade, mas o senhor se 

lhe apresenta como potência superior e estranha, o servo está sob o senhor. Para se relacionar 

com a coisa, o senhor precisa do servo, mas a coisidade não pertence ao servo e sim ao 

senhor. O servo não goza do produto de sua relação com a natureza. Ao dominar o outro, o 

senhor tem acesso ao mundo das coisas produzidas, pode gozar delas, o servo somente 

trabalha, o senhor somente goza. 

 

Ao contrário, para o senhor, através dessa mediação, a relação imediata vem-

a-ser como a pura negação da coisa, ou como gozo – o qual lhe consegue o 

que o desejo não conseguia: acabar com a coisa e aquietar-se no gozo. O 

desejo não o conseguia por causa da independência da coisa; mas o senhor 

introduziu o escravo entre ele e a coisa, e assim se conclui somente com a 

dependência da coisa, e puramente a goza; enquanto o lado da independência 

deixa-o ao escravo, que a trabalha
18

. 

 

 O servo é o mediador entre o senhor e a natureza, por intermédio do servo é que o 

senhor se relaciona com a natureza. Estando sobre o servo, o senhor apenas goza do produto 

do trabalho do servo, configurando uma desigualdade entre o trabalho e o gozo. O gozo se 

apresenta como uma ausência de simetria, como predação da natureza e da outra consciência-

de-si que trabalha, que produz. Pelo gozo do senhor, o produto do trabalho do servo lhe é 

                                                 

 Silogismo este que pode ser entendido da seguinte maneira: O senhor sai de si e domina as condições da vida, 

está acima delas; o servo não sai de si e não domina as condições da vida, está sob elas; portanto, o senhor está 

sobre o servo. 
18

 Ibid. p. 148, § 190. 



25 

 

 

retirado, restando-lhe apenas aquilo que é absolutamente necessário à sua existência. Mas 

nessa relação, a consciência-de-si do senhor torna-se subsumida ao servo, pois o senhor só se 

relaciona com a natureza a partir e por meio do servo e, por consequência, a relação do senhor 

consigo mesmo só é possível através do servo, que transforma a natureza em coisas úteis ao 

senhor, que as consome sem esforço. É a natureza transformada conforme a mão do servo que 

talha o espírito do senhor. Mas a relação do servo com a natureza é ordenada pela sua 

submissão ao senhor. O servo é obrigado a trabalhar, mas seu trabalho pertence ao senhor. 

 Esses dois momentos, quais sejam, o gozo do senhor e o trabalho do servo, são o ser 

reconhecido do senhor por intermédio do servo. Já este é inessencial nos dois momentos: na 

elaboração, porque não goza do produto e na dependência do senhor. Quanto mais o servo 

produz, mais dependente fica. O agir do servo é o próprio agir do senhor, mas este age no 

conceito e o servo na natureza. O reconhecimento entre o servo e o senhor é inautêntico, 

porque unilateral e desigual. Se o reconhecimento como ser humano livre se efetiva num 

outro que não é humano nem livre, então, o reconhecimento não é humano nem livre. A 

consciência só se reconhece como brutalizada em um outro brutalizado. O senhor que 

reconhece o servo como inessencial faz de si próprio um inessencial, tão negativo quanto o 

servo. Este é o problema do reconhecimento unilateral. 

 Já a consciência inessencial do escravo é, para o senhor, aquilo que constitui sua 

verdade e certeza de si. Assim, a consciência do senhor se realiza como algo totalmente 

diverso de uma consciência independente. A verdade e o agir do senhor, então, é uma verdade 

inessencial, o objeto da consciência de liberdade do senhor (o servo) não é livre, não 

corresponde ao seu conceito, é a consciência escrava. Portanto, o senhor não tem liberdade, 

porque sua essencialidade está no outro que não tem liberdade. Como a dominação se revela 

como o inverso daquilo que pretendia ser, a consciência do servo, que a princípio aparecia 

como fora de si, torna-se o inverso do que parecia: o escravo se torna a verdade da 

consciência de si e o senhor, consciência fora de si. O senhor tem sua verdade fundada na 

verdade não livre do servo, então, o senhor não é livre. 

 A consciência servil é também consciência-de-si, para ela, o senhor é a essência. O 

servo pensa que o senhor é a verdade, mas, como a verdade do senhor é o servo e o servo não 

possui verdade, então, o senhor não tem verdade. A consciência do servo possui a negação do 

senhor (o medo do poder do senhor, do seu domínio) e a transformação (negação) do mundo.  

 



26 

 

 

Essa consciência sentiu a angústia, não por isso ou aquilo, não por este ou 

aquele instante, mas sim através de sua essência toda, pois sentiu o medo da 

morte, do senhor absoluto. Aí se dissolveu interiormente; em si mesma 

tremeu em sua totalidade; e tudo que havia de fixo nela vacilou
19

. 

 

 O medo da morte e a angústia vêm do fato de que o servo é tratado com domínio. 

Hegel entende essa angústia e esse medo como sendo a experiência da vida, uma verdade 

negativa que não se confunde com um medo ou angústia eventuais, mas que fazem tremer as 

profundezas do ser, abalando tudo que nela era fixo. O medo do senhor é o início da 

sabedoria, a consciência é, aí, para ela mesma, mas não é para si. Pelo trabalho a consciência 

encontra a si mesma. É no servir e no trabalho que o servo completa a experiência de sua 

formação.  

 A libertação do servo se consuma na disciplina do trabalho e no servir. Enquanto o 

senhor nega a coisa ao consumi-la, o escravo a reafirma em seu desejo refreado. O trabalho do 

escravo, que só pode ser trabalho se for agir sobre a natureza, consuma realmente a dissolução 

da negatividade absoluta em que se constitui o apenas servir, a vida submissa do servo. Por 

isso, a partir do trabalho se dá a formação do humano, ou, conforme Hegel: “O trabalho, ao 

contrário, é desejo refreado, um desvanecer contido, ou seja, o trabalho forma”
20

. 

 No trabalho que é apropriado pelo senhor, a coisa produzida parecia ter independência 

por si, porém, o desejo do senhor é evanescente, passageiro, uma vez satisfeito torna-se 

novamente em desejo. Ao contrário, para quem trabalha, o desejo é refreado, é um desvanecer 

contido.  

 

O senhor realiza assim o desejo de consunção absoluta ou o puro desfrute da 

coisa sem o trabalho; o escravo, ao contrário, tem seu desejo reprimido e 

deve adiar o consumo da coisa, que, deste modo, ganha em permanência e 

tem seu desaparecimento retardado. Pode-se imaginar que o escravo trabalhe 

mais do que o consumo vital requer, assim a coisa se transforma num 

excedente que pode ser entesourado e eventualmente trocado. A riqueza 

surge, portanto, do lado do trabalho escravo, e é a desproporção entre a 

necessidade saciada (embora continuamente reposta) e a massa da produção 

entesourada
21

. 

 

                                                 
19

 Ibid. p. 149, § 193.    
20

 Ibid. p. 150, § 195. Grifos do autor. 
21

 SANTOS, José Henrique. Trabalho e Riqueza na Fenomenologia do Espírito de Hegel. São Paulo: Loyola, 

1993, p. 93. 



27 

 

 

 Como desejo refreado, o trabalho é, inevitavelmente, o consumir da coisa sobre a qual 

se aplica, mas é também o repor da coisa. Em uma sociedade cuja economia seja planificada, 

o sistema de exploração do trabalho, bem como dos recursos necessários a ele, deve ser, na 

perspectiva hegeliana, exploração refreada. O trabalho deve renovar a si próprio e os recursos 

naturais que não devem ser apenas consumidos e transformados nos objetos da satisfação das 

carências humanas, mas também devem ser repostos, renovados de modo planificado. Tal 

modo de proceder só é possível pelo trabalho entendido como Bildung, como formação 

humana constante. Como pré-ideação, o trabalho é liberdade e consciência em Hegel. No 

trabalho o homem exterioriza a si, interiorizando o mundo. Quando exterioriza a si pelo 

trabalho, interioriza a realidade, formando-se humanamente. 

 

No entanto, o formar não tem só este significado positivo, segundo o qual a 

consciência escrava se torna para si um essente como puro ser-para-si. Tem 

também um significado negativo frente a seu primeiro momento, o medo. 

Com efeito: no formar da coisa, torna-se objeto para o escravo sua própria 

negatividade, seu ser-para-si, somente porque ele suprassume a forma 

essente oposta. Mas esse negativo objetivo é justamente a essência alheia 

ante a qual ele tinha tremido. Agora, porém, o escravo destrói esse negativo 

alheio, e se põe, como tal negativo, no elemento do permanecer: e assim se 

torna para si mesmo, um para-si-essente
22

. 

 

 A relação negativa com o objeto do trabalho (sua transformação) torna-se permanente 

para quem trabalha. É somente assim que a consciência que trabalha chega à intuição de si 

mesma como independente, pois só pode ser independente a consciência que trabalha. Para o 

servo, o senhor é um outro e, no medo do senhor, o servo está em si mesmo. No trabalho, o 

servo destrói o medo diante do qual tremia e se põe como o negativo, o transformador, 

formando-se pelo trabalho na negação do medo do senhor e, com isto, suprassume seu medo 

da natureza e torna a si mesmo um ser existente (essente). De atividade que aprisiona e 

dimensão de sofrimento, o trabalho passa a ser entendido, na perspectiva hegeliana, como 

potência de liberdade. Para Hegel, o trabalho não é somente uma atividade de externação, 

alienação e objetivação do homem com a natureza, mas também, e fundamentalmente, um 

formador da autoconsciência do homem. O trabalho é a atividade pela qual o homem desloca-

se de sua natureza, sai de si, apropria-se do objeto e retorna a si, como autoconsciência. Pelo 

trabalho, o homem diferencia-se da natureza e se produz como homem. 

                                                 
22

 HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Op. Cit. p. 150, § 196. Grifos do autor. 



28 

 

 

 A angústia de ser explorado deve tornar-se consciência e, com ela e por ela, a negação 

da angústia é internalizada, torna-se carne e sangue, materializa-se como negação que põe em 

dúvida a própria concepção de mundo produzida pela apropriação e gozo do senhor e, 

portanto, põe em dúvida a exploração. Em Hegel, o trabalho ganha estatuto ontológico. Os 

homens transformam-se a si próprios pelo trabalho.  

 Em seu texto de maturidade, Princípios da Filosofia do Direito

, Hegel expõe o 

trabalho como a mediação que promove o distanciamento do homem de suas carências, 

porque pelo trabalho sempre se produz mais necessidades. O trabalho, que produz a satisfação 

das carências e novas carências, distancia o ser humano de seu ser natural. As carências 

humanas são naturais e não naturais. A satisfação das carências pelo trabalho é, para Hegel, 

satisfação abstrata, porque o abstrato é aquilo que está distante da natureza, quanto mais 

distante, mais abstrato. O homem tem o poder de ir além da natureza pelo trabalho. 

 A satisfação abstrata das carências provém da subjetividade humana constituída pela 

atividade produtiva social. Ouvir é um fenômeno físico, material, mas aquilo que o humano 

ouve dos demais humanos é cultural. As carências dos homens são complexas e, por isso, 

requerem meios complexos de satisfação, o que faz com que as necessidades se tornem mais 

complexas. Em Hegel, o trabalho é atividade da consciência que se exterioriza e, nesse 

processo, estabelece relações com a natureza ao transformá-la nos produtos que satisfazem as 

carências. É também no trabalho que o homem estabelece relações com os outros homens, 

sendo o trabalho essencial à liberdade. Uma sociedade livre é composta por indivíduos 

capazes de produzirem-se como livre expressão de sua própria humanização, para tanto, não 

pode haver exploração do trabalho. Pelo trabalho, a própria sociedade pode produzir as 

transformações necessárias ao bem viver. 

 Na sociedade das carências (a sociedade civil moderna), quando se produz algo, 

também se produz uma forma de subjetividade. A representação da satisfação das carências é 

o próprio homem, que se torna mais homem quando pode satisfazer mais carências 

produzidas socialmente. Na sociedade civil, burguesa, capitalista e de consumo, só se é 

quando se tem, mas, como o sistema é de produção constante de novas necessidades de 

consumo, a pessoa nunca é. 

 Hegel chama a atenção para o fato de que carências mais complexas exigem meios 

mais complexos para satisfazê-las, estes, por sua vez, criam novas carências ainda mais 

                                                 

 HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. Lisboa: Guimarães Editores, 1990. 



29 

 

 

complexas e só possíveis na sociedade. As necessidades humanas são mais abstratas, pois o 

homem tem necessidades estéticas, de poesia, de conhecimento, de luxo, necessidades que só 

encontram satisfação socialmente. É apenas nas relações recíprocas, mediadas pelo trabalho, 

que tais necessidades podem ser satisfeitas. Neste caso, as necessidades são essencialmente 

condicionadas pela própria sociedade. A abstração é uma determinação das relações entre os 

indivíduos. “A universalidade, que é aqui o reconhecimento de uns pelos outros, reside 

naquele momento em que o universal faz das carências, dos meios e dos modos de satisfação, 

em seu isolamento em sua abstração, algo de concreto enquanto social”
23

.  

 A carência é social, mesmo quando se trata de satisfazer necessidades naturais, porque 

é mediada pelas relações sociais, é determinada pela sociabilidade existente. Em Hegel, a 

carência natural é ocultada pela imposição da carência social. A satisfação das carências 

através da sociedade é a expressão da liberdade humana. Quando a sociedade está apoiada no 

individualismo, a liberdade da satisfação social das carências torna-se um luxo e prolifera a 

miséria. 

 Na diversidade de condições e objetos produzidos pelo trabalho é que se desenvolve a 

cultura teórica. A natureza é especificada (transformada) por meio dos mais diferentes 

procedimentos, cumprindo diversos fins. A cultura teórica é uma diversidade de 

conhecimentos e procedimentos, e é também mobilidade, rapidez, encadeamento, bem como a 

compreensão de relações complicadas e universais. A cultura prática do trabalho é também 

limitada pela natureza da matéria e pela vontade dos homens, obrigando que se desenvolva 

uma atividade que seja objetiva e com qualidades universais. “A cultura prática por meio do 

trabalho consiste na carência que a si mesma se reproduz e no hábito da ocupação em geral”
24

.  

 Como decorrência do trabalho há a riqueza, que não é presente divino, mas conquista 

do homem. Porém, o custo da riqueza produzida pelo trabalho é a atomização, a fragmentação 

que, por outro lado, é condição para a unificação do todo. Disto resulta a divisão do trabalho, 

que separa a cultura teórica da cultura prática. Refletindo sobre as consequências da divisão 

do trabalho e seus impactos sobre a liberdade na obra de Hegel, diz Albizu: 

 

A divisão do trabalho e a especialização crescente das funções criam, por 

outro lado, uma tendência a repetir e mecanizar as atividades econômicas. 

Este recurso é o primeiro elemento da abstração dessa liberdade. O todo se 

unifica, mas o consegue por meio da atomização crescente de seus 

                                                 
23

 HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. Op. Cit. p. 185, §192. 
24

 Ibid. p. 187, §197 



30 

 

 

momentos: espécie de sistema dialético ao contrário, ou de antidialética, cujo 

sentido é ainda obscuro não obstante ser sua compreensão indispensável para 

entender Hegel e a história contemporânea
25

. 

 

 A simplificação do trabalho é sua fragmentação. O trabalho satisfaz carências, mas 

cria sempre novas carências. Na divisão do trabalho, este se torna mais simples e a produção 

aumenta. Na sua Enciclopédia das Ciências Filosóficas, Hegel analisa a divisão e a 

mecanização do trabalho: 

 

O trabalho, que por isso é ao mesmo tempo mais abstrato, conduz de um 

lado, por sua uniformidade, à facilitação do trabalho e ao aumento da 

produção; de outro lado, à limitação a uma habilidade única, e assim à 

dependência mais incondicionada em relação à conexão social. A habilidade 

mesma torna-se, dessa maneira, mecânica e recebe a capacidade de deixar a 

máquina tomar o lugar do trabalho humano
26

. 

 

 À medida em que a divisão do trabalho se aprofunda, o indivíduo vai se abstraindo de 

suas aptidões físicas, estabelecendo relações mais mecânicas. O trabalho não precisa mais da 

mão do homem fisicamente, mas de sua mão abstrata. “Em suma, a abstração da produção 

leva a mecanizar cada vez mais o trabalho e, por fim, é possível que o homem seja excluído e 

a máquina o substitua”
27

. Trabalho abstrato, em Hegel, é o distanciamento da mão do homem 

no trabalho, é perda da sensibilidade. 

 Como decorrência do trabalho há a riqueza, que não é presente divino, mas conquista 

do homem. Hegel considera que a igualdade social repousa sobre o respeito às diferenças 

entre os indivíduos e, entre tais diferenças, está a propriedade privada. Na medida em que 

cada indivíduo depende do outro no trabalho, o egoísmo do indivíduo atomístico se torna 

contribuição para a satisfação das carências de todos. Então, o indivíduo particular só existe 

na medida em que trabalha para os outros e ganha com o trabalho de outros. As diferenças 

naturais entre os indivíduos devem ser respeitadas, e é justo que, sendo todos iguais na 

diferença, haja aqueles que obtenham do trabalho maior riqueza que outros: 

 

A possibilidade de participação na riqueza universal, ou riqueza particular, 

está desde logo condicionada por uma base imediata adequada (o capital); 

está depois condicionada pela aptidão e também pelas circunstâncias 

                                                 
25

 ALBIZU, Edgardo. Hegel, Filósofo del Presente. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2009, p. 206. 
26

 HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio. São Paulo, Loyola, V. 3, 1995, p. 

298, § 526. 
27

 HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. Op. Cit. p. 188, §198. 



31 

 

 

contingentes em cuja diversidade está a origem das diferenças de 

desenvolvimento dos dons corporais e espirituais já por natureza desiguais. 

Neste domínio da particularidade, tal diversidade verifica-se em todos os 

sentidos e em todos os graus e associada a todas as causas contingentes e 

arbitrárias que porventura surjam. Consequência necessária é a desigualdade 

das fortunas e das aptidões individuais
28

. 

 

 Hegel entende que seja um direito desta sociedade reproduzir, ao nível cultural, as 

desigualdades naturais. O filósofo descreve as desigualdades, mas não vê a sua gênese na 

expropriação histórica da propriedade privada e na exploração do trabalho; para ele, 

reconhecer a liberdade e a igualdade é reconhecer, reproduzir e conservar as diferenças de 

aptidões naturais. A igualdade no direito da sociedade civil é o resguardo das diferenças. 

 Como os meios para a satisfação das carências são variados, eles criam as condições 

para a formação de classes sociais. Em Hegel, elas são: a) classe imediata ou substancial, 

formada pelos trabalhadores diretamente ligados à produção, à transformação objetiva da 

natureza em produtos que satisfazem carências. Tal classe possui uma moralidade objetiva 

imediata, ligada à família e à boa fé; b) classe intermediária ou formal, constituída pelos 

industriais, é a classe que, pela reflexão, inteligência e trabalho atua na mediação das 

carências e sobre o trabalho dos outros. Nesta classe estão também comerciantes e artesãos; c) 

classe universal, formada pelos burocratas, funcionários públicos, etc. É a classe que se ocupa 

dos interesses gerais da sociedade. Dispensada do trabalho direto, deve encontrar satisfação 

no trabalho universal de preservação da sociedade
29

. 

 Ainda na Enciclopédia, Hegel comenta: 

 

O [primeiro] estamento, substancial, natural, tem no solo e chão fértil uma 

riqueza natural e fixa; sua atividade recebe sua direção e seu conteúdo 

mediante as determinações naturais, e sua eticidade se funda sobre a fé e a 

confiança. No segundo estamento, o [que é] refletido, é assignado à riqueza 

da sociedade, ao elemento colocado na mediação, na representação e em um 

conjunto de contingências; e o indivíduo é assignado à sua habilidade, 

talento, entendimento, e zelo subjetivos. O terceiro estamento, o [que é] 

pensante, tem por tarefa sua os interesses universais; como o segundo 

estado, tem uma subsistência mediatizada pela habilidade própria, e como o 

primeiro, porém, uma subsistência garantida pelo todo da sociedade
30

. 

 

                                                 
28

 Ibid. p. 189, §200. 
29

 Ibid. p. 190-192, §202-205. 
30

 HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio. Op. Cit. p. 299, § 528.  



32 

 

 

 A divisão dos interesses em classes, embora sofra influência do nascimento, aptidões, 

entre outros, depende fundamentalmente da opinião subjetiva. Tendo cada classe sua honra e 

mérito, o livre arbítrio que leva o indivíduo a esta ou àquela classe não lhe retira a dignidade. 

A vontade subjetiva é livre, então, para escolher a qual classe quer pertencer. Hegel entende o 

homem como ser livre, pois possui a vontade, que o animal não possui. Esta ideia de vontade 

impõe-se à sociedade e à própria história. 

 Em Hegel, o trabalho não só deixa de ter conotação de sofrimento e de 

aprisionamento, como passa a ser entendido social e historicamente. Não se trata mais de 

expiação dos pecados, mas também não se trata de fazer individual e egoísta. O feixe de 

relações sociais é criado pelo trabalho. Em uma sociedade de seres atomísticos e subjetivistas, 

como é o caso da sociedade moderna, é no trabalho que o homem pode ter sua interioridade 

na exterioridade, reapropriando a interioridade como riqueza do mundo. Além disso, pelo 

trabalho o homem produz um mundo para o próprio homem. É na modernidade que o mundo 

deixa de ser matéria bruta dada por Deus para se tornar mundo humano. Em uma sociedade na 

qual a realização do homem está em sua interioridade, é no trabalho que a espiritualidade se 

eleva e se realiza. Se o espírito não se exterioriza, a natureza permanece bruta. Por isso, a 

sociedade civil, embora formada por indivíduos egoístas e livres; embora ainda baseada na 

propriedade privada; é a sociedade humanizada pelo trabalho, pois só é possível ser egoísta 

socialmente. A organização e divisão do trabalho lhe dão caráter político e, enfim, em Hegel o 

trabalho ganha estatuto ontológico. 

 

1.2 O Caráter Positivo do Trabalho em Marx  

 

 A relevância da perspectiva hegeliana para as formulações de Marx acerca do trabalho 

é significativa. Marx não parte de intuições ou epifanias geniais e sim de pesquisa exaustiva 

que não desdenha o conhecimento já produzido, mas, antes, apropria-se dele e o reconstrói 

criticamente. A positividade do trabalho em Marx é um esforço (não só de Marx, mas também 

de Engels e, mais recentemente, de Lukács e Mészáros) de análise, apropriação e reconstrução 

crítica das perspectivas anteriores a ele e, a partir dessa apropriação crítica pôde o pensador 

alemão desvendar a anatomia da sociedade burguesa. 

 É importante salientar, neste momento, que o caráter ontológico do trabalho se faz 

presente nas reflexões marxianas desde os escritos de juventude, como os Manuscritos 



33 

 

 

Econômico-Filosóficos, até as obras de maturidade, como O Capital. O entendimento, aqui, é 

de que há, sim, o desenvolvimento e a complexificação de um pensador brilhante em direção 

ao entendimento da sociedade capitalista. Tanto em relação à ontologia do trabalho quanto ao 

método marxiano (que será abordado no capítulo 3), rejeita-se as concepções que postulam 

haver um jovem Marx, filosófico, e um Marx maduro, crítico da economia política e, 

portanto, verdadeiramente científico e/ou revolucionário. 

 Alguns elementos são fundamentais para a análise do trabalho como categoria 

ontológica em Marx, ou, o caráter positivo do trabalho. Netto e Braz
31

 esclarecem esses 

elementos ao exporem que o trabalho é particular e exclusivamente humano. Em primeiro 

lugar, não se trata de uma ação imediata sobre a natureza, ele exige que se interponha, entre o 

sujeito e a matéria, um instrumento que possibilite seu desenvolvimento. Em segundo lugar, o 

trabalho não é uma determinação genética, mas uma construção social que desenvolve 

habilidades e conhecimentos que são adquiridos e transmitidos, trabalho é formação humana. 

Em terceiro lugar, o trabalho não atende a carências limitadas e invariáveis, mas a um 

conjunto ilimitado de carências e, mesmo aquelas carências que devem sempre ser satisfeitas, 

como a fome e o abrigo, o são de maneiras diferentes ao longo da história. 

 

Essas características do trabalho não são próprias das atividades 

determinadas pela natureza; elas configuram, em relação à vida natural, um 

tipo novo de atividade, exclusivo de uma espécie animal, só por ela 

praticado – espécie que, precisamente por essa prática, diferencia-se e 

distancia-se da natureza. Essa atividade, quando inteiramente desenvolvida, 

é o trabalho
32

. 

 

 O estatuto ontológico do trabalho é reforçado e complexificado em Marx, 

apresentando-se como objetivação ineliminável da vida humana. O trabalho só pode efetivar-

se como necessidade material de existência do homem como ser genérico. Para existir, para 

morar, alimentar-se, reproduzir-se, o ser humano necessita da natureza como realidade 

objetiva, não mais como realidade da consciência. Em seu caráter positivo, o trabalho possui 

quatro aspectos fundamentais: a) pelo trabalho, o homem afirma a si próprio em cada uma de 

suas objetivações; b) o trabalho só é possível socialmente, o processo do trabalho forma o 

homem como ser genérico; c) ainda que só possa ser objetivado pelo homem como ser 

                                                 
31

 Cf. NETTO, José Paulo e BRAZ, Marcelo. Economia Política: uma introdução crítica. São Paulo: Cortez 

Editora, 2009, p. 30-1. 
32

 NETTO, José Paulo e BRAZ, Marcelo. Economia Política: uma introdução crítica. Op. Cit. p. 31. Grifos dos 

autores. 



34 

 

 

genérico, o trabalho constitui a gênese do próprio ser genérico e d) o trabalho é o fundamento 

das relações estabelecidas entre os homens e entre o homem e a natureza. 

 Em seu primeiro aspecto, o trabalho é a objetivação ineliminável do homem porque, 

para existir, o ser humano necessita da natureza. Ainda que o meio natural se apresente hostil, 

transformá-lo naquilo que corresponde à satisfação de necessidades fundamentais foi a chave 

para o próprio desenvolvimento humano. O objeto resultante da ação humana sobre a natureza 

constitui a afirmação do homem como ser consciente, como ser histórico. Para Marx, 

transformar a natureza é o primeiro ato histórico: “O primeiro pressuposto de toda a história 

humana é, naturalmente, a existência de indivíduos humanos vivos”
33

. 

 Ao ser humano, o intercâmbio com a natureza é um dado ineliminável. Nesse 

intercâmbio, o homem reordena, organiza, adapta e transforma o mundo natural em produtos, 

em coisas úteis e necessárias à existência humana. Nesse processo, destaca-se uma dupla 

ação: primeiro, o homem age sobre a natureza como sujeito, diferenciando-se do objeto sobre 

o qual imprime sua marca. Isto não significa que, como sujeito, o homem se coloque fora da 

natureza, tampouco que o objeto sobre o qual age seja um objeto inerte ou passivo. Em seu 

ineliminável intercâmbio com a natureza, sujeito e objeto transformam-se mutuamente. A 

ação humana sobre a natureza significa, na verdade, a complexificação tanto do homem 

quanto da própria natureza. 

 

Mas a existência do casaco, do linho e de cada elemento da riqueza material 

não fornecida pela natureza teve sempre de ser mediada por uma atividade 

produtiva especial, direcionada a um fim, que adapta matérias específicas. 

Como criador de valores de uso, como trabalho útil, o trabalho é, assim, uma 

condição de existência do homem, independente de todas as formas sociais, 

eterna necessidade natural de mediação do metabolismo entre o homem e 

natureza e, portanto, da vida humana
34

. 

 

 Segundo, na ação que realiza e que resulta em produtos úteis e necessários à existência 

humana encontra-se a chave para o desenvolvimento do próprio homem. Quando retira da 

natureza seu sustento, o homem a transforma e transforma-se a si próprio. Pode-se entender, 

                                                 
33

 MARX, K. e ENGELS, F. A Ideologia Alemã. São Paulo: Boitempo, 2007, p. 87. Ver também: MARX, K. e 

ENGELS, F . Die Deutsche Ideologie. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke. Berlin: Dietz Verlag, 1990, Band 3, 

p. 20-21. 
34

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2013, Livro I, Volume I, p. 120. 

Ver também: MARX, K. e ENGELS, E.  Das Kapital: Kritik der politischen Ökonomie. IN: MARX, K. e 

ENGELS, F. Werke. Berlin: Dietz Verlag, Band 23, Erste Band, Buch I. p. 57. 



35 

 

 

desde já, que o trabalho é uma ação mútua entre o sujeito (o homem) e o objeto (a natureza) e 

que, para empreendê-lo, é preciso que o homem faça uso de suas capacidades físicas. 

 

Pode-se distinguir os homens dos animais pela consciência, pela religião ou 

pelo que se queira. Mas eles mesmos começam a se distinguir dos animais 

tão logo começam a produzir seus meios de vida, passo que é condicionado 

por sua organização corporal. Ao produzir seus meios de vida, os homens 

produzem, indiretamente, sua própria vida material
35

. 

 

 A produção dos meios de existência é a efetivação, a afirmação do ser humano pelo 

trabalho. O produto resultante é a confirmação do próprio homem, é a efetivação da 

humanização da natureza. O produto do trabalho humano contém o reconhecimento de seu 

produtor, é a natureza transformada em algo que originalmente não existia no mundo natural, 

algo que foi prefigurado na mente humana e efetivado por sua ação a partir de sua 

complexidade corporal. O produtor (aquele que executou o trabalho) se relaciona com o 

produto do trabalho como uma sua parte, como uma extensão de seu próprio corpo. Mas esse 

produto do trabalho não afirma o ser humano somente porque existe. Para existir, o produto 

do trabalho necessitou que a mão humana fizesse a intervenção correta no meio natural, 

reordenando-o e atribuindo-lhe funções que não existiam nele anteriormente. 

 

O modo pelo qual os homens produzem seus meios de vida depende, antes 

de tudo, da própria constituição dos meios de vida já encontrado e que eles 

têm de reproduzir. Esse modo de produção não deve ser considerado 

meramente sob o aspecto de ser a reprodução da existência física dos 

indivíduos. Ele é, muito mais, uma forma determinada de sua atividade, uma 

forma determinada de exteriorizar sua vida, um determinado modo de vida 

desses indivíduos
36

. 

 

 Quando, em um determinado tempo, em uma determinada localidade e em 

determinadas condições impostas pelo clima, pela geografia, pela fauna e pela flora 

existentes, o indivíduo humano necessitou produzir um instrumento para caçar, as condições 

naturais existentes obrigaram-no a coletar, entre os elementos dispostos à sua volta, aquelas 

coisas que serviriam ao fim que tinha em mente: caçar alguma criatura e alimentar-se. Para 

efetivar tal ato, foi necessário ao indivíduo humano avaliar os meios e fins necessários à 

realização da atividade que tinha em mente. 

                                                 
35

 MARX, K. e ENGELS, F. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 87. (WERKE, p. 21). 
36

 Ibid. p. 87, (WERKE, p. 21). Grifo do autor. 



36 

 

 

 

A criação de instrumentos de trabalho, mesmo nos níveis mais elementares 

da história, coloca para o sujeito do trabalho o problema dos meios e fins 

(finalidades) e, com ele, o problema das escolhas: se um machado mais 

longo ou mais curto é ou não adequado (útil, bom) ao fim a que se destina (a 

caça, a autodefesa, etc.)
37

. 

 

 A essa definição de meios e fins, à escolha entre as opções existentes e à prefiguração 

na mente do objetivo final a ser alcançado corresponde um “modo de vida” determinado. O 

beduíno do Saara e o indígena da floresta amazônica possuem necessidades vitais semelhantes 

(alimento, abrigo, reprodução), porém, os meios pelos quais garantem que tais finalidades 

sejam realizadas diferem bastante. Permanece, para cada ser humano individualmente e para 

todos os seres humanos genericamente, a necessidade de prefigurar na mente o resultado 

esperado para a ação a ser realizada. Planejar tal ação, pô-la em prática, reavaliá-la, 

redirecioná-la, até que ela se mostre efetiva para o fim ao qual é dirigida liga e torna cada ser 

humano mais do que um indivíduo agindo como mônada, pois antecipar na mente o resultado 

que se espera é a confirmação da especificidade humana do trabalho. 

 Nesse sentido, a prefiguração na mente, a antecipação no pensamento dos resultados 

da ação, exprime a teleologia, a intencionalidade, que é uma distinção fundamental entre o ser 

humano e as demais espécies animais. Agir sobre a natureza a fim de satisfazer necessidades 

fundamentais não é, para o ser humano, ato resultante de sua simples presença na natureza, 

mas é ato que contém intencionalidade. O produto resultante desse ato é uma potencialização 

das capacidades humanas. Cada potencialização afirma o ser humano como ser transformador 

da natureza através da ação consciente. 

 

A produção de instrumentos é ação socialmente construída [...]. A ação de, 

por exemplo, lascar uma pedra, dando-lhe fio de corte, não coincide 

imediatamente com o objetivo – caçar. Mas, a experiência coletiva, a esta 

altura, já permitiu a construção de certo acervo de conhecimentos que 

permite o desenvolvimento de uma atividade (amolar a pedra) orientada por 

uma finalidade não imediatamente presente (caçar)
38

. 

 

                                                 
37

 NETTO, José Paulo e BRAZ, Marcelo. Economia Política: uma introdução crítica. Op. Cit. p. 32. Grifos dos 

autores. 
38

 KLEIN, Lígia R.; SILVA, Graziela L. R. e DA MATA, Vilson A. Alienação e Exclusão: refletindo o processo 

de “inclusão” na Educação de jovens e adultos. IN: FACCI, Marilda G. D.; MEIRA, Marisa E. M. eTULESKI, 

Silvana C. Exclusão dos “Incluídos”: uma crítica da Psicologia da Educação à Patologização e medicalização 

dos processos educativos. 1ª Ed. Maringá: EDUEM, 2011, p. 243. 



37 

 

 

 Com isso, temos que o homem age sobre a natureza, que sua ação é teleológica e que 

os produtos resultantes são, eles próprios, potencializações do próprio ser humano, porque 

cada uma dessas potencializações torna-se um mediador entre o ser humano e a natureza, 

duplicando não só a força humana, mas sua memória, sua pele, suas pernas, cabeça e mãos. 

As potencializações criadas pelo homem o distanciam da relação mais direta com a natureza, 

criando, ao mesmo tempo, um mundo humano. Porém, a ação humana que resulta em 

produtos que afirmam o humano é uma ação do homem como ser da natureza. Homem e 

natureza estão contidos um no outro como o particular e o universal são impensáveis fora de 

sua unidade. O homem é natureza que desenvolveu consciência e transforma a si próprio a 

cada novo produto, a cada nova potencialização que inventa. 

 O segundo aspecto do caráter positivo do trabalho é o entendimento deste como 

atividade do homem como ser genérico. Se, por um lado, cada uma das objetivações criadas 

pelo homem confirma o próprio homem, potencializando suas capacidades, por outro lado o 

processo do trabalho confirma o homem como ser genérico, como ser histórico e social. Não 

só para manter-se vivo, mas para organizar, transformar e adaptar o mundo natural às 

demandas humanas, foi necessária a ação consciente a fim de moldar a matéria natural em 

elementos que satisfazem as carências dos homens organizados socialmente. Esta ação 

consciente que transforma a matéria natural nos elementos indispensáveis à existência 

constituiu-se como atividade especificamente humana. 

 As coisas presentes na natureza são as fontes a partir das quais os homens saciam suas 

carências e, no processo, desenvolvem não apenas capacidades físicas, mas a sua consciência: 

como resposta para classificar, organizar e reconhecer os meios de vida, que respondem às 

carências materiais humanas mais urgentes, mas também como conhecimento dos processos 

naturais e o desenvolvimento dos sentidos. Os objetos produzidos demandam instrumentos, e 

ambos demandam uma consciência capaz de conhecer a realidade. A atividade produtiva e a 

subjetividade humanas são inarredavelmente entrelaçadas. 

 

Tanto a feitura de instrumentos quanto a de produtos [...] exige que o sujeito 

conheça as propriedades da natureza. Não basta prefigurar idealmente o fim 

da atividade para que o sujeito realize o trabalho, é preciso que ele 

reproduza, também idealmente, as condições objetivas em que atua (a dureza 

da pedra, etc.) e possa transmitir a outrem essas representações
39

. 

                                                 
39

 NETTO, José Paulo e BRAZ, Marcelo. Economia Política: uma introdução crítica. Op. Cit. p. 33. Grifos dos 

autores. 



38 

 

 

 

 O sentido formativo do trabalho fica, mais uma vez, evidente. As coisas presentes na 

natureza são para o homem não somente quando se apresentam praticamente aos sentidos 

como parte da realidade objetiva, mas também quando as experiências acumuladas na relação 

de transformação da natureza são transmitidas a outros seres humanos a fim de que seja 

exercida a atividade vital em coordenação mútua. 

 

Ora, tudo isso requer um sistema de comunicação que não deriva de códigos 

genéticos, uma vez que se relaciona a fenômenos que não se configuram 

como processos naturais, mas a fenômenos surgidos no âmbito do ser que 

trabalha – por isso, o trabalho requer e propicia a constituição de um tipo de 

linguagem (a linguagem articulada) que, além de aprendida, é condição 

para o aprendizado
40

. 

 

 Para que a coordenação múltipla da atividade humana tenha condições de ser 

realizada, a complexidade de tal atividade impõe, desde o início, a necessidade da 

comunicação. Em certa altura do desenvolvimento humano, um homem necessitou comunicar 

algo a outro homem: 

 

A linguagem é tão antiga quanto a consciência – a linguagem é a consciência 

real, prática, que existe para os outros homens e que, portanto, também 

existe para mim mesmo; e a linguagem nasce, tal como a consciência, do 

carecimento, da necessidade de intercâmbio com outros homens. Desde o 

início, portanto, a consciência é já um produto social e continuará sendo 

enquanto existirem homens
41

. 

 

 O órgão vocal primitivo dos antepassados do homem refinou-se a partir da 

necessidade de articular sons mais complexos, atingindo a capacidade de produzir abstrações, 

operando com a realidade para além da individualidade imediata do animal. Portanto, a 

natureza só é para o ser humano quando ela se apresenta à atividade humana e a atividade 

humana só é humana quando expressa o ser genérico do homem. Tanto o homem quanto os 

demais animais vivem da natureza inorgânica, necessitam dela. Entretanto, diferente do 

animal, o homem domina a natureza tanto mais quando age sobre ela como ser universal.  

 

                                                 
40

 Ibid. p. 33. 
41

 MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 34-5. (WERKE, p. 30-1). Grifo dos 

autores. 



39 

 

 

Fisicamente, o homem vive somente destes produtos da natureza, possam 

eles aparecer na forma de alimento, aquecimento, vestuário, habitação etc. 

Praticamente, a universalidade do homem aparece precisamente na 

universalidade que faz da natureza inteira o seu corpo inorgânico, tanto na 

medida em que ela é 1) um meio de vida imediato, quanto na medida em que 

ela é objeto/matéria e o instrumento de sua atividade vital. A natureza é o 

corpo inorgânico do homem, a saber, a natureza enquanto ela mesma não é 

corpo humano. O homem vive da natureza significa: a natureza é seu corpo, 

com o qual ele tem de ficar num processo contínuo para não morrer. Que a 

vida física e mental do homem está interconectada com a natureza não tem 

outro sentido senão que a natureza está interconectada consigo mesma, pois 

o homem é uma parte da natureza
42

. 

 

 A natureza constitui-se como corpo inorgânico do homem porque este está 

irremediavelmente ligado a ela. Aquilo que constitui o humano é natureza transformada. Em 

essência, a substância material é o elemento indispensável à existência do ser social. As 

inúmeras formas assumidas pela matéria compõem o complexo conjunto da natureza. Desde a 

mais corriqueira gota de água até as mais espetaculares explosões estelares, a matéria 

apresenta as mais diversas formas, os mais elaborados temas, compondo a totalidade da 

existência. É nesta miríade de temas que o homem imprimiu seus sinais.  

 Para tanto, o homem não pode contar unicamente com suas capacidades físicas. Os 

sentidos humanos não são suficientes para o reconhecimento da realidade, uma vez que 

captam apenas a aparência da realidade. As impressões captadas pelos sentidos são 

informações do mundo exterior enviadas ao cérebro humano. Por conta dessa limitação, os 

sentidos podem captar como iguais coisas diferentes. Uma representação pode ser diferente do 

objeto real, e os sentidos a podem captar como igual. O inverso também ocorre, os sentidos 

captam como diferentes coisas essencialmente idênticas. Pelos limites físicos e sensoriais, a 

realidade se apresenta caótica. Além do mais, os sentidos captam unicamente a coisa 

individual concreta. Por isso, somente com os sentidos não é possível ao homem apreender as 

relações entre as coisas individuais, entretanto, sem os sentidos tampouco o ser humano é 

capaz de apreender o mundo. 

 Para conhecer o mundo, para estabelecer uma coordenação múltipla em sua atividade 

vital, o ser humano precisou ir além da percepção dos sentidos. A consciência humana 

necessita dos sentidos para apreender as informações do mundo exterior, conhecendo-o, 

organizando-o, classificando-o e, por fim, apropriando-se dele. Pelo trabalho, os sentidos 

                                                 
42

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2009, p. 84. Ver também: MARX, 

Karl. Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, In: MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. 

Werke:  Berlin: Dietz Verlag, Band 40, 1990, p. 515-6.Grifos do autor. 



40 

 

 

humanos elevaram-se a níveis que nenhum animal pôde alcançar. O olho humano vê mais 

coisas em um objeto que o olho de qualquer outra criatura; o ouvido humano diferencia e dá 

sentido a sons como nenhum outro ouvido da natureza; o olfato e o tato humanos ganharam 

sentidos e significações que não existem entre os demais animais e o paladar humano elevou-

se à experiência estética do sabor. Os sentidos humanos se tornaram sociais. 

 

Assim como a música desperta primeiramente o sentido musical do homem, 

assim como para o ouvido não musical a mais bela música não tem nenhum 

sentido, é nenhum objeto, porque o meu objeto só pode ser a confirmação de 

uma das minhas forças essenciais, portanto só pode ser para mim da maneira 

como a minha força essencial é para si como capacidade subjetiva, porque o 

sentido de um objeto para mim (só tem sentido para um sentido que lhe 

corresponda) vai precisamente tão longe quanto vai o meu sentido, por causa 

disso é que os sentidos do homem social são sentidos outros que não os do 

não social; [é] apenas pela riqueza objetivamente desdobrada da essência 

humana que a riqueza da sensibilidade humana subjetiva, que um ouvido 

musical, um olho para a beleza da forma, em suma, as fruições humanas 

todas se tornam sentidos capazes, sentidos que se confirmam como forças 

essenciais humanas, em parte recém cultivados, em parte recém 

engendrados
43

. 

 

 A partir do trabalho foi possível ao homem refinar suas capacidades físicas e seus 

sentidos. No primeiro caso, o processo do trabalho foi capaz de criar potencializações do 

corpo humano: o machado, a lança, a roda, o computador, por exemplo, expandiram as 

capacidades do corpo humano e, com isto, também a capacidade humana de planejar e agir, 

de sentir e fazer, de compreender as forças da natureza e a si mesmos. No segundo caso, os 

sentidos humanos foram aperfeiçoados pelo processo social do trabalho, elevando-os a níveis 

que não são encontrados em nenhum outro ser. 

 Marx explica o indivíduo e a subjetividade como apreensão do ser social. O indivíduo 

não é produto mecânico das relações econômicas, como aponta o materialismo mecanicista, 

que será analisado mais adiante. A elevação dos sentidos humanos pelo trabalho transforma 

qualitativamente a relação sujeito (ser que trabalha) e objeto (ser sobre o qual se aplica o 

trabalho, seja ele a natureza ou os demais seres humanos). Na explicação de Chagas: 

 

Quer dizer, Marx não considera o indivíduo humano apenas no seu caráter 

objetivo, determinado, mas em seu vir-a-ser. E é nesse vir-a-ser, nesse 

processo, que se criam novas formas de objetivação que possibilitam, por 

sua vez, novas formas de subjetivação. O que Marx quer mostrar é, na 

                                                 
43

 Ibid. p. 110, (WERKE, p. 541). Grifos do autor. 



41 

 

 

verdade, que a subjetividade não é nem uma instância própria, autônoma, 

independente, abstrata, nem posta naturalmente, dada imediatamente ao 

indivíduo, mas construída socialmente, produzida numa dada formação 

social, num determinado tempo histórico
44

. 

 

 A construção e o desenvolvimento dessa subjetividade estão indissoluvelmente 

relacionados com os órgãos dos sentidos, que são órgãos da individualidade (audição, paladar, 

tato, olfato e visão), resultado da apropriação humana da natureza, do metabolismo 

ineliminável entre homem e natureza. Mas o sentido plenamente desenvolvido do homem 

social foi forjado pelos processos do trabalho engendrados pelos seres humanos cooperando 

entre si, coordenando coletivamente suas ações e reavaliando, repetindo, preservando e 

transmitindo tais processos de geração em geração. A apropriação das objetivações das 

gerações anteriores, das habilidades e funções que não possuía ao nascer, obriga o homem a 

aprender a ser homem, a produzir suas potencialidades socialmente, pelo trabalho. 

 

Graças à cooperação da mão, dos órgãos da linguagem e do cérebro, não só 

em cada indivíduo, mas também na sociedade, os homens foram aprendendo 

a executar operações cada vez mais complexas, a se propor e alcançar 

objetivos cada vez mais elevados. O trabalho mesmo se diversificava e 

aperfeiçoava de geração em geração, estendendo-se cada vez a novas 

atividades. À caça e à pesca veio juntar-se a agricultura e, mais tarde, a 

fiação e a tecelagem, a elaboração de metais, a olaria e a navegação. Ao lado 

do comércio e dos ofícios apareceram, finalmente, as artes e as ciências; das 

tribos saíram as nações e os Estados. Apareceram o direito e a política e, 

com eles, o reflexo fantástico das coisas no cérebro do homem: a religião
45

. 

 

 Com Engels pode-se afirmar que o trabalho funda o mundo humano, uma vez que não 

é possível ao homem relacionar-se com a natureza sem produzir materialmente sua existência, 

sem prover, em cooperação com os demais seres humanos, a satisfação de suas carências, que 

que não se reduzem à mera reprodução física, mas também ao desenvolvimento de carências, 

digamos, “espirituais”. O caráter relacional do trabalho apresenta-se como a apropriação do 

indivíduo das produções engendradas pelas gerações anteriores, bem como sua relação com a 

                                                 
44

 CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. IN: CHAGAS, Eduardo F.; RECH, 

Hildemar; VASCONCELOS, Raquel e DA MATA, Vilson A. Subjetividade e Educação. Fortaleza: Edições 

UFC, 2012, p. 38. 
45

 ENGELS, F. Sobre o Papel do Trabalho na Transformação do Macaco em Homem. In: Antunes, R. A 

Dialética do Trabalho: escritos de Marx e Engels. São Paulo: Expressão Popular, 2004; p. 24-5. Ver também: 

ENGELS, F. Anteil der Arbeit ander Menschwerdung dês Affen. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke. Berlin: 

Dietz Verlag, 1978. Band 20, p. 450. 



42 

 

 

natureza e com os demais indivíduos. Agindo sobre a natureza, o homem desenvolve um 

conjunto de conhecimento que pode ser extrapolado para outras coisas necessárias.  

 Com o trabalho, o cérebro humano desenvolveu a capacidade de representar a 

realidade superando a impressão imediata dos sentidos e possibilitando o conhecimento das 

propriedades das coisas. Tal conhecimento pôde então ser transmitido de geração a geração, 

fazendo com que os conceitos paulatinamente desenvolvidos caminhassem em paralelo com a 

realidade. Pelo trabalho, os sentidos humanos tornaram-se mais complexos, desenvolveu-se a 

linguagem e o homem aprendeu a ser homem. Pelo trabalho, o homem humanizou-se e 

formou-se. 

 O terceiro aspecto da positividade do trabalho apresenta-se aqui. Em primeiro lugar, os 

objetos produzidos pelo trabalho afirmam o homem; depois, o processo do trabalho forma e 

humaniza o homem como ser genérico e, como terceiro aspecto, o trabalho constitui a própria 

gênese do homem como ser social. Pela complexificação das relações de produção, as 

potências humanas tornam-se também potências sociais mais complexas. Na relação com a 

natureza fica expressa a diferença fundamental entre o homem e o animal. Embora ser de 

natureza, o homem necessita dela afastar-se para constituir-se humanamente. Entretanto, tal 

afastamento não significa o isolamento do ser humano em relação à natureza, mas a 

complexificação dessa relação. No dizer de Netto e Braz: 

 

A sociedade não pode existir sem a natureza – afinal, é a natureza, 

transformada pelo trabalho, que propicia as condições da manutenção da 

vida dos membros da sociedade [...].  Vale dizer: modificam-se, ao longo da 

história da humanidade, as formas de produção material da vida social e, por 

conseguinte, as condições materiais de existência nas quais vivem os 

homens. Mas é invariável o fato de que a reprodução da sociedade depende 

da existência da natureza (a natureza, porém, pode existir e subsistir sem a 

sociedade)
46

. 

 

 Tanto o ser humano quanto os demais animais vivem da natureza inorgânica, 

necessitam dela. Diferente, porém, dos demais seres, o homem domina a natureza tanto mais 

quanto age sobre ela como ser universal. A complexificação dos sentidos é resultante do 

trabalho na exata medida em que se desenvolve o cérebro. O indivíduo torna-se ser social no 

encadeamento da coordenação múltipla do trabalho e a subjetividade exprime a consciência 

genérica, o ser genérico. 

                                                 
46

 NETTO, José Paulo e BRAZ, Marcelo. Economia Política: uma introdução crítica. Op. Cit. p. 35. Grifos dos 

autores. 



43 

 

 

 A complexificação dos sentidos humanos, o desenvolvimento da linguagem e a 

instituição da coordenação múltipla do trabalho torna a atividade vital humana 

especificamente mediada. Entre o ser humano e seu objeto, a natureza, foi necessário interpor 

mediações capazes de elevar as potências humanas a níveis que superaram, inclusive, aquelas 

presentes nos mais magníficos animais. Tais mediações são os instrumentos do trabalho, que 

potencializaram as capacidades humanas, garantindo o domínio do homem sobre a natureza. 

Unicamente o homem foi capaz de transformar a natureza ao seu talante, contudo,  

 

os fatos recordam que nosso domínio sobre a natureza não se parece em nada 

com o domínio de um conquistador sobre o povo conquistado, que não é o 

domínio de alguém situado fora da natureza, mas que nós, por nossa carne, 

nosso sangue e nosso cérebro, pertencemos à natureza, encontramo-nos em 

seu seio, e todo nosso domínio sobre ela consiste em que, diferentemente dos 

demais seres, somos capazes de conhecer suas leis e aplicá-las de maneira 

adequada
47

. 

 

 O progressivo conhecimento das leis da natureza proporcionou ao homem o transporte 

e o cultivo de diferentes espécies vegetais; a criação de animais; a mudança da própria 

paisagem natural. Estes são sinais facilmente identificáveis do trabalho, da ação humana sobre 

a natureza. Até mesmo as paisagens mais imponentes e o próprio clima foram modificados e 

são expressões da presença humana no mundo. Contudo, tal domínio humano sobre a 

natureza, como destaca Engels, não é absoluto e sequer chega a ser a tal ponto completo que 

garanta a segurança da humanidade. O domínio humano sobre a natureza é domínio somente 

como seres de natureza. É neste sentido que ela constitui-se como corpo inorgânico do 

homem. “É assim que o próprio elemento natural se converte em órgão de sua atividade, um 

órgão que ele acrescenta a seus próprios órgãos corporais, prolongando sua forma natural, 

apesar daquilo que diz a Bíblia”.
48

 Embora tenha domínio da natureza, toda e qualquer 

instabilidade dela reverte em consequências imediatas para a humanidade e, a destruição da 

natureza, quer seja por eventos da própria natureza ou causados pelo ser humano, significa a 

extinção da própria humanidade. 

 Vale destacar que, em sua obra magna, Marx manteve esta perspectiva destacando 

que, 

 

                                                 
47

 ENGELS, F. Sobre o Papel do Trabalho na Transformação do Macaco em Homem. In: Op. Cit. p. 13. 

(WERKE, p. 453). 
48

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 257. (WERKE, p. 194). 



44 

 

 

O trabalho é, antes de tudo, um processo entre o homem e a natureza, 

processo este em que o homem, por sua própria ação, medeia, regula e 

controla seu metabolismo com a natureza. Ele se confronta com a matéria 

natural como uma potência natural [Naturmarcht]. A fim de se apropriar da 

matéria natural de uma forma útil para sua própria vida, ele põe em 

movimento as forças naturais pertencentes a sua corporeidade: seus braços e 

pernas, cabeça e mãos. Agindo sobre a natureza externa e modificando-a por 

meio desse movimento, ele modifica, ao mesmo tempo, sua própria natureza. 

Ele desenvolve as potências que nela jazem latentes e submete o jogo de 

suas forças a seu próprio domínio
49

. 

 

 Temos então que o homem age sobre a natureza, mas como uma parte dela, como uma 

de suas forças. Assim, a natureza age sobre a natureza na forma do homem, posto que este é 

natureza que desenvolveu consciência. O homem, como particularidade, está contido na 

universalidade da natureza e esta universalidade se exprime em cada particularidade, em cada 

indivíduo singular, bem como no homem genericamente. O ato humano e histórico de 

transformar a natureza é também transformação do próprio homem como ser social.  

 

O desenvolvimento do ser social significa, pois, que, embora se mantenham 

as determinações naturais, elas são progressivamente afastadas, empurradas 

para trás, sofrendo um recuo. As barreiras (ou limites) naturais em meios às 

quais se move a sociedade e a própria naturalidade dos homens são 

insuprimíveis, mas as suas implicações para a vida humana decrescem à 

medida que, pelo trabalho, os homens transformam a natureza e se 

transformam a si mesmos
50

. 

 

 Marx entende que a atividade vital, a vida produtiva é, para o ser humano, o meio para 

a satisfação de suas carências, para a manutenção de sua existência física e, portanto, é a 

necessária condição de sua vida genérica. A atividade vital é o distintivo do caráter genérico 

do homem: “O homem faz da sua atividade vital mesma um objeto da sua vontade e da sua 

consciência. Ele tem atividade vital consciente. Esta não é uma determinidade (Bestimmtheit) 

com a qual ele coincide imediatamente”
51

. Para Marx, a atividade vital do homem não é dada 

naturalmente, mas objeto de sua vontade e de sua consciência, o que significa dizer que os 

seres humanos não nascem com capacidades “natas” para determinadas atividades, ou para a 

transformação da natureza segundo seu talante, mas, ao contrário, necessita submeter a 

natureza à sua vontade. Porém isso não é ato isolado, ou individual, para realizar a 

                                                 
49

 Ibid. p. 255, (WERKE, p. 192). 
50

 NETTO, José Paulo e BRAZ, Marcelo. Economia Política: uma introdução crítica. Op. Cit. p. 39. Grifos dos 

autores. 
51

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 84. (WERKE, p. 516). 



45 

 

 

transformação da natureza em coisas que satisfaçam suas necessidades, os seres humanos 

precisam dispor de uma teleologia, ou seja, precisam antecipar na mente aquilo que 

pretendem realizar na matéria. Na notória passagem d’O Capital, a antecipação ideal é 

demonstrada como traço exclusivamente humano: 

 

Pressupomos o trabalho numa forma em que ele diz respeito unicamente ao 

homem. Uma aranha executa operações semelhantes às do tecelão, e uma 

abelha envergonha muitos arquitetos com a estrutura de sua colmeia. Porém, 

o que desde o início distingue o pior arquiteto da melhor abelha é o fato de 

que o primeiro tem a colmeia em sua mente antes de construí-la com a cera. 

No final do processo de trabalho, chega-se a um resultado que já estava 

presente na representação do trabalhador no início do processo, portanto, um 

resultado que já existia idealmente. Isso não significa que ele se limite a uma 

alteração da forma do elemento natural; ele realiza neste último, ao mesmo 

tempo, seu objetivo, que ele sabe que determina, como lei, o tipo e o modo 

de sua atividade e ao qual ele tem de subordinar sua vontade. E essa 

subordinação não é um ato isolado. Além do esforço dos órgãos que 

trabalham, a atividade laboral exige a vontade orientada a um fim, que se 

manifesta como atenção do trabalhador durante a realização de sua tarefa. E 

isso tanto mais quanto menos esse trabalho, pelo seu próprio conteúdo e pelo 

modo de sua execução, atrai o trabalhador, portanto, quanto menos este 

último usufrui dele como jogo de suas próprias forças físicas e mentais
52

. 

 

 Não se trata de processo natural. Embora o cérebro humano tenha, biologicamente, 

estrutura para aprender e antecipar objetivos, ele mesmo foi forjado nas ações efetivadas 

materialmente e transmitidas de geração em geração. Por um lado, há o desenvolvimento 

genético e biológico do ser humano e, por outro lado, a capacidade de aprender e transmitir os 

conhecimentos acumulados para as gerações mais jovens. A atividade vital humana é 

impensável sem a sociedade humana, é impossível sem a colaboração entre os seres humanos, 

é inimaginável sem o ser social.  

 Até por isso, só se torna atividade verdadeiramente humana se for verdadeiramente 

social e, para ser verdadeiramente social, ela precisa suplantar a natureza animal do homem, 

ela precisa ser aprendida e ensinada, não pode coincidir imediatamente com o próprio homem, 

mas ser mediação entre homem e natureza. O sentido eminentemente formativo do trabalho 

permanece, desde os ancestrais mais remotos até os dias atuais, conforme Childe: “uma 

criança não é hoje, ao nascer, mais conhecedora da arte do fogo do que o primeiro homem 

                                                 
52

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 255-6. (WERKE, p. 193). 



46 

 

 

que, há meio milhão de anos, começou a cuidar das chamas, ao invés de fugir delas como os 

outros animais”
53

. 

 Por ser capaz de elaborar a natureza inorgânica segundo seu talante, o ser humano se 

impõe como ser genérico, consciente, um ser que se relaciona na particularidade individual 

com a universalidade, consigo mesmo enquanto sua própria essência. Quando produz, o ser 

humano produz humanamente, ou seja, como ser que contém e expressa em si toda a espécie 

humana e, por isso, produz universalmente até mesmo quando visa a mais particular das 

produções. E aqui se pode entrever uma característica fundamental: o homem produz 

fundamentalmente quando está livre da carência física. Se, por um lado, a carência física (a 

fome, o frio, etc.) é o motivo de o homem transformar e reordenar a natureza, quanto mais 

estiver liberto dela, mais planejada, consciente e livre a atividade vital humana. 

 Em primeiro lugar, o produto do trabalho confirma o homem; em segundo lugar, o 

processo do trabalho humaniza e forma o homem como ser genérico; em terceiro lugar, o ser 

genérico tem sua gênese no próprio trabalho e, na medida em que este se torna mais 

complexo, mais complexa também se torna a consciência humana. Agora, o quarto aspecto da 

positividade do trabalho leva ao entendimento de que a cada nova construção, cria-se o novo e 

criam-se novas necessidades. A materialidade do trabalho é o elemento essencial que 

desenvolve as relações sociais e, a partir delas, a cultura, a arte, a filosofia, a educação, 

produtos necessários e inevitáveis, em última instância, do trabalho. 

 O animal coincide imediatamente com sua atividade vital, para ele, a sua existência é 

imediatamente dependente das condições postas pela natureza. Para o homem, sua própria 

vida é seu objeto, não supera sua condição de dependência da natureza, mas não coincide 

imediatamente com ela, interpondo entre a natureza e si mesmo mediações que, ao mesmo 

tempo em que o afastam de sua dependência imediata, reafirmam sua dependência relativa. 

As mediações interpostas entre homem e natureza são já testemunhos de seu ser genérico, 

uma vez que elas só são possíveis através de sua atividade vital livre, social. Uma lança só é 

uma mediação entre homem e natureza quando entendida pela coletividade humana como 

meio útil à existência. 

 Pela complexificação tanto do conhecimento humano das leis da natureza, como dos 

instrumentos que mediam a relação do ser social com a própria natureza, o homem tornou-se 

capaz de produzir socialmente para além dos limites físicos da sua própria espécie. Enquanto, 

                                                 
53

 CHILDE, Gordon. A Evolução Cultural do Homem. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1986. P. 35. 



47 

 

 

para o animal, o limite fundamental é a produção para a satisfação das carências específicas e 

inescapáveis de sua própria espécie, para o homem, livre produtor e livre das carências físicas 

imediatas, é possível, através da atividade vital consciente, produzir segundo o limite de todas 

as espécies. Childe trata desta questão na seguinte passagem: 

 

As patas do coelho são bons instrumentos de cavar, mas não podem 

concorrer com as de um gato, como armas. Já as patas do felino não se 

prestam à utilização como pás. O homem tanto pode fazer as ferramentas 

como as armas. Em resumo, o equipamento hereditário do animal é 

adequado à execução de um número limitado de operações, num 

determinado meio. O equipamento não-corpóreo do homem pode ser 

ajustado a um número quase infinito de operações – “pode ser”, note-se, e 

não “é”
54

. 

 

 Para o homem, ser que não possui em sua natureza a capacidade de voar, é possível 

voar segundo sua capacidade social de reordenar a natureza conforme as necessidades do vôo. 

Para o homem, que não possui em sua natureza a capacidade de respirar sob a água, é possível 

produzir socialmente as condições necessárias para não só respirar quando imerso em água, 

mas também explorar e conhecer as profundezas abissais. 

 

Precisamente por isso, na elaboração do mundo objetivo [é que] o homem se 

confirma, em primeiro lugar e efetivamente, como ser genérico. Esta 

produção é a sua vida genérica operativa. Através dela a natureza aparece 

como a sua obra e a sua efetividade (Wirklichkeit). O objeto do trabalho é 

portanto a objetivação da vida genérica do homem: quando o homem se 

duplica não apenas na consciência, intelectual[mente], mas operativa, 

efetiva[mente], contemplando-se, por isso, a si mesmo num mundo criado 

por ele
55

. 

 

 A produção humana é sua vida genérica, é sua vida social, é a confirmação do ser 

social. Pelo desenvolvimento da anatomia humana, pela complexificação dos sentidos, pela 

invenção da linguagem, o feixe de relações criado pelo trabalho humano é estabelecido, um 

modo específico de relação com a natureza e com os demais seres humanos se desenvolve e 

torna-se possível ao indivíduo duplicar-se no outro indivíduo. Os conhecimentos 

desenvolvidos e as mediações produzidas pelas gerações anteriores duplicam as capacidades 

das gerações mais jovens, posto que partem justamente dessas conquistas para empreender 

sua ação no mundo. O desenvolvimento histórico é o fato de os seres humanos renovarem, a 

                                                 
54

 CHILDE, Gordon. O que Aconteceu na História. Rio de Janeiro: Guanabara, 1988, p. 11. 
55

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 85. (WERKE, p. 517). Grifos do autor. 



48 

 

 

cada dia e a cada atividade, a sua própria vida. O acréscimo de novas necessidades advindas 

da renovação constante da vida humana pelos processos sociais engendrados pelo trabalho é a 

própria expressão do caráter social da atividade humana. 

 

A produção da vida, tanto a própria, no trabalho, quanto a alheia, na 

procriação, aparece desde já como uma relação dupla – de um lado, como 

relação natural, de outro como relação social –, social no sentido de que por 

ela se entende a cooperação de vários indivíduos, sejam quais forem as 

condições, o modo e a finalidade. Segue-se daí que um determinado modo 

de produção ou uma determinada fase industrial estão sempre ligados a um 

determinado modo de cooperação ou a uma determinada fase social – modo 

de cooperação que é, ele próprio, uma “força produtiva” – ,que a soma das 

forças produtivas acessíveis ao homem condiciona o estado social e que, 

portanto, a “história da humanidade” deve ser estudada e elaborada sempre 

em conexão com a história da indústria e das trocas 
56

. 

 

 O homem é ser genérico porque, pelo trabalho, faz do mundo seu objeto, não apenas 

quando produz segundo as necessidades da espécie humana, mas quando demonstra ser capaz 

de produzir segundo o limite de qualquer outra espécie. Quando, pela coordenação múltipla 

do trabalho, o homem é capaz de transformar o meio natural em produtos úteis à vida humana 

e, através de tal processo, torna-se mais capaz de compreender os elos e as regularidades 

presentes na natureza, torna-se também capaz de duplicar-se nos demais seres humanos. Não 

só no pensamento, mas “ativamente” através da transmissão daqueles conhecimentos 

acumulados pelo trabalho às gerações mais jovens. Por isso, quanto mais o ser humano é 

capaz de produzir universalmente, tanto mais universal é sua relação não só com a natureza, 

mas fundamentalmente mais universal é sua relação com os demais seres humanos.  

 Pelo trabalho em sua coordenação múltipla, o homem não atende a um conjunto 

limitado de necessidades, nem as satisfaz de modo fixo. Bem ao contrário, pelo trabalho o 

homem produz para além de suas carências imediatas. A cada ação, a cada nova objetivação, 

necessidades presentes são satisfeitas e novas necessidades são criadas pela reapropriação do 

produto do trabalho para funções que não haviam ainda sido pensadas. A mediação de 

carências originalmente pré-figuradas na mente do homem que trabalha não antecipa novas 

necessidades advindas dos produtos desse mesmo trabalho. Pelo trabalho então o homem não 

cria apenas a satisfação daquelas necessidades previamente existentes, mas constitui um feixe 

de novas necessidades, de novas relações sociais que não estavam especificadas de antemão.  

                                                 
56

 MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 34. (WERKE, p. 29-30). 



49 

 

 

 Se até mesmo a carência mais imediata que precisa ser satisfeita pelo trabalho é uma 

carência social, a satisfação de tal carência necessariamente cria outras, outros conjuntos que 

só se fazem presentes a partir do momento em que a carência original estiver satisfeita. “É que 

a satisfação dessa primeira necessidade, a ação de satisfazê-la e o instrumento de satisfação já 

adquirido conduzem a novas necessidades – e essa produção de novas necessidades constitui 

o primeiro ato histórico”
57

. A invenção da roda d’água cujo objetivo inicial era moer grãos 

não tinha, em sua concepção original, a intenção de gerar energia elétrica, porém, é 

exatamente nesse princípio que se assenta a construção dos geradores de hidroelétricas. 

 Embora as necessidades fundamentais (alimentação, abrigo, reprodução) do ser social 

necessitem ser satisfeitas invariavelmente, isto não se dá de modo fixo no decorrer dos 

séculos e sua satisfação encaminha novas necessidades que aparentemente distanciam-se do 

trabalho. Quando se produz algo, também se produz uma forma de subjetividade. A ação que 

satisfaz uma determinada carência, e até mesmo o instrumento, a mediação produzida para tal 

satisfação, possui inevitavelmente a marca do seu produtor, é uma produção subjetiva, porém, 

apoiada pelas condições materiais a partir das quais foi produzida. Cada produção humana é 

também produção de novas subjetividades, uma vez que não satisfaz apenas a carência física, 

mas também as necessidades da fantasia. Em O Capital, Marx explica que a riqueza de uma 

sociedade na qual rege a produção capitalista é a imensa acumulação de mercadorias, e 

explica a mercadoria desta forma: “A mercadoria é, antes de tudo, um objeto externo, uma 

coisa que, por meio de suas propriedades, satisfaz necessidades humanas de um tipo qualquer. 

A natureza dessas necessidades – se, por exemplo, elas provêm do estômago ou da 

imaginação – não altera em nada a questão”
58

. 

 Não é objetivo desta parte do texto discutir a sociedade capitalista, ou o trabalho nessa 

forma societária, essa análise será realizada no próximo tópico, porém, a indicação de Marx 

sobre a satisfação das necessidades humanas, sejam elas provenientes do estômago ou da 

fantasia, está para além da forma societária capitalista, e representadas nesta pela mercadoria. 

O fato é que o trabalho encaminha a satisfação de carências, mas produz também novas 

necessidades, além de produzir a subjetividade pela satisfação daquelas esferas humanas que 

só podem desenvolver-se plenamente quando as necessidades físicas estão também 

plenamente satisfeitas. O olho para o belo, o ouvido musical, a satisfação estética da refeição, 

                                                 
57

 Ibid. p. 33, (WERKE, p. 28). 
58

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 113. (WERKE, p. 49). 



50 

 

 

o toque, os talentos e paixões só encontram condições de desenvolvimento pleno quando as 

necessidades físicas já não se impõem como urgentes ou prioritárias. 

 Nesse sentido, algumas objetivações resultantes do trabalho dele aparentemente se 

distanciam, aparentemente não guardam mais relação com a transformação e reordenação da 

natureza pelo homem. A cultura, a arte, a filosofia, a ciência, a educação, entre tantas outras, 

são objetivações humanas que aparentemente distanciaram-se do trabalho. Entretanto, a 

afirmação dessas objetivações como sendo produções humanas e como tendo existência 

objetiva para os homens já as inserem como produções reais dos homens reais. Quando uma 

afirmação filosófica indica para o desvendar de um conceito presente na sociedade; quando 

um objeto de arte exerce fascínio e emociona aquele que a admira ou quando se ensina a uma 

criança (ou adulto) os primeiros momentos da alfabetização, efetiva-se uma produção humana 

inevitavelmente derivada do trabalho. Para Marx: 

 

Se as sensações, paixões etc. do homem não são apenas determinações 

antropológicas em sentido próprio, mas sim verdadeiramente afirmações 

ontológicas do ser (natureza) – e se elas só se afirmam efetivamente pelo 

fato de o seu objeto ser para elas sensivelmente, então é evidente: 1) que o 

modo da sua afirmação não é inteiramente um e o mesmo, mas, ao contrário, 

que o modo distinto da afirmação forma a peculiaridade (Eigenümlichkeit) 

da sua existência, de sua vida; o modo como o objeto é para elas, é o modo 

peculiar de sua fruição; 2) aí, onde a afirmação sensível é o supra-sumir (sic) 

imediato do objeto na sua forma independente (comer, beber, elaborar o 

objeto etc,), isto é a afirmação do objeto; 3) na medida em que o homem é 

humano, portanto também sua sensação etc., é humana, a afirmação do 

objeto por um outro é, igualmente, sua própria fruição
59

. 

 

  Finalmente, pode-se concluir a respeito do caráter positivo do trabalho que apropriar-

se de objetivações elaboradas pelas gerações anteriores, desenvolver habilidades e funções 

que não tinha ao nascer, fez o homem aprender a ser homem, produzindo suas potencialidades 

socialmente, através do trabalho. Pelo trabalho, o homem percorre o caminho que vai de si a 

si mesmo. Tendo por base a natureza, seu movimento é de exteriorização, objetivação de si no 

produto do trabalho e interiorização, ou formação de si como sujeito consciente e, portanto, 

educado. O trabalho é o momento privilegiado da formação do homem que se põe no 

elemento da cultura, como ser de natureza, mas também como ser acrescentado à natureza, 

criando para si uma “segunda natureza” como fato social objetivo e real. Neste sentido, o 

trabalho é o princípio educativo fundamental, porque é neste movimento que a própria 

                                                 
59

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 157. (WERKE, p. 562-3). Grifos do autor. 



51 

 

 

natureza se torna humanizada e o próprio humano encontra a si mesmo na natureza. 

Apropriando-se da natureza externa pelo trabalho, o homem apropria-se da sua natureza 

interna, construindo a si mesmo como ser histórico e cultural. A esse respeito, Childe faz uma 

interessante reflexão ao tratar do desenvolvimento do ser humano a partir do trabalho: 

 

Felizmente, a criança não precisa acumular experiência ou fazer por si 

mesma todas as tentativas e erros. Na verdade a criança não herda, ao nascer, 

um mecanismo de nervos que tenha sido moldado no plasma germinativo da 

raça e que a predisponha automática e instintivamente, aos movimentos 

corporais apropriados. Herda, entretanto, uma tradição social. Seus pais e as 

pessoas mais velhas lhe ensinarão como fabricar e utilizar o equipamento, 

segundo a experiência acumulada por numerosas gerações anteriores, o que 

constitui em si mesmo uma expressão concreta dessa tradição oral
60

. 

 

 O que se tem, então, é que a passagem da natureza à cultura não pode ser um processo 

isolado, a humanização pelo trabalho só é possível como ação consciente e social. Sem a 

interposição dos demais seres humanos, não pode existir a segunda natureza. É o outro que se 

põe como mediação para a interiorização das objetivações produzidas pelo trabalho. Sem o 

outro, não há reconhecimento da independência e da consciência da atividade produtiva 

humana, pois é somente pela mediação do outro que a consciência humana se desenvolve e se 

torna complexa. Neste processo, exteriorizar-se é também interiorização, transformação da 

subjetividade pela mediação social. A sociabilidade é necessária, sem ela, a formação humana 

pelo trabalho deixa de existir. Necessária sim, mas nunca dada a priori, a sociabilidade é o 

campo fértil da exteriorização e interiorização social do trabalho como formação do humano. 

Ainda assim, essa formação é um processo doloroso, porque trata de transformar a si pela 

mediação social da atividade produtiva. É, ao mesmo tempo, distanciamento e reencontro de 

si; autoconsciência e consciência da alteridade; construção e desconstrução de si, posto que o 

homem nunca se encontra perfeito. 

 A educação, neste sentido, não pode ser entendida como ato isolado, mas como 

processo de formação humana socialmente construída pelos processos de interiorização e 

exteriorização, pelas objetivações socialmente mediadas, pelo conhecimento e 

reconhecimento do outro como garantia da liberdade, da independência e da consciência de si. 

A educação é ato histórico e cultural, socialmente produzido e, portanto, impossível de ser 

realizada isoladamente. O outro humano se põe diante de mim como alteridade, garantia da 

                                                 
60

 CHILDE, Gordon. O que Aconteceu na História. Op. Cit. p. 12. 



52 

 

 

certeza de minha própria vida interior. Para reconhecer-me, preciso reconhecer no outro 

aquilo que é desejável e necessário a mim mesmo. E é pelo trabalho que tal processo de 

reconhecimento se torna possível, pois é pelo trabalho que o homem duplica suas 

possibilidades de desenvolvimento. 

 

1.3 O Caráter Negativo do Trabalho em Marx: estranhamento 

 

 Por muitos anos, a publicação em português dos textos de Marx trouxe uma questão 

importante e, de certo modo, somente abordada com mais profundidade recentemente: trata-se 

do problema das diferenças e similitudes entre Entäuβerung (alienação) e Entfremdung 

(estranhamento). A questão central é o tratamento dos dois conceitos como sinônimos. 

Embora algumas vezes apareçam nas obras do filósofo alemão como similares, alienação e 

estranhamento não são sinônimos. Na explicação de Ranieri: “Na reflexão desenvolvida por 

Marx não é tão evidente, no entanto, que esse pressuposto seja levado às últimas 

consequências, pois os referidos conceitos aparecem com conteúdos distintos, e a vinculação 

entre eles, geralmente sempre presente, não garante que sejam sinônimos”
61

. 

 Entende-se aqui que, embora em muitos casos apareçam como similares, os conceitos 

guardam, na tradição filosófica, diferenças importantes, cabendo então a explicação, 

conforme os autores consultados, de seu significado e do modo como serão utilizados neste 

trabalho. Entäuβerung (alienação) é um conceito marxiano, mas já utilizado e presente nas 

obras de Hegel e Fichte. Marcelo Backes
62

 explica seu significado como sendo o substantivo 

alemão que corresponde, em português, a alienação. Traz também o significado de remeter 

para fora, expulsão, esvaziamento, ação de transferência e, ainda, extrusão ou exteriorização. 

Entfremdung (estranhamento), conforme Backes, traduz-se por estranhamento. 

 Não há, a partir do exposto e apesar das similitudes que guardam, um sentido de 

negatividade em Entäuβerung. O momento de transposição da vida de um estágio para outro 

pressupõe o abandono, a expulsão daquilo que era antes, o esvaziamento do velho a fim de ser 

composto o novo. Por outro lado, Entfremdung é, conforme Ranieri: 

 

                                                 
61

 RANIERI, Jesus. Apresentação: sobre os chamados Manuscritos Econômico-Filosóficos de Karl Marx. IN: 

MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2009, p. 16. 
62

 Cf. BACKES, Marcelo. Nota à Tradução de A Sagrada Família. IN: MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A 

Sagrada Família. São Paulo: Boitempo, 2009, pp. 9-13. 



53 

 

 

objeção sócio-econômica (sic) à realização humana, na medida em que veio, 

historicamente, determinar o conteúdo do conjunto das exteriorizações – ou 

seja, o próprio conjunto de nossa socialidade – através da apropriação do 

trabalho, assim como da determinação dessa apropriação pelo advento da 

propriedade privada
63

. 

 

 Neste trabalho será utilizada a definição apresentada acima por Ranieri. O 

entendimento é que, por ser mais específica e dirigir-se a uma forma histórica de produção do 

ser social, estranhamento (Entfremdung) delineia melhor e mais concisamente aquilo que se 

pretende expor. Com isto acredita-se que fica resguardado o maior rigor do estudo. 

Evidentemente que a similitude entre alienação (Entäuβerung) e estranhamento 

(Entfremdung) não permite a utilização exclusiva de um ou outro substantivo, entretanto, 

sempre que especificamente dirigido aos impedimentos socioeconômicos à realização 

humana, utilizar-se-á “estranhamento”. A explicação de Chagas é esclarecedora: 

 

Através do trabalho, o sujeito manifesta-se como ser genérico, suplanta a 

atividade muda dos animais, produz sua existência, cria a consciência de que 

é um ser social e, assim, atinge a existência de um ser universal livre e 

consciente. Mas o que fundamenta o ser genérico do sujeito é, precisamente, 

o trabalho, que, nas condições da sociedade capitalista, torna-se 

estranhado
64

. 

 

 Somente a partir do trabalho, atividade consciente sobre o mundo material que produz 

objetivações, o homem confirma a si mesmo como ser genérico. Ao produzir a vida, o ser 

humano produz também sua consciência, um conjunto de forças produtivas, a linguagem, 

relações sociais dependentes da base material do trabalho, conhecimento do mundo material 

(da natureza), novas necessidades, tanto físicas como espirituais, enfim, produz o mundo 

humano. Em Marx, o trabalho não é mais apenas atividade da consciência sobre o mundo 

material, tornando-se afirmação ontológica. Para o pensador alemão, foi preciso compreender 

profundamente o caráter positivo do trabalho a fim de analisar a sociedade moderna, em que 

ele é marcado pelo estranhamento, em que o trabalhador não é o proprietário do produto do 

seu trabalho. 

 Para levar a contento tal tarefa, Marx necessitou apropriar-se da economia política a 

partir de seus autores mais importantes. Para esta apropriação, manteve todas as categorias da 

                                                 
63

 RANIERI, Jesus. Apresentação: sobre os chamados Manuscritos Econômico-Filosóficos de Karl Marx. In: Op. 

Cit. p. 16. 
64

 CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. In: Op. Cit. p. 53. 



54 

 

 

economia política que expressam o ser do capital. Estas categorias, evidentemente, não dizem 

o que é a sociedade burguesa, mas expressam sua atualidade, seu estado, sua condição e seu 

movimento. Para Marx, o fundamental era partir de um fato real e de uma sociedade concreta 

(a sociedade burguesa) tomando criticamente a ciência que a explica (a economia política). 

 Partindo daí, Marx quer ir à origem, à gênese da sociedade burguesa, por isso, tem de 

entender as leis da propriedade privada. A economia política clássica partiu da empiria, da 

realidade, e, como ciência, extraiu dela leis que se tornaram critérios de verdade. Marx parte 

também da empiria e da realidade, mas dialeticamente e, portanto, vê o fundamento das 

contradições da realidade. O problema da economia política é que ela parte da propriedade 

privada, descreve como ela ocorre na realidade, mas não a explica. Formula leis abstratas a 

partir da descrição, mas não compreende tais leis, “isto é, não mostra como têm origem na 

essência da propriedade privada”
65

. A economia política não fornece a explicação sobre os 

fundamentos das categorias e os pressupostos que são sua base. Toma como pressuposto 

aquilo que deveria explicar. Aquilo que é tido como verdadeiro apresenta-se, numa 

perspectiva dialética, como algo superficial. 

 Para compreender a propriedade privada é preciso encontrar a sociabilidade primeira 

do homem, e, para tanto, é preciso compreender a conexão essencial entre todo o sistema de 

estranhamento: 

 

Agora temos, portanto, de conceber a interconexão essencial entre a 

propriedade privada, a ganância, a separação de trabalho, capital e 

propriedade da terra, de troca e concorrência, de valor de desvalorização do 

homem, de monopólio e concorrência etc., de todo este estranhamento 

(Entfremdung) com o sistema do dinheiro
66

. 

 

 Não se trata, então, de permanecer ao nível da descrição da materialidade do 

movimento da propriedade privada. Marx pretende compreender seus fundamentos, as 

interconexões que levam à desvalorização do homem, as condições para o desenvolvimento 

do estranhamento (Entfrendung). A sociedade moderna é a primeira em que o homem é 

expropriado completamente, tanto no seu trabalho quanto no seu pensamento. Marx não parte 

de um estado natural fictício para explicar a propriedade privada. O ponto de partida deve ser 

                                                 
65

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 79. (WERKE, p. 510). 
66

 Ibid. p. 80, (WERKE, p. 511). Grifos do autor. 



55 

 

 

o fato histórico, real, vivo. Não se trata de recorrer a um estado imaginário

. O fato histórico 

do qual Marx vai partir é a sociedade burguesa e a propriedade privada nesta sociedade que, 

em sua lógica imanente, obriga o trabalhador a produzir riqueza, mas também pobreza 

subjetiva, pobreza dos sentidos, da interioridade humana que não se apropria das objetivações 

produzidas. Por isso, na medida em que o trabalhador é expropriado, a ele só resta, para 

subsistir como trabalhador e sujeito físico, vender sua força de trabalho. O trabalhador perde o 

objeto do trabalho, e este se torna meio da mera existência física. Quanto mais valor o 

trabalhador cria, menos valor tem o homem. 

 Quando há apropriação das potencializações produzidas pelo homem de modo 

privado, há afastamento de uma parte da humanidade daquilo que humaniza. Quando há 

apropriação privada, há brutalização e estranhamento daqueles que estão apartados das 

conquistas históricas, efetivando uma sociedade que produz desigualdade, a despeito do 

discurso da igualdade, ou do respeito às diferenças. Na sociedade da propriedade privada, as 

potencialidades desenvolvidas não estão disponíveis a todos. Ela retira o entendimento do 

homem como ser que se produz socialmente, alienando a maioria dos homens do domínio 

sobre os instrumentos que potencializam as capacidades humanas.  

 Na sociedade da propriedade privada, na medida em que há afastamento da maior 

parte dos homens em relação às coisas produzidas socialmente (bens, técnicas, 

conhecimentos, arte, cultura, etc.), produz-se a consciência estranhada, mutilada e mutilante, 

distanciada daquilo que humaniza, reproduzindo o distanciamento nas gerações mais jovens. 

Em sua análise, Marx entende haver quatro aspectos para o estranhamento na sociedade 

capitalista, são eles: 1) O estranhamento do trabalhador em relação ao objeto; 2) o trabalho é 

estranho porque é uma atividade estranha, portanto, o processo do trabalho é também 

estranhado; 3) o trabalho estranhado não está voltado ao ser genérico, mas ao imediato, ao 

singular e 4) o trabalho estranhado cria uma relação estranhada com os demais homens. 

 Em relação ao primeiro aspecto do estranhamento, explica Chagas: “o sujeito 

exterioriza suas qualidades subjetivas no objeto, põe sua vida nele, porém, agora, esta não lhe 

                                                 

 Por estado imaginário entenda-se as concepções dos jusnaturalistas (Hobbes, Locke, Rousseau), cujas obras 

indicam para um “Estado de Natureza” do qual derivam todos os elementos da sociabilidade moderna. Ora 

entendido, este estado de natureza, como fundamento do egoísmo do homem; ora como fundamento de seu 

altruísmo, o jusnaturalismo encaminha uma compreensão de que haja uma natureza, uma essencial atemporal 

determinante da sociabilidade, atribuindo à sociedade somente o papel de ordenadora ou desagregadora de tal 

natureza. 



56 

 

 

pertence, mas ao objeto”
67

. O trabalhador é estranho ao objeto do seu trabalho porque a perda 

de tal objeto significa a perda do espírito humano, é a deformação do homem. Na lógica da 

produção capitalista, quanto mais belas as coisas, mais deformado é o homem. 

 

(O estranhamento do trabalhador em seu objeto se expressa, pelas leis 

nacional-econômicas, em que quanto mais o trabalhador produz, menos tem 

para consumir; que quanto mais valores cria, mas sem-valor e indigno ele se 

torna; quanto mais bem formado o seu produto, tanto mais deformado ele 

fica; quanto mais civilizado seu objeto, mais bárbaro o trabalhador; que 

quanto mais poderoso o trabalho, mais pobre de espírito e servo da natureza 

se torna o trabalhador)
68

. 

 

 O trabalho capitalista produz mercadorias, mas produz também a si mesmo e ao 

trabalhador como mercadoria. Isto significa que o humano só tem valor enquanto mercadoria 

produtora de valor. Fora desta relação, o humano é descartável e descartado. Quando o 

trabalhador não é mais produtivo, é substituído. Se o produto do trabalho é a objetivação do 

espírito humano, o produto estranhado do trabalho é a produção do estranhamento.  

 

O trabalhador se torna tanto mais pobre quanto mais riqueza produz, quanto 

mais a sua produção aumenta em poder e extensão. O trabalhador se torna 

uma mercadoria tão mais barata quanto mais mercadorias cria. Com a 

valorização do mundo das coisas (Sachenwelt) aumenta em proporção direta 

a desvalorização do mundo dos homens (Menschenwelt). O trabalho não 

produz somente mercadorias; ele produz a si mesmo e ao trabalhador como 

uma mercadoria, e isto na medida em que produz, de fato, mercadorias em 

geral
69

. 

 

 Tal situação implica que o objeto produzido pelo trabalho impõe-se ao trabalhador 

como um poder estranho e independente dele, sendo o trabalho transformação e reordenação 

da natureza segundo uma intencionalidade humana, o trabalho fixado em um objeto, que foi 

transformado em coisa física pela ação humana consciente, é objetivação. A realização do 

trabalho constitui simultaneamente a sua objetivação. No contexto do capitalismo, a 

objetivação é apropriada pelo proprietário privado, impossibilitando ao trabalhador sua 

realização por meio do trabalho: “Esta efetivação do trabalho aparece ao estado nacional-

econômico como desefetivação (Entwirklichung) do trabalhador, a objetivação como perda do 

                                                 
67

 CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. In: Op. Cit. p. 53. 
68

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 82. (WERKE, p. 513). 
69

 Ibid. p. 80, (WERKE, p. 511). Grifos do autor. 



57 

 

 

objeto e servidão ao objeto, a apropriação como estranhamento (Entfremdung), como 

alienação (Entäusserung)”
70

. 

 A objetivação, elemento de humanização do mundo natural pelo trabalho, reverte em 

desumanização do trabalhador, tornando-se estranha e causando a perda do objeto, do produto 

do trabalho, pelo trabalhador. Mas não é só isso:  

 

Sim, o trabalho mesmo se torna um objeto, do qual o trabalhador só pode se 

apossar com os maiores esforços e com as mais extraordinárias interrupções. 

A apropriação do objeto tanto aparece como estranhamento (Entfremdung) 

que, quanto mais objetos o trabalhador produz, tanto menos pode possuir e 

tanto mais fica sob o domínio do seu produto, o capital
71

. 

 

 A consequência disto é que o trabalhador se relaciona com o produto do seu trabalho 

como se fosse algo estranho a ele. Aquilo que deveria estar sob o domínio do homem torna-se 

independente dele, mais poderoso que ele e, portanto, passa a dominar o próprio homem. 

Assim, quanto mais o trabalhador esgota suas forças em intermináveis jornadas de trabalho, 

mais poderoso se torna, ante ele, o mundo das coisas. Decorrente disto, há a pobreza 

subjetiva. Quanto mais intensamente entrega-se o trabalhador ao trabalho em condições 

menos que humanas, maior sua pobreza subjetiva, pois seu tempo de não trabalho não pode 

ser aproveitado para o enriquecimento interior, mas apenas para a reprodução física de suas 

faculdades produtivas. No dizer de Chagas: “há pois, uma inversão de valores:  um 

empobrecimento da subjetividade, uma desvalorização do sujeito diante de uma valorização 

da coisa, de um enriquecimento do objeto, do produto do trabalho”
72

. 

 Quando põe sua vida na produção do objeto que não lhe pertence, o trabalhador perde 

não só a posse do produto do seu trabalho, mas também perde sua vida interior. Quanto maior 

e mais longa sua atividade, mais estranho e poderoso o objeto. 

 

A exteriorização (Entäusserung) do trabalhador em seu produto tem o 

significado não somente de seu que seu traablho se torna um objeto, uma 

existência externa (äussern), mas, bem além disso, [que se torna uma 

existência] que existe fora dele (ausser ihm), independente dele e estranha a 

ele, tornando-se uma potência (Macht) autônoma diante dele, que a vida que 

ele concedeu ao objeto se lhe defronta hostil e estranha
73

. 

 

                                                 
70

 Ibid. p. 80, (WERKE, p. 512). Grifos do autor. 
71

 Ibid. p. 81, (WERKE, p. 512).  
72

 CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. In: Op. Cit. p. 54. 
73

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 81. (WERKE, p. 513). Grifos do autor. 



58 

 

 

 O trabalho é, como foi visto, o formador do ser humano. Na sociedade capitalista isto 

permanece. Entretanto, na inversão em que se constitui a valorização do objeto e a 

desvalorização do subjetivo, o sujeito que trabalha só pode se formar, pelo trabalho, como ser 

estranhado. Na medida em que o produto do trabalho estranhado se torna uma potência ante o 

trabalhador, a subjetividade se torna estranhada, porque a vida dedicada à produção não mais 

pertence ao trabalhador, bem como o produto do trabalho que, diante do trabalhador, se 

mostra autônomo. 

 O produto do trabalho é a sua própria efetivação, mas na sociedade capitalista, o 

trabalho é expropriado e a efetivação do trabalho aparece como desefetivação do trabalhador 

até a sua morte. Quanto maior a produção, menor a apropriação do homem. O trabalhador se 

relaciona com o produto do seu trabalho como um objeto estranho, como se fosse algo 

diferente dele. Aquilo que é estético parece não combinar com o mundo do trabalho. Segundo 

este preceito, quanto mais o trabalhador se desgasta no trabalho, mais este se impõe ao 

homem e mais o trabalhador perde sua interioridade, mais deformada se torna sua 

subjetividade. 

 

O trabalho produz maravilhas para os ricos, mas produz privação para o 

trabalhador. Produz palácios, mas cavernas para o trabalhador. Produz 

beleza, mas deformação para o trabalhador. Substitui o trabalhador por 

máquinas, mas lança uma parte dos trabalhadores de volta a um trabalho 

bárbaro e faz da outra parte máquinas. Produz espírito, mas produz 

imbecilidade, cretinismo para o trabalhador
74

. 

 

 O trabalhador põe sua vida e seu espírito no objeto, quando perde o objeto, perde sua 

vida, perde seu espírito, torna-se um espectro humano deformado. O objeto torna-se uma 

potência diante do trabalhador, os objetos tornam-se maiores que o homem. 

“Consequentemente, quando arranca (entreisst) do homem o objeto de sua produção, o 

trabalho estranhado arranca-lhe sua vida genérica, sua efetiva objetividade genérica 

(wirkliche Gattungsgegenständlichkeit) e transforma sua vantagem com relação ao animal na 

desvantagem de lhe ser tirado o seu corpo inorgânico, a natureza”
75

. 

 A apropriação pelo trabalhador do mundo externo, da natureza sensível, por meio do 

trabalho que produz objetos hostis e estranhos ao próprio trabalhador, é uma apropriação de 

estranhamento: quanto mais o trabalhador se apropria, tanto mais se priva daqueles meios de 

                                                 
74

 Ibid. p. 82, (WERKE, p. 513). 
75

 Ibid. p. 85, (WERKE, p. 517). 



59 

 

 

vida. O mundo das coisas deixa de ser algo que pertence ao trabalho para constituir-se como 

meio de subsistência imediata simplesmente. No contexto do trabalho capitalista, estranhado, 

o trabalhador se torna servo do objeto, porque o mundo sensível deixa de aparecer para ele 

como produto do seu trabalho para passar a ser entendido como mero meio de subsistência 

imediata. O ponto culminante de uma tal servidão é o fato de o homem só poder se manter 

como sujeito físico pelo trabalho e apenas como sujeito físico poder ser trabalhador. 

 O segundo aspecto do estranhamento é relacionado ao ato da produção, dentro da 

própria atividade produtiva. O trabalho é estranho porque é uma atividade estranha, o produto 

do trabalho é uma síntese, ele só pode ser produto estranhado se a atividade que o produz for 

estranhada, se o ser humano que produz está estranhado de si próprio. Chagas esclarece que 

“o próprio trabalho se converte em atividade externa, que lhe produz deformação e 

unilateralização”
76

 

 A produção capitalista é estranhada e desumana, por isso, é atividade desprazeirosa da 

qual o indivíduo quer fugir. O produto estranhado pressupõe uma produção estranhada. A 

relação do trabalhador com a produção é a relação com seu próprio trabalho, com sua 

atividade produtiva. Quando o indivíduo se sente estranho à sua externação, então não volta 

mais dela e o processo do trabalho se torna incompleto, se torna sofrimento. O trabalho não é 

mais o ser do homem, é exterior a ele. Se o trabalho se constitui em uma atividade que 

desrealiza, então o homem nega-se a si mesmo nesse trabalho: 

 

Primeiro, que o trabalho é externo (äusserlich) ao trabalhador, isto é, não 

pertence ao seu ser, que ele não se afirma, portanto, em seu trabalho, mas 

nega-se nele, que não se sente bem, mas infeliz, que não desenvolve 

nenhuma energia física e espiritual livre, mas mortifica sua physis e arruína 

seu espírito. O trabalhador só se sente, por conseguinte e em primeiro lugar, 

junto a si [quando] fora do trabalho e fora de si [quando] no trabalho. Está 

em casa quando não trabalha e, quando trabalha, não está em casa. O seu 

trabalho não é portanto voluntário, mas forçado, trabalho obrigatório. O 

trabalho não é, por isso, a satisfação de uma carência, mas somente um meio 

para satisfazer necessidades fora dele. Sua estranheza (Fremdheit) evidencia-

se aqui [de forma] tão pura que, tão logo inexista a coerção física ou outra 

qualquer, foge-se do trabalho como de uma peste. O trabalho externo, o 

trabalho no qual o homem se exterioriza, é um trabalho de auto-sacrifício, de 

mortificação. Finalmente, a externalidade (Äusserlichkeit) do trabalho 

aparece para o trabalhador como se [o trabalho] não fosse seu próprio, mas 

de um outro, com se [o trabalho] não lhe pertencesse, como se ele no 

trabalho não pertencesse a si mesmo, mas a um outro
77

. 

                                                 
76

 CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. In: Op. Cit. p. 54. 
77

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 82-3. (WERKE, p. 514). Grifos do autor. 



60 

 

 

 

 O estranhamento do ato da produção é estranhamento ativo, é o estranhamento da 

atividade, a atividade do estranhamento. O objeto do trabalho está resumido no estranhamento 

da atividade, do processo do trabalho, que se efetiva como o ato de sair de si e não voltar. O 

fazer se torna exterior e o trabalhador não se reconhece como sujeito do processo. O processo 

do trabalho estranhado não possibilita ao homem realizar-se em seu trabalho, mas apenas fora 

dele, porque o trabalho arruína o homem física e espiritualmente. O resultado é a redução do 

homem às suas funções mais instintivas.  

 

Chega-se, por conseguinte, ao resultado de que o homem (o trabalhador) só 

se sente como [ser] livre e ativo em suas funções animais, comer, beber e 

procriar, quando muito ainda habitação, adornos etc., e em suas funções 

humanas só [se sente] como animal. O animal se torna humano, e o humano, 

animal
78

. 

 

 Pelo trabalho, o indivíduo ascende à sua humanidade, no trabalho estranhado, em que 

o trabalhador não se reconhece, que não lhe pertence e do qual procura afastar-se por não ter 

nele a possibilidade de elevação e autorrealização, o trabalhador é alheio, antissocial, 

apolítico, restringindo o sentido de sua vida à sua satisfação mais imediata: beber, comer, 

procriar. É na realização de suas funções mais animalescas que o trabalhador encontra-se mais 

livre. A realização de necessidades instintivas é também satisfação de necessidades humanas, 

mas, somente quando mediadas pela atividade produtiva consciente; quando se tornam 

finalidade única e última, convertem-se em função animal. 

 No trabalho estranhado a atividade vital humana fica reduzida à mera reprodução da 

existência física. Na medida em que o trabalho estranhado estranha do homem a natureza e 

estranha o homem de si mesmo, a sua própria atividade vital, seu trabalho, leva ao 

estranhamento em relação ao seu ser genérico, sua produção não lhe pertence e não é mais 

universal: “Faz-lhe da vida genérica apenas um meio da vida individual. Primeiro, estranha a 

vida genérica, assim como a vida individual. Segundo, faz da última em sua abstração um fim 

da primeira, igualmente em sua forma abstrata e estranhada”
79

. 

 O próprio trabalho, em seu processo, é expressão da atividade vital humana, é, já, sua 

vida produtiva. Sendo trabalho estranhado, perde o caráter universal de atividade vital 

                                                 
78

 Ibid. p. 82-3, (WERKE, p. 514-5). 
79

 Ibid. p. 84, (WERKE, p. 516). Grifo do autor. 



61 

 

 

humana, tornando-se pragmático, empirístico, desprovido de significado mais amplo que não 

seja o da reprodução física imediata. Contudo, a vida produtiva é, conscientemente ou não, 

vida genérica. O trabalho estranhado, em sua particularidade, torna-se universalidade na 

medida em que se torna padrão produtivo da sociedade. Evidentemente é uma universalidade 

falsa, pois não efetiva os potenciais humanos mas antes, ao contrário, reduz as potencialidades 

a expressões especializadas e desconectadas de sua verdadeira universalidade. 

 Se a vida, pela atividade humana, cria a vida propriamente humana, então a atividade 

vital estranhada, o trabalho estranhado, engendra uma vida estranhada. A redução da 

universalidade à particularidade das necessidades físicas imediatas é a expressão da vida 

criando vida estranhada de si mesma. Nas palavras de Chagas: 

 

Afastado do seu ser genérico, da vida de sua espécie, o sujeito, como 

mercadoria, como força de trabalho, restringe-se a uma existência corpórea, 

biológica, preso às condições mais elementares e menos desenvolvidas de 

sua própria espécie, ou seja, àquelas condições de sobrevivência imediata e 

de reprodução física
80

. 

 

 A atividade consciente livre, o trabalho, é a expressão do caráter genérico, universal, 

da vida humana. Quando o trabalho é estranhado, apartado da vida genérica do homem, sua 

universalidade torna-se ilusória, as necessidades satisfeitas por este trabalho estranhado ficam 

reduzidas a mais simples e medíocre migalha: a mera reprodução física. Com isto, o ser 

humano que é capaz de produzir conscientemente segundo o limite de qualquer outra espécie, 

torna sua atividade vital imediatamente uma com suas necessidades mais elementares. A 

atividade vital humana deixa de apresentar-se como objeto de sua vontade e de sua 

consciência para tornar-se repetição mecânica e vazia. O homem reduz-se ao que de mais 

animal há em sua natureza. 

 Dois aspectos do estranhamento foram considerados: primeiro, a relação do 

trabalhador com o produto do trabalho como um objeto estranho que exerce poder sobre ele. 

Essa relação é também a relação do trabalhador com o mundo sensível externo, a natureza, 

que se impõe ao trabalhador como hostil e estranha. É o estranhamento da coisa; segundo, a 

relação do trabalhador com o ato da produção, com a atividade produtiva como não 

pertencente a ele. É a sua atividade como miséria, a força do seu trabalho como impotência. É 

                                                 
80

 CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. In: Op. Cit. p. 54-5. 



62 

 

 

a atividade do trabalhador – sua vida, pois sua vida é atividade – como atividade voltada 

contra ele, independente dele, que não lhe pertence. É o estranhamento em si. 

 Para Marx, o trabalho estranhado transforma a consciência humana de vida genérica 

em mero meio de existência imediata. O terceiro aspecto do estranhamento do trabalho é que 

o homem está estranhado de seu ser genérico. No metabolismo ineliminável entre homem e 

natureza, a transformação, reordenamento, reorganização da natureza em coisas úteis ao ser 

humano não é apenas ato mecânico, mas atividade consciente humana que só se efetiva 

quando colocada em movimento pelo gênero humano, expresso e presente em cada indivíduo. 

Contudo, nas condições do trabalho estranhado, o indivíduo é “reduzido à força de trabalho, à 

mercadoria, relacionando-se com outros sujeitos físicos, é isto o princípio que conduz as 

relações intersubjetivas, inter-humanas, nas quais se expressa o estranhamento dos próprios 

sujeitos”
81

. 

  O homem é um ser de vontade, mas sua vontade não pode abstrair-se das condições 

materiais. O querer é submetido às condições objetivas e materiais, são elas que indicam quais 

as possibilidades da vontade humana. A atividade vital consciente do homem é que lhe torna 

possível entender-se como ser objetivo. A vida constitui-se, para o homem, como objeto 

apenas como ser genérico. É somente como atividade vital consciente de ser genérico que o 

homem é um ser cuja atividade vital é livre.  

 

A atividade vital consciente distingue o homem imediatamente da atividade 

vital animal. Justamente, [e] só por isso, ele é um ser genérico. Ou ele 

somente é um ser consciente, isto é, a sua própria vida lhe é objeto, 

precisamente porque é um ser genérico. Eis por que a sua atividade é 

atividade livre. O trabalho estranhado inverte a relação a tal ponto que o 

homem, precisamente porque é um ser consciente, faz da sua atividade vital, 

da sua essência, apenas um meio para a sua existência
82

. 

 

 Com o estranhamento do seu ser genérico, a natureza é colocada como mero meio de 

sua existência individual. Se a natureza é o corpo inorgânico do homem, fica este, então, 

estranhado de seu próprio corpo por ser natureza entendida como algo fora dele. A essência 

humana fica estranha ao homem.  Já foi visto que a natureza fornece os meios de existência 

do trabalho. Não pode existir trabalho sem natureza, é nela que ele se efetiva. Para 

transformar a coisa física em objeto útil, em um bem, necessariamente o homem recorre à 

                                                 
81

 Ibid. p. 55. 
82

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 84-5. (WERKE, p. 516). Grifos do autor. 



63 

 

 

natureza, que é a coisa física em si, é o mundo externo sensível sem o qual não há objetivação 

e no qual o homem externaliza-se, efetiva-se como ser transformador do mundo. Por mais 

distante que um meio de existência do trabalho possa parecer estar da natureza, tal 

distanciamento só pode significar a intervenção anterior de trabalho. Para Marx, “O 

trabalhador nada pode criar sem a natureza, sem o mundo natural sensível (sinnlich). Ela é a 

matéria na qual seu trabalho se efetiva, na qual [o trabalho] é ativo, [e] a partir da qual e por 

meio da qual [o trabalho] produz”
83

.  

 A natureza, além de meio de existência do trabalho, é também meio de existência do 

trabalhador enquanto ser físico, material. Provêm da natureza os meios para a manutenção da 

vida, para a subsistência física do trabalhador. Neste aspecto, pode-se entender o homem 

como ser de natureza, uma vez que só é capaz de existir fisicamente na medida em que 

assimila em seu próprio corpo elementos retirados diretamente da natureza. Ao alimentar-se, 

transforma elementos naturais em ossos, músculos, órgãos, voz, visão e pensamento. Para 

abrigar-se das intempéries da própria natureza, precisa tomar dela elementos a serem 

transformados em roupas, fogo, casas. 

 Na relação com a natureza o homem confirma-se como ser genérico, uma vez que é 

impossível seu metabolismo com a natureza na esfera singular unicamente. Não é o ser 

singular, mas o ser social que interage com a natureza. Com o estranhamento do seu ser 

genérico, o homem passa a viver imerso em sua singularidade, não reconhecendo a 

universalidade. Sem a noção de comunidade, o homem animaliza-se. O estranhamento com a 

comunidade, com aquilo que é símbolo do gênero humano, pode ser identificado com a 

política. O ethos político é a expressão da vida em comunidade, porém, no capitalismo, a 

política é a política da afirmação da individualidade e do egoísmo

. 

 O estranhamento em relação à natureza é também estranhamento de si mesmo e, 

portanto, estranhamento em relação ao seu ser genérico, com isto, a vida genérica é 

transformada em simples satisfação individual, subordinando a natureza irresponsavelmente 

aos interesses do lucro e do capital. Pelo trabalho estranhado, a natureza é transformada de 

meio do ser genérico do homem em “um ser estranho a ele, um meio da sua existência 

individual. Estranha do homem o seu próprio corpo, assim como a natureza fora dele, tal 

                                                 
83

 Ibid. p. 81, (WERKE, p. 512). Grifos do autor. 

 A questão do pensamento político de Marx é objeto da análise mais pormenorizada no capítulo segundo desta 

tese, em que se destaca o caráter duplo da política. 



64 

 

 

como a sua essência espiritual, a sua essência humana”
84

. O vínculo do homem com a 

natureza é indestrutível, a morte da natureza é a morte do homem. O estranhamento do 

homem em relação ao gênero humano é a morte da natureza e, portanto, do próprio homem. O 

trabalho é atividade vital do homem e se tornou, na dinâmica do capitalismo, atividade que 

garante meramente a existência física individual. Neste sentido, o trabalho, que deveria 

engendrar a vida, termina por negá-la no estranhamento do homem do seu ser genérico, 

tornando-se mero meio de vida. O trabalho torna-se afirmação do indivíduo isolado de sua 

genericidade. 

 A liberdade, assim como a vontade, só podem ser abstraídas das condições materiais 

objetivas pelo estranhamento do homem em relação a seu ser essencial, à sua vida genérica. 

Quando o trabalho estranhado se impõe historicamente, a relação de liberdade da atividade 

humana é invertida em mero meio de existência física. O homem “se relaciona, portanto, com 

o produto do seu trabalho, com seu trabalho objetivado, enquanto objeto estranho, hostil, 

poderoso, independente dele, então se relaciona com ele de forma tal que um outro homem 

estranho (fremd) a ele, inimigo, poderoso, independente dele, é o senhor desse objeto”
85

. A 

atividade consciente e orientada teleologicamente transmuta-se de atividade de liberdade para 

atividade de não liberdade, que torna o homem cativo de suas necessidades mais básicas, 

mero meio para a existência. 

 O trabalho é a confirmação do homem como ser genérico. Através dele a natureza 

torna-se natureza mediada. O objeto é a concretização do trabalho. Quando o homem se 

apropria de um objeto, apropria-se de uma sociabilidade efetivada no objeto. O trabalho 

efetivado no capitalismo é uma mediação estranhada e, por isso, a sociabilidade efetivada é 

também uma sociabilidade estranha, externa e ilusória, impossibilitando ao ser humano sua 

relação com seu ser genérico, com a comunidade real, com aquilo que confirma sua liberdade.  

 

Através do trabalho estranhado, exteriorizado, o trabalhador engendra, 

portanto, a relação de alguém estranho ao trabalho – do homem situado fora 

dele – com este trabalho. A relação do trabalhador com o trabalho engendra 

a relação do capitalista (ou como se queira nomear o senhor do trabalho) 

com o trabalho. A propriedade privada é, portanto, o produto, o resultado, a 

consequência necessária do trabalho exteriorizado, da relação externa 

(äusserlichen) do trabalhador com a natureza e consigo mesmo
86

. 

 

                                                 
84

 Ibid. p. 85, (WERKE, p. 517). Grifos do autor. 
85

 Ibid. p. 87, (WERKE, p. 519). Grifos do autor. 
86

 Ibid. p. 87, (WERKE, p. 519-20). Grifos do autor. 



65 

 

 

 O trabalho estranhado rouba do homem sua genericidade e sua objetividade como ser 

genérico. No estranhamento do seu ser genérico, engendra-se a comunidade da desrealização 

do homem pelo trabalho, uma vez que este é externo ao homem, é uma violência contra o 

homem, é seu sofrimento e sua demolição. A vantagem do homem sobre o animal desvanece 

com o trabalho estranhado, que se transforma em mero meio de reprodução física. “A 

consciência que o homem tem do seu gênero se transforma, portanto, mediante o 

estranhamento, de forma que a vida genérica se torna para ele um meio”
87

. Em se tornando 

mero meio para satisfação própria, individual e negadora da genericidade humana, o 

estranhamento do homem de seu ser genérico efetiva a dominação, a propriedade privada dos 

meios de produção e a exploração do trabalho. 

 Quando, pelo trabalho estranhado, o produto resultante tornou-se mais poderoso que 

seu produtor, no estranhamento da coisa; quando o processo do trabalho tornou-se processo 

de desumanização do homem, no estranhamento em si e quando, por consequência disso, o 

homem tornou-se estranho ao seu ser genérico, efetivou-se a sociedade da desigualdade, a 

sociedade em que o homem está estranhado do outro homem, como consequência imediata do 

estranhamento do homem de seu ser genérico. Trata-se do quarto aspecto do estranhamento: 

o trabalho estranhado cria uma relação estranhada com os demais homens. 

 O estranhamento do homem em relação aos outros homens é toda relação na qual ele 

está diante de si mesmo. O produto do seu trabalho, que não lhe pertence e se impõe como 

poder superior ao próprio criador é uma expressão também deste estranhamento. Quando não 

vê mais a si próprio refletido no produto do seu trabalho e, quando não reconhece o processo 

produtivo como seu, como exclusivamente humano, o homem está em uma relação de 

estranhamento consigo mesmo refletido no trabalho. Uma consequência do trabalho 

estranhado é o estranhamento do homem pelo próprio homem.  Se o produto do trabalho não 

pertence ao trabalhador; se o processo do trabalho não é dominado pelo trabalhador e se, pelo 

trabalho, o trabalhador nega-se a si como ser genérico por não efetivar-se como humano no 

trabalho, então, a quem pertence o trabalho? Pertence a um ser estranho ao trabalhador, um 

ser situado fora do trabalho: o outro homem, o proprietário privado dos meios de produção. 

Efetiva-se, nesta relação, a posse sobre o produto do trabalho pelo não trabalhador, pelo 

homem que está fora do trabalho, mas dele goza. 

 

                                                 
87

 Ibid. p. 85, (WERKE, p. 517). 



66 

 

 

Este momento evidencia-se, por um lado, pelo fato de que certo número de 

sujeitos produz para outros e, por isso, não tem controle sobre o produto de 

seu próprio trabalho; por outro, pelo fato de um número reduzido de sujeitos 

– os capitalistas – que não trabalham, apropriarem-se do produto alheio
88

. 

 

 Este homem colocado fora do trabalho desfruta daquilo que é o martírio de outros 

homens, é o inimigo poderoso do homem que trabalha, é o senhor do objeto, do processo e da 

humanização produzidos pelo trabalho. A fruição do trabalho surge como negação do próprio 

homem, da própria humanidade. O trabalhador encontra-se numa relação de estranhamento 

com o próprio homem, constitui-se o autoestranhamento, expresso e efetivado na relação de 

posse não só do produto do trabalho, mas também em relação ao processo inteiro do trabalho. 

 

Através do trabalho estranhado o homem engendra, portanto, não apenas sua 

relação com o objeto e o ato de produção enquanto homens que lhe são 

estranhos e inimigos; ele engendra também a relação na qual outros homens 

estão para a sua produção e o seu produto, e a relação na qual ele está para 

com estes outros homens. Assim como ele [engendra] a sua própria 

produção para a sua desefetivação (Entwirklichung), para o seu castigo, 

assim como [engendra] o seu próprio produto para a perda, um produto não 

pertencente a ele, ele engendra também o domínio de quem não produz sobre 

a produção e sobre o produto. Tal como estranha de si a sua própria 

atividade, ele apropria para o estranho (Fremde) a atividade não própria 

deste
89

. 

 

 A partir da análise do estranhamento do trabalho, chega-se à propriedade privada. Por 

um lado, é verdadeiro afirmar que a propriedade privada criou o trabalho estranhado; por 

outro lado é também verdadeiro que a partir daí a relação entre propriedade privada e trabalho 

estranhado é recíproca. A propriedade privada não é algo fora do homem, mas uma produção 

humana e, portanto, uma realização da humanidade que reverte em desumanização do próprio 

homem. Quando se fala do trabalho, do produto do trabalho, do processo do trabalho, está se 

falando, imediatamente, na propriedade privada, que é essencialmente humana. O trabalho 

estranhado é, na verdade, uma apropriação que aparece como estranhamento; uma 

exteriorização que é apropriada; é o estranhamento que se naturaliza como essência. Nesse 

estranhamento, a propriedade daquele que não trabalha torna-se naturalizada como necessária 

àquele que não é proprietário e que, portanto, precisa trabalhar. 

 

                                                 
88

 CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. In: Op. Cit. p. 55. 
89

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 87. (WERKE, p. 519). Grifos do autor. 



67 

 

 

Desse modo, podemos dizer que tanto os trabalhadores quanto os capitalistas 

são estranhos um em face do outro; contudo, as consequências são diversas: 

o estranhamento para o sujeito trabalhador evidencia-se como miséria, 

sofrimento e desumanização, enquanto, para o sujeito capitalista, como 

riqueza, deleite e satisfação
90

. 

 

 A primeira expressão efetiva do estranhamento está exatamente na relação entre os 

seres humanos, entre o trabalhador que não possui e o proprietário privado dos meios de 

produção. No trabalho estranhado cada indivíduo considera o outro indivíduo segundo o 

critério no qual se encontra como trabalhador. Esse critério é o próprio trabalho estranhado, 

que contrapõe os homens como competidores entre si. Para o trabalhador, a atividade vital é 

estranhamento tanto quanto o é para o proprietário, que não trabalha. Na relação de 

competição que se impõe entre eles, a efetivação e a fruição do não trabalhador só é possível 

pela desefetivação e martírio do trabalhador, na redução que isto representa, fica a atividade 

vital humana subsumida à relação de estranhamento entre os homens.  

 Pelo trabalho estranhado, o trabalhador é o representante prático do estranhamento, 

pois o ato mesmo da produção, o processo produtivo em si, é estranhado, mas também seu 

competidor, seu inimigo, o ser estranho colocado fora do trabalho, o proprietário, representa o 

estranhamento, pois não conhece o processo do trabalho, embora goze dele. O proprietário 

representa o estranhamento do trabalho como comportamento teórico diante do trabalhador. O 

trabalho estranhado do homem em seu processo e em seu produto torna a aparecer como 

estranhamento quando o homem está afastado de sua essência humana. 

 No entanto, o não trabalhador continua proprietário, e o trabalhador continua o 

martírio e o sofrimento da atividade vital que destrói o corpo e destitui a mente. Para Marx, “o 

não trabalhador faz contra o trabalhador tudo o que o trabalhador faz contra si mesmo, mas 

não faz contra si mesmo o que faz contra o trabalhador”
91

. Se o trabalhador produz 

mercadorias para a fruição do não trabalhador, então o próprio trabalhador torna-se 

mercadoria, seu valor não é como homem, mas como coisa com valor comercial. Na condição 

de mercadoria, o homem não produz coisas para sua liberdade, mas torna-se uma coisa que 

produz coisas para as necessidades do capital. “Na relação do trabalho estranhado cada 

homem considera, portanto, o outro segundo o critério e a relação na qual ele mesmo se 

encontra como trabalhador”
92

. 

                                                 
90

 CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. In: Op. Cit. p. 55-6. 
91

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 90. (WERKE, p. 522). 
92

 Ibid. p. 86, (WERKE, p. 518). 



68 

 

 

 O outro indivíduo, que deveria expressar a minha própria liberdade, se opõe a mim 

como um obstáculo:  

 

Uma consequência imediata disto, de o homem estar estranhado do produto 

do seu trabalho, de sua atividade vital e de seu ser genérico é o 

estranhamento do homem pelo [próprio] homem. Quando o homem está 

frente a si mesmo, defronta-se com ele o outro homem. O que é produto da 

relação do homem com o seu trabalho, produto de seu trabalho e consigo 

mesmo, vale como relação do homem com outro homem, como o trabalho e 

o objeto do trabalho de outro homem
93

.  

 

 É na relação com o outro ser humano que o estranhamento é efetivado em primeiro 

lugar. O outro é o ser estranho que se impõe ante mim como contradição, como renúncia de 

mim mesmo quando o produto do trabalho me é subtraído. É para o proprietário que o 

processo e o produto do trabalho estão subsumidos, bem como a natureza, entendida como 

mero meio para produzir mercadorias: “O ser estranho ao qual pertence o trabalho e o produto 

do trabalho, para o qual o trabalho está a serviço e para a fruição do qual [está] o produto do 

trabalho, só pode ser o homem mesmo”
94

.  

 Não se trata do homem que trabalha, mas do outro homem, colocado fora do trabalho 

e que dos seus produtos goza. Se o produto do trabalho não pertence ao trabalhador, se o 

processo da produção não é a realização do trabalhador, pertencendo a outro que não trabalha, 

então o próprio trabalho se impõe ante o trabalhador como um poder maior que ele e sua 

atividade vital se torna martírio. É um tormento para o qual o trabalhador necessita submeter-

se, uma vez que não é livre para escolher outra atividade produtiva. Mas a face mais perversa 

do estranhamento está no fato de que, se para o trabalhador o trabalho é martírio e sofrimento, 

para o outro homem, colocado fora do trabalho, proprietário dos meios para a produção, a 

miséria e o tormento do trabalhador resultam em gozo e satisfação. O martírio das infinitas 

jornadas de trabalho, o esgotamento físico e espiritual do trabalhador, resultam em alegria de 

viver e riqueza espiritual para o outro homem, que é, ele mesmo, o poder que se torna 

estranho ao próprio homem (o trabalhador). “Sua atividade lhe é martírio, então ela tem de ser 

fruição para um outro e alegria de viver para um outro. Não os deuses, não a natureza, apenas 

o homem mesmo pode ser este poder estranho sobre o homem”
95

. 

                                                 
93

 Ibid. p. 85-6, (WERKE, p. 517-8). Grifos do autor. 
94

 Ibid. p. 86, (WERKE, p. 518). Grifos do autor. 
95

 Ibid. p. 86, (WERKE, p. 519). Grifos do autor. 



69 

 

 

 Numa sociedade humanizada, o homem está para o outro homem numa relação 

humana; na sociedade capitalista, desumana, o homem está para o outro homem numa relação 

de competição, de meio de satisfação de necessidades individualistas. O outro não é o 

complemento da minha humanidade, mas a oposição a ela, o empecilho à livre satisfação das 

minhas necessidades. O estranhamento do homem relativamente a outro homem se expressa 

no entendimento de que o outro é um adversário, um inimigo, uma negação da própria 

subjetividade. Se Marx não escreveu um tratado sobre a subjetividade, torna clara a questão 

do indivíduo subjetivamente atomizado da sociedade capitalista no estranhamento do homem 

relativamente ao outro homem. 

 A relação do trabalho com seus produtos é a relação do trabalhador com os produtos 

do seu trabalho. O trabalhador, que produz diretamente, não se reconhece em sua produção 

porque o produto do seu trabalho não lhe pertence, é produto para o gozo de outrem. A 

servidão do trabalho apresenta-se em sua forma mais desumana: ao não reconhecer-se no 

produto do seu trabalho, este se torna estranho ao trabalhador, distante dele, inacessível. Toda 

beleza, riqueza e inteligência que o trabalho produziu torna-se estranha ao trabalhador, que 

delas não pode gozar. A natureza, para ele, torna-se expressão de seu sofrimento e 

humilhação, mero meio de subsistência imediata. Embora diretamente ligado à produção, o 

trabalhador deixa de reconhecer nela a produção de sua humanidade. Os bens que produz não 

lhe pertencem e, portanto, a natureza, sem a qual não realiza trabalho, lhe é estranha, mero 

objeto a ser apropriado e transformado. Deixa de reconhecer na natureza até mesmo a fonte de 

sua própria existência.  

 Por outro lado, o proprietário, que não está diretamente relacionado com a produção, 

também não reconhece na natureza mais do que a fornecedora imediata dos meios de trabalho 

necessários à produção de bens e lucro, é também estranhada sua relação com os produtos do 

trabalho. A relação que os proprietários têm com a produção é uma consequência dessa 

primeira relação. O proprietário, ao não ter a necessidade de participar diretamente da 

produção, perde sua ligação imediata com a natureza, mantendo-a de forma mediada pelo 

trabalhador e pelo produto. O proprietário, que se serve do trabalho do trabalhador, não se 

reconhece naquele trabalho, nem como um ser de natureza. Ao ser servido, perde sua 

capacidade de objetivar-se humanamente, a natureza lhe parece estranha, a não ser como uma 

idílica contemplação de sua beleza, mas subsumida à produção capitalista. 

 



70 

 

 

 

CAPÍTULO II 

 

 

O PENSAMENTO POLÍTICO DE MARX 

 

 

 

 pra se entender 

Tem que se achar 

Que a vida não é só isso que se vê 

É um pouco mais 

Que os olhos não conseguem perceber 

E as mãos não ousam tocar 

E os pés recusam pisar. 

(Trecho da música “Sei Lá Mangueira”, de Paulinho da Viola e Hermínio Bello de Carvalho) 

 

 

 Um termo, uma categoria, um conceito, quando indiscriminadamente utilizado, corre o 

risco de subsumir seu significado mais profundo à vulgaridade de repetições imediatistas e 

imprecisas. A política talvez seja um dos exemplos mais marcantes de vulgarização. Tal como 

entendida na atualidade, a política representa, exprime e indica a ideia de engodo, de 

dominação do homem pelo homem, de um mal social que, quando tem repercussões na vida 

cotidiana, são, no mais das vezes, perversas. Porém, a despeito desta concepção, também 

permanece o entendimento comum de que, pela via política, problemas sociais podem ser 

resolvidos. A vontade política é apresentada como a instância a partir da qual a pobreza pode 

ser erradicada, as desigualdades sociais superadas, a educação revigorada. A política, embora 

entendida como mal social, é também apreendida como panaceia. 

 Não se pode deixar de considerar, em uma perspectiva mais ampla, que a política é 

uma dimensão da atividade humana. Desde que os indivíduos vivem e formam-se pelo 

trabalho (e o trabalho só pode ser humano quando é social), então, vivem em sociedade e dela 

dependem para viver humanamente. A política, portanto, não pode ser ignorada enquanto 

elemento constituinte da própria sociedade e como elemento de formação do indivíduo. Nessa 

perspectiva mais ampla, Konder descreve a política: 

 

 



71 

 

 

Tanto as ações quanto as omissões dos indivíduos repercutem sobre as 

pessoas que os conhecem e com os quais elas lidam. Por suas palavras como 

por seus silêncios, por seus gestos ou por seus exemplos, por comando, 

sugestão, conselho ou oposição, querendo ou não querendo, tendo ou não 

tendo consciência do que fazem, os indivíduos influem uns sobre os outros, 

condicionam-se reciprocamente, moldam suas respectivas atitudes em face 

das instituições vigentes, colaboram com os movimentos tendentes a manter 

inalterada ou a modificar a estrutura socioeconômica existente em um 

momento dado
96

. 

 

 Konder descreve a política em uma dimensão ampla, sustentando seu caráter 

imanentemente formativo e estendendo-a desde as mais corriqueiras atitudes do indivíduo em 

sua vida cotidiana até os posicionamentos políticos mais complexos, como a manutenção ou 

transformação da ordem social. É importante, nesta definição, o caráter de práxis social da 

política. Konder não a apresenta como instância de decisões burocráticas e ideologicamente 

comprometidas, mas como um dos aspectos da vida prática dos seres humanos. Não ser 

político, nessa perspectiva, é estar alienado (estranhado) do fazer humano, é estranhamento do 

ser humano em relação a si mesmo. 

 O caráter de mal social, ou de panaceia, se institui com a cisão entre a esfera da vida 

pública e a vida privada, transformando a política em elemento externo e estranho à sociedade 

civil, contraposta ao indivíduo e abstratamente atrelada à ação do cidadão. Trata-se do 

apoliticismo que, na análise de Konder, eterniza e naturaliza as relações sociais existentes, 

tornando-as ahistóricas. Isto se dá pela suposição de que as desigualdades historicamente 

engendradas sejam desigualdades naturais, relegando as possibilidades de desenvolvimento a 

uma parcela diminuta dos seres humanos. 

 O problema é que a imensa maioria dos trabalhadores está alijada do poder de decisão 

na sociedade capitalista, agudizando as desigualdades sociais. Para os trabalhadores, 

participar dos eventos políticos conforme eles se apresentam na forma democrático burguesa 

é uma barreira invencível, posto que imensas desigualdades inviabilizem uma participação 

efetiva tanto do ponto de vista econômico quanto cultural. Em relação ao aspecto econômico, 

todo trabalhador pode votar e ser votado, mas não pode competir com o representante burguês 

porque não dispõe dos meios econômicos para lidar com a grande imprensa (normalmente 

empresas capitalistas) a fim de difundir a propaganda necessária, por exemplo. Sobre o 

aspecto cultural, “reduzindo as classes trabalhadoras a condições de vida e de trabalho que 

                                                 
96

 KONDER, Leandro. Marxismo e Alienação: contribuição para um estudo do conceito marxista de alienação. 

São Paulo: Expressão Popular, 2009, p. 183. 



72 

 

 

cerceiam a elevação do nível cultural, as classes dominantes invocam, depois, este mesmo 

baixo nível cultural para justificar a exclusão dos trabalhadores da direção da coisa pública”
97

. 

 Já se pode inferir aqui o problema de um duplo caráter da educação na sociedade 

capitalista: por um lado, como atividade humana, é insuprimível desde que haja indivíduos 

humanos transformando a natureza segundo suas carências e, por outro, na especificidade da 

sociedade capitalista, é instância de negação do próprio ser humano ao tornar-se mera 

formação para o exercício da servidão assalariada. Este problema do duplo caráter da 

educação será abordado no capítulo IV desta tese. Por agora, parece bem claro que o 

estranhamento, que desfigura e embrutece o trabalhador, tem reflexos políticos na medida em 

que o relega a uma condição de subalternidade. Ao trabalhador resta uma formação para o 

exercício de uma cidadania abstrata, para uma participação democrática ilusória. 

 Como dimensão da atividade humana e como instância de direção e controle da 

sociedade baseada na propriedade privada, é importante recuperar o sentido original do termo 

“política” a fim de melhor situá-la na sociedade burguesa e melhor compreender a abordagem 

marxiana. Em seu sentido grego, Aristotélico, o termo deriva de Pólis

. A palavra política 

(politiké) vem do adjetivo politikós (político), relativo à Pólis. A política deveria ser 

entendida, então, como a ação ou atividade voltada para a comunidade, para aquilo que se 

constitui como bem público (politeia). Cabe ao cidadão (polites) encaminhar-se de modo a 

empenhar atividades promotoras da perpetuação da Pólis e que reforcem e reafirmem a 

cidadania (politeuma). É na Grécia clássica que a política aparece como importante para a 

determinação e organização das relações sociais. 

 Para os gregos, o “homem” é o homem grego, o indivíduo livre, cidadão da Pólis. Os 

outros não passam de “bárbaros”, desprezíveis e inferiores. O indivíduo encontra sua plena 

realização humana na subsunção ao Estado. Nenhum grego acreditava ser possível a vida 

civilizada fora da Pólis, que não é apenas uma cidade murada que protege contra os bárbaros 

incivilizados, ela é o conceito do qual emana toda noção de humanidade e civilidade do 

homem antigo. Pode-se dizer que a sociedade civil é uma extensão do indivíduo, e que o 

Estado é o próprio braço político do corpo social. Na Pólis, ser homem indicava uma situação 

                                                 
97

 Ibid. p. 185. 

 Pólis: é a Cidade-Estado grega. Conforme Moraes (1998, p. 53): “Consideramos essa a melhor solução, 

principalmente porque, não dispondo em português de distinção equivalente à existente entre cite/ville e 

city/town, o termo Estado nos é indispensável para expressar o conteúdo político da Pólis. [...] Claro que, 

qualquer que seja a opção do tradutor, o essencial é que se considere o duplo componente do termo Pólis: 

Societário (= cidade, comunidade de cidadãos) e Estatal (= organização do poder político)”. 



73 

 

 

e uma condição bem precisas: participar da vida pública e decidir os destinos da comunidade. 

Fazer política era a realização máxima da moral e da conduta ética. A vida tranquila e 

contemplativa de Aristóteles só era possível na Pólis, fora da qual o homem nada significava. 

 Importante frisar que o primeiro ponto de tensão da sociedade é a propriedade privada. 

O surgimento da propriedade privada separa trabalho teórico e trabalho material, produzindo a 

separação entre teoria e prática pela divisão do trabalho. O pensar, organizar, administrar e 

desenvolver teorias explicativas da sociedade se torna atividade própria das classes 

possuidoras dos meios de produção. Uma das consequências da propriedade privada é a 

repressão, uma vez que ela cria um grupo proprietário (de meios de produção, de cultura, de 

serviços e bens de consumo) e um grupo não proprietário, expropriado não só da propriedade 

material, mas do tempo livre para a produção teórica. A classe não proprietária é expropriada 

também da cultura e da elaboração teórica. Por isso, quando há conflito de interesses no 

encaminhamento da sociedade, fundamentalmente é em relação à propriedade privada. 

Quando, a partir desse ponto de tensão, fica inviabilizado um projeto coletivo de sociedade, os 

poderes para sua organização concentram-se nos possuidores dos meios de produção.  

 Na antiga Grécia, a política só poderia ser exercida pelo cidadão (polites), possuidor 

de terras, livre e, portanto, destinatário do poder de organizar a sociedade. A cisão entre 

proprietários e não proprietários leva à necessidade do poder de regulação como poder 

material: os possuidores dos meios de produção têm o poder de regular a vida social. Nesta 

senda, a política torna-se também domínio do homem sobre o homem. Quando duas classes 

estão em oposição, podem chegar à destruição do modo de produção. Por isso, ainda que se 

oponham, possuem interesses comuns: ambas querem que todos vivam porque se necessitam. 

Para conviverem e viverem, é necessária a regulação. Estabelecem-se, então, regras, leis, que 

organizam o modo como se produz e reproduz a existência e sua correlação de forças num 

dado momento histórico. O princípio regulador, contudo, é o da classe proprietária. 

 A prática do poder de regulação é dissimulada pelo poder da ideologia. Da mesma 

maneira, é através da ideologia que o princípio regulador (política) estabelece legitimidade 

para as práticas sociais existentes. Uma prática social de apropriação indiscriminada só torna 

efetivas práticas sociais baseadas na propriedade privada que, em última instância, legitimam 

o conjunto das leis que regem a sociedade civil como leis de proteção à propriedade privada, 

bem como a força institucionalmente permitida a fim de que se cumpram tais leis (polícia, 

jurisdição). 



74 

 

 

 No contexto da sociedade capitalista e da política democrático burguesa, a jurisdição e 

a violência do Estado (polícia) confirmam e reforçam o estranhamento através do 

apoliticismo. A contradição fundamental entre capital e trabalho reside na permanência e na 

eternização da propriedade privada, fato que inviabiliza o equilíbrio do poder entre os 

proprietários privados dos meios de produção (capital) e os trabalhadores (trabalho). O 

princípio regulador que legitima a permanência da propriedade privada dos meios de 

produção inviabiliza a transformação social radical. 

 

não pode haver equilíbrio entre os interesses e o poder do capital e do 

trabalho, respectivamente. Ou o trabalho é antagonista estrutural e a 

alternativa sistêmica ao capital – e, nesse caso, “compartilhar a força” com 

o capital trata-se de uma contradição absurda – ou permanece como a parte 

subordinada, segundo a própria estrutura (o sempre ameaçado “custo de 

produção”), do processo de autorreprodução ampliada do capital e, como tal, 

sem nenhum poder
98

. 

 

 Tal situação leva a pensar na seguinte questão: se o que constitui a humanidade do 

homem é o trabalho e, se o trabalho é estranho a esse mesmo homem, porque é expropriado 

dele por um proprietário privado, então a extinção da propriedade privada é a condição para 

que o trabalho venha a se constituir como o fator de humanização da sociedade. Mas não é 

possível extinguir a propriedade privada dos meios de produção sem superar a sociedade 

capitalista. É preciso ainda um desenvolvimento pleno das forças produtivas, bem como o 

movimento político pela extinção das instituições sociais que legitimam a dominação de 

classe. Não se trata de pleitear um ajuste na sociedade do capital, posto que o ajuste não é 

mais que um reordenamento da forma societária estabelecida. Trata-se de encaminhar uma 

transformação social radical. A tomada do poder e a revolução são atos políticos. 

 Nesta direção, o pensamento marxiano sobre a política e o Estado é de extrema 

importância, como componente essencial de reprodução da sociabilidade burguesa, é 

fundamental pensar a educação a partir do seu papel político. Embora não seja um tema 

abordado de modo sistemático na obra do filósofo alemão, discutir o pensamento político de 

Marx é o objetivo central do presente capítulo, pois não só esclarece que a regulação política 

encaminha uma formação subalterna ao trabalhador, como também dá corpo à 

contextualização do problema da liberdade e do papel político da educação em um duplo 

caráter: como potencializadora das capacidades humanas e como mantenedora moral da 

                                                 
98

 MÉSZÁROS, István. Atualidade Histórica da Ofensiva Socialista. São Paulo: Boitempo, 2010, p. 153. 



75 

 

 

formação para a cidadania ilusória na sociedade capitalista. A educação tem, sem dúvida, 

papel político importante para a construção de uma sociedade livre. Embora não haja na obra 

do autor alemão uma organicidade ou um tratado a respeito da política, há, por outro lado, 

clareza em relação ao modo como a entende e a sua ineficiência em resolver os problemas 

sociais na sociedade moderna.  

 

2.1 A Questão do Estado em Hegel 

 

 À época em que Marx elaborou seus estudos, a questão da política era interpretada, 

predominantemente, a partir da ótica hegeliana e, mais, pela ótica dos novos hegelianos de 

esquerda e de direita. Marx empenha-se então em compreender o pensamento hegeliano a 

respeito da política, fundamentalmente nos Princípios da Filosofia do Direito

. Acertar suas 

contas com Hegel na questão da política e do Estado significava retomar as bases sobre as 

quais se assentavam o pensamento hegeliano: 

 

A crítica da filosofia alemã do direito e do Estado, que com Hegel alcançou 

sua versão mais consistente, rica e completa, consiste tanto na análise crítica 

do Estado moderno e da realidade com ele relacionada como na negação 

decidida de todo o modo da consciência política e jurídica alemã, cuja 

expressão mais distinta, mais universal, elevada ao status de ciência, é 

justamente a própria filosofia especulativa do direito
99

. 

 

 A riqueza da completude da concepção hegeliana do Estado é, contudo, apartada da 

concretude material da vida, do ser humano real. O Estado moderno é incapaz de satisfazer as 

carências dos seres humanos em sua totalidade, a não ser de modo imaginário. Em Hegel o 

Estado é o desenvolvimento da Ideia, portanto, a totalidade do Estado, tal como expresso nos 

Princípios da Filosofia do Direito, é a totalidade do desenvolvimento da Ideia de família e de 

sociedade civil. 

 

                                                 

 Este livro constitui a mais importante obra de maturidade de Hegel, publicado em 1821, é um projeto para uma 

sociedade civil do direito, em que Hegel se pergunta sobre a possibilidade ou não de uma sociedade de 

indivíduos autônomos e emancipados em uma época segregadora. A resposta do filósofo é positiva, embora 

polêmica, uma vez que se assenta na reafirmação da monarquia constitucional como modelo ideal de Estado 

moderno. 
99

 MARX, Karl. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel – Introdução. In: MARX, Karl. Crítica da Filosofia do 

Direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 2010, p. 151. Ver também: MARX, Karl. Zur Kritik der Hegelschen 

Rechtphilosophie – Einleitung. In: MARX, Karl e ENGELS, Friedrich Werke: Berlin: Dietz Verlag, Band 1, 

1981, p. 384. Grifos do autor. 



76 

 

 

O Estado político é, para Hegel, um organismo, porque a Ideia se desenvolve 

organicamente na esfera da constituição política; logo, a Ideia do Estado é a 

organicidade da constituição política. Marx observa uma inconsequência 

nessa dedução hegeliana, pois o caráter orgânico do Estado não é inferido a 

partir do elemento político mesmo, e sim da Ideia. Daí que seu conteúdo jaz 

no plano geral, não determinando a diferença específica dada pela própria 

organicidade concreta do Estado
100

. 

 

  Como todo orgânico, as esferas do Estado não existem sem a comunidade política. 

Hegel quer a organização do Estado como uma retomada da Pólis, porém, sem perder a 

individualidade autorreferente conquistada pela modernidade. O problema é que a Pólis está 

fundada em uma desigualdade considerada natural. O Estado moderno deve ser fundado na 

igualdade formal. Os indivíduos devem ser iguais na diferença. A questão é garantir o Estado 

como todo orgânico em uma sociedade civil fundada no interesse particular, e também 

conciliar as contradições entre a totalidade (sociedade política, Estado) e particularidade 

(sociedade civil, que, contudo, só tem vida no todo). Como desenvolvimento da Ideia, o 

Estado (a totalidade) é anterior, a priori, primado da sociedade e, como tal, tem poderes de 

comando sobre as esferas que formam a sociedade civil (particularidade). 

 O problema é que a sociedade civil e o Estado são cindidos na modernidade. A partir 

de tal cisão é que se constitui o indivíduo moderno, ao mesmo tempo cidadão e burguês, 

dividido entre a exterioridade e a interioridade, com amplo domínio da interioridade 

particular. A sociedade civil é a própria expressão da sociedade moderna onde há duas 

esferas: a) dos indivíduos independentes e isolados e b) do Estado, em que se concentra a 

política. Esta sociedade civil é apolítica e sem ética. Por ser composta de indivíduos 

particulares preocupados unicamente com a satisfação de suas necessidades, configura-se 

como uma totalidade abstrata. Embora os indivíduos necessitem uns dos outros, o outro é tido 

como meio para satisfação de necessidades particulares. Aquilo que é conquista da 

modernidade, o indivíduo autoprodutivo, culto, independente, consciente, com vontade e 

interesse próprios, torna-se exatamente o que faz desvanecer a unidade da comunidade. A 

particularidade é o princípio da sociedade civil burguesa:  

 

A pessoa concreta que é para si mesmo um fim particular como conjunto de 

carências e como conjunção de necessidade natural e de vontade arbitrária, 

constitui o primeiro princípio da sociedade civil. Mas a pessoa particular 

                                                 
100

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Ijuí: Editora Unijuí, 1998, p. 

45. 



77 

 

 

está, por essência, em relação com a análoga particularidade de outrem, de 

tal modo que cada uma se afirma e satisfaz por meio da outra e é ao mesmo 

tempo obrigada a passar pela forma da universalidade, que é o outro 

princípio
101

. 

 

 As questões que se impõem a Hegel são: como pensar uma sociedade que resgate a 

totalidade grega preservando a individualidade? Como resgatar a totalidade sem isolar a 

particularidade? Como é possível re-unir a sociedade civil e o Estado numa sociedade fundada 

no trabalho, que é injusto e explorado, e o indivíduo autônomo e autodeterminado? A 

particularidade é o princípio da sociedade civil burguesa, mas a particularidade individual está 

obrigada a deparar-se com a alteridade, os indivíduos só podem ser livres na relação com os 

outros. Embora as necessidades sejam particulares, sua satisfação só é possível no trabalho 

social. A outra particularidade é a oposição e o meio da satisfação das necessidades. Ambas 

precisam passar, obrigatoriamente, pela totalidade do Estado, por isso, a sociedade civil, para 

Hegel, é uma sociedade organicamente política.  

 Embora a sociedade moderna seja cindida entre indivíduos autônomos e 

autodeterminados (voltados ao interesse particular em contradição com a esfera pública), a 

sociedade civil não pode afastar-se de seu caráter de totalidade social, ainda que seja essa 

totalidade que expresse o desejo de satisfação das necessidades particulares. O fato é que a 

sociedade civil, mesmo quando voltada ao interesse individual, constitui-se em sociedade 

política, a questão que se impõe é se em uma sociedade assim a liberdade é possível. 

 
A substância, enquanto espírito, particulariza-se abstratamente em muitas 

pessoas (a família é uma pessoa somente), em famílias ou em Singulares, 

que em uma liberdade autônoma, e enquanto particulares, são para si; ela 

perde, primeiro, sua determinação ética enquanto essas pessoas, como tais, 

não têm em sua consciência e por [sua] meta a unidade absoluta, mas sua 

própria particularidade e seu ser-para-si: [é] o sistema da atomística. Dessa 

maneira, a substância vem a ser apenas uma conexão universal, 

mediatizante, de extremos autônomos e de seus interesses particulares; a 

totalidade, desenvolvida em si mesma, dessa conexão é o Estado enquanto 

sociedade civil, ou enquanto Estado exterior
102

. 

 

 A realização da liberdade só é possível na sociedade na totalidade exterior do Estado. 

Não há liberdade no livre arbítrio individual, porque os indivíduos necessariamente estão 

subsumidos à totalidade das relações sociais. É no âmbito da sociedade que devem ser 

                                                 
101

 HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. Op. cit. p. 178, §182. 
102

 HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio. Op. Cit. p. 298, § 523. 



78 

 

 

desenvolvidos dispositivos de regulação dela própria, pois, onde há indivíduos 

autodeterminados, inevitavelmente há conflitos. Na medida em que uma sociedade tem 

conflitos e enfrentamentos entre os indivíduos, ela não pode ser deixada à própria sorte, 

necessita do direito para que haja uma formação que leve a uma consciência universal: 

 

A relação recíproca das carências e do trabalho que as satisfaz, reflete-se 

sobre si mesma, primeiro e em geral, na personalidade infinita, no direito 

abstrato. É, porém, o próprio domínio do relativo, a cultura, que dá 

existência ao direito. O direito é, então, algo de conhecido e reconhecido, e 

querido universalmente e adquire a sua validade e realidade objetiva pela 

mediação desse saber e desse querer
103

.  

 

 O direito só se torna realidade concreta quando é demandado pela própria realidade 

concreta, pelas relações entre as carências individuais e o trabalho, meio pelo qual as 

carências são satisfeitas, mas também reinventadas. É a partir do movimento real da própria 

sociedade que o direito ganha legitimidade, porque é capaz de resolver os conflitos sociais 

pontualmente, bem como estabelecer a dinâmica da relação recíproca entre as carências e o 

trabalho. A esfera da cultura é a esfera das relações sociais conflituosas que demandam uma 

teoria, uma construção intelectual racional que harmonize, organize e ordene os conflitos que 

necessariamente estarão presentes. O papel da jurisdição é garantir que o indivíduo autônomo 

tenha sua liberdade preservada, mas que a propriedade também seja garantida, através da lei. 

A jurisdição regulamenta as relações entre os indivíduos e preserva a sociedade, a 

universalidade

.  

 Ao mesmo tempo em que é universal, a lei tem o limite de reger o caso particular do 

indivíduo. Na nota ao § 209 dos Princípios da Filosofia do Direito, Hegel explica a cultura 

como sendo o pensamento do indivíduo na forma universal, onde todos os homens se 

reconhecem como idênticos e valem por serem homens e não por serem cristãos ou judeus, 

pretos ou brancos, alemães ou italianos. O Direito tem validade porque, por um lado, existe 

para a consciência e, por outro lado, tem força de realidade. Para Hegel, o Direito é justo. A 

sociedade civil pode ser ameaçada se não for regulamentada. O Direito passa do abstrato para 

a realidade na contingência, no dia a dia, nos conflitos. É na contingência que o Direito tem 

                                                 
103

 HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. Op. Cit. p. 194-5, §209. 

 Se o papel do direito é garantir e preservar a sociedade e, se a universalidade dessa sociedade é a propriedade 

privada, que deve ser regida a partir do caso particular de cada indivíduo possuidor, a pergunta que Marx faz é se 

essa propriedade é legítima. Há também a questão de que Hegel entende ser esta a realização do Espírito 

Absoluto, no Estado, ou seja, a confirmação explícita e a justificação do Estado capitalista. Sobre este tema, ver 

o próximo capítulo. 



79 

 

 

existência. Quando o indivíduo está voltado apenas para seus direitos mesquinhos, ele ainda 

não é universal. Ao obter consciência de si e saber o que é universal, o indivíduo torna-se 

universal, pode reconhecer-se no outro pelo valor que possui como homem. 

 A sociedade civil, para Hegel, é a esfera dos indivíduos independentes. Tudo que é 

relativo à sociedade, ele chama de Ethos. Como a sociedade civil corre o risco constante de 

desvanecer-se em função da independência dos indivíduos, há a necessidade do direito, que 

administra a justiça, garantindo o universal na sociedade. É necessário que se eduque o 

homem para o universal (o reconhecimento do outro) através das leis. A administração da 

justiça é o apaziguamento dos conflitos. A lei tem a função educativa de recuperar o indivíduo 

para a sociedade. A igualdade jurídica resguarda as desigualdades reais (posses, talentos, 

propriedade, etc), convive com elas e as justifica. 

 O mundo real é o mundo do individualismo e da barbárie; o mundo ideal é o da 

igualdade garantida pelo Estado. Hegel coloca a realização da sociedade civil ideal no mundo 

real quando o Estado for capaz de garantir a igualdade efetiva, e não mais apenas formal, 

entre os homens. Se, de um lado, a sociedade moderna é composta de indivíduos autônomos e 

autodeterminados e, por outro lado, a moral objetiva realiza-se na ideia de liberdade enquanto 

bem vivente, constituem momentos distintos da ideia de liberdade mas são, cada um deles, 

uma totalidade irredutível. O Estado pode ser a síntese das totalidades. 

 

2.2 Crítica de Marx ao Estado a partir da Filosofia do Direito 

 

 Marx apresenta uma discordância profunda com a filosofia do Estado e do Direito 

hegelianos. Em sua análise dos Princípios da Filosofia do Direito, Marx condena o 

procedimento lógico do mestre por este não alcançar a realidade objetiva, concentrando-se em 

manter a liberdade como conquista ideal das revoluções burguesas. Ao tratar do Estado, Hegel 

inverte sujeito e predicado, colocando como atributo aquilo que deve ser essência e como 

essência aquilo que é atributo, Aron observa a crítica de Marx da seguinte maneira: 

 

O primeiro ponto dessa crítica é o seguinte: Marx diz que Hegel inverte a 

relação do sujeito com o predicado ou atributo, fazendo do sujeito predicado 

e do predicado sujeito, e é a inversão das relações entre sujeito e predicado 

que constitui todo o mistério da filosofia especulativa, constitui sua mística e 

sua mistificação
104

. 

                                                 
104

 ARON, Raymond. O Marxismo de Marx. São Paulo: Arx, 2008, p. 128. 



80 

 

 

 

 Na leitura de Aron, que repete os adjetivos utilizados por Marx, a raiz do mistério, da 

mística e da mistificação da filosofia especulativa é, exatamente, a inversão entre sujeito e 

predicado. Essa inversão não anula o movimento do real, mas o secundariza em relação ao 

movimento das ideias, apreendendo a realidade a partir de conceitos abstratos, “recusando 

uma compreensão unitária do real partindo do ente real (hypokeimenon) como sujeito e 

tomando as suas determinações abstratas como qualificações”
105

. 

 O procedimento hegeliano não é, contudo, aleatório ou contingente. Quando pensa o 

Estado, Hegel tem em seu horizonte uma sociedade em formação, em meio ao conflito tardio 

da burguesia com o poder imperial prussiano, um tanto caótica, portanto, e com a mão de 

ferro do imperador a tentar discipliná-la. São as condições históricas que dão a Hegel o 

material para entender a monarquia constitucional como autorrealização do Espírito Absoluto. 

Diante desse contexto, pretende Hegel resgatar a totalidade grega, preservando o indivíduo 

moderno; quer unir sociedade civil e Estado e acredita ser possível a unidade entre o 

indivíduo moderno, autodeterminado e autônomo, e o cidadão. Por entender a sociedade como 

organicamente política, conclui que a liberdade só é possível no Estado, posto que os 

indivíduos estão subsumidos à totalidade. 

 

Em face do direito privado e do interesse particular, da família e da 

sociedade civil, o Estado é, por um lado, necessidade exterior e poder mais 

alto; subordinam-se-lhe as leis e os interesses daqueles domínios mas, por 

outro lado, é para eles o fim universal dos interesses particulares do 

indivíduo; esta unidade exprime-se em terem aqueles domínios deveres para 

com o Estado na medida em que também têm direitos
106

. 

 

 É no Estado que se encontra a realidade da liberdade concreta, que, para Hegel, é a 

integração entre a individualidade pessoal e o interesse universal. A individualidade pessoal é 

expressa pela família e pela sociedade civil (Bürgerliche Gesellschaft) e o interesse universal 

é o Estado. O problema é que, para o mestre alemão, o universal do Estado é representado 

pela pessoa do príncipe. “A personalidade do Estado só é real como pessoa: o monarca. A 

                                                 
105

 NETTO, José Paulo. Marxismo Impenitente: contribuição à história das ideias marxistas. São Paulo: Cortez 

Editora, 2004, p. 22. 
106

 HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. Op. Cit. p. 233-4, §261. 



81 

 

 

personalidade exprime o conceito como tal; a pessoa contém, ao mesmo tempo, a realidade 

dele”
107

. 

 A crítica de Marx ao “monarquismo hegeliano” constitui-se em importante elemento 

para a compreensão da sua concepção de política, pois está relacionada com a inversão 

hegeliana entre sujeito e predicado. Se, em Hegel, família e sociedade civil são atributos do 

Estado, em Marx a democracia é a expressão da liberdade porque é construída pelo povo, ou 

seja, o Estado é, aqui, atributo da sociedade civil, da realidade concreta. 

 

A realidade autêntica, a realidade verdadeira, é a sociedade civil, a 

Bürgerliche Gesellschaft,o sistema econômico, o sistema das necessidades, o 

homem no trabalho. Ou senão é o povo considerado concretamente em suas 

disposições singulares, que constitui a realidade autêntica, ou o sujeito 

verdadeiro
108

.  

 

 Em outras palavras, em Marx a sociedade civil demanda o Estado. A concepção 

marxiana é a de uma democracia radical, antagônica ao sistema ternário do Estado 

monarquista, em que a constituição é o sujeito e a sociedade civil o atributo, o predicado. 

“Assim como não é a religião que produz o homem, senão o homem é quem cria a religião, 

assim também não é a constituição que faz o povo, mas este é que produz a constituição”
109

. 

 A propósito da crítica de Marx aos Princípios da Filosofia do Direito de Hegel, é 

importante destacar que não se trata tão somente de uma discordância localizada e 

particularizada, mas o princípio de uma crítica à totalidade da construção hegeliana, como se 

verá no próximo capítulo. Tampouco se trata de uma crítica que permaneça restrita às 

preferências filosóficas de um ou de outro pensador. O contexto histórico obrigou Marx a 

confrontar a filosofia política do mestre

, pois a crítica do Estado prussiano demandava a 

minuciosa análise daquela que é considerada a obra mais conservadora de Hegel. A realidade 

empurrou Marx em direção à crítica da filosofia hegeliana do Estado. 

 

                                                 
107

 Ibid. §279. 
108

 ARON, Raymond. O Marxismo de Marx. Op. Cit. p. 129. 
109

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 48. 

 Sobre o contexto dessa contenda de Marx contra Hegel, ver os excelentes trabalhos de José Paulo Netto, 

Marxismo Impenitente: contribuição à história das ideias marxistas, principalmente o primeiro capítulo; Celso 

Frederico, O Jovem Marx 1843-1844: as origens da ontologia do ser social e Eduardo F. Chagas, A comunidade 

Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Entre notas biográficas, explicações históricas e chaves de leitura, 

esses livros oferecem a oportunidade de compreender onde se encontrava Marx por ocasião de sua primeira 

crítica a Hegel. 



82 

 

 

Marx defende uma democracia radical ainda inexistente, pois para sua 

fundamentação não basta a emancipação política conquistada pelas 

revoluções civis. Ela deve, isto sim, ser atingida pela supressão das 

desigualdades sociais com base na economia da sociedade civil, 

conquistando-se assim a emancipação humana
110

.  

 

 Marx vai entender o Estado como expressão da sociedade civil, concordando com 

Hegel na crítica e refutação das teses jusnaturalistas e contratualistas sobre o Estado. Difere, 

entretanto, de Hegel, ao demonstrar que este revelou uma compreensão correta, mas invertida 

da relação entre Estado e sociedade civil. É a sociedade civil (as relações materiais de 

existência) que gera a necessidade da instância organizativa do Estado. A anatomia da 

sociedade civil, então, não se revela na constituição do Estado, mas na totalidade das relações 

produtivas que se dão no seu interior. O Estado é a expressão organizativa dessas relações, 

porém, como tal, também exerce a função de regulação das relações de produção, 

demonstrando, à primeira vista, ser ele o detentor do poder determinante da sociedade. 

 Para a filosofia especulativa, é da ideia real que emanam as partes constitutivas do 

Estado, como movimento em direção à finitude para, depois, retornar ao infinito como ideia 

autorrealizada. Trata-se de uma construção humana pela realização da ideia. Para Marx, é o 

Estado que se constitui em produto do movimento histórico da sociedade civil. Hegel colocou 

o predicado como sujeito e o sujeito como predicado, Marx inverteu essa relação para chegar 

à realidade efetiva da sociedade moderna: 

 

A realidade empírica é, portanto, tomada tal como é; ela é, também, 

enunciada como racional, porém, ela não é racional devido à sua própria 

razão, mas sim porque o fato empírico, em sua existência empírica, possui 

um outro significado diferente dele mesmo. O fato, saído da existência 

empírica, não é apreendido como tal, mas como resultado místico
111

. 

 

 O real é racional, mas não por si só. É preciso que a consciência crítica desvende o 

real para além do fenômeno. A realidade tomada tal como é, significa ser considerada como 

realidade material, plena de movimento e de transformação, mas que não revela sua verdade, 

digamos, a olho nu. Ela precisa do escrutínio da consciência crítica para tornar-se realidade 

humana, para sair de sua imediaticidade e tornar-se realidade mediada. A liberdade, o 

                                                 
110

 SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich. Karl Marx: a dialética como fundamento da prática. IN: 

FLEISCHER, Margot e HENNINFELD, Jochen (orgs). Filósofos do Século XIX: uma introdução. São 

Leopoldo: Editora Unisinos, 2006, p. 138. 
111

 MARX, Karl. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. Op. Cit. p. 31. (WERKE p. 207-8). 



83 

 

 

indivíduo, a sociedade, são realidades empíricas que, se não são apreendidos como tal, 

tornam-se mistificados. Para a filosofia especulativa, a realidade é mistificada porque não 

considera que o fato empírico tenha outro significado além de sua mera existência empírica. 

 A partir desta crítica ao desenvolvimento especulativo do pensamento hegeliano, Marx 

depreende que o Estado não diferencia nem determina sua atividade segundo sua natureza 

específica que é, na verdade, apenas o fenômeno da atividade do Estado. O movimento da 

sociedade civil, da esfera da produção, é que determina, em última instância, a atividade do 

Estado. O modo como esta sociedade civil se organiza, como produz e reproduz a si mesma, é 

o ponto de partida para a compreensão da própria sociedade. Há em Marx clareza de que só se 

pode entender o Estado a partir da sociedade civil. Se esta é regida pela expropriação, pela 

injustiça, pelos desequilíbrios sociais, pelo individualismo da iniciativa privada capitalista e 

pela propriedade privada dos meios de produção, então o Estado surge como instância que 

confirma e expressa esse mesmo processo, uma instância legitimadora de uma comunidade 

ilegítima e injusta. 

 Neste ponto se encontra o núcleo da discordância e da crítica de Marx à filosofia do 

direito hegeliana. Para o filósofo alemão a sociedade civil resulta daquilo que os indivíduos 

são na realidade e não do desenvolvimento orgânico da ideia. Os homens reais são o princípio 

fundante da sociedade civil que demanda as instâncias do Estado e do direito como regulação 

política. Em Hegel, o princípio fundante é a ideia e a realidade objetiva é tão somente a 

manifestação desse princípio. 

 

Para Marx, trata-se de inverter essa posição que Hegel assinala entre Ideia-

sujeito e fazer do elemento real o verdadeiro sujeito, no qual o processo do 

pensamento é tão somente sua manifestação. Em outros termos, se para 

Hegel a Ideia é o demiurgo da realidade, para Marx a realidade é o demiurgo 

do pensamento; ou seja, Marx põe como predicado o que Hegel considera 

sujeito e coloca como sujeito o que Hegel julga predicado
112

. 

 

 A partir dessa inversão, pode-se entender que a perspectiva hegeliana para o Estado é 

conservadora na medida em que procura compatibilizar as revoluções burguesas com a 

permanência da pessoa do monarca como personalidade que exprime o conceito do Estado. 

Para Marx, o problema do Estado expresso por uma pessoa é que nisso se justificam as 

decisões unilaterais através da mistificação desse mesmo Estado mediador e do governante 

                                                 
112

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 45. 



84 

 

 

que não pertence a nenhuma classe. A universalidade da constituição e das leis, nesse caso, 

reduz-se ao poder do soberano. “É portanto incorreto fazer do poder soberano o sujeito e, 

uma vez que o poder soberano pode ser compreendido como o poder do príncipe, produzir a 

ilusão de que ele é o senhor desse momento, o seu sujeito”
113

. 

 A soberania do príncipe é antagônica à soberania do povo. A monarquia constitucional 

de Hegel se apresenta como contrária à democracia, pois na monarquia constitucional a 

soberania do Estado só se efetiva pela vontade de um indivíduo.  

 

Na verdade – alude Marx – a soberania do povo é o protótipo da democracia, 

que é a verdade da monarquia; no entanto, esta não é a verdade daquela. A 

monarquia só seria uma democracia na medida em que fosse uma 

inconsequência de si mesma. Ambas, portanto, são contraditórias, pois 

enquanto na democracia nenhum dos seus elementos adquire uma 

representação para além da que lhe corresponde, na monarquia, ao contrário, 

uma simples parte determina o caráter do todo
114

. 

 

 Fica justificada, na Filosofia do Direito de Hegel, a constituição da política como 

instância reguladora segundo o interesse burguês. Na medida em que o poder do soberano 

expressa a vontade geral, a vontade individual se efetiva como fazer político e a liberdade 

queda-se cativa das vontades políticas do indivíduo soberano.  Se a organização e a regulação 

das forças produtivas é uma condição indispensável ao ser humano, também é verdadeiro que 

a regulação política que justifica a desigualdade social é favorável aos desequilíbrios do 

capital e incapaz de fazer a análise de seu próprio movimento. 

 Isto tem importantes implicações para a educação e a contribuição de Marx é aqui 

essencial, pois ele desvenda a dinâmica do capital quando inverte a lógica hegeliana e 

evidencia o movimento real da política burguesa e do Estado de direito modernos. Quando 

não se compreende o efetivo movimento da política na modernidade, propostas irrealizáveis 

são construídas. Nesta senda, Marx debate com os novos hegelianos a respeito da política e do 

Estado, fundamentalmente com Arnold Ruge e com Bruno Bauer. Este será o conteúdo do 

próximo tópico. 

                                                 
113

 MARX, Karl. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. Op. Cit. p. 41 (WERKE, p. 221) Grifos do autor. 
114

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 47. Grifos do 

autor. 



85 

 

 

2.3 A Negatividade da Política em Marx 

 

2.3.1 A Liberdade ameaçada: sociedade civil, política e Estado 

 

 Entre 4 e 6 de junho de 1844, houve a insurreição dos tecelões da Silésia. Insatisfeitos 

com suas precárias condições de trabalho, miséria e com a ganância dos patrões, os tecelões 

amotinaram-se naquele distrito industrial. Engels, em uma passagem, descreve: 

 

No distrito industrial de Silésia, várias revoltas ocorreram, os trabalhadores 

do bairro, dependentes quase que inteiramente da manufatura do linho e que 

sofrem ao não serem capazes de competir contra o produto inglês feito à 

máquina, estão, já por algum tempo, em condição similar àquela dos tecelões 

manuais ingleses. Oprimidos pela competição, pelas máquinas e pelos 

patrões gananciosos, eles finalmente se rebelaram em Peterswalden (Silésia), 

demolindo a casa de um dono de tecelagem e só foram dispersados quando 

os militares chegaram. Em Langenbielau, ultrajes de mesma natureza 

aconteceram, os militares foram expulsos pela população e apenas 

restauraram a ordem após a chegada de reforços e de terem atirado contra os 

revoltosos, com várias mortes. Em outros distritos, tumultos aconteceram e 

até mesmo na capital da província (Breslau) a ordem foi perturbada
115

. 

 

 A insurreição dos trabalhadores silesianos, esmagada cruel e tragicamente pelas tropas 

governamentais, é o primeiro grande choque de classe entre proletariado e burguesia na 

Alemanha. Dirigida contra os patrões (industriais e banqueiros), deram novo ímpeto e novo 

estímulo ao debate e à propaganda socialista e comunista. Diante da constatação de sua 

miséria, pobreza e exploração pela burguesia, os trabalhadores voltaram-se para o socialismo 

e o comunismo em busca de emancipação. Porém, isto aconteceu de modo ainda desordenado 

e caótico, dada a pouca divulgação dos textos socialistas e comunistas, por conta da forte 

repressão contra a imprensa e contra qualquer manifestação da intelectualidade da esquerda 

na Prússia. 

 Sem ideias muito claras sobre o socialismo e o comunismo, as insurreições da Silésia 

foram movimentos espontâneos, entendendo-se que foram gestados no interior da classe 

trabalhadora com ódio e revolta contra os patrões, proprietários dos meios de produção e, 

portanto, tiveram como resultado a tentativa de destruição dos bens dos patrões, ao invés de 

lutar organizadamente pela superação da subordinação de classe. Embora conhecendo muito 

                                                 
115

 Extraído de um texto publicado por Engels no periódico The Northern Star, um semanário inglês considerado 

como o órgão central dos cartistas. O trecho aqui citado pode ser encontrado no seguinte endereço da web: 

http://www.marxists.org/portugues/marx/1844/06/29.htm, acesso em 23/10/2014.  

http://www.marxists.org/portugues/marx/1844/06/29.htm


86 

 

 

pouco as ideias do socialismo e do comunismo, os trabalhadores tinham clareza de que o 

programa burguês não contemplava suas necessidades e seus ideais. 

 Arnold Ruge, a partir de tais fatos, escreve um artigo intitulado O Rei da Prússia e a 

reforma social, por um prussiano. Neste artigo, Ruge (o prussiano) aponta que a limitação da 

visão política do gabinete do rei não permite entender a revolta silesiana como um 

acontecimento de caráter universal e não apenas local. Por conta desta limitação, o rei só vê a 

revolta como um problema de administração. A elevação da particularidade para a 

universalidade deve ser concretizada pela mentalidade política desenvolvida e, como a 

Alemanha, para o prussiano, era um país não político, então não era capaz de compreender 

que a miséria e o pauperismo dos distritos industriais não eram um problema local, nem que 

eram danosos para o conjunto da sociedade. 

 A supressão dos males sociais precisa, para Ruge, passar pelo intelecto político 

desenvolvido, somente assim a miséria social poderia ser erradicada. E o pensamento político 

eleva-se à condição universal com o avanço do Estado. A crítica do prussiano é, também, ao 

caráter não laico do Estado alemão que, por isto, se encontrava em um estágio inferior quando 

comparado com os países politicamente mais avançados. A Alemanha, então, seria um país 

mais atrasado que os países europeus que separaram religião e Estado. A permanência dos 

males sociais estaria vinculada ao fato de a Alemanha ser um país atrasado politicamente. A 

política e o Estado modernos não efetivados levariam ao assistencialismo como solução para 

se tentar resolver a miséria social. Por conta desse atraso, não há a compreensão de que a 

miséria seja um dano para o conjunto da sociedade, e não apenas para os miseráveis. A causa 

da continuidade do pauperismo e da miséria, dos males sociais enfim, seria o atraso político 

das instituições alemãs, que ainda não haviam ascendido à avançada democracia 

representativa e ao Estado de direito burguês. 

 O atraso alemão, então, seria culpado, para Ruge, pela concepção de que a causa do 

pauperismo seja uma falha de administração e de assistência do Estado. Entende o 

“prussiano” que os fatores burocráticos determinam a pobreza. Quer seja pelo monopólio, 

pelo liberalismo e livre concorrência, ou pela má administração e má assistência, a pobreza e 

a miséria são causadas pela burocracia política. 

 Marx refuta as afirmações do “prussiano”. A relação geral entre política e males 

sociais não pode ser uma questão de vontade política. As circunstâncias objetivadas 

historicamente impedem que a vontade política se efetive, oferecendo um conjunto de 



87 

 

 

soluções bastante limitado para enfrentar os problemas sociais. Não é o atraso político da 

Alemanha, mas a própria estrutura do Estado, que impede a superação dos problemas sociais. 

Também não se pode aceitar a tese de que a pobreza e a miséria sejam males próprios de 

países não desenvolvidos. Quando o Estado está fundado sobre as bases da propriedade 

privada, da exploração do trabalho, da geração de lucro, o pauperismo é sua conseqüência 

necessária, não importando o quão desenvolvido é o país. 

 O exemplo utilizado por Marx é a Inglaterra, nação mais avançada politicamente no 

século XIX. Ali havia instituições políticas avançadas e maduras, e também o pauperismo: 

Marx lembra que o pauperismo dos trabalhadores na Inglaterra não era parcial, mas universal, 

não se limitava aos distritos industriais, mas se estendia a todos os trabalhadores.  Até mesmo 

nos países mais desenvolvidos econômica e politicamente, o pauperismo é um problema 

inevitável que nenhuma vontade política é capaz de suprimir.  

 

Ainda quanto à situação apolítica na Alemanha, Ruge salienta que o Rei da 

Prússia encontra a causa do pauperismo num defeito de administração e de 

assistência, o que leva a buscar, nas medidas burocráticas e beneficientes 

(sic), as panaceias contra o empobrecimento geral. Mas esse modo de tratar 

tal problema – aduz Marx – não é exclusivo do rei prussiano, haja vista que a 

legislação inglesa sobre a pobreza provém da obrigação imposta às 

paróquias de socorrer seus trabalhadores pobres, da taxa para os pobres e da 

caridade legal. Esta legislação, baseada na beneficiência (sic) pela via 

administrativa, perdurou dois séculos. Depois de longas e dolorosas 

experiências, o parlamento inglês atribui, equivocadamente, o assustador 

aumento da pobreza a uma falha administrativa
116

. 

 

 O entendimento, na Inglaterra, também era de que a política seria a responsável pela 

superação das misérias sociais, porém, a política só é capaz de entendê-las politicamente, 

atribuindo suas causas à atuação do partido adversário: “nenhum dos partidos encontra a 

causa na política geral; ao contrário, cada um deles a encontra na política do partido 

adversário, porém, ambos os partidos sequer sonham com uma reforma da sociedade”
117

. 

Assim como na Alemanha, o Estado inglês concebe a miséria social como causada pela 

vontade política e polariza a responsabilidade dentro da própria estrutura do Estado burguês, 

culpando o partido da oposição. A estrutura da própria organização social não é questionada e 

                                                 
116

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 65. 
117

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um prussiano. 

São Paulo: Expressão Popular, 2010, p. 48. Ver também: MARX, K. Kritische Randglossen zu dem Artikel „Der 

König von Preuβen und die Sozialreform. Von eines Preuβen”. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: 1839 bis 

1844. Berlin: Dietz Verlag, Band ,1 p. 395. 



88 

 

 

o problema é tratado como uma abstração. Cabe ao indivíduo particular progredir, pelo 

trabalho, a fim de superar sua condição miserável. “Neste país, enquanto a burguesia entende 

o pauperismo como um malogro da política, os liberais acusam os conservadores, e estes 

incriminam aqueles de serem a causa da miséria geral”
118

. 

 A tese de que a política seja a instância da resolução das misérias sociais é parcial, 

insuficiente e equivocada. Não importa o nível de avanço do Estado, o único modo de 

justificar a permanência do pauperismo é justamente considerá-lo como falha administrativa 

ou de assistência. É a legislação que institui a assistência do Estado pela via administrativa. 

Legislar sobre a pobreza, a fim de fornecer assistência aos mais necessitados é uma medida 

paliativa porque não ataca o fundamento da miséria (propriedade privada, exploração do 

trabalho), não tem a menor possibilidade de eliminar a pobreza.  

 A caridade do Estado é o meio legal contra o mal social, mas incapaz de combatê-lo e 

exterminá-lo porque a política burguesa não extermina as causas objetivas da pobreza e nem 

abala as estruturas da própria sociedade capitalista, ela só ataca efetivamente a expressão mais 

imediata do problema. O fracasso da caridade social pela via administrativa leva ao 

desvelamento da faceta mais perversa da mentalidade política: se a administração falha e a 

assistência é insuficiente, então, a responsabilidade pela miséria e a pobreza é atribuída ao 

próprio trabalhador. Apesar das medidas administrativas (leis, repressão, impostos), o 

pauperismo não deixou de avolumar-se. 

 O assistencialismo de Estado favorece o crescimento do problema na medida em que 

não combate as causas da miséria social, mas apenas sua expressão imediata. Não havendo 

solução, dentro do Estado burguês, para o problema do pauperismo, este passa a ser 

considerado como uma lei da natureza. Se, como afere a teoria Mauthusiana, o aumento da 

população tende a superar os meios de subsistência, e na medida em que é uma lei “natural” 

da sociedade humana, então o pauperismo e a miséria são decorrências “naturais” e 

necessárias, agravadas pela desídia dos trabalhadores. Culpado pela sua miséria e pelos males 

sociais decorrentes dela é o trabalhador quem passa a ser reprimido e punido pela via 

administrativa: o entendimento do Estado burguês de que a punição do pobre seja uma forma 

de discipliná-lo dá consistência à ineficiência desse mesmo Estado em combater, pela 

administração e pelo assistencialismo, as desigualdades sociais: 

 

                                                 
118

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 64. 



89 

 

 

A lição geral que a política da Inglaterra tirou do pauperismo se limita ao fato 

de que, no curso do desenvolvimento, apesar das medidas administrativas, o 

pauperismo foi configurando-se como uma instituição nacional e chegou por 

isso, inevitavelmente, a ser objeto de uma administração ramificada e bastante 

extensa, uma administração, no entanto, que não tem mais a tarefa de eliminá-

lo, mas, ao contrário, de discipliná-lo e eternizá-lo
119

. 

 

 Renunciando ao combate das bases do pauperismo, a administração do Estado burguês 

encontra a solução paliativa na repressão policial. Impotente que é para eliminar a causa da 

miséria social, o Estado então se dedica a discipliná-la e reprimi-la, mantendo-a dentro das 

possibilidades de controle. E porque o Estado deve manter controle e vigilância sobre a 

pobreza? Entre outras coisas, para evitar que os pobres e miseráveis rebelem-se contra sua 

condição sub-humana; mas também para evitar a “desagradável” visão da miséria espalhada 

pelas ruas e praças de suas cidades. “Aquilo que, no começo, fazia-se derivar de uma falta de 

assistência, agora se faz derivar de um excesso de assistência. Finalmente, a miséria é 

considerada como culpa dos pobres e, desse modo, neles punida”
120

. 

 Sendo os pobres culpados pela própria miséria, torna-se caso para o braço armado do 

Estado administrar, como diz Marx, com “ternura policial”, sempre que o pauperismo ameaça 

transbordar para os recantos oficiais da sociedade civil. Esta é uma fratura existente na 

sociedade moderna que Marx identifica: tanto os países atrasados quanto os mais avançados 

politicamente entendem o problema do pauperismo pela via administrativa. Tratada como 

problema de gestão, a ação contra o pauperismo é pontual e assistencialista, incapaz de 

resolver efetivamente a questão. “Com efeito, o Estado não pode fazer outra coisa senão 

abandonar a miséria ao seu destino e, ao mesmo tempo, facilitar a morte dos pobres”
121

. 

 É a estrutura da sociedade, e não a política, a causa da miséria. Não há medida 

administrativa que seja capaz de “melhorar” ou humanizar a sociedade capitalista, posto que o 

problema supera as possibilidades da vontade política. O pauperismo não pode ser resolvido 

pela administração e/ou assistencialismo, nem pela política burguesa, porque não abala nem 

questiona as bases das desigualdades. “O Estado não pode eliminar a contradição entre a 

função e a boa vontade da administração, de um lado, e os seus meios e possibilidades, de 

                                                 
119

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um prussiano. 

Op. Cit. p. 54. (WERKE, p. 398). 
120

 Ibid. p. 54, (WERKE, p. 398). 
121

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 66. 



90 

 

 

outro, sem eliminar a si mesmo, uma vez que repousa sobre essa contradição”
122

. E qual a 

origem dessa contradição? 

 A sociedade civil e o Estado modernos são essencialmente diferentes da sociedade 

civil e do Estado pré-modernos. Nas sociedades Antiga e Medieva, indivíduo e Estado não se 

separavam, por um lado, e Estado e Religião eram ligados, por outro. Indivíduo e sociedade 

compunham um só corpo e os interesses individuais não sobrepujavam os interesses sociais. 

Com a dissolução da sociedade Antiga e Medieva e a constituição da sociedade moderna, a 

relação entre sociedade civil e Estado transformou-se profundamente. 

 Na modernidade a sociedade civil individualizou-se e, na sua autodeterminação 

individual, tornou-se apolítica. Estado e sociedade civil, separados, constituem-se na 

expressão do indivíduo atomístico e particular, auto-determinado e alienado de suas relações 

com a totalidade social à qual pertence e que lhe determina o ser, em que o interesse particular 

é expresso por uma política representativa. No campo desta política representativa, chamada 

de democrática, os indivíduos são considerados iguais na esfera formal, porém, esta igualdade 

não se realiza na sociedade real, posto que no capitalismo a geração de lucro e riquezas, a 

partir da iniciativa particular, está na base da própria organização social. Na política 

capitalista, a igualdade é uma representação fantasiosa e não resolve os problemas reais, mas 

os reafirma e conserva. 

 O indivíduo particular e auto-determinado, independente de obrigações mais amplas 

com o Estado e livre para negociar com os outros indivíduos constitui-se como o arquétipo do 

homem ideal da modernidade. A sociedade civil torna-se o conjunto das ações dos indivíduos 

isolados e atomizados que objetivam unicamente a satisfação dos seus interesses particulares. 

Na sociedade moderna, a participação política saiu da vida da sociedade civil (a não ser, 

talvez, no momento de depositar um solitário voto na urna). Quer seja pelo caráter egoísta e 

auto-determinado do indivíduo moderno ou pela complexificação do Estado, a participação 

política do homem moderno, que se considera livre e emancipado, reduziu-se a um mínimo 

tão insignificante que não é mais capaz de influir nos destinos do Estado. “As duras condições 

de luta pela vida impostas aos trabalhadores excluem-nos, via de regra, da participação no 

aparelho do Estado como técnicos administrativos”
123

. 

                                                 
122

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um prussiano. 

Op. Cit. p. 60. (WERKE, p. 401). 
123

 KONDER, Leandro. Marxismo e Alienação: contribuição para um estudo do conceito marxista de alienação. 

Op. Cit. p. 185.  



91 

 

 

 Separado da sociedade civil, sem um ethos, o Estado surge como a instância de 

resolução de todos os problemas, mas apenas o faz formal, parcial e pontualmente, pois não 

tem condições de combater os problemas sociais em sua totalidade. É uma política separada 

da sociedade, uma política localizada na esfera da formalidade. “Ele repousa sobre a 

contradição entre vida privada e pública, sobre a contradição entre os interesses gerais e os 

interesses particulares”
124

. Entretanto, o Estado é profundamente dependente da sociedade 

civil, pois só encontra razão de existência no seu caráter liberal de administrador das 

iniciativas particulares. Como instância da universalidade, fica reduzido e refém da 

particularidade. A esfera do Estado é dependente da esfera privatista da iniciativa particular e, 

por isto, a participação política torna-se duplamente isolada: primeiro, porque expressa 

exclusivamente o interesse privado, fragmentário, pois é incapaz de entender universalmente a 

sociedade; segundo, a política isolou-se da sociedade civil, tornou-se apolítica, amorfa e 

atomística. Refugiou-se nas engrenagens burocráticas do Estado e, tal qual engrenagens 

mesmo, realiza o movimento simples, contínuo e repetitivo da administração e da assistência. 

 O Estado não existe para solucionar os problemas sociais como o pauperismo e a 

miséria, mas para legitimar uma sociedade ilegítima. É dele a função de garantir a 

propriedade privada, a iniciativa particular e o mercado. “Mais ainda: frente a consequências 

que brotam da natureza antissocial dessa vida civil, dessa propriedade privada, desse 

comércio, dessa indústria, dessa rapina recíproca das diferentes esferas civis, frente a estas 

consequências, a impotência é a lei natural da administração”
125

. Não podendo fazer mais que 

assistencialismo ou medidas administrativas, a culpabilização do trabalhador serve como 

argumento contra a pobreza e a miséria e se torna abandono à própria sorte, criando cidadãos 

com igualdade jurídica, mas desigualdade real. 

 Contudo, para Marx, Estado e sociedade civil não se constituem como instâncias 

diferentes. O Estado é a esfera organizativa da sociedade civil. Nele estão impressas todas as 

contradições presentes nesta. Este é um ponto importante: em Marx, o Estado é dependente da 

sociedade civil, não o contrário. Neste aspecto, assim como em tantos outros, o autor alemão 

expõe uma ruptura com a tradição filosófica. Desde Aristóteles até Hegel, a presença do 

Estado é tida como insubstituível, necessária, independente. Marx esclarece a dependência do 

Estado em relação à sociedade civil. De um lado, não é o Estado a esfera que inventa a 

                                                 
124

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um prussiano. 

Op. Cit. p. 60. (WERKE, p. 401). 
125

 Ibid. p. 60, (WERKE, p. 401). 



92 

 

 

sociedade civil, mas o contrário: a sociedade civil que se organiza e se torna mais complexa 

necessita inventar o Estado, que a representa, organiza e expressa; de outro lado, por ser 

dependente da sociedade civil, o limite do Estado é exatamente o da visão organizativa, 

administrativa: 

 
O Estado e a organização da sociedade não são, do ponto de vista político, 

duas coisas diferentes. O Estado é o ordenamento da sociedade. Quando o 

Estado admite a existência de problemas sociais, procura-os ou em leis da 

natureza, que nenhuma força humana pode comandar, ou na vida privada, 

que é independente dele, ou na ineficiência da administração, que depende 

dele
126

. 

 

 Ora, se a atividade organizativa é a função do Estado inventado pela sociedade civil, 

então seu limite de compreensão dos problemas sociais é haver defeitos de administração. 

Quando a sociedade civil torna-se um conjunto de indivíduos isolados, atomísticos, apolíticos 

e a política fica confinada à esfera do Estado, então ela se torna tecnocrática, burocrática, 

assistencialista e impotente para combater e exterminar os males sociais. “Por isso, a 

administração deve limitar-se a uma atividade formal e negativa, uma vez que exatamente lá 

onde começa a vida civil e o seu trabalho, cessa o seu poder”
127

. 

 Fica estabelecida, assim, uma contradição fundamental na sociedade capitalista entre 

Estado e sociedade civil. Esta atribui àquele a função administrativa de resolução dos males 

sociais que, contudo, não podem ser superados porque o Estado constitui-se como expressão 

da sociedade civil. O Estado não age efetivamente contra a pobreza e a miséria e nem pode 

agir, porque está a serviço do capital. O Estado capitalista não pode abrir mão do 

assistencialismo, porque o capital abrevia a vida, ludibria a inteligência, deteriora a 

consciência, brutaliza o corpo e deprime a autorrealização humana. Em uma sociedade assim, 

é preciso desenvolver dispositivos que minimizem os efeitos danosos da propriedade privada. 

 As possibilidades de superação da pobreza estão na superação da propriedade privada. 

Para tanto, o Estado teria de ser capaz de ir além da contradição entre interesses particulares e 

interesses gerais. Mas isso significaria o fim do Estado. Entretanto, o argumento sobre a 

superação da propriedade privada como condição fundamental para a superação da sociedade 

capitalista requer alguns cuidados. Marx estava ciente de que a erradicação da pobreza só 

encontra reais condições de se realizar pela superação da propriedade privada, mas também de 

que a propriedade privada, assim como o pauperismo, são relações sociais e, como tais, parte 

                                                 
126

 Ibid. p. 59, (WERKE, p. 401). 
127

 Ibid. p. 60, (WERKE, p. 401). 



93 

 

 

da totalidade do capitalismo. A superação da propriedade privada, unicamente, é, para Marx, 

insuficiente para a realização da liberdade humana. Juntamente com a propriedade privada, é 

preciso ultrapassar todo o complexo de relações sociais que compõem o sistema da privação 

da liberdade que dá corpo à regulação política incapaz de agir efetivamente contra as 

desigualdades sociais e incapaz, portanto, de superar o estranhamento. 

 Sem dúvida, o estranhamento, como já foi visto, é produto da totalidade das relações 

sociais capitalistas que têm por base a propriedade privada dos meios de produção. Como um 

complexo de relações sociais amplo, a sociedade capitalista obsta a emancipação humana, que 

só se torna visível no horizonte quando a totalidade das relações sociais capitalistas, entre elas 

a democracia e o Estado burgueses, forem passíveis de superação. Conforme Mészáros: 

 

Mesmo assim, a análise das relações de propriedade é muito importante em 

relação à alienação, porque os problemas fundamentais da liberdade humana 

estão intimamente relacionados com elas. Marx coloca a pergunta: como se 

emancipa o homem da sujeição às forças cegas da necessidade natural? A 

resposta: “por sua atividade produtiva”, envolve diretamente as relações de 

propriedade. Pois, necessariamente, toda produção primitiva e feudal, 

capitalista e socialista, igualmente – tem de ser regulada no quadro das 

relações de propriedade específicas
128

. 

 

 A forma de regulação da produção e da expropriação dos produtos do trabalho é 

atividade política. A análise das relações de produção, bem como a consecução da liberdade 

humana é também a análise da política, do princípio regulador e justificador da sociedade 

fundada na propriedade privada dos meios de produção. Por isso postular reformas, quer seja 

no sistema educacional ou em qualquer instituição da sociedade burguesa, a partir da forma de 

regulação que preconiza a manutenção e a justificação da sociedade capitalista, objetivando a 

melhoria do sistema como um todo, é, na verdade, uma postura política de conservação da 

ordem social que produz as desigualdades sociais. A crítica de Marx à negatividade da 

política democrático burguesa é necessária, pois sem ela não é possível compreender o caráter 

conservador do Estado, impossibilitando ações efetivas em direção à emancipação humana: 

“Temos, agora, de perguntar: de que maneira, e até que ponto, uma determinada forma 

específica de propriedade impõe limitações à liberdade humana? Uma nova complicação 

                                                 
128

 MÉSZÁROS, István. A Teoria da Alienação em Marx. São Paulo: Boitempo, p. 140 



94 

 

 

surge, porque essas limitações podem ou não aparecer também como restrições político-

jurídicas diretas”
129

. 

 A regulação política da forma específica da propriedade privada determina os limites à 

liberdade. O Estado representa a regulação política na medida em que, através dos 

mecanismos “político-jurídicos”, impõe maiores ou menores restrições. No caso do Estado 

democrático burguês, a permanência da propriedade privada dos meios de produção é a 

medida a partir da qual as restrições à liberdade serão mais ou menos intensas. Conforme os 

interesses de manutenção e perenização do capital se mostrem ameaçados em maior ou menor 

grau, maiores ou menores serão também as restrições. 

 O princípio regulador da política que justifica e naturaliza as relações sociais que 

restringem a liberdade humana não podem resolver a questão das desigualdades sociais por 

não serem capazes de possibilitar o desenvolvimento pleno das capacidades humanas, 

portanto, o Estado político burguês não pode ser emancipador. A escravidão legitimada pelo 

trabalho assalariado na modernidade não pode ser combatida pelo Estado que, para acabar 

com a sua impotência, teria de eliminar a si mesmo. Nas palavras de Marx: 

 
Se o Estado moderno quisesse acabar com a impotência da sua 

administração, teria de acabar com a atual vida privada. Se ele quisesse 

eliminar a vida privada, deveria eliminar a si mesmo, uma vez que ele só 

existe como antítese dela. Mas nenhum ser vivo acredita que os defeitos de 

sua existência tenham a sua raiz no princípio de sua vida, na essência de sua 

vida, mas, ao contrário, em circunstâncias externas à sua vida. O suicídio é 

contra a natureza. Por isso, o Estado não pode acreditar na impotência 

interior da sua administração, isto é, de si mesmo. Ele pode descobrir apenas 

defeitos formais, casuais, da mesma, e tentar remediá-los. Se tais 

modificações são infrutíferas, então o mal social é uma imperfeição natural, 

independente do homem, uma lei de Deus, ou então a vontade dos 

indivíduos particulares é por demais corrupta para corresponder aos bons 

objetivos da administração
130

. 

 

 A igualdade é igualdade abstrata, pois ainda que defenda a igualdade, o Estado 

capitalista alimenta a desigualdade. A defesa da igualdade pelo Estado é atividade puramente 

formal e negativa. O poder não é capaz de intervir na vida civil. Onde começa a sociedade 

civil, cessa o poder do Estado. Os problemas sociais então não se originam na má 

administração e/ou na burocracia, mas na estrutura da sociedade do capital. O 

assistencialismo de Estado tira do centro das atenções questões basilares da superação do 

                                                 
129

 Ibid. p. 141 
130

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um prussiano. 

Op. Cit. p. 60. (WERKE, p. 402). 



95 

 

 

pauperismo: a propriedade privada, a exploração do trabalho, a luta de classes. Considerar o 

problema como defeito de administração e de assistência é considerá-lo em sua parcialidade. 

A essência da sociedade moderna é tentar resolver os problemas em sua parcialidade. 

 Quando falham os mecanismos da política, a culpabilização do pobre por sua 

ignomínia e a criminalização do pauperismo na forma de leis contra a mendicância ou 

“vagabundagem” são dispositivos que somente as mentalidades políticas mais avançadas 

podem inventar. Por isso, o Estado mais avançado e poderoso será exatamente aquele que 

menos probabilidade terá de compreender os males sociais como determinação estrutural de 

uma sociedade desigual. O limite do intelecto político está justamente em pensar os 

problemas sociais nos limites da política. 

 
Quanto mais poderoso é o Estado e, portanto, quanto mais político é um 

país, tanto menos está disposto a procurar no princípio do Estado, portanto 

no atual ordenamento da sociedade, do qual o Estado é a expressão ativa, 

autoconsciente e oficial, o fundamento dos males sociais e a compreender-

lhes o princípio geral. O intelecto político é político exatamente na medida 

em que pensa dentro dos limites da política. [...] O princípio da política é a 

vontade. Quanto mais unilateral, isto é, quanto mais perfeito é o intelecto 

político, tanto mais ele crê na onipotência da vontade e tanto mais é cego 

frente aos limites naturais e espirituais da vontade e, consequentemente, 

tanto mais é incapaz de descobrir a fonte dos males sociais
131

.  

 

 Quanto mais poderoso é o Estado, quanto mais desenvolvido se encontra o capital, 

menos compreende o fundamento dos males que ele próprio engendra. O modelo do Estado e 

da política democrático burgueses já demonstrou, nos últimos séculos, não ser capaz de 

combater os problemas sociais: mesmo nos países mais desenvolvidos da atualidade, a 

miséria e a pobreza continuam crescendo. Se, de um lado, a política democrático burguesa 

libertou os indivíduos do jugo das relações sociais feudais, de outro não concretizou a 

liberdade humana, pois implantou e mantém as relações sociais capitalistas. A liberdade 

dependente da propriedade privada dos meios de produção é também parcial, porque 

efetivamente tornou o ser humano livre da servidão, porém, mantendo-o cativo no 

assalariamento. 

 

 

 

 

                                                 
131

 Ibid. p. 60, (WERKE, p. 402). 



96 

 

 

2.3.2 A Liberdade Cativa: os limites da emancipação política 

 

 As limitações da emancipação política despontam como fulcrais para a melhor 

compreensão da educação e do discurso atual a respeito da emancipação pela educação, uma 

vez que são frequentes as referências ao potencial emancipador da educação, considerada 

isoladamente, como transformadora da sociedade toda. Ao tomar a religião como corolário 

para desenvolver sua análise do Estado, Marx destaca a insuficiência da emancipação política 

para efetivar a liberdade humana. As diferenças existentes entre a emancipação política e a 

emancipação humana ficam evidentes na análise do pensador alemão. Deste modo, a 

educação, se entendida como uma instância independente da multiplicidade de determinações 

que constitui a totalidade das relações sociais, só pode ser considerada no âmbito da 

emancipação política. Neste sentido, a relação entre Estado, religião e emancipação em Marx, 

apresenta-se como essencial para a análise da educação. 

 Em seu texto denominado Sobre a Questão Judaica
132

 (que foi escrito como uma 

resposta de Marx ao texto A Questão Judaica, de Bruno Bauer), Marx demonstra que, quando 

o Estado alemão afirmou-se como um Estado cristão, definiu uma religião oficial, destituindo 

as demais religiões, entre elas o judaísmo, da igualdade de direitos, a despeito dos bem 

sucedidos negócios da comunidade judaica. Diante de um Estado oficialmente cristão e 

segregador de seus direitos, a comunidade judia pleiteava, como exigência central, a liberdade 

religiosa. Bruno Bauer considera tal exigência uma petição insuficiente dos judeus, uma vez 

que só reclamavam uma liberdade parcial (religiosa), sem fazer menção à sujeição geral do 

povo alemão ao Estado cristão. Se na Alemanha ninguém está emancipado da religião cristã, 

então, que direito têm os judeus de exigirem uma emancipação para a sua? A tese de Bauer é 

que, como alemães, os judeus deveriam lutar pela emancipação política de todos os alemães, 

como homens, pela emancipação humana. Mas para Bauer a emancipação humana é 

entendida como emancipação do homem, no Estado, da dependência da religião. 

 Ao mesmo tempo em que exige do Estado que abandone seu preconceito religioso, o 

judeu, na visão de Bauer, recusa-se a abandonar o seu. A verdade é que o Estado cristão não 

emancipa o judeu porque só pode comportar-se em relação ao judeu como Estado cristão: 

oferecendo privilégios à religião oficial e segregando as demais religiões, como o judaísmo. 

Bauer chama ainda a atenção dos judeus nos seguintes termos: “a título de que vós, judeus, 

                                                 
132

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. São Paulo: Boitempo, 2010. Ver também: MARX, K. Zur Judenfrage 

In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: 1839 bis 1844. Berlin: Dietz Verlag, Band ,1. 



97 

 

 

almejais a emancipação? Por causa de vossa religião? Ela é a inimiga mortal da religião do 

Estado. Como cidadãos do Estado? Não há cidadãos do Estado na Alemanha. Como seres 

humanos? Vós não sois seres humanos, e tampouco aqueles a quem apelais”
133

. 

 Para Bauer a solução está na abolição da religião. A existência de um Estado cristão 

(como o prussiano), segregador das demais religiões é expressão da antítese religiosa. Uma 

antítese só pode ser resolvida quando se torna impossível. A abolição da religião tornaria os 

homens livres. Tal abolição só pode ser efetivada na superação do Estado religioso, ou da 

religião oficial de Estado. Bauer entende que a Prússia (absolutista, religiosa) está atrasada em 

relação aos países europeus que separaram Estado e religião. Nos Estados modernos, o 

indivíduo pode professar livremente sua religiosidade. A grande dificuldade para a 

instauração do Estado moderno na Alemanha seria então, para Bauer, a religião. 

 Somente com a emancipação política o homem se tornaria autônomo. Vivendo sob um 

Estado racional e laico, os indivíduos se dariam conta de que as diferentes religiões nada mais 

foram do que etapas do desenvolvimento do espírito humano que, uma vez superadas, 

levariam os homens a enfrentarem-se não mais no plano religioso, mas no plano crítico, 

científico. Bauer entende que o abandono da religião pelo Estado constitui a verdadeira 

efetivação da racionalidade, da eticidade e da emancipação política em relação à religião. A 

superação da religião consistiria na fundação de um Estado no qual os homens gozassem de 

direitos iguais e que a lei garantisse a liberdade política a todos os cidadãos. Enquanto o 

Estado for religioso, não será capaz de emancipar o homem, pois o Estado religioso só pode 

atuar como Estado religioso: segregando as manifestações (religiosas ou não) que não sejam 

acordes com as premissas religiosas oficiais, tornando suas leis em leis universais. Quando o 

Estado adota as leis religiosas, ilusórias, torna-se ele também um Estado ilusório. 

 

Tal Estado não pode, pois, suprimir as raízes da fragmentação e da ilusão 

humana; ele é, antes, a fonte da imaginação religiosa, à medida que ele 

aparece, agora, como uma comunidade ilusória, como um universal abstrato, 

tal como o deus cristão, como um ser ilimitado, todo poderoso, sem o qual o 

indivíduo pensa não poder subsistir. É, precisamente, nesse Estado 

representativo democrático-burguês que o indivíduo realiza ilusoriamente a 

sua vida genérica
134

. 

 

                                                 
133

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 34. (WERKE, p. 348). 
134

 CHAGAS, Eduardo F. O Indivíduo na Teoria de Marx. In: CHAGAS, Eduardo F.; RECH, Hildemar; 

VASCONCELOS, Raquel; JOVINO, Wildiana M. Indivíduo e Educação na Crise do Capitalismo. Fortaleza: 

Edições UFC, 2012, p. 22. 



98 

 

 

  Reconhecendo os avanços da análise de Bruno Bauer, Marx chama a atenção para o 

elemento fundamental que limita tal análise: assim como está exposta, a questão judaica é 

reduzida a um problema especificamente religioso. Na ótica de Bauer, bastaria que o judeu se 

tornasse ateu e lutasse para que o ateísmo fosse elevado à condição oficial do Estado para que 

a eticidade ocupasse o seu devido lugar. Em A Sagrada Família, publicado no princípio de 

1845, descreve Marx: 

 

O senhor Bauer, na condição de teólogo autêntico, ainda que crítico, para 

resumir, na condição de crítico teológico não podia ir além da antítese 

religiosa. Ele apenas podia ver na atitude dos judeus perante o mundo 

cristão a atitude da religião judaica perante a religião cristã. Ele inclusive 

tinha de restaurar criticamente a antítese religiosa na antítese entre a atitude 

do judeu e a atitude do cristão perante a religião crítica, perante o ateísmo, 

fase final do teísmo, o reconhecimento negativo de Deus. E ele tinha de, ao 

fim das contas, levado por seu fanatismo teológico, limitar a capacidade dos 

“judeus e cristãos dos dias de hoje”, quer dizer, do mundo de hoje, para 

“chegarem a ser livres” à sua capacidade para conceber e exercer por si 

mesmo “a crítica” da teologia
135

.  

 

 Marx vai discordar de Bauer. A emancipação religiosa é unilateral. Não importa se é o 

Estado que emancipa ou se é o judeu, mas, numa terceira via de análise crítica, a pergunta que 

se impõe é: que tipo de emancipação se pretende? Marx entende que o erro de Bauer é 

concentrar sua crítica apenas no Estado cristão e não no Estado em geral, em não investigar a 

relação entre emancipação política e emancipação humana. Afirma Marx: 

 

O erro fundamental do texto, a confusão entre a “emancipação humana” e 

“política” foram descobertos. Em vez de abordar a velha questão judaica em 

suas “posições exatas”, ela foi abordada e resolvida nas posições em que o 

desenvolvimento moderno situa as velhas questões da época e através das 

quais essas questões passaram de “questões” do passado a “questões” do 

presente
136

. 

 

 O Estado moderno, laico, de direito e garantidor das liberdades individuais é o Estado 

da cidadania burguesa em Bauer. Para ele, a questão está na relação entre emancipação 

política e Estado. Marx reconhece o progresso representado pela emancipação política, mas 

                                                 
135

 MARX, K. e ENGELS, F. A Sagrada Família ou a crítica da Crítica crítica contra Bruno Bauer e consortes. 

São Paulo: Boitempo Editorial, 2009, p. 129. Ver também: MARX, K. e ENGELS, F. Die heilige Familie. In: 

MARX, K. e ENGELS, F. Werke. Berlin: Dietz Verlag, 1990, V. 2, p. 116. Grifos dos autores. 
136

 Ibid. p. 125, (WERKE, p. 112). Grifo dos autores. 



99 

 

 

assinala que é insuficiente
137

. A emancipação em relação à religião é uma parte, um 

fragmento ainda superficial no caminho da autorrealização humana. Se, para Bauer, o Estado 

moderno é a expressão da liberdade, Marx demonstra que se trata de uma expressão ilusória, 

impotente para efetivar a liberdade, porque é livre apenas parcial e formalmente. Mesmo nos 

países em que o Estado moderno foi efetivado, a questão religiosa permanece. Na França a 

questão judaica tornou-se um caso de emancipação política incompleta: o Estado 

constitucionalista não adota a religião oficial, porém há uma religião da maioria.  

 Mas é apenas nos EUA, onde o Estado moderno efetivou-se por completo, que a 

questão religiosa pode ser observada com maior precisão. Embora haja liberdade, Estado laico 

e alheio a todos os cultos, uma constituição que não impõe crenças religiosas ou a prática de 

um culto como garantia de obtenção de privilégios religiosos, ainda assim, os EUA se 

apresentam como o país da religiosidade, em que um homem não é considerado honesto se 

não professar uma religião. “A religião, como elaboração espiritual da sociedade civil, 

aparece então como objetivação da alienação do homem em relação a sua genericidade, 

porque o homem trata a vida política despojada da vida individual”
138

. 

 Na verdade, onde o Estado moderno foi efetivado, a religião ganhou mais vigor. A 

existência da religião não se opõe à perfeição do Estado e, para Marx, a questão não é livrar o 

homem da religião, porque ela não é empecilho, mas o reflexo de um tipo de sociedade.  

 

Como, porém, a existência da religião é a existência de uma carência, a fonte 

dessa carência só pode ser procurada na essência do próprio Estado. Para 

nós, a religião não é mais a razão, mas apenas o fenômeno da limitação 

mundana. Em consequência, explicamos o envolvimento religioso dos 

cidadãos livres a partir do seu envolvimento secular. Não afirmamos que 

eles devam primeiro suprimir sua limitação religiosa para depois suprimir 

suas limitações seculares. Afirmamos, isto sim, que eles suprimem sua 

limitação religiosa no momento em que suprimem suas barreiras 

seculares
139

. 

 

 A religião não impõe obstáculos à formação do Estado laico, moderno. Ao contrário, 

ao ser deslocada da esfera pública para a esfera privada, torna-se ainda mais poderosa, pois 

preenche as lacunas deixadas pelo próprio Estado. Lá onde está a religião, o Estado não está. 

Lá onde a existência do indivíduo atomizado da sociedade moderna busca a transcendência de 

                                                 
137

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 41. (WERKE, p. 356). 
138

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 58. 
139

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 38. (WERKE, p. 352). 



100 

 

 

sua condição medíocre, lá está a religião, não o Estado. “A miséria religiosa constitui ao 

mesmo tempo a expressão da miséria real e o protesto contra a miséria real. A religião é o 

suspiro da criatura oprimida, o ânimo de um mundo sem coração, assim como o espírito de 

estados de coisas embrutecidos. Ela é o ópio do povo”
140

. Em geral, a religião é o protesto 

contra a vida insatisfatória, a expressão do descontentamento com o Estado. Não é casual que 

a religião, tendo sido separada do Estado, apresente-se mais vigorosa lá onde o Estado é 

ausente, expondo a incapacidade deste para responder aos anseios dos indivíduos. 

 E, mesmo onde o Estado está presente, sua ação é, inevitavelmente, uma expressão 

teológica, ele se torna um mediador entre o homem e sua liberdade. O Estado moderno 

impõe-se como intermediário da não servidão humana, é dele a função de anular 

politicamente os entraves para a liberdade, assim, o voto feminino, a regulamentação do 

trabalho, a educação ampla, o banimento do trabalho escravo, entre tantas outras ações, 

assumem um caráter marcadamente teológico. É uma religião sem religião, vazia dos ritos 

tradicionais, mas repleta dos ritos seculares do cerimonial do Estado. Por que há tal 

contradição? Por que, por um lado, apartada do Estado, a religião torna-se mais poderosa lá 

onde o Estado é ausente? Por que, por outro lado, o Estado apartado da religião só pode 

conduzir-se, em relação à sociedade civil, de modo religioso? A estas questões Marx responde 

a partir da análise das diferenças entre emancipação política e emancipação humana. Para 

Marx, o Estado é constituído pela sociedade civil, portanto, é um poder instituído pela 

sociedade, em sua forma de organização, com todas as suas contradições. 

 O Estado moderno, como criação da sociedade civil burguesa, tem a função de 

protegê-la até mesmo em suas contradições. Suas leis e suas ações são paliativas na medida 

em que não atacam as contradições basilares desta sociedade. A separação entre esfera 

pública e esfera privada é uma expressão tanto do Estado moderno quanto da emancipação 

política que o funda. O Estado, instância da universalidade, é distanciado da sociedade civil, 

instância da particularidade: 

 

A constituição do estado político e a dissolução da sociedade burguesa nos 

indivíduos independentes – cuja relação é baseada no direito, assim como a 

relação do homem que vivia no estamento e na guilda era baseada no 

privilégio – se efetiva em um só e mesmo ato. O homem, na qualidade de 

membro da sociedade burguesa, o homem apolítico, necessariamente se 

                                                 
140

 MARX, Karl. Contribuição à Crítica da Filosofia do Direito de Hegel – Introdução. São Paulo: Expressão 

Popular, 2010a, p. 145. Ver também: MARX, K. Zur kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie - Einleitung. In: 

MARX, K. e ENGELS, F. Werke. Berlin: Dietz Verlag, 1981. V. 1. p. 378. 



101 

 

 

apresenta então como o homem natural. Os droits de l’homme se apresentam 

como droits naturels, pois a atividade consciente se concentra no ato 

político. O homem egoísta é o resultado passivo, que simplesmente está 

dado, da sociedade dissolvida, objeto da certeza imediata, portanto, objeto 

natural. A revolução política decompõe a vida burguesa em seus 

componentes sem revolucionar esses mesmos componentes nem submetê-

los à crítica. Ela encara a sociedade burguesa, o mundo das necessidades, do 

trabalho, dos interesses privados, do direito privado, como o fundamento de 

sua subsistência, como um pressuposto sem qualquer fundamentação 

adicional, e, em consequência, como sua base natural
141

. 

 

 Naturalizadas as relações sociais, a sociedade civil burguesa passa a ser apresentada 

como sendo a única sociedade possível e o Estado moderno sua expressão máxima. O homem 

verdadeiro torna-se o homem burguês, membro da sociedade civil. O egoísmo é entendido 

como sua essência atemporal na busca pela satisfação dos interesses particulares no mundo 

das necessidades, na exploração do trabalho, no lucro, na competição. É a assim chamada 

natureza humana egoísta que impede a perfeição da eticidade do Estado Moderno, não as 

contradições impetradas pela sociedade civil burguesa. Sendo livre, é responsabilidade do 

indivíduo a satisfação de suas necessidades. Enquanto, por um lado, o Estado é liberto das 

limitações à liberdade, podendo conduzir-se livremente na garantia e conservação das 

relações sociais burguesas, o indivíduo, tomado como mônada isolada, tem sua liberdade 

limitada. A questão religiosa expressa esta relação contraditória. O Estado laico libertou-se da 

religião, mas a limitação religiosa aprofundou-se no âmbito da particularidade. “O limite da 

emancipação política fica evidente de imediato no fato de o Estado ser capaz de se libertar de 

uma limitação sem que o homem realmente fique livre dela, no fato de o Estado ser capaz de 

ser um Estado livre [Freistaat, república] sem que o homem seja um homem livre”
142

. 

 A emancipação política, então, diz respeito à particularidade. Ao se fazer livre da 

particularidade religiosa, o Estado transforma esta liberdade em lei universal. Porém, como a 

sociedade ainda está restrita à religiosidade, a universalidade é fictícia e, portanto, não pode 

efetivar-se. O mesmo se dá com a emancipação política do homem em relação à servidão. Na 

passagem da sociedade feudal para a sociedade capitalista, o servo emancipou-se dos laços de 

servidão que o ligavam ao senhor feudal, recebeu liberdade de vender sua força de trabalho a 

quem pagasse melhor por ela. Contudo, esta foi (e é) uma liberdade conquistada parcialmente, 

pois o produto do trabalho continua não pertencendo ao trabalhador. Aliás, a emancipação 

                                                 
141

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 53. (WERKE, p. 369). Grifos do autor. 
142

 Ibid. p. 38-9. (WERKE, p. 353). Grifos do autor. 



102 

 

 

política do jugo da servidão obrigou o homem a entregar-se ao jugo ainda mais perverso do 

trabalho assalariado. A emancipação política garantiu liberdade de vender a força de trabalho, 

mas aprisionou em relações sociais de exploração ainda mais profundas. “o homem não foi 

libertado da religião. Ele ganhou a liberdade de religião. Ele não foi libertado da propriedade. 

Ele ganhou a liberdade de propriedade. Ele não foi libertado do egoísmo do comércio. Ele 

ganhou a liberdade de comércio”
143

.  

 O capitalismo destruiu a propriedade privada baseada em direitos de sangue e 

privilégios religiosos, emancipando politicamente o ser humano em relação à servidão, mas 

não foi (e não é) capaz de emancipá-lo da propriedade privada individual. A emancipação das 

relações servis é tida como a conquista da liberdade, que se apresenta como liberdade 

universal. Porém, uma vez restrita à venda da força de trabalho, é uma liberdade fictícia, uma 

universalidade ilusória. A abolição, na esfera do Estado, das diferenças de nascimento, de 

religião, de etnia; a declaração de que estas não sejam diferenças políticas, mas elementos a 

serem respeitados em todos os membros da sociedade, tendo por base a igualdade de direitos, 

não ultrapassa o limite da anulação política de tais diferenças. Trata-se de emancipação 

política na esfera do Estado que não só não é capaz de cessar as diferenças, como de fato as 

pressupõe. O limite da emancipação política é, exatamente, a elevação de uma abolição 

parcial a um caráter de universalidade fictícia: 

 

Todavia, não tenhamos ilusões quanto ao limite da emancipação política. A 

cisão do homem em público e privado, o deslocamento da religião do Estado 

para a sociedade burguesa, não constitui um estágio, e sim a realização 

plena da emancipação política, a qual, portanto, não anula nem busca anular 

a religiosidade real do homem
144

. 

 

 A cisão entre o homem público (cidadão) e o homem privado (indivíduo) é uma 

característica ineliminável do Estado moderno. A emancipação política não é um estágio para 

a emancipação humana, uma vez que promove a fratura entre o cidadão e o indivíduo privado. 

A emancipação política é a completude do processo que faz da particularidade da liberdade 

política uma universalidade fictícia. “A emancipação política é a redução do homem, por um 

lado, a membro da sociedade burguesa, a indivíduo egoísta independente, e, por outro, a 

cidadão, a pessoa moral"
145

. 

                                                 
143

 Ibid. p. 53. (WERKE, p. 369). 
144

 Ibid. p. 42. (WERKE, p. 356-7). Grifos do autor. 
145

 Ibid. p. 54. (WERKE, p. 370). Grifos do autor. 



103 

 

 

 Estas são questões fundamentais para a educação. A cisão entre o cidadão e o 

indivíduo como completude da emancipação política revela os limites das propostas 

reformistas da educação, que desconsideram por completo essa cisão, pois a emancipação 

pela educação é entendida como a liberdade de realizar-se no mercado de trabalho capitalista, 

como liberdade ilusória de venda da força de trabalho. A abolição das diferenças de sangue 

universaliza a sujeição do indivíduo aos ditames de uma ordem social que, a pretexto das 

liberdades individuais, sepulta o cidadão. A emancipação humana não se apresenta como 

alternativa nas propostas de reformas educacionais, posto que reduzam a liberdade humana à 

particularidade da liberdade nos marcos da democracia burguesa. 

 A emancipação política rebaixa até mesmo a cidadania à condição de garantia da 

esfera privada, do homem parcial. E, mesmo nestes aspectos isolados da emancipação 

política, não oferece solução e/ou supressão, mas apenas e tão somente o aforismo moral de 

solução e/ou supressão. Por isso, Marx elabora uma análise dos direitos do homem e do 

cidadão, no intuito de demonstrar que o conceito de liberdade elaborado a partir do século 

XVIII é um processo de universalização de uma particularidade histórica: tais direitos do 

homem não são direitos universais, a-históricos ou naturais, mas, antes, direitos que só podem 

ser compreendidos como tais a partir do surgimento da sociedade moderna e só podem 

constituir-se nos limites dela. 

 

2.3.3 A Liberdade Ilusória: crítica aos direitos do homem e do cidadão 

 

 Marx entende os direitos universais do homem e do cidadão, inspirados pela 

Revolução Francesa, como construção histórica, datados, portanto. Não são inatos ou dádivas 

da natureza, mas fruto das lutas contra os privilégios de nascimento engendradas pela 

burguesia em sua fase revolucionária. Tendo se estabelecido como vencedora histórica no 

confronto com as decadentes estruturas feudais, marcando a derrocada da aristocracia e o 

nascedouro da sociedade moderna, a burguesia instaura a emancipação política efetivando 

formal e parcialmente os direitos humanos como se fossem conquistas da humanidade e não 

dos interesses particulares da própria burguesia, elevados ao statu de universalidade. 

 A questão a ser pensada é que Marx vê na declaração universal dos direitos do homem 

um passo adiante para a humanidade, mas um passo ainda insuficiente para garantir a 

emancipação humana. Os direitos humanos são os direitos do homem moderno, portanto, 



104 

 

 

direitos políticos, que superam os privilégios de nascimento da sociedade medieva e atribuem 

igualdade formal a todos, independente de serem ricos ou pobres. Digo igualdade formal 

porque evidentemente aquele que nasce em uma família proprietária privada de meios de 

produção já é agraciado com um privilégio de nascimento em relação àquele que nasce em 

uma família proletária. 

 Tal tipo de privilégio não é mais do príncipe, é do burguês; já não é mais eterno, mas 

sujeito às instabilidades da produção, distribuição, consumo e lucro. O pressuposto da 

propriedade privada torna os direitos humanos em meros direitos formais, impossíveis de 

serem concretizados. A emancipação política da servidão não operou a emancipação humana 

dos privilégios de nascimento, apenas fez migrar o poder político da aristocracia para a 

burguesia e, depois, a disputa política no interior da própria burguesia a subdividiu em 

diferentes partidos. Porém, os princípios fundamentais a partir dos quais o poder político 

instalou-se nas mãos da burguesia permaneceram não só inalterados, como universalizaram-se 

na forma de direitos humanos. 

 Na crítica que Marx elabora a esses direitos, fica muito evidente não só a dependência 

deles em relação aos fundamentos da política democrático-burguesa, como também sua 

impossibilidade de realização no contexto capitalista, ou, dizendo de outra forma, sua 

realização plena como direitos do homem da sociedade moderna, do homem burguês e da 

comunidade política democrático-burguesa. 

 

Esses direitos humanos são em parte direitos políticos, direitos que são 

exercidos somente em comunhão com outros. O seu conteúdo é constituído 

pela participação na comunidade, mais precisamente na comunidade 

política, no sistema estatal. Eles são classificados sob a categoria da 

liberdade política, sob a categoria dos direitos do cidadão, os quais, como 

vimos, de modo algum pressupõem a superação positiva e irrefutável da 

religião, e, portanto, inclusive por exemplo do judaísmo
146

. 

 

 Os direitos do homem nada mais são do que os direitos do membro da sociedade civil 

burguesa, ou seja, do homem egoísta, autodeterminado. Por um lado, os direitos do homem 

são direitos de um homem cindido da comunidade política, fragmentado. Se os direitos só têm 

existência de fato como direitos políticos e só se podem realizar de fato na comunidade 

política, então o homem não político é um homem que não goza de tais direitos; por outro 

lado, os direitos do cidadão tornam-se uma abstração, pois não é possível haver cidadãos em 

                                                 
146

 Ibid. p. 47. (WERKE, p. 362). Grifos do autor. 



105 

 

 

uma sociedade em que o homem é egoísta e autodeterminado, fragmentado e cindido da 

comunidade. “Os Direitos do Homem, virando as costas para o ser genérico, tratam de fixar 

os direitos civis do homem egoísta entregue aos seus interesses particulares na sociedade civil 

e indiferente à vida comunitária”
147

. 

 Por isso os direitos do homem só podem ser concebidos, na sociedade burguesa, como 

direitos políticos (parciais). A abolição política dos limites históricos sobre os quais avançam 

os direitos do homem não acaba com tais limites, mas, antes, os pressupõem e os conservam 

ocultos na estrutura política que sobre eles se ergueu. Os direitos do homem na verdade 

presumem e conservam exatamente aquilo que pretendem superar. Com tais contradições em 

vista, Marx questiona: 

 

Os droit’s de L’Homme, os direitos humanos, são diferenciados como tais 

dos  droit’s du citoyen, dos direitos do cidadão. Quem é esse homme que é 

diferenciado do citoyen? Ninguém mais ninguém menos que o membro da 

sociedade burguesa. Por que o membro da sociedade burguesa é chamado de 

“homem”, pura e simplesmente, e por que seus direitos são chamados 

direitos humanos? A partir de que explicaremos esse fato? A partir da 

relação entre Estado Político e a sociedade burguesa, a partir da essência da 

emancipação política
148

. 

 

 O limite dos direitos do homem na sociedade burguesa está justamente em sua 

universalidade fictícia. Quando são expostos, entendidos e conservados como conquista 

última da humanidade, revelam o limite de serem condicionados pelas relações entre Estado 

político e sociedade civil burguesa. Isto fica muito claro já no seu enunciado de que todos os 

seres humanos têm direito à liberdade, à propriedade, à igualdade e à segurança. 

 

Assim, de um lado, passou a existir o indivíduo egoísta que leva na 

sociedade burguesa uma vida contrária à sua natureza humana (já que vê o 

seu semelhante como meio para obter seus interesses privados e, com isso, 

degrada-se a si próprio) e, de outro, o cidadão vivendo a sua condição de ser 

social de forma ilusória e imaginária no Estado Político
149

. 

 

 A cisão entre o indivíduo egoísta e o cidadão imaginário é explícita nos enunciados 

dos direitos humanos. Em que consiste a liberdade, segundo os parâmetros da sociedade 

                                                 
147

 FREDERICO, Celso. O Jovem Marx. 1843-1844: as origens da ontologia do ser social. São Paulo: 

Expressão Popular, 2009, p. 97. 
148

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 48. (WERKE, p. 363-4). Grifos do autor. 
149

 FREDERICO, Celso. O Jovem Marx. 1843-1844: as origens da ontologia do ser social. Op. Cit. p. 97. 



106 

 

 

burguesa? A liberdade é o poder do homem para fazer tudo, exceto o que prejudique os outros 

homens. É o direito, através da lei, que delimita o que prejudica e o que não prejudica os 

outros seres humanos enquanto exerço minha liberdade. Para Marx: “Trata-se da liberdade do 

homem como mônada isolada recolhida dentro de si mesma”
150

. A liberdade na sociedade 

civil burguesa é a liberdade do indivíduo segregado, isolado. Portanto, é uma falsa liberdade, 

pois se constitui como direito do indivíduo de isolar-se, de não reconhecer-se no outro. 

 O reconhecimento do outro como detentor da mesma liberdade que eu requer a 

inversão do pressuposto da liberdade tal como é apresentado na declaração. A liberdade 

individual só pode efetivar-se a partir do reconhecimento, no outro, das mesmas liberdades de 

que gozo eu. É na relação de alteridade que me reconheço como sujeito e como membro de 

uma comunidade. O outro ser é a confirmação da minha condição e, se o outro se apresenta 

diante de mim como ser egoísta, como mônada recolhida em si mesma, expressa não só sua 

condição de cativo de uma liberdade ilusória, mas também a minha condição de ser não livre. 

Por isso, a liberdade, na perspectiva burguesa, “não se baseia na vinculação do homem com 

os demais homens, mas, ao contrário, na separação entre um homem e outro. Trata-se do 

direito a essa separação, o direito do indivíduo limitado, limitado a si mesmo”
151

.  

 A verdadeira liberdade, por outro lado, está na união, na afirmação do outro para que 

eu me afirme, no reconhecimento de mim mesmo expresso pelo reconhecimento do outro. Na 

perspectiva da sociedade civil burguesa, a aplicação prática da liberdade é a propriedade 

privada, que também aparece como direito universal do ser humano. O direito à liberdade é o 

direito à propriedade privada, que pode também ser identificado como o consumo, com a 

liberdade individual de vender e comprar. 

 

O direito humano à propriedade privada, portanto, é o direito de desfrutar a 

seu bel prazer (à son gré), sem levar outros em consideração, 

independentemente da sociedade, de seu patrimônio e dispor sobre ele, é o 

direito ao proveito próprio. Aquela liberdade individual junto com esta sua 

aplicação prática compõem a base da sociedade burguesa. Ela faz com que 

cada homem veja no outro homem, não a realização, mas, ao contrário, a 

restrição de sua liberdade
152

. 

 

 É a liberdade da não liberdade: a propriedade privada é a afirmação da liberdade 

burguesa de dispor do fruto do trabalho individualmente como se desejar. Contudo, na 

                                                 
150

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 49. (WERKE, p. 364). 
151

 Ibid. p. 49. (WERKE, p. 364). Grifo do autor. 
152

 Ibid. p. 49. (WERKE, p. 365). 



107 

 

 

sociedade civil burguesa o fruto do trabalho é expropriado do trabalhador e aproveitado pelo 

proprietário privado dos meios de produção. Negar a propriedade privada é negar esta 

liberdade ilusória da sociedade capitalista. O direito à propriedade privada é apresentado, nos 

direitos humanos, como natural, ahistórico, eterno e não como resultado da exploração 

histórica. Não é a competência ou a graça divina que garantem que uns poucos detenham a 

propriedade dos meios de produção e outros possuam apenas sua força de trabalho para 

vender, mas as relações de exploração que se instituíram historicamente. A legitimação da 

propriedade privada é a legitimação da não liberdade. 

 Desfrutar e dispor como lhe aprouver dos próprios bens é desconsiderar a liberdade do 

outro e não atender às necessidades dos demais homens. É o desconhecimento da origem dos 

bens, da exploração que os criou, isto faz com que o homem não veja o outro homem como a 

extensão de sua liberdade, mas como a limitação dela. “A emancipação política, portanto, 

implica uma conservação dos interesses particularistas à margem do interesse coletivo, 

mantendo a cisão entre o homem e o cidadão”
153

. 

 Esta constatação conduz diretamente ao direito humano da igualdade. Em sua 

concepção burguesa, a igualdade é a aplicação da lei, com a mesma “intensidade”, a todos os 

membros da sociedade, seja protegendo ou punindo. Mas pensar proprietários e não 

proprietários como iguais perante a lei é uma idealização não política e não histórica. 

Primeiro, porque não leva em conta a constituição da propriedade privada dos meios de 

produção como realização de desigualdades efetivas e, segundo, porque o isolamento do 

indivíduo na sociedade civil burguesa acentua e pressupõe a desigualdade na competição. 

Assim, “a égalité, aqui em seu significado não político, nada mais é que igualdade da liberté 

acima descrita, a saber: que cada homem é visto uniformemente como mônada que repousa 

em si mesma”
154

. 

 A igualdade é igualdade formal, distante da realidade de desigualdades efetivas. É a 

igualdade da liberdade que não existe objetivamente. A aplicação da mesma lei para todos os 

indivíduos pretensamente os protege, entretanto, é um direito absolutamente irreal em uma 

sociedade de classes, em que o Estado é o gerente dos interesses privados da classe que faz 

destes os interesses universais. O direito, a quem caberia assegurar a efetivação da igualdade, 

não questiona a base da propriedade privada e, portanto, não pode garantir que a lei seja 

                                                 
153

 FREDERICO, Celso. O Jovem Marx. 1843-1844: as origens da ontologia do ser social. Op. Cit. p. 99. 
154

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 49. (WERKE, p. 365). Grifos do autor. 



108 

 

 

igualmente aplicada. A sociedade do capital só assegura igualdade formalmente, tornando-nos 

coniventes com a imoralidade e as desigualdades reais. 

 A declaração dos direitos humanos também não confia na efetivação da igualdade. 

Tanto que é também direito do homem a segurança. A própria ordem no interior da sociedade 

civil burguesa deve ser garantida pelo poder público através de suas instituições. A acentuada 

atenção em relação ao direito à segurança revela a face antinatural da sociedade civil 

burguesa. A segurança deve ser a garantia social de que cada membro da sociedade seja 

protegido em sua pessoa, suas propriedades e seus direitos. Porém, como a igualdade não 

existe e uns são mais proprietários do que outros, então há aqueles a quem a segurança 

protege de outros que não são proprietários, mas têm o direito de ser. A segurança garante que 

uma classe permaneça detentora da propriedade privada dos meios de produção, se 

necessário, com a truculência policial, como se pode constatar nos diversos processos de 

repressão às manifestações de classe, como greve de trabalhadores, reivindicações de 

estudantes, etc., quando estas ganham proporções ameaçadoras aos interesses do Estado. 

“Através do conceito de segurança, a sociedade burguesa não se eleva acima do seu egoísmo. 

A segurança é, antes, a asseguração [Versicherung] do seu egoísmo”
155

. 

 A segurança deveria ser a garantia da proteção dos direitos, dos bens, da pessoa, 

enfim. Contudo, na sociedade civil burguesa, a segurança é o braço armado e a violência 

politicamente autorizada. É a truculência e a brutalidade tornadas oficiais na imediata defesa 

dos interesses privados, é a segurança da preservação da propriedade privada dos meios de 

produção e, portanto, a continuidade da falsa igualdade e da liberdade ilusória. A segurança é 

a preservação do egoísmo. 

 Nenhum direito humano é capaz de superar o egoísmo da sociedade civil burguesa; 

eles não atingem as bases desta sociedade e nem dissolvem o homem voltado sobre si mesmo. 

Os direitos humanos, nesta sociedade, são a preservação da desigualdade, da não liberdade, da 

insegurança e da desposse; são o engodo histórico imposto para garantir a truculência da 

propriedade privada e a repressão daqueles que questionam a ordem estabelecida. Quanto 

mais desenvolvidas as relações sociais capitalistas, maior o egoísmo e a desigualdade. A 

esfera da comunidade política não atua para e com o homem genérico, mas unicamente 

concebendo o homem como ser parcial, considerado autêntico apenas na sua determinação 

como homem burguês. Para Marx: 

                                                 
155

 Ibid. p. 50. (WERKE, p. 366). Grifos do autor. 



109 

 

 

 

Esse fato se torna ainda mais enigmático quando vemos que a cidadania, a 

comunidade política, é rebaixada pelos emancipadores à condição de mero 

meio para a conservação desses assim chamados direitos humanos e que, 

portanto, o citoyen é declarado como serviçal do homme egoísta; quando 

vemos que a esfera em que o homem se comporta como ente comunitário é 

inferiorizada em relação àquela em que ele se comporta como ente parcial; 

quando vemos, por fim, que não o homem como citoyen, mas o homem 

como bourgeois é assumido como homem propriamente dito e 

verdadeiro
156

. 

 

 Que os direitos do homem e do cidadão apresentam-se como importante avanço para a 

humanidade é fato. É fato, também, que esses direitos não avançaram até sua plena efetivação 

porque foram elaborados no processo que instituiu a burguesia como classe dominante 

econômica e politicamente. A conquista dos direitos do homem é subsumida à lógica e à 

dinâmica da sociedade burguesa, regida pela parcialidade da regulação política, que não a 

supera, pois tem como premissa a ação dos indivíduos de acordo com os interesses de 

conservação da forma societária. “a vida política se declara como um simples meio, cujo fim é 

a vida da sociedade burguesa”
157

. A vida política não é isenta, não tem idoneidade, ela é 

completamente dependente da sociedade civil burguesa. Os elementos da vida social não 

possuem enredamento com a comunidade, dão-se na esfera da particularidade atomizada e 

constituem-se como instrumentos de legitimação desta sociedade.  

 A realização plena da liberdade humana é impossível na sociedade civil burguesa em 

que a emancipação política e os direitos do homem são alçados à categoria de condições 

naturais e tornam-se meramente formais, idealizados e não históricos, não exprimindo sequer 

a luta humana pela emancipação das relações feudais. Como a sociedade civil burguesa não 

irá suicidar-se, efetivando direitos para todos de fato, é somente com a sua superação que os 

direitos humanos poderão realizar-se plenamente. Isto leva à necessidade de analisar a 

concepção marxiana de emancipação humana. 

 

2.4.  A Positividade da Política em Marx 

 

 A partir de Marx, a negatividade da política democrático burguesa é bastante clara. 

Nesta parte do texto, sua positividade será ressaltada quando o pensador alemão considera que 

                                                 
156

 Ibid. p. 50. (WERKE, p. 366). Grifos do autor. 
157

 Ibid. p. 51. (WERKE, p. 367). Grifo do autor. 



110 

 

 

a emancipação humana não pode ser efetivada a partir da dinâmica da sociedade atual. Na 

sociedade moderna a política deslocou-se da sociedade civil para a esfera do Estado. Mas 

fazer política é necessário, até para exigir do Estado que ações contra ele mesmo sejam 

implementadas. A superação do aspecto negativo da política, ou dos problemas sociais, não 

está em tomá-los como problemas administrativos e assistencialistas, mas de desconstruir a 

política burguesa a fim de enfrentar as contradições do capital. Deste modo, o autor alemão 

nega a política em seu modelo moderno, burguês e representativo, em que o seu conteúdo 

afastou-se do mundo real e da sociedade civil. Mas afirma a necessidade da política que não 

esteja subsumida à lógica e à dinâmica burguesas. Nega a política do engodo e da dominação, 

mas afirma a política libertária de superação da sociedade do capital. 

 

2.4.1 A liberdade à vista: pela superação da alienação 

 

 O limite fundamental do pensamento político é, exatamente, ser pensamento político, 

pois só pensa dentro dos limites da política. Quanto mais avançado o pensamento político, 

tanto maior sua miopia para os males sociais, uma vez que só consegue entendê-los a partir de 

sua própria estrutura.  Relacionando os limites do pensamento político com os conflitos 

atuais, Mészáros reconhece o momento histórico em que vivemos como uma era 

proeminentemente política, cuja função, no entanto, é frontalmente conflitiva com a 

transformação social necessária à emancipação humana. Nas palavras do filósofo húngaro: 

 

É assim que o Estado do sistema do capital alcança sua enorme importância, 

não só como a estrutura reguladora global das relações políticas 

contingentes, mas também como um constituinte material essencial do 

sistema em seu todo, sem o qual o capital não poderia firmar-se como a força 

controladora do modo estabelecido de reprodução sóciometabólica
158

. 

 

 Mas até mesmo essa constituinte material essencial do sistema do capital, a fim de 

controlar e regular o modo de produção, repousa sobre o princípio fundamental da política. E 

qual é esse princípio? A vontade. Mas a vontade é unilateral, é desejo de potência e busca 

pelo poder de realização. Sendo unilateral, crê em seu poder supremo até o limite em que a 

vontade de um indivíduo se sobreponha a todos os demais, porém, permanece incapaz de 

                                                 
158

 MÉSZÁROS, István. Atualidade Histórica da Ofensiva Socialista. São Paulo: Boitempo, 2010, p. 157. Grifo 

do Autor. 



111 

 

 

constatar a fonte e a origem dos problemas sociais. O intelecto político enxerga a vontade 

como capaz de emancipar na exata medida em que sua consciência política individual se 

engrandece. Para o pensamento político, a capacidade cultural é a condição para a 

emancipação política, que não deve ser entendida como a superação dos males sociais, mas a 

busca pela substituição de um modelo de Estado por outro. Complementa Marx: 

 
Quanto mais evoluído e geral é o intelecto político de um povo tanto mais o 

proletariado – pelo menos no início do movimento – gasta suas forças em 

insensatas e inúteis revoltas sufocadas em sangue. Uma vez que ele pensa na 

forma política, vê o fundamento de todos os males na vontade e todos os 

meios para remediá-los na violência e na derrocada de uma determinada 

forma de Estado
159

. 

 

 O intelecto político falseia o conhecimento, não só do Estado, mas também daqueles 

que lutam contra o Estado burguês. Esta visão deficitária, esse olhar míope, faz parecer que a 

miséria cria um intelecto miserável. A miséria e a pobreza seriam então seus próprios algozes 

na medida em que provém delas um intelecto político incapaz de descobri-las e superá-las. 

Marx corrige esta concepção demonstrando que não é a miséria e a pobreza que criam o 

intelecto político, mas, ao contrário, é o bem estar. “O intelecto político é um espiritualista e é 

concedido a quem já possui e desfruta das comodidades”
160

.  

 Proveniente das classes que já desfrutam de comodidades, o intelecto político não 

descobre a miséria e não é capaz de pensar nela fora dos limites da própria política. Portanto, 

não é a falta de cultura dos pobres que encaminha uma política pobre, mas a imposição dos 

interesses de classe é que gera uma expressão da política, assistencialista e de cunho técnico-

administrativo, que encontra eco na pobreza, que, por sua vez, não é culpa do pobre, mas da 

estrutura da propriedade privada, na qual se baseia a sociedade capitalista: “desse modo, o seu 

intelecto político lhes tornou obscuras as raízes da miséria social, falseou o conhecimento dos 

seus objetivos reais e, desse modo, o seu intelecto político enganou o seu instinto social”
161

. 

 A superação da pobreza e da miséria política, entendida como emancipação, é parcial, 

insuficiente e incompleta, pois é apenas emancipação política de uma estrutura de Estado. A 

superação da miséria humana não pode ser completa sem a superação da totalidade da forma 

societária sobre a qual se fundam os princípios da propriedade privada, da divisão do trabalho, 

                                                 
159

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um prussiano. 

Op. Cit. p. 74. (WERKE, p. 407). 
160

 Ibid. p. 73, (WERKE, p. 406). 
161

 Ibid. p. 74, (WERKE, p. 407). 



112 

 

 

da exploração pela mais valia, do trabalho abstrato

. Para Marx, o Estado moderno não é uma 

comunidade livre, universal ou voltado para o bem comum, mas é fundado na exploração do 

trabalho. Na síntese de Chagas: 

 

O Estado assegura e reproduz a divisão da sociedade em classes e, desse 

modo, conserva a sobrepujança dos proprietários dos meios de produção 

sobre os não-proprietários. Em síntese, o Estado é um Estado de classe, uma 

entidade particular que, em nome de um suposto interesse geral, consigna 

apenas os interesses comuns de um dado grupo social particular
162

. 

 

 Uma sociedade de contradições, de conflito de classes, de exploração do trabalho, não 

pode legitimar um Estado que se ocupe do bem da comunidade, mas apenas da desigualdade, 

da violência e da propriedade privada. A sociedade civil moderna é atomizada em indivíduos 

cuja principal atividade é a busca pela satisfação de interesses egoístas e narcísicos. 

Contraditoriamente, embora cada indivíduo busque isoladamente a satisfação de suas 

necessidades, é na comunidade, na associação e cooperação com outros indivíduos que se 

encontra a saciedade das necessidades. É para que haja alguma harmonia que se ergueram 

instituições como o Direito, a Política e, evidentemente, o Estado. 

 A estrutura do Estado é então desenvolvida para que haja harmonia relativa entre as 

necessidades individuais e os interesses coletivos. E a harmonia é relativa porque, no caso do 

Estado burguês, a divisão dos poderes (executivo, judiciário e legislativo) importa menos que 

a direção para a qual todos eles juntos apontam: a garantia da permanência da propriedade 

privada e a repressão de tudo aquilo que a ameace. Desta maneira, quando a lei afirma que 

todos os homens são iguais, trata-se meramente de uma igualdade formal, posto que nenhum 

dos poderes constituídos é capaz de garantir seu cumprimento. 

 O cidadão pertence à comunidade ilusória do Estado, porque só existe na formalidade. 

Na realidade o trabalhador está isolado da comunidade política, isolado de sua própria 

essência. Na sociedade do capital, onde o trabalho é explorado, o trabalhador torna-se pobre 

não só materialmente, mas espiritualmente. O Estado legitima uma sociedade ilegítima, e o 

faz a partir de sua tecnocracia. O Estado burguês não é capaz de garantir relações políticas de 

                                                 

 Na segunda parte das Glosas Críticas Marginais, Marx aborda um tema de fundamental importância: o 

isolamento dos homens da comunidade, que o Estado, pretensamente, deveria representar e manter coesa. Esta 

questão é essencial, pois dela emana já as primeiras considerações sobre a alienação, que Marx irá aprofundar e 

sistematizar em um texto contemporâneo ao Glosas, que, porém, só ganhou publicação já no século XX: 

Manuscritos Econômico-Filosóficos de 1844. 
162

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit., p. 104. 



113 

 

 

igualdade, pois se constitui como uma comunidade de indivíduos unidos por frágeis relações 

de necessidade e, para além disto, o indivíduo está em completo isolamento em relação à 

totalidade dessa comunidade, não encontra nela uma sua representação legítima, mas, antes, 

uma limitadora de suas necessidades egoístas; bem como não encontra no outro indivíduo um 

companheiro ou companheira, mas um oponente. 

 A instância política, então, institui uma falsa comunidade, formalizada na letra fria da 

lei, mas muito distante de realizar-se objetivamente na sociedade. A realidade efetivada, na 

verdade, assegura à classe que detém o poder político e econômico todos os direitos e à classe 

trabalhadora todo o ônus da manutenção material da sociedade. O trabalhador, pobre e 

miserável, não encontra na comunidade política outra coisa que a exploração, violência e 

distância dos instrumentos do Estado que formalmente garantiriam a igualdade. O trabalhador 

é assim isolado de sua própria vida, de sua própria existência. Afirma Marx: 

 
Mas a comunidade da qual o trabalhador está isolado é uma comunidade 

inteiramente diferente e de uma outra extensão que a comunidade política. 

Essa comunidade, da qual é separado pelo seu trabalho, é a própria vida, a 

vida física e espiritual, a moralidade humana. A essência humana é a 

verdadeira comunidade humana. E assim como o desesperado isolamento 

dela é incomparavelmente mais universal, insuportável, pavoroso e 

contraditório do que o isolamento da comunidade política, assim também a 

supressão desse isolamento e até uma reação parcial, uma revolta contra ele, 

é tanto mais infinita quanto infinito é o homem em relação ao cidadão e a 

vida humana em relação à vida política
163

. 

 

 O isolamento do trabalhador é uma decorrência da comunidade falsa preconizada pela 

política e pelo Estado, que só podem garantir uma comunidade formal em que igualdade e 

liberdade não se efetivam, mas, ao contrário, distanciam-se do trabalhador. E não se efetivam 

porque onde uma classe detém o poder político e econômico, lança mão de tais poderes a fim 

de perpetuar a exploração. Com isto, o trabalhador explorado encontra-se estranhado de sua 

essência, que é o próprio trabalho. Em uma sociedade classista, aquilo que é produzido pela 

classe trabalhadora é apropriado por aqueles que detêm o poder político e econômico e as 

potências criadas pelo trabalhador são o gozo do proprietário privado dos meios de produção 

e voltam-se contra o próprio trabalhador como forças hostis e estranhas. O próprio produto do 

trabalho impõe-se ante o trabalhador como algo estranho e independente dele. Ao não se 

                                                 
163

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um prussiano. 

Op. Cit. p. 75-6. (WERKE, p. 408). 



114 

 

 

reconhecer naquilo que é sua atividade vital, o trabalhador não se reconhece em relação ao 

mundo, nem em relação aos demais indivíduos, nem em relação a si mesmo. 

 

O proletariado, ao aceitar as regras do jogo político, enreda-se no Estado 

burguês e em seu formalismo jurídico, que, perversamente, enquadra os 

trabalhadores como proprietário privado da mercadoria força de trabalho. 

Com isso, regride-se ao particularismo inerente ao arcabouço lega que 

ordena e nivela as diversas “partes” da sociedade civil
164

. 

 

 Os primeiros elementos da teoria da alienação em Marx estão postos claramente em 

seus textos de 1843 a 1845. A política democrático burguesa não é capaz de resolver as 

mazelas do capitalismo, porque o desenvolvimento humano é limitado nesta sociedade. 

Apenas pensando outra forma de sociedade, em que os homens sejam realmente autônomos e 

livres, sem Estado e em que as relações entre os indivíduos sejam mediadas pelo trabalho, é 

que uma política que promova a emancipação humana pode ser concebida. Uma sociedade 

assim só pode ser conquistada a partir da ação consciente dos homens em direção à superação 

das relações sociais capitalistas. Tal conquista só pode vir através de uma revolução, ou, do 

declínio da velha sociedade capitalista e do velho poder político burguês. 

 Marx entende que todas as revoluções têm sua origem no isolamento do indivíduo em 

relação à comunidade. Porém, alerta que nem toda revolução se afigura da mesma forma: uma 

revolução que exploda a partir do desesperado isolamento do homem da comunidade política 

será inevitavelmente uma revolução das classes privadas de influência e poder político contra 

as classes detentoras dele. Portanto, uma tal revolução, embora constitua um avanço 

importante na conquista de direitos humanos essenciais, é parcial e limitada. É o caso, por 

exemplo, da Revolução Francesa, em que o Estado que se pretendia libertador tornou-se 

prisioneiro de suas próprias vicissitudes. 

 Por outro lado, uma revolução que seja social provém do sufocante isolamento do 

homem de sua própria essência, na explicação de Marx: 

 
Uma revolução social se situa do ponto de vista da totalidade porque – mesmo 

que aconteça apenas em um distrito industrial – ela é um protesto do homem 

contra a vida desumanizada, porque parte do ponto de vista do indivíduo 

singular real, porque a comunidade, contra cuja separação o indivíduo reage, é a 

verdadeira comunidade do homem, é a essência humana
165

. 

                                                 
164

 FREDERICO, Celso. O Jovem Marx. 1843-1844: as origens da ontologia do ser social. Op. Cit. p.118. 
165

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um prussiano. 

Op. Cit. p. 76. (WERKE, p. 408). 



115 

 

 

 

 A diferença decisiva está no fato de que, numa revolução política, não há superação do 

Estado como totalidade abstrata baseada na separação entre indivíduo e sociedade civil; ao 

passo que em uma revolução social a libertação pela qual se luta é a da essência humana 

cativa nos meandros do intelecto político incapaz de alcançá-la. Ao libertar-se politicamente 

das condições de classe, o homem não se liberta das contraditórias relações políticas, apenas 

conquista uma certa liberdade de escolha. Ao libertar-se humanamente, supera as relações 

formais e a contradição entre a vida coletiva e a liberdade individual. 

 Para Marx, toda revolução é necessariamente política e social, porque é uma 

manifestação de superação da velha ordem. “Toda revolução dissolve a velha sociedade; 

nesse sentido é social. Toda revolução derruba o velho poder; nesse sentido é política”
166

. 

Porém, quando uma revolução detém-se na dissolução do velho poder político, ela é parcial, 

insuficiente e não liberta o ser humano, emancipa politicamente, mas não efetiva a liberdade 

humana, não promove o reencontro do homem com sua essência. O duplo caráter da política, 

em Marx, é bem claro. Por um lado, como mantenedora de relações sociais formais que não se 

efetivam objetivamente, a política mantém o isolamento do homem de sua essência, posto que 

não é capaz de efetivar a igualdade a não ser na forma de um direito abstrato. Por outro lado, a 

transformação da sociedade é inevitavelmente um ato político, porque exige do processo 

revolucionário a dissolução do velho poder. Ao mesmo tempo em que afirma as 

desigualdades, a política é um importante instrumento revolucionário. “Contudo, se é 

parafrásico ou absurdo uma revolução social com alma política, é racional, ao contrário, uma 

revolução política com alma social. A revolução em geral [...] é um ato político. Por isso, o 

socialismo não pode efetivar-se sem revolução”
167

. 

 Para Marx, a destruição e dissolução da velha ordem social não podem prescindir da 

política. A grande diferença entre esta perspectiva e a revolução política é que, tão logo o 

objetivo do socialismo surgir no horizonte, logo que ele comece a organizar uma sociedade 

mais livre, os andrajos da política devem ser abandonados. A política é negativa para Marx 

porque não tem limites, quer melhorar aquilo que não pode ser melhorado; quer resolver 

contradições formalmente (na lei), mas não é possível que as profundas contradições do 

capital sejam resolvidas por leis. A política é negativa, então, também porque ela não é feita 

pela totalidade da sociedade, mas por políticos que, no mais das vezes, são incapazes. Quando 

                                                 
166

 Ibid. p. 77, (WERKE, p. 409). 
167

 Ibid. p. 77, (WERKE, p. 409). 



116 

 

 

a sociedade não é capaz de se autodeterminar, e a política passa a considerar os problemas 

sociais como falhas administrativas, então a direção e a justificativa para a ineficiência e 

permanência das mazelas passa a ser moral. Em se tornando moral, assimila também a 

condição de ser pragmatista, resolvendo situações pontuais, sem compreender os fundamentos 

dos problemas. Com isto, a política torna-se engodo e estranhamento. 

 A emancipação humana só pode ser conquistada pelos indivíduos organizados em 

torno do ideal de transformação radical da sociedade. A política precisa ser combatida com a 

política. É com a política social que se combate o Estado burguês. Porém, não com a política 

baseada na vontade, porque esta é uma forma de política que não se constitui como antítese do 

intelecto político moderno. A positividade da política em Marx está na negação da política do 

Estado burguês para se chegar até a oposição às ações pontuais, à postura contrária e de 

denúncia ao formalismo político e à conscientização da classe trabalhadora sobre as condições 

concretas de alienação e exploração do trabalho. A Revolução é também um ato político.  

 

2.4.2 A Liberdade Libertada: Emancipação Humana 

 

 O homem não pode ser verdadeiramente livre na emancipação política. A parcialidade 

política tornou-se universalidade ilusória na efetivação dos direitos humanos como direitos do 

homem burguês, entendido como mônada isolada. Um importante elemento da crítica de 

Marx aos direitos do homem está no fato de que eles tomam a parcialidade da emancipação 

política como totalidade ilusória da emancipação humana, naturalizando a parcialidade como 

lei eterna e essência a-histórica do homem. Para Marx, “a liberdade do homem egoísta e o 

reconhecimento dessa liberdade constituem, antes, o reconhecimento do movimento 

desenfreado dos elementos espirituais e materiais que constituem seu teor vital”
168

. 

 Por ser parcial, limitada, a emancipação política não liberta o ser humano 

efetivamente, mas o faz cativo, prisioneiro do próprio egoísmo. A própria estrutura que, no 

início da sociedade moderna, pretendia a liberdade do homem, tornou-se o calabouço da 

liberdade, não aboliu seus entraves, mas os aprofundou. O entendimento ahistórico de que a 

propriedade privada seja eterna, natural e independente das relações sociais construídas pelos 

próprios seres humanos é um empecilho para a realização da emancipação humana.  

 

                                                 
168

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 52. (WERKE, p. 369). Grifo do autor. 



117 

 

 

Marx frisa que essa contradição se efetiva na oposição do homem como ser 

genérico abstrato e como ser concreto particular. Desse modo, a 

emancipação humana, em sua totalidade, só será possível quando o homem, 

na vida cotidiana, se tornar um ser genérico concreto e converter a sua força 

material numa força emancipadora
169

. 

 

 A conservação da sociedade burguesa não efetiva a liberdade porque reduz o humano 

ao solipsismo do indivíduo egoísta. Para ser livre, a humanidade precisa superar a propriedade 

privada dos meios de produção, pois a estrutura que aprisiona mantém as desigualdades e 

ostenta os grilhões da não liberdade na forma do Estado político burguês: “A necessidade 

prática, o egoísmo, é o princípio da sociedade burguesa e se manifestará em sua forma pura 

no momento em que a sociedade burguesa tiver terminado de gerar o Estado político.”
170

. 

 Em sua estrutura, a sociedade civil burguesa não pode efetivar a liberdade humana: a 

contradição entre capital e trabalho, a competição, o egoísmo, são os óbices à liberdade; suas 

consequências estão no aprofundamento da miséria, da exploração, da dissolução da 

consciência da relação vital, necessária, do homem com o mundo natural e com os demais 

seres humanos, a redução da subjetividade à mera necessidade prática: “A visão que se obtém 

da natureza sob a dominação da propriedade privada e do dinheiro é o desprezo real, a 

degradação prática da natureza, que de fato se pode constatar na religião judaica, ainda que 

apenas em forma de ilusão”
171

.  

 O movimento histórico mostra que a mesma estrutura social que aprisiona gesta as 

condições de sua superação, que está condicionada às possibilidades efetivamente 

objetivadas, na sociedade. A necessidade da emancipação só pode existir em um contexto de 

alienação e estranhamento, tornando-se luta por sua superação nos limites que se impõem 

historicamente. Somente com a ascensão histórica do capitalismo é que a emancipação 

humana surge no horizonte como possibilidade efetiva. 

 

A transcendência positiva simplesmente não pode, portanto, ser vista como a 

“negação da negação”, isto é, em termos meramente políticos. Sua realização 

só pode ser concebida na universalidade da prática social como um todo. Ao 

mesmo tempo, contudo, devemos enfatizar que, como um elo intermediário 

necessário, o papel de uma política consciente de seus limites, bem como de 

suas funções estratégicas na totalidade da prática social, é decisivo para o 

êxito de uma transformação socialista da sociedade
172

. 

                                                 
169

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 60. 
170

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 58. (WERKE, p. 374). Grifos do autor. 
171

 Ibid. p. 58, (WERKE, p. 375). 
172

 MÉSZÁROS, István. A Teoria da Alienação em Marx. Op. Cit. p. 148. 



118 

 

 

 

 Realizar a emancipação humana, porém, não pode ser tido como um processo 

“natural” da sociedade. Se assim fosse, confirmar-se-ia uma essência natural ahistórica do 

homem, concepção cuja posição de Marx era frontalmente contrária. A natureza humana não 

é algo fixado mecanicamente pelos processos biológicos mas, antes, é produzida pelo próprio 

homem historicamente, a especificidade da natureza humana está na história humana, é na 

transformação histórica que reside a efetiva natureza humana. “O denominador comum de 

todos esses poderes humanos é a sociabilidade. Mesmo os nossos cinco sentidos não são 

simplesmente parte de nossa herança animal. São desenvolvidos e refinados humanamente 

como resultado de processos e atividades sociais”
173

. 

 As relações sociais baseadas na contradição entre capital e trabalho obstaculizam o 

desenvolvimento dos poderes humanos e, por isso, a emancipação humana demanda a 

superação da propriedade privada dos meios de produção, da exploração da mais valia, da 

redução do mundo humano ao indivíduo egoísta e burguês. A emancipação humana é projeto 

consciente de superação dos grilhões do mundo capitalista. “Emancipação, portanto, não é 

algum ideal prefixado a realizar, mas simplesmente auto-organização (sic) e desenvolvimento 

universal do trabalho, enquanto atividade livre e essencial da própria individuação”
174

. 

 Tal projeto não será efetivado sem a luta pelo fim das condições que aprisionam a 

humanidade na mediocridade. A negação dos direitos do homem na perspectiva burguesa, por 

exemplo, é a negação desta ordem social que agrilhoa, é a negação da própria propriedade 

privada. A emancipação humana só pode ser realizada quando houver o equilíbrio entre a 

liberdade do homem como indivíduo, em sua relação com a natureza, com os demais 

indivíduos e em relação a si mesmo. São inegáveis os avanços conquistados em relação à 

liberdade humana dentro da sociedade capitalista: 

 

Mas a emancipação humana só estará plenamente realizada quando o 

homem individual real tiver recuperado para si o cidadão abstrato e se 

tornado ente genérico na qualidade de homem individual na sua vida 

empírica, no seu trabalho individual, nas suas relações individuais, quando o 

homem tiver reconhecido e organizado suas “forces propres” [forças 

próprias] como forças sociais e, em consequência, não mais separar de si 

mesmo a força social na forma da força política
175

. 

                                                 
173

 Ibid. p. 145. 
174

 CHASIN, José. Democracia Política e Emancipação Humana. In: CHASIN, J. Ad Hominem 1 – Tomo III – 

Política. São Paulo; Estudos e Edições Ad Hominem, 2000. Edição Especial, p. 97. 
175

 MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 54. (WERKE, p. 370). Grifos do autor. 



119 

 

 

 

 Nem a parcialidade da insurreição política, que postula a substituição de uma forma do 

Estado por outra e, se promove uma emancipação parcial, não toca os fundamentos daquilo 

que se opõe à liberdade efetiva do ser humano. Tampouco a revolta social contra as 

instituições da sociedade existente que, se expressam a real desigualdade social, sem o 

fundamento teórico se transformam em instrumentos para justificar a violência oficial como 

meio para resguardar a ordem social. A revolução é a dissolução da totalidade da sociedade 

burguesa, portanto, não só da política burguesa, mas também e fundamentalmente, de sua 

sociabilidade. Na síntese de Chasin: 

 

Em Marx, o estado (sic) e a política em geral, como domínio separado, deve 

ser superado através de uma transformação radical do complexo social. A 

ação social perspectivada não poderá ser uma revolução política, mas social, 

sob pena de pagar o ônus de ficar entravada dentro dos confins das formas 

políticas antiquadas. A revolução social visa a remover a contradição entre 

parcialidade e universalidade que as revoluções políticas do passado sempre 

reproduziram, submetendo a sociedade em seu complexo ao domínio da 

parcialidade política, em benefício do setor ou setores dominantes da 

sociedade civil. O agente social da emancipação é o proletariado
176

. 

 

 A verdadeira emancipação humana situa-se na perspectiva da totalidade, é necessidade 

que cria poderes e poderes que criam necessidades. Somente a partir do entendimento de que 

a sociedade é processo de transformação se torna possível conceber o ser humano não 

estranhado a partir da sociedade do estranhamento e a superação da política e do Estado 

burguês a partir da sociedade burguesa. Até mesmo a crítica de Marx à emancipação política e 

seu postulado pela construção de uma transformação profunda da sociedade a partir das 

“próprias forças” dos indivíduos é, de certo modo, um produto da sociabilidade burguesa. 

 

Quer dizer, a emancipação social situa-se na perspectiva da totalidade, 

porquanto é um protesto do homem contra a vida inumana, é a verdadeira 

comunidade do homem, a essência humana; já a emancipação prática 

consiste, pelo contrário, numa universalização abstrata, que subsiste graças à 

oposição entre a vida genérica do homem e a sua vida individual. Portanto, a 

partir da crítica aos limites do poder político, Marx advoga a supressão 

progressiva da máquina estatal, ou seja, a extinção gradual do Estado numa 

sociabilidade plenamente humana
177

. 

 

                                                 
176

 CHASIN, José. Democracia Política e Emancipação Humana. In: Op. cit. p. 97. 
177

 CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Op. Cit. p. 68-9. 



120 

 

 

 A emancipação humana é a restituição do mundo ao próprio homem, porque, no 

mundo burguês tudo se encontra desumanizado, a exploração do trabalho, a alienação, a 

propriedade privada, são óbices para a emancipação do homem. Quando os interesses 

políticos, individuais, egoístas, tiverem sido superados pelas próprias forças do homem, 

quando seu ser genérico estiver presente em suas relações individuais, no seu dia a dia, 

quando a política, ou seja, a organização das forças sociais, nunca mais for separada do 

homem como força social, então, a emancipação humana será uma realidade. 

 

2.4.3 A Liberdade Efetiva: revolução e subjetividade rica 

 

 A necessária superação da contradição entre capital e trabalho, a eliminação da não 

vida em que se constitui o estranhamento e a realização plena das potencialidades humanas 

em uma sociedade unificada são processos que só podem ser concebidos a partir do 

entendimento de que o homem, em sua atividade produtiva, é causa sui de toda sociedade. É 

exatamente por conta desta premissa que Marx não pode deixar de reconhecer o papel 

civilizatório do capitalismo, como, por exemplo, derrubar as barreiras regionais estabelecendo 

uma universalização das relações sociais. Contudo, Marx entendeu, antes de todos e melhor 

que ninguém, que tais relações se efetivam como universalização ilusória, pois são baseadas 

no mercado. Sendo mediada pelo valor de troca, que é abstrato e independente do conteúdo da 

mercadoria, ou do trabalhador, a sociedade capitalista transformou o trabalho humano em 

trabalho abstrato, estabelecendo uma sociabilidade fraturada entre possuidores de meios de 

produção e não possuidores (força de trabalho). Para o advento de uma sociedade humana 

sem fraturas, é mister a transformação profunda da sociedade capitalista. 

 Embora se constitua como passo importante para a humanidade, a sociedade do capital 

possui limites e contradições que, em última instância, gestam os elementos que encaminham 

sua superação. Marx nunca preconizou uma volta idílica ao passado, nunca negou o 

desenvolvimento tecnológico, mas defendeu o comunismo como a superação do capitalismo, 

como a possibilidade de os poderes humanos serem finalmente libertados e de os indivíduos 

encontrarem sua autorrealização. A necessidade do comunismo é engendrada pelo próprio 

movimento do capitalismo. O comunista não é um “traidor” infiltrado na sociedade 

capitalista, mas a oposição necessária produzida pelo próprio movimento do capital. Mudar o 

mundo é função do materialismo prático, o comunismo. A revolução tem conhecido fracassos 



121 

 

 

sistemáticos, dando a impressão de que o projeto revolucionário seria apenas um sonho que se 

esfumou e encontra-se hoje em grande crise. Na verdade, a crise é do capital, onde homens 

partidos comandam homens igualmente partidos. 

 O ponto em que se encontra a sociedade hoje obriga os indivíduos a apropriarem-se da 

totalidade das forças produtivas. A transformação da sociedade, a emancipação humana, não é 

apenas uma necessidade de manifestação livre de si, para o indivíduo contemporâneo, a 

emancipação humana é, sobretudo, assegurar a existência da humanidade. O desenvolvimento 

limitado do humano que se verifica na sociedade capitalista certamente obsta a organização 

dos indivíduos a fim de encaminhar iniciativas para a transformação profunda da sociedade. 

Porém, é exatamente no interior da mais profunda e renitente repressão que as forças que 

resultarão em sua superação encontram-se em gestação. Mas, a apropriação da totalidade das 

forças produtivas é condicionada pelas próprias forças produtivas. Isto significa dizer que, na 

medida em que as forças produtivas do capital se tornaram uma totalidade mundial no interior 

da qual há o jogo de forças das particularidades nacionais, cabe ao indivíduo revolucionário 

apropriar-se da totalidade de tais forças, a universalidade deve ser a marca ineliminável da 

emancipação humana. 

 

A apropriação é, ainda, condicionada pelo modo como tem de ser realizada. 

Ela só pode ser realizada por meio de uma união que, devido ao caráter do 

próprio proletariado, pode apenas ser uma união universal, e por meio de 

uma revolução na qual, por um lado, sejam derrubados o poder do modo de 

produção e de intercâmbio anterior e o poder da estrutura social e que, por 

outro, desenvolva o caráter universal e a energia do proletariado necessária 

para a realização da apropriação; uma revolução na qual, além disso, o 

proletariado se despoje de tudo o que ainda restava de sua precedente 

posição social
178

. 

 

 A apropriação da universalidade das forças produtivas só se pode efetivar pela 

totalidade dos proletários (trabalhadores). O desenvolvimento de uma “totalidade de 

faculdades” implica o desenvolvimento de capacidades intelectuais dos trabalhadores a fim de 

apropriarem-se da totalidade das forças produtivas. É certo que o próprio processo 

revolucionário irá desenvolver as “faculdades dos indivíduos”, entretanto, se não houver, a 

priori, subjetividades ricas, a própria emancipação humana fica comprometida. Não basta que 

as forças produtivas do capital tenham encontrado seu limite e/ou que a sua crise o lance em 

                                                 
178

 MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 73-4. (WERKE, p. 68). 



122 

 

 

derrocada, sem uma subjetividade revolucionária rica, a barbárie torna-se assustadoramente 

mais próxima no horizonte do que a emancipação humana. 

 

É fato, no entanto, que a arma da crítica não pode substituir a crítica das 

armas, o poder material tem de ser derrubado pelo poder material, no 

entanto, também uma teoria se transforma em poder material assim que se 

apodera das massas. A teoria se apodera das massas assim que se evidencia 

ad hominen [no homem], e de fato ela se evidencia ad hominen tão logo se 

torna radical. Ser radical significa agarrar a questão pela raiz. Mas a raiz é, 

para o ser humano, o próprio ser humano
179

.  

 

 Marx tem clareza de que nenhuma transformação social é possível sem que haja, além 

da força revolucionária, uma força intelectual crítica. O poder material do conflito e do 

confronto não pode prescindir do poder da crítica para dar ao processo revolucionário um 

caminho, um horizonte, em que seja possível enxergar a emancipação humana. Uma 

revolução que lance mão apenas da crítica da arma está fadada a se tornar um banho de 

sangue inútil; uma revolução que permaneça apenas no campo da crítica não é revolução, mas 

apenas um vago ladrar no deserto. Para que uma transformação social seja viável, a própria 

realidade material deve demandar a arma da crítica. “A teoria só se efetiva num povo na 

medida em que representa a caracterização de suas necessidades. Serão as necessidades 

teóricas imediatas, necessidades práticas? Não basta o pensamento insistir na sua 

caracterização, é preciso que a própria realidade insista no pensamento”
180

. 

 É na realidade, na vida cotidiana, no dia a dia destruidor, nas idas e vindas do próprio 

movimento histórico que as condições e a necessidade da transformação profunda da 

sociedade se impõem. Mas não como a necessidade de tornar as condições presentes na 

sociedade mais justas, isto seria uma reforma. Na verdade, a necessidade da emancipação 

humana deve surgir como necessidade profunda de o homem reencontrar-se com sua própria 

humanidade; como necessidade de alimento, abrigo e calor para toda humanidade, mas 

também como necessidade estética, de filosofia, de cultura e de poesia; como demanda por 

aquilo que na sociedade ainda não existe, como desejo coletivo de que o ser humano realize 

plenamente suas potencialidades. “Uma revolução radical só pode ser a revolução de 

necessidades radicais, cujas condições prévias e procedências estão justamente ausentes”
181

. 

                                                 
179

 MARX, Karl. Contribuição à Crítica da Filosofia do Direito de Hegel – Introdução. Op. Cit. p. 44. 

(WERKE, p. 385). 
180

 Ibid. 46-7, (WERKE, p. 386). 
181

 Ibid. p. 47. (WERKE, p. 387). 



123 

 

 

 De que maneira se conhece as condições e procedências ausentes? Pela identificação 

das falhas, desequilíbrios e limites presentes. As falhas presentes na sociedade capitalista não 

são nem podem ser eternas, contudo, sua revolução em uma sociedade que supere as falhas 

presentes também não pode efetivar-se espontaneamente. A humanidade precisa demandar os 

potenciais ausentes, precisa agir conscientemente na direção da concretização daquilo que 

ainda não existe. A revolução radical da sociedade não é um sonho utópico, mas uma 

possibilidade objetiva de que a humanidade seja capaz de transformar as atuais condições de 

vida, tomando a história em suas mãos. Sonho utópico, na verdade, é a crença de que as 

instituições organicamente responsáveis pela miséria humana sejam capazes de “melhorar” a 

sociedade capitalista através da política democrático burguesa. A revolução radical é a 

expressão de uma realidade que demanda o pensamento crítico na ação crítica e a ação crítica 

de pensar de forma emancipadora: é a demanda pela práxis. 

 Mas esta transformação não tem meios de concretização senão pela ação de uma classe 

social radicalmente acorrentada à desumanidade e brutalidade da sociedade capitalista, uma 

classe que, por seu sofrimento, representa a oposição à totalidade das relações capitalistas. 

Segundo Marx, referindo-se aos trabalhadores alemães: 

 

Uma classe da sociedade civil que não constitui classe da sociedade civil, 

uma camada social que seja a dissolução de todas as camadas sociais, um 

setor que possua caráter universal em virtude dos seus sofrimentos 

universais e que não se arrogue um direito particular já que é vítima não de 

uma injustiça particular mas da injustiça por excelência, que não possa mais 

provocar a título histórico mas somente humano, que não se encontre em 

oposição unilateral às consequências mas sim em oposição multilateral às 

circunstâncias do sistema político alemão, enfim, um setor que não possa se 

emancipar sem se emancipar de todos os outros setores da sociedade; o qual, 

numa palavra, representa a perda total do ser humano e que, portanto, só 

pode conquistar-se por meio da recuperação completa do ser humano. Essa 

dissolução da sociedade como camada social particular é o proletariado
182

. 

 

 Embora a referência de Marx seja à realidade alemã, os elementos universais da 

superação da ordem social capitalista estão presentes neste trecho de seu texto de juventude. 

Somente quando o homem perder-se de si, exteriorizar-se no mundo e reconhecer a si próprio 

no mundo, sem mais estranhamento, é que poderá recuperar-se completamente como ser 

humano. Esse processo tem de ser processo consciente de indivíduos capazes de compreender 

sua condição no mundo e de exigir a realização plena das potencialidades humanas. Perder-se 

                                                 
182

 Ibid. p. 54, (WERKE, p. 390). 



124 

 

 

de si significa exteriorizar-se, apropriar-se da totalidade das relações concretizadas 

historicamente; significa pôr-se para fora de sua atual condição de sofrimento e brutalização. 

A “perda total do ser humano” é o movimento consciente para fora e para além da miséria 

humana produzida pelo capital a fim de revolucioná-lo, de transformá-lo radicalmente. A 

“recuperação completa do ser humano” é a própria emancipação humana realizada. O 

reconhecimento da própria condição desumana criada pelo capital é um dos fatores 

indispensáveis para que, a partir de então, o humano se reconheça como humano apenas no 

seu ser genérico, e não mais naquilo que desumaniza. 

 Para transformar a sociedade é necessário diminuir a fronteira do conhecimento entre 

as classes. A condição atual faz com que a classe trabalhadora se torne submissa e reprimida à 

classe possuidora não só materialmente, mas também e fundamentalmente submissa e inerte 

culturalmente. Sem o conhecimento teórico não há domínio teórico e, sem domínio teórico, 

não há possibilidade de a classe trabalhadora superar o domínio ideológico da classe 

dominante. Daí a necessidade de intelectuais revolucionários para a elaboração de uma 

política revolucionária e verdadeiramente democrática e social, a fim de se opor à política, 

ideologia e dominação burgueses. 

 Se é absurdo pensar na transformação do mundo tendo como base a vontade individual 

ou a transformação do indivíduo, não é, contudo, absurdo considerar que a transformação do 

mundo deve ter determinação recíproca com a transformação do indivíduo. A transformação 

que mantém no horizonte da humanidade a perspectiva de um mundo mais humano para todos 

contém já a afirmação de uma subjetividade também transformada e transformadora que, na 

medida em que efetiva a liberdade humana, traz consigo a efetivação da liberdade individual 

que constrói uma sociedade sem desigualdades, uma sociedade do trabalho social, 

concretizando uma subjetividade rica, independente, com capacidade de desenvolver 

infinitamente suas potencialidades. 

 Esse processo demanda uma educação que não se limite unicamente à formação 

pragmática e conformista ao mercado de trabalho capitalista. A perspectiva de um mundo 

mais humano demanda uma educação que retorne à função de elevar as subjetividades, uma 

educação que não seja a justificadora da perenização dos limites da sociedade atual, mas que 

se efetive como questionadora da atual ordem social. Tal processo educacional inexiste no 

contexto da sociedade burguesa. No próximo capítulo se encaminhará uma discussão, a partir 

de Marx, do caráter positivo da educação. 



125 

 

 

 

CAPÍTULO III 

 

 

EDUCAÇÃO E EMANCIPAÇÃO 

O Método Marxiano e a Apreensão do Real 

 

 

Mão de Obra 

Mohammed Ashaf não vai à escola. 

Desde que sai o sol até que a lua apareça, 

Ele corta, recorta, perfura, arma e costura bolas de futebol, 

Que saem rodando da aldeia paquistanesa de Umar Kot para os estádios do mundo. 

Mohammed tem onze anos. Faz isso desde os cinco. 

Se soubesse ler, e ler em inglês, poderia entender a inscrição que ele prega em cada uma de suas 

obras: 

Esta bola não foi fabricada por crianças. 

(Eduardo Galeano, Bocas do Tempo). 

 

 

 O filósofo marxista István Mészáros, em sua conhecida obra A Teoria da Alienação 

em Marx, afirma que nenhuma sociedade pode durar sem um sistema próprio de educação
183

. 

As sociedades existem e se mantêm por intermédio dos atos dos indivíduos que a compõem e 

que, em seu interior, buscam realizar seus fins próprios. A reprodução bem sucedida desses 

indivíduos, cujos fins próprios não devem negar a essência da própria sociedade é a chave 

para a sua manutenção e perenização. Com isto, pode-se entender a educação, na condição de 

processo de manutenção, aperfeiçoamento e transformação das civilizações como sendo, sem 

dúvida, essencial.  

 O papel político da educação merece destaque: pela manutenção ou pela 

transformação, os conhecimentos das gerações anteriores são acumulados pelas gerações mais 

jovens. O caráter formativo (educacional), desse modo, é inevitavelmente inserido na 

existência humana. Contudo, quando entendido como algo abstrato, especulativo e 

fenomênico, esse caráter formativo parece intrínseco a cada indivíduo, parece que a “natureza 

humana” fornece já todo o instrumental para que cada um desenvolva livre e 

independentemente suas capacidades. Este erro leva a se considerar que cada indivíduo pode 

                                                 
183

 Cf. MÉSZÁROS, I. A Teoria da Alienação em Marx. Op. Cit. p. 263. 

 



126 

 

 

ser capaz de emancipar-se por si só, bastando que desenvolva consciência dos limites e das 

desigualdades presentes na realidade existente. 

 Em diferentes momentos da história, a transmissão do acúmulo de conhecimentos por 

uma geração à próxima assumiu diferentes formas, mas seu conteúdo sempre consistiu em 

preparar as gerações mais jovens para os embates da vida futura. Esta característica 

permanece até os dias atuais, porém, com as complexificações que o desenvolvimento das 

forças produtivas demandou. É fato também que tal processo é necessariamente histórico. Até 

mesmo os anseios individuais e os fins próprios para os quais cada indivíduo dispende sua 

força, inteligência e capacidades são indelevelmente históricos. Nas palavras do marxista 

Inglês Terry Eagleton: 

 

Acontece que ninguém pode desejar algo cuja noção lhe escape. Não posso 

almejar me tornar um corretor da bolsa se sou um escravo ateniense. Posso 

ser voraz, aquisitivo e religiosamente devotado a meus próprios interesses, 

mas não posso ser um capitalista enrustido, assim como não posso aspirar a 

ser um neurocirurgião, se vivo no século XI
184

. 

 

 Embora possa parecer que as mudanças nos hábitos e no saber fazer humanos sejam 

dados a priori, na verdade levam muito tempo e estão relacionados com as mudanças nas 

formas de pensamento e sentimento enraizados na sociedade, a partir do modo de produção da 

vida. A preocupação com o meio ambiente, a capacidade em lidar com os diferentes produtos 

tecnológicos da informática e o livre mercado são exemplos de fenômenos sociais construídos 

historicamente e transmitidos às gerações mais jovens pelos processos de formação social, 

quer sejam formais ou não. Nesse sentido, a reprodução bem sucedida dos indivíduos no 

interior da sociedade ganha papel político na medida em que se torna a chave para a 

compreensão dos processos de manutenção ou transformação da sociedade. A educação, 

entendida como processo formativo dos indivíduos que perseguem seus fins próprios, ganha 

significação política e pode ser dirigida à perenização ou à transformação das relações sociais. 

Daí sua fundamental importância para a existência humana. 

 É nessa perspectiva que o método marxiano se mostra essencial para a reflexão acerca 

das relações entre emancipação humana e educação. Os fundamentos materialistas dialéticos 

do método dão corpo ao entendimento de que, se é verdadeiro que a educação se constitui 

como formadora dos indivíduos a fim de viverem em sociedade, é também verdadeiro que a 

                                                 
184

 EAGLETON, T. Marx Estava Certo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012, p. 83. 



127 

 

 

sociedade, em sua realidade efetiva, é repleta de contradições que não podem ser desprezadas 

ou idealizadas, mas conhecidas e superadas. Por isso, não basta que o postulado da 

emancipação seja reduzido à elevação da consciência dos indivíduos. O próprio pensamento 

está fundado em bases materiais das quais é impossível ser separado, a não ser se não houver 

mais seres humanos no mundo. O pensar, produto da consciência, só pode ser concebido 

como processo dialético cuja base é a realidade material, não há expressão do pensamento que 

não se relacione com o real. Deste modo, os momentos do método marxiano pressupõem e 

dão consistência à formação humana rica. A investigação e a exposição, embora relativas à 

economia política, são momentos de apreensão do real e, por isso, são também momentos de 

apreensão da educação, uma vez que ela é parte da realidade. 

 

3.1 – A Educação a partir do Método Marxiano 

 

3.1.1 Matéria e Pensamento: os fundamentos materialistas do método e a educação 

 

 É importante ter clareza sobre a materialidade da realidade quando o tema a ser 

abordado é a educação, pois esta é, necessariamente, um processo de apreensão da 

materialidade da vida humana, quer seja pela apropriação dos conhecimentos científicos 

formalmente transmitidos; ou dos valores, saber fazer, concepções de mundo e crenças 

informalmente confiados, a partir das relações entre os indivíduos ao longo da história na 

família, na sociedade civil ou na religião, por exemplo. Em se tratando de uma pesquisa que 

pretende contribuir para a reflexão a respeito da educação a partir das categorias marxianas do 

trabalho, da alienação (estranhamento), da emancipação e da política, é importante tecer 

considerações sobre as fundamentais diferenças existentes entre o materialismo em Marx e o 

materialismo do qual ele é acusado e ao qual ele mesmo fez duras críticas. 

 Moraes inicia um de seus textos afirmando que “a matéria em movimento não tem 

impasses, nem mesmo em sentido metafórico. É no mundo dos viventes que eles ocorrem, 

notadamente na evolução das espécies orgânicas”
185

. Com efeito, a substância, a matéria, 

antecede e funda a consciência. A matéria é o elemento indispensável para a existência do ser 

social. É por isso que algumas considerações sobre o materialismo em geral são essenciais 

para a compreensão de seu significado no método marxiano. 

                                                 
185

 MORAES, João Quartim de. Imperialismo e Guerra. In: PINHEIRO, Milton (org). A Reflexão Marxista sobre 

os Impasses do Mundo Atual. São Paulo: Outras Expressões, 2012, p. 171 



128 

 

 

 As inúmeras formas assumidas pela matéria compõem o complexo conjunto da 

natureza. Desde a mais corriqueira gota de água, até as mais espetaculares explosões estelares, 

a matéria apresenta infinitas formas, elaborados temas, compondo a totalidade da existência. 

Engels, ao falar dos avanços científicos de seu tempo em Introdução à Dialética da Natureza, 

registra a importante característica imanente à matéria, descoberta intuitivamente pelos gregos 

e empiricamente verificada por seus contemporâneos: 

 

E assim retornamos à concepção que os grandes fundadores da filosofia 

grega tinham da natureza, desde o menor até o maior, do grão de areia até o 

Sol, dos protistas até os seres humanos, a eterna ascensão e queda no rio 

incessante do movimento de mudança da existência. Somente com a 

diferença substancial de que o que foi uma intuição genial dos gregos é para 

nós resultado de rigorosa pesquisa científica experimental e, por isso, uma 

forma muito mais precisa e uma aparência mais clara
186

. 

 

 A aparente serenidade do universo é enganadora. A transitoriedade é uma constante 

ineliminável da matéria, embora muitas vezes imperceptível. Os múltiplos fenômenos do 

universo são as múltiplas formas da matéria em seu eterno movimento, que se constitui como 

propriedade fundamental e que diz respeito ao processo de interminável transformação. A 

substância material apresenta uma infinidade de transformações, quer seja ao nível 

microscópico ou macroscópico; que têm lugar em um lapso de segundo ou que levam 

centenas de milhares de anos para completarem-se; nas singelas moléculas ou nas imponentes 

galáxias. A mais monolítica estrutura material é, em si mesma, um complexo devir. 

 Os fenômenos da natureza, tais como podem ser observados, analisados, 

compreendidos e transformados são compostos, em sua base primeira, por elementos 

inorgânicos. É a matéria inorgânica que está na essência de tudo que existe, é o dado primário, 

o princípio fundante, que se realiza como movimento infindável de transformação 

proporcionando, no decorrer de bilhões de anos, a constituição dos tijolos básicos da vida: as 

moléculas de aminoácidos. Os alicerces da vida orgânica são blocos formados por elementos 

inorgânicos que constituem o complexo primário sobre o qual se elevaram todos os demais. 

Toda forma de vida, desde as mais básicas, até os organismos complexos, é composta por 

moléculas inorgânicas. A mais corriqueira reprodução celular é um evento presidido por 

detalhes finamente calibrados pelos blocos fundamentais da vida. 

                                                 
186

 ENGELS, Friedrich. Dialetik der Natur – Einleitung. In: MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Werke. Berlin: 

Dietz Verlag, 1978, Band 20, p. 320. (pp. 311 – 327). 



129 

 

 

 Essas questões gerais do materialismo estão presentes no decorrer da obra e no método 

de Marx, mas são também características do materialismo vulgar, assim denominado pela 

rigidez dogmática de suas categorias; pela incompreensão da dialética; pela preponderância da 

matéria sobre o pensamento. Estes postulados são comuns tanto para os filósofos Iluministas 

do século XVIII quanto para os empiristas

. É também a partir destes postulados que se 

construiu uma acusação muito comum feita a Marx, que diz respeito a ele ser um materialista, 

um reducionista que faz do pensamento e da consciência coisas determinadas pela matéria, 

reflexos dela. Tal crítica alimenta outra acusação, também comum, ao pensamento marxiano: 

sendo um materialista, Marx subordinaria todas as relações humanas, toda complexidade 

subjetiva, à categoria econômica, ou seja, Marx seria um reducionista econômico. Tais 

críticas contêm em si mesmas os limites de compreensão e de apreensão da obra marxiana, 

revelando muito mais as suas deficiências do que problemas efetivos em Marx. 

 O problema com a concepção vulgar do materialismo é considerar que tudo que existe 

é, fundamentalmente, matéria e, por isso, toda realidade reduz-se a aspectos dessa matéria, 

particularmente os seres humanos, que seriam meras funções mecânicas dela. Até mesmo o 

pensamento consistiria no reflexo da matéria no cérebro. Entendida como passiva em relação 

à matéria, a consciência pode ser fixada como imutável, bem como as relações sociais e, com 

isto, a própria sociedade pode ser apresentada como organização imutável e, portanto, 

impossível de ser transformada. No dizer de Lukács, há dois momentos para esse 

materialismo empirista: 

 

O velho empirismo possuía um caráter ontológico com frequência ingênuo: 

era ontológico enquanto assumia como ponto de partida o insuperável 

caráter de ser dos fatos dados; e era ingênuo porque se limitava por princípio 

a tais datidades imediatas e não se preocupava com as mediações ulteriores, 

frequentemente deixando de lado até mesmo as conexões ontológicas 

decisivas. Só no empirismo que nasce sobre uma base positivista ou mesmo 

neopositivista é que essa ontologia ingênua, acrítica, desaparece para dar 

lugar a categorias manipulatórias construídas abstratamente
187

. 

 

                                                 

 Não é objetivo deste texto tratar especificamente as concepções e as diferenças entre os Iluministas e os 

empiristas. Embora sejam fundamentais, há trabalhos importantes que se ocuparam de analisar mais 

detalhadamente tais diferenças e seus impactos na educação, sob uma perspectiva marxiana. A Obra de Gilberto 

Luiz Alves, A Produção da Escola Pública Contemporânea, contém uma interessante e bem documentada 

discussão sobre as concepções filosóficas, históricas e educacionais dos Iluministas. Os principais pensadores 

Iluministas são: Diderot, Voltaire, Rousseau e D’Alembert. Já os principais pensadores empiristas são: Locke, 

Hume, Berkeley e Stuart Mill. 
187

 LUKÁCS, György. Para uma Ontologia do Ser Social I. Op. Cit. p. 292. 



130 

 

 

 O fundamento desse materialismo vulgar reside na compreensão de que o 

conhecimento humano é fundado nas percepções, na apreensão dos sentidos em relação à 

materialidade do mundo. Esta não é uma perspectiva desinteressada politicamente, ao 

contrário, traz em si interesses de manutenção e justificação do existente ao afirmar que todo 

conteúdo da mente é necessariamente duplo: primeiro, é pelos sentidos que o mundo adentra a 

consciência e, segundo, as ideias não podem existir a priori, pois são provenientes das 

impressões. Como toda impressão é necessariamente parcial, particular, as ideias só podem 

existir como ideias sobre determinadas impressões especificamente e, portanto, não é possível 

haver ideias absolutas. Com isto, a coisa sentida e percebida é exatamente aquilo que aparenta 

imediatamente. 

 Eagleton esclarece ainda que esta concepção materialista vulgar, presente nos 

pensadores Iluministas do século XVIII e nos empiristas era considerada por Marx como algo 

totalmente ideológico, uma vez que se concebia a mente humana como uma folha em branco 

que recebe impressões sensoriais do mundo material e, a partir de tais impressões, formam 

suas ideias

. Com isto, os Iluministas acreditavam que, se fossem tais impressões manipuladas 

de modo a criar um determinado tipo de pensamento, seria possível o progresso racional da 

humanidade. Eagleton salienta que aqui também não se trata de algo inocente. “As ideias em 

questão eram aquelas de uma elite de pensadores de classe média defensores do 

individualismo, da propriedade privada e do livre mercado, bem como da justiça, da liberdade 

e dos direitos humanos”
188

. 

 A perspectiva dos pensadores Iluministas do século XVIII e dos empiristas não 

coincide com o pensamento de Marx. O materialismo vulgar é conveniente a uma 

determinada forma de organização societária, posto que esteja assentado na prosperidade, 

tema bastante estimado pela burguesia. O materialismo em Marx tem nuances específicas, 

diferenciando-se de seus antecessores e fundando uma perspectiva que em nada se assemelha 

ao materialismo atribuído a ele.  

                                                 

 Um exemplo desta concepção é a conclusão a que chega John Locke ao final de sua conhecida obra sobre a 

educação: “Além disso, eu acho que um príncipe, um aristocrata e o filho de um burguês comuns devem ter 

diferentes formas de parentalidade. Mas aqui só foram expostos alguns pontos de vista gerais, referindo-se à 

finalidade principal e aos objetivos da educação, e pensados para o filho de um burguês que, sendo então muito 

pequeno, eu simplesmente considero como uma folha de papel em branco ou cera que pode ser moldada de 

acordo com o gosto e estilo de cada um”. LOCKE, John. Pensamientos sobre La Educación. Madrid: Ediciones 

Akal. 1986, p. 275. 
188

 EAGLETON, Terry. Marx Estava Certo. Op. Cit. p. 109. 



131 

 

 

 Evidentemente, Marx deve à tradição filosófica os fundamentos do seu materialismo, 

mas refuta energicamente as limitações dos Iluministas em termos de entendimento a respeito 

da relação entre matéria e pensamento, bem como dos empiristas quanto ao desenvolvimento 

das teses defendidas pela economia política. Entre elas, está aquela que concebe a vida social 

como algo regido por leis fixas, naturais, universais e abstratas que persistem ainda hoje. 

Segundo tal tese, há uma essência humana imutável, egoísta e gananciosa, que só pode ser 

controlada e devidamente regulada a partir das leis e da organização da sociedade segundo os 

parâmetros burgueses. 

 Marx não compactua com essa ideia, ao contrário, demonstra que tal tese não pode 

sustentar-se, pois a essência humana não é imutável, e o faz a partir da constatação empírica 

de que é o caráter ativo e criativo do homem que, ao se colocar em metabolismo com a 

natureza, transforma não só a natureza em objetos para a satisfação de suas carências, mas 

também a si próprio no processo. É a partir da luta pela existência que o ser humano constrói 

sua história, pois o faz em sociedade e, portanto, necessariamente transmitindo e recebendo 

dos demais indivíduos os conhecimentos sobre a natureza e sobre os outros indivíduos sem os 

quais não seria possível a civilização humana. Na célebre passagem de O Capital, Marx 

esclarece que é pelo trabalho que o homem se põe em relação com a natureza, impulsionando 

sua própria natureza: 

 

Ele se confronta com a matéria natural como uma potência natural 

[Naturmacht]. A fim de se apropriar da matéria natural de uma forma útil 

para sua própria vida, ele põe em movimento as forças naturais pertencentes 

a sua corporeidade: seus braços e pernas, cabeça e mãos. Agindo sobre a 

natureza externa e modificando-a por meio desse movimento, ele modifica, 

ao mesmo tempo, sua própria natureza. Ele desenvolve potências que nela 

jazem latentes e submete o jogo de suas forças a seu próprio domínio
189

. 

 

 Esta passagem deixa claro que, em Marx, o ser humano não é algo diferente da 

natureza, mas uma sua potência, que estabelece com ela uma relação recíproca. O ser humano 

é natureza que adquiriu consciência de si. A diferença fundamental pontuada aqui é a 

concepção dialética do materialismo, com a qual Marx refuta o materialismo vulgar que toma 

o ser humano como produto mecânico do meio e a consciência como reflexo ahistórico da 

realidade. Isto faz do materialismo marxiano algo bem diferente, que rompe com a tradição, 

conservando, entretanto, sua essência. Harvey analisa esta passagem da seguinte maneira: 

                                                 
189

 MARX, Karl. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 255. (WERKE, p. 192). 



132 

 

 

 

Não podemos transformar o que se passa ao nosso redor sem transformar a 

nós mesmos. Inversamente, não podemos transformar a nós mesmos sem 

transformar o que se passa ao nosso redor. O caráter unitário dessa relação 

dialética, mesmo que implique uma “exteriorização” da natureza e uma 

“interiorização” do social, jamais pode ser eliminado. Tal dialética da 

transformação constante de si mesmo mediante a transformação do mundo, e 

vice-versa, é fundamental para entendermos a evolução das sociedades 

humanas, assim como a evolução da própria natureza
190

. 

 

  Não há para Marx a determinação pura e simples da matéria sobre a consciência; 

tampouco a submissão do pensamento à imediaticidade da realidade material, ao contrário, o 

momento do pensamento e da consciência é o homem estabelecendo com o mundo material (a 

natureza) uma relação simbiótica, pois só pode permanecer em relação à matéria, sobre ela 

imprimir suas marcas, na medida em que dela extrair aquilo de que necessita para existir. Este 

é um pressuposto fundamental no materialismo de Marx: só pode haver pensamento e 

consciência se existirem seres humanos reais, vivendo vidas reais em um mundo real, e vice-

versa. Por isso, indivíduos humanos lutando pela existência é a condição sine qua non para a 

história humana, este pressuposto está sintetizado em A Ideologia Alemã da seguinte maneira:  

 

O primeiro pressuposto de toda a história humana é, naturalmente, a 

existência de seres humanos vivos. O primeiro fato a constatar é, pois, a 

organização corporal desses indivíduos e, por meio dela, sua relação dada 

com o restante da natureza. [...] Esse modo de produção não deve ser 

considerado meramente sob o aspecto de ser a reprodução da existência 

física dos indivíduos. Ele é, muito mais, uma forma determinada de sua 

atividade, uma forma determinada de exteriorizar sua vida, um determinado 

modo de vida desses indivíduos. Tal como os indivíduos exteriorizam sua 

vida, assim são eles. O que eles são coincide, pois, com sua produção, tanto 

com o que produzem como também o modo como produzem. O que os 

indivíduos são, portanto, depende das condições materiais de sua 

produção
191

. 

 

 O pensamento toma forma no processo de transformar o mundo existente em coisas 

que não existiam antes ou de reordenar esse mesmo mundo material, atribuindo-lhe funções 

que não existem em sua fenomenalidade natural. O pensamento é gestado a partir das 

                                                 
190

 HARVEY, David. Para Entender o Capital. São Paulo: Boitempo, 2013, p. 114 
191

 MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 87. (WERKE, p. 20-1). Grifos do autor. 



133 

 

 

necessidades corporais humanas. “Pode-se afirmar, então, que o pensamento é uma 

necessidade material”
192

. Prossegue Eagleton: 

 

O materialismo para Marx significava partir do que, de fato, são os seres 

humanos em lugar de partir de algum ideal nebuloso ao qual pudéssemos 

aspirar. Somos, para início de conversa, uma espécie de seres corpóreos, 

práticos e materiais. Qualquer outra coisa que fôssemos, ou pudéssemos ser, 

teria de derivar desse fato fundamental
193

. 

 

 A explicação de Eagleton dá fundamento ao ponto de partida do método em Marx: o 

filósofo alemão parte do fato real existente. Mas, partir do fato real é também característico do 

materialismo vulgar, desde o empirismo até o positivismo. Contudo, Marx não parte do fato 

real existente da mesma maneira que o materialismo vulgar, para ele, não se deve partir de 

uma realidade dada, nem de ideias fictícias, hipostasiadas, mas de uma construção real a partir 

do real. A consciência humana resulta da interação entre o ser carente e a natureza. É no 

envolvimento inevitável do ser humano com a natureza que se torna possível a transformação 

da matéria em algo que satisfaça as carências. Ao mesmo tempo em que a natureza estabelece 

o humano, ela é também o reconhecimento do trabalho realizado. Por isso, para Marx, o fato 

real é o próprio ser humano. Qualquer tipo de análise que se baseie em uma perspectiva 

marxista deve ter clareza de que os seres humanos como realmente são é um dado material e 

dialético, pois, para ser, o humano necessita sua complexidade física e necessita reproduzir 

suas condições de existência, portanto, necessita ser histórico e social. Nas palavras de Marx: 

 

O indivíduo produzindo em sociedade – por isso, o ponto de partida é 

naturalmente, a produção dos indivíduos socialmente determinada. O 

caçador e o pescador, singulares e isolados, pelos quais começam Smith e 

Ricardo, pertencem às ilusões desprovidas de fantasia das robinsonadas do 

século XVIII, ilusões que de forma alguma expressam, como imaginam os 

historiadores da cultura, simplesmente uma reação ao excesso de 

refinamento e um retorno a uma vida natural mal entendida. Da mesma 

maneira que o contrato social de Rousseau, que pelo contrato põe em relação 

e conexão sujeitos por natureza independentes, não está fundado em tal 

naturalismo. Essa é a aparência, apenas a aparência estética das pequenas e 

grandes robinsonadas
194

. 

 

                                                 
192

 EAGLETON, Terry. Marx Estava Certo. Op. Cit. p. 113. 
193

 Ibid. p. 109. 
194

 MARX, Karl. Grundrisse. São Paulo: Boitempo; Rio de Janeiro: Editora da UFRJ; 2011, p. 39. Ver também: 

MARX, Karl: Einleitung zu den „Grundrissen der Kritik der Politischen Ökonomie”. In: MARX, Karl e 

ENGELS, Friedrich. Werke. Berlin: Dietz Verlag, 2005, p. 19. 



134 

 

 

 Tomando como ponto de partida o indivíduo produzindo socialmente, portanto, 

produzindo de forma determinada, Marx rejeita o sujeito fixo e isolado, desencarnado e 

distante do mundo. Para ele, o objeto do conhecimento jamais é fixo e determinado, pois é 

produto da atividade histórica. Com isto, o filósofo alemão demonstra que até mesmo o modo 

como se dá o conhecimento do objeto não pode ser isolado. Até mesmo o sujeito cognoscente 

deve ser entendido como uma prática social e histórica e, exatamente por ser histórico 

(encarnado, material), tanto o sujeito cognoscente quanto o objeto do conhecimento podem 

ser transformados. Em seus Manuscritos Econômico-Filosóficos, afirma Marx: 

 

Portanto, o caráter social é o caráter universal de todo o movimento; assim 

como a sociedade mesma produz o homem enquanto homem, assim ela é 

produzida por meio dele. A atividade (Tätigkeit) e a fruição, assim como seu 

conteúdo, são também os modos de existência segundo a atividade social e a 

fruição social. A essência humana da natureza está, em primeiro lugar, para 

o homem social; pois é primeiro aqui que ela existe para ele na condição de 

elo com o homem, na condição de existência sua para o outro e do outro para 

ele; é primeiro aqui que ela existe como fundamento da sua própria 

existência humana, assim como também na condição de elemento vital da 

efetividade humana. É primeiro aqui que sua existência natural se lhe tornou 

a sua existência humana e a natureza [se tornou] para ele o homem. Portanto, 

a sociedade é a unidade essencial completada (vollendete) do homem com a 

natureza, o naturalismo realizado do homem e o humanismo da natureza 

levado a efeito
195

. 

 

 Pensamento e consciência só podem existir em relação com a natureza, que, não 

obstante, é o objeto do pensamento e da consciência. Somente como ser social, ou seja, como 

ser que produz sua existência em cooperação com os outros seres humanos, é que o homem 

pode tornar-se um ser que pensa. O elo entre o homem e a natureza é, desde o início, social, 

porque o pensamento é uma necessidade material que se desenvolve na relação com o mundo 

material. Isto porque, para pensar, é preciso pensar sobre alguma coisa, o pensamento 

demanda o outro (o objeto), e é a natureza, a matéria em movimento, o outro do pensamento e 

da consciência humana.  

 O homem só existe como ser social quando atua sobre o fundamento de sua existência. 

Atuando, o pensamento e a consciência são transformadores da sua própria situação, pois é na 

atividade (Tätigkeit) que o ser humano altera a matéria natural. Qualquer instrumento 

produzido é uma extensão de si, uma potencialização de seu corpo e, portanto, uma expansão 

de sua consciência. É a partir do processo da vida real que se representa o desenvolvimento 

                                                 
195

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 106. (WERKE, p. 506). Grifos do autor. 



135 

 

 

dos reflexos e suas repercussões. As ideias não podem ser transpostas aprioristicamente, pois 

são expressões das condições reais da vida. Este é um pressuposto histórico que dá ao ser 

humano um estatuto criativo e prático, o ser humano é, para Marx, ser ativo diante do mundo 

que, somente por sua atividade produtiva cria as condições de sua existência, sua história.  

 O fundamento das ideias reside no fato de que a consideração de um assunto não pode 

ser desprovida de pressupostos, e os pressupostos do método de Marx são os seres humanos 

inseridos em um contexto. Não há ser humano isento das determinações que dão sentido à sua 

existência. A anterioridade do ser em relação à consciência é um fato histórico incontornável, 

que remete às questões educacionais quando demanda da consciência a apreensão da 

anterioridade histórica a fim de atuar e transformar o presente. Para Marx, este é um 

pressuposto fundamental: 

 

Esse modo de considerar as coisas não é isento de pressupostos. Ele parte de 

pressupostos reais e não os abandona em nenhum instante. Seus pressupostos 

são os homens, não em quaisquer isolamento ou fixação fantásticos, mas em 

seu processo de desenvolvimento real, empiricamente observável, sob 

determinadas condições. Tão logo seja apresentado esse processo ativo de 

vida, a história deixa de ser uma coleção de fatos mortos, como para os 

empiristas ainda abstratos, ou uma ação imaginária de sujeitos imaginários, 

como para os idealistas
196

. 

 

 Também nos Manuscritos Econômico-Filosóficos
197

, Marx expressa tal pressuposto 

quando considera que o homem enquanto homem é o indivíduo que tem sua atividade e 

fruição como atividade e fruição sociais. Somente assim a existência humana é efetiva, 

somente como atividade e fruição social o indivíduo confirma-se como indivíduo humano. 

Evidentemente, a existência efetiva humana do indivíduo deve ter como fundamento a 

internalização do acúmulo histórico que precede a existência individual. Caso não seja capaz 

de internalizar a linguagem, por exemplo, o indivíduo fica de todo impossibilitado de 

expressar sua subjetividade. Portanto, a atividade e a fruição individuais de modo algum 

contrariam ou antagonizam a atividade e a fruição sociais, porque não são imediatamente 

individuais e tampouco imediatamente sociais. A externalização é a confirmação da mediação 

social que, internalizada pelo indivíduo, exprime sua singularidade, sua diferença em relação 

aos demais. Tal diferença só pode ser efetiva socialmente. Nesta direção, reflete Eagleton: 

 

                                                 
196

 MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 94-5. (WERKE, p. 27). 
197

 Cf. MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 107. (WERKE, p. 538). 



136 

 

 

Assim, em certo sentido a consciência é sempre, de alguma forma, “tardia”, 

como a razão é tardia numa criança. Antes que sequer cheguemos a refletir, 

estamos sempre situados em um contexto material, e nosso pensamento, por 

mais abstrato e teórico que pareça, é moldado essencialmente por esse 

fato
198

. 

 

 As ideias, produtos do pensamento, não podem ser autônomas, pois o pensamento não 

é independente das condições materiais. As bases do pensamento só podem ser 

compreendidas a partir da objetividade material. Em primeira instância, o pensamento é a 

expressão da realidade material. Esta realidade possui uma essência, que só pode ser 

explicitada quando o pensamento vai além da fenomenalidade da matéria, somente possível 

quando a matéria é considerada em seu processo eterno de transformação, de contradição, de 

devir. “Pensar e ser são, portanto, certamente diferentes, mas [estão] ao mesmo tempo em 

unidade mútua”
199

. 

 A história humana consiste na ação intencional sobre a natureza a fim de retirar-lhe e 

transformar os seus elementos em coisas que satisfaçam as carências humanas. Neste 

processo, nem natureza, nem ser humano, emergem da mesma maneira como iniciaram o 

processo, ambos transformam-se. Por ser necessário ao ser humano transformar o mundo à 

sua volta, tornou-se necessário pensar: 

 

Se a natureza simplesmente despejasse seus tesouros pujantes em nossas 

bocas agradecidamente abertas, ou se (tomara não) apenas precisássemos 

comer uma vez na vida, talvez não carecêssemos pensar. Em vez disso, 

poderíamos simplesmente ficar deitados e nos divertir. Mas a natureza, 

infelizmente, é bem mais sovina do que isso, e o corpo humano é assolado 

por desejos que precisam ser sempre satisfeitos
200

. 

 

 É por isso que a sociedade não pode ser defrontada com o indivíduo como uma 

abstração, as “robinsonadas” às quais Marx se refere dizem respeito exatamente à perspectiva 

materialista vulgar, considerada por ele como abstrata. A externação da existência humana só 

pode ser efetiva como externação do indivíduo, como ação do indivíduo a partir da 

reconstrução da realidade no pensamento. Portanto, o indivíduo só é para si na relação com a 

natureza e com os demais indivíduos. Com a natureza porque, embora ser natural, o indivíduo 

precisa ultrapassar sua própria natureza, o que significa não ser mais identificado com as 

                                                 
198

 EAGLETON, Terry. Marx Estava Certo. Op. Cit. p. 114. 
199

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 108. (WERKE, p. 539). Grifos do autor. 
200

 EAGLETON, Terry. Marx Estava Certo. Op. Cit. p. 122. 



137 

 

 

determinações naturais. Em certo sentido, o indivíduo é mais humano quanto mais se 

distancia de seu ser natural e distancia-se deste através das objetivações provenientes de sua 

atividade vital. É quando sai de si em sua ação sobre o mundo natural, imprimindo-lhe a 

marca humana e retornando a si como ser transformado e transformador, que o indivíduo 

diferencia-se do seu ser natural, permanecendo, contudo, um ser de natureza. 

 Mas tal condição só é possível na medida em que o indivíduo se relaciona com os 

demais indivíduos. A atividade consciente da objetivação só pode se efetivar na relação que 

os indivíduos estabelecem entre si. A fruição dos sentidos só tem significado quando se 

apresenta como relação entre a fruição dos diferentes indivíduos. A própria atividade humana 

consciente só pode ser consciente na relação social que inventa a mediação da linguagem, 

instrumento compartilhado, ensinado, aprendido, transformado e transformador da realidade 

humanizada. O mais elevado pensamento é, portanto, uma relação social que criou seu 

significado. Até para ser solitário, o indivíduo precisa do outro indivíduo. A sociedade se 

torna, então, órgão humano quando é apreendida como um órgão corporal individual. Na 

formulação de Marx: 

 

Da mesma maneira, os sentidos e o espírito do outro homem se tornaram a 

minha própria apropriação. Além destes órgãos imediatos forma-se, por 

isso, órgãos sociais, na forma da sociedade, logo, por exemplo, a atividade 

em imediata sociedade com outros, etc., tornou-se órgão da minha 

externação de vida e um modo da apropriação da vida humana
201

. 

 

 O indivíduo, então, só pode ser indivíduo para si a partir da necessária condição de 

existir em relação com os demais indivíduos e com a natureza. É nesta relação que tanto os 

sentidos naturais do indivíduo são humanizados quanto os sentidos sociais são apreendidos 

como a própria externação da vida humana. A atividade humana que se torna, tão logo seja 

externada, uma relação social, transforma os sentidos físicos dos seres humanos em sentidos 

sociais, teoréticos, expressivos da vida humana. Do mesmo modo, tão logo o indivíduo 

participa da atividade humana, internaliza os sentidos sociais como parte de si, como 

integrante da totalidade do corpo humano. 

 A objetivação da essência humana como atividade teórica e prática indica que, para 

dar um sentido humano ao mundo, foi preciso que os indivíduos, atuando coordenadamente, 

humanizassem os próprios sentidos físicos que, então, deixam de ser sentidos meramente 

                                                 
201

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 109. (WERKE, p. 540).Grifos do autor. 



138 

 

 

físicos, passando a apreender a realidade também como sentidos teoréticos. Deste modo o 

mundo material é abstraído em teoria que busca aprofundar o conhecimento sobre a realidade 

e a teoria retorna ao mundo material para desvendar-lhe a essência, mas também para testar-se 

no cotejamento com o real, para modificar-se na medida em que a realidade desnuda-se e 

apresenta novas formas, novos elementos, novas possibilidades de sentido humanizado para 

os sentidos humanos. 

 Cada uma das descobertas e cada nova possibilidade de conhecimento que se abre aos 

sentidos humanos é uma nova conquista humana que, quando não está disponível a todos os 

indivíduos, torna-se fator de desigualdade, de estranhamento, de brutalização e limitação dos 

sentidos humanos. É por isso que as conquistas humanas não podem ser identificadas com a 

mera vontade, pois esta é necessariamente determinada não só pelas condições impostas pela 

natureza, mas também pelo desenvolvimento das forças produtivas criadas pela humanidade. 

Portanto, o indivíduo só pode ser indivíduo para si na medida em que apreende em si as 

conquistas humanas ao longo da história, desde a linguagem que necessita aprender para 

comunicar-se até os mais avançados contributos das ciências e da tecnologia. 

 A história, então, consiste na constante tensão dialética entre as carências humanas e 

suas condições objetivas de satisfazê-las transformando e reordenando a natureza. A história 

humana é um fato material, não uma construção da razão ou uma casualidade proporcionada 

pela percepção imediata da matéria. A satisfação das carências e a consequente produção de 

novas carências é a própria história e, conforme Eagleton, é o que chamamos de espírito, 

porque o espírito humano não é desencarnado. Desde a elevação do espírito pela arte até a 

política, que pode exprimir o que de melhor ou pior há no humano, a história é a efetivação da 

base material do espírito humano. 

 

Antes que possamos pensar, precisamos comer, e a palavra “comer” leva à 

questão de todo um modo de produção social. Também precisamos nascer, e 

a palavra nascer leva à seara dos laços de sangue, da sexualidade, do 

patriarcado, da reprodução sexual e daí por diante. Antes que cheguemos a 

refletir sobre a realidade, já estamos envolvidos com ela de forma prática e 

emocional, e nosso raciocínio acontece dentro de tal contexto
202

. 

 

 Não há precedência da consciência sobre a realidade, porque só pode haver 

consciência inserida em um contexto, e isto significa que o mundo exterior contém a 

                                                 
202

 EAGLETON, Terry. Marx Estava Certo. Op. Cit. p. 119. 



139 

 

 

consciência, que pode, por sua vez, compreendê-lo, transformá-lo, reordená-lo e, ainda assim, 

permanecer como conteúdo dele. O ser humano não pode começar a pensar a partir do nada e 

nem seu pensamento pode ser mero reflexo da substância material, mas, na medida em que é 

consciência do mundo, é já um poder material. A teoria não é apenas teoria, mas um modo de 

filiação ao mundo e, como produção material do homem, é também instrumento de 

transformação da realidade. 

 É assim que Marx entende o pensamento: uma teoria é, necessariamente, a 

reconstrução do real pelo pensamento que, ao reconstruí-lo, é capaz de compreendê-lo, 

desvendar-lhe a essência e transformá-lo. Portanto, ao descrever o mundo como ele realmente 

é, ela não se limita e nem parte da consciência pura e simples, mas oferece um instrumento 

que se constitui como um passo para a transformação da insatisfatória realidade existente em 

direção a uma situação mais desejável. Em Crítica da Filosofia do Direito de Hegel – 

Introdução, texto já analisado neste trabalho, Marx trata dessa questão ao afirmar que “a 

teoria só é efetivada num povo na medida em que é a efetivação de suas necessidades”
203

. 

 Esta não é uma declaração de que a consciência seja um reflexo passivo da realidade, 

mas de que a consciência é determinada pela existência social que é, necessariamente, 

produção social que satisfaz carências e cria outras tantas. Mas este é um aspecto inicial do 

pensamento. A complexificação dos modos de produção ao longo da história tornou o 

pensamento bem mais independente de sua fundação, criando a cultura. As formas mais 

elevadas de raciocínio, os conceitos formais, como o direito, a política, a educação, etc., são, 

em última instância, determinados pela realidade social. As relações de produção determinam 

a existência das instituições sociais. A produção dessas instituições pode parecer distante da 

materialidade, mas só existem pela afirmação ou negação dessa materialidade. Na síntese de 

Eagleton: “Seria estranho topar com uma sociedade feudal pujante na qual a maioria das 

ideias em circulação fosse fortemente antifeudalista”
204

. 

 Em Marx, o pensamento é uma necessidade material e as carências corporais do ser 

humano moldam seu modo de pensar. A satisfação das carências e a consequente produção de 

novas carências é a própria história, que demanda o pensamento. Pensar é uma necessidade 

material que pressupõe o ser social ativo e criativo e, necessariamente, uma organização 

social que permita a transmissão dos conhecimentos acumulados às gerações mais jovens. Por 

isso, a história humana seria virtualmente impossível se a unidade dialética da transformação 

                                                 
203

 MARX, Karl. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. Op. Cit. p. 152. (WERKE, p. 386). 
204

 EAGLETON, Terry. Marx Estava Certo. Op. Cit. p. 124. 



140 

 

 

recíproca entre humano e natureza não fosse acompanhada pela transmissão, às gerações mais 

jovens, das conquistas efetivadas pelas gerações anteriores. 

 A transmissão dos conhecimentos acumulados para as gerações mais jovens é a 

efetivação do homem transcendendo a si mesmo. Isto significa que, pelo trabalho, o ser 

humano (encarnado, corpo que é) produz, em metabolismo com a natureza, as extensões de si 

que lhe possibilitam voar, ir aos abismos abissais, conhecer as manifestações microscópicas 

da vida e os majestosos eventos astronômicos. Na síntese de Marx: 

 

É verdade que também o animal produz. Constrói para si um ninho, 

habitações, como a abelha, o castor, a formiga, etc. No entanto, produz 

apenas aquilo de que necessita imediatamente para si ou para sua cria; 

produz unilateral[mente], enquanto o homem produz universal[mente]; o 

animal produz apenas sob o domínio da carência física imediata, enquanto o 

homem produz mesmo livre da carência física, e só produz, primeira e 

verdadeiramente, na [sua] liberdade [com relação] a ela; o animal só produz 

a si mesmo, enquanto o homem reproduz a natureza inteira; [no animal] o 

seu produto pertence imediatamente ao seu corpo físico, enquanto o homem 

se defronta livre[mente] com o seu produto. O animal forma apenas segundo 

a medida e a carência da species à qual pertence, enquanto o homem sabe 

produzir segundo a medida de qualquer species, e sabe considerar, por toda a 

parte, a medida inerente ao objeto; o homem também forma, por isso, 

segundo as leis da beleza
205

. 

 

 Por produzir primeira e verdadeiramente livre da carência física, o ser humano é capaz 

de produzir para além da sobrevivência imediata, transcendendo a si mesmo quando faz a 

própria história em unidade mútua com a natureza, e, com isto, podendo ir ao passado e 

conhecer as conquistas humanas, transformar o presente a partir do conhecimento do passado 

e projetar o futuro sabendo das transformações do presente. O materialismo de Marx concebe 

o humano como ser ativo, criativo e em unidade com a natureza e, por isso, capaz de 

transcender a si próprio na arte, na história, na filosofia, na educação, etc. 

 Para a educação, o materialismo de Marx traz contribuições importantes, pois 

reconhece a história como uma construção humana concretizada a partir do metabolismo entre 

homem e natureza. A transformação da substância material não pode ser reiniciada a cada 

geração, é preciso que o “rio incessante do movimento de mudança” seja transmitido, 

aprendido, reconstruído e transformado. Para tanto, processos educacionais são essenciais a 

cada momento histórico. Com isto, negam-se as abstrações que pretendem ver na história uma 

construção alheia às necessidades materiais humanas. Uma perspectiva marxiana da educação 

                                                 
205

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 85. (WERKE, p. 517). 



141 

 

 

deve retomar, a partir do materialismo de Marx, a história como fio condutor das conquistas 

humanas, Childe recupera esta questão quando esclarece: 

 

O inventor do telégrafo já tinha à sua disposição um corpo de conhecimento 

tradicional, acumulado desde as épocas pré-históricas, até a produção e 

transmissão da eletricidade. Assim, muito antes, o inventor do navio a vela já 

havia aprendido a construir a canoa escavada no tronco de árvore, e a 

navegar com ela, e a manufaturar uma esteira ou tecer. Ao mesmo tempo, os 

novos movimentos necessários para fazer funcionar o telégrafo e o barco a 

vela terão de ser ensinados, tão logo o invento se generalize. As regras 

adequadas serão acrescidas à tradição social, a fim de serem aprendidas 

pelas gerações subsequentes
206

. 

 

 A transcendência de si é um aspecto fundamental para a educação, uma vez que só é 

possível ao homem transcender a si próprio se houver, na organização social, um processo de 

transmissão do acúmulo de conhecimentos produzidos a partir do metabolismo do homem 

com a natureza. Isto significa compreender que, sem o reconhecimento do processo histórico 

como norteador do desenvolvimento humano, não é possível pensar em uma educação que 

contribua efetivamente para a emancipação humana. Na perspectiva do materialismo de Marx, 

em que o homem é ativo e criativo; em que sua atividade e fruição são sociais; em que a 

produção é também transformação de si e do mundo natural do qual é parte integrante; a 

educação é constituída como a guardiã do acúmulo histórico da humanidade por ser processo 

histórico de reprodução social do ser humano. 

 

3.1.2 As Bases Reais do Pensamento: a crítica marxiana ao idealismo especulativo 

 

 Um aspecto importante do método de Marx é a sua concepção da dialética. Por um 

lado, o movimento incessante de mudanças demanda a transmissão, a aprendizagem, a 

reconstrução e a transformação histórica e, por outro, é preciso que haja uma teoria capaz de 

expressar a materialidade histórica do homem como ser ativo e criativo. Tal teoria não pode 

tomar o sujeito independentemente de suas condições objetivas, das determinações imanentes 

à realidade e, portanto, deve ser capaz de revelar o movimento histórico do fazer humano. 

Netto, ao explicar o que significa teoria para Marx, escreve que “a teoria é o movimento real 

                                                 
206

 CHILDE, Gordon. A Evolução Cultural do Homem. Op. Cit. p. 45. 



142 

 

 

do objeto transposto para o cérebro do pesquisador – é o real reproduzido e interpretado no 

plano ideal (do pensamento)”
207

.  

 Para Netto, em Marx as manifestações espirituais do homem não podem ser 

concebidas isoladamente, como construções independentes, mas em relação necessária com o 

real. Esta tese, simples em sua formulação, traz em si o cerne da crítica de Marx ao método 

especulativo. Ao entender o homem como ser ativo e criativo, produto e produtor da própria 

história, Marx não se coloca apenas em oposição ao materialismo vulgar, mas também às 

perspectivas subjetivistas advindas da filosofia idealista. 

 Essa oposição materializa-se na crítica de Marx ao idealismo hegeliano, significando 

seu rompimento com a totalidade da construção especulativa. O filósofo alemão é herdeiro 

confesso da filosofia hegeliana, mas é também seu crítico mais tenaz. A dialética hegeliana é 

a dialética do pensamento puro e, para Marx, o pensamento puro é a inversão do real, 

portanto, ao mesmo tempo em que não podia aceitar a dialética hegeliana, especulativa e 

idealista, Marx tampouco podia dela desembaraçar-se. O resultado do embate de Marx com 

Hegel é a inversão da filosofia hegeliana que, para Lukács, impacta em consequências 

importantes para a própria dialética enquanto tal: 

 

E isso porque a separação e confusão entre sujeito e predicado, a hipóstase 

de determinações predicativas em substâncias que supostamente existem por 

si mesmas, não aparece apenas no idealismo em sua versão hegeliana. 

Manifesta-se sob outra forma também em Platão, ou seja, na hipóstase do 

eidos em um lugar transcendente situado para além da realidade, bem como, 

numa forma igualmente diversa, isto é, numa acepção subjetivista, em Kant, 

para quem as categorias do mundo real (causalidade, multiplicidade, etc), 

separadas da matéria da qual são as determinações mais gerais, aparecem 

como “conceitos puros do entendimento”
208

. 

 

 No movimento da crítica à filosofia hegeliana, Marx elabora uma crítica do idealismo 

em geral, expondo suas mais fundamentais contradições. A inversão da filosofia hegeliana 

apresenta-se, então, como a única via possível para uma abordagem do real que não coloca o 

sujeito no lugar do predicado e o predicado no lugar do sujeito, e essa inversão implica adotar 

uma postura materialista. Não se trata, para Marx, de uma decisão individual apenas, mas da 

constatação de que a dialética hegeliana justifica não somente o Estado burguês, mas também 

                                                 
207

 NETTO, José Paulo. Introdução ao Estudo do Método de Marx. São Paulo: Expressão Popular, 2011, p. 21. 

Grifos do autor. 
208

 LUKÁCS, Gyögy. O Jovem Marx e Outros Escritos de Filosofia. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 2009, p. 

148-9. Grifo do autor. 



143 

 

 

os privilégios de nascimento e a estratificação em classes sociais, “pelo caráter contraditório 

de sua tendência apologética, que via a ‘auto-realização’ (sic) final da ideia como sendo o 

Estado capitalista moderno”
209

. 

 A estrutura da sociedade resulta daquilo que os indivíduos são na realidade e não 

daquilo que aparentam ser. Este é um fator que diferencia Marx do modo idealista de 

considerar a essência humana. Para o autor alemão, a essência humana não é estática ou 

isolada das condições materiais de existência, tampouco é a elas submissa ou por elas 

determinada. O pressuposto fundamental neste modo marxiano de analisar a realidade são os 

homens reais, que vivem vidas reais, sob condições reais que nunca os abandonam: 

 

A produção de ideias, de representações, da consciência, está, em princípio, 

imediatamente entrelaçada com a atividade material e com o intercâmbio 

material dos homens, com a linguagem da vida real. O representar, o pensar, 

o intercâmbio espiritual dos homens ainda aparecem, aqui, como emanação 

direta de seu comportamento material. O mesmo vale para a produção 

espiritual, tal como ela se apresenta na linguagem da política, das leis, da 

moral, da religião, da metafísica etc. de um povo
210

.  

 

 Marx e Engels expõem a construção da essência humana a partir de sua base material, 

elaborando o fundamento materialista dialético do ser consciente e histórico. Imaginar que 

seja a consciência a única criadora das relações humanas é imaginar que o espírito seja 

autossuficiente, é tirar o ser humano de sua relação metabólica com a natureza e com os 

demais seres humanos. Para além do que os homens pensam de si mesmos, é preciso 

compreender como eles são na realidade; e nenhuma realidade pode ser compreendida sem 

que haja uma ação prática do homem. O conhecimento e a consciência só podem se 

desenvolver a partir da ação prática que obriga o ser humano a conceituar o real.  

 O método marxiano não é, nem poderia ser, produto da inspiração subjetiva de seu 

autor. Tampouco poderia constituir-se como uma construção aligeirada, eclética e imediata. 

Na verdade, o desenvolvimento do método marxiano perpassa várias de suas obras, posto que 

a inversão da filosofia hegeliana só se coloca como uma necessidade efetiva na medida em 

                                                 
209

 MÉSZÁROS, István. Filosofia, Ideologia e Ciência Social. São Paulo: Boitempo, 2008, p. 130. 
210

 MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 93-4. (WERKE, p. 26). 



144 

 

 

que Marx se apropria da economia política. Os Manuscritos Econômico-Filosóficos de 1844 

formam a base primeira para este desenvolvimento

. Nas palavras de Lukács: 

 

Embora economia e filosofia sejam tratadas separadamente nos Manuscritos, 

as duas críticas se iluminam reciprocamente, antes de mais nada porque 

Marx sublinha com ênfase a situação histórica similar destas duas 

orientações clássicas, já que reconheceu a expressão burguesa 

ideologicamente mais elevada da sociedade capitalista com todas as suas 

contradições
211

 

 

 Na medida em que Marx notava a necessidade das categorias da dialética para 

desvendar a economia política burguesa, também se convencia de que a dialética, em sua 

versão hegeliana, permanecia aprisionada no movimento do pensamento puro. Por isso, os 

Manuscritos ocupam lugar de destaque no desenvolvimento do método. A dialética hegeliana 

justificava as conclusões da economia política clássica, por não se dirigir à existência efetiva 

do homem. Diz Marx: 

 

Mas na medida em que Hegel apreendeu a negação da negação – conforme a 

relação positiva que nela reside, como a única e verdadeiramente positiva, e 

conforme a relação negativa que nela reside, como o ato unicamente 

verdadeiro e como o ato de auto-acionamento de todo ser – , ele somente 

encontrou a expressão abstrata, lógica, especulativa para o movimento da 

história, a história ainda não efetiva do homem enquanto um sujeito 

pressuposto, mas em primeiro lugar ato de produção, história da geração do 

homem
212

. 

 

 A dialética é a chave para a compreensão das relações sociais ao longo da história, 

mas somente quando tomada a partir da produção da vida real, ou seja, a partir do movimento 

da vida real. Marx entende haver dois erros na dialética hegeliana: Em primeiro lugar, a 

apreensão de Hegel da essência estranhada humana como movimento puro do pensamento 

que termina com o saber absoluto. Toda história e toda exteriorização não passam, portanto, 

da produção do pensar puro e todo estranhamento consiste na oposição entre o pensar puro e a 

efetividade sensível. Em segundo lugar, o espírito como verdadeira essência do homem. Se, 

por um lado, o conhecimento da essência espiritual do homem requer que a consciência 

                                                 

 É verdade que a crítica à filosofia hegeliana já está presente em obras como Crítica da Filosofia do Direito de 

Hegel, entretanto, a crítica da filosofia e da dialética hegelianas feita sobre bases particularmente materialistas 

aparece pela primeira vez nos Manuscritos. 
211

 LUKÁCS, Gyögy. O Jovem Marx e Outros Escritos de Filosofia. Op. Cit. p. 181. 
212

 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 118-9. (WERKE, p. 570). Grifos do autor. 



145 

 

 

humana seja sensivelmente humana, por outro, as obras humanas são tidas como 

essencialmente espirituais. O Estado, a sociedade e tudo mais são essencialmente espirituais. 

 Em sua versão especulativa, a dialética não responde às questões da realidade 

histórica. O objeto apropriado pelo pensamento teria de ser analisado como princípio, como 

sujeito do pensamento, e não mais como seu predicado. O apropriar-se do objeto não pode ter 

como princípio a consciência de si hipostasiada, mas o real em sua materialidade e 

complexidade. Para Marx, é preciso superar o objeto da consciência, pois a objetividade 

abstrata não corresponde à essência humana, uma vez que o objeto a ser reapropriado pela 

consciência não é unilateral, ele não retorna simplesmente à consciência, mas precisa ser 

desvendado, desbravado pelo pensamento. 

 Eis uma contribuição fundamental para a educação em uma perspectiva marxiana. A 

exterioridade é o objeto da consciência, que deve ser apropriado pelo pensamento, 

interiorizado. O objeto é, antes de tudo, o próprio ser humano exteriorizado e, portanto, é 

objeto posto ao vir a ser do homem. Tanto para Marx quanto para Hegel, o homem em 

questão é o indivíduo moderno. Mas é em Marx que o homem é entendido como ser que se 

exterioriza como subjetividade essencialmente objetiva e que se confirma em sua atividade e 

no produto dessa atividade, portanto, como ser cuja essência é histórica. 

 

O ser objetivo atua objetivamente e não atuaria objetivamente se o objetivo 

não estiver posto em sua determinação essencial. Ele cria, assenta apenas 

objetos, porque ele é apenas assentado mediante esses objetos, porque é, 

desde a origem, natureza. No ato de assentar não baixa, pois, de sua “pura 

atividade” a um criar do objeto, mas sim seu produto objetivo apenas 

confirma sua atividade objetiva, sua atividade enquanto atividade de um ser 

natural objetivo
213

. 

 

 Como ser histórico, o objeto da consciência do homem é, para Marx, externo ao 

indivíduo, enquanto que para a filosofia hegeliana esse objeto é a própria consciência de si. 

Com esta inversão, Marx põe fora do indivíduo aquilo que Hegel havia localizado dentro; 

estabelece como externo aquilo que a dialética hegeliana havia dado como interno e vê como 

extrínseco ao homem o sentido de suas possibilidades e capacidades. A satisfação das 

carências só pode ser efetivada a partir da exterioridade da natureza. As carências são as 

confissões do corpo de que as possibilidades e capacidades humanas são exteriores ao 

                                                 
213

 Ibid, p. 126-7 (WERKE, p. 577). Grifos do Autor. 



146 

 

 

indivíduo. A natureza fora de si, independente, é o objeto do qual o ser deve se apropriar e 

integrar a si, ao seu corpo, como manifestação e confirmação de vida do próprio ser. 

 

Um ser que não tenha sua natureza fora de si não é nenhum ser natural, não 

toma parte na essência da natureza. Um ser que não tenha nenhum objeto 

fora de si não é nenhum ser objetivo. Um ser que não seja ele mesmo objeto 

para um terceiro ser não tem nenhum ser para seu objeto, isto é, não se 

comporta objetivamente, seu ser não é nenhum [ser] objetivo
214

. 

 

 Um ser, então, que não encontre a realização e a confirmação de si como manifestação 

de vida na exterioridade, na natureza e nos objetos externos a ele e dele independentes, é um 

não ser, não existe. O humano só pode existir, como ser sensível, se os objetos que confirmam 

sua vida forem externos a ele, quando as pulsões que o confirmam como ser dotado de 

poderes e faculdades existirem fora dele, quando os objetos externos a ele se constituírem 

como objetos de sua necessidade. O indivíduo só confirma sua existência na exteriorização de 

objetos reais, cada objeto externo a ele é uma confirmação de sua própria existência. 

 Neste ponto reside a inversão materialista de Marx em relação à filosofia e à dialética 

hegelianas. O ser único, conforme o entendimento marxiano, não tem um objeto fora de si e, 

portanto, não pode existir. A partir do momento em que se admite o ser único, é preciso 

admitir este ser como outro de si mesmo, como realidade diferente de si, tornando-se objeto 

de si mesmo. Em Marx um ser que não é objeto de outro ser supõe a inexistência do ser. Na 

síntese de Costa: “Vê-se que Marx procura centrar sua posição no reconhecimento do ser 

enquanto objetividade sensível afirmando, no entanto, que na vida humana o caráter 

relacional da objetividade se transforma em motor que a impulsiona à atividade”
215

. 

 Um ser não objetivo, então, é apenas um não existente. Só é verdadeiro o ser para o 

qual o objeto está fora de si, o ser obrigado a relacionar-se com o objeto efetivo confirma-se 

como ser efetivo. O caráter relacional é a negação do objeto fora de si, seja esse objeto uma 

coisa ou o outro indivíduo, na negação o ser se confirma, se distingue e se efetiva como ser 

carente, padecente. A negação do objeto exterior pelo ser sensível só pode ser gesto de 

sofrimento porque significa perder-se de si a fim de retornar a si como ser transformado. “Ser 

                                                 
214

 Ibid, p. 127 (WERKE, p. 578). Grifos do Autor. 
215

 COSTA, Mônica H. M. da. A Exteriorização da Vida nos Manuscritos Econômico-Filosóficos de 1844. In: 

Ensaios AD Hominem. São Paulo: Estudos e Edições AD Hominem; nº 1 Tomo IV, 2001 (pp. 165 – 214), p. 

168. 



147 

 

 

sensível, isto é, ser efetivo, é ser objeto do sentido, ser objeto sensível, e, portanto, ter objetos 

sensíveis fora de si, ter objetos de sua sensibilidade. Ser sensível é ser padecente”
216

. 

 O pensar não pode ser uma efetividade em si mesmo, não pode ser pensar para si 

mesmo e não pode ser também pensar unicamente para fora de si. O pensar necessita dos 

sentidos para captar a realidade que é, por sua vez, realidade humana, pois já foi tocada e 

transformada historicamente pelo ser humano. Os objetos dos sentidos humanos são, ao 

mesmo tempo, herança histórica e devir, passado e futuro, permanência e transformação. A 

fixação da individualidade só existe como fixação do ser genérico. Não há individualidade 

que se forme sem a determinação da história produzida pelas gerações de homens e mulheres 

que trabalharam, amaram, lutaram, padeceram, enfim, existiram. A individualidade do século 

XXI é determinada de modo essencialmente diferente da individualidade do século XI, pois a 

essência dos objetos sensíveis externos já está fundamentalmente transformada. 

 Esta formulação de Marx é oposta a Hegel, para quem o objeto é nulo e o saber é o 

único vir a ser da consciência na medida em que esta sabe o ser não distinto do objeto. A 

autoexteriorização da consciência é o saber mais e melhor do objeto não distinto, apenas em 

sua aparência
217

. Esta é a ilusão da especulação, que apresenta a consciência fingindo ser 

efetivamente. Marx entende que a consciência de si, em Hegel, não atinge a esfera da 

sensibilidade, da vida real, porque está retida no puro pensar. Ademais, quando a consciência 

suprassume o objeto enquanto autoexteriorização, termina por confirmar esse mesmo objeto 

exteriorizado, restaurando-o, ou seja, confirma a aparência do objeto
218

. 

 Para Marx, então, é impossível à filosofia e à dialética hegelianas alcançar o objeto a 

partir do pensamento puro, sendo necessária uma inversão materialista do idealismo 

hegeliano. Este talvez seja o principal contributo ao método marxiano advindo dos 

Manuscritos Econômico-Filosóficos de 1844, “cuja originalidade inovadora reside [...] no fato 

de que, [...] as categorias econômicas aparecem como as categorias da produção e da 

reprodução da vida humana, tornando assim possível uma exposição ontológica do ser social 

sobre as bases materialistas”
219

. 

 Resulta da filosofia hegeliana um ser humano considerado como objetivação do 

espírito absoluto e não como ser condicionado socialmente, um ser cuja liberdade só se pode 

                                                 
216

MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 128. (WERKE, p. 579). Grifos do Autor. 
217

 Cf. MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Op. Cit. p. 128-9. (WERKE, p. 580). 
218

 Cf. Ibid. p. 130, (WERKE, p. 581). 
219

 LUKÁCS, György. Para uma Ontologia do Ser Social I. Op. Cit. p. 284-5. 



148 

 

 

concretizar na realidade do Estado moderno. Em Hegel, então, o homem moderno ganha as 

nuances de um ser que se desenvolve na direção da autorrealização do espírito na forma do 

Estado. O elemento especificamente humano da autoconstrução na relação com a natureza é 

muito restrito na filosofia hegeliana, na explicação de Mészáros: “certamente, nessa 

concepção, o espaço para as determinações históricas reais, isto é, determinações que 

reconheceriam o peso objetivo do passado e do presente sem bloquear o futuro, teria que ser 

extremamente limitado”
220

. 

 Como para Marx o ideal é a manifestação do real, e o real não exprime a contemplação 

idealista conveniente à realização do espírito, foi necessário fazer a crítica do método 

especulativo, posto que na filosofia hegeliana em particular, e na filosofia idealista em geral, a 

substância e a essência das coisas são concebidas a partir da ideia de realidade e não da 

realidade mesma: se há uma ideia de homem, então os homens concretos derivam da ideia 

absoluta de homem. Não importa, para o método especulativo, partir do próprio homem, isto 

significaria tomar o efeito pela causa. Diferente disto, para Marx a investigação não pode 

partir da ideia abstrata, mas deve ser a investigação que busca imergir, adentrar, desvendar o 

objeto real concreto. 

 Marx faz isso em A Sagrada Família
221

, de 1845, obra que contém muitas anotações 

retiradas dos Manuscritos. Nesta primeira parceria com Engels, encontra-se a crítica aos 

filósofos hegelianos de esquerda. No capítulo intitulado “O Mistério da Construção 

Especulativa”, Marx analisa a construção especulativa em geral, que concebe a criação do 

mundo material a partir de categorias abstratas, ou, o passar do ser conceitual irreal a um ser 

conceitual real, ou ainda, o passar da ideia geral, do conceito universal, para as categorias 

concretas. Para essa análise, o filósofo alemão utiliza a metáfora das frutas

. Em essência, o 

indivíduo forma a representação “a fruta” a partir das frutas reais para, em seguida, imaginar a 

representação obtida a partir das frutas reais como algo externo a ele, como algo existente fora 

dele, chegando a considerar a representação como a verdadeira essência da fruta real. Assim, 

“a fruta” é estabelecida como substância das frutas reais. 

 

                                                 
220

 MÉSZÁROS, István. Filosofia, Ideologia e Ciência Social. São Paulo: Boitempo, 2008, p. 132. 
221

 MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Sagrada Família. Op. cit. 

 Será interessante exercício o leitor substituir o conceito universal “a fruta”, na exposição de Marx, pelo 

conceito universal “o ser”, mais adequado à construção especulativa. Ou, ainda, o conceito universal “o 

Homem”. Este exercício ajudará a esclarecer o modo pelo qual o pensamento idealista (especulativo) desenvolve 

suas categorias. 



149 

 

 

Digo, portanto, que o essencial da pêra não é o ser da pêra, nem o essencial 

da maçã é o ser da maçã. Que o essencial dessas coisas não é sua existência 

real, passível de ser apreciada, através dos sentidos, mas sim, o ser abstraído 

por mim delas e a elas atribuído, o ser da minha representação, ou seja, “a 

fruta”. É certo que meu entendimento finito, baseado nos sentidos, distingue 

uma maçã de uma pêra e uma pêra de uma amêndoa, contudo, minha razão 

especulativa considera esta diferença sensível algo não essencial e 

indiferente
222

. 

 

 A filosofia idealista retira a essência da coisa e a eleva a uma ideia abstrata, externa à 

própria coisa. A “substância” é o ideal pensado, a verdadeira essência das coisas. Deste modo, 

a essência não é mais a coisa real, perceptível aos sentidos, mas uma ideia atribuída a ela e 

que a ela só corresponde idealmente, uma vez que não pode ser efetivada em cada coisa a não 

ser abstratamente. A substância é a categoria especulativa geral. Todas as frutas passam a 

possuir a mesma substância: o ser “a fruta”. Passam então a ser reconhecidas, acima de tudo, 

como “fruta”, substância geral, e as frutas reais não expressam mais sua essência material, 

real, física, mas apenas o atributo de sua representação substancial ideal: “a fruta”. Já a maçã, 

a pêra e a amêndoa aparecem para o pensamento especulativo como as formas da substância. 

A percepção imediata distingue entre as formas, mas é o pensamento especulativo que declara 

a universalidade da essência, aquilo que está na maçã, na pêra e na amêndoa, mas que não se 

percebe imediatamente a não ser pela reflexão especulativa. 

 Pela substância universal é preciso chegar à forma particular dos diferentes tipos de 

fruta materiais e concretas. Marx observa, porém, que é muito difícil, a partir da representação 

abstrata, engendrar as frutas reais, pois é necessário ao pensador especulativo perguntar 

porque a substância universal se particulariza nas formas das diferentes frutas. Corre-se o 

risco de adaptar a concretude material da fruta à categoria abstrata, uma vez que a variedade 

de formas contradiz a intuição especulativa da unidade, da substância universal. 

 A resposta do pensamento especulativo a esta questão é a constatação de que “a fruta”, 

substância universal, não é algo inerte e morto, mas ao contrário, é dinâmica e viva. A 

substância universal é puro movimento que diferencia-se de si em seu devir. Há aqui o 

movimento da transcendência de si na dinâmica que faz das formas particulares elementos 

necessários à existência da substância universal “a fruta”. A existência das formas particulares 

é essencial para a explicação da própria “fruta”. Na síntese de Marx: 

 

                                                 
222

 Ibid. p. 72 (WERKE, p. 60). Grifo do autor. 



150 

 

 

“A fruta” já não é mais, portanto, uma unidade carente de conteúdo, 

indiferenciada, mas sim uma unidade na condição de “totalidade” das frutas, 

que acabam formando uma “série organicamente estruturada”. Em cada 

fase dessa série “a fruta” adquire uma existência mais desenvolvida e mais 

declarada, até que, ao fim, na condição de “síntese” de todas as frutas é, ao 

mesmo tempo, a unidade viva que contém, dissolvida em si, cada uma das 

frutas, ao mesmo tempo em que é capaz de engendrar a cada uma delas, 

assim como, por exemplo, cada um dos membros do corpo se dissolve 

constantemente no sangue ao mesmo tempo em que é constantemente 

engendrado por ele
223

. 

 

 A forma é a aparência do geral. No método especulativo parte-se do global idealizado 

e as coisas são aparência, manifestação desse geral. A diferença entre as formas não é 

essencial, a verdadeira diferença só pode ser estabelecida pela razão especulativa. Depois de 

fazer a abstração e chegar à substância geral, a especulação precisa voltar à realidade para ter 

uma aparência de conteúdo real. Porém, para Marx, é impossível ao método especulativo sair 

da abstração para o real sem renunciar à própria abstração. O problema fundamental da 

construção especulativa é que a ideia não explica a realidade, se não for construída a partir da 

realidade. Isto porque se deve partir do real para chegar ao abstrato. Partir do abstrato não faz 

chegar ao real e, na construção especulativa, a ideia abstrata na verdade substitui a realidade 

ao ponto de as coisas reais perderem sua existência concreta e se apresentarem como forma, 

aparência, da ideia. As coisas reais deixam de ter existência própria. O problema de se partir 

da ideia é a homogeneização das diferenças do mundo real. 

 

O que interessa fundamentalmente à filosofia especulativa é, portanto, o ato 

de engendrar a existência dos frutos reais e profanos e o fato de dizer de um 

modo misterioso que há maçãs, pêras, amêndoas e passas. Mas as maçãs, 

pêras, amêndoas e passas que voltamos a encontrar no mundo especulativo 

não são mais do que maçãs aparentes, pêras aparentes, amêndoas aparentes 

e passas aparentes, pois são momentos vitais “da fruta”, desse ser intelectivo 

abstrato e, portanto, seres intelectivos abstratos elas mesmas
224

. 

 

 A especulação reencontra as frutas reais apenas como significado sobrenatural. 

Quando o pensamento especulativo retorna da abstração para as frutas reais, atribui a elas 

significados abstratos que não brotaram do solo real, mas do pensamento. Uma conexão 

abstrata se fixa entre as frutas reais, por serem todas elas emanações “da fruta”. Marx chama 

essa conexão de “mística”, pois o interesse fundamental da especulação é demonstrar a 

                                                 
223

 Ibid. p. 73-4 (WERKE, p. 61). Grifos do autor. 
224

 Ibid. p. 74 (WERKE, p. 61-2). Grifos do autor. 



151 

 

 

unidade do conceito em suas manifestações e como tal conceito se realiza em cada uma das 

frutas particulares. As frutas não possuem mais valor em suas características materiais, “mas 

sim em sua característica especulativa, através da qual ela assume um lugar determinado no 

processo vital ‘da fruta absoluta’”
225

. 

 Um dos problemas mais emblemáticos dessa construção especulativa é a necessidade 

de adaptar os dados da realidade material aos esquemas abstratos. Assim, as propriedades 

materiais que definem os objetos passam a ser adaptadas ao intelecto abstrato, furtando aos 

objetos materiais aqueles elementos que não estão de acordo com a construção especulativa. 

A própria atividade do intelecto especulativo procura fazer com que a representação abstrata 

reflita a coisa em si. “Desta maneira, esse procedimento metodológico, que é uma exposição 

dissimulada, e não real, da própria coisa, leva o homem a tomar o desenvolvimento 

especulativo como real e o desenvolvimento real por especulativo”
226

. 

 A partir da constatação de Chagas, cabe uma reflexão sobre o discurso da 

emancipação pela educação em particular, e sobre a educação sob a égide do capitalismo em 

geral. Tendo por fundamento uma concepção abstrata de liberdade que se realiza como ideal 

educacional no interior da ordem social do capital, as concepções ditas emancipatórias tratam 

a liberdade como uma categoria especulativa que não reflete a realidade, mas a adapta, tal 

qual uma cama de Procusto, àqueles ideais abstratamente concebidos, desconsiderando por 

completo a realidade objetiva. Nessas concepções, a realização plena da liberdade e da 

emancipação está circunscrita à realização plena do Estado burguês. A conexão entre a 

concepção abstrata e a educação real é a crença de que toda realidade efetiva do contexto 

educacional seja uma emanação da ideia de educação emancipatória. 

 O conceito especulativo de educação teria uma unidade que se realiza em cada uma 

das manifestações particulares, por isso, o regionalismo, o multiculturalismo, a realidade local 

e o subjetivismo ganham ênfase nas propostas ditas emancipatórias, pois eles demonstram a 

unidade do conceito abstrato e sua realidade objetiva deixa de ter importância, pois só possui 

valor a construção especulativa de “educação emancipatória”. Deste modo, a educação 

substitui o real pela representação abstrata desse real e, quando realiza sua intervenção, o faz a 

partir de categorias abstratamente construídas, que não correspondem à realidade concreta, 

obrigando à exposição dissimulada do real, a fim de que ele se encaixe na abstração, e não 

                                                 
225

 Ibid. p. 74. (WERKE, p. 62). Grifos do autor. 
226

 CHAGAS, Eduardo F. O Método Dialético em Marx. In: JIMENEZ, S; OLIVEIRA, J. L. de; SANTOS, D. 

Marxismo, Educação e Luta de Classes. Fortaleza: EDUECE/IMO/SINTSEF, 2008, p. 50. 



152 

 

 

que a abstração tenha como ponto de partida o real. Esta não é, como se verá, uma postura 

politicamente desinteressada ou ingênua, mas uma postura de conservação do existente. 

 Marx demonstra, a partir da metáfora das frutas, como a ideia passa a ter primazia 

sobre a materialidade que, impotente, é o campo para sua realização. É importante ressaltar 

que o filósofo alemão não nega a abstração, como já foi visto no item sobre o materialismo, 

mas a afirma como capacidade intelectiva do ser humano em sua infindável relação 

metabólica com a natureza. Sem a abstração, o ser humano seria incapaz de proceder às 

análises fundamentais, tornando impossível a existência do mundo especificamente humano. 

Mas Marx traz a abstração para sua base material ao operar a inversão do método hegeliano. 

 

Para o idealismo especulativo, a ideia é, como se notou, o demiurgo (o 

sujeito) do real, pois este é produto do pensamento que se aprofunda em si, 

movimentado em si mesmo. Assim sendo, o movimento do pensamento 

aparece aqui como ato produtor e o mundo produzido surge como realidade 

única. Hegel confunde, no dizer de Marx, o processo lógico com o real, 

tomando este apenas como fenômeno, aparição do lógico, escamoteando, 

assim, suas contradições e conflitos. A dialética hegeliana é a dialética do 

pensamento puro
227

. 

 

 O pensamento puro, como já foi dito, é para Marx a inversão do real e, daí vem a 

necessidade do filósofo alemão de inverter a inversão e recolocar o movimento do real sobre 

os próprios pés. Neste ponto reside a crítica de Marx à dialética hegeliana. O método de Hegel 

transcende o objeto, mantém-se por cima do finito, transformando-o em objeto da ideia e do 

pensamento e, com isto, justifica o modo pelo qual se organiza a própria sociedade, 

concebendo-a como um produto da ideia. 

 

A ilusão idealista de Hegel surge [...] precisamente porque o processo 

ontológico do ser e da gênese é aproximado em demasia do processo do 

compreender, necessário no plano cognoscitivo; aliás, este último chega a 

ser entendido como o substituto e até mesmo como uma forma 

ontologicamente superior do primeiro
228

. 

 

 Fica assim decifrado o mistério da construção especulativa, exposto por Marx na 

metáfora das frutas. A ideia é a substância infinita que engendra a matéria. O Estado é o 

universal infinito, o espírito ativo que se opõe à matéria passiva. Desta forma, para entender o 

papel político da educação a partir da construção especulativa, é necessário entender que, em 

                                                 
227

 Ibid. p. 50. 
228

 LUKÁCS, György. Para uma Ontologia do Ser Social I. Op. Cit. p. 288. 



153 

 

 

Hegel, cabe ao Estado apresentar a solução para as desigualdades sociais, posto que se trate 

do espírito ativo. Cada questão material deverá então encontrar uma solução política 

conforme a racionalidade do Estado
229

. A ideia é o demiurgo da realidade na construção 

especulativa e justifica a existência da realidade tal qual ela é. Na explicação de Chagas: 

 

Com efeito, o procedimento metodológico usado aqui por Hegel é o 

seguinte: a Ideia (Estado) é o sujeito determinante, o princípio fundante, e os 

sujeitos reais, a família e a sociedade civil, são predicados, momentos 

objetivos da ideia. Marx inverte esta orientação de Hegel e faz do elemento 

real (a sociedade civil) o verdadeiro sujeito, no qual o pensamento (o Estado 

Político) é tão somente sua manifestação. Em outros termos, se em Hegel há 

a inversão do empírico em especulativo, pois, para ele, a Ideia é o demiurgo 

da realidade, para Marx a realidade efetiva é o demiurgo do pensamento; isto 

significa que Marx põe como condicionado, determinado, produto ou 

predicado (o Estado) o que Hegel considera condicionante, determinante, 

produtor ou sujeito, e situa como sujeito (a sociedade civil) o que Hegel 

julga predicado
230

. 

 

 O método dialético de Hegel mistifica a existência real ou material do Estado, uma vez 

que não toma como ponto de partida os sujeitos reais que definem sua natureza e conteúdo. O 

mesmo ocorre quando o método especulativo toma a produção humana como objeto. A 

história real é exposta como expressão abstrata, lógica e especulativa. Em Hegel a história é o 

resultado do desenvolvimento da produção do Espírito abstrato, posto que somente o espírito 

constitua a autêntica essência do homem. Todas as manifestações materiais, como por 

exemplo, a riqueza, o poder do Estado, a sociedade civil, a estratificação em classes sociais 

são, em Hegel, fenômenos espirituais. Estas questões são absolutamente indispensáveis para 

se pensar o papel político da educação, posto que não se trate de uma concepção ingênua, 

mas, ao contrário, de uma justificação para as relações sociais existentes. As concepções de 

educação que a tomam como emancipatória no interior da ordem social do capital assumem a 

postura política da conservação e perenização sociabilidade burguesa. 

 

 

 

 

                                                 
229

 Cf. LÖWY, Michael. Política. In: RENAULT, Emmanuel; DUMÉNIL, Gérard; LÖWY, Michael. Ler Marx. 

São Paulo: Editora UNESP, 2011, p. 18. 
230

 CHAGAS, Eduardo F. O Método Dialético em Marx. In: JIMENEZ, S; OLIVEIRA, J. L. de; SANTOS, D. 

Marxismo, Educação e Luta de Classes. Fortaleza: EDUECE/IMO/SINTSEF, 2008, p. 58-9 (pp 45-62). 



154 

 

 

3.1.3 O Método Marxiano e a Educação 

 

 Marx atribui importância fundamental aos momentos da investigação e da exposição 

para a efetivação do método. A investigação é o momento da apropriação da realidade 

material pelo pensamento em seus pormenores, em seu desenvolvimento histórico, em suas 

contradições e em suas conexões, ou seja, é o apoderar-se da matéria em suas múltiplas 

determinações, é a reconstrução do real imediato pelo pensamento como real concreto. 

Somente quando esse movimento de apropriação é realizado se pode proceder à exposição da 

realidade material, como reflexão sobre o real que, para o observador menos atento, pode 

parecer uma construção a priori do pensamento. Nas palavras de Marx: 

 

Sem dúvida, deve-se distinguir o modo de exposição segundo sua forma, do 

modo de investigação. A investigação tem de se apropriar da matéria [Stoff] 

em seus detalhes, analisar suas diferentes formas de desenvolvimento e 

rastrear seu nexo interno. Somente depois de consumado tal trabalho é que 

se pode expor adequadamente o movimento real. Se isso é realizado com 

sucesso, e se a vida da matéria é agora refletida idealmente, o observador 

pode ter a impressão de se encontrar diante de uma construção a priori
231

. 

 

 Embora os momentos da investigação e da exposição tenham suas especificidades, 

eles não podem ser distanciados ou separados. Isso significaria a redução na compreensão da 

essência da realidade. Para a educação, é fundamental que a investigação e a exposição se 

constituam como elementos da formação humana, evitando assim o reducionismo das 

construções apriorísticas baseadas na “experiência pessoal”, subjetivistas, sem que tal 

experiência seja investigada e compreendida em suas contradições e em seu desenvolvimento 

histórico. 

 Chagas
232

 explica que o método de Marx diz respeito à reconstrução, no plano ideal, 

do movimento imanente do objeto de estudos, que não se dá à compreensão nem pela 

experiência direta (empiricista) e nem pela vontade subjetiva (idealista) puramente. Esclarece 

ainda o autor que o real imediato deve ser reconstruído e reproduzido pelo pensamento (não 

construído ou produzido) como categoria mental concreta. Por isso mesmo, na perspectiva 

marxiana, a investigação do objeto deve constituir-se como a apropriação das determinações 

do próprio objeto pelo pensamento como apropriação analítica, reflexiva, cujo objetivo é 

                                                 
231

 MARX, Karl. Pósfácio da 2ª Edição. In: Op. cit. p. 90. (WERKE, p. 27).  
232

 Cf. CHAGAS, Eduardo F. O Método Dialético em Marx. In: Op. Cit. p. 61. 



155 

 

 

avançar para além da aparência e da imediaticidade do objeto. Como já foi exposto no 

presente capítulo, o método dialético de Marx é oposto à filosofia hegeliana, contrário à 

economia política e ao empirismo imediatista, porque o filósofo alemão entendeu serem eles 

incapazes de apreender a lógica e a racionalidade imanentes ao real, ao passo que: 

 

O método dialético de Marx tem como sujeito o próprio real, a lógica da 

coisa e não a coisa da lógica, do conceito, razão pela qual ele nem é um 

método subjetivista, tal como o idealismo especulativo acrítico e abstrato, 

que pressupõe um pensamento autonomizado enquanto demiurgo do real, 

isto é, um sujeito que dá, a partir da ideia, sentido à realidade, tomando-a 

como um caos desordenado, nem um método puramente objetivo, como o 

empirismo acrítico, o positivismo, que toma o pensamento como atividade 

passiva e a realidade como algo já acabado, pronto, dada imediatamente pela 

experiência direta, assumindo e ratificando ingenuamente a sua existência 

empírica, positiva
233

. 

 

 Essa é uma reflexão significativa para a educação. A partir da investigação analítica e 

reflexiva do objeto, pressuposta pelo método marxiano, pode-se evitar as tendências 

subjetivistas e imediatistas em educação. Quando se trata de categorias como emancipação e 

política, por exemplo, é preciso refutar a ideia de que o indivíduo isolado, em sua atitude 

particular, seus gostos e interesses singulares unicamente, deva dirigir o processo e as ações 

educativas. O subjetivismo e o imediatismo não encontram eco no método de Marx, porque 

refletem uma concepção acrítica da realidade, implicando uma permanência na 

superficialidade do fenômeno, sem desvendar-lhe a essência. Tanto a ideia de que o indivíduo 

isolado seja capaz de educar-se a si próprio quanto de que seja pelo fazer “prático” que o 

conhecimento se constrói, quando tomadas como centro do processo educacional, refletem 

unicamente a imediaticidade da coisa, e não a coisa em sua essência. 

 Retirando o invólucro místico das concepções subjetivistas e imediatistas, o método 

dialético de Marx desvenda a essência do objeto. Quando parte da existência real, a 

investigação analítica e reflexiva recusa a divisão entre pensamento e ação, entre fazer e 

pensar e, por isso, opõe-se à especulação e ao empirismo acríticos. Esta é uma posição 

firmada por Marx e Engels em A Ideologia Alemã (1845-6), obra em que consolidam a 

perspectiva dialética materialista, a partir da qual se entende, por exemplo, que as ideias 

pertencem a uma época, e não o contrário. A investigação do real ganha contornos formativos 

em Marx porque a teoria, para o filósofo alemão, só pode realizar-se na externalidade, no 

                                                 
233

 CHAGAS, Eduardo F. O Método Dialético em Marx. In: Op. Cit. p. 61. 



156 

 

 

objeto posto fora do homem. A teoria que adentra e se apropria da raiz do real torna-se força 

material. Na famosa passagem da obra, afirmam Marx e Engels: 

 

Os homens, ao desenvolverem sua produção e seu intercâmbio materiais, 

transformam também, com esta sua realidade, seu pensar e os produtos de 

seu pensar. Não é a consciência que determina a vida, mas a vida que 

determina a consciência. No primeiro modo de considerar as coisas, parte-se 

da consciência como do indivíduo vivo; no segundo, que corresponde à vida 

real, parte-se dos próprios indivíduos reais, vivos, e se considera a 

consciência apenas como sua consciência
234

. 

 

 Mas o real é contraditório, ele não se dá à compreensão imediatamente, a função da 

investigação reflexiva e analítica é buscar os fundamentos das contradições do real. A 

investigação, no método dialético de Marx, é formativa, ela pressupõe a realização do 

indivíduo na exterioridade do objeto, uma vez que sujeito e objeto não se separam, pois, se é 

verdadeiro, por um lado, que o sujeito é o investigador do real, por outro, não é o sujeito 

quem determina a realidade unicamente. As ideias são sempre ideias sobre alguma coisa e, 

para compreender seus fundamentos, é preciso entender que elas não são desprovidas de 

algum pressuposto. Para Marx o pressuposto do método são os seres humanos apreendidos em 

sua vida real e nas condições objetivas dessa vida real. E a vida real é repleta de contradições, 

plena de movimento. 

 As ideias não possuem existência autônoma, antes, elas só podem ser compreendidas a 

partir de condições materiais objetivas. Dito de outra forma, somente a partir da exterioridade 

objetivada é possível reconstruir idealmente o real, que possui uma essência para além da 

aparência imediata, fenomênica. Mas, longe de se caracterizar como imutável, a essência do 

real é pleno movimento de transformações, posto ser histórica. A essência do real só pode ser 

desnudada pela consciência tendo por base suas condições objetivas. A investigação que não 

ultrapassa a aparência é uma investigação parcial e inevitavelmente falseada: “Ali onde 

termina a especulação, na vida real, começa também, portanto, a ciência real, positiva, a 

exposição da atividade prática, do processo prático de desenvolvimento dos homens. As 

fraseologias sobre a consciência acabam e o saber real tem de tomar o seu lugar”
235

.  

 Para Marx e Engels, as ideias só podem existir quando são formas de apropriação do 

real. São, portanto, expressão do modo de ser, da forma como a realidade se apresenta. A 

                                                 
234

 MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 94. (WERKE, p. 27).  
235

 Ibid. p. 95. (WERKE. p. 27). 



157 

 

 

investigação analítica e reflexiva é aquela que, para além da aparência geral da realidade, 

busca apreender o movimento, a dinâmica das relações materiais, efetivas, que dão 

sustentação às ideias. No dizer dos autores: 

 

A produção de ideias, de representações, da consciência, está, em princípio, 

imediatamente entrelaçada com a atividade material e com o intercâmbio 

material dos homens, com a linguagem da vida real. O representar, o pensar, 

o intercâmbio espiritual dos homens ainda aparecem, aqui, como emanação 

direta de seu comportamento material
236

. 

 

 O método dialético de Marx não se apropria da realidade como mero conjunto de fatos 

isolados e estáticos, mas como movimento, como dinâmica com relações em seu interior. A 

realidade é mutável por ela mesma e também pelos indivíduos que são, em princípio, 

partícipes da realidade e, por sua vez, determinados por ela. Neste ponto cabe salientar que o 

indivíduo transformador da realidade não é o indivíduo isolado ou abstraído das relações 

sociais, mas o indivíduo social. Por isso a emancipação não pode ser a emancipação do 

indivíduo puramente, ou a emancipação no interior das relações sociais que aprisionam o 

trabalhador nos grilhões do assalariamento; tampouco a emancipação pode frutificar a partir 

unicamente da tomada de consciência do indivíduo. A totalidade da classe trabalhadora deve 

se apropriar da totalidade da realidade como atividade prática que demanda a consciência, 

mas, para apropriar-se da realidade, é preciso apropriar-se da totalidade da realidade, que 

condiciona o próprio processo de apropriação por parte do indivíduo. Para os trabalhadores, 

esta é uma condição fundamental, pois a emancipação humana passa necessariamente pela 

apropriação da totalidade das forças produtivas, conforme Marx e Engels: 

 

Essa apropriação é, além disso, condicionada pelos indivíduos que se 

apropriam. Somente os proletários atuais, inteiramente excluídos de toda 

autoatividade, estão em condições de impor uma autoatividade plena, não 

mais limitada, que consiste na apropriação de uma totalidade de forças 

produtivas e no decorrente desenvolvimento de uma totalidade de 

capacidades
237

. 

 

 Nas condições atuais da sociedade capitalista, a única alternativa para a transformação 

profunda está na apropriação da totalidade das forças produtivas, expressa na apropriação da 

totalidade dos instrumentos de produção. Esta é uma tarefa para a qual a educação se torna 

                                                 
236

 Ibid. p. 93 (WERKE, p. 26). 
237

 Ibid. p. 73 (WERKE, p. 68). 



158 

 

 

elemento preponderante, pois toda apropriação é uma forma de desenvolvimento das 

capacidades e potencialidades dos indivíduos, que exige a investigação analítica e reflexiva da 

realidade e a exposição crítica dessa mesma realidade. Uma tomada de consciência práxica, 

dinâmica e atuante é a única via possível para a emancipação da sociedade toda e é uma tarefa 

educacional, mas não pode reduzir-se apenas a tomar conhecimento das desigualdades. A 

tomada de consciência como atividade teórica precisa ser demandada pela miserável realidade 

dos trabalhadores, que está estranhada da riqueza social produzida. Conforme Lukács: 

 

Para o proletariado, conhecer com a máxima clareza sua situação de classe é 

uma necessidade vital, uma questão de vida ou morte, porque sua situação de 

classe só é compreensível quando toda sociedade pode ser compreendida, 

porque seus atos têm essa compreensão como condição prévia, inelutável. A 

unidade da teoria e da práxis é, portanto, apenas a outra face da situação 

social e histórica do proletariado. Do ponto de vista do proletariado, o 

autoconhecimento coincide com o conhecimento da totalidade; ele é, ao 

mesmo tempo, sujeito e objeto do seu próprio conhecimento
238

. 

 

 Evidencia-se o caráter formativo do método de Marx. Em sua essência, não pode ser 

separado da atividade crítica prática que, por sua vez, não pode ser desvinculada da apreensão 

da totalidade das relações sociais historicamente produzidas como totalidade contraditória. O 

conhecimento da realidade é fulcral para a emancipação. O próprio método de Marx tem suas 

origens nas condições desumanas, produtos históricos do capitalismo. Permanece, no entanto, 

o alerta: o fato de o método de Marx ter origem nas condições imediatas de desigualdade 

social não significa que a consciência de tais desigualdades seja dada imediatamente, é 

preciso que os trabalhadores investiguem a realidade, que a reconstruam e a transformem, e 

esta é uma tarefa que demanda a formação, que demanda uma instituição educacional que não 

se reduza ao subjetivismo e ao empirismo acríticos. Ainda com Lukács: 

 

A consciência do proletariado a respeito da realidade social, de sua própria 

condição de classe e de sua vocação histórica, e o método da concepção 

materialista da história também são produtos desse mesmo processo de 

evolução histórica, que o materialismo histórico – pela primeira vez – 

reconhece adequadamente e em sua realidade
239

. 

 

 A essência do método não pode, então, ser separada da atividade crítica prática. O 

conhecimento da realidade não pode ser desvinculado do ponto de vista do proletariado. 

                                                 
238

 LUKÁCS, György. História e Consciência de Classe. São Paulo: Martins Fontes, 2003, p. 97. 
239

 Ibid. p, 99. 



159 

 

 

Contudo, ainda que o método tenha origem nas condições concretas do proletariado, não 

significa que o conhecimento de sua condição de classe seja dada imediatamente. A 

efetivação da reconstrução do real pelo pensamento, a partir do próprio real, como concreto 

pensado, é uma demanda da própria realidade. Para a educação esta é uma questão decisiva, 

pois a permanência no empirismo é insuficiente para desvendar o real. A formação de seres 

humanos verdadeiramente capazes de superar o estranhamento do trabalho sob a égide do 

capitalismo, de tomar a história em suas mãos, passa pelo entendimento de que a educação 

assuma um caráter de totalidade, entendida aqui como a predominância do todo sobre as 

partes e que se apresenta em todos os domínios. Esclarece Lukács: 

 

A ciência proletária é revolucionária não somente pelo fato de contrapor à 

sociedade burguesa conteúdos revolucionários, mas, em primeiro lugar, 

devido à essência revolucionária do seu método. O domínio da categoria da 

totalidade é o portador do princípio revolucionário da ciência
240

. 

 

 Um projeto educacional voltado para a emancipação humana deve então partir do 

método de Marx, porque o desvendamento da essência do real necessita da perspectiva da 

totalidade, não atingida nem pelo empirismo da economia política clássica, nem pelo 

idealismo especulativo. Apesar das diferenças, em Marx estão sintetizados os métodos 

empirista e hegeliano, pois Marx parte do real, tal como os empiristas, mas diferentemente 

destes, o pensamento não é somente o reflexo do real espelhado no cérebro. Assimila também 

Hegel quanto à concepção do movimento, da transitoriedade, do potencial crítico e do esforço 

do pensamento ao trabalhar o conceito e reconstruir o objeto. Diferente de Hegel, entretanto, 

Marx entende ser o real o demiurgo das ideias. A reconstrução do real pelo pensamento como 

concreto pensado necessita considerar o real em suas contradições e em suas múltiplas 

determinações, partindo sim do real imediato, mas chegando ao real pensado, reconstruído 

pelo pensamento a partir das determinações da realidade efetiva, como concreto pensado. 

“Em síntese, o método da reconstrução do real por meio do pensamento e da exposição (ou 

apresentação) crítica desse próprio real”
241

.  

 Este pressuposto do método é importante para a educação, pois a apreensão do mundo 

necessita ser a apreensão de objetos externos ao indivíduo, que não se dão à compreensão 

simplesmente por existirem. A confirmação do indivíduo como indivíduo humano está 

                                                 
240

 Ibid. p. 105-6. Grifos do autor. 
241

 CHAGAS. Eduardo F. O Método Dialético de Marx: investigação e exposição crítica do objeto. In: Síntese – 

Revista de Filosofia. Belo Horizonte: V. 38, nº 120, 2011, p. 69. 



160 

 

 

exatamente na existência de objetos exteriores a ele, não há possibilidade de ser humano sem 

que haja a apropriação da externalidade dos objetos reais que, por consequência, são objetos 

socialmente reais, pois já foram tocados e transformados por gerações de seres humanos 

anteriores ao indivíduo a ser educado. Somente o fato de terem existido gerações anteriores já 

nos obriga a uma existência determinada por suas produções. Explica Konder: “Cada geração 

encontra, legada pela geração anterior, determinada estrutura social organizada, determinado 

estatuto de propriedade, determinadas relações sociais de produção. Encontra, igualmente, 

determinadas forças sociais produtivas, desenvolvidas até um certo ponto que foi alcançado 

no tempo da geração precedente”
242

. 

 Pode-se acrescentar que o método de Marx, justamente por se contrapor ao empirismo 

imediatista e à especulação abstrata, constitui-se como valioso procedimento para a educação. 

Na medida em que parte do real, não como imediato fenomênico, mas como realidade 

histórico social que deve ser reconstruída pelo pensamento a fim de ser compreendida e 

superada, constitui-se como procedimento necessariamente formativo do pensamento crítico. 

Apropriar-se do movimento do real é um processo formativo porque impõe descobrir as 

determinações históricas nas quais estão assentadas as relações sociais. O conhecimento 

produzido pelas gerações anteriores de homens e mulheres que, através de seu trabalho, de 

suas reflexões, suas lutas e sacrifícios formam o solo no qual germinam os modos de ser e de 

viver do presente constitui a própria essência da educação a partir do método marxiano. É a 

apropriação do movimento do real como fundamento para a formação humana que eleva a 

consciência ao conhecimento da totalidade das relações na sociedade existente, com vistas a 

transformá-la em uma sociedade de homens e mulheres verdadeiramente livres. 

 

3.2 Educação e Política: a crítica do papel político da educação sob o capital 

 

 No bojo das considerações a respeito do método marxiano, não há elementos que 

apresentem uma alternativa “positiva” ou a elaboração de uma proposta “comunista” para a 

educação, bem como não há a determinação de uma “pedagogia” que se coloque como 

alternativa às condições existentes na sociedade capitalista no que tange à educação. O que é 

evidente a partir do método de Marx são os momentos da investigação e da exposição, 

formativos na medida em que exigem do sujeito que se aproprie da externalidade do mundo 

                                                 
242

 KONDER, Leandro. Marxismo e Alienação: contribuição para um estudo do conceito marxista de alienação. 

Op. cit. p. 50. 



161 

 

 

objetivado. Supor que, a partir disto, uma “pedagogia marxiana” possa ser extraída para 

fundamentar um encaminhamento comunista para a educação é uma contradição em termos. 

Sendo Marx um autor que muito parcimoniosamente falou sobre o comunismo, não teria ele 

razões para opinar sobre uma possível e futura “educação comunista”. 

 Mas, a partir do método de Marx é perfeitamente possível compreender as limitações e 

contradições da sociedade existente a fim de superá-las, bem como que o futuro da classe 

trabalhadora está ligado ao desenvolvimento humano, que lhe é negado e que passa pela 

organização e implementação de alternativas para a educação nos moldes da sociedade 

capitalista. Por isso, diante de uma forma societária degradante e desumana para o 

trabalhador, o caminho para a emancipação humana relaciona-se com uma formação que 

preserve as crianças e os jovens da degradação e da desumanidade (imanentes ao sistema do 

capital). Ainda, não se trata de uma idealista “educação do futuro”, mas de transformações na 

educação existente, tampouco se trata de reformar aquilo que está posto em termos de 

educação, mas, antes, de explorar as contradições expostas no próprio cerne da sociedade do 

capital, trazendo para junto dos interesses dos trabalhadores uma educação que 

instrumentalize a transformação social profunda. Nas palavras de Marx: 

 

A parte esclarecida da classe trabalhadora compreende muito bem, contudo, 

que o futuro de sua classe assim como o futuro da humanidade dependem 

completamente da educação de uma geração de trabalhadores adolescentes. 

Sabe que, acima de tudo, as crianças e os jovens trabalhadores devem ser 

protegidos dos efeitos perniciosos do sistema atual
243

. 

 

 Em Marx não há uma negação pura e simples da educação burguesa, mas a disposição 

de superá-la a partir de suas próprias contradições. A contradição expressa na educação é a 

contradição imanente à própria sociedade capitalista, qual seja, a da formação do cidadão em 

contradição com o interesse individual, reforçando o individualismo e a competição. Além 

disso, deforma a essência histórica do ser humano que, pelo trabalho, necessitou transmitir às 

gerações futuras os conhecimentos e conquistas acumulados. Sob o látego da produção 

capitalista, as possibilidades históricas que constituíram a essência humana e que dão origem 

às conquistas contemporâneas são deformadas e negadas, mantendo-se apenas aqueles 

elementos úteis à preparação pragmática para o trabalho estranhado. 

                                                 
243

 MARX, K. Instruktionen für die Delegierten des Provisirischen Zentralrats zu den einzelnen Fragen. In 

MARX, K. e ENGELS, F. Werke: September 1864 bis Juli 1870. Berlin: Dietz Verlag, 1975. Band 16, p. 194. 



162 

 

 

 Por isso, o modo pelo qual a educação deve proteger as crianças e os jovens dos 

perniciosos efeitos da sociedade capitalista é contribuindo para a superação da ignorância 

política acerca das desigualdades imanentes ao capitalismo, bem como a compreensão de que 

o verdadeiro interesse dos trabalhadores não é uma certificação para a escravidão assalariada, 

mas sim fruir plenamente da vida, coisa que só se pode efetivar pelo desenvolvimento integral 

do ser humano, impossível em uma organização social em que o sistema educacional não 

pode garantir que cada indivíduo conte com igualdade de condições sociais para desenvolver-

se diferentemente dos demais. Explica Konder: 

 

Mas a organização da sociedade baseada na propriedade privada não dá aos 

homens condições iguais para que eles se desenvolvam desigualmente. Os 

filhos dos capitalistas usufruem das vantagens de uma formação e de uma 

herança que não beneficiam os filhos dos operários. Em nome da 

desigualdade natural, o sistema sanciona uma desigualdade artificial e nega 

idênticas possibilidades de desenvolvimento aos indivíduos
244

. 

 

 As possibilidades para que a emancipação humana se efetive passam necessariamente 

pela transformação profunda da sociedade, o que implica a luta pelo poder político, através da 

qual os trabalhadores deverão tomar para si o processo de formação das gerações futuras, a 

partir de pressupostos completamente diferentes daqueles adotados pela sociedade burguesa. 

É evidente que a educação, por si só, não pode ser o centro irradiador da transformação social 

radical, mas a adoção de um processo de formação das gerações futuras pelos trabalhadores é, 

para Marx, o fermento dessa transformação. Nas palavras do autor:  

 

Não resta dúvida de que a inevitável conquista do poder político pela classe 

trabalhadora garantirá ao ensino teórico e prático da tecnologia seu devido 

lugar nas escolas operárias. Mas tampouco resta dúvida de que a forma 

capitalista de produção e as condições econômicas dos trabalhadores que lhe 

correspondem encontram-se na mais diametral contradição com tais 

fermentos revolucionários e sua meta: a superação da antiga divisão do 

trabalho. O desenvolvimento das contradições de uma forma histórica de 

produção constitui, todavia, o único caminho histórico de sua dissolução e 

reconfiguração
245

. 

 

 Da mesma forma que a educação não pode, por si só, ser o centro irradiador da 

transformação social, a tomada do poder político pelos trabalhadores tampouco pode se 

                                                 
244

 KONDER, Leandro. Marxismo e Alienação: contribuição para um estudo do conceito marxista de alienação. 

Op. Cit. p, 184. 
245

 MARX, Karl. O Capital: crítica da economia Política. São Paulo: Op. Cit. p. 558. (WERKE, p. 512). 



163 

 

 

efetivar sem a apropriação, pela classe trabalhadora, da totalidade dos instrumentos teóricos 

que somente pela educação podem ser transformados em força revolucionária. A educação da 

classe trabalhadora oferecida pelo Estado burguês, porém, atende inevitavelmente aos 

interesses que ele representa, constituindo-se como preparação para o mercado de trabalho a 

partir da assimilação de migalhas de conhecimentos, que não são suficientes sequer para uma 

formação mínima do trabalhador. 

 O Estado moderno, forjado historicamente como instância legitimadora e justificadora 

dos interesses do capital (como já foi visto anteriormente) é, também, o gerente e o regulador 

político da sociedade civil. O intelecto político, ou, a vontade política, é o dístico da função de 

regulação do Estado. A elaboração de legislação e de estratégias políticas que dão suporte e 

naturalizam as relações sociais historicamente construídas resultam no jogo de interesses em 

constante tensão no interior da sociedade civil. O Estado moderno é o depositário da defesa e 

da manutenção da ordem social capitalista e, portanto, seu interesse na educação não pode ir 

além dos interesses do capital na educação dos trabalhadores. Isto reduz as possibilidades do 

Estado em relação à superação das desigualdades sociais. Quando as possibilidades de 

superação de tais desigualdades dependem exclusivamente do intelecto político burguês, 

então são muito limitadas as possibilidades de que efetivamente sejam superadas, pois, ao ser 

depositário dos interesses do capital, o Estado dispõe do intelecto político como instrumento 

de perenização das desigualdades, e não de sua superação. 

 Com tal limitação, que não é opcional, mas histórica e imanente, a vontade política do 

Estado moderno fica reduzida à confirmação das relações capitalistas e, consequentemente, de 

suas contradições intestinas. Neste contexto, o interesse do Estado na educação deve ser 

compreendido como a confirmação e a consolidação das contraditórias relações sociais 

burguesas. A capacitação profissional como potencial de emancipação do trabalhador 

compreende dois aspectos problemáticos: o primeiro deles é o da impossibilidade do Estado 

em prover capacitação profissional a todos os trabalhadores. Como uma medida 

administrativa, a educação profissionalizante deveria ser oferecida em quantidade e qualidade 

para a totalidade dos trabalhadores, porém, tal não é possível, pois o Estado não possui os 

meios para encaminhar uma iniciativa universal de formação profissional dos trabalhadores. 

Com isto, aquilo que, segundo o intelecto político burguês, é emancipador, não pode 

emancipar a totalidade dos trabalhadores, consistindo em reforço das desigualdades sociais. 



164 

 

 

 O segundo aspecto é conceitual. Ao entender a educação como emancipadora pela 

preparação profissional, fica exposta uma concepção, tanto de educação quanto de 

emancipação, superficiais e insuficientes. Para o intelecto político burguês, educação é a 

assimilação de conhecimentos úteis para a empregabilidade do trabalhador, portanto, a 

formação politécnica consiste em capacitar o trabalhador em diversos ramos profissionais, 

garantindo sua empregabilidade; já emancipação é entendida como ascensão social. A 

mobilidade social é tomada como independência do trabalhador, como liberdade para 

consumir. Assim, a concepção de educação baseada no intelecto político burguês concebe a 

formação do trabalhador como preparação para o mercado de trabalho e empregabilidade 

como emancipação. Não pode haver engano mais deletério para os trabalhadores, posto que 

tal concepção naturaliza e eterniza sua condição de escravidão assalariada. 

 Em Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, por 

um Prussiano, de 1844
246

, já analisado neste trabalho no capítulo sobre a política, Marx refuta 

a tese segundo a qual as desigualdades sociais tenham como fundamento a vontade política. 

Segundo tal tese, o atraso político seria o responsável pela existência das desigualdades 

sociais e apenas o intelecto político mais avançado seria capaz de erradicar o mal social. Entre 

os elementos que apresenta para a refutação da tese, demonstra que o mais desenvolvido 

intelecto político de seu tempo (a Inglaterra do século XIX) não era capaz de superar as 

desigualdades sociais, uma vez que elas escapam completamente às suas possibilidades. O 

intelecto político burguês, posto em movimento pelo Estado, só pode lidar com as 

contradições inevitáveis como problemas administrativos, ou com soluções assistencialistas. 

Por fim, a culpa pela miséria recai sobre a incúria do pobre. 

 Na concepção burguesa, para que o indivíduo progrida e supere sua condição 

deficitária, a educação é o caminho mais seguro. A falta de formação e cultura do trabalhador 

é o motivo fundamental de sua miserável condição. Por não entender as leis que regem a 

sociedade, o trabalhador não é capaz de ascender socialmente e, por sua ignorância, promove 

rebeliões
247

. O fracasso em remediar a miséria é, conforme a concepção burguesa, causado 

pela má educação dos trabalhadores. Os indivíduos particulares que não cuidam de sua 

própria educação, são responsabilizados por sua condição miserável universalmente existente. 

                                                 
246

 MARX, K. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, de um Prussiano. 

Op. Cit. 
247

 Cf. Ibid. p. 50, (WERKE, p. 396). 



165 

 

 

 Trata-se de uma inversão absurda das razões que levam à desigualdade social e ao 

pauperismo. Ao explorar a força de trabalho, o capital rouba as possibilidades de formação 

humana do trabalhador, excetuando-se aquela educação que visa municiá-lo com os 

conhecimentos imediatamente necessários à ordem social. Até por isso, a formação do 

trabalhador para a manutenção das diferenças sociais criadas pelo próprio capital não podem 

ser superadas. Primeiro, a sociedade do capital exaure as forças físicas e intelectuais do 

trabalhador, transformando sua vida em uma não vida de luta diária contra a miséria de sua 

condição no trabalho e, depois, transforma a pobreza, a desigualdade e até mesmo os protestos 

contra as desumanas condições sociais sob o capital em responsabilidade do próprio 

trabalhador, culpando-o por ser bruto. 

 Mas, tomando-se como verdadeira a conclusão do intelecto político burguês, se a 

totalidade das crianças tivesse acesso à educação; se os trabalhadores não mais descuidassem 

de sua formação e passassem a compreender as leis que regem a sociedade capitalista, então 

não haveria mais rebeliões de trabalhadores e as desigualdades sociais seriam superadas? 

Com educação para toda a população pobre, a situação de gritantes desigualdades seria menos 

degradante? Como tal educação seria possível? Segundo o intelecto político burguês, fundado 

na vontade, o Estado pode decretar, como rito sumário, que todas as crianças sejam 

imediatamente matriculadas e educadas. Isto eliminaria a pobreza e a miséria? Marx responde 

a esta questão nos seguintes termos: “Para educar as crianças, é preciso alimentá-las e libertá-

las da necessidade de trabalhar para viver. Alimentar e educar as crianças abandonadas, isto é, 

alimentar e educar todo o proletariado que está crescendo, significaria eliminar o proletariado 

e o pauperismo”
248

. 

 Como o Estado burguês não tem interesse e tampouco poder para eliminar a pobreza, 

só pode recorrer a medidas paliativas, até porque não encontrará jamais no próprio Estado e 

na organização da sociedade os fundamentos dos males sociais. Para acabar com a dualidade 

da educação na sociedade burguesa, será preciso que se acabe com o proletariado e o 

pauperismo. Mas isto significa pôr fim ao próprio Estado burguês, que se assenta exatamente 

na contradição entre capital e trabalho e, portanto, não pode, por suas próprias forças, encetar 

o fim do proletariado e do pauperismo. Por isso, “por mais que os Estados tivessem se 

                                                 
248

 Ibid. p. 57, (WERKE, p. 400). 



166 

 

 

ocupado do pauperismo, sempre se ativeram a medidas de administração e de assistência, ou 

ainda mais, desceram abaixo da administração e da assistência”
249

. 

 Educar as crianças requer que estejam bem alimentadas, que haja uma condição prévia 

de igualdade na sociedade que possibilite o pleno desenvolvimento das capacidades humanas 

e que não haja luta de classes, caso contrário, a classe possuidora dos meios de produção 

emprega a força do Estado para eternizar a dependência do trabalhador. A educação como 

instituição pública, laica e independente politicamente do Estado não se efetiva na sociedade 

capitalista, ao contrário, embora seja em grande medida oferecida para todos, constitui-se 

como um mecanismo dependente das políticas de Estado que visam a manutenção das 

condições sociais vigentes e o alargamento da distância entre as classes, mantendo os 

trabalhadores dependentes não só do ponto de vista material, como também intelectual. Neste 

sentido, a intervenção do Estado na educação era repudiada por Marx por se constituir como 

mais um controle do aparato estatal burguês sobre o trabalhador. 

 A idealizada concepção de educação do intelecto político burguês não considera as 

contradições imanentes à própria ordem social capitalista, a não ser como defeitos pontuais, 

imperfeições contingentes que podem ser remediadas com a gestão pública, estatal, dos 

problemas. Tal concepção lança um véu sobre a expressão mais sombria e perversa da “falta 

de educação” do trabalhador: pela exploração extrema que obriga homens, mulheres e 

crianças a jornadas de trabalho desumanas, impossibilitando-lhes o ingresso em instituições 

de ensino, a própria organização societária burguesa encetou a miséria e a ignorância do 

trabalhador desde os primórdios do capitalismo. A atribuição de que seja a falta de educação 

do trabalhador a responsável pelas desigualdades sociais é uma demonstração dos limites da 

própria mentalidade política burguesa em lidar com as contradições imanentes ao capital. 

 Não é a falta de cultura (educação) dos trabalhadores que encaminha uma política 

pobre, mas a imposição dos interesses de classe é que gera uma expressão da política, 

assistencialista e de cunho técnico-administrativo, que encontra eco na pobreza que, por sua 

vez, não é culpa do pobre, mas da estrutura da sociedade que se baseia na apropriação privada 

da produção social. “Desse modo, o seu intelecto político tornou obscuras as raízes da miséria 

social, falseou o conhecimento dos seus objetivos reais e, desse modo, o seu intelecto político 

enganou seu instinto social”
250

. 

                                                 
249

 Ibid. p. 58, (WERKE, p. 400). 
250

 Ibid. p. 74, (WERKE, p. 407). 



167 

 

 

 Até mesmo a parte da burguesia que concebe a existência das desigualdades sociais só 

o faz em sua particularidade imediata. A falta de educação do pobre é uma particularidade que 

só pode ser compreendida no interior da universalidade das relações sociais que a engendram. 

Também as soluções inventadas pelo intelecto político burguês são particulares, como por 

exemplo, a legislação que torna a educação para todos compulsória. Na prática, tal legislação 

não é capaz de realizar seu intento, pois não vai além da proposta de uma educação para todos 

formal e ilusória, sem atacar o cerne das desigualdades sociais. 

 Em um texto de 1875, intitulado Crítica ao Programa de Gotha, Marx assenta as 

conclusões da juventude. Trata-se de um escrito crítico a respeito do programa do partido 

operário alemão. Por conta da unificação entre as organizações operárias alemãs (partido 

operário alemão, por um lado, e o partido social democrata, por outro), o esboço de seu 

programa comum chegou às mãos de Marx que prontamente tratou de apontar suas 

imprecisões e os problemas de seu conteúdo, pois não estava disposto a comprometer-se com 

tais ideias, que pendiam claramente para uma posição social democrata, conforme explica o 

próprio Marx em sua carta a Bracke
251

. 

 Organizado em quatro partes, este pequeno texto trata, ponto a ponto, os traços 

fundamentais do programa do partido operário alemão. Na quarta parte, dirige-se à educação, 

tecendo considerações sobre as proposições de uma educação igual para todos, oferecida pelo 

Estado.  

 

Educação Popular igual? Que se entende por isto? Acredita-se que na 

sociedade atual (que é a de que se trata), a educação pode ser igual para 

todas as classes? O que se exige é que também as classes altas sejam 

obrigadas pela força a conformar-se com a modesta educação dada pela 

escola pública, a única compatível com a situação econômica, não só do 

operário assalariado, mas também do camponês
252

. 

 

 Marx assume uma posição de classe contrária à abstrata “educação popular para 

todos” reclamada pelo partido social democrata alemão, entre outras coisas, porque conhecia 

muito bem as deletérias consequências da lei fabril inglesa e sua intencional ineficácia em 

implementar a educação para todos, uma vez que a sociedade existente não só não comporta 

                                                 
251

 Cf. Carta de Marx a W. Bracke. In: Marx, K. e Engels, F. Obras Escolhidas. São Paulo: Alfa Ômega, s/d, p. 

207-8, Vol. 2. Ver também: MARX, K. Brief na Wilhelm Bracke. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: 1839 bis 

1844. Berlin: Dietz Verlag, Band 19. p. 19. 
252

 MARX, K. Crítica ao Programa de Gotha. IN: MARX, K. ENGELS, Obras Escolhidas. São Paulo: Editora 

Alfa-Ômega, s/d, Vol. 2, p. 223. Ver também: MARX, K. Kritik des Gothaer Programms. In: MARX, K. e 

ENGELS, F. Werke: 1839 bis 1844. Berlin: Dietz Verlag, Band 19. p. 30. 



168 

 

 

uma tal iniciativa, como, fundamentalmente, não tem interesse algum em pôr ao alcance de 

todo o proletariado em formação os conhecimentos com potencial de emancipá-lo. Na 

sociedade existente, uma educação popular para todos significaria tornar igual, em qualidade 

e quantidade, o nível educacional dos filhos da classe possuidora e dos filhos da classe 

trabalhadora. Porém, seria necessário tirar da escravidão assalariada os filhos dos 

trabalhadores, uma vez que, para estes, o tempo destinado à escolarização consiste em uma 

diminuta quantidade de horas no interior de instituições destituídas dos recursos necessários à 

instrução minimamente suficiente. 

 Diante desta constatação, infere-se que Marx distingue dois níveis educacionais: um 

dirigido para a classe possuidora dos meios de produção e da superestrutura política, 

garantindo a conservação da dinâmica social existente; o outro nível educacional é o da 

instrução dos filhos dos trabalhadores, que não tem por princípio qualquer elevação espiritual, 

mas o reforçamento do treinamento para o trabalho estranhado, uma vez que põe em destaque 

a preparação profissional. Deste modo, o postulado do partido social democrata alemão soa 

idealista para Marx, pois se trata de uma tarefa impossível de ser realizada sem uma 

transformação profunda da sociedade. 

 Além do mais, o modelo educacional dual, completamente entregue aos interesses de 

perenização do capital, não é capaz de oferecer uma educação superadora dos limites de 

classe e, portanto, superadora do estranhamento. Tanto para os filhos das classes dirigentes 

quanto para os filhos dos trabalhadores, a educação é parcial, reducionista e fenomênica, pois 

está comprometida com os interesses políticos que, em momento algum, apontam para a 

elevação espiritual do ser humano. Então, exigir uma educação igual para todos a partir da 

mesma forma de organização societária que criou a dualidade dessa educação é, além de 

contraditória, impossível. 

 

Isso de educação popular a cargo do Estado é completamente inadmissível. 

Uma coisa é determinar, por meio de uma lei geral, os recursos para as 

escolas públicas, as condições de capacitação do pessoal docente, as 

matérias de ensino, etc., e velar pelo cumprimento destas prescrições legais 

mediante inspetores do Estado, como se faz nos Estados Unidos, e outra 

coisa completamente diferente é designar o Estado como educador do povo! 

Longe disto, o que deve ser feito é subtrair a escola a toda influência por 

parte do governo e da Igreja
253

. 

 

                                                 
253

 Ibid. p. 223 (WERKE, p. 30). 



169 

 

 

 Educação pública a cargo do Estado significa vincular o interesse do Estado à 

educação. Tendo em vista que os interesses do Estado não podem ser contrários aos interesses 

da ordem social que ele representa, uma educação pública a cargo do Estado significa um 

processo de instrução e formação de indivíduos que tomem como seus os interesses do 

Estado. Acontece que os interesses do Estado democrático burguês são a manutenção e o 

aprofundamento das relações sociais que dão origem ao indivíduo como mônada e ao cidadão 

abstrato. Além da sua parcialidade e do caráter ilusório da comunidade burguesa, onde quer 

que exista educação pública a cargo do Estado as lutas de classe e as eventuais conquistas dos 

trabalhadores são transformados em atos criminosos, uma vez que se dirigem contra os 

fundamentos da ordem social que dá nascimento ao Estado moderno. 

 Marx lembra ainda que, onde quer que o Estado burguês tenha se estabelecido como 

educador do povo, as classes possuidoras dos meios de produção têm suas despesas com 

educação pagas à custa dos impostos de todos. O filósofo alemão entende que o Estado 

moderno, quando toma para si a função de educar o povo, impregna a educação com os 

interesses que representa. O poder de regulação política do Estado democrático burguês torna-

se poder ideológico que estabelece a legitimidade das relações sociais desiguais baseadas na 

propriedade privada dos meios de produção e na exploração da força de trabalho. A educação, 

como expressão da elevação da subjetividade humana, torna-se expressão da não vida quando 

legitima o trabalho estranhado e a lógica social do capital. 

 Embora não refute totalmente o Estado como garantidor material da educação, Marx 

recusa a influência da política governamental ou da religião sobre a educação, resguardando 

autonomia tanto na formação e qualificação de pessoal docente, como nos conteúdos a serem 

ensinados, garantindo a liberdade de conteúdo. Isto não quer dizer, tampouco, que concorde 

com o lema liberal da liberdade de consciência. A liberdade de conteúdos diz respeito a uma 

educação independente das influências políticas e religiosas mantenedoras da ordem social 

burguesa, resgatando a ciência como potencializadora do ser humano. são as influências 

políticas e religiosas sobre a educação que fazem resplandecer, vitorioso, o espírito capitalista 

sobre a legislação educacional, bem como aprisiona a ciência ao seu talante. 

 Por isso mesmo, e ainda que seja verdadeira a afirmação de que não é do interesse do 

capital uma educação que eleve a classe trabalhadora acima do imediato e do pragmático, o 

Estado burguês não pode desinteressar-se totalmente da educação. Embora muitos sejam os 

canais pelos quais a reprodução da democracia burguesa seja efetivada, a educação é a via 



170 

 

 

oficial para a preparação da força de trabalho. É preciso compreender que, se é verdadeiro que 

o capital não tem interesse sobre a educação dos filhos dos trabalhadores, é sobre a formação 

rica que recai tal desprezo. Há grande interesse na formação e na reprodução social da força 

de trabalho que toma como seus os objetivos do capital. 

 Atento a esta particularidade, Marx entendeu que não é do interesse do Estado burguês 

que a classe trabalhadora seja completamente destituída de educação. Embora caótica, 

insalubre, desestruturada e, no mais das vezes, desprovida das condições e do interesse na 

formação universal do homem, a formação que conserva as relações capitalistas, que 

naturaliza a servidão assalariada e que potencializa o individualismo e a competição é 

eficiente para encontrar, na classe trabalhadora, recrutas da manutenção da ordem social 

existente. Vista desta maneira, mesmo em meio às mais inclementes limitações, a educação 

torna-se uma instituição essencial para a manutenção e robustez do capital. Conforme Marx: 

 

Um homem sem fortuna, mas com energia, firmeza, capacidade e 

conhecimento dos negócios pode sim transformar-se em capitalista (aliás, no 

modo capitalista de produção avalia-se de maneira mais ou menos exata o 

valor comercial de cada um), e essa circunstância – tão louvada pela 

economia apologética, por mais que sem cessar traga à cena, para se 

confrontarem com os capitalistas individuais já existentes, novos e 

importunos aventureiros – robustece o domínio do capital, amplia-lhe a base 

e permite-lhe recrutar sempre novas forças das camadas inferiores da 

sociedade. O mesmo ocorria na Idade Média: a Igreja Católica formava sua 

hierarquia com as melhores cabeças do povo, pondo de lado a posição, 

nascimento e fortuna, o que era um dos principais meios de fortalecer o 

domínio do clero e de subjugar os leigos. Quanto mais uma classe dominante 

é capaz de acolher em seus quadros os homens mais valiosos das classes 

dominadas, tanto mais sólido e perigoso é o seu domínio
254

. 

 

 Sendo de todo impossível uma formação escolar independente das influências políticas 

e religiosas do Estado burguês, então há uma função determinante no processo educacional, 

dirigido à formação de trabalhadores comprometidos com a ordem social que os massacra, 

mas também como captadora de potenciais úteis ao fortalecimento e perenização da ordem 

social vigente. É do interesse do capital que, dentre os trabalhadores, aqueles que se 

destaquem como possíveis ideólogos burgueses sejam alçados a novas posições no interior da 

forma societária existente. À pergunta sobre o que realmente a sociedade burguesa quer com a 

                                                 
254

 MARX, K. p. O Capital. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1991, Livro 3, Vol. V, p. 688-9. Ver também: 

MARX, Karl. Das Kapital: Kritik der politischen Ökonimie. IN: MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Werke. 

Berlin: Dietz Verlag, Band 23 Buch III, p. 614. 



171 

 

 

educação formal dos trabalhadores, pode-se apontar para a formação de quadros que 

mantenham a ordem social, mas também para a transformação desses mesmos trabalhadores 

em capitalistas potenciais. 

 Para tanto, é preciso que a educação seja estruturada de tal forma que responda aos 

interesses e necessidades, sempre em transformação, do capital. Este foi o sentido da 

instituição de escolas politécnicas, profissionalizantes e agrícolas, bem como foi também o 

sentido da instituição de reformas educacionais e sociais que colocaram no centro da 

formação do trabalhador a preparação para lidar com os mais variados e tecnologicamente 

avançados instrumentos de trabalho. A formação de quadros capacitados e flexíveis para 

adaptarem-se às constantes transformações da produção capitalista requer constantes 

reformas, não só na legislação fabril, como também na educação como formação de 

trabalhadores capacitados a assumirem seus postos no mecanismo da produção, mas também 

comprometidos com a ordem social do capital. 

 Em outro texto, intitulado O Salário, manuscrito anexo a Trabalho Assalariado e 

Capital, de 1849, Marx afirma que a reforma educacional é muito apreciada pela burguesia, 

principalmente a reforma da educação profissional
255

. Não desconsiderando o avanço 

tecnológico, que substitui trabalho complexo por trabalho simples, aprofundando a divisão 

técnica do trabalho e o estranhamento do trabalhador, as reformas educacionais, conforme o 

interesse da classe dirigente do capital, garantem que o trabalhador seja mais flexível, mais 

capacitado e que a inexistente formação intelectual dos trabalhadores, apesar do aumento dos 

anos de escolarização, não exerça influência direta sobre seu salário. Em sua esclarecedora 

síntese, diz Marx: 

 

O propósito real da educação, para os economistas filantropos, é que o 

trabalhador conheça o maior número possível de ramificações do trabalho, 

de modo que, se ele é jogado para fora de um ramo pela aplicação de novas 

máquinas ou por uma mudança na divisão do trabalho, ele instale-se em 

outro ramo o mais facilmente possível
256

. 

 

 O trabalhador deve tornar-se uma espécie de gerente de sua própria miséria, um 

vendedor de si mesmo aos mais variados ramos do trabalho. É preciso, então, que a educação 

recebida pelo trabalhador capacite-o a lidar com as flutuações e com o caráter marcadamente 

                                                 
255

 Cf. MARX, K. Arbeitslohn. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: Berlin: Dietz Verlag, Band 6, 1975. 
256

 MARX, K. Arbeitslohn. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: Berlin: Dietz Verlag, Band 6, p. 546. 



172 

 

 

inconstante da produção capitalista, podendo com isto alçar-se, eventualmente, a uma 

condição de empreendedor se for sagaz o suficiente. Para tanto, é preciso que se aproprie dos 

interesses do capital como sendo seus. A educação não pode ser, então, meramente 

profissionalizante, tampouco instrumentalizar o trabalhador com conhecimentos que 

promovam suas possibilidades de emancipação, mas deve contar com exortações morais que 

elevem ao entendimento e aceitação da naturalidade do capital e de sua perenidade. 

 Quando o trabalhador, em sua formação, necessita tornar-se flexível, empreendedor, 

capacitado, disciplinado, ambicioso e confiante nas suas possibilidades de ascensão social, 

revela-se uma formação humana contrária aos interesses da classe trabalhadora e adequada 

aos interesses de expansão do capital, representado pela classe detentora dos meios de 

produção e, portanto, do poder político sobre a sociedade. Em outras palavras, o trabalhador, 

em sua fragmentada formação, é levado a assumir como seus os interesses de classe que não o 

beneficiam, mas, ao contrário, reforçam as ideias de naturalização e perenização do capital. A 

educação assume importante papel político ao instruir os indivíduos não só em sua formação 

profissional, mas ao amortecer a contradição entre indivíduo moderno e cidadão. 

 Ao defender e reforçar a sociabilidade burguesa, a educação assume postura política 

de conservação e recrudescimento dos ideais burgueses. A formação moral do cidadão, que 

incute no trabalhador ideais e princípios contrários ao seu interesse de classe constitui 

convencimento e aceitação dos interesses particulares de uma classe por outra classe, 

confirmando um processo político de preservação da ordem social do capital. Com isto, 

converte-se o trabalhador em indivíduo comprometido com a ordem social que o devora. A 

educação para a cidadania, que inclui princípios morais e religiosos, além da 

profissionalização, são expressões do caráter eminentemente político assumido pela educação 

sob o capital, promovendo a aceitação e a naturalização dos interesses do capital como sendo 

próprios dos trabalhadores. 



173 

 

 

CAPÍTULO IV 

 

 

EDUCAÇÃO: 

Atualidade e Transição 
 

 

O homem livre não é aquele que decide o que quer, como quer e onde quer.  

O homem livre é aquele que, conhecendo as leis da natureza e as de seu corpo, não se deixa vencer 

pelo exterior, mas sabe dominá-lo. 

(Baruch Espinosa) 

 

 

 Percorrer os fundamentos do método marxiano a fim de melhor compreender a 

educação é envidar esforços por caminhos ainda pouco explorados. Em que pesem os valiosos 

estudos de vários pesquisadores, no Brasil, que tomam o materialismo histórico e dialético 

como base para seus estudos, com significativas contribuições

, os escritos de Marx sobre o 

tema ainda permanecem pouco explorados. A dificuldade é reconhecida por Lombardi: “como 

se sabe, Marx e Engels não se preocuparam em analisar especificamente a educação ou o 

ensino, e muito menos em discutir ou propor uma teoria pedagógica”
257

. 

 Não há, em Marx, uma alternativa “positiva” à educação burguesa. Para o filósofo 

alemão, a suprassunção da ordem social capitalista significa a abolição de todas as relações 

sociais burguesas, desde a política e a religião até a educação. Seria tão idealista e abstrato 

opor à concepção burguesa uma alternativa “positiva”, quanto é idealista e abstrato supor que 

a ordem social que criou, alimentou e fez recrudescer as desigualdades sociais mais profundas 

e brutalizadoras da história seja capaz de compensar suas contradições com reformas ou com 

a humanização das relações capitalistas através de auxílios, assistencialismo e redistribuição 

de renda sem atacar as bases do capital. Para Marx, mesmo quando faz apontamentos a 

respeito da educação, trata-se de refletir sobre a sociedade existente, a única sobre a qual é 

possível, aliás, elaborar reflexões. Portanto, até mesmo quando Marx pensa em como a 

educação deve ser, é a partir e em contraposição com a sociedade existente que ele pensa. 

                                                 

 Destacam-se, aqui, entre os estudiosos brasileiros, Demerval Saviani, Newton Duarte; José Claudinei 

Lombardi, Gilberto Luiz Alves, Lígia Klein, apenas para citar alguns nomes mais notórios. 
257

 LOMBARDI, José Claudinei. Educação e Ensino na Obra de Marx e Engels. Campinas: Editora Alínea, 

2011, p. 11. 

   



174 

 

 

 Por outro lado, em suas diversas obras, questões de cunho educacional emergem em 

meio a análises mais amplas. Por exemplo, a questão da emancipação é inevitavelmente 

relacionada com uma formação humana capaz de elevar a consciência para a ação efetiva de 

superação da ordem social vigente; outro exemplo está na análise que Marx realiza sobre a 

divisão do trabalho e a alienação: a divisão do trabalho em intelectual e manual pressupõe 

processos de formação humana diferenciados para burgueses e trabalhadores e, do mesmo 

modo, o estranhamento do trabalho impossibilita o desenvolvimento integral do homem. A 

formação/educação é um fator primordial, sem o qual não é possível aos trabalhadores 

elevarem-se ao nível e acima dos possuidores dos meios de produção, porque o indivíduo 

revolucionário é uma subjetividade rica, capaz de apreender as forças produtivas existentes e 

transformá-las em forças produtivas sociais e, no processo, emancipar a humanidade toda. 

 A fim de resguardar o rigor da análise, é preciso considerar que os escritos de Marx a 

respeito da educação não eliminam nem desconsideram o método marxiano, analisado no 

capítulo anterior. Os apontamentos de Marx sobre a educação a tomam como necessariamente 

histórica, opondo-se às concepções de que seja uma ideia que paira sobre a cabeça dos 

homens, iluminando-lhes o destino. Na perspectiva marxista, a educação deve ser analisada 

como um campo da atividade humana construído conforme as condições objetivas que 

correspondem ao desenvolvimento das forças produtivas e das relações de produção. Como 

campo da atividade humana, pela educação é possível a crítica profunda da sociedade 

burguesa e das condições contraditórias do modo de produção capitalista, possibilitando a 

elaboração de premissas gerais para uma educação que contribua efetivamente com a 

emancipação humana.  

 O objeto de estudos do filósofo alemão foi compreender a totalidade das relações 

sociais capitalistas e isto dá, já, uma pista segura sobre o caráter e o teor de suas notas sobre a 

educação: elas estão inseridas em uma totalidade histórica e não há sentido em considerá-las 

fora dessa totalidade. As notas sobre a educação formam uma parte da grande sinfonia que é a 

análise da totalidade das relações sociais capitalistas, que Marx tão metodicamente esmiuçou 

e que infelizmente deixou inacabada. Como parte da totalidade das relações sociais, a 

educação é entendida por Marx como um dos elementos de reprodução social que, sob o 

látego do capital, só se torna importante na medida em que contribui para a formação de 

trabalhadores mais eficientes. Por isso, de modo geral, as anotações de Marx sobre a educação 

só fazem sentido no contexto de análises mais amplas. No dizer de Lombardi: 



175 

 

 

 

Para o marxismo, não faz o menor sentido analisar abstratamente a 

educação, pois essa é apenas uma dimensão da vida dos homens que, tal qual 

qualquer outro aspecto da vida e do mundo existente, se transforma 

historicamente, acompanhando e articulando-se às transformações por que 

passa a produção da existência humana. A educação (e nela todo o aparato 

escolar) não pode ser entendida como esfera estanque e separada da vida 

social. Pois está profundamente inserida no contexto em que surge e se 

desenvolve, também vivenciando e expressando os movimentos 

contraditórios que emergem do processo das lutas entre classes e frações de 

classe
258

. 

 

 Os apontamentos deixados por Marx a respeito da educação, por um lado, denunciam 

o caráter ilusório da sociabilidade burguesa e da formação para a cidadania abstrata e, por 

outro, esclarecem o modo pelo qual se devem entender as relações entre educação (o aparato 

escolar e a formação do cidadão burguês) e a política democrático burguesa, revelando o 

caráter dual da educação. Sob as condições existentes, a educação é ineficaz e inerte para a 

formação do ser humano em sua totalidade, mostrando-se incapaz de contribuir para o 

desenvolvimento das potencialidades humanas; mas, ela é bastante eficaz em sustentar e 

reproduzir a força de trabalho conforme as demandas do capital. 

 Embora dirigida aos seus contemporâneos, a voz de Marx ecoa pelos séculos com 

grande ressonância, quer seja revelando o caráter ilusório da formação do cidadão abstrato, ou 

os interesses e limites do Estado burguês em relação à educação. O delineamento de reflexões 

sobre a educação em Marx, a despeito de serem esparsas e não serem sistemáticas, dão estofo 

à crítica do seu caráter conservador, reformista e perenizador da sociedade capitalista, criando 

também um corpo de considerações que sustentam ideias sobre a educação em uma 

perspectiva mais crítica na sociedade capitalista, a partir de suas contradições imanentes. 

 Os documentos oficiais a respeito da educação na atualidade são importantes para a 

análise aqui empreendida, na medida em que demonstram preocupação com seu papel como 

formadora da força de trabalho, como instância que possibilita a mobilidade social, a 

formação cidadã e a busca pela harmonização das relações sociais capitalistas, sob a bandeira 

da emancipação. Contudo, se a preparação pragmática e imediatista para o mercado de 

trabalho permanecesse como único tom em tais documentos, então sua aridez expressaria mui 

claramente as contradições imanentes à sociabilidade burguesa, bem como a impossibilidade 

                                                 
258

 Ibid. p. 11. 



176 

 

 

das instâncias de regulação política em implementar as promessas de educação universal e 

suficiente para todos os indivíduos. 

 Por isso, há nos documentos oficiais um forte apelo moral e apologético que 

transforma os postulados mais deletérios para os trabalhadores em objetivos desejáveis, com 

aparência cidadã e convincentes de que os valores e interesses burgueses são aqueles que os 

trabalhadores devem adotar. Neste sentido, tais documentos são essencialmente políticos: por 

um lado, constituem-se como instrumentos reguladores da sociedade civil, por outro, como 

argumento de convencimento sobre a eficiência administrativa do Estado na manutenção e na 

organização da sociedade civil, particularmente na educação. 

 Neste capítulo final, como expressão da atualidade da educação, tal como apresentada 

nos documentos oficiais das instituições políticas burguesas, é analisada a partir do 

documento denominado Relatório da UNESCO sobre a Educação para o Século XXI

, no 

intuito de demonstrar que, na impossibilidade de concretização da emancipação humana na 

sociedade existente, o apelo moral à formação cidadã abstrata se efetiva como a única forma 

possível para a educação. Por ser, o relatório, expressão importante do modo de pensar a 

educação como instituição capaz de contribuir para a superação das desigualdades sociais nos 

marcos do capitalismo e por ser também a base orientadora de grande parte das propostas 

educacionais atualmente, constitui-se como importante fonte para a pesquisa. 

 Na segunda parte do capítulo, apresentam-se as anotações de Marx sobre a educação 

em O Capital, notas cuja importância consiste em demonstrar que a formação do trabalhador 

só se torna objeto do interesse da sociedade burguesa quando representa uma necessidade para 

o desenvolvimento do capital. Embora distante no tempo em relação ao relatório da 

UNESCO, a análise feita por Marx a respeito da educação nos albores da indústria moderna 

traz, em sua essência, a exposição de problemas imanentes à sociedade do capital que não 

estão superadas no relatório, apesar deste se referir à circunstância atual do capitalismo 

flexível. A terceira parte do capítulo explora o modo como Marx pensou a educação em várias 

obras. Ao salientar as contradições imanentes ao capital e demonstrar que, no interior dessas 

contradições são gestadas as possibilidades de efetivação da emancipação humana e da 

superação do capitalismo, o filósofo alemão dá corpo ao entendimento de que há, na 

educação, um duplo caráter de negação e afirmação do humano.  

 

                                                 

 DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. São Paulo: Cortez / Brasília; MEC: UNESC, 1998. 



177 

 

 

4.1 – A Atualidade da Educação 

 

 Por que é preciso elaborar considerações sobre a educação na atualidade? Qual a 

importância, para a tese aqui apresentada, de se analisar um documento oficial sobre a 

educação em meio à discussão a respeito do tema nos escritos clássicos de Marx? Estas são 

questões que, a essa altura, podem ser levantadas, pois, aparentemente, discutir a atualidade 

da educação a partir de um documento oficial destoa do desenvolvimento da pesquisa até 

aqui. Entretanto, o que aparentemente é destoante, na verdade, se configura como elemento 

importante para a compreensão da educação a partir do pensamento marxiano, posto que a 

atualidade da educação seja a expressão das relações sociais da atual fase do capitalismo e, 

exatamente por isso, mantêm sua essência. 

 A concretude da educação na atualidade vem expressa no documento que se analisará 

na primeira parte deste capítulo, bem como sua inserção como uma das dimensões de uma 

ordem social para a qual a educação só ganha importância na medida em que se apresenta 

como dimensão fundamental à sua manutenção, como componente da fase atual do 

capitalismo, a educação está em consonância com elementos que já se vislumbravam no 

século XIX, como, por exemplo, a necessidade de fluidez do trabalhador nos marcos da 

inconstância e da mutabilidade da produção capitalista. 

 Neste sentido, o Relatório da UNESCO sobre a Educação para o Século XXI se 

apresenta como um documento importante para se compreender o movimento geral da 

educação. Por sua amplitude e por sua importância, bem como por sua defesa de uma 

sociabilidade essencialmente burguesa, ele é uma fonte da qual não se pode fugir ao se 

considerar a educação na atualidade. Como o relatório não supera nem evoca transformações 

na essência da sociedade capitalista, as considerações de Marx, em O Capital, num primeiro 

momento, e em vários escritos sobre a educação ao final do capítulo, são fundamentais para 

expor a contradição da educação nos marcos da sociedade existente. A essência do capital 

permanece inalterada no documento atual da UNESCO, e ninguém fez uma crítica mais 

profunda a essa essência do que Marx. Por isso, considerar o relatório neste capítulo dá 

concretude às argumentações até aqui desenvolvidas sobre o trabalho, a política, o método 

marxiano e a educação, bem como apresenta os limites existentes em uma proposta 

marcadamente reformista. 

 



178 

 

 

4.1.1 – A Educação sob o Capital e a Reforma para não Mudar 

 

 Seja pela necessidade de formação de força de trabalho capacitada para lidar com 

instrumentos de produção tecnologicamente mais complexos; ou nas adequações e ajustes que 

objetivam tornar a educação mais afinada com o cumprimento da função de universalização 

do capital, as reformas educacionais sempre tiveram lugar de destaque no desenvolvimento da 

sociedade burguesa. Alves, em seu A Produção da Escola Pública Contemporânea
259

, 

observa que nem sempre houve uma concepção unívoca para a escola pública, ou uma ideia 

comum sobre o papel do Estado naquilo que diz respeito à sua influência sobre a educação. 

 Ainda conforme Alves, a educação pública foi organizada, primeiro, nas nações em 

que o desenvolvimento do capital se encontrava mais adiantado, como a Inglaterra e a França, 

nos séculos XVIII e XIX
260

. Ainda assim, as reformas nos sistemas educacionais permanecem 

como demandas inexoráveis por conta do caráter inconstante e mutável da produção 

capitalista. Mas as reformas, independentemente da forma discursiva em que se apresentam, 

não ultrapassam os fundamentos da forma societária sobre a qual pretendem implantar 

melhorias. É assim que, através de reformas e adequações educacionais, configurou-se o atual 

“sistema de educação”. 

 As reformas pontuais na educação surgem então como propostas de melhoria para um 

aspecto da totalidade da sociedade e, com isto, pretendem que a particularidade do sistema 

educacional promova mudanças substantivas na universalidade da sociedade. Sobre os limites 

dessa espécie de proposição, Alves esclarece: 

 

Por outro lado, deve-se reconhecer que essas formas singulares últimas têm 

um limite, pois não podem ser obstáculos às tendências imanentes ao 

processo de universalização do capital. Em função de tal universalização, 

que se expressa em sua plenitude na integração do mercado mundial, pode-

se afirmar que são comuns os determinantes em última instância e as linhas 

mais gerais do processo de produção material da escola pública
261

. 

 

 A reforma possui limites insuperáveis, pois pretende melhorar aquilo que não pode ser 

melhorado; pretende fazer avançar aquilo que se encontra irreversivelmente estagnado; 

pretende eliminar aspectos indesejáveis mantendo os desejáveis. Uma reforma, enfim, 

                                                 
259

 Cf. ALVES, Gilberto Luiz. A Produção da Escola Pública Contemporânea. Campinas: Autores Associados; 

2006, p. 44. 
260

 Ibid. p. 44. 
261

 Ibid. p. 44. 



179 

 

 

pretende fazer funcionar mudanças sem, no entanto, tocar os fundamentos daquilo que 

demanda a mudança. A reforma educacional, desde aquelas implementadas no século XIX até 

as que se encontram hoje em vigor, mantêm as mesmas características gerais: concentram-se 

nos elementos fenomênicos e os tomam como essenciais, concretizando uma inversão entre 

sujeito e predicado. Por isso, as reformas são conservadoras do modelo existente. 

 O Relatório da UNESCO sobre a Educação para o Século XXI, elaborado por uma 

comissão presidida por Jacques Dellors e intitulado: Educação: um tesouro a descobrir, é um 

bom exemplo de uma concepção reformista para a educação que pretende encaminhar 

avanços e melhorias, refutando os aspectos problemáticos da sociedade existente. No entanto, 

tais avanços e melhorias não devem sublevar o modelo socioeconômico existente, conforme 

se lê no relatório: “Há que se recordar, também, que a Comissão está consciente das missões 

que cabem à educação, a serviço do desenvolvimento econômico e social”
262

. 

 A educação a serviço do desenvolvimento socioeconômico, conforme propõe o 

relatório, revela já dois aspectos importantes de uma concepção reformista: em primeiro 

lugar, o modelo socioeconômico não é entendido como a raiz das desigualdades sociais, mas 

como fundamento que dá unidade à sociedade, para cujo desenvolvimento a educação deve 

contribuir; em segundo lugar, como não há questionamentos sobre a base econômica, o 

encaminhamento é a formação de força de trabalho adequada para a sociedade existente. Ora, 

o desenvolvimento da atual base socioeconômica é justamente aquilo que produz as 

desigualdades sociais, portanto, a proposição do relatório de que a missão da educação seja 

contribuir para o desenvolvimento socioeconômico não encaminha a superação das 

desigualdades. Mais adiante se lê: 

 

Dito isto, e voltando à educação, a Comissão pensa que sistemas mais 

flexíveis, com maior diversidade de cursos, e com possibilidade de 

transferências entre diversas categorias de ensino ou, então, entre a 

experiência profissional e o retomar da formação, constituem respostas 

válidas às questões postas pela inadequação entre a oferta e a procura de 

emprego
263

. 

 

 O relatório da UNESCO revela aqui a “alma”, por assim dizer, do interesse da 

sociedade burguesa pela educação: a formação de força de trabalho capaz de mover-se diante 

da instabilidade (flexibilidade) do mercado de trabalho. Sennett explicou a flexibilidade como 

                                                 
262

 DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. Op. Cit. p. 17. 
263

 Ibid. p. 17. 



180 

 

 

sendo a capacidade de um corpo em ceder e recuperar-se. Por mais que se dobre a uma 

determinada força, cessada a força, o corpo deve retornar à sua forma original. Na 

organização e regulação do trabalho sob o jugo capitalista, no entanto, a ênfase da 

flexibilidade se concentra em apenas um desses aspectos: 

 

Em termos ideais, o comportamento humano flexível deve ter a mesma força 

tênsil: ser adaptável a circunstâncias variáveis, mas não quebrado por elas. A 

sociedade hoje busca meios de destruir os males da rotina com a criação de 

instituições mais flexíveis. As práticas de flexibilidade, porém, concentram-

se mais nas forças que dobram as pessoas
264

. 

 

 É assim que, quando o relatório da UNESCO preconiza uma formação flexível para o 

trabalhador, na verdade não está procurando uma solução para a emancipação, mas, ao 

contrário, aprofundando a sujeição do trabalhador às demandas do mercado de trabalho. Esta 

perspectiva se apresenta ainda mais seriamente vinculada à capacitação do indivíduo para o 

trabalho ao definir que é preciso que cada um utilize seus potenciais a fim de aprender e se 

aperfeiçoar, tornando-se apto a utilizar corretamente tais potenciais. Para tanto, é importante 

que se constitua uma educação básica de qualidade. Conforme o relatório: 

 

A este propósito, referimos a necessidade de encaminhar para uma 

“sociedade educativa”. É verdade que toda a vida pessoal e social oferece 

oportunidades de progredir no saber e no saber fazer. Somos, então, levados 

a privilegiar este aspecto da questão, e a pôr em relevo o potencial educativo 

dos modernos meios de comunicação, da vida profissional, ou ainda das 

atividades de cultura e lazer
265

. 

 

 Embora não descarte a educação formal, uma educação básica de qualidade, segundo o 

relatório, deve privilegiar os aspectos não formais como a vida profissional ou as atividades 

culturais e de lazer. O indivíduo, a fim de alcançar sucesso, deve aprender a aprender, deve 

encaminhar-se de modo a explorar, na sociabilidade burguesa, elementos que beneficiem sua 

trajetória e levem ao sucesso ou, à empregabilidade. O conceito de educação permanente 

presente no relatório põe no indivíduo a responsabilidade integral por sua própria formação. 

Não há, portanto, a perspectiva de superação da ordem social que “dobra” o trabalhador, mas 

sim a adequação da formação à oferta e à procura de um emprego. Uma formação mais 

                                                 
264

 SENNETT, Richard. A Corrosão do Caráter: as consequências pessoais do trabalho no novo capitalismo. 

Rio de Janeiro/São Paulo: Editora Record, 2000, p. 53. 
265

 DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. Op. Cit. p. 18. 



181 

 

 

flexível, conforme o relatório, seria capaz de reduzir o insucesso escolar, minimizando o 

“enorme desperdício de recursos humanos”
266

. 

 Um novo lugar para o trabalho, em uma sociedade cujo avanço da ciência e da técnica 

é inexorável, impõe, ainda segundo o relatório, considerar a importância dos aspectos 

cognitivos e imateriais na produção de bens e serviços. A sociedade futura requer indivíduos 

capazes de manusear e consumir produtos tecnológicos e, com isto, evitar o aumento do 

desemprego e da exclusão social. Para alcançar tal objetivo, o relatório considera como ideal 

uma educação que seja permanente. Tal encaminhamento é vantajoso para a educação e para 

o mercado de trabalho, pois evita a indesejável especialização, com a vantagem da 

flexibilidade, da acessibilidade e da diversidade: 

 

É a ideia de educação permanente que deve ser repensada e ampliada. É que, 

além das necessárias adaptações relacionadas com as alterações da vida 

profissional, ela deve ser encarada como uma construção contínua da pessoa 

humana, dos seus saberes e aptidões, da sua capacidade de discernir e agir
267

. 

 

 Mas, sobre qual “pessoa humana” fala o relatório? Quais saberes e aptidões são mais 

desejáveis? A capacidade de discernir e agir diz respeito a qual objeto? A educação 

permanente preconizada pelo relatório diz respeito ao conhecimento de si e do mundo por 

meio das mediações históricas a partir das quais o indivíduo constrói sua identidade. Na 

sociedade capitalista, contudo, como lembra Schlesener, “o indivíduo adapta-se às 

necessidades e exigências do modo de produção, que orientam tanto a inserção no mercado de 

trabalho quanto o sentido da vida de cada indivíduo”
268

. 

 A educação permanente, tal como indicada no relatório, traz uma proposta de reforma 

que procura tornar desejável ao trabalhador aquilo que o desumaniza. A flexibilidade, a 

acessibilidade e a mobilidade tratam de qualidades requisitadas pelo mercado de trabalho 

capitalista. Desconsidera-se, aqui, o desenvolvimento histórico do ser humano, elevando a 

naturalidade das atuais condições de desigualdade social a um statu de condição humana. As 

ideias de manutenção da condição assalariada aparecem como alternativas únicas para a 

formação do indivíduo, portanto, a “pessoa humana” da qual fala o relatório é o trabalhador, 

mantido em sua condição de assalariamento, de sujeição às demandas do capital. As relações 

                                                 
266

 Ibid. p. 17. 
267

 Ibid. p. 18. 
268

 SCHLESENER, Anita Helena. Educação e Emancipação: limites e possibilidades. IN: Germinal: marxismo 

em debate. Salvador: V. 5, Nº 1, Jun. 2013, p. 60. 



182 

 

 

persistentes da atual forma societária são apresentadas como o espaço e o tempo no interior 

dos quais o trabalhador deve aprender a aprender, a discernir e a agir. 

 Uma questão que perpassa a concepção de educação permanente como aspecto 

fundamental do relatório da UNESCO é a política. Como já foi visto anteriormente, o 

intelecto político só entende a superação de um problema a partir da vontade política e das 

medidas de administração. O relatório não foge a esse entendimento, uma vez que representa 

a mais avançada expressão do intelecto político da atualidade: “E chegamos, assim, a uma das 

maiores dificuldades de qualquer reforma: as políticas a adotar em relação aos jovens e 

adolescentes que terminam o ensino primário. Políticas que cubram o período que decorre até 

à entrada na vida profissional ou no ensino superior”
269

. 

 Políticas que respondam às necessidades da entrada na vida profissional ou na 

universidade significam, para a comissão que escreveu o relatório, a diversificação de campos 

de atuação para o jovem e o adolescente, combinado com uma formação flexível o suficiente 

para assegurar “a cada adolescente que seu destino não está definitivamente traçado entre os 

catorze e os vinte anos”
270

. O problema aqui é que a comissão expressa o entendimento de 

que, pela via da política, seja possível que a diversidade na oferta de oportunidades de 

encaminhamentos profissionais sejam implementados, eliminando-se o desemprego e a 

sensação de isolamento. 

 Considerando-se o ponto de vista da comissão como correto, considerando que pela 

via da política seja possível determinar a diversificação da oferta de possibilidades de 

aprofundamento nos estudos e no início da vida profissional, caberia então ao Estado realizar 

tais iniciativas. A pergunta que se impõe imediatamente é: se o Estado burguês possui o poder 

de eliminar os problemas relativos à educação e à formação profissional diversificada, de 

qualidade e suficiente, então, por que já não o fez? E por que não o faz nos países 

subdesenvolvidos, que mais necessitam de tal organização para a educação? 

 A resposta a essa questão é simples, mas com importantes implicações: o Estado 

burguês não pode resolver os problemas sociais pela via da política, porque o Estado burguês 

não pode encaminhar mudanças e transformações nos fundamentos do modo de produção que 

o sustenta como instância reguladora e administrativa. Para efetuar os encaminhamentos 

propostos pelo relatório da UNESCO, seria necessário que todas as crianças e adolescentes 

estivessem bem alimentados, bem abrigados e bem protegidos dos males sociais. Mas tal 

                                                 
269

 DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. Op. Cit. p. 22. 
270

 Ibid. p. 23. 



183 

 

 

situação não é possível sob o capitalismo, de modo que, por mais que a vontade política seja 

retirar da sociedade os seus aspectos não desejáveis, a realidade impossibilita que a proposta 

do relatório se efetive. 

 O ponto de vista aparentemente ingênuo da comissão não pode levar a um erro de 

julgamento. Trata-se de um ponto de vista comprometido com a manutenção e perenização da 

sociedade capitalista e da política democrático burguesa, embora revestida de alusões 

retóricas a problemas sociais, percebidos não como decorrência das contradições imanentes 

do próprio capitalismo, mas superficialmente abordados como problemas de administração e 

gestão políticas. Na declaração do próprio relatório: 

 

Visto sob este prisma, o aperfeiçoamento do sistema educativo exige que os 

políticos assumam todas as suas responsabilidades. [...] Só os responsáveis 

políticos podem, tendo em conta todos os elementos, suscitar debates de 

interesse geral, que são de necessidade vital para a educação. Trata-se de um 

assunto que diz respeito a todos, é o nosso futuro que está em causa e a 

educação pode, precisamente, contribuir para a melhoria do destino de todos 

e de cada um de nós
271

. 

 

 O tom apologético a respeito do poder da educação e a confiança cega na capacidade 

da política democrático burguesa revelam muito mais os limites no interior dos quais se 

movimenta a argumentação do relatório do que caminhos efetivos para a superação das 

desigualdades sociais. Um projeto educacional que procure oferecer possibilidades e 

contribuições para a educação necessita ter clareza sobre qual é o homem desejável e contra 

qual modelo de formação humana se luta. No relatório, a proposta de reforma pela via da 

política não apresenta o ideal a ser perseguido, mas, ao contrário, se pretende que a mesma 

forma de organização societária que dá origem às desigualdades sociais encaminhe um 

destino melhor para todos e cada um de nós. 

 A redução dos problemas sociais à atuação messiânica da política é tão imprecisa 

quanto incompatível com a realidade concreta. A política democrático burguesa não é capaz 

de encaminhar a superação da sociedade do capital, a não ser superando a si mesma. Assim, 

só pode oferecer soluções pontuais e provisórias, insuficientes para atingir a universalidade da 

sociedade. O próprio relatório reforça este fato ao subordinar a melhoria do destino de todos e 

cada um de nós ao “aperfeiçoamento” da educação, diante do aprofundamento das 

desigualdades que tornam os indivíduos competidores entre si, isolados e concupiscentes. 

                                                 
271

 Ibid. p. 28. 



184 

 

 

 Sendo o caráter reformista do relatório expressão de um limite em relação às 

possibilidades da educação como emancipadora da sociedade, ou, como depositária de um 

destino melhor para todos e para cada um de nós, fica claro que o caminho da política não é 

capaz de superar as profundas contradições presentes na sociedade burguesa, em particular na 

educação. Não havendo possibilidades efetivas para a superação das contradições, o relatório 

da UNESCO recorre à formação para a cidadania como solução para a educação. 

 

4.1.2 – A Educação sob o Capital e a Cidadania Abstrata 

 

 O conceito de cidadania presente no relatório da UNESCO e corrente na atualidade 

tem seus preceitos básicos sintetizados no ensaio de T. H. Marshall: Cidadania e Classe 

Social, publicado como um dos capítulos do livro Cidadania, Classe Social e Status
272

. Esta 

obra clássica do pensamento sociológico é peça fundamental para se compreender, 

inicialmente, o conceito de cidadania para a sociedade democrático burguesa. Para o 

sociólogo inglês, a cidadania é constituída por três elementos: civil, político e social. Cada um 

desses elementos diz respeito a um aspecto da vida dos indivíduos, refletindo também 

conquistas ao longo da história. Na descrição de Marshall: 

 

O elemento civil é composto dos direitos necessários à liberdade individual - 

liberdade de ir e vir, liberdade de imprensa, pensamento e fé, o direito à 

propriedade e de concluir contratos válidos e o direito à justiça. Este último 

difere dos outros porque é o direito de defender e afirmar todos os direitos 

em termos de igualdade com os outros e pelo devido encaminhamento 

processual. Isto nos mostra que as instituições mais intimamente associadas 

com os direitos civis são os tribunais de justiça. Por elemento político se 

deve entender o direito de participar no exercício do poder político, como 

um membro de um organismo investido da autoridade política ou como um 

eleitor dos membros de tal organismo. As instituições correspondentes são o 

parlamento e conselhos do Governo local. O elemento social se refere a tudo 

o que vai desde o direito a um mínimo de bem-estar econômico e segurança 

ao direito de participar, por completo, na herança social e levar a vida de um 

ser civilizado de acordo com os padrões que prevalecem na sociedade. As 

instituições mais intimamente ligadas com ele são o sistema educacional e os 

serviços sociais
273

. 

 

                                                 
272

 MARSHALL, T. H. Cidadania e classe social. In: Cidadania, classe social e status. Rio de Janeiro: Zahar, 

1967, p. 57- 114. 
273

 Ibid. p. 63-4. 



185 

 

 

 Em que pese o fato de o autor referir-se especificamente à sociedade inglesa da década 

de 60 do século XX, os elementos universais da cidadania burguesa aparecem como 

fundamentos da participação do indivíduo na comunidade política. A concretização dos 

direitos à cidadania tem como prerrogativa o estabelecimento de deveres, obrigações dos 

indivíduos para com o Estado. A cidadania, então, é o reconhecimento, pelo Estado, das 

prerrogativas (direitos e deveres) de cada indivíduo no que tange à sua participação na 

comunidade política. A educação, na descrição de Marshall, está vinculada ao elemento social 

como depositária formal dos conhecimentos acumulados. A herança social é expressa pelos 

conhecimentos necessários à vida civilizada e ao bem estar econômico, contribuindo para a 

melhoria das condições de vida de todos os indivíduos. Saes avalia a classificação de Marshall 

da seguinte forma: 

 

Marshall nos propõe, assim, uma classificação dos direitos individuais que 

equivale na prática a um quadro de indicadores concretos da cidadania. Essa 

classificação se estabelece segundo o critério, mais implícito que explícito, 

da esfera da atividade social onde o Estado reconhece prerrogativas a todos 

os indivíduos: a esfera da produção e do trabalho; a esfera da atividade 

política; e a esfera do consumo. Da utilização implícita desse critério, 

temperada com a observação histórica, resulta a conhecida classificação 

marshalliana dos direitos
274

. 

 

 A observação da classificação de cidadania de Marshall é importante para se 

compreender o modo pelo qual o relatório da UNESCO apresenta a função social da 

educação. Em uma sociedade na qual o estranhamento do trabalho é a negação de o 

trabalhador realizar-se como ser social, a proposta de reforma da educação através da melhor 

adequação dos sujeitos às demandas do capital não visa a liberdade humana efetiva e nem o 

desenvolvimento de uma consciência crítica, mas apenas uma cidadania restrita às 

prerrogativas do Estado burguês, ou seja, uma cidadania ilusória, domada, um estranhamento 

intolerável transformado em condição humana. 

 A contradição que se apresenta entre a formalidade da proposta de reforma da 

educação contida no relatório da UNESCO e a realidade desumanizante da educação sob o 

capitalismo torna muito clara a distância existente entre a concepção de cidadania abstrata e a 

concretude de uma realidade embrutecida. A única possibilidade para uma “humanização” da 

                                                 
274

 SAES, Decio Azevedo Marques de. Cidadania e Capitalismo: uma crítica à concepção liberal de cidadania. 

IN: PROGRAMA DE FORMAÇÃO DA CNTE/APP-Sindicato/UFPR. A Expressão do Marxismo nos 

Movimentos Sociais: a proposta do fórum paranaense em defesa da escola pública. Curitiba: Julho/2009; 

Fascículo 2, p. 11. 



186 

 

 

educação a que a sociedade capitalista pode chegar é, exatamente, o aforismo moral de uma 

educação cidadã. 

 

Confrontada com a crise das relações sociais, a educação deve, pois, assumir 

a difícil tarefa que consiste em fazer da diversidade um fator positivo de 

compreensão mútua entre indivíduos e grupos humanos. A sua maior 

ambição passa a ser dar a todos os meios necessários a uma cidadania 

consciente e ativa, que só pode realizar-se, plenamente, num contexto de 

sociedades democráticas
275

. 

 

 A concepção de democracia com a qual se trabalha, aqui, é a democracia burguesa 

que, como já se viu antes, não é capaz de encaminhar a liberdade humana, mas apenas uma 

liberdade ilusória. Ao preconizar o direito de todos à liberdade, à igualdade, à propriedade, à 

segurança e à educação, a democracia burguesa elimina idealmente os problemas sociais, 

transferindo ao indivíduo a responsabilidade sobre seu sucesso ou seu fracasso. A eliminação 

das desigualdades sociais ocorre apenas na formalidade do Estado e da política burguesa. A 

desigualdade efetiva, a contradição entre capital e trabalho, permanece intocada. A igualdade 

formal não corresponde à desigualdade real que poda as possibilidades de desenvolvimento 

das potencialidades humanas dos trabalhadores, bem como suas possibilidades de participação 

cidadã, conforme explica Konder: “A instrução é cara; a instrução de nível superior exige 

tempo, dedicação. As duras condições de luta pela vida impostas aos trabalhadores excluem-

nos, via de regra, da participação no aparelho do Estado como técnicos, administradores”
276

. 

 Em condições desiguais não pode haver igualdade de oportunidades e se torna 

impossível, se tomada como ponto de partida a realidade concreta, a recomendação do 

relatório da UNESCO. Na verdade, a “cidadania consciente e ativa” só poderia ser 

materializada na superação da sociedade que origina as diferenças sociais, não a partir e no 

interior dela. Por um lado, fica implícita no relatório a impotência da educação, no contexto 

atual, em superar as contradições presentes; por outro, ao não ser capaz de encaminhar 

transformações profundas, a educação para a cidadania reduz-se, consequentemente, à 

valorização da solidariedade e da convivência pacífica entre os indivíduos: “Ajudar a 

transformar a interdependência real em solidariedade desejada, corresponde a uma das tarefas 

                                                 
275

 DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. Op. Cit. p. 52. 
276

 KONDER, Leandro. Marxismo e Alienação: contribuição par um estudo do conceito marxista de alienação. 

Op. Cit. p. 185. 



187 

 

 

essenciais da educação. Deve, para isto, preparar cada indivíduo para se compreender a si 

mesmo a ao outro, através de um melhor conhecimento do mundo”
277

. 

 As questões que se colocam, obrigatoriamente, são as seguintes: nas condições atuais, 

o melhor conhecimento do mundo pelo indivíduo é uma garantia de desenvolvimento da 

solidariedade? Em uma sociedade na qual a cisão entre o indivíduo egoísta e cidadão ilusório 

se aprofundam, quais as reais possibilidades para a participação política do indivíduo nas 

decisões e encaminhamentos do Estado? Quando o relatório pressupõe a igualdade entre os 

indivíduos, expressa em sua interdependência, desconsidera que se trata de uma igualdade 

meramente formal: a igualdade de todos os indivíduos se tornarem proprietários privados. 

 Embora o relatório não ignore a existência de desigualdades sociais, recorre à solução, 

já demonstrada por Marx e analisada no segundo capítulo da tese, de que uma melhor 

educação seja capaz de superar tais desigualdades ao transmitir aos indivíduos um melhor 

conhecimento do mundo, portanto, a ignorância e a falta de educação são as causas das 

desigualdades: 

 

A educação manifesta aqui, mais do que nunca, o seu caráter insubstituível 

na formação da capacidade de julgar. Facilita uma compreensão verdadeira 

dos acontecimentos, para lá da visão simplificadora ou deformada 

transmitida, muitas vezes, pelos meios de comunicação social, e o ideal seria 

que ajudasse a cada um tornar-se cidadão deste mundo turbulento e em 

mudança, que nasce cada dia perante nossos olhos
278

. 

 

 Não é objetivo do relatório refletir a respeito de uma educação que contribua para a 

superação dos fundamentos da desigualdade. Ao invés disso, considera ser possível que cada 

indivíduo egoísta se torne um cidadão melhor em um mundo turbulento. Mas o relatório 

parece desconsiderar que, nas condições existentes, exatamente o indivíduo egoísta é que se 

institui como cidadão. A “compreensão verdadeira” dos acontecimentos só pode levar à 

formação do indivíduo deformado, apolítico e concupiscente. Nas condições existentes, não é 

possível eliminar as características indesejáveis do mundo turbulento mantendo as desejáveis, 

como a solidariedade e o respeito pelas diferenças. Somente a superação de tal contradição 

torna possível a eliminação do modelo de ser humano existente, encaminhando uma nova 

forma de relação social, em que cada indivíduo tenha possibilidades iguais de se desenvolver 

de forma diferente dos demais. Contudo, no relatório da UNESCO, a formação de cidadãos 

                                                 
277

 DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. Op. Cit., p. 47. 
278

 Ibid. p. 47. 



188 

 

 

melhores parece ser uma tarefa puramente educacional. A partir da educação, uma maior 

consciência, por parte do indivíduo, de si mesmo e do mundo, assentam a formação de 

cidadãos capazes de conviver solidariamente, eliminando os aspectos indesejáveis da 

sociedade pela vontade de cada um. 

 Ora, se o relatório da UNESCO pretende que, pela educação, cidadãos melhores sejam 

formados para um mundo turbulento e em mudança, então, considera que os cidadãos 

existentes não são os ideais. E por que não são? Porque, justamente, vivem em um mundo 

turbulento, em que o próprio modo de produção encontra-se em crise e no qual a cisão entre o 

cidadão abstrato e o indivíduo egoísta não encontra solução. O relatório inverte sujeito e 

predicado, pois entende que melhores cidadãos podem eliminar as características indesejáveis 

do mundo quando, na verdade, é a constituição histórica de uma sociedade turbulenta que leva 

ao desenvolvimento do indivíduo egoísta que se contrapõe ao único cidadão possível nesse 

contexto: o cidadão ilusório. 

 Complementando a concepção abstrata de um cidadão solidário, o relatório passa 

então a considerar o papel da educação como sendo uma espécie de remendo às fissuras 

existentes na sociedade. O vínculo social baseado nos interesses comuns e nas culturas 

específicas aparece como a característica desejável para a qual o cidadão deve ser preparado: 

 

Em todo o mundo, a educação, sob suas diversas formas, tem por missão 

criar, entre as pessoas, vínculos sociais que tenham a sua origem em 

referências comuns. Os meios utilizados abrangem as culturas e as 

circunstâncias mais diversas; em todos os casos, a educação tem como 

objetivo essencial o desenvolvimento do ser humano em sua dimensão 

social. Define-se como vínculo de culturas e de valores, como construção de 

um espaço de socialização, e como cadinho de preparação de um projeto 

comum
279

. 

 

 A redução da cidadania em “espaços de socialização” revela não só a inversão entre os 

elementos da formação humana no interior da democracia burguesa, mas também e 

especialmente a redução da educação em formadora de “vínculos sociais”, entendidos, estes, 

como convivência entre os indivíduos. É evidente que a educação, desde a escola formal até a 

formação mais ampla da convivência social, cria vínculos sociais, posto que seja atividade 

histórica do ser humano. Mas esta não pode ser a “missão” da educação. Vínculos sociais são 

                                                 
279

 Ibid. p. 51. 



189 

 

 

criados em todas as formas de sociabilidade. Desde que são seres históricos, os indivíduos 

criam vínculos sociais, pois não é possível existir indivíduo fora das relações históricas.  

 Em uma indústria, no setor de bens e serviços, nas relações de compra e venda de 

mercadorias, vínculos sociais são construídos, embora essas instâncias não tenham por 

“missão” a sua criação.  “Vínculos sociais” não podem ser compreendidos, unicamente, como 

o respeito pela diversidade dos indivíduos, uma vez que as relações de exploração e 

expropriação entre possuidores de meios de produção e trabalhadores também são vínculos 

sociais. Em uma acepção mais ampla, vínculos sociais não prescindem da democracia 

burguesa para serem estabelecidos. A função social da educação, seja ela formal ou não 

formal, é a transmissão dos conhecimentos historicamente acumulados às gerações mais 

jovens, de modo que estas possam avançar, transformando os fundamentos da sociedade. O 

apelo a uma educação cuja “missão” se reduza à criação de vínculos sociais revela muito mais 

da crise da sociedade capitalista do que, propriamente, uma função educacional. 

 Ademais, tal entendimento da educação reduz o problema aos moldes da democracia 

burguesa, à orientação moral dos indivíduos para o exercício de uma cidadania abstrata, que 

nunca se efetivou. A orientação moral torna-se a única alternativa diante da impossibilidade 

de concretização de transformações sociais profundas. A partir daí, a concepção de cidadania 

fica reduzida à sociabilidade nos marcos da democracia liberal burguesa. 

 

Mas é, sobretudo, pela formação para a justiça que se pode reconstruir o 

núcleo de uma educação moral das consciências que supõem uma cultura 

cívica feita de inconformismo e de recusa perante a injustiça e capacitem 

para uma cidadania ativa em que a responsabilidade de intervenção se 

substitua a uma mera cidadania por delegação
280

. 

 

 Não é desconsiderada, neste trabalho, a legítima intenção do relatório da UNESCO em 

ser um instrumento que encaminhe melhorias efetivas para a educação. Entretanto, como sua 

abordagem parte de uma perspectiva conservadora, suas conclusões não podem ultrapassar os 

limites do intelecto político ao qual está necessariamente vinculada. Desse modo, o relatório 

só pode conceber a cidadania crítica como busca pela justiça a partir dos parâmetros da 

democracia burguesa. A recusa da injustiça recorre às instâncias do Estado de direito, que 

procura na legislação e na legalidade os elementos que minimizem a injustiça. Mas a 

legislação, no Estado burguês, é a legislação que mantém, justifica e pereniza a sociedade 

                                                 
280

 Ibid. p. 223. Grifos do relatório. 



190 

 

 

capitalista, portanto, as próprias injustiças contra as quais a “cidadania ativa”, conforme o 

relatório, deve se levantar. No entendimento do relatório, entre as injustiças contra as quais a 

cidadania da recusa deve se manifestar está o próprio sistema econômico: 

 

O novo curso da história que, desde 1989, tem provocado o triunfo de uma 

lógica econômica implacável, baseada na lei do mais forte e subordinada às 

exigências de um neoliberalismo sem alma, impõe necessariamente um 

sobressalto de nossa consciência, um despertar ético ante a questão social 

fundamental que o aumento das desigualdades no mundo constitui
281

. 

 

 Até mesmo quando reconhece a inegável lógica predatória da sociedade atualmente, o 

relatório não é capaz de negar suas próprias bases conservadoras ao tratar o “neoliberalismo 

sem alma” como algo que suscite “sobressalto à consciência” e “despertar ético”. Mesmo 

diante do recrudescimento do pauperismo e do reconhecimento das enormes desigualdades 

sociais, o relatório trata da questão como um conflito ético, para o qual a educação deve 

prover a formação de uma cidadania da recusa. O aumento das desigualdades no mundo, 

observado pelo relatório, não pode ser amenizado a partir de uma proposta de cidadania cativa 

nos meandros da própria organização social que produz tais desigualdades. 

 Para ser coerente com o próprio diagnóstico, o relatório deveria reivindicar uma 

cidadania da recusa das bases materiais sobre as quais se erguem as relações sociais que 

originam o aumento das desigualdades. Para ser coerente, o relatório teria de propor a 

formação de um cidadão da sociedade burguesa que não fosse burguês. Tal coisa é impossível 

e, portanto, ao relatório só resta tratar dos problemas relacionados à formação do cidadão 

ilusório como questões morais e éticas. “Do ponto de vista qualitativo, pelo contrário, há 

muitos pontos fracos e falhas, na formação de cidadãos do mundo capazes de viver em paz 

uns ao lado dos outros no século XXI. Mais precisamente, a dimensão ética ou moral da 

educação é atualmente muito mais pobre do que era no antigo regime”
282

. 

 O apelo à cidadania como única forma possível de humanização da educação no 

interior do capitalismo; a igualdade abstrata postulada como solidariedade e aceitação das 

diferenças; o direcionamento da educação como formadora de vínculos sociais baseados em 

interesses comuns; uma cidadania ativa entendida como recusa das injustiças nos marcos da 

legalidade burguesa e, por fim, o apelo ao “sobressalto da consciência” e ao “despertar ético” 

                                                 
281

 Ibid. p. 221. Grifos do relatório. 
282

 Ibid. p. 253. 



191 

 

 

como direções para a formação de cidadãos melhores para a sociedades existente constituem 

os encaminhamentos conservadores, reformistas e mantenedores da sociedade burguesa 

contidos no relatório da UNESCO. 

 Essas proposições não demandam qualquer perspectiva de emancipação humana, pois 

estão restritas às possibilidades e interesses da organização social que origina as abissais 

desigualdades sociais. O papel apologético da educação recebe, no relatório, um lugar de 

destaque. Pela educação é possível a superação da ignorância e a formação de cidadãos 

melhores, mais solidários, capazes de agir eticamente e de tomar decisões morais condizentes 

com a aceitação das diferenças. Contudo, tal concepção é abstrata na medida em que não 

considera que o cidadão idealizado não pode ser “construído” nem pela educação 

exclusivamente, nem no interior da sociedade capitalista. 

 Embora não seja objetivo do relatório fazer referência à emancipação humana, suas 

proposições dão corpo a uma concepção de educação que, pela eliminação dos atributos 

considerados “ruins” no interior da sociedade, seja capaz de elevar as consciências a uma 

sociabilidade mais humanizada. O caminho para tal feito está na tomada de consciência das 

diferenças entre povos, culturas, saberes e fazeres, além, é claro, da postura ética de respeito a 

tais diferenças. Em franco contraste com a realidade da sociedade burguesa, o relatório 

idealiza uma sociabilidade em que os indivíduos não são indivíduos históricos, em que o 

egoísmo burguês desapareça pela ação de uma educação formadora de vínculos sociais e 

estimuladora de uma moral que contrarie tudo aquilo que o indivíduo necessita para 

sobreviver na dinâmica da sociedade capitalista. Nas palavras de Newton Duarte: 

 

A prática pedagógica que não se reduza ao nível da inserção do indivíduo na 

sociedade em-si, mas que tenha por objetivo fundamental que esse homem 

viva uma socialidade para-si, não terá como valores norteadores, aqueles 

ditados pelas relações sociais fetichizadas, mas sim aqueles que, surgidos 

nas contradições da realidade social, contêm potencialmente a força de 

criação de uma realidade não determinada pelas relações de dominação
283

. 

 

 A formação para a cidadania é abstrata e ilusória no relatório da UNESCO porque 

concebe o cidadão como indivíduo da sociedade burguesa, como sujeito em uma comunidade 

ilusória. O relatório fetichiza as relações sociais quando supõe que seja possível a formação 

de cidadãos melhores a partir de uma reforma que reverta o papel da educação em criadora de 

                                                 
283

 DUARTE, Newton. A Individualidade Para-Si: contribuição a uma teoria histórico social da formação do 

indivíduo. Campinas: Autores Associados, 1999, p. 119-20. 



192 

 

 

vínculos sociais. Não se aborda ou se considera, em momento algum, a superação da realidade 

social marcada pelas relações de dominação, no interior da qual se pretende um cidadão mais 

solidário e um indivíduo menos egoísta. Evidentemente, não se trata de uma perspectiva 

ingênua. O relatório não parte de bases conservadoras por não ter ciência das desigualdades 

ou daquilo que as origina. Há, aqui, um encaminhamento político e ideológico, bastante claro, 

na direção de uma formação humana que, embora declare a necessidade da mudança, efetiva 

ações de manutenção e perenização da sociedade capitalista. 

 

4.1.3 – A Educação ao longo da vida e a Formação para o Trabalho Assalariado 

 

 A perspectiva reformista do relatório da UNESCO demonstra o comprometimento do 

documento com a manutenção das bases da sociedade capitalista. A concepção de educação 

para a cidadania se revela abstrata, posto que pressuponha um cidadão ilusório e não é capaz 

de superar a dicotomia com o indivíduo egoísta. Neste ponto, cabe perguntar: qual o objetivo 

de uma reforma da educação que preconiza a manutenção da ordem social existente e 

encaminha sugestões a respeito do cidadão ideal para o século XXI? Nos marcos da sociedade 

capitalista, qual é o fundamento material que justifica o relatório e qual a direção efetiva que 

ele aponta? A própria comissão que redigiu o documento esclarece a questão ao situar a 

formação para o mercado de trabalho no centro da educação para o século XXI. O meio para 

tal feito está na educação ao longo da vida, que se institui como a expressão de uma sociedade 

educativa, na qual o trabalho ocupa um “novo” lugar: “Com os progressos atuais e previsíveis 

da ciência e da técnica, e a importância crescente do cognitivo e do imaterial na produção de 

bens e serviços, todos devemos convencer-nos das vantagens de repensar o lugar ocupado 

pelo trabalho e seus diferentes estatutos, na sociedade do amanhã”
284

. 

 Este postulado expõe o modo pelo qual se entende o papel da educação no relatório da 

UNESCO. O lugar ocupado pelo trabalho deve ser repensado e, com ele, todo o sistema de 

formação do trabalhador. Relacionar a educação com o trabalho é uma necessidade, porém, 

por conta da concepção reformista do relatório, não pode ir além e recomendar a superação da 

contradição entre capital e trabalho, uma vez que isto implicaria recomendar a superação da 

própria sociedade capitalista. A concepção de trabalho também deve ser destacada no 

                                                 
284

 DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. Op. Cit. p.18. 



193 

 

 

relatório. Aqui, o trabalho é identificado com empregabilidade, não há uma concepção mais 

ampla dessa categoria. 

 Desta maneira, a melhoria da qualidade da educação, desde o ensino fundamental até a 

universidade, só pode estar relacionada com a formação para o trabalho assalariado, recluso 

nos limites e necessidades do capital, não questionando o estranhamento. Não há nada novo 

aqui. A formação para o trabalho assalariado é um dístico da educação sob a égide do Estado 

burguês desde a criação das escolas politécnicas no século XIX. O ponto importante a ser 

salientado é que a educação do século XXI, na perspectiva do relatório, deve fortalecer a 

formação do trabalhador em cooperação com as instâncias profissionais, uma clara retomada 

da concepção oitocentista da Inglaterra. Nas palavras do relatório: 

 

Seria bom, talvez, dar mais atenção ao reforço das soluções informais 

existentes e à formação em serviço, desenvolvendo acordos de parceria com 

os empregadores em todos os setores, e recorrendo mais às novas técnicas de 

ensino. [...] Será, pois, necessário um apoio financeiro das autoridades para 

levar os empregadores, por um lado, a oferecer formação durante o emprego 

a todo o seu pessoal e em especial aos jovens, e, por outro, para os levar a 

conceder licenças para formação aos trabalhadores que queiram prosseguir 

estudos pós-escolares
285

. 

 

 Fica bem clara, também, a contradição da qual a educação, nos marcos do capitalismo, 

não pode escapar: ela precisa que a força de trabalho ofereça respostas adequadas às variáveis 

e inconstantes expectativas da produção, circulação e consumo capitalistas, porém, para isto 

se vê obrigada a colocar o trabalho no centro da formação dos indivíduos. É através das 

instâncias educacionais que o Estado encaminha grande parte da reprodução da força de 

trabalho. Mas a inevitável tensão em que se constitui o processo educacional com ênfase na 

formação dos indivíduos para o trabalho requer cuidados constantes. Em que pesem os fatos 

de que o trabalho, colocado no centro da formação do trabalhador assalariado do capital, seja 

estranhado e de que a formação oferecida seja pragmática, imediatista e parcial, em seu 

interior estão contidas as possibilidades de superação da contradição entre capital e trabalho. 

Esta questão será abordada mais adiante. 

 É de se considerar que a ênfase na formação para o trabalho constitui, desde o século 

XIX até as proposições do relatório, o núcleo ideológico e político das mais diversas 

                                                 
285

 Ibid. p. 137. 



194 

 

 

propostas educacionais

. A formação do trabalhador adequado às diferentes fases do 

capitalismo em detrimento da formação humana mais ampla, a capacitação profissional como 

panaceia para a desigualdade social e a preparação do trabalhador para a instabilidade do 

mercado de trabalho indicam o cenário, presente no relatório, de esvaziamento do significado 

mais amplo do trabalho e supõe a substituição contínua de trabalho complexo por trabalho 

simples. Em relação à formação do trabalhador, reconhece o relatório: 

 

A rapidez das alterações tecnológicas fez, de fato, surgir em nível das 

empresas e dos países, a necessidade de flexibilidade qualitativa da mão-de-

obra. Acompanhar e, até, antecipar-se às transformações tecnológicas que 

afetam permanentemente a natureza e a organização do trabalho tornou-se 

primordial. [...] A formação permanente da mão-de-obra adquire, então, a 

dimensão de um investimento estratégico que implica a mobilização de 

vários tipos de atores: além dos sistemas educativos, formadores privados, 

empregadores e representantes dos trabalhadores estão convocados de modo 

especial
286

. 

 

 A convocação feita aqui pelo relatório está de acordo com a reestruturação produtiva 

que procura superar o Taylorismo/Fordismo, implementando formas mais flexíveis e 

dinâmicas para a produção, circulação e consumo capitalistas. Como não é possível elaborar 

reformas no modo de produção sem levar em conta o trabalhador, que é quem produz 

efetivamente, a reestruturação produtiva necessita substituir o trabalhador do modelo anterior 

a fim de concretizar as mudanças pretendidas. Tarefa impossível sem que se estabeleçam, 

também, reformas no sistema educacional. 

 Qualquer reestruturação na base produtiva demanda reformulações nas instituições 

sociais. Embora a adaptabilidade do trabalhador às mudanças tecnológicas seja algo apreciado 

desde o século XIX, como veremos, a ênfase atual no aprender a aprender faz parte de um 

processo de reformulação de tais instituições sociais na direção pretendida como ideal para a 

atual fase do capitalismo. Portanto, todo comportamento ou organização institucional que não 

estejam de acordo com a reestruturação flexível devem ser superados, como coisas 

ultrapassadas.  

                                                 

 Demerval Saviani, em seu clássico Escola e Democracia, já indicava tal fato ao descrever como as diferentes 

tendências pedagógicas prometiam a superação das desigualdades sociais através de uma educação dedicada à 

formação para o trabalho assalariado. Cf. SAVIANI, Demerval. Escola e Democracia. Campinas: Autores 

Associados, 2000. 
286

 Ibid. p.71. 



195 

 

 

 É desse modo que a oposição ao modelo Taylorista/Fordista se efetiva na recusa de um 

conjunto de atividades definidas a priori; no abandono do controle moral e social do 

trabalhador; na rejeição do reconhecimento claro do lugar que esse trabalhador ocupa na 

hierarquia; na não aceitação de um modo de pensar e fazer, individual e coletivamente, 

definidos e previsíveis, enfim, rotineiros; na negação de padrões de comportamento 

socialmente aceitos e de atributos individuais compatíveis com a subserviência à organização 

do trabalho nos moldes do Taylorismo/Fordismo. “Os manuais e revistas de negócios hoje 

tendem a retratar o comportamento flexível como exigindo o desejo de mudança; mas na 

verdade trata-se de um determinado tipo de mudança, com determinadas consequências para 

nosso senso de tempo”
287

. 

 As mudanças só podem existir de duas maneiras: em primeiro lugar, existem as 

mudanças que ocorrem na superfície, mas que não abalam as estruturas daquilo que se 

pretende mudar. Por exemplo, por mais avançado tecnologicamente que seja um automóvel, 

seu princípio, sua estrutura, continua sendo exatamente a mesma dos primeiros automóveis. 

Em segundo lugar, existem as mudanças em profundidade, que transformam as bases daquilo 

que mudou. Quando Nicolau Copérnico, seguido de Giordano Bruno, Galileu Galielei e 

Johannes Kepler demonstraram as evidências de que a Terra não é o centro do universo; de 

que as órbitas não são círculos perfeitos e que não existe uma esfera cristalina ao redor dos 

planetas, encaminharam mudanças que abalaram os fundamentos do conhecimento científico 

que perduravam há 2000 anos, abrindo as portas para a ciência moderna. 

 Não há, contudo, mudanças que não se efetuem no interior do movimento histórico. A 

mudança é, necessariamente, em relação a algo. Até mesmo a mudança mais superficial é a 

tentativa de reformar algum aspecto da realidade, sem tocar suas bases. As mudanças na 

educação para as quais aponta o relatório da UNESCO possuem esse caráter. A questão 

central é que a ênfase na formação flexível não toca a essência da exploração do trabalho e 

funciona como um engodo político e ideológico, inibindo movimentos e proposições de 

mudanças profundas, realmente emancipatórias. Isso fica claro quando, em concordância com 

a reestruturação produtiva, se preconiza a formação de um indivíduo idealmente mais capaz 

de trabalhar em equipe, de respeitar diferenças e, como explica Semeraro: 

 

                                                 
287

 SENNETT, Richard. A Corrosão do Caráter: as consequências pessoais do trabalho no novo capitalismo. 

Op. Cit. p. 55. 



196 

 

 

Este novo ciclo do capital encontra sua maior produtividade não tanto no 

sistema da grande indústria, mas nas energias intelectuais exigidas pelos 

complexos mecanismos do terciário, pela expansão do setor de serviços, pelo 

investimento maciço na ciência e na tecnologia. Em poucos anos, passamos 

da sociedade fordista à sociedade informatizada, do “operário-massa” ao 

“operário-avulso”. Enquanto o sistema de trabalho fordista e taylorista era 

orientado a mecanizar o corpo e a disciplinar a vida familiar e social, o atual 

modelo concentra sua dominação na mente, atinge o imaginário e o 

inconsciente do trabalhador-consumidor, isolado e disperso socialmente
288

. 

 

 Esses elementos da reestruturação produtiva estão presentes, como mudanças 

desejáveis e que não afetam as estruturas da sociedade capitalista, no relatório da UNESCO. 

A rotina do trabalho nos moldes considerados antigos, a satisfação adiada, o controle do 

tempo e a autodisciplina são sistematicamente negados em nome de propostas mais flexíveis 

de formação, menos dedicadas à formação humana e mais à formação pragmática para o 

trabalho. Para Sennett: “a ética do trabalho é a arena em que mais se contesta hoje a 

profundidade da experiência”
289

. 

 O encaminhamento da educação como instância capaz de municiar o indivíduo com 

habilidades cognitivas e comportamentais suficientes e eficientes para a realização de tarefas 

cada vez menos rotineiras e mais flexíveis tem como indicação, no relatório, a educação ao 

longo da vida. Esta é apresentada como instância que potencialmente neutraliza os problemas 

decorrentes do desemprego através de uma atuação mais concentrada na formação de um 

trabalhador capaz de aprender a aprender, que significa, resumidamente, que o indivíduo deve 

aprender a conhecer, a fazer, a viver com outros indivíduos e a ser. Ao longo da vida, o 

sujeito deve ser capaz de assimilar as mudanças (superficiais) na dinâmica do trabalho 

(empregabilidade) e garantir seu lugar no mercado. Conforme o relatório: 

 

Para fazer face ao problema do desemprego é preciso repensar a concepção 

atual de educação, eliminar os contextos que afetam a escolaridade 

obrigatória, para prever, na perspectiva da educação ao longo de toda a vida, 

vários períodos de aprendizagem. O conceito de sociedade educativa devia 

levar, também, à redução da diferença entre trabalho qualificado e não 

qualificado que é, no mundo atual, uma das fontes fundamentais de 

desigualdade
290

. 

 

                                                 
288

 SEMERARO, Giovanni. A Concepção de “Trabalho” na Filosofia de Hegel e de Marx. In: Op. Cit. p. 101. 
289

 SENNETT, Richard. A Corrosão do Caráter: as consequências pessoais do trabalho no novo capitalismo. 

Op. Cit. p. 117. 
290

 DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. Op. Cit. p. 231. 



197 

 

 

 Neste ponto, o relatório da UNESCO apresenta a essência de seu conceito de educação 

ao longo da vida: a educação não deve se restringir à instituição escolar; a escolaridade 

obrigatória é um período de aprendizagem que deve preparar o indivíduo para os demais 

períodos de aprendizagem ao longo da vida, por isso, deve ser repensada e inserida no 

contexto de uma idealística sociedade educativa, que ultrapassaria os limites formativos da 

escolaridade formal. Esta é ainda fundamental como provedora de certificação, mas é na 

capacidade de aprender a aprender que reside a verdadeira formação do indivíduo, que 

assimila no seio da própria sociedade os conhecimentos úteis e necessários para se manter e 

sobreviver no mercado de trabalho. 

 A sociabilidade burguesa não é tocada nessa proposta. Tampouco o trabalho 

assalariado capitalista. Na verdade, a concepção de educação ao longo da vida significa a 

manutenção da condição de assalariamento, com a vantagem, para o capital, de que o 

trabalhador se torna completamente responsável por seu sucesso ou fracasso. Caso assimile e 

desenvolva as capacidades de aprendizagem pragmáticas relacionadas com a substituição de 

“trabalho qualificado” por trabalho “não qualificado”, então os processos formativos 

presentes na “sociedade educativa” se mostram eficientes; caso não consiga, é a desídia do 

trabalhador que o impede de aproveitar as chances recebidas. 

 Na perspectiva do relatório, o indivíduo, a partir da educação ao longo da vida, deve 

ser capaz de conduzir sua própria existência em um contexto de mudanças sempre muito 

rápidas e inesperadas, próprias da reestruturação produtiva e da globalização. Nesse contexto, 

as relações humanas modificam-se também, assim como as relações dos indivíduos com o 

espaço e o tempo. Porém, não deixam de ser relações burguesas. 

 

As alterações que afetam a natureza do emprego, ainda circunscritas a uma 

parte do mundo, vão, com certeza, generalizar-se e levar a uma 

reorganização dos ritmos de vida. A educação ao longo de toda a vida torna-

se, assim, para nós, o meio de chegar a um equilíbrio mais perfeito entre 

trabalho e aprendizagem bem como ao exercício de uma cidadania ativa
291

. 

 

 O relatório, no entanto, não explica como se encontra um equilíbrio perfeito entre o 

indivíduo devotado a seus interesses, condutor da própria vida, e a cidadania ativa que 

decorreria disto. O problema posto aqui permanece o mesmo com o qual se depararam Hegel 

e Marx, cada um deles partindo do pressuposto do movimento histórico: como compatibilizar 

                                                 
291

 Ibid. p. 105. 



198 

 

 

e harmonizar a relação entre o indivíduo moderno, autodeterminado e atomístico, com o 

cidadão na sociedade hodierna? Para Hegel, é na expressão do Estado que o indivíduo se 

encontra com o cidadão, na realização da ideia absoluta cada mônada é capaz de encontrar seu 

lugar na estrutura da sociedade. Já para Marx, o Estado é a expressão de uma sociedade 

desigual e o cidadão, nesta comunidade política, é um cidadão ilusório. A alternativa é a 

transformação profunda, a superação definitiva da sociedade que cria as desigualdades. 

 Há ainda o fato de que o relatório não discute a desintegração da cidadania no 

contexto da reestruturação produtiva, ou, no contexto da sociedade em constante mutação na 

qual cada indivíduo deve ser capaz de conduzir-se por si próprio, a fim de sobreviver. O apelo 

ao respeito às diferenças e às capacidades de trabalhar em grupo não escondem a tendência 

em se considerar o outro como obstáculo ao sucesso individual, portanto, um inimigo, um 

competidor em potencial. É nesse contexto que se apresenta a educação ao longo da vida 

como processo de qualificação que estabelece os padrões desejáveis para o trabalhador. 

 

Os empregadores substituem, cada vez mais, a exigência de uma 

qualificação ainda muito ligada, a seu ver, à ideia (sic) de competência 

material, pela exigência de uma competência que se apresenta como uma 

espécie de coquetel individual, combinando a qualificação, em sentido 

estrito, adquirida pela formação técnica e profissional, o comportamento 

social, a aptidão para o trabalho em equipe, a capacidade de iniciativa, o 

gosto pelo risco
292

. 

 

 A qualificação do trabalhador desejável não passa unicamente pela formação técnica 

específica, mas também pelo desenvolvimento de comportamentos considerados ideais. Se é 

verdadeira a recusa aos padrões Tayloristas/Fordistas, é igualmente verdadeiro que tais 

padrões devem ser substituídos por outro. Trata-se da mudança que não abala os fundamentos 

do capital, pois aquilo que na perspectiva reformista do relatório é identificado como 

qualificação, efetiva-se, para o trabalhador, como o sucumbir de suas capacidades e 

potencialidades a um novo patamar de parcialidade; a uma padronização ainda mais cruel e 

degradante, distante de uma formação humana que contribua para o desenvolvimento integral 

do indivíduo como ser social. 

 A educação a serviço do desenvolvimento socioeconômico, provedora de 

“qualificação” para as mudanças da sociedade e o conceito de educação ao longo de toda a 

vida como direção mais segura para o novo indivíduo, que deve ser capaz de se conduzir em 

                                                 
292

 Ibid. p. 94. 



199 

 

 

meio a um mundo turbulento e mutável, são proposições do relatório da UNESCO que 

encaminham uma perspectiva educacional pragmática e imediatista, segundo a qual a 

utilidade empírica é a medida que deve pautar a educação, envolvendo tudo que deve ser 

aprendido ou ensinado. 

 Trata-se de uma concepção que transforma o indivíduo que aprende em um objeto que 

reproduz e conserva um discurso aporístico do processo de aprendizagem como algo 

democrático. Na verdade, a concepção de educação ao longo da vida, tal como apresentada no 

relatório, é meritocrática, tecnocrática e se reduz à lógica e à dinâmica do capital, pois em 

momento algum encaminha reflexões que indiquem a superação do trabalho assalariado. “Não 

se pressupõe aqui o sonho de uma sociedade emancipada e organizada em torno de interesses 

coletivos, mas se entende que a escola tem a função de formar para o trabalho numa sociedade 

marcada pela divisão social, limite no qual atua a escola pública”
293

. 

 A educação ao longo da vida é apresentada como a solução para problemas 

complexos: a formação do trabalhador “qualificado” e o desenvolvimento da cidadania ativa. 

Sendo a escolarização formal incapaz de preparar o indivíduo para o mundo mutável e 

turbulento, o aprender a aprender é apresentado como solução por ser capaz de inserir o 

sujeito no contexto das mudanças constantes da sociedade. Apesar de sua apresentação 

otimista, o conteúdo que subjaz ao relatório indica a educação ao longo da vida, tal como é 

defendida, como um processo de internalização, pelos indivíduos, dos interesses e limites 

burgueses como se fossem necessidades dos trabalhadores. 

 Trata-se de uma inversão que coloca o interesse do capital como universalidade 

ilusória, levando à defesa de seus fundamentos como princípios supra-históricos, próprios da 

natureza humana. A educação ao longo da vida é a produção e reprodução do homem burguês 

como única possibilidade para a humanidade. O esvaziamento do papel da formação humana 

universal reduz o indivíduo a um “aprendedor” constante de funções cada vez mais empíricas, 

pragmáticas. O conhecimento da técnica não se dirige a seus fundamentos, mas à parcialidade 

mais atomizada e simples, desconectada da totalidade histórica que a demandou e criou. 

 Mészáros contesta tal concepção. Embora não analise especificamente o documento da 

UNESCO, o filósofo húngaro refletiu sobre a educação ao longo da vida, mostrando não 

haver ser humano que não aprenda desde a juventude até a velhice. Mas uma coisa bem 

diferente é o processo de internalizar como limites pessoais aquilo que a particularidade do 

                                                 
293

 SCHLESENER, Anita Helena. Educação e Emancipação: limites e possibilidades. In: Op. Cit. p. 60. 



200 

 

 

capital, tomada como universalidade abstrata, impõe como naturalmente peculiar ao ser 

humano. Questiona Mészáros: 

 

A grande questão é: o que é que aprendemos de uma forma ou de outra? Será 

que a aprendizagem conduz à autorrealização dos indivíduos como 

“indivíduos socialmente ricos” humanamente (nas palavras de Marx), ou 

está ela a serviço da perpetuação, consciente ou não, da ordem social 

alienante e definitivamente incontrolável do capital?
294

 

 

 Por um lado, é fato que aprender ao longo da vida é um traço humano e incontestável. 

Desde que existe como ser social, o indivíduo aprende por todo seu tempo de vida. Por outro, 

tão incontestável quanto o aprender ao longo da vida é o fato de aquilo que se aprende ser tão 

importante quanto o aprender em si. Sob as condições impostas pelo capital, cada indivíduo 

deve internalizar como seus os interesses de reprodução da sociedade capitalista. Em um 

sentido amplo, a educação é um dos instrumentos pelos quais a legitimação das relações 

sociais capitalistas é efetivada. 

 

As instituições formais de educação certamente são uma parte importante do 

sistema global de internalização. Mas apenas uma parte. Quer os indivíduos 

participem ou não – por mais ou menos tempo, mas sempre em número de 

anos bastante limitado – das instituições formais de educação, eles devem 

ser induzidos a uma aceitação ativa (ou mais ou menos resignada) dos 

princípios reprodutivos orientadores dominantes da própria sociedade, 

adequados a sua posição na ordem social, e de acordo com as tarefas 

reprodutivas que lhe foram atribuídas
295

. 
 

  A internalização é incorporar as particularidades do capital como 

universalidade homogeneizante a cujo talante fica submetida toda e qualquer aspiração 

pessoal. Neste sentido, fica claro que a educação não é a força principal da consolidação 

ideológica do capital, mas é absolutamente indispensável à internalização, pelas pessoas, dos 

limites gerais tomados como limites pessoais. A cidadania ativa, conforme é apresentada pelo 

relatório da UNESCO, diz respeito à aceitação do modelo societário do capital, embora 

recusando elementos considerados indesejáveis, a educação ao longo da vida, no relatório, 

indica a conformidade com os limites institucionalizados. 

 É neste sentido que a educação ao longo da vida é apresentada como instância capaz 

de maximizar o melhor da ordem social existente, minimizando o pior. Com isto, apresenta 

                                                 
294

 MÉSZÁROS, István. Educação para Além do Capital. São Paulo: Boitempo, 2008, p. 47. 
295

 Ibid. p. 44. 



201 

 

 

um encaminhamento para a formação do indivíduo pragmático, flexível, para quem a 

utilidade imediata é a medida de tudo que deve ser aprendido. É o imperativo da concepção 

reformista que, embora ancorada ao processo histórico, não apresenta uma proposta que tenha 

por fundamento o movimento histórico, mas antes, nega-o na imediatez das necessidades 

atuais do capital. Encontra-se, aqui, um dos problemas dos projetos considerados 

transformadores na educação: por desconsiderar que a educação se constitua como processo 

histórico, buscam transformações que não levam em conta as contradições sociais, resultando 

que, a despeito da boa vontade e do interesse legítimo em encaminhar melhorias, terminem 

por reproduzir os mesmos problemas que intentam superar. 

 A divisão técnica do trabalho, o estranhamento, a propriedade privada dos meios de 

produção, a insuficiência da política democrático burguesa e a impotência do Estado em 

implementar as transformações mais profundas são, sistematicamente, ignorados pelas 

propostas ditas emancipadoras, incluindo-se, aqui, o relatório da UNESCO. Neste ponto, 

retomar as anotações de Marx a respeito da educação, no contexto da análise mais ampla, em 

O Capital, pode lançar luzes sobre os encaminhamentos para uma proposta educacional que 

contribua para a superação da concepção reformista. 

 

4.2 A Educação em O Capital: a permanência da formação para o trabalho assalariado 

 

 À época em que Marx elabora sua análise da sociedade capitalista, a preocupação com 

a formação de trabalhadores melhor capacitados para lidar com a maquinaria fabril e mais 

“fluídos” para lidar com os instrumentos tecnologicamente mais avançados e em constante 

mudança exigia instituições capazes de preparar minimamente a força de trabalho para as 

demandas sempre cambiantes do capital, tais instituições constituíram-se como escolas 

politécnicas, profissionalizantes e agrícolas. 

 Atualmente, a expansão de institutos de ciência e tecnologia, além do ensino 

profissionalizante, demonstra que a demanda pela preparação da força de trabalho, pragmática 

e imediatista, flexível e capaz de aprender ao longo da vida acentuam a exploração do 

trabalho, tornando ainda mais violenta a essência do próprio capital: “Por outro lado, a 

reestruturação produtiva do capital pela tecnologia avançada e a globalização da produção, ao 

mesmo tempo em que concentra sem precedentes riquezas em poucos conglomerados 



202 

 

 

financeiros, penaliza o trabalhador com a intensificação da exploração, a precariedade e a 

flexibilização das leis trabalhistas”
296

. 

 A retomada dos escritos de Marx a respeito da educação no contexto de sua análise 

mais ampla, em O Capital, procura rever a essência do próprio capital. A acentuação da 

precarização do trabalho, o aprofundamento da concentração de riquezas e o “novo ciclo” da 

produção são firmemente enraizados nas premissas primeiras do capital, minuciosamente 

analisadas por Marx. O delineamento do trabalho como formação humana é também algo a 

ser considerado, uma vez que a contradição da educação na sociedade capitalista já se 

apresentava como um problema que necessitava encontrar resolução. O retorno aos escritos de 

Marx pode clarear o modo pelo qual a educação, atualmente, não encaminha mudanças 

profundas, mas apenas e tão somente o aprofundamento das desigualdades já identificadas 

pelo filósofo alemão. 

 Em O Capital, um dos aspectos abordados por Marx é o caminho que vai da 

manufatura até a indústria moderna, demonstrando como esse processo determina a divisão do 

trabalho, aprofundando a compreensão do duplo caráter do trabalho no capitalismo, já exposto 

nos Manuscritos Econômico-Filosóficos. A análise da progressiva deterioração do trabalho 

leva o filósofo alemão a denunciar as péssimas condições de vida do trabalhador, sua 

brutalização no contexto da produção capitalista, o declínio do seu corpo e, inevitavelmente, o 

modelo educacional forjado no contexto do capital a fim de assegurar a manutenção das 

condições existentes. 

 O eixo da análise de Marx a respeito da manufatura e da indústria moderna é a divisão 

do trabalho. A partir da história do desenvolvimento da produção capitalista, Marx constata a 

evolução de um processo histórico aberto à investigação e à análise. Com isto, está em 

oposição aos expoentes da economia política, que viam o desenvolvimento da produção 

capitalista como um processo natural. Na análise de Harvey, Marx dá ênfase nos processos de 

produção ao analisar o movimento que vai do artesanato e da manufatura até a grande 

indústria e a maquinaria
297

. Nesta retomada do processo de constituição da produção 

capitalista, o filósofo alemão não só expõe a degradação do trabalhador submetido à produção 

industrial tecnologicamente mais avançada, como delineia o modo pelo qual o 

desenvolvimento de novos instrumentos de produção impacta diretamente na formação dos 

trabalhadores. Sobre a importância dos meios de produção, explica Marx: 

                                                 
296

 SEMERARO, Giovanni. A Concepção de “Trabalho” na Filosofia de Hegel e de Marx. In: Op. Cit. p. 101. 
297

 Cf. HARVEY, David. Para Entender o Capital. Op. Cit. p. 188. 



203 

 

 

 

O que diferencia as épocas econômicas não é “o que” é produzido, mas 

“como”, “com que meios de trabalho”. Estes não apenas fornecem uma 

medida do grau de desenvolvimento da força de trabalho, mas também 

indicam as condições sociais nas quais se trabalha. Entre os próprios meios 

de trabalho, os de natureza mecânica, que formam o que podemos chamar de 

sistema de ossos e músculos da produção, oferecem características muito 

mais decisivas de uma época social de produção do que aqueles meios de 

trabalho que servem apenas de recipientes do objeto do trabalho e que 

podemos agrupar sob o nome de sistema vascular da produção, como tubos, 

barris, cestos, jarros, etc.
298

. 

 

 O desenvolvimento dos meios de produção define um modo específico de organização 

da própria sociedade. Neste modo de organização, a divisão das funções no trabalho é 

decisiva. A divisão do trabalho em intelectual e manual é importante para a melhor 

compreensão da educação nos marcos do capitalismo. O filósofo alemão, ao expor o modo 

pelo qual tal divisão se instituiu, bem como ao tecer considerações sobre a educação nesse 

período, apresenta o caráter dual da educação na sociedade capitalista, demonstrando que seu 

caráter não é emancipador, mas reforçador das desigualdades. Em Marx há a convicção de 

que a riqueza social, produzida pelo trabalhador coletivo, ao ser apropriada pelo proprietário 

particular dos meios de produção, resulta em pobreza absoluta para o trabalhador individual. 

O modelo capitalista, em seu início, aponta já para a inevitável brutalização do trabalhador ao 

opor pensamento e ação, trabalho intelectual e trabalho manual. 

 

Esse processo de cisão começa na cooperação simples, em que o capitalista 

representa diante dos trabalhadores individuais a unidade e a vontade do 

corpo social de trabalho. Ele se desenvolve na manufatura, que mutila o 

trabalhador, fazendo dele um trabalhador parcial, e se consuma na grande 

indústria, que separa do trabalho a ciência como potência autônoma de 

produção e a obriga a servir ao capital
299

. 

 

 A divisão do trabalho que se institui com a manufatura já é uma forma de existência 

do capital, mutiladora não só do corpo do trabalhador, como de sua mente. O fato de a 

manufatura não ter ainda o desenvolvimento de instrumentos tecnológicos que determinam o 

ritmo e o tempo da produção não significa que seja menos predatória, mas que, em sua 

dinâmica própria, principia a fragmentação do trabalhador. O confinamento em uma atividade 

única e parcial no processo produtivo deforma as capacidades e a subjetividade do 

                                                 
298

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 259. (WERKE, p. 194-5). 
299

 Ibid. p. 435, (WERKE, p. 382). 



204 

 

 

trabalhador. Na formulação de Harvey: “o resultado disso é um ‘empobrecimento do 

trabalhador’ e uma séria perda de ‘forças produtivas individuais’. As subjetividades políticas e 

intelectuais não permanecem imunes”
300

. 

 Quando um número significativo de trabalhadores exerce sua atividade produtiva sob 

o comando de um mesmo capital (o proprietário privado dos meios de produção), a divisão do 

trabalho se torna uma necessidade técnica para o acréscimo da produção. Ao desenvolver a 

força individual de trabalho de forma parcial, atribuindo-lhe uma única função no processo 

produtivo, a divisão técnica do trabalho potencializa a produção do trabalhador coletivo, mas 

deforma o trabalhador individual. 

 

Certo atrofiamento espiritual e corporal é inseparável mesmo da divisão do 

trabalho em geral na sociedade.  Mas como o período manufatureiro leva 

muito mais longe essa cisão social dos ramos de trabalho e, por outro lado, 

somente por meio dessa divisão peculiar consegue alcançar o indivíduo em 

suas raízes vitais, ele é o primeiro a fornecer o material e o impulso para a 

patologia industrial
301

. 

 

 À medida que decompõe o trabalho, subdividindo-o e especializando as ferramentas, a 

manufatura forma o trabalhador parcial e assenta o indivíduo moderno. O trabalho intelectual 

é aqui uma função especializada, dedicada ao planejamento da produção, está separado do 

trabalho manual e submetido ao controle e à vontade do capital. Encontra-se, na contradição 

entre o trabalhador parcial (indivíduo) e o trabalhador coletivo (força de trabalho geral 

submetida ao capital), a mesma relação e a mesma oposição da política democrático burguesa, 

qual seja, a oposição entre o indivíduo moderno como mônada e o cidadão como abstração. 

Quando os diferentes grupos de trabalhadores individuais são combinados em um organismo 

produtivo, essa força produtiva é uma organização social e, portanto, política, do trabalho. 

 

Ela não só desenvolve a força produtiva social do trabalho exclusivamente 

para o capitalista, em vez de para o trabalhador, como o faz por meio da 

mutilação do trabalhador individual. Ela produz novas condições de 

dominação do capital sobre o trabalho. E assim ela aparece, por um lado, 

como progresso histórico e momento necessário de desenvolvimento do 

processo de formação econômica da sociedade e, por outro, como meio para 

uma exploração civilizada e refinada
302

. 

 

                                                 
300

 HARVEY, David. Para Entender o Capital. Op. Cit. p. 184. 
301

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 437. (WERKE, p. 384). 
302

 Ibid, p. 438, (WERKE, p.386). 



205 

 

 

 Embora inegavelmente represente progresso histórico, a manufatura, contudo, não é 

somente um meio de produzir mais mercadorias, ela cria também uma hierarquia social entre 

trabalhadores mais hábeis e trabalhadores menos hábeis, assentando uma força política 

significativa naquele grupo de trabalhadores cujo conhecimento é indispensável à produção. 

A reorganização da divisão do trabalho pela manufatura resulta também em uma reordenação 

social e, necessariamente, política. O ritmo e a qualidade da produção dependiam dos 

trabalhadores hábeis, maduros e experientes, demandando muito tempo para sua formação e, 

por consequência, tornando esse trabalhador valioso. Muito embora a mutilação da 

subjetividade política do trabalhador seja um fato incontestável, também não se pode ignorar 

que as insurreições contra as condições precárias de trabalho impostas pela manufatura fazem 

parte da história de resistência dos trabalhadores. A indisciplina dos trabalhadores resulta em 

impedimentos sérios à manufatura naquilo que tange ao apossar-se da produção social em sua 

totalidade. Nessas circunstâncias, a indisciplina dos trabalhadores se constituía como 

resistência política e impedia que o capital se apoderasse de todo o tempo do trabalhador. 

 

E, como a habilidade artesanal permanece a base da manufatura e o 

mecanismo global que nela funciona não possui qualquer esqueleto objetivo 

independente dos próprios trabalhadores, o capital trava uma luta constante 

com a insubordinação deles
303

. 

 

 A manufatura é intrinsecamente dependente da força de trabalho, por isso, incapaz de 

reduzir o tempo necessário para a produção de mercadorias. O desenvolvimento da indústria 

moderna transformou profundamente o modo como se produz e a exploração do trabalhador. 

Na síntese de Marx
304

, enquanto na manufatura a força de trabalho é o ponto de inflexão da 

produção, na indústria mecanizada moderna os meios de produção assumem uma posição de 

maior relevância. A ferramenta simples é substituída pela máquina complexa, trazendo 

consequências muito significativas para os trabalhadores e potencializando como nunca antes 

na história da humanidade a produção de mercadorias. 

 A indústria moderna mecanizada resulta em maior deformação do trabalhador e seu 

impacto reduz suas condições de vida a um nível deplorável. Embora se trate de uma análise 

feita por Marx da classe trabalhadora da Inglaterra do século XIX, é muito sintomática e de 

impressionante atualidade, uma vez que a lógica imanente do capital permanece a mesma. A 

                                                 
303

 Ibid, p. 442 , (WERKE, p. 389). 
304

  Cf. Ibid, p. 445, (WERKE, p. 391). 



206 

 

 

maquinaria da indústria moderna elimina a necessidade do trabalhador hábil, possibilitando o 

aumento do uso da força de trabalho, barateando a produção de mercadorias. Neste ponto é 

possível compreender melhor a recomendação do relatório da UNESCO quando aponta a 

substituição de trabalho complexo por trabalho não complexo como ideal para a solução do 

desemprego. A máquina substitui a força muscular humana, em um primeiro momento, 

tornando o trabalhador um elemento da produção responsável por alimentá-la e corrigir-lhe os 

defeitos de funcionamento. 

 

A máquina da qual parte a Revolução Industrial substitui o trabalhador que 

maneja uma única ferramenta por um mecanismo que opera com uma massa 

de ferramentas iguais ou semelhantes de uma só vez e é movido por uma 

única força motriz, qualquer que seja sua forma. Temos, aqui, a máquina, 

mas apenas como elemento simples da produção mecanizada
305

. 

 

 A manufatura não pode prescindir da força muscular, da habilidade e do conhecimento 

do trabalhador no processo produtivo. Com o desenvolvimento da tecnologia, que resulta na 

maquinaria, a força de trabalho não precisa mais dos conhecimentos e das habilidades que a 

máquina reproduz. Outrora era preciso conhecer o ritmo adequado a ser aplicado na fiação 

para utilizar o fuso e a roca, agora estes instrumentos são postos em movimento por um ritmo 

mecânico e constante; outrora era preciso a força muscular como energia motriz na utilização 

das mais variadas ferramentas, agora tais ferramentas estão incorporadas a máquinas movidas 

por energia motriz retirada do vapor, mais estável e mais controlável. 

 

À medida que torna prescindível a força muscular, a maquinaria converte-se 

no meio de utilizar trabalhadores com pouca força muscular ou 

desenvolvimento corporal imaturo, mas com membros de maior 

flexibilidade. Por isso, o trabalho feminino e infantil foi a primeira palavra 

de ordem da aplicação capitalista da maquinaria! Assim, esse poderoso meio 

de substituição do trabalho e de trabalhadores transformou-se prontamente 

num meio de aumentar o número de assalariados, submetendo ao comando 

imediato do capital todos os membros da família dos trabalhadores, sem 

distinção de sexo nem idade. O trabalho forçado para o capitalista usurpou 

não somente o lugar da recreação infantil, mas também o do trabalho livre 

no âmbito doméstico, dentro de limites decentes e para a própria família
306

. 

 

 A força de trabalho que não poderia ser aproveitada na manufatura é agora útil ao 

capital. Tornando-se tão barata ao capitalista que chegava ao limite extremo de apenas suprir 

                                                 
305

 Ibid, p. 449 , (WERKE, p. 396). 
306

 Ibid, p. 468 , (WERKE, p. 416). 



207 

 

 

as necessidades imediatas de existência. O valor da força de trabalho, antes determinada pelo 

necessário para manter o trabalhador individualmente e à sua família, passa agora a ser 

dividida pela família inteira. O resultado disto é o achatamento do tempo de trabalho 

necessário para a reprodução do trabalhador e um incrível aumento do tempo cedido 

gratuitamente ao capitalista. A jornada de trabalho não se tornou menor, nem menos intensa, 

mas, ao contrário, o capitalista agora conta com as jornadas de trabalho somadas de toda a 

família, ao custo de apenas uma. 

 Tal o grau de exploração, que o trabalhador não vende mais apenas a sua força de 

trabalho ao capitalista, mas também as forças de trabalho de sua mulher e filhos. Marx 

identifica as abjetas condições de vida dos trabalhadores com a indústria moderna como sendo 

um verdadeiro mercado de escravos. Tamanha essa servidão assalariada que a força de 

trabalho infantil passa a ser utilizada com volúpia e crueldade nunca antes vista
307

. O 

aprofundamento da exploração do trabalho excedente significa o aprofundamento da divisão 

técnica do trabalho e, por consequência, o aprofundamento do estranhamento do trabalhador 

relativamente ao produto e ao processo da produção, pois está diante de instrumentos de 

trabalho que não compreende e tampouco domina a não ser em sua operação mais imediata. 

 

O grupo organizado da manufatura é substituído pela conexão entre o 

trabalhador principal e seus poucos auxiliares. A distinção essencial ocorre 

entre os trabalhadores que estão realmente ocupados com a máquina-

ferramenta (inclusive alguns trabalhadores que tomam conta da máquina-

motriz e a alimentam) e seus auxiliares (que são quase exclusivamente 

crianças). Entre os auxiliares podem ser incluídos os que alimentam a 

máquina com o material a ser trabalhado. Ao lado dessas duas classes 

principais, há um pessoal pouco numeroso, que se ocupa com o controle de 

toda a maquinaria e a repara continuamente, como os engenheiros, 

mecânicos, marceneiros, etc. É uma classe de trabalhadores de nível 

superior, uns possuindo formação científica, outros dominando um ofício; 

distinguem-se dos trabalhadores de fábrica, estando apenas agregados a eles. 

Sua divisão de trabalho é puramente técnica
308

. 

 

                                                 
307

 Cf. Ibid, p. 470 , (WERKE, p. 418). Neste trabalho o objetivo não é tratar especificamente da força de 

trabalho infantil, a não ser na medida em que ajude a esclarecer a denúncia de Marx da educação sob o capital. 

Por tratar-se de tema complexo e que necessita de exaustiva pesquisa, não se aprofundará a discussão sobre o 

trabalho infantil. Recomenda-se a leitura do próprio Marx, em O Capital, principalmente no capítulo XIII; de 

Engels em Situação da Classe Trabalhadora na Inglaterra, principalmente os capítulos “Resultados” e “Os 

diferentes ramos da indústria”. Estudiosos brasileiros que tematizaram o trabalho infantil em parte de seus 

estudos ou especificamente, são: J. C. Lombardi, em Educação e Ensino na Obra de Marx e Engels e M. A. 

Nogueira, em Educação, Saber, Produção em Marx e Engels. 
308

 Ibid, p. 492, (WERKE, p. 442). 



208 

 

 

 A divisão técnica do trabalho na indústria moderna pressupõe formação diferenciada 

entre os trabalhadores ocupados com a operação da máquina, seus auxiliares e aqueles cuja 

função é manter e melhorar o desempenho, não só das máquinas, mas também dos 

trabalhadores menos qualificados, principalmente mulheres e crianças. O aspecto de formação 

humana pelo trabalho se torna desfigurado pela divisão técnica. Conforme Marx, tal divisão 

do trabalho determina que haja trabalhadores com algum domínio científico. Aos demais 

(operadores e auxiliares), basta uma formação parcial e limitada para operar a máquina. Ao 

mesmo tempo em que se aprofunda a exploração do trabalho excedente, se abre um abismo de 

desigualdade na formação dos próprios trabalhadores. Mais adiante será abordada a questão 

da ciência como instrumento de subjugação do trabalho ao capital. 

 A situação é ainda mais aviltante na medida em que o trabalho na indústria 

mecanizada se torna tão parcializado, específico e de gestos tão simples, que o valor da força 

de trabalho despenca, possibilitando ao capitalista empregar força de trabalho infantil nas 

funções mais elementares e/ou humilhantes. Tamanha a bestialidade da exploração da força 

de trabalho infantil que, a partir da mobilização dos próprios trabalhadores adultos, o 

parlamento inglês viu-se obrigado a limitar o trabalho de mulheres e crianças através de uma 

lei fabril
309

. Embora facilmente burlada pelos capitalistas, a lei fabril inglesa do século XIX 

introduz na cena histórica a instituição escolar, sustentada pelo Estado e dirigida aos filhos 

dos trabalhadores, contudo: 

 

O espírito da produção capitalista resplandece com toda claridade na 

desleixada redação das assim chamadas cláusulas educacionais das leis 

fabris, na falta de um aparato administrativo, sem o qual esse ensino 

compulsório se torna, em grande parte, ilusório, na oposição dos fabricantes 

até mesmo a essa lei do ensino e nos subterfúgios e trapaças práticas a que 

recorrem para burlá-la
310

. 

 

 A lei fabril instituía a obrigatoriedade de que as crianças permanecessem na escola por 

um determinado número de horas semestralmente (150 horas) e que a criança deveria 

comparecer à sala de aula entre oito da manhã e seis da tarde, ali permanecendo por, no 

mínimo, duas horas e meia por dia. Após cumpridas as 150 horas, poderiam voltar ao 

                                                 
309

 Cf. Ibid, p. 469, (WERKE, p. 418). Sugere-se também a leitura do pósfácio à edição de 1892 de A Situação 

da Classe Trabalhadora na Inglaterra. 
310

 Ibid, p. 473, (WERKE, p. 422). 



209 

 

 

trabalho
311

. Na prática, a escola para os filhos dos trabalhadores consistia em um depósito 

caótico de crianças de variadas idades em turmas superlotadas supervisionadas por mestres 

escola, muitas vezes, semi-analfabetos. O ambiente insalubre e nefasto se constituía como um 

aprisionamento obrigatório e necessário ao cumprimento de uma lei ilusória que em momento 

algum objetivou oferecer aos filhos dos trabalhadores formação científica e humana que 

possibilitasse a superação de sua condição sub-humana. Segue uma descrição de Horner, 

citado por Marx: 

 

No entanto, não é apenas nesses antros lamentáveis que as crianças recebem 

certificados escolares sem nenhuma instrução, pois em muitas outras escolas, 

apesar de o professor ser competente, seus esforços fracassam quase que por 

completo em meio à turba desnorteante de crianças de todas as idades, a 

partir de 3 anos. Seus ganhos, miseráveis no melhor dos casos, dependem 

inteiramente do número de pence que ele recebe do maior número possível 

de crianças que possam ser espremidas numa sala. A isso se acrescenta o 

módico mobiliário escolar, a falta de livros e outros materiais didáticos e o 

efeito deprimente que exerce sobre as pobres crianças uma atmosfera viciada 

e fétida. Estive em muitas dessas escolas, onde vi turmas inteiras de crianças 

fazendo absolutamente nada; e isso é atestado como frequência escolar, e 

tais crianças figuram, na estatística oficial, com educadas (educated)
312

. 

 

 Trata-se de uma denúncia feita por um inspetor de fábrica inglês do século XIX. A 

aviltante “instrução” oferecida aos filhos da classe trabalhadora naquele período histórico 

remete ao desinteresse do capital pela formação dos trabalhadores para além do mínimo 

necessário ao desempenho e ao rendimento como trabalhador assalariado. Desde que aptos a 

trabalhar, pouco importa se, na escola, aprendem ou não, bem como sua idade ou sexo, uma 

vez que, para o trabalho assalariado, o conhecimento dos gestos simples e um vocabulário 

limitado são suficientes.  

 Neste ponto, é inevitável uma relação com o relatório da UNESCO. Muito embora 

represente considerável avanço em termos de reflexão sobre o papel da educação em uma fase 

do capital diferente daquela analisada por Marx, há, na descrição do filósofo alemão, 

elementos que remetem ao documento da UNESCO. A formação mínima necessária, 

pragmática e imediatista para a manutenção da condição de assalariamento do trabalhador é 

um desses elementos. A permanência na instituição formal de ensino como uma parte da 

                                                 
311

 Cf. Ibid, p. 474, (WERKE, p. 424). 
312

 HORNER, L. Reports of Inspector of Factory, for 30
th

 April 1857, pp. 17-8. Citado por MARX, K. O 

Capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2013, Livro I, Volume I, p. 474. Ver Também: 

MARX, K. e ENGELS, E.  Das Kapital: Kritik der politischen Ökonomie. IN: MARX, K. e ENGELS, F. Werke. 

Berlin: Dietz Verlag, Band 23, Erste Band, Buch I. p. 423. 



210 

 

 

formação do trabalhador é outro. No relatório, assim como na descrição de Horner, a 

permanência na instituição formal de ensino é limitada, o conteúdo a ser ensinado e aprendido 

importa pouco, mas a certificação é importante. Embora refletindo sobre a educação na 

atualidade, o relatório da UNESCO retoma a concepção oitocentista da Inglaterra do século 

XIX de formação do trabalhador assalariado. Não é de surpreender que em pleno século XXI 

as situações descritas por Horner possam ser facilmente reconhecidas nas instituições de 

ensino destinadas aos filhos dos trabalhadores. 

 Retomando a descrição de Horner, a obrigatoriedade da frequência escolar não estava 

isenta das trapaças dos capitalistas, que recrutavam jovens com “aparência” de serem mais 

velhos através de anúncios em jornais
313

. Tais leis fabris também não podiam, assim como as 

leis educacionais atuais não podem, ultrapassar a lógica da exploração capitalista se são 

escritas por um parlamento de representantes comprometidos com o capital. A produção 

capitalista permaneceu intocada nas leis fabris inglesas do século XIX, assim como 

permanece intocado o interesse do capital nas leis concernentes à educação na atualidade. O 

desinteresse do capital na formação humana do trabalhador é tão evidente na lei fabril quanto 

o é nos documentos atuais, expondo seu caráter ilusório na redação confusa e na falta de 

condições adequadas à concretização de suas cláusulas. Na prática, tais documentos são 

inertes, desvirtuados conforme o interesse do capital e burlados a fim de garantir a exploração 

extrema da mais valia relativa. Em outra passagem, Horner esclarece o papel desempenhado 

pelo Estado na promulgação da lei fabril: 

 

A culpa cabe unicamente ao poder legislativo, por ter aprovado uma lei 

enganosa (delusive law), que, sob a aparência de cuidar da educação das 

crianças, não contém um único dispositivo que assegure o cumprimento 

desse pretenso objetivo. Nada determina, salvo que as crianças, durante certa 

quantidade e horas diárias (3 horas), devem permanecer encerradas entre as 

quatro paredes de um lugar chamado escola, e que o patrão da criança deve 

receber semanalmente um certificado emitido por uma pessoa que assina na 

qualidade de professor ou professora
314

. 

 

 Ilusória, falseada, burlada e intencionalmente impotente diante das circunstâncias 

objetivas da exploração violenta da força de trabalho infantil e feminina, as leis fabris que 

Marx analisa reforçam a subjugação dos trabalhadores ao estrito interesse do capital, ainda 

                                                 
313

 Cf. MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 470. (WERKE, p. 418). 
314

 HORNER, L. Reports of Inspector of Factory, for 30
th

 April 1857, pp. 17-8. In: Op. cit. p. 473. (WERKE, p. 

422). 



211 

 

 

que ao custo do futuro dos jovens trabalhadores. Diante da irracionalidade absurda instituída 

pela racionalidade do avanço tecnológico e com a obrigatoriedade da frequência escolar da 

ilusória lei fabril, Marx reflete: 

 

Mas a devastação intelectual, artificialmente produzida pela transformação 

de seres humanos imaturos em meras máquinas de fabricação de mais-valor 

– devastação que não se deve confundir com aquela ignorância natural-

espontânea que deixa o espírito inculto sem estragar sua capacidade de 

desenvolvimento, sua própria fecundidade natural – acabou por obrigar até 

mesmo o Parlamento inglês a fazer do ensino elementar a condição geral 

para o uso “produtivo” de crianças menores de 14 anos em todas as 

indústrias sujeitas à lei fabril
315

. 

 

 Marx denuncia um sistema educacional que, em seus primeiros momentos, expressava 

total desprezo pela formação dos filhos dos trabalhadores e que, com o inevitável avanço 

tecnológico das máquinas, foi obrigado a pôr à disposição desses mesmos trabalhadores uma 

formação politécnica, porém limitada, com a finalidade de desenvolver os requisitos 

necessários à formação do trabalhador eficiente, fluído e adaptável. Com o desenvolvimento 

da maquinaria, ou seja, da ciência como impulso na produção, a formação específica do 

trabalhador como simples alimentador da máquina já não se mostra tão eficiente. Foi preciso 

elevar as capacidades da força de trabalho, adaptando-a às necessidades da produção. Não era 

mais possível o avanço do capital se a produção se mantivesse subordinada a uma 

mecanização imutável. Cada ramo da produção encontra meios mais tecnicamente 

convenientes, aperfeiçoando-os e tornando mais complexos os instrumentos de trabalho 

(máquinas). A constante transformação dos processos produtivos através de instrumentos de 

trabalho cada vez mais complexos é um distintivo do modo de produção capitalista. 

 

A tecnologia descobriu as poucas formas fundamentais do movimento, sob 

as quais transcorre necessariamente, apesar da diversidade dos instrumentos 

utilizados, toda ação produtiva do corpo humano, exatamente do mesmo 

modo como a mecânica não deixa que a maior complexidade da maquinaria 

a faça perder de vista a repetição constante das potências mecânicas simples. 

A indústria moderna jamais considera nem trata como definitiva a forma 

existente de um processo de produção. Sua base técnica é, por isso, 

revolucionária, ao passo que a de todos os modos de produção anteriores era 

essencialmente conservadora
316

. 

 

                                                 
315

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit., p. 473. (WERKE, p. 421-2). 
316

 Ibid. p. 557, (WERKE, p. 510-1). 



212 

 

 

 O desenvolvimento de novos instrumentos de produção revoluciona constantemente a 

produção capitalista. Este é um dístico da sociedade do capital, posto que é nesta forma 

societária que a ciência ganha impulso como aliada da produção. Ao reproduzir cada vez mais 

precisamente os gestos humanos na produção e, ao incorporar novas e até então inexistentes 

funções, a tecnologia exigiu do trabalhador maior flexibilidade para ser enviado a diferentes 

ramos da produção conforme as circunstâncias assim demandavam. A própria divisão do 

trabalho se queda em constante transformação, lançando continuamente enormes contingentes 

de trabalhadores nas diferentes funções assumidas. O trabalhador é exigido agora não só em 

relação às capacidades físicas submetidas ao tempo, ao ritmo e ao movimento da máquina, 

mas também em sua mobilidade para deslocar-se nas diferentes funções dentro de uma fábrica 

e de fábrica em fábrica, de cidade em cidade, adaptando-se constantemente a ambientes e 

instrumentos de produção diferentes. 

 Não somente a base técnica da produção é continuamente transformada conforme a 

ciência provê o capital de mais tecnologia, mas a própria organização social decorrente da 

produção capitalista é constantemente revolvida, criando solo fértil para as mais diversas 

manifestações e produtos, aos mais inesperados comportamentos e à agudização do 

individualismo. Embora o avanço da tecnologia crie, de fato, uma infinidade de novas 

possibilidades, que lance enormes contingentes de trabalhadores a novas e inesperadas 

relações interpessoais, esse mesmo avanço “reproduz, em sua forma capitalista, a velha 

divisão do trabalho com suas particularidades ossificadas”
317

. 

 O problema que se apresenta é a da demanda de trabalhadores, ao mesmo tempo, aptos 

a atuar em diferentes funções e disponíveis às idiossincrasias do capital. Para o trabalhador 

cresce a insegurança, pois pode perder, a qualquer momento, seus meios de subsistência. Ao 

revolucionar constantemente o instrumento de trabalho, a tecnologia retira do trabalhador até 

mesmo a possibilidade de exercer sua função estranhada perante a máquina. Agora é esta que 

determina a atividade, a sociabilidade e a vida do trabalhador. Foi a necessidade da indústria 

moderna de contar com trabalhadores mais preparados para as variações e mudanças que 

levou à reformulação do interesse do capital sobre a educação do trabalhador. 

 Não basta mais que haja abundância de força de trabalho, é preciso que esta esteja 

capacitada para as constantes transformações na base técnica da produção. Como isto não é 

possível sem a apropriação de alguns fundamentos científicos, agora o trabalhador precisa ter 

                                                 
317

 Ibid. p. 557, (WERKE, p. 511). 



213 

 

 

uma formação mais integral, ou seja, precisa ter uma formação que o capacite a transitar entre 

as diferentes atividades e entre os diferentes instrumentos de trabalho postos à disposição do 

capital pela ciência. A solução encontrada foi fazer valer a lei fabril, instituindo o treinamento 

e a capacitação dos trabalhadores nos fundamentos das ciências e no manuseio de 

instrumentos de trabalho tecnologicamente mais avançados. 

 

Uma fase desse processo de revolucionamento, constituída espontaneamente 

com base na grande indústria, é formada pelas escolas politécnicas e 

agronômicas, e outra pelas écoles d’enseignement professionnel [escolas 

profissionalizantes], em que filhos de trabalhadores recebem alguma 

instrução sobre tecnologia e manuseio prático de diversos instrumentos de 

produção
318

. 

 

 Com isto, o próprio movimento de expansão e complexificação dos instrumentos de 

trabalho na dinâmica do capital exigiu-lhe uma concessão à formação (ainda que insuficiente, 

registre-se) dos filhos dos trabalhadores. Foi a dinâmica do capital que demandou a educação 

conjugada com o trabalho. Embora ainda insatisfatória e desinteressada pela elevação 

espiritual do ser humano, o fato é que a contradição instalada é, para Marx, um movimento 

importante, posto que tende a avolumar-se até tornar-se insustentável no interior do próprio 

capital: a tecnologia incorporada à produção exige que a formação dos trabalhadores seja cada 

vez mais complexa, tornando esses trabalhadores potencialmente mais capazes de lidar com 

os instrumentos de trabalho do que seus próprios criadores. Aquilo que se constitui 

historicamente como avanço para a humanidade, na ordem do capital torna-se submissão e 

estranhamento para o trabalhador, mas contém já as contradições que Marx entende 

inevitáveis para a suprassunção do próprio capital. 

  

É um fato indubitável que a maquinaria não é, por si mesma, responsável por 

“liberar” os trabalhadores de sua dependência em relação aos meios de 

subsistência. [...] Como, portanto, considerada em si mesma, a maquinaria 

encurta o tempo de trabalho, ao passo que, utilizada de modo capitalista, ela 

aumenta a jornada de trabalho; como, por si mesma, ela facilita o trabalho, 

ao passo que, utilizada de modo capitalista, ela aumenta sua intensidade; 

como, por si mesma, ela é uma vitória do homem sobre as forças da 

natureza, ao passo que, utilizada de modo capitalista ela subjuga o homem 

por intermédio das forças da natureza; como, por si mesma, ela aumenta a 

riqueza do produtor, ao passo que, utilizada de modo capitalista, ela o 

empobrece, etc
319

. 

                                                 
318

 Ibid. p. 558, (WERKE, p. 512). 
319

 Ibid. p. 513, (WERKE, p. 464-5). 



214 

 

 

 

 Fica registrado o entendimento de que os avanços tecnológicos proporcionados pela 

indústria moderna não podem ser desprezados. O desenvolvimento das forças produtivas é 

uma vitória da humanidade. Potencialmente, a tecnologia, expressão do avanço científico 

humano, é a constituição do conhecimento da essência da realidade. A ciência como instância 

de liberdade em relação à dependência das forças naturais é a expressão mais sublime da 

capacidade humana de produzir os instrumentos que se constituem como mediadores de sua 

relação com a natureza, de externalizar-se objetivando o mundo natural e atribuindo-lhe 

significado. Entretanto, uma vez subjugada pelos interesses e pela lógica imanente do capital, 

a ciência se apresenta como vitória do trabalhador coletivo, incrementando a produção a 

níveis jamais registrados; contudo, ao mesmo tempo, efetiva-se como derrota para o 

trabalhador individual, pois a riqueza produzida (tanto material quanto espiritual) não é 

desfrutada pela humanidade em seu conjunto, mas apropriada particularmente. 

 A ciência, força humana para desvendar a essência da realidade, transformou-se em 

debilidade e fraqueza ao ser cooptada pela lógica da produção capitalista; a liberdade que a 

ciência potencialmente oferece é transmutada em aprisionamento quando transforma o 

trabalho produtivo em repetição anacrônica; a elevação do espírito humano que a ciência 

potencialmente contém converte-se em embrutecimento e estranhamento do trabalhador 

individual. A ciência, conquista que potencializa as capacidades humanas para além de seus 

limites naturais é, sob o capitalismo, uma força independente do trabalhador, superior a ele, 

mais poderosa do que ele: é uma força humana que se tornou estranha ao próprio ser humano, 

aprofundando o estranhamento do trabalhador em relação à natureza e em relação a si próprio. 

A separação, sob a indústria moderna, entre trabalho manual e trabalho intelectual, marca a 

subsunção final da ciência ao capital. 

 A efetivação da produção mecanizada marca a emergência de um trabalhador que se 

depara com os produtos tecnológicos não como conquistas humanas, mas como expressões de 

sua servidão assalariada. A formação politécnica e profissionalizante, embora tenha a 

peculiaridade de colocar o trabalho no centro da educação, exprime a divisão mais severa 

entre trabalho manual e trabalho intelectual, pois oferece como formação o manuseio imediato 

e o conhecimento pragmático mínimo para que o trabalhador torne-se produtivo, disciplinado 

e devotado aos interesses do capital. O fundamento científico é algo que só possui valor em 



215 

 

 

sua utilização imediata, transformando-se em entidade superior ao trabalhador, que não o 

domina em sua totalidade, mas apenas na medida exata de sua utilidade prática. 

 

Todo trabalho na máquina exige instrução prévia do trabalhador para que ele 

aprenda a adequar seu próprio movimento ao movimento uniforme e 

contínuo de um autômato. Como a própria maquinaria coletiva constitui um 

sistema de máquinas diversas, que atuam simultânea e combinadamente, a 

cooperação que nela se baseia exige também uma distribuição de diferentes 

grupos de trabalhadores entre as diversas máquinas
320

. 

 

 Na forma da tecnologia aplicada à produção capitalista, a ciência se faz estranha ao 

trabalhador. Além do mais, a força de trabalho precisa ser suficientemente fácil de manobrar 

para ser movida no interior da fábrica para diferentes funções ou, conforme o interesse e as 

demandas do capital, transferida para outros ramos da produção, outras cidades, etc. Ao longo 

da vida, o trabalhador deve acumular as capacidades úteis à produção, bem como aprender a 

operar os mais diversos mecanismos, exigindo formação e reformulação constante da força de 

trabalho. Desde o momento em que a mecanização da indústria se concretiza, aprender a lidar 

com diferentes máquinas, ser capaz de entender seu funcionamento para operá-las e adaptar 

seu corpo às demandas dos autômatos obriga o trabalhador a aprender constantemente. Este é 

o sentido oculto da educação ao longo da vida nos marcos do capitalismo. 

 As escolas politécnicas, as escolas profissionalizantes e as diversas instituições de 

ensino transformam-se em importantes centros para a reprodução da força de trabalho. Tendo 

a tecnologia atingido um nível em que se tornou indispensável ao trabalhador apreender 

fundamentos das ciências para operar as máquinas, a reprodução da força de trabalho passou a 

demandar instituições formais. O próprio custo da força de trabalho é redefinido e o tempo 

obrigatório da criança nas escolas deixa de ser uma mera formalidade para tornar-se tempo de 

especialização e profissionalização. O tempo de escolarização passa a ter importância para a 

capacitação do trabalhador e a formação de trabalhadores que formam trabalhadores tornou-se 

uma necessidade, constituindo-se o corpo docente nas instituições de ensino. 

 É de se considerar que a ênfase na formação profissional constitui ainda hoje o cerne 

ideológico e político das propostas educacionais. As reformas costumam defender a formação 

técnico/pragmática em detrimento da formação humana mais ampla; a profissionalização 

como panaceia dos males sociais; a formação ao longo da vida como atualização profissional 

                                                 
320

 Ibid. p. 492, (WERKE, p. 443). 



216 

 

 

que eliminaria o desemprego; a independência e a liberdade do aprendiz em escolher aquilo 

que deseja aprender como forma de expressar as necessidades do mercado, indicando um 

cenário que esvazia o significado do trabalho e substitui trabalho complexo por trabalho 

simples. Lombardi reflete sobre a educação como sendo um tema ideológico e politicamente 

apreciado pela burguesia no contexto da total separação entre trabalho manual e intelectual. 

 

O aumento da escolaridade não somente não tem importância para a 

empregabilidade (como se diria atualmente) do trabalhador, como também 

não exerce influência direta ou indireta sobre o seu salário, mas essa 

educação somente tem a função de formação moral, pela qual se transmitem 

os princípios burgueses
321

. 

 

 O aumento da escolaridade, visando a maior capacitação profissional/pragmática é do 

interesse do capital, entretanto, a formação moral tem papel importante, uma vez que incute 

no trabalhador os ideais e a perspectiva produtiva e consumidora, juntamente com uma 

ideologia individualista e competitivista. Esta condição traz grandes vantagens ao capital, que 

vê a força de trabalho excedente multiplicar-se em poucos anos. Ao trabalhador não há 

vantagem alguma, pols a formação pragmática e fundada em princípios científicos regrados, 

mais a subsunção de seu corpo e inteligência ao ritmo, ao tempo e ao movimento da máquina, 

deforma-o, exaure suas forças, aprofunda a divisão entre a ciência e o fazer empírico. 

 

Enquanto o trabalho em máquinas agride ao extremo o sistema nervoso, ele 

reprime o jogo multilateral dos músculos e consome todas as suas energias 

físicas e espirituais. Mesmo a facilitação do trabalho se torna um meio de 

tortura, pois a máquina não livra o trabalhador do trabalho, mas seu trabalho 

de conteúdo. Toda produção capitalista, por ser não apenas processo de 

trabalho, mas, ao mesmo tempo, processo de valorização do capital, tem em 

comum o fato de que não é o trabalhador quem emprega as condições de 

trabalho, mas, ao contrário, são estas últimas que empregam o trabalhador; 

porém, apenas com a maquinaria essa inversão adquire uma realidade 

tecnicamente tangível. Transformado num autômato, o próprio meio de 

trabalho se confronta, durante o processo de trabalho, com o trabalhador 

como capital, como trabalho morto a dominar e sugar a força de trabalho 

viva. A cisão entre as potências intelectuais do processo de produção e o 

trabalho manual, assim como a transformação daquelas em potências do 

capital sobre o trabalho, consuma-se, como já indicado anteriormente, na 

grande indústria, erguida sobre a base da maquinaria
322

. 

 

                                                 
321

 LOMBARDI, José Claudinei. Educação e Ensino na Obra de Marx e Engels. Op. Cit. p. 147. 
322

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 494-5. (WERKE, p.  445-6). 



217 

 

 

 Quando o instrumental de trabalho, seja ele a máquina a vapor da Inglaterra do século 

XIX ou a fábrica controlada eletronicamente pela tecnologia robótica do século XXI, 

confronta-se com o trabalhador como um poder, uma potência maior e mais poderosa do que 

ele, está posta a condição para o estranhamento, para que as potências produzidas pelo ser 

humano se lhe confrontem com potências independentes dele, superiores a ele. O instrumental 

de trabalho que se confronta com o trabalhador não é outra coisa senão a ciência, apartada da 

totalidade dos seres humanos, submissa e subtraída de seu potencial libertário por sua 

limitação aos interesses do capital. A ciência, potencialmente emancipadora, quando 

subsumida pelo capital, é instrumento de submissão do trabalhador. 

 Fica assim configurada uma condição contraditória: ao trabalhador coletivo uma 

vitória sobre as forças da natureza, uma produção jamais antes alcançada, com o potencial de 

suprir as necessidades materiais imediatas de toda a humanidade; contudo, a habilidade e a 

inteligência do trabalhador individual são despojadas e desaparecem como uma fração 

insignificante do imenso volume representado pelo trabalho social. O poder libertário da 

ciência torna-se uma força de aprisionamento quando a imensa riqueza produzida pelo 

trabalhador coletivo é apropriada pelo capital e, ao trabalhador individual é oferecida a mais 

devassa pobreza material e espiritual. 

 

A habilidade detalhista do operador de máquinas individual, esvaziado, 

desaparece como coisa diminuta e secundária perante a ciência, perante as 

enormes potências da natureza e do trabalho social massivo que estão 

incorporadas no sistema da maquinaria e constituem, com este último, o 

poder do “patrão”
323

. 

 

 Agora, a ciência não se constitui somente como um poder físico sobre o trabalhador, 

não se trata mais apenas de máquinas, robôs ou computadores. Como força incorporada ao 

sistema de produção e exploração do capital, a ciência constitui-se como um poder político 

sobre o trabalhador e, por isso, ainda mais inacessível à sua formação. O poder político do 

controle e da regulação das relações sociais conforme o interesse da classe materialmente 

dominante é exercido através do saber científico como instrumento de manutenção, 

naturalização e perpetuação das condições sociais existentes. A subordinação do trabalhador à 

escravidão assalariada é também uma servidão política porque oprime o trabalhador em sua 

                                                 
323

 Ibid. p. 495. (WERKE, p. 446). 



218 

 

 

totalidade, constituindo-se como aprisionamento, apesar do discurso de liberdade do 

liberalismo burguês. Conforme Marx: 

 

O código fabril, em que não figura a divisão de poderes tão prezada pela 

burguesia, e tampouco seu ainda mais prezado sistema representativo, de 

modo que o capital, como um legislador privado e por vontade própria, 

exerce seu poder autocrático sobre seus trabalhadores, é apenas a caricatura 

capitalista da regulação social do processo de trabalho, regulação que se 

torna necessária com a cooperação em escala ampliada e o uso de meios 

coletivos de trabalho, especialmente a maquinaria. No lugar do chicote do 

feitor de escravos, surge o manual de punições do supervisor fabril
324

. 

 

 Pode-se acrescentar, levando em conta a análise realizada anteriormente que, no século 

XXI, o cerceamento não é mais externo, mas internalizado pelo próprio trabalhador. Não mais 

chicotes de feitores ou manuais de punições, mas a própria inconstância do mercado de 

trabalho que obriga o trabalhador individual a tornar-se disponível às idiossincrasias do 

capital. O cerceamento é internalizado pelo trabalhador como comportamento desejável do 

novo homem. Aquilo que se constituía como externalidade da regulação social passou a ser 

internalizado pelo trabalhador como atitude do homem ideal para a época atual, como 

finalidade mais moderna, como símbolo de um desenvolvimento que põe o trabalho em um 

novo patamar. A negação dos padrões considerados antigos e sua pretensa substituição por 

uma perspectiva mais flexível da formação do trabalhador transferem para o indivíduo a 

assimilação e a defesa dos valores e interesses do capital, deletérios para os trabalhadores. 

 Na dinâmica e na lógica do capital, o regime de ordenamento social mais aceitável é 

aquele que garante a maior e mais eficiente exploração do trabalho excedente. Por isso, a 

divisão dos poderes, a democracia representativa, o Estado de direito e o sacrossanto direito 

de ir e vir podem ser revertidos rapidamente em poder único de um governante, autocracia, 

Estado de exceção e sérios impedimentos e controles ao indivíduo, caso represente vantagem 

ao sistema do capital. O fato é que, sob a ilusória e deformada ideia de liberdade na sociedade 

democrático burguesa, a ciência subsumida desempenha importante papel político, qual seja, 

o de ser mais um dos artifícios a serviço do capital para a elevação da produtividade através 

da extrema exploração, mas também como justificativa ideológica. Resulta de tal exploração a 

extração da mais valia relativa, que, na síntese de Marx, relaciona e esclarece o papel da 

ciência como instrumento ideológico do capital: 

                                                 
324

 Ibid. p. 496. (WERKE, p. 447). 



219 

 

 

 

No interior do sistema capitalista, todos os métodos para aumentar a força 

produtiva social do trabalho aplicam-se à custa do trabalhador individual; 

todos os meios para o desenvolvimento da produção se convertem em meios 

de dominação e exploração do produtor, mutilam o trabalhador, fazendo dele 

um ser parcial, degradam-no à condição de um apêndice da máquina, 

aniquilam o conteúdo de seu trabalho ao transformá-lo num suplício, 

alienam ao trabalhador as potências espirituais do processo de trabalho na 

mesma medida em que a tal processo se incorpora a ciência como potência 

autônoma, desfigura as condições nas quais ele trabalha, submetem-no, 

transformam seu tempo de vida em tempo de trabalho, arrastam sua mulher e 

seu filho sob a roda do carro de Jagrená

 do capital

325
. 

 

 A ciência, que deve ser a ferramenta da curiosidade humana, do desejo humano em 

conhecer a essência da realidade, instrumento do pensamento que, por buscar aquilo que se 

oculta por detrás da aparência, quer ser crítico e, portanto, radical, passa a ser, no capitalismo, 

instrumento de inércia. A ciência passa a manifestar, contraditoriamente, o desinteresse pela 

realidade por detrás da aparência, passa a ser uma criadora de realidades “virtuais”, muitas 

vezes afastando o interesse pelas contradições da vida real. Desta maneira, os avanços 

tecnológicos proporcionados pela ciência constituem-se como instrumento político de 

confirmação, manutenção e perenização da forma social existente. É com a tecnologia que a 

história pode ser negada, reconfigurada e falseada; é com a tecnologia que a realidade pode 

ser pintada em cores brandas e é com a tecnologia que a divisão técnica do trabalho atinge seu 

mais crítico nível. 

 Não apenas é negado ao trabalhador o conhecimento do processo produtivo, mas 

também o reconhecimento de sua própria história como classe. Cada trabalhador individual 

passa a ser uma peça no imenso mecanismo (ou, hoje em dia, sistema integrado eletrônico) da 

produção, circulação e consumo capitalistas e, como tal, torna-se trabalhador fragmentado, 

um indivíduo isolado, uma mônada, destituído dos instrumentos teóricos (entre eles a ciência) 

capazes de enriquecer sua subjetividade. Cada trabalhador, individualmente, repete e 

reproduz, como se fossem seus, os objetivos e metas do capital. 

                                                 

 No original: “Juggernaut-Rad”.  Em nota à página 352, na edição brasileira de O Capital, utilizada neste 

estudo, lê-se: “uma das formas do deus Vishnu. O culto de Jagrená se caracterizava por um elevado grau de 

fanatismo religioso, incluindo rituais de autoflagelação e autossacrifício extremos. Em certos dias festivos, os 

fiéis se jogavam sob as rodas de um carro (o “carro de Jagrená”), sobre o qual se encontrava uma figura de 

Vishnu-Dschagannat” (2013, p. 352). 
325

 Ibid. p. 720. (WERKE, p. 674). 



220 

 

 

 Também para os trabalhadores idealmente mais “qualificados”, as imposições do 

capital deturpam a subjetividade. Sua formação técnica leva a compreender especificamente 

os diferentes momentos da produção, mas não os capacita a entender os motivos e a perversa 

lógica que os dirige. Tanto para aqueles que desempenham funções que não exigem 

conhecimentos avançados quanto para aqueles cuja função demanda formação técnica e 

científica, permanece a fragmentação e o estranhamento, pois para ambos, a formação é 

destinada ao trabalho assalariado. Não contempla a formação humana numa perspectiva mais 

ampla, pois até mesmo os conhecimentos técnicos e científicos são administrados na 

quantidade e qualidade absolutamente necessários ao desempenho de sua função. 

 

4.3 – O Trabalho no Centro da Educação 

 

 Ainda que pragmática e imediatista; desprezando a formação mais ampla do 

trabalhador; restrita aos limites da formação para o mercado de trabalho; promotora dos 

interesses do capital como se fossem interesses dos trabalhadores; reduzida às demandas 

desumanas da produção, circulação e consumo capitalistas, a educação revela uma 

contradição imanente ao próprio capital, que não passou despercebida por Marx: a formação 

do trabalhador, ainda que deformada na sociedade capitalista, precisa centrar sua atenção na 

preparação para o trabalho. É bem verdade que é ao trabalho estranhado e à servidão 

assalariada que se dirige tal preparação, porém, o fato de centrar o trabalho é, já, uma 

contradição que deve ser observada com mais atenção. 

 Nas oportunidades em que foi instado a refletir sobre a educação, Marx apoiou-se no 

trabalho produtivo. O filósofo alemão entende as abissais desigualdades que transformam a 

vida do trabalhador em uma não vida de submissão às demandas do capital; constata que a 

formação do trabalhador não prescinde dos fundamentos científicos necessários à pragmática 

e imediata utilização da força de trabalho e conhece os interesses do Estado burguês de 

naturalização, recrudescimento e perenização da ordem social capitalista através da formação 

que leva cada indivíduo a tornar-se um capitalista em potencial a partir do acolhimento dos 

melhores quadros como adições valiosas ao domínio do capital. Entretanto, Marx também 

reconhece a importância do desenvolvimento da ciência aplicada à produção, elabora 

reflexões que negam a forma capitalista assumida pela educação, mas não seus avanços em 

relação à elevação dos potenciais dos trabalhadores. 



221 

 

 

 O entendimento é de que o trabalho, indispensável à existência humana, não pode ser 

retirado de qualquer projeto educacional. No caso da sociedade capitalista, a instituição de 

escolas politécnicas, agrárias e de ensino profissionalizante demonstra claramente a 

necessidade de que as novas gerações de trabalhadores se apropriem do acúmulo histórico da 

humanidade, ainda que de forma limitada e precária, pragmática e esvaziada. Portanto, é 

coerente que em suas considerações a respeito da educação, Marx, por um lado, reconheça no 

trabalho produtivo o eixo em torno do qual a formação integral do ser humano deva ser 

realizada e, por outro, reprove veementemente o modo pelo qual a formação dos trabalhadores 

se efetiva na sociedade capitalista. Em um texto denominado Instruções aos Delegados do 

Conselho Central Provisório a Propósito de Diversas Questões (AIT), de 1867, diz Marx: 

 

Nós consideramos a tendência da indústria moderna de fazer cooperar as 

crianças e jovens de ambos os sexos na grande obra da produção social como 

uma tendência progressista, saudável e legítima, embora a maneira pela qual 

esta tendência se realize sob o domínio do capital seja uma abominação
326

. 

 

 Para o filósofo alemão, o trabalho é o fundamento do humano, com a ressalva de que a 

particularidade histórica da inserção dos jovens e das crianças no trabalho sob as condições do 

capital seja uma abominação. O trabalho não é, para Marx, um problema, pois provê alimento 

para o corpo e para o espírito; a criança e o jovem que não aprendem a trabalhar estão 

condenados a sofrer com os próprios preconceitos; é saudável que a instrução das crianças e 

dos jovens ocupe-se com os fundamentos do trabalho. O problema está na exploração 

capitalista da força de trabalho infantil e juvenil na sua impiedosa lógica produtiva. Através 

do trabalho desenvolvem-se as relações sociais, a política, os princípios morais e éticos; pelo 

trabalho a curiosidade sobre a realidade pode despertar e abrir os caminhos para a ciência, a 

filosofia, a arte. O trabalho estranhado sob o capitalismo desenvolve relações sociais, 

políticas, morais e éticas também estranhadas, deformando a própria concepção de 

humanidade e, do mesmo modo, a curiosidade científica, a reflexão filosófica e a inspiração 

artística, tornando-se estranhadas por não mais tomarem o humano em sua universalidade, 

mas apenas como fragmento, como mônada. Sob o domínio do capital, o trabalho deixa de ser 

produtivo para tornar-se repetição anacrônica, mutilando o ser humano ao impedir o 

desenvolvimento universal de suas potencialidades. 

                                                 
326

 MARX, K. Instruktionen für die Delegierten des Provisirischen Zentralrats zu den einzelnen Fragen. In Marx, 

K. e Engels, F. Werke. Berlin: Dietz Verlag, 1975. Band 16, p. 193. 



222 

 

 

 O capital necessita, imanentemente, elevar a produtividade e, para tanto, o sacrifício 

dos trabalhadores é justificado, inclusive os sacrifícios decorrentes da formação para o 

trabalho, voltada para a preparação das futuras gerações nos conhecimentos e habilidades 

úteis à imediatez da expansão do capital que se configura como uma formação deformadora. 

Ao mesmo tempo em que transformou e ampliou a base produtiva, em que inaugurou uma era 

de potencial fartura para a humanidade, o capitalismo tornou o trabalho tão simplificado que o 

trabalhador, ao realizar sua atividade, fica impedido de ir além do imediato, fenomênico e 

fugaz presente. Com isto, a função assumida pela educação é a formação instantânea, a 

preparação especializada submetida ao mercado de força de trabalho e esvaziada de conteúdos 

e conhecimentos significativos para a emancipação humana. 

 Marx entende que, em uma sociedade racional, o trabalho produtivo, não capitalista, 

para todos, inclusive adolescentes e crianças a partir dos nove anos, é algo absolutamente 

indispensável, não só pela contribuição social do trabalho produtivo para a totalidade da 

sociedade, como também por seu potencial humanizador. A educação elementar deve ser 

então ministrada em relação com o trabalho produtivo que é, para o filósofo alemão, o 

contraveneno a uma sociedade que degrada o trabalhador “a um mero instrumento para a 

acumulação do capital e fez dos pais, por sua própria miséria, comerciantes de escravos dos 

próprios filhos”
327

. 

 Fica expresso o duplo caráter da educação sob o jugo do capital: por um lado, 

indissoluvelmente ligada ao trabalho, reconhecendo-o tacitamente como fulcral para a 

formação do indivíduo e, por outro lado, pela necessidade imanente ao capital de aumento 

constante da produção, está ligada à particularidade estranhada do trabalho. Eis a abominação 

que escandaliza Marx. Embora seja o trabalho a condição sine que non para a formação de 

subjetividades ricas, sob o capitalismo o trabalho estranhado é a base de apoio para a 

educação, que termina por oferecer uma formação fragmentária e distorcida, eternizando a 

condição de assalariamento. Entretanto, Marx aponta possibilidades em relação à educação do 

trabalhador a partir da compreensão e da exploração da contradição acima descrita. 

 O filósofo alemão entende que as crianças e adolescentes, filhos da classe 

trabalhadora, devam ser protegidos da exploração irracional do trabalho na sociedade 

capitalista
328

. Para tanto, os trabalhadores devem, eles mesmos, tomarem para si a 

responsabilidade pela educação de seus filhos e, como contraveneno ao interesse pragmático e 

                                                 
327

 Ibid. p. 194. 
328

 Ibid. p. 194. 



223 

 

 

imediatista da educação sob o capital, devem dirigir a formação das crianças e adolescentes à 

superação da ignorância e à compreensão do verdadeiro interesse dos jovens, que é o 

desenvolvimento humano pleno. Este é um intento que só pode se concretizar a partir da 

combinação entre educação e trabalho produtivo. 

 Mas é importante destacar que a combinação entre trabalho produtivo e educação só é 

possível a partir do momento em que os trabalhadores reconheçam suas forças e que as 

organizem; quando assimilarem o cidadão e o indivíduo; quando não separarem de si o poder 

social na forma de poder político. Só então será possível impor ao Estado leis gerais que não 

fortalecerão o poder do Estado, mas os trabalhadores como classe efetivamente. É na 

organização dos trabalhadores em torno de leis gerais que beneficiem a classe como um todo 

que reside a transformação da “razão social” (o saber sobre as necessidades da classe 

trabalhadora) em “potência social”
329

, ou, a transformação do saber em poder político para a 

transformação profunda da sociedade. 

 Somente nesse momento a educação poderá assumir o decisivo papel de transformar a 

realidade material em objeto do pensamento, da razão, mas também a razão e o pensamento 

em instrumentos de desnudamento do real. A materialização da teoria é a transformação da 

crítica à sociedade burguesa em músculos, cérebro e mãos, é fazer da teoria a arma da crítica. 

Pela educação combinada com o trabalho produtivo e dirigida pelos trabalhadores, no 

entendimento de Marx, deve-se buscar a elevação das crianças e dos jovens ao seu pleno 

desenvolvimento humano, à plena consciência de sua condição social como indivíduo 

histórico. Para além da ignorância generalizada entre a classe trabalhadora, cabe à educação a 

efetivação da arma da crítica. 

 Para Marx, crianças e adolescentes não devem trabalhar, a menos que o trabalho seja 

combinado com a educação. Diferentemente da concepção burguesa de educação, que a 

entende pragmaticamente como um meio para se garantir empregabilidade e politecnia como 

múltipla profissionalização, em Marx o caráter politécnico da educação é compreendido como 

desenvolvimento integral do ser humano, que só pode ser efetivado a partir da combinação 

entre educação e trabalho produtivo. Neste sentido, a formação politécnica é capaz de elevar a 

classe trabalhadora ao seu desenvolvimento pleno, suplantando a débil formação oferecida 

aos filhos dos trabalhadores na atual forma societária. É nesta direção, sob o controle dos 

trabalhadores, que Marx propõe os três aspectos que devem nortear a educação politécnica. 

                                                 
329

 Ibid. p. 194. 



224 

 

 

 

Por educação nós entendemos três coisas: 

Primeiro: educação intelectual. 

Segundo: educação do corpo, como é dado nas escolas de ginástica e nos 

exercícios militares. 

Terceiro: formação politécnica: que proporciona os princípios gerais de 

todos os processos de produção e, simultaneamente, a criança e o jovem 

dedicam-se à utilização prática e o manuseio dos instrumentos elementares 

de todos os ramos de trabalho
330

. 

 

 O primeiro aspecto da proposição de Marx, a educação intelectual, deve ser entendido 

como o desenvolvimento da consciência sobre as conquistas históricas da humanidade. O 

passo em frente que significou o trabalho para a humanização do ser humano e, a partir dele, o 

desenvolvimento da consciência sobre a realidade material. Não diz respeito à 

intelectualização estéril, posto que seria uma reprodução do pensamento especulativo, mas de 

tomar a realidade efetiva como objeto do pensamento que quer descobrir a essência que se 

esconde por detrás do fenômeno. A retomada do estudo dos clássicos (desde a literatura até a 

ciência) como produções humanas, históricas, contraditórias e expressivas de momentos 

importantes da trajetória humana se apresenta como um caminho para a educação intelectual. 

Trata-se da elevação espiritual das crianças e dos jovens, desde a história e a filosofia até os 

mais elevados conceitos científicos; desde o domínio da linguagem até a apropriação da arte, 

nas palavras de Childe: 

 

Para as crianças, que tanto têm a aprender, o método imitativo seria 

fatalmente lento. Nas sociedades humanas a instrução é dada tanto pela 

explicação como pelo exemplo; aperfeiçoaram elas, gradualmente, 

instrumentos de comunicação entre seus membros. Com isto, produziram 

uma nova espécie de equipamento que pode, adequadamente, ser chamado 

de espiritual
331

. 

 

 A educação intelectual, na proposta de Marx, tem a direção clara de, a partir do 

desenvolvimento histórico da humanidade, elevar culturalmente os jovens filhos dos 

trabalhadores. Não basta que se tome consciência da história de lutas da própria classe, é 

preciso que se elevem culturalmente as consciências, que subjetividades ricas humanamente 

sejam formadas. Childe parece complementar a concepção marxiana ao entender a instrução 

das crianças, desde as mais priscas eras, como processo que desenvolve o equipamento 

                                                 
330

 Ibid. p. 195. 
331

 CHILDE, G. O que Aconteceu na História. Op. Cit. p. 13. 



225 

 

 

espiritual humano, tanto pela explicação quanto pelo exemplo. Evidentemente, se há 

explicação e exemplo, então há já uma organização social do trabalho e um desenvolvimento 

social do equipamento espiritual humano. A educação intelectual, para Marx, trata da 

formação do espírito, da criatividade e do entendimento da trajetória e das conquistas 

humanas. 

 A propósito do segundo aspecto do entendimento marxiano da educação, pode-se 

encontrar em A Ideologia Alemã suas primeiras formulações. Marx e Engels são enfáticos ao 

afirmar que a primeira premissa de toda história humana é a existência de indivíduos humanos 

vivos e em condições de produzir sua existência, fato que pode ser constatado pela existência 

corporal dos indivíduos humanos
332

. Dedicar à educação do corpo um importante papel em 

sua proposta para a educação dos filhos dos trabalhadores não é, para Marx, uma questão 

meramente biologicista ou moral, não se trata de disciplinar o corpo ou aumentar-lhe as forças 

para que o trabalhador suporte, placidamente, jornadas cada vez mais intensas e destruidoras, 

ou, ainda, não se trata, para o filósofo alemão, de educar o corpo para uma idealizada assepsia 

burguesa-cristã. Para Marx, o corpo humano é a expressão do fundamento natural que 

permanece na sociedade humana, à parte todos os avanços tecnológicos. Conforme Childe: 

 

Tal como nos outros animais, há decerto uma base fisiológica corporal para 

o equipamento do homem, e que pode ser resumida em duas palavras, mãos 

e cérebro. Dispensadas do trabalho de transportar o corpo, nossas patas 

dianteiras transformaram-se em instrumentos delicados, capazes de uma 

surpreendente variedade de movimentos sutis e precisos. Para controlá-los e 

colocá-los em relação com as impressões recebidas de fora pelos olhos e 

outros sentidos, tornamo-nos possuidores de um sistema nervoso 

excepcionalmente grande e complexo
333

. 

 

 Intrínseca, inevitável e essencial, a conexão entre ser humano e natureza constitui-se 

em conexão da própria natureza com uma de suas partes. O estranhamento do homem em 

relação à natureza é o fundamento da exploração desordenada dos recursos naturais e do 

desrespeito por todas as demais formas vivas. Por isso, a educação corporal, além de preparar 

para os embates da vida, devolve ao humano sua relação atávica com a natureza. Educação 

intelectual e educação do corpo complementam-se: o pensamento só pode ser pensamento 

verdadeiramente humano se for corporal e as mãos só se tornam mãos humanas quando 

                                                 
332

 Cf. MARX, K. e ENGELS, F. A Ideologia Alemã. Op. Cit. p. 87. (WERKE, p. 20-21). 
333

 CHILDE, G. O que Aconteceu na História. Op. Cit. p. 10-11. 



226 

 

 

movidas pelo pensamento. Através dos sentidos apreende-se o mundo, que é desvendado pelo 

cérebro e transformado pelos membros conforme as necessidades humanas. 

 O terceiro aspecto do entendimento marxiano sobre a educação diz respeito à 

formação politécnica. Para Marx, essa formação é muito mais e vai além da pura e simples 

multiprofissionalização, não se tratando apenas de apreender os fundamentos das mais 

variadas profissões. Para o filósofo alemão, é a partir do trabalho produtivo que a formação 

politécnica deve firmar suas bases. Isto significa entender que o trabalho é o fundamento a 

partir do qual a realidade material deve ser descoberta, compreendida em sua essência e 

transformada de modo a satisfazer as necessidades humanas. A formação politécnica é a 

introdução do jovem à formação integral do ser humano a partir da experiência com os mais 

variados instrumentos historicamente produzidos pelo e para o trabalho. Childe comenta, a 

respeito dos instrumentos: 

 

O equipamento do homem, porém, difere significativamente dos recursos 

utilizados pelos outros animais, que os transportam em si mesmos, como 

parte do corpo. [...] O homem não dispõe de quase nenhum equipamento 

desse gênero e perdeu mesmo alguns de tais recursos, que lhe eram naturais 

nas épocas pré-históricas. Foram substituídos por instrumentos, órgãos não-

corporais (sic) que fabrica, utiliza e despreza, segundo suas conveniências
334

. 

 

 Fabricar órgãos não corporais, instrumentos com os quais media sua relação com a 

natureza, possibilitou ao ser humano descobrir a regularidade dos processos naturais, abrindo 

caminho para a ciência. Do mesmo modo, a formação politécnica é a síntese da educação do 

corpo e da educação intelectual, é a partir da formação politécnica que o jovem pode ser 

introduzido aos conhecimentos e ao método científico, à evolução da ciência desde os 

primeiros instrumentos não corporais até a robótica avançada e compreender a importância do 

trabalho para a transformação do mundo natural em um mundo humanizado. Somente no 

contexto de uma organização da educação que combine dialeticamente a formação politécnica 

com a educação intelectual e do corpo é que a ciência poderá, enfim, libertar-se do jugo do 

capital e tornar-se um instrumento de emancipação humana. 

 Compreendendo as deletérias consequências da legislação fabril sobre a educação, 

ainda que reforçando o ensino, para os filhos dos trabalhadores, de tecnologias e manejo de 

diferentes instrumentos de produção, Marx identifica a necessária conjugação, na educação 

                                                 
334

 Ibid. p. 10. 



227 

 

 

burguesa, entre instrução e trabalho; entretanto, vê também que tal conjugação torna 

contraditória a própria essência da educação burguesa, uma vez que o trabalho produtivo pode 

ser o caminho para a conquista do poder político pelos trabalhadores, a partir de sua 

organização, e há de ser também a conquista da educação que combine instrução, ginástica e 

trabalho produtivo. Na análise de Lombardi: 

 

Essa educação politécnica e de formação omnilateral somente será 

efetivamente conquistada quando o proletariado obtiver o poder político. 

Isso não significa que, sob as condições econômicas, sociais e políticas da 

forma capitalista de produção, não haja possibilidade de, contraditoriamente, 

se avançar na construção dos germes dessa educação do futuro. Ao contrário, 

no entendimento de Marx, ela também é condição para aguçar as próprias 

contradições na medida em que contribui para a formação de trabalhadores 

mais conscientes e menos alienados. Uma educação que, superando a divisão 

entre o trabalho manual e intelectual, entre saber e fazer, entre trabalho, 

instrução e ginástica, volte-se para a formação integral do homem
335

. 

 

 Com isso, Lombardi nos lembra que uma tal proposta educacional não pode ser fruto 

de uma perspectiva ingênua, mas o resultado de uma análise que leva em conta a charlatanice 

daquilo que se convencionou denominar de formação profissional à época de Marx e que, 

mutatis mutandi, permanece como charlatanice nas propostas conservadoras e de qualificação 

de trabalhadores da atualidade. Embora as críticas de Marx façam referência à situação dos 

trabalhadores no século XIX, apresenta uma surpreendente atualidade, uma vez que a difusão 

de um ensino pobre para os pobres ganhou força com a expansão das instituições privadas de 

ensino superior no Brasil e, mais recentemente, com a expansão das próprias instituições 

públicas de ensino técnico. 

 É importante ressaltar que uma organização da educação tal como Marx propõe exige, 

ao menos, uma organização dos trabalhadores compatível com o objetivo a ser alcançado, 

posto que, sob a batuta do capital, uma proposta como esta pode facilmente ser deformada em 

compartimentos estanques e sem qualquer relação entre si, ou, o que seria ainda pior, ser 

transformada em uma balbúrdia multidisciplinar em que todos os elementos se confundem ao 

ponto de não mais serem reconhecíveis em suas especificidades, deturpando completamente 

sua essência dialética. O método marxiano subjaz à proposta em sua totalidade e em seus 

aspectos específicos, permitindo compreendê-la como uma organização que visa o 

desenvolvimento integral do ser humano, mas também relacionada com o contexto histórico. 

                                                 
335

 LOMBARDI, José Claudinei. Educação e Ensino na Obra de Marx e Engels. Op. Cit. p. 157-8. 



228 

 

 

Sob o jugo do capital, tal proposta pode ser revestida de interesses políticos deformantes e 

terminar por ser posta a serviço dos interesses de manutenção do próprio capital. 

 A Guerra Civil na França
336

 é um texto esclarecedor sobre como pensava Marx a 

respeito da relação entre educação e Estado. Publicado em 1871 como folheto sob o título: 

Terceira Mensagem do Conselho Geral da Associação Internacional dos Trabalhadores 

(AIT), em apoio à Comuna de Paris, ganhou publicação sob o título acima, como livro, pelas 

mãos de Engels, que reuniu o escrito às duas primeiras mensagens, compondo o quadro da 

análise de Marx a respeito dos acontecimentos na França. Utilizando o exemplo dos 

communards, Marx demonstra que, eliminando os fatores religiosos que influenciavam na 

educação, emancipou-se intelectualmente o povo. Embora coubesse à comuna a regulação das 

mais diversas atividades, não cabia a ela intervir nas questões mais específicas, ou reprimir as 

iniciativas encetadas em termos educacionais. Entre as regulamentações, a educação deve ser 

livre e laica, gratuita e sem interferência político-ideológica: 

 

Todas as instituições de ensino foram abertas ao povo gratuitamente e ao 

mesmo tempo purificadas de toda interferência da Igreja e do Estado. Assim, 

não somente a educação se tornava acessível a todos, mas a própria ciência 

se libertava dos grilhões criados pelo preconceito de classe e pelo poder 

governamental
337

. 

 

 A transformação da educação foi tão importante e estratégica para a comuna quanto a 

mudança na magistratura e na força militar. Do mesmo modo que a destituição da 

subserviência da magistratura aos interesses do Estado e a substituição da força policial por 

uma força de segurança composta pelos operários, significou a emancipação do poder e da 

violência estatal, a destituição da influência do Estado e da Igreja sobre a educação 

representou a emancipação do conhecimento científico, sua transformação de poder repressor 

em potência libertária. A comuna conseguiu aquilo que parecia e parece ainda hoje 

irrealizável: expropriar os expropriadores, tornar as lições do mestre na escola mais 

importantes do que as lições do padre na igreja, transformar os meios de produção, que no 

capitalismo são convertidos em meios de escravização e exploração em instrumentos do 

trabalho livre e associado. 

                                                 
336

 MARX, K. A Guerra Civil na França. São Paulo: Boitempo, 2011. Ver também: MARX, K. Der Bürgerkrieg 

in Frankreich. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke. Berlin: Dietz Verlag, Band 17, p. 313-364, 1979. 
337

 Ibid. p. 57, (WERKE, p.339). 



229 

 

 

 Para Lombardi, a reorganização dos serviços públicos na comuna exigiu da educação 

um decisivo e importante movimento: 

 

Com o texto de Marx, fica reafirmado o caráter que a educação foi 

assumindo, acompanhando a reorganização dos serviços públicos pela 

comuna: pública (estatal), gratuita, popular e voltada ao atendimento de 

todos; laica e totalmente livre da influência da religião, das classes e do 

Estado burguês; formativa pautada exclusivamente no método experimental 

e científico. Ademais, a educação foi apontada como um importante 

instrumento de desalienação do proletariado e vista como uma importante 

ferramenta de formação e, portanto, um meio para a consolidação da 

revolução proletária
338

. 

 

 A consolidação das conquistas revolucionárias obrigatoriamente devem passar pelo 

estabelecimento de um sistema educacional baseado na formação científica, livre das 

influências religiosas ou estatais. A superação do estranhamento do trabalho é impossível sem 

o conhecimento profundo da realidade e, para tanto, o método dialético torna-se 

imprescindível na transformação da ciência de poder repressor e alienante em potência 

transformadora e libertária para a humanidade toda. 

 Entretanto, o desfecho da Comuna de Paris foi trágico para os trabalhadores. Não só o 

genocídio dos comunards demonstrou que o uso da força e da violência na manutenção dos 

pressupostos burgueses são instrumentos considerados legítimos pelo Estado, como o 

completo esquecimento histórico deste importante acontecimento e sua ausência nos livros de 

história da atualidade demonstram que a educação sequer conquistou sua independência em 

relação aos interesses políticos relativamente aos conteúdos ministrados, ou seja, não atingiu 

ainda aquilo que Marx postulava como sendo o mínimo para a educação: sua autonomia em 

relação ao Estado. 

 É preciso ter claro que as ideias de Marx a respeito da educação não podem ser 

desvinculadas do seu modo de compreender a realidade histórica como um todo. Também se 

deve manter em foco o método dialético, pois a partir de uma perspectiva lógico formal uma 

proposição educacional tal qual aquela que Marx formulou, seria demasiado semelhante 

àquilo que o próprio Estado burguês vem encaminhando em termos de formação dos filhos 

dos trabalhadores, mas, com objetivos completamente opostos. Para Marx, é preciso tomar 

por base o desenvolvimento alcançado pela sociedade capitalista, mas com uma organização 

dos trabalhadores capaz de explorar suas contradições imanentes e tornar o trabalho 

                                                 
338

 LOMBARDI, José Claudinei. Educação e Ensino na Obra de Marx e Engels. Op. Cit. p. 232. 



230 

 

 

produtivo, em combinação com a educação intelectual e corporal, de modo laico e 

independente da ingerência do Estado ou da influência da religião, um instrumento para a 

transformação radical da sociedade. Para Marx importa superar a sociedade capitalista, 

apresentando o importante papel da educação nessa superação, transformando os avanços 

históricos do capital em avanços da humanidade. 



231 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

 
Dessa terra e desse barro nasceu esta flor. 

(Memórias Póstumas de Brás Cubas, Machado de Assis) 

 

 

 Entendida no contexto histórico das múltiplas determinações que compõem o homem, 

a educação é essencial para a manutenção, aperfeiçoamento e transformação das civilizações 

ao longo do tempo. Conforme Lombardi
339

, a educação deve ser compreendida como 

participante do contexto em que emerge e se desenvolve, principalmente no movimento 

contraditório das lutas entre classes. Por isso, não faz sentido discutir a educação 

abstratamente, como é o caso do Relatório da UNESCO, analisado neste trabalho, pois se trata 

de uma dimensão da vida humana e, como tal, se transforma historicamente. 

 Sendo dimensão da vida humana, mas, ao mesmo tempo, entendida abstratamente na 

sociedade capitalista, a educação revela um duplo caráter. Por um lado, não é possível a 

existência da sociedade sem processos educacionais que preparem e encaminhem o indivíduo 

adulto considerado ideal; por outro, na atualidade, é instância de formação e conservação das 

relações sociais fundadas na contradição entre capital e trabalho. Em uma perspectiva 

marxiana, considera-se, aqui, o duplo caráter da educação na sociedade capitalista em sua 

expressão de afirmação e negação da formação integral do ser humano. O caráter positivo da 

educação reside em sua afirmação do humano, uma vez que se trata de uma instância 

ineliminável da vida ao passo que o caráter negativo se revela no esvaziamento da educação 

como transmissão histórica dos conhecimentos acumulados pelas gerações anteriores às 

gerações mais jovens. 

 A positividade da educação reside no fato de que a transmissão, entre indivíduos, dos 

conhecimentos que se tornaram patrimônio comum dos seres humanos seja uma atividade tão 

duradoura quanto a própria humanidade e se constitua, desde seus primórdios, como 

conquista inarredável do gênero humano. Ao serem apropriados pelos indivíduos mais jovens, 

os conhecimentos transmitidos podem ser conservados, rejeitados, reformulados, 

aperfeiçoados, transformados e transmitidos novamente como acúmulo histórico. Cada nova 

geração “apropria-se das riquezas deste mundo participando no trabalho, na produção e nas 

                                                 
339

 Cf. LOMBARDI, José Claudinei. Educação, Ensino e Formação Profissional em Marx e Engels. In: Op. Cit. 

pp. 1-38. 

 



232 

 

 

diversas formas de atividade social e desenvolvendo assim as aptidões especificamente 

humanas que se cristalizaram, encarnaram nesse mundo”
340

. 

 O conjunto daquilo que se produziu e se transmitiu como conhecimento decorre, 

necessariamente, do trabalho. Isto significa que tanto o conhecimento quanto a sua 

transmissão só podem efetivar-se a partir da atividade produtiva humana e só podem ser 

considerados como tais na medida em que se realizam como exterioridade internalizada e 

como interioridade externalizada. Neste sentido, o conhecimento só pode ser conhecimento da 

realidade externa ao indivíduo e se torna histórico quando transmitido aos demais indivíduos. 

Antes de tudo, a nova geração chega a um mundo repleto de significados, cultura, 

desenvolvimento tecnológico e somente após a apropriação dos produtos historicamente 

resultantes do trabalho é que a geração mais jovem terá condições de avançar, quer seja pela 

manutenção ou pela transformação. 

 A transmissão do acúmulo de conhecimentos por uma geração à próxima assumiu 

diferentes formas, mas sua função permaneceu a mesma ao longo dos séculos. Klein explica 

essa função como sendo a finalidade mais ampla em uma perspectiva transhistórica de 

produção da condição humana adulta, ou seja, ao longo da história da humanidade, nas 

diferentes formas societárias, o processo educacional volta-se à formação do indivíduo 

adulto
341

. A complexificação dos modos de produção levou a práticas sociais também mais 

complexas, exigindo maior sistematização dos processos de transmissão dos conhecimentos, 

constituindo a educação como campo com a função específica de formar os adultos do futuro. 

O tempo destinado a tal formação também aumentou e conhecimentos específicos sobre o 

funcionamento da natureza – a ciência – foram incorporados, ganhando ramos específicos (a 

matemática, a física, a química, etc) e, a partir deles, a educação ganhou função formal de 

transmissão dos conhecimentos cientificamente importantes. Ao serem incorporadas também 

as ciências que estudam o desenvolvimento e o funcionamento da própria sociedade, a 

educação formal configurou-se como elemento essencial na sociedade. “Esta relação entre o 

progresso histórico e o progresso da educação é tão estreita que se pode sem risco de errar 

julgar o nível geral do desenvolvimento histórico da sociedade pelo nível de desenvolvimento 

do seu sistema educativo e inversamente”
342

. 

                                                 
340

 LEONTIEV, Alexis. O Desenvolviemnto do Psiquismo. Lisboa: Livros Horizonte, 1978, p. 263. 
341

 KLEIN, Lígia Regina. Fundamentos para uma Proposta Pedagógica para o Município de Campo Largo. 

Campo Largo: Prefeitura Municipal/SED, 2007. 
342

 LEONTIEV, Alexis. O Desenvolviemnto do Psiquismo. Op. Cit. p. 267. 



233 

 

 

 Não é possível estabelecer uma anterioridade entre a internalização da realidade e a 

transmissão do conhecimento. A atividade produtiva humana é formadora da consciência ao 

mesmo tempo em que é seu objeto. Quando a transmissão dos conhecimentos ganha 

sistematicidade em função da complexificação da sociedade, expressa uma necessidade 

material dessa sociedade naquilo que diz respeito à formação dos indivíduos que a compõem. 

Para Mészáros
343

, o verdadeiro problema da educação é que a própria existência das 

sociedades depende, em grande parte, da reprodução bem sucedida de seus indivíduos, sendo 

a educação formal uma das instituições responsáveis pelo desenvolvimento das capacidades, 

habilidades e competências necessárias à sua manutenção. A educação, em sua positividade, é 

parte insuprimível da sociedade. 

 Como instância inalienável do ser humano, a educação pode até ter negado o seu 

caráter histórico, mas permanece como afirmação do humano porque está fundada na 

formação do indivíduo adulto considerado ideal. Não é possível a transmissão de 

conhecimentos que não tenham como pressuposto a história, construída pelo trabalho de 

gerações de seres humanos. No caso das atuais propostas educacionais, esse caráter histórico é 

corroído por interesses de manutenção e naturalização das relações sociais sob a égide do 

capitalismo e das “novas” configurações produtivas. Isto leva a pensar o seu caráter negativo. 

 Em sua negatividade, a educação se apresenta como instância de reprodução e 

perenização da atual forma societária pelo esvaziamento de seu fundamento histórico, 

conforme Nagel: 

 

O processo educacional realiza-se, hoje, pelo endeusamento do presente 

imediato, avaliado como revolucionário, pela rejeição do passado, julgado 

como obsoleto, e pela substituição de análises das relações sociais por 

problemas institucionais e/ou de caráter técnico-pedagógico, resolvidos na 

esfera das escolhas individuais. Reduz-se, assim, a dimensão do homem a 

um binômio qualquer, a uma atividade qualquer, passível de desaparecer a 

qualquer hora, no canto da flexibilização
344

.  

 

 A reprodução do processo de trabalho na atual circunstância histórica do capital, de 

flexibilização da força de trabalho e de esvaziamento da história como fio condutor da 

humanidade, concretiza-se no caráter negativo da educação. Na sociedade capitalista, ela é 

instância de reprodução e conservação e, portanto, inócua para a transformação social radical. 

                                                 
343

 Cf. MÉSZÁROS, István. A Teoria da Alienação em Marx. Op. Cit. 
344

 NAGEL, Lízia Helena. Dançando com os Textos Gregos: a intimidade da literatura com a educação. Op. 

Cit. p. 94. 



234 

 

 

Em uma sociedade baseada na divisão técnica do trabalho e na contradição hostil entre capital 

e trabalho, como permanece sendo a sociedade capitalista, a despeito do discurso da 

flexibilidade, o caráter de classe da educação aprofunda-se e os “saberes” são transmitidos a 

fim de garantir a permanência do processo de trabalho do modo como é atualmente: 

especializado e unilateral. 

 

Desde que a civilização se baseia na exploração de uma classe por outra, 

todo o seu desenvolvimento se opera numa constante contradição. Cada 

progresso na produção é ao mesmo tempo um retrocesso na condição da 

classe oprimida, isto é, da imensa maioria. Cada benefício para uns é 

necessariamente um prejuízo para outros, cada grau de emancipação 

conseguido por uma classe é um novo elemento de opressão para a outra
345

. 

 

 Em seu caráter negativo na sociedade capitalista, a educação oferece ao indivíduo que 

trabalha acesso somente a uma parte pequena das potencializações humanas que só podem ser 

desenvolvidas pela educação formal. Quando, como já foi visto, a educação é apresentada 

como instância de mobilidade social para o trabalhador; como “qualificação” para um 

mercado de trabalho inconstante e mutável; como formação do cidadão ilusório em um 

mundo individualista e competitivo, revela-se como integrante de um conjunto de regulações 

das ações humanas que não visa a superação das desigualdades sociais. Quando muito, 

procura minimizá-las. 

 Encaminhada como transmissão de “saberes” parciais e unilaterais, a educação se 

apresenta estranhada de sua determinação histórica, assumindo a forma de uma atividade que 

produz homens e mulheres estranhados para um mercado de trabalho mais reificado do que 

nunca. O trabalhador se torna mais cativo do capital a cada nova reestruturação, tendo sua 

subjetividade cada vez mais empobrecida. Essa tendência já havia sido identificada por Marx: 

 

Por último, a lei que mantém a superpopulação relativa ou o exército 

industrial de reserva em constante equilíbrio com o volume e o vigor da 

acumulação prende o trabalhador ao capital mais firmemente do que as 

correntes de Hefesto prendiam Prometeu ao rochedo. Ela ocasiona uma 

acumulação de miséria correspondente à acumulação de capital. Portanto, a 

acumulação de riqueza num polo é, ao mesmo tempo, a acumulação de 

miséria, o suplício do trabalho, a escravidão, a ignorância, a brutalização e a 

                                                 
345

 ENGELS, Friedrich. A Origem da Família, da Propriedade Privada e do Estado. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil; 2000, p. 200. Ver também: ENGELS, Friedrich. Der Ursprung der Familie, des Privateigentums um des 

Staats. IN: MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Werke. Berlim: Dietz Verlag, Band 21, 1979, p. 171. 



235 

 

 

degradação moral no polo oposto, isto é, do lado da classe que produz seu 

próprio produto como capital
346

. 

 

 Não sendo capaz de contribuir para a emancipação humana, a educação termina por 

assumir o discurso moral da reforma social, reforçando o sujeito egoísta a partir do 

contraditório discurso da formação de vínculos sociais e do aperfeiçoamento daquilo “que é 

bom para todos e cada um de nós”. Em seu caráter negativo, a educação se revela como 

deseducação, como esfera inútil, pois ineficaz para a formação humana para além do 

imediatismo pragmático e das exortações morais, ignorando a profunda crise estrutural que 

grassa a própria sociedade capitalista. Nas palavras de Alves: 

 

Ocorre que a decomposição da qualidade de ensino se generalizou na 

sociedade burguesa, também como resultado de um processo que 

comprometeu a qualidade de vida dos homens em seu todo. Não só a 

educação sofre o influxo negativo de uma sociedade que já não mais encarna 

a razão histórica. Tudo se decompõe: a escola, a saúde, a habitação, a 

família, os transportes, o meio-ambiente, a cultura, as cidades tornam-se 

inadministráveis, não há lugar para os velhos, para os jovens só há a 

alternativa de uma vida vazia, o trabalho esmaga os trabalhadores, a miséria 

esmaga os desempregados e o parasitismo domina a sociedade
347

. 

 

 Em seu caráter negativo, a educação está submetida à lógica e à dinâmica da sociedade 

capitalista, reforçando o estranhamento da maior parte dos indivíduos em relação ao acúmulo 

histórico dos conhecimentos humanos e contribuindo decisivamente para o esvaziamento da 

vida, para o desenvolvimento de uma consciência estranhada, mutilada, e distanciando os 

homens da humanização das relações sociais ao naturalizar a formação das gerações mais 

jovens para o estrito papel de trabalhadores assalariados em uma sociedade imprevisível, 

inadministrável e brutal. 

 Neste sentido, a educação se apresenta como instância política e conservadora, cuja 

função é completamente diversa do discurso oficial de formação de cidadãos mais conscientes 

e críticos. Como instância com função política conservadora, a educação encaminha uma 

formação parcial, insuficiente e restrita ao básico necessário à reprodução da força de 

trabalho, ignorando a profunda crise estrutural do capital que decompõe a própria 

sociabilidade burguesa, mas mantém e aprofunda as abissais desigualdades até o perigoso 

limite da barbárie. 

                                                 
346

 MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Op. Cit. p. 721. (WERKE, p. 675). 
347

 ALVES, Gilberto Luiz. A Produção da Escola Pública Contemporânea. Op. Cit. p. 256-7. 



236 

 

 

 Contudo, ainda que restrita à transmissão de uma parcialidade de conhecimentos de 

modo pragmático e imediatista, reduzida aos interesses do capital, não é possível ignorar o 

caráter positivo da educação, pois nenhuma sociedade pode perdurar sem um sistema próprio 

de educação. Como já visto no capítulo III desta tese, o caráter formativo da atividade 

produtiva humana é ineliminável e permanece intrínseco, mesmo no interior da sociedade 

capitalista. O conhecimento humano sobre a essência da realidade está inevitavelmente 

fundado nas bases materiais da vida e, por isso, são históricos, a despeito da sua negação 

evidenciada atualmente. 

 Concebida como componente histórico sem o qual a própria civilização humana é 

inviável, a educação, no interior da sociedade burguesa, representa uma tensão dialética: a 

posição que a toma como instrumento para a formação que visa a perpetuação da sociedade 

existente choca-se com seu caráter mais amplo, que não admite a imobilidade histórica, mas, 

antes, percebe o movimento de transformação como a essência histórica não só da educação, 

como da sociedade inteira. 

 Neste sentido, pensar a educação em uma perspectiva marxiana se constitui como a 

negação da negação, como educação comprometida com a transformação radical do modelo 

societário existente. Pensar a educação a partir de uma perspectiva marxiana é reconhecer que 

a transformação e a mudança são insuprimíveis e, no caso da sociedade capitalista, a 

transformação radical é a emancipação humana. No entanto, tal projeto só se faz possível 

como projeto consciente da humanidade inteira e que necessariamente deve passar pela 

educação. Por isso, algumas reflexões são fulcrais para se encaminhar o seu papel para a 

transição. 

 Em primeiro lugar, a educação, tomada a partir do ponto de vista da universalidade, é 

atividade social que produz o ser humano capaz de inventar potencialidades e usufruir delas 

socialmente. Para Mészáros
348

, a educação tem o potencial de ser um mecanismo de 

contrainternalização dos valores predominantes. Até mesmo a educação da sociedade 

capitalista, formadora do indivíduo estranhado, traz em si o potencial de superação desse 

estranhamento. Entretanto, quando tomada em sua limitada parcialidade política, é atividade 

que não retira do homem sua capacidade de produzir, mas usurpa-lhe a capacidade de 

compreender. 

                                                 
348

 Cf. MÉSZÁROS, István. Educação para Além do Capital. Op. Cit. 



237 

 

 

 Em segundo lugar, a tarefa de encaminhar a emancipação humana é prática, exigindo 

soluções também práticas, através de um poder igualmente prático a fim de realizá-la. Nem 

por isso a tarefa que se põe diante da educação em uma perspectiva marxiana pode prescindir 

de uma subjetividade rica. O estranhamento não é um círculo vicioso do qual não há 

escapatória, mas uma circunstância histórica, datada, e, por isso, destinada a morrer. Se, para 

a superação da condição estranhada fosse preciso um ser não estranhado, então a condição 

estranhada não poderia ser superada, pois não existe o ser não estranhado na sociedade 

capitalista, posto que não exista ser fora da sociedade. 

 Caso fosse esse o movimento histórico, então não haveria movimento histórico, pois 

não haveria nada a ser feito e a consciência seria simplesmente uma consciência da totalidade 

inerte, sem o conhecimento do estranhamento. Nesse caso, entretanto, também a sociedade 

capitalista não seria possível, pois seus primórdios são testemunho da consciência do 

movimento histórico e da emancipação política. Mas o estranhamento é conceito dinâmico, 

histórico e, portanto, implica mudança. A própria atividade estranhada cria a consciência do 

estranhamento. O educador que precisa educar-se é parte da sociedade estranhada que produz 

uma consciência estranhada, mas também a consciência sobre o próprio estranhamento e, 

portanto, as forças práticas, materiais, para sua superação. 

 Ao fazer a crítica à emancipação política e à política burguesa parcial e limitada, 

Marx
349

 clama pela necessidade de emancipação humana, ainda que no interior da sociedade 

burguesa. A sociedade estranhada do capital produz a alienação e o estranhamento, mas cria 

também as potencialidades de superação desta condição. Marx nos faz entender que a 

superação da condição alienada no interior mesmo da sociedade que aliena só se torna 

possível quando houver síntese entre trabalhador e intelectual. A este pensamento, Chagas 

acrescenta: “ou seja, entre a humanidade sofrida (a arma da crítica) e a humanidade pensante 

(a crítica da arma)”
350

. 

 Até mesmo as considerações de Marx sobre a sociedade capitalista e, em particular, 

sobre a educação, são expressão de que a consciência do estranhamento só é possível no 

interior da própria sociedade que o produz, como sua negação. O método marxiano é, então, a 

negação da totalidade da sociedade capitalista e, portanto, pode-se considerar o filósofo 

                                                 
349

 Cf. MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. 
350

 CHAGAS, Eduardo F. A Crítica à Política em Marx. IN: SOUZA, Adriana e Silva, e OLIVEIRA, Elenilce 

Gomes de [ORG]. Trabalho, Filosofia e Educação no Espectro da Modernidade. Fortaleza: Edições UFC, 2007. 

p. 75. 



238 

 

 

alemão como o educador que não capitulou diante da realidade, mas buscou desvendá-la, 

revelar-lhe a essência. Marx é, ao mesmo tempo, produto da sociedade estranhada e negação 

dela. 

 Mas o entendimento de que o estranhamento seja um produto histórico; de que o 

indivíduo estranhado da sociedade capitalista seja também o indivíduo transformador do 

mundo e de que a emancipação humana só pode efetivar-se como projeto consciente da 

humanidade a partir da formação de subjetividades ricas requer que se tenha claro o que é, em 

uma perspectiva marxiana, o indivíduo rico humanamente. O ser humano rico subjetivamente 

é, em Marx, o homem carente de uma manifestação humana. Quanto maior essa carência 

social, maior a liberdade humana. 

 O homem carente de manifestações humanas é o ser que, pelo trabalho, produz e frui 

das suas potencializações socialmente. Acontece que, pelo trabalho, a humanidade é capaz de 

suprir carências, mas, ao fazê-lo, produz outras tantas. O ser humano capaz de, pelo trabalho, 

contribuir para a superação e criação de carências sociais é o indivíduo rico socialmente. Mas, 

essa condição exige a formação de subjetividades igualmente ricas, pois tal modo de 

organizar a atividade produtiva só é possível quando a todos os seres humanos for acessível 

apropriar-se das potencializações produzidas. 

 A subjetividade rica é a subjetividade que desfruta da possibilidade efetiva da 

igualdade social para desenvolver-se integralmente como indivíduo. Sem isso, o ser humano é 

fragmentado, formado parcialmente como possuidor privado. Em suas relações com os 

demais indivíduos, estes aparecem como figuras singulares, empobrecidas e desligadas da 

multiplicidade de determinações que fazem o ser histórico. São apenas figuras fenomênicas: 

um professor, um cozinheiro, um empresário. O indivíduo real, histórico, é abstraído e resta 

apenas uma relação entre mônadas cuja identificação reside unicamente na satisfação das 

carências instintivas (animais) desumanizadas. 

 Chagas
351

 explica que o indivíduo, tomado como ser isolado, só pode ser concebido 

como abstração especulativa, não correspondendo à sua realidade efetiva, que se constitui 

como um complexo conjunto social determinado historicamente pela produção e reprodução 

da vida. Não só não se pode compreender o indivíduo da sociedade atual fora das relações 

burguesas, como o modo pelo qual o indivíduo atual se relaciona com o mundo carrega a 

marca indelével de seu tempo histórico. Até por isso, o indivíduo não pode ser tomado como 

                                                 
351

 Cf. CHAGAS, Eduardo F. O Método Dialético de Marx: investigação e exposição crítica do objeto. In: Op. 

Cit. 



239 

 

 

ponto de partida da história, mas como seu resultado. Ao entender o indivíduo desta maneira, 

pode-se compreender a subjetividade rica, na perspectiva marxiana, como mais do que 

simplesmente a realização de fins privados, mas verdadeiro ser político em que se constitui 

cada indivíduo que, ao fazer-se, produzir-se e engendrar-se, constrói a história como 

componente da sociedade. 

 

O ser humano é, no sentido mais literal, um zoon politikon, não apenas um 

animal social, mas também um animal que somente pode isolar-se em 

sociedade. A produção do singular isolado fora da sociedade [...] é tão 

absurda quanto o desenvolvimento da linguagem sem indivíduos vivendo 

juntos e falando uns com os outros
352

. 

 

 Marx rejeita o atomismo social em que o indivíduo é o ponto de partida da história. 

Qualquer concepção educacional que tome o método marxiano como referência deve 

considerar esta questão como central. O indivíduo isolado, singular, não pode ser o ponto de 

partida, quer seja da história, quer seja da educação (expressão e produto histórico de seu 

tempo), uma vez que isto significa imaginar o indivíduo tal como ele é atualmente como 

anterior à sociedade da qual é expressão e produtor.  

 Para a educação, o indivíduo rico subjetivamente não é o ponto de partida, mas o 

produto das relações sociais historicamente engendradas. O problema de se conceber o 

indivíduo isolado como ponto de partida traz consigo outro problema: o de se entender a 

sociedade, em sua atual forma, como algo regido por leis eternas e imutáveis, perenes e 

naturais, cuja transformação só pode efetivar-se através de reformas pontuais, que não 

questionam os fundamentos dessa sociedade. 

 O isolamento do fato no tocante à totalidade das relações sociais reforça, reproduz e 

afirma a sociabilidade burguesa. A educação, entendida em seu isolamento e solidão, aparece 

como emancipadora submissa às determinações e dinâmicas da própria sociedade. Isolada e 

concebida abstratamente, a educação é apresentada como redentora, como instância capaz de 

contribuir para a superação das desigualdades sociais sem, no entanto, pôr em perspectiva a 

sociedade que alimenta tais desigualdades. Destacada das relações que a determinam, a 

educação não é capaz de contribuir com transformações profundas, reforçando a compreensão 

de um mundo e de uma realidade ontologicamente burguesa, monolítica e imutável. 

                                                 
352

 MARX, Karl. Grundrisse. Op. Cit. p. 40. (WERKE, p. 20). Grifo do autor. 



240 

 

 

 A educação, no capitalismo, não é uma instância de formação humana ampla, mas 

deformadora do ser humano uma vez que não possibilita à classe trabalhadora tornar-se classe 

para si, ou seja, consciente de sua condição histórica, de sua servidão, horrorizada consigo 

mesma. Tal como encaminhada atualmente, a educação não se constitui em instância de 

enriquecimento subjetivo, mas em aprisionamento no imediatismo dos sentidos brutalizados. 

No interior da sociabilidade burguesa, a educação não contribui para a liberdade humana, ao 

contrário, reforça a privação da liberdade ao aprisionar a subjetividade aos interesses do 

capital. Enfim, sob a tutela do capital, a educação só ganha importância quando cumpre com 

os objetivos de formação da força de trabalho que responde às necessidades antropofágicas da 

sociabilidade burguesa. 

 Tal aprisionamento é um obstáculo e uma contradição. Como obstáculo, representa o 

abandono, até mesmo pelos comunistas, dos elementos sem os quais não é possível se pensar 

em uma sociedade diferente da atual, como, por exemplo, reconhecer o tipo de ser humano 

existente e, a partir daí, delinear o ser humano que se pretende. A história já demonstrou que o 

conhecimento do tipo de homem existente em diferentes momentos municiou a formulação de 

transformações sociais a partir das características que se pretendiam como ideais. Foi assim, 

por exemplo, com o cristianismo em relação aos gregos e romanos e foi assim com os 

pensadores burgueses em relação à sociedade feudal. Não se trata de um conhecimento apenas 

conceitual, mas de apreensão da materialidade, da compreensão profunda do real em suas 

contradições e na constatação de que as características desejáveis para uma nova sociedade 

estavam ausentes. Conforme Nagel, o conhecimento do tipo de homem existente só pode ser 

encontrado nos clássicos: 

 

É, pois, pelo relato da materialidade existente, pelo realismo das 

reivindicações educativas, feitas pelos pensadores clássicos, que não se 

debita, por exemplo, nem às orações, nem às meras esperanças, nem, 

exclusivamente, às alterações na economia, a transformação da forma servil 

e religiosa do medievo na forma independente e racional do homem burguês. 

A voz humana, a direção sinalizando ações contrárias ao já instituído, na 

verdade, fizeram da educação (daquela época) um poderoso instrumento de 

mudança
353

. 

 

 O obstáculo representado pelo abandono do reconhecimento do ser humano existente 

não se reduz em isolar a educação do movimento histórico mais amplo, mas é representado 

                                                 
353

 NAGEL. Lízia Helena. Condições de Educabilidade para uma Nova Sociedade: reflexões básicas. IN: 

Germinal: marxismo e educação em debate. Londrina; V. 2 Nº 2, Ago. 2010, p. 56. 



241 

 

 

também no imobilismo. Quando reduzida à mera reprodução do existente, desvinculada de 

ações que assegurem a busca pelos objetivos desejáveis, a educação permanece imóvel, 

reforçando o modelo existente e clamando por um cidadão ideal ilusório ou se refugiando na 

condenação moral daquilo que está instituído como processo educacional. 

 O aprisionamento da subjetividade à mera reprodução dos interesses do capital é 

também uma contradição, porque é exatamente o mais brutal aprisionamento que contém em 

si os elementos de sua própria superação. Nas contradições constituintes da redução da 

subjetividade a mais baixa manifestação dos sentidos estão localizados os elementos da 

transformação profunda da sociedade. Isto porque as contradições imanentes à educação 

representam e dão corpo às contradições imanentes à própria sociedade sob a batuta do 

capital. Embora limitada, conservadora e naturalizante do existente, a educação é 

necessariamente fundada no trabalho. Dito de outra forma, a educação endereçada à formação 

pragmática, imediatista e flexível da força de trabalho estabelece uma contradição que se 

avoluma e pode criar as condições para a transformação social profunda. Por um lado, precisa 

capacitar o trabalhador para lidar com o inconstante e imprevisível mercado de trabalho 

capitalista e, para isto, é indispensável alguma formação; por outro, põe o trabalho, ainda que 

estranhado, no centro do processo educacional dos filhos dos trabalhadores. 

 Tais elementos dão corpo a uma crítica da atualidade da educação. Tomada como 

elemento conservador da dinâmica da sociedade existente, a educação atualmente fragmenta 

seu caráter histórico ao enfatizar o individual em contraposição com o desenvolvimento 

social. O indivíduo que se faz por si mesmo, desconectado da totalidade que dá sentido e 

função ao ser é a subjetividade desejada. O modo de organização existente ganha então um 

statu de perpetuidade, de inexorabilidade, pois para a subjetividade fragmentada o passado é 

negado, considerado como erro, e somente o futuro, entendido como extensão do presente, 

representa a aspiração do indivíduo. 

 À medida que o movimento histórico é negado, a educação, na atualidade, se torna 

reforçadora da divisão da sociedade em classes, funcionando como uma espécie de 

conciliadora pela convicção de que tal forma societária garante estabilidade social. Com isto, 

o investimento em reformas educacionais realiza o intento de uma educação cuja missão seja 

contribuir para o desenvolvimento socioeconômico. O presente é tomado como ponto de 

partida e de chegada e o indivíduo abstraído das determinações históricas é tido como ponto o 

único historicamente possível. É o atomismo social, temido por Marx, realizado. 



242 

 

 

 As possibilidades para a educação como instrumento que contribua efetivamente para 

a transformação social encontram imensas dificuldades. A perda da noção de historicidade 

não é uma construção abstrata, mas um dado da atualidade, que leva ao desconhecimento pelo 

já feito e à concepção de passado como erro. Esta concepção, superficial e ideologicamente 

comprometida, impõe dificuldades a qualquer projeto socialista. Alerta Nagel: 

 

Da mesma forma, é de extrema dificuldade planejar a educação socialista 

quando a concepção de homem parte da aceitação do que ele é no presente, 

sem qualquer exame de suas raízes materiais. Ou, ainda, quando se parte da 

valorização de atributos considerados naturais, passíveis de 

desenvolvimento em seu potencial, no máximo pelo ideário político da 

democracia burguesa
354

. 

 

 O homem do futuro, a partir da concepção atual, é a extensão do homem egoísta 

existente, sem passado, dedicado exclusivamente a subsistir no interior da perversa ordem 

social que só reconhece como devir a sua própria perenização. Se educar é necessariamente 

preparar o indivíduo para o futuro, então as aspirações e valores da educação, na perspectiva 

do capital, ficam dominadas pela imediatez que concebe o futuro como extensão linear do 

presente; que entende a história como autorrealizada nos limites do capital, restrita ao tempo 

presente e reduzida ao caráter fenomênico da vida cotidiana. A mudança profunda é, do ponto 

de vista do capital, um tabu. 

 Aqui reside a imensa dificuldade para a consecução de um projeto educacional de 

cunho marxista: não é possível a transformação profunda da sociedade se o ideal de ser 

humano continua sendo aquele que mantém as características atuais. A percepção fenomênica 

do indivíduo desintegra a noção de que o sujeito só pode ser indivíduo humano, egoísta ou 

não; estranhado ou não; atomístico ou não, como resultado da trajetória humana no planeta. 

 

O sujeito deveras interessado na educação transformadora não pode perder 

de vista as mudanças que sofre no seu percurso de vida. Precisa recuperar, 

portanto, o fôlego perdido pela falta de cultura que se expressa na 

eliminação dos conhecimentos históricos, passíveis, a partir do século XIX, 

de serem tomados na perspectiva dialética
355

. 

 

 Na medida em que se aprofunda a formação do homem mais ambicioso e que a 

educação é dirigida à confirmação de cada indivíduo como empreendedor de si próprio, 

                                                 
354

 Ibid. p. 59. Grifos da autora. 
355

 Ibid. p. 58. Grifos da autora. 



243 

 

 

menores se tornam as possibilidades de formação dos indivíduos para a transformação da 

sociedade, para a emancipação humana. O resultado imediato do desenvolvimento do homem 

competitivo e devotado aos seus próprios interesses particulares é a pobreza subjetiva, bem 

com o incremento da violência social, como o aprofundamento das desigualdades sociais. 

 Diante das dificuldades existentes, qual é o papel da educação? Como ela pode, e 

deve, contribuir para a transformação social profunda, que não se limite às demandas do 

capital? Antes de tudo, é preciso reafirmar que o processo educacional é, inarredavelmente, 

histórico e, por isso, se constitui também como negação da negação. O caráter positivo da 

educação deve ser resgatado, pois, para transmitir conhecimentos, é preciso negar a aparência 

imediata do mundo, apropriando-se de sua essência. A apreensão do mundo é 

necessariamente apreensão de uma multiplicidade de objetos externos ao indivíduo. Sua 

confirmação como indivíduo humano reside na existência de objetos exteriores a ele, na 

impossibilidade de ser humano se não apropriar-se da externalidade dos objetos reais que, por 

consequência, são objetos socialmente reais, posto que já tenham sido tocados e 

transformados por gerações de seres humanos. 

 O próprio indivíduo precisa ser objeto do processo educacional, pois não é possível 

confirmar a existência sem ser objeto para outro e, neste caso, o outro é o indivíduo histórico 

que ensina, que exterioriza o conhecimento acumulado por gerações. É fato que o indivíduo 

que se educa é sabedor de muitas coisas, mas é igualmente verdadeiro que ele é também um 

desconhecedor de muitas outras coisas. A educação seria completamente desnecessária se não 

fosse preciso ensinar às gerações mais jovens os conhecimentos historicamente acumulados, 

porém, sem esse aspecto fundamental, a civilização humana seria de todo inviável. 

 O indivíduo que se educa precisa confirmar-se como humano para realizar-se na 

exterioridade do mundo já existente. Precisa confirmar-se na natureza e nos objetos a ele 

externos e dele independentes, que só se tornam objetos para ele quando, através de outro ser 

humano, são apreendidos, internalizados e de novo externalizados como parte de suas 

potências individuais. Mas uma educação que tenha em seus fundamentos tais preocupações é 

necessariamente oposta à concepção atual. Neste sentido, uma das contribuições da educação 

para a transformação social profunda é a retomada da história na perspectiva marxiana das 

contradições, da totalidade e das transformações do trabalho. 



244 

 

 

 Mas essa retomada torna-se  inviável se não se conhece o tipo de ser humano existente 

e o ser humano que se pretende formar. A afirmação, feita por Marx
356

, de que a emancipação 

humana só é possível quando o homem tomar para si suas próprias forças e transformá-las em 

força social revela um pressuposto importante: o indivíduo que recupera para si o cidadão é o 

indivíduo subjetivamente rico, e o indivíduo subjetivamente rico é aquele que se apropriou 

das potências humanas como potências sociais, tornando-se, em sua vida real, diária, a síntese 

entre o particular e o universal, entre o individual e o social. 

 O papel de formadora de subjetividades ricas requer uma educação que negue a 

própria educação sob a égide do capital. Isso significa que a instituição burguesa deve se 

postar contra ela mesma, levando-a à morte. Mas a instituição burguesa não pode matar a si 

mesma, pois não pode se posicionar contrariamente aos interesses que a alimentam. Diante 

disto, a educação sob os ditames do capital constitui-se em instância de contradições e, a 

partir delas é que podem se encontradas as frestas que permitem entrever o futuro. 

 Mas, como localizar as contradições? As demandas que revelam a insatisfação 

silenciada pelo interesse capitalista precisam ser objeto para uma educação que desempenha 

seu papel para a transformação social. Isto só é possível se a educação estiver a serviço da 

classe trabalhadora, porque a educação para a universalidade só pode ser encaminhada pela 

classe cujo ponto de vista é universal por ser ela mesma a destinatária da injustiça universal. 

Sob o comando do Estado burguês, a educação é instrumento repressivo, prenhe de 

contradições, que se revelam nas demandas silenciadas. 

 Quando uma perspectiva marxiana para a educação for capaz de ouvir os insatisfeitos 

silenciados e contribuir efetivamente para a elevação cultural dos filhos dos trabalhadores, 

então as possibilidades para que seu papel na transição para um futuro melhor se 

concretizarão em ações efetivas. O poder material do capital só pode ser derrubado pelo poder 

material a ele oposto, mas, se o coração da transformação é representado pelos trabalhadores 

organizados e em luta, sua cabeça precisa ser a formação de subjetividades ricas. Os 

capitalistas não duvidam disto, haja vista seus enormes esforços em manter aquietados os 

corações e mentes dos trabalhadores com toda sorte de sortilégios. Pois nós, que lutamos por 

um mundo livre do jugo do capital, não duvidemos do poder que a mente racional, a mão 

construtora e o coração comprometido possuem para transformar o mundo, e não esqueçamos 

jamais que uma parte insuprimível da formação de subjetividades ricas é a educação. 

                                                 
356

 Cf. MARX, K. Sobre a Questão Judaica. Op. Cit. p. 54. (WERKE, p. 370). 



245 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALBIZU, Edgardo. Hegel, Filósofo del Presente. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2009. 

ALVES, Gilberto Luiz. A Produção da Escola Pública Contemporânea. Campinas: Autores 

Associados; 2006. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Bauru: Edipro, 3ª. Edição, 2009. 

ARON, Raymond. O Marxismo de Marx. São Paulo: Arx, 2008. 

BACKES, Marcelo. Nota à Tradução de A Sagrada Família. IN: MARX, Karl e ENGELS, 

Friedrich. A Sagrada Família. São Paulo: Boitempo, 2009, pp. 9-13. 

CHAGAS, Eduardo. A Comunidade Ilusória: a teoria do Estado no jovem Marx. Ijuí: Editora 

Unijuí, 1998. 

CHAGAS, Eduardo F. A Crítica à Política em Marx. IN: SOUZA, Adriana e Silva, e 

OLIVEIRA, Elenilce Gomes de [ORG]. Trabalho, Filosofia e Educação no Espectro da 

Modernidade. Fortaleza: Edições UFC, 2007. p. 67 a 81. 

CHAGAS, Eduardo F. O Método Dialético em Marx. In: JIMENEZ, S; OLIVEIRA, J. L. de; 

SANTOS, D. Marxismo, Educação e Luta de Classes. Fortaleza: EDUECE/IMO/SINTSEF, 

2008, pp. 45-62. 

CHAGAS. Eduardo F. O Método Dialético de Marx: investigação e exposição crítica do 

objeto. In: Síntese – Revista de Filosofia. Belo Horizonte: V. 38, nº 120, 2011. 

CHAGAS, Eduardo F. O Pensamento de Marx sobre a Subjetividade. IN: CHAGAS, Eduardo 

F.; RECH, Hildemar; VASCONCELOS, Raquel e DA MATA, Vilson A. Subjetividade e 

Educação. Fortaleza: Edições UFC, 2012, p. 37-62. 

CHAGAS, Eduardo F. O Indivíduo na Teoria de Marx. In: CHAGAS, Eduardo F.; RECH, 

Hildemar; VASCONCELOS, Raquel; JOVINO, Wildiana M. Indivíduo e Educação na Crise 

do Capitalismo. Fortaleza: Edições UFC, 2012, pp. 17-37. 

CHASIN, José. Democracia Política e Emancipação Humana. IN: CHASIN, J. Ad Hominem 1 

– Tomo III – Política. São Paulo; Estudos e Edições Ad Hominem, 2000. Edição Especial, pp. 

91-100. 

CHILDE, Gordon. A Evolução Cultural do Homem. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1986. 

CHILDE, Gordon. O que Aconteceu na História. Rio de Janeiro: Editora Guanabara, 1988. 

COSTA, Mônica H. M. da. A Exteriorização da Vida nos Manuscritos Econômico-Filosóficos 

de 1844. In: Ensaios AD Hominem. São Paulo: Estudos e Edições AD Hominem; nº 1 Tomo 

IV, 2001 (pp. 165 – 214). 

DELLORS, Jacques. Educação: um tesouro a descobrir. São Paulo: Cortez / Brasília; MEC: 

UNESC, 1998. 

DUARTE, Newton. A Individualidade Para-Si: contribuição a uma teoria histórico social da 

formação do indivíduo. Campinas: Autores Associados, 1999. 

EAGLETON, T. Marx Estava Certo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012. 

 

 

 



246 

 

 

ENGELS, F. Anteil der Arbeit ander Menschwerdung dês Affen. In: Marx, K. e Engels, F. 

Werke. Berlin: Dietz Verlag, 1978. Band 20. 

ENGELS, Friedrich. Dialetik der Natur – Einleitung. In: MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. 

Werke. Berlin: Dietz Verlag, 1978, Band 20. 

ENGELS, Friedrich. Der Ursprung der Familie, des Privateigentums um des Staats. IN: 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Werke. Berlim: Dietz Verlag, Band 21, 1979. 

ENGELS, Friedrich. A Origem da Família, da Propriedade Privada e do Estado. Tradução 

de Leandro Konder. 15ª Ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000. 

ENGELS, Friedrich. A Origem da Família, da Propriedade Privada e do Estado. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil; 2000. 

ENGELS, F. Sobre o Papel do Trabalho na Transformação do Macaco em Homem. In: 

Antunes, R. A Dialética do Trabalho: escritos de Marx e Engels. São Paulo: Expressão 

Popular, 2004. 

FREDERICO, Celso. O Jovem Marx: 1843-1844: as origens da ontologia do ser social. São 

Paulo, Expressão Popular, 2009.  

HARVEY, David. Para Entender o Capital. São Paulo: Boitempo, 2013. 

HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. Lisboa: Guimarães Editores, 1990. 

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndios. São Paulo; Loyola, 

1995 (Vol III). 

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Editora Vozes, 5ª. Ed., 2008 

KLEIN, Lígia Regina. Fundamentos para uma Proposta Pedagógica para o Município de 

Campo Largo. Campo Largo, PR: PM/SED, 2007. 

KLEIN, Lígia R.; SILVA, Graziela L. R. e DA MATA, Vilson A. Alienação e Exclusão: 

refletindo o processo de “inclusão” na Educação de jovens e adultos. IN: FACCI, Marilda G. 

D.; MEIRA, Marisa E. M. eTULESKI, Silvana C. Exclusão dos “Incluídos”: uma crítica da 

Psicologia da Educação à Patologização e medicalização dos processos educativos. 1ª Ed. 

Maringá: EDUEM, 2011, pp. 229-258. 

KONDER, Leandro. Marxismo e Alienação: contribuição para um Estudo do Conceito 

Marxista de Alienação. São Paulo: Expressão Popular, 2009. 

LEONTIEV, Alexis. O Desenvolvimento do Psiquismo. Lisboa: Livros Horizonte, 1978. 

LOCKE, John. Pensamientos sobre La educación. Madrid: Ediciones Akal, 1986. 

LOMBARDI, José Claudinei. Educação, Ensino e Formação Profissional em Marx e Engels. 

IN: LOMBARDI, José Claudinei; SAVIANI, Demerval (orgs.). Marxismo e educação: 

debates contemporâneos. Campinas, SP: Autores Associados: HISTEDBR, 2005. pp. 1-38.  

LOMBARDI, José Claudinei. Educação e Ensino na Obra de Marx e Engels. Campinas: 

Editora Alínea, 2011. 

LÖWY, Michael. Política. In: RENAULT, Emmanuel; DUMÉNIL, Gérard; LÖWY, Michael. 

Ler Marx. São Paulo: Editora UNESP, 2011. 

LUKÁCS, György. História e Consciência de Classe. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 



247 

 

 

LUKÁCS, Gyögy. O Jovem Marx e Outros Escritos de Filosofia. Rio de Janeiro: Editora da 

UFRJ, 2009. 

LUKÁCS, György. Para uma Ontologia do Ser Social I. São Paulo: Boitempo, 2012. 

MARSHALL, T. H. Cidadania e classe social. In: Cidadania, classe social e status. Rio de 

Janeiro: Zahar, 1967, p. 57- 114. 

MARX, Karl. Nachwort zur zweiten Auflage zu das Kapital. In: MARX, Karl e ENGELS, 

Friedrich. Werke.Berlin: Dietz Verlag, 1975, Band 23. 

MARX, K. Das Kapital: kritik der politischen Ökonomie. In MARX, K. e ENGELS, F. 

Werke. Berlin: Dietz Verlag, 1975. Band 23. 

MARX, K. Instruktionen für die Delegierten des Provisirischen Zentralrats zu den einzelnen 

Fragen. In MARX, K. e ENGELS, F. Werke: September 1864 bis Juli 1870. Berlin: Dietz 

Verlag, 1975. Band 16. 

MARX, K. Arbeitslohn. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: Berlin: Dietz Verlag, Band 6, 

1975. 

 MARX, K. Der Bürgerkrieg in Frankreich. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke. Berlin: 

Dietz Verlag, Band 17, p. 313-364, 1979. 

MARX, K. Kritische Randglossen zu dem Artikel „Der König von Preuβen und die 

Sozialreform. Von eines Preuβen”. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: 1839 bis 1844. 

Berlin: Dietz Verlag, Band 1, 1981. 

MARX, K. Zur kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie - Einleitung. IN: MARX, K. e 

ENGELS, F. Werke. Berlin: Dietz Verlag, Band 2, 1981.  

MARX, Karl. Zur Kritik Politischen Ökonomie. In: MARX, Karl e ENGELS, Friedrich 

Werke:  Berlin: Dietz Verlag, Band 13, 1981. 

MARX, Karl. Zur Kritik der Hegelschen Rechtphilosophie – Einleitung. In: MARX, Karl e 

ENGELS, Friedrich Werke:  Berlin: Dietz Verlag, Band 1, 1981. 

MARX, K. Zur Judenfrage In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: 1839 bis 1844. Berlin: Dietz 

Verlag, Band 1, 1981. 

MARX, Karl. O Capital: crítica da economia política. Livro 1, Trad. Reginaldo Sant´Anna. 

São Paulo: Difel, 1982. V. 2. 

MARX, K. Kritik des Gothaer Programms. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: 1839 bis 

1844. Berlin: Dietz Verlag, Band 19, 1987. 

MARX, K. Crítica ao Programa de Gotha. IN: MARX, K. ENGELS, Obras Escolhidas. São 

Paulo: Editora Alfa-Ômega, s/d, Vol. 2. 

MARX, K. Brief na Wilhelm Bracke. In: MARX, K. e ENGELS, F. Werke: 1839 bis 1844. 

Berlin: Dietz Verlag, Band 19, 1987. 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Die Deutsche Ideologie. In: MARX, Karl e ENGELS, 

Friedrich. Werke. Berlin: Dietz Verlag, Band 3, 1990 

MARX, K. Carta de Marx a W. Bracke. In: Marx, K. e Engels, F. Obras Escolhidas. São 

Paulo: Alfa Ômega, s/d, p. 207-8, Vol. 2. 



248 

 

 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Die Deutsche Ideologie. In: MARX, Karl e ENGELS, 

Friedrich. Werke. Berlin: Dietz Verlag, Band 3, 1990. 

MARX, Karl. Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, In: MARX, 

Karl e ENGELS, Friedrich Werke:  Berlin: Dietz Verlag, Band 40, 1990. 

MARX, K. e ENGELS, F. Die heilige Familie. IN: MARX, K. e ENGELS, F. Werke. Berlin: 

Dietz Verlag, 1990. V. 2 

MARX, Karl: Einleitung zu den „Grundrissen der Kritik der Politischen Ökonomie”. In: 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. Werke. Berlin: Dietz Verlag, 2005. 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Ideologia Alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

MARX, K. Contribuição à Crítica da Economia Política. São Paulo: Expressão Popular, 

2008. 

MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2009. 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. A Sagrada Família ou a crítica da Crítica crítica contra 

Bruno Bauer e consortes. São Paulo: Boitempo Editorial, 2009. 

MARX, Karl. Contribuição à Crítica da Filosofia do Direito de Hegel – Introdução. São 

Paulo: Expressão Popular, 2010.  

MARX, K. Sobre a Questão Judaica. São Paulo: Boitempo, 2010. 

MARX, Karl. Glosas Críticas Marginais ao Artigo “O Rei da Prússia e a Reforma Social”, 

de um prussiano. São Paulo: Expressão Popular, 2010.  

MARX, Karl. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. São Paulo, Boitempo Editorial, 2010. 

MARX, Karl. Grundrisse. São Paulo: Boitempo; Rio de Janeiro: Editora da UFRJ; 2011. 

MARX, Karl. O Capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo; Livro I, 2013. 

MARX, Karl. Pósfácio da 2ª Edição. In: MARX, Karl. O Capital. São Paulo: Boitempo, 

2013. 

MÉSZÁROS, István. A Educação para Além do Capital. São Paulo: Boitempo, 2005. 

MÉSZÁROS, István. A Teoria da Alienação em Marx. Tradução de Isa Tavares. São Paulo: 

Boitempo, 2006. 

MÉSZÁROS, István. Filosofia, Ideologia e Ciência Social. São Paulo: Boitempo, 2008. 

MÉSZÁROS, István. Educação para Além do Capital. São Paulo: Boitempo, 2008. 

MÉSZÁROS, István. Atualidade Histórica da Ofensiva Socialista. São Paulo: Boitempo, 

2010. 

MORAES, João Kfouri Quartim de. Epicuro, as luzes da ética. São Paulo: Moderna, 1998. 

MORAES, João Kfouri Quartim de. Imperialismo e Guerra. In: PINHEIRO, Milton (org). A 

Reflexão Marxista sobre os Impasses do Mundo Atual. São Paulo: Outras Expressões, 2012. 

NAGEL, Lízia Helena. “O Aqui e o Agora” sem “o Ontem e o Amanhã” nas Políticas da 

Educação. IN: NOGUEIRA, Francys Mary Guimarães e RIZZOTTO, Maria Lúcia Frizon. 

Estado e Políticas Sociais: Paraná – Brasil. Cascavel: Edunioeste, 2003. pp. 29-40. 

NAGEL, Lízia Helena. Dançando com os Textos Gregos:a intimidade da literatura com a 

educação. Maringá: EDUEM, 2006. 



249 

 

 

NAGEL. Lízia Helena. Condições de Educabilidade para uma Nova Sociedade: reflexões 

básicas. IN: Germinal: marxismo e educação em debate. Londrina; V. 2 Nº 2, Ago. 2010, pp. 

54-68. 

NETTO, José Paulo. Marxismo Impenitente: contribuição à história das ideias marxistas. São 

Paulo: Cortez Editora, 2004. 

NETTO, José Paulo e BRAZ, Marcelo. Economia Política: uma introdução crítica. São 

Paulo: Cortez Editora, 2009. 

NETTO, José Paulo. Introdução ao estudo do método de Marx. São Paulo: Expressão 

Popular, 2011. 

NICOLAU, Marcos Fábio. “Quem não Conheceu as Obras dos Antigos tem Vivido sem 

Conhecer a Beleza”: Hegel e a proposta neo-humanista de educação. IN: CHAGAS, Eduardo; 

RECH, Hildemar; VASCONCELOS, Raquel e DA MATA, Vilson. Subjetividade e 

Educação. Fortaleza: Edições UFC, 2012, pp. 19-36. 

PLATÃO. A República. São Paulo: Nova Cultural, 1997. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio, ou da Educação. São Paulo: Martins Fontes, 1995. 

RANIERI, Jesus. Apresentação: sobre os chamados Manuscritos Econômico-Filosóficos de 

Karl Marx. IN: MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo, 

2009, pp. 11-17. 

SAES, Decio Azevedo Marques de. Cidadania e Capitalismo: uma crítica à concepção liberal 

de cidadania. IN: PROGRAMA DE FORMAÇÃO DA CNTE/APP-Sindicato/UFPR. A 

Expressão do Marxismo nos Movimentos Sociais: a proposta do fórum paranaense em defesa 

da escola pública. Curitiba: Julho/2009; Fascículo 2, pp. 09-39. 

SANTOS, José Henrique. Trabalho e Riqueza na Fenomenologia do Espírito de Hegel. São 

Paulo: Loyola, 1993. 

SAVIANI, Demerval. Escola e Democracia. Campinas: Autores Associados, 2000. 

SEMERARO, Giovanni. A Concepção de “Trabalho” na Filosofia de Hegel e de Marx. IN: 

Educação e Filosofia. Uberlândia, v. 27, nº 53, Jan/Jun. 2013, pp. 87-104. 

SCHLESENER, Anita Helena. Educação e Emancipação: limites e possibilidades. IN: 

Germinal: marxismo em debate. Salvador: V. 5, Nº 1, Jun. 2013, pp, 53-62. 

SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich. Karl Marx: a dialética como fundamento da prática. 

IN: FLEISCHER, Margot e HENNINFELD, Jochen (orgs). Filósofos do Século XIX: uma 

introdução. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2006, p. 132-155.  

SENNETT, Richard. A Corrosão do Caráter: as consequências pessoais do trabalho no novo 

capitalismo. Rio de Janeiro/São Paulo: Editora Record, 2000. 

WU, Roberto. Do desejo ao Reconhecimento: a luta pela afirmação da autoconsciência. IN: 

CHAGAS, Eduardo F.; UTZ, Konrad e OLIVEIRA, James W. J. de. Comemoração aos 200 

anos da “Fenomenologia do Espírito” de Hegel. Fortaleza: Edições UFC; 2007, pp. 241-264. 


