
UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ

INSTITUTO DE CULTURA E ARTE

PROGRAMA DE PÓS-GRADUACÃO EM FILOSOFIA

PAULO ALBERTO VIANA DA COSTA

POPPER, O HISTORICISMO E O MÉTODO DAS CIÊNCIAS SOCIAIS

FORTALEZA
2011



PAULO ALBERTO VIANA DA COSTA

POPPER, O HISTORICISMO E O MÉTODO DAS CIÊNCIAS SOCIAIS

Dissertação submetida à Coordenação do
Curso de Pós-Graduação em Filosofia, da Uni-
versidade Federal do Ceará, como requisito
parcial para obtenção do grau de Mestre em
Filosofia.

Área de concentração: Filosofia

Orientador: Prof. Dr. Guido Imaguire

FORTALEZA

2011





PAULO ALBERTO VIANA DA COSTA

POPPER, O HISTORICISMO E O MÉTODO DAS CIÊNCIAS SOCIAIS

Dissertação submetida à Coordenação do Curso de Pós-Graduação em Filosofia, da Universi-

dade Federal do Ceará, como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em Filosofia,

Área de Concentração Filosofia. teste

Aprovada em / /

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Guido Imaguire (Orientador)
Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFRJ

Prof. Dr. André Leclerc
Universidade Federal do Ceará - UFC

Prof. Dr. Odı́lio Alves Aguiar
Universidade Federal do Ceará - UFC

Prof. Dr. Cı́cero Antônio Cavalcante Barroso
Universidade Federal do Ceará - Cariri - UFC - Cariri



AGRADECIMENTOS

À FUNCAP, pela concessão e manutenção da bolsa de auxı́lio.

Ao prof. Dr. Guido Imaguire, por me acompanhar neste dois longos anos de árdua

pesquisa.

Aos profs. Dr. André Leclerc, Dr. Odı́lio Aguiar, e Dr. Cı́cero Barroso, por

disporem-se a tarefa de debater e comentar este trabalho.

E por fim, à todos os professores e funcionários do curso de Pós-Graduação em

Filosofia da UFC, que estiveram sempre de prontidão para sanar quaisquer problemas surgi-

dos neste perı́odo.



RESUMO

A partir da crı́tica do historicismo e do holismo, busca apresentar o método das ciências so-
ciais como proposto por Karl Popper. Após uma breve exposição do método das ciências
naturais e discussão sobre alguns de seus componentes, a saber os conceitos de método
dedutivo, falseabilidade, e corroboração, o historicismo é definido e criticado. Por meio do uso
de certos exemplos baseados na fı́sica do século XX, mostra como é possı́vel refutar o histo-
ricismo por provar que uma teoriaprima facie determinista não pode assegurar o determinsmo
do mundo nem de suas previsões. Define a chamada análise situacional, que afirma ser a
tarefa das ciências sociais a explicação de situações tı́picas. Mostra a origem desse métodos
e suas principais influências, bem como seus limites. Exibe porque a análise situacional não
pode ser o único método das ciências sociais e porque a psicologia não pode ser eliminada
do estudo de certas situações sociais.

Palavras-chave: Popper. Ciências sociais. Historicismo. Análise situacional.



ABSTRACT

From the critic of the historicism and holism it searches to present the method of the social sci-
ences as it is proposed by Karl Popper. After a short exposition about the method of the natural
sciences and some of its components, namely the concepts of deductive method, falseability,
and corroboration, historicism is defined and criticized. Through the use of some examples
based in XX century physics it shows how is possible to disprove historicism, showing that a
prima facie deterministic theory can not ensure the determism of the world, nor of its forecasts.
It defines the so called situational analysis, which maintains social that the social sciences task
is the explanation of typical situations. Indicates the origin of this concept e its major influences
as well as its limits. Exhibits why situational analysis can not be the sole method of the social
sciences, and why psychology can not be eliminated from the study of some social situations.

Key-words: Popper. Social sciences. Historicism. Situational analysis.



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

CR . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . Conjectures and Refutations

ISBW . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . In Search for a Better World

LScD . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . The Logic of Scientific Discovery

MF . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . The Myth of Framework

OK . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . Objective Knowledge: an Evolutionary Approach

OSE . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . Open Society and Its Enemies

OU . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . The Open Universe: an Argument for Indeterminism

PH . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . The Poverty of Historicism

RAS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . Realism and the Aim of Science

QT . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . Quantum Theory and the Schism in Physics

UQ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . Unended Quest: an Intellectual Autobiography



LISTA DE FIGURAS

2.1. Comparação entre graus de falseabilidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

4.1. Representação da assimetria temporal. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

4.2. Impossibilidade da previsão precisa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

4.3. Representação do demônio laplaciano. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68



SUMÁRIO

1 Introdução 9

2 A Metodologia Popperiana 12

2.1 O Problema da Indução e o Método Dedutivo de Teste . . . . . . . . . . . . . . 12

2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

2.3 A Corroboração de Teorias . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

2.4 Os 3 Mundos Ontológicos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

2.5 O Aspecto Social da Ciência . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

3 Uma Definição do Historicismo 36

3.1 Historicismo Antinaturalı́stico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

3.1.1 Generalização . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

3.1.2 Experimento . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

3.1.3 Novidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

3.1.4 Complexidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

3.1.5 Inexatidão da Previsão . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

3.1.6 Objetividade e Valoração . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

3.1.7 Holismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

3.1.8 Compreensão Intuitiva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

3.1.9 Métodos Quantitativos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

3.1.10 Essencialismo e Nominalismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

3.2 Historicismo Pró-naturalı́stico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

3.2.1 Comparações com a Astronomia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

3.2.2 Base Observacional . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46



3.2.3 Dinâmica Social . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

3.2.4 Leis Históricas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47

3.2.5 Profecia Histórica x Engenharia Social . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47

3.2.6 Teoria do Desenvolvimento Histórico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

3.2.7 Interpretar e Planejar a Transformação Social . . . . . . . . . . . . . . 49

4 Historicismo: um método pobre? 50

4.1 Historicismo e Utopianismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50

4.2 Experimentos e Generalizações . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

4.3 Leis ou Tendências? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58

4.4 Explanação Causal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

4.5 Ciências Históricas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

4.7 Engenharia Social . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

5 Análise Situacional 75

5.1 A Unidade do Método . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

5.2 Análise Situacional I: definição . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78

5.3 O Princı́pio de Racionalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

5.3.1 Teoria Econômica e Racionalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

5.3.2 Análise Situacional e Racionalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81

5.4 Análise Situacional II: aplicação . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

5.5 O Alcance da Análise Situacional . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86

5.6 Irracionalidade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88

6 Conclusão 91

REFERÊNCIAS 94



9

1 Introdução

Vienna, primeiras décadas do século XX. O então Império Austro-Húngaro ruı́ra

após a Primeira Grande Guerra, esfacelando-se em numerosos pequenos estados. Feliz-

mente, esse cenário polı́tico caótico tem consequências benignas no campo intelectual. Tal

perı́odo é, talvez, a época em que avanços, filosóficos e cientı́ficos, são vistos mais rapi-

damente. Nesse contexto surge o Cı́rculo de Viena, um grupo de pensadores reunidos na

Universidade de Viena, então um centro do pensamento cujo valor foi reconhecido mundial-

mente.

Os membros do Cı́rculo, apesar de suas opiniões dı́spares, compartilhavam de

uma atitude comum para com a filosofia. Todos acreditavam na aplicação do positivismo

lógico à filosofia, influenciados por Wittgenstein e seu Tractatus Logico-Philosophicus. Utiliza-

vam um método comum, e acreditavam ser possı́vel aplicar essa análise à todos os problemas

filosóficos. Nesse contexto surge Karl Raimund Popper, um jovem pensador fortemente influ-

enciado por tais autores. Mas, ao contrário destes, Popper não era um adepto de tal método.

O Cı́rculo era visto como seu inimigo; contudo, também como um aliado, pois Popper entendia

serem eles os únicos que ainda mantinham viva a tradição da discussão racional, tão dene-

grida em seu tempo. Para Popper, não poderı́amos reduzir todos os problemas filosóficos a

meras disputas linguı́sticas. Existiria pelo menos um problema filosófico genuı́no, o problema

cosmológico, ou como entender o mundo. Entender-nos como parte do mundo, e entender

como o nosso conhecimento cresce, seria a tarefa primordial da filosofia. E que jeito melhor

de exercer essa tarefa senão pelo estudo do conhecimento cientı́fico e da ciência? Contudo,

diferentemente do que os positivistas afirmavam, esse problema não poderia ser resolvido

pela análise linguı́stica: a discussão crı́tica de problemas do mundo e de suas soluções é “o”

método da filosofia.

Dentre os problemas tratados por Popper, um dos mais importantes (e urgentes)

é a discussão do método das ciências sociais. Sem dúvida, existiram perı́odos em que as

questões sociais obtiveram avanços mais céleres que as ditos fı́sicas; contudo, o Renasci-

mento e o surgimento da ciência moderna apresentaram-nos um desenvolvimento nunca an-

tes visto das ciências naturais. Muitos, então, buscaram copiar tais métodos, especialmente

os da fı́sica, na esperança de que as ciências sociais pudessem ter avanços tão espantosos.



1 Introdução 10

Todavia, uma questão logo surgiu: podem esses métodos ser similares?

Essa questão guia uma das primeiras obras de Popper, The Poverty of Historicism.

Ele nos apresenta um método, o historicismo. Segundo o autor um método pobre, nocivo,

causador de grandes males à sociedade. É importante sua discussão, pois, segundo Popper,

os métodos historicistas estariam em voga; cumpre lembrar que a obra fora publicada na

década de 40, época em que dois regimes baseados em doutrinas historicistas, o Reich

alemão e a União Soviética, viam seu auge. Mas o que é o historicismo? Um método que, no

entendimento de Popper, afirmaria ser a previsão histórica a tarefa das ciências sociais, tarefa

a ser atingida pelo descobrimento de “ritmos” ou “padrões” da história. O historicismo seria,

então, um dos grandes responsáveis pelo estado ainda insatisfatório do desenvolvimento das

ciências sociais.

O historicismo se divide em dois grandes grupos, de acordo com sua orientação.

Os antinaturalistas preconizam que os métodos das ciências naturais e sociais são diferen-

tes; a ciência social incluiria elementos desconhecidos à ciência natural, daı́ ser necessária

a criação de uma nova metodologia para estudá-la. Já os pró-naturalistas afirmam serem

os métodos similares: o método da fı́sica já seria aplicável à sociedade e não precisarı́amos

de modificações. Deve-se lembrar que essa divisão, apesar de real, é utilizada para fins

didáticos: embora um autor caracterizado como historicista tenha predominância de elemen-

tos de um dos grupos, o usual é haver uma combinação de caracterı́sticas de ambos, tor-

nando o historicismo um método dificı́limo de ser enfrentado. Todavia, antinaturalistas e pró-

naturalistas padecem do mesmo mal: ambos não entendem como a ciência natural opera.

Para fins de exposição, este trabalho se divide em quatro capı́tulos. No primeiro

capı́tulo (A metodologia popperiana), há uma breve apresentação de como a metodologia de-

senvolvida por Popper se organiza. Buscaremos discutir sua crı́tica do procedimento indutivo

e sua definição de método dedutivo, bem como os principais aspectos que o caraterizam, o

falseamento e a corroboração de teorias. Por fim, buscaremos inserir essa metodologia no

âmbito social. Ora, a ciência é, antes de tudo, uma atitude praticada por homens incluı́dos na

sociedade, e suas conclusões influenciam a sociedade de modo direto; daı́ ser indispensável

entender como esse processo acontece na prática. É importante frisar que Popper é conhe-

cido por ser um autor prolı́fico, autor de numerosas obras. Procuramos selecionar as carac-

terı́sticas indispensáveis para a apresentação de sua metodologia, bem como as que serão

mais importantes no desenvolvimento do trabalho. Trata-se aqui apenas de uma exposição

inicial que visa orientar e preparar o leitor. Ademais, não se pode omitir a presença de certas

inconsistências que aparecem no interior da própria obra de Popper.

Já o segundo capitulo (Uma definição do historicismo) apresenta uma exposição

sobre o método historicista enquanto tal. Procuraremos definir as duas variantes do histo-

ricismo, antinaturalı́stico e pró-naturalı́stico, listando e discutindo suas caracterı́sticas prin-



1 Introdução 11

cipais. Entretanto, não pararemos por aqui. A discussão sobre o historicismo, apesar de

sua importância, é utilizada por Popper como uma passagem para uma uma outra questão,

também importantı́ssima: como é caracterizado o método das ciências naturais? Esse pro-

blema, porém, ainda não será tratado no momento.

O terceiro capı́tulo (Historicismo: um método pobre?) inicia a discussão acerca

do tema deste trabalho. Para tal, ir-se-á discorrer sobre a crı́tica de aspectos selecionados do

historicismo. Sim, selecionados, pois, apesar de ser considerado um método nocivo, Popper

não é crı́tico de todas as caracterı́sticas do historicismo tomadas isoladamente; algumas são

até mesmo elogiadas. Dentre seu principais alvos, podemos listar o holismo, a confusão entre

leis e tendências e o papel da explanação na ciência. Porém, Popper admite que não refuta o

historicismo em The Poverty of Historicism. Para tal, apresentaremos um segundo argumento,

baseado num experimento adaptado da fı́sica, capaz de, enfim, refutar o historicismo. Por

último, expomos a primeira caracterização de método da ciência social dada por Popper,

ainda por demais “crua”, a engenharia social.

Por fim, o último capı́tulo (Análise situacional) conclui o trabalho expondo como

Popper compreende o método da ciência social. A primeira questão aqui levantada, então,

se faz presente novamente: são os métodos das ciências natural e social similares? Vere-

mos que no desenvolvimento do pensamento popperiano sua opinião é modificada. Inicial-

mente, Popper acredita numa unidade metodológica completa (a engenharia social, exposta

no capı́tulo anterior); em seguida, renega sua posição, propondo que essa unidade, de fato,

não existe, sendo necessária uma nova metodologia capaz de explicar como as ciências

sociais podem ser estudadas. Sua segunda proposta é a conhecida análise situacional, forte-

mente influenciada pela economia, que terá seu desenvolvimento, bem como suas principais

caracterı́sticas, aqui discutidas. Encontra-se então definitivamente o problema central que

guia o trabalho, divido em duas partes: 1) são os métodos das ciências natural e social simi-

lares?; e 2) como Popper define o método das ciências sociais? Veremos que a análise de

Popper não consegue responder ambas as perguntas. É um método útil; contudo, tem limites,

e limites impostos pela crı́tica de elementos do historicismo feita por Popper.

A ordem de exposição dos argumentos se dá em concordância com o objetivo

deste trabalho: apresentar o método das ciências sociais como entendidos por Popper e

as incoerências da sua formulação. Tal reflexão se mostra importante pois, como já dito,

preocupa-se com aspecto predominantemente prático: o estudo dos métodos da ciência que

compreende a organização da sociedade.



12

2 A Metodologia Popperiana

A construção de uma metodologia coerente é, talvez, a parte mais importante do

trabalho filosófico. Sem ela, somos fadados ao fracasso antes mesmo do inı́cio da pesquisa,

pois, sem um um método, não saberemos apreender e interpretar aquelas informações que

recebemos do mundo. Na primeira metade do século XX, um jovem autor imbuı́do desse

pensamento, Karl Raimund Popper, apresenta uma nova visão do método cientı́fico, chaco-

alhando o até então domı́nio do Cı́rculo de Viena e das teses linguı́stiscas de Wittgenstein

no cenário cientı́fico europeu. Pretendemos agora discutir os principais pontos dessa meto-

dologia revolucionária, apresentando suas principais teses, listadas a seguir: o problema da

indução; o método dedutivo de teste; o falseamento e a corroboração de teorias; e, por fim,

examinar como esses pontos se articulam na atividade cientı́fica em seu contı́nuo desenvol-

vimento.

2.1 O Problema da Indução e o Método Dedutivo de Teste

Muitos acreditaram que a maior caracterı́stica do assim chamado “método ci-

entı́fico”, opinião ainda sustentada em tempos hodiernos, é a de ele é indutivo. A verdade

de que podemos, por meio de um grande número de proposições singulares, inferir a vali-

dade de uma proposição universal, é tida por nós como garantida pela experiência, embora

não o seja. Hume foi o primeiro a apontar que tal problema, constantemente negligenciado,

era insolúvel. Porém, o desenvolvimento de sua resposta não é inteiramente satisfatório.

Segundo Hume, o assim denominado problema da indução1 pode ser caracteri-

zado pela nossa pré-disposição em acreditar que:

(1) A verdade de proposições universais poderia ser justificada pela verdade
de proposições particulares; (2) as futuras ocorrências de eventos se as-
semelham às ocorrências passadas dos mesmos (tipos de) eventos; e (3)
é possı́vel estabelecer uma relação de causa e efeito entre eventos cujas
ocorrências tenham sido invariavelmente associadas no passado (GARCIA,
2006, p. 10).

1Apesar da palavra “indução” ser aqui usada, Hume em nenhum momento a utilizou, preferindo utilizar o
termo “relação de causa-efeito”.



2.1 O Problema da Indução e o Método Dedutivo de Teste 13

Temos dois modos de conhecer: 1) por meio de relações de ideias; e 2) por

meio de questões de fato. O primeiro, tal como a matemática, tem sua verdade demonstrada

dedutivamente; o segundo, ao contrário, só pode ser conhecido por meio da experiência e,

por isso, nunca podemos assegurar a absoluta verdade desse tipo de argumento; portanto,

“mesmo após a observação da conjunção frequente ou constante entre objetos, não temos

nenhuma razão para fazer uma inferência a respeito de outro objeto além daqueles de que

tivemos experiência” (HUME, 2009, p. 139, grifo do autor).

O conhecimento do passado pode até nos dar alguma base sobre a qual discutir,

mas, ao tentarmos aplicar esse conhecimento ao futuro, vemos que não é possı́vel inferir com

certeza se os eventos do passado repetir-se-ão do mesmo modo.

Apenas para efeitos explicativos, vamos assumir por um momento que uma in-

ferência indutiva é válida, ou seja, podemos estabelecer com segurança que A → B2 com

base em repetições passadas. Por suas próprias caracterı́sticas, uma inferência como essa

não poderia ser uma proposição analı́tica pois, caso o fosse, o problema desapareceria e

ocorreriam apenas transformações lógicas3. Logo, ela deve ser uma proposição sintética.

Além disso, ela deve ser uma proposição universal. Assim, se tentássemos justificar sua va-

lidade como conhecida por meio da experiência, o mesmo problema apareceria novamente,

pois seria necessário buscar uma nova inferência, também indutiva, que pudesse justificar

a anterior. Outrossim a indução (e sua justificação por meio da experiência) implica num

regresso ad infinitum.

Ao ser confrontado com essa conclusão, Hume propôs uma saı́da psicológica

para seu problema. Nossa mente constantemente emprega argumentos que tomam como

garantida a relação entre causa e efeito. Ao assumir tal fato, somos obrigados a buscar algum

princı́pio, já que tais inferências não são completamente arbitrárias (aceitamos involuntaria-

mente que ao fogo se segue o calor, mas não aceitamos que se segue a fome, por exemplo,

e isso se deve às nossas experiências anteriores). Hume, então, as interpreta como sendo

um efeito do que ele chama costume (ou hábito). Várias experiências nos fazem inferir o apa-

recimento de um objeto numa determinada relação, o que não seria esperado se tivéssemos

vivenciado apenas uma vez tal experiência, “pois onde quer que a repetição de qualquer

ato ou operação particular produz uma tendência a reavivar o mesmo ato ou operação, não

sendo impelido por nenhum raciocı́nio ou processo de entendimento, dizemos sempre que tal

tendência é o efeito do Costume” (HUME, 2007, p. 43, grifo do autor).

Nossa mente utiliza três instrumentos para garantir essa relação: a semelhança,

a contiguidade, e a relação entre causa e efeito. Os dois primeiros são conhecidos intuitiva-

mente, enquanto o terceiro exige que, para instanciar a relação de causa e efeito, exista um

2Lê-se: A causa B.
3Essa foi a saı́da encontrada por Kant: tornar a indução um princı́pio a priori válido. Cf. LScD, p. 5.



2.1 O Problema da Indução e o Método Dedutivo de Teste 14

par de objetos (x,y) tal que o aparecimento de x sempre é seguido pelo aparecimento de y

(ou cujo o pensamento de x estabelece o pensamento de y). Embora tal relação seja um

processo psicológico comum à várias espécies, não podemos creditar mais que um conheci-

mento probabilı́stico4 acerca de fatos nos quais determinamos uma relação de causa e efeito,

cuja verdade absoluta nunca poderá ser conhecida completamente.

Popper tornou o problema da indução, entendido por ele como “a questão da

validade ou verdade de proposições universais baseadas na experiência” (LScD, § 1, p. 4),

seu ponto de partida para a proposta de uma nova metodologia cientı́fica.

Está longe de ser óbvio de um ponto de vista lógico que podemos justifi-
car a inferência de sentenças universais a partir daquelas particulares, não
importa quão numerosas sejam, pois qualquer conclusão extraı́da dessa ma-
neira pode sempre ser falsa. Quantas instâncias de cisnes brancos vemos
não são importantes, isto não justifica concluir que todos os cisnes são bran-
cos (LScD, § 1, p. 4, grifo do autor).

Não há como discordar da resposta de Hume ao problema lógico da indução, a

qual Popper concorda, mas sua abordagem psicológica não é satisfatória5. Hume conseguiu

rejeitar a indução com argumentos puramente lógicos para em seguida reintroduzi-la como

um princı́pio psicológico. Para a rejeição completa da indução, portanto, são necessárias mais

duas etapas: (1) eliminar o psicologismo; e (2) formular um método alternativo que dispense

a indução.

Reformulando-se a psicologia de Hume de um modo mais apropriado, se percebe

que sua teoria não está distante da chamada psicologia mainstream atual. Hume não busca

apenas explicar um comportamento, mas “teorizar acerca da sua origem” (CR, p. 56). Diz

Oliva (2005, pp. 26-7) que “na concepção psicológica da lógica, desaparece [. . . ] a diferença

entre as razões que justificam uma convicção e as causas que a produzem [. . . ] como deixa

de ser possı́vel a justificação é natural que apareça em seu lugar o relato referente a como

foi adquirida”. Portanto, não apenas nossos diversos hábitos cotidianos, mas o nosso próprio

hábito de acreditar em leis, são produtos de uma repetição constante cuja justificação é im-

possı́vel conhecermos, restando-nos apenas descrever como foram adquiridos.

A psicologia de Hume [. . . ] estava errada, penso que a respeito de pelo
menos três pontos diferentes: (a) o resultado tı́pico da repetição; (b) a gênese
dos hábitos; e especialmente (c) o caráter daquelas experiências (ou modos
de) comportamento que podem ser descritos como “acreditar numa lei” ou
“imaginar uma sucessão de eventos de acordo com uma lei” (CR, pp. 56-7).

4Tal procedimento é adotado com sucesso na fı́sica quântica. Tenho um átomo A que se movimenta do ponto
x ao ponto y. Não sei qual será a trajetória exata do átomo ao partir de x e chegar a y, mas posso determinar
algumas trajetórias possı́veis e estabelecer qual dessas é a mais provável.

5Apesar desse intenso embate contra a indução, Popper não conseguiria rejeitá-la no terreno da psicologia
por um motivo simples: nós somos máquinas indutivas. Por isso Hume não conseguiu eliminá-la do estudo
psicológico.



2.1 O Problema da Indução e o Método Dedutivo de Teste 15

Popper afirma que quanto a (a), o resultado tı́pico de uma repetição, vê-se o

contrário do que Hume imaginava. O processo tı́pico de repetição na mente começa com

uma expectativa, para só depois dar origem ao movimento repetido. Pode-se com muita

repetição tocar uma passagem musical com extrema facilidade, ou, como o senso comum

diria, “inconscientemente”. Mas esse estado só é estabelecido após a aprendizagem da pas-

sagem; ou seja, num primeiro momento há uma expectativa – o aprendizado da música –,

para só então acontecer a repetição. Se tal ideia for desenvolvida vemos que (b), a gênese

dos hábitos, também tem uma formulação errada na concepção de Hume. Um hábito surge

antes da repetição, não após o acontecimento dela. Se hoje tenho o hábito de almoçar numa

determinada hora, primeiro foi necessário que eu fizesse a escolha de almoçar nesse horário

para somente em seguida iniciar a repetição do ato6. Por último, acreditar numa lei e esperar

uma sucessão de eventos como uma lei (c) não são exatamente a mesma coisa, mas podem

ser tratados juntos. Provavelmente Hume introduzira esses conceitos para explicar situações

desfavoráveis para sua teoria, particularmente aquela descoberta pela psicologia empı́rica de

que mesmo uma ação repetida uma única vez pode vir a criar um hábito (talvez devido ao fato

dessa experiência já ter sido vivenciada num estágio anterior da vida do indivı́duo e, portanto,

não ser a primeira repetição da ação).

Pode-se rejeitar tais argumentos também com base lógica. “A ideia central da

psicologia de Hume é da repetição baseada numa similaridade” (CR, p. 56, grifo do autor).

Contudo, toda repetição e, consequentemente, toda similaridade, é sempre uma similaridade

para nós (e mesmo Hume é obrigado a concordar com essa afirmação). Tais repetições,

então, nunca são idênticas; quando muito serão similares, e similares para um determinado

observador. Mas “duas coisas similares o são sempre em certos aspectos” (LScD, Appendix

*x, p. 441, grifo do autor). Se alguém vê uma bola de futebol, por exemplo, criará uma

expectativa acerca de certas caracterı́sticas dela para que, caso veja outra, possa identificá-

la como similar à primeira (nesse caso, pode-se apontar o tamanho, o material com o qual

ela é fabricada, ou o objetivo para qual ela foi feita; a cor, por exemplo, seria irrelevante).

“Mas isto significa que, por razões lógicas, é preciso haver sempre um ponto de vista [. . . ]

antes de poder haver qualquer repetição; consequentemente, tal ponto de vista não pode

ser o resultado da simples repetição” (CR, p. 59, grifo do autor). Desse modo, também

uma psicologia baseada na indução leva a um regresso ad infinitum: a similaridade para

nós é um produto da interpretação e da expectativa que não pode ser explicado como um

resultado de diversas repetições. Mesmo a primeira ocorrência da repetição deve ser baseada

numa similaridade para nós, ou seja, sobre expectativas. A psicologia de Hume, então, é

contestada, pois busca explicar justamente a gênese dessas expectativas.

6Popper dá essa resposta porque opera uma ligeira modificação a respeito do que antecede uma repetição.
Em (a), afirma que uma expectativa antecede uma repetição. Em (b), afirma que a mesma repetição é antecedida
por um hábito já formado. Então poder-se-ia perguntar: toda expectativa, mesmo que não se repita, já é um
hábito? Vemos que isso não acontece, pois só determinadas expectativas se tornam hábitos, e esse processo
ocorre apenas após a repetição. Essa falha, todavia, não modifica o cerne da análise, centrada na crı́tica de (a).



2.1 O Problema da Indução e o Método Dedutivo de Teste 16

Popper afirma que a explicação psicológica não parece ter sido inteiramente aceita

por Hume. Como, mesmo depois de refutar a indução, poderia ele reintroduzi-la? Ora, conhe-

cemos, e isso não é posto em dúvida. Mas de qual modo, psicologicamente, obtemos nosso

conhecimento abrindo mão de procedimentos indutivos? Duas respostas são possı́veis: a pri-

meira exige a utilização de um procedimento não indutivo. Já a segunda afirma que, mesmo

que a indução seja um procedimento racionalmente injustificável, adquirimos nosso conheci-

mento por meio dela. Então, todo conhecimento não seria mais que uma forma de crença —

crença adquirida pela repetição de certos hábitos. Hume parece não ter considerado seria-

mente a primeira alternativa, o que o levou a uma forma de ceticismo7.

Ao aceitar a primeira opção, Popper é capaz de formular uma nova proposta epis-

temológica. O psicologismo humeano não será mais necessário: a epistemologia não deve

buscar o processo de “invenção” de um teoria, mas os passos que permitem a essa teoria

ser justificada racionalmente (as quid facti e quid juris kantianas, respectivamente). “Por se-

rem explicáveis, os atos de conhecer devem ser estudados pela psicologia e pela sociologia.

Em contrapartida, os conteúdos proposicionais, por serem ao menos em tese justificáveis,

demandam abordagem epistemológica” (OLIVA, 2005, p. 103, grifo do autor). A ciência não

deve mais partir de observações para teorias, como Hume pensara, mas o contrário; toda

observação é sempre seletiva8. “Sem esperar passivamente por repetições para gravar ou

impor regularidades sobre nós, ativamente tentamos impor regularidades sobre o mundo”

(CR, p. 60). Criamos teorias, testamo-nas empiricamente e, caso sejam refutadas, buscamos

teorias novas (que esperamos sejam melhores), num constante processo da ars probandi.

Assim deve ser o procedimento cientı́fico, uma superposição contı́nua de tentativas e erros.

Mas como se define tal método dedutivo9? Popper nos apresenta caminhos distintos, ainda

que complementares. Ele escreve:

Primeiro, há a comparação lógica das conclusões entre si, meio pelo qual tes-
tamos a consistência interna do sistema. Em segundo lugar, há a investigação
da forma lógica da teoria, tendo como objetivo determinar se ela tem o caráter
de uma teoria cientı́fica empı́rica ou se é, por exemplo, tautológica. Em ter-
ceiro lugar, existe a comparação com outras teorias, com o intuito principal
de determinar se a teoria constitui um avanço cientı́fico caso sobreviva aos
nossos vários testes. E finalmente, o teste da teoria por meio de aplicações
empı́ricas das conclusões que podem ser derivadas dela” (LScD, § 3, p. 9).

7Hume se diferencia das propostas céticas tradicionais (que buscavam, por exemplo, apontar a circularidade
de uma prova ou o aparecimento de paradoxos) e afirma que seu temor é fruto do caráter probabilı́stico do
conhecimento. Sendo assim, ele se pergunta: nós conhecemos de algum modo e isso é um fato, mas como
alguém pode dar certeza absoluta acerca de algo conhecido, mesmo sabendo que ele não passa de uma
probabilidade? Cf. FOGELIN, 2009, pp. 39-84.

8Embora tal afirmação seja constantemente atribuı́da a Popper, foi Comte, em seu Cours de Philosophie
Positive, que primeiramente afirmou serem as observações feitas com base em teorias.

9Kant propôs um método similar em suas obras Natural History and the Theory of Heavens (1755) e Me-
taphysical Foundations of Natural Science (1786). Sua grande falha (como a de muitos em sua época, e até o
começo do século XX) foi considerar a fı́sica newtoniana como verdadeira, não apenas um sistema entre muitos
possı́veis.



2.1 O Problema da Indução e o Método Dedutivo de Teste 17

Percebe-se por essa exposição que o procedimento indutivo é completamente

descartado, sendo formada uma nova forma de metodologia, uma que trabalha apenas com

a dedução10. Ainda, a exigência do princı́pio do empiricismo, a conexão entre nossas teo-

rias e o mundo fı́sico, é satisfeita, pois o quarto passo nos obriga a confrontar nossas teorias

empiricamente para refutá-las (ou corroborá-las temporariamente). “O uso de métodos dedu-

tivos de teste, em adição à alguns princı́pios regulativos (falseabilidade e corroboração, por

exemplo), é suficiente para explicar a dinâminca da ciência empı́rica” (GARCIA, 2006, p.15).

Hume estava certo ao afirmar que não existe uma relação segura entre as várias proposições

singulares formuladas acerca de um fato do mundo e uma proposição universal que tem a pre-

tensão de explicá-las, mas ignorou o fato de que essas proposições singulares podem refutar

nossas teorias (que são universais). Teorias que até o tempo presente ainda não tenham sido

refutadas são, portanto, nosso objetivo11.

Ajudados por outras proposições previamente aceitas, certas proposições
singulares – chamadas por nós de “previsões” – são deduzidas da teoria,
especialmente previsões que são facilmente testáveis ou aplicáveis. A se-
guir, procura-se chegar a uma decisão quanto a esses (e outros) enunciados
deduzidos, confrontando-os com os resultados das aplicações práticas dos
experimentos. Se a decisão for positiva, isto é, se as conclusões singulares
se mostrarem aceitáveis ou comprovadas, a teoria terá, pelo menos proviso-
riamente, passado pelo teste: não se descobriu motivo para rejeitá-la. Con-
tudo, se a decisão for negativa, ou, em outras palavras, se as conclusões
tiverem sido falseadas, esse resultado falseará também a teoria da qual as
conclusões foram logicamente deduzidas” (LScD, § 3, pp. 9-10, grifo do au-
tor).

Desse modo podemos expurgar a indução do método cientı́fico de modo sim-

ples12. Usualmente, pensava-se que uma proposição cientı́fica deveria ser completamente

determinável, ou seja, ela poderia ser confirmada e/ou falseada. A proposta metodológica de

Popper, então, exige que sejam apenas falseadas, parcialmente determináveis, e mostra que

o processo cientı́fico pode se dar inteiramente por meio de procedimentos dedutivos13. Essa

assimetria entre verificabilidade e falseabilidade é o cerne da resposta, além de nos abrir ca-

minho para a resolução do próximo problema, a demarcação entre ciência e a não-ciência.

Claro que, tratando apenas no terreno lógico, sentenças universais e existenciais negativas

(e uma teoria cientı́fica pode ser escrita de ambas as formas) são simétricas, equivalentes.

A assimetria entre verificação e falseamento só existe por conta do critério aqui empregado.

10Salmon (2006) prefere chamar o método dedutivo popperiano de “modelo dedutivo-nomológico”.
11Mais uma vez presenciamos como é impossı́vel rejeitar completamente a indução. Ao aceitar teorias que

até o momento não tenham sido refutadas, esperamos que o futuro se comporte como o passado, um posicio-
namento tipicamente indutivo.

12Mesmo após tal crı́tica, diversos autores tentaram refutar os argumentos de Popper contra a indução. Miller
(1994, cap. 2) aponta (e responde) nove desses argumentos.

13Popper ignora que o processo de formulação de hipóteses não é um procedimento inteiramente dedutivo.
Aqui, misturam-se questões relativas à justificação (que são dedutivas) e questões relativas ao processo de
descoberta (que, na maioria das vezes, são indutivas).



2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório 18

Sabemos que é possı́vel falsear as sentenças universais, mas não as existenciais positivas,

apenas verificáveis; logo, como procuramos sentenças que sejam falseáveis, excluı́mos as

sentenças existenciais positivas do estudo cientı́fico.

2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório

Popper buscara eliminar a indução do método cientı́fico, mas isso nos deixa um

vazio. Costumava-se aceitá-la, mesmo após Hume apontar suas incoerências, por ser con-

siderada um critério de demarcação da ciência. Cientistas seriam aqueles que, por meio da

observação de diversas instâncias de um mesmo acontecimento, viessem a formular teorias

que falassem de modo geral sobre o mundo. Agora, sem ela, priva-se desse critério, e a me-

tafı́sica poderia invadir o terreno da pesquisa cientı́fica. Reichenbach (1930, p. 186) chega ao

ponto de afirmar que, sem o princı́pio da indução, a “ciência não teria mais o direito de dife-

renciar suas teorias das fantásticas e arbitrárias criações da imaginação dos poetas”; pode-se

ver claramente que seu critério de demarcação exige uma lógica indutiva. Popper (LScD, §

4, p. 11, grifo do autor) discorda veementemente de tal afirmação e não vê motivos para que

a indução tenha qualquer papel na ciência, pois sua “principal razão para rejeitar a lógica

indutiva é precisamente por ela não proporcionar um marco distintivo do empı́rico [. . . ], ela

não provê um ‘critério de demarcação’ adequado”. Então, qual seria o critério adequado? A

formulação anterior da nova metodologia apontara uma resposta, a falseabilidade, resta-nos

desenvolver tal conceito.

A velha doutrina de que nosso conhecimento cientı́fico só teria valor se fosse dire-

tamente derivado da experiência continuava bem viva. O empirismo inglês aderira ao método

indutivo por acreditar que esse método já apresentaria um critério de demarcação cientı́fica

adequado. Tais pensadores “ansiavam admitir como cientı́ficos ou legı́timos apenas aqueles

conceitos (ou noções, ou ideias) que eram, como eles definem, ‘derivados da experiência”’

(LScD, § 4, p. 11, grifo do autor). Ainda no começo do século XX, o positivismo austrı́aco

do Cı́rculo do Viena, dominante na época (e sua vertente alemã, o Grupo de Berlim, ao qual

o anteriormente citado Reichenbach pertencera), compartilhava dessa opinião. Contudo, era

notável um grande avanço na substituição de um sistema de conceitos por um sistema de

sentenças.

Segundo Popper, a definição mais precisa (e aquela na qual o positivismo con-

temporâneo se inspira) da substituição de conceitos por sentenças é a de Wittgenstein. No

Tractatus14 (WITTGENSTEIN, 2001), ele afirma que a filosofia e a metafı́sica consistem de

pseudo-proposições, ou seja, não tem significado. Toda proposição com significado precisa

ser necessariamente redutı́vel a proposições atômicas (ou elementares). Noutras passagens,

14Cf. proposições 5, 6.53 e 6.54.



2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório 19

como na proposição 4.11, ele afirma que “a totalidade das proposições verdadeiras é o todo

da ciência natural (ou o corpus integral das ciências naturais)”. Os critérios de demarcação

da ciência e de significado, então, coincidem. Ou seja, proposições cientı́ficas seriam aquelas

redutı́veis a sentenças atômicas (ou elementares) da experiência15, e portanto aquelas que

teriam significado16. Nota-se que o positivismo trata o problema da demarcação como um

problema da própria ciência, não externo a ela, uma posição denominada naturalı́stica; seria

possı́vel determinar algo inerente na própria natureza das sentenças que as daria ou não

sentido.

Mostra-se necessária a adoção de uma metodologia indutivista para a adoção de

tal critério baseado no significado das sentenças; caso contrário, não seria possı́vel distin-

guir o que é uma sentença cientı́fica de uma metafı́sica. Mas “[. . . ] cada vez que os posi-

tivistas tentavam exprimir claramente o que ‘significativo’ denotava, a tentativa conduzia ao

mesmo resultado – a definição de ‘sentença significativa’ [. . . ] o que simplesmente reforçava

o critério de demarcação da sua lógica indutiva” (LScD, § 4, p. 13, grifo do autor). O pro-

blema da adoção desse critério, porém, parece não ter sido percebido: ao procurar eliminar a

metafı́sica, os positivistas eliminaram também a ciência17 — enquanto, por outro lado, trans-

formaram certas pseudociências (como a astrologia) com enorme carga de material empı́rico

em ciência. As leis que toda disciplina cientı́fica deve (ou pelo menos deveria) buscar, mesmo

se fosse admitido que elas são descobertas por um processo indutivo, ao contrário de uma

simples observação, não podem ser reduzidas a sentenças empı́ricas.

Como fora apontado anteriormente, na metodologia popperiana a indução é re-

jeitada. Porém, um ponto ainda não está definido completamente: o que é falsear uma

sentença? Ao escolher uma teoria entre as demais concorrentes e ao testar uma teoria tal

procedimento é necessário. O falseamento é um processo dedutivo feito com a ajuda do

modus tollens18. Por meio da teoria especificada e determinadas condições iniciais (dados

acerca do mundo), deduzimos uma previsão, que pode ser negativa ou positiva. Caso con-

15O nome pelo qual tais sentenças ficaram mais conhecidas é o de “sentenças protocolares”, principal-
mente devido a adoção de tal expressão por Neurath e Carnap. Tal qual o nome sugere, indica protocolos
de observações ou percepções individuais . Neurath (1933, p. 205) dá um exemplo de como ela deve ser:
“{Otto’s protocol at 3 hrs. 17 mins. [Ottos’s speech-thought was at 3 hrs. 16 min.: (in the room, at 3 hrs. 15
mins., there was a table which was observed by Otto)]}”.

16Embora o Cı́rculo de Viena afirme que seu critério verificacionista de sentido foi retirado do trabalho de
Wittgenstein, em nenhum momento o autor sustentara essa posição. O Cı́rculo (especialmente Waismann, que
afirmara ter Wittgenstein proposto tal posição em conversas entre ambos) lentamente deturpa a idéia inicial de
Wittgenstein (de que entender uma proposição é entender sob quais condições ela seria verdadeira, ou seja,
significaria algo) até sustentar que entender uma proposição (e declará-la como portadora de um significado)
implica obrigatoriamente em verificá-la no mundo. Como apenas proposições protocolares (atômicas) podem
ser verificadas empiricamente, o Cı́rculo assume que apenas estas teriam significado e delimita seu critério de
demarcação cientı́fica (identificando-o com seu critério de significado). Cf. GLOCK, 1996, pp. 382-5.

17O exemplo de sentença protocolar dado anteriormente não pode gerar uma lei natural que, por sua própria
construção, é uma sentença universal, não uma percepção individual de algo por alguém.

18O modus tollens é um procedimento presente no cálculo proposicional que funciona por meio de uma prova
indireta:



2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório 20

sigamos a teoria passe nos testes mais severos, dizemos que ela foi corroborada19 — pelo

menos até o momento, o que não é garantia que vá ser no futuro. Se a resposta for positiva

e o falseamento ocorrer, rejeita-mo-na. Tal resposta pode ser dada porque não é exigido que

a ciência tenha uma conclusão definitiva. Alguém poderia argumentar: mas, se nada é es-

tabelecido definitivamente, não se corre o risco de um entrar numa busca sem fim? “Não”,

responderia Popper. Por não procurarmos uma conclusão final não precisamos exigir que

toda e qualquer sentença, para adquirir o status cientı́fico, tenha sido efetivamente testada

(independente de qual resultado possa advir desse teste), mas apenas que, em princı́pio, ela

tenha a possibilidade de ser testada20 (caso os recursos para tal teste estejam disponı́veis,

evidentemente). A única exigência para um sistema empı́rico é que sua forma lógica seja tal

que possa ser testada e falseada empiricamente. Podemos utilizar esse argumento porque,

ao discutir o problema da indução, fora apontada a assimetria presente entre sentenças uni-

versais e particulares. As primeiras jamais podem ser derivadas de sentenças particulares,

mas apenas uma sentença particular pode contraditá-las. Enquanto sistemas de sentenças

universais, teorias devem, portanto, serem suscetı́veis a uma possı́vel contradição.

Mas existem crı́ticas que podem ser dirigidas ao falseamento. O convencionalismo

poderia levantar duas delas: a primeira é a de que podemos a qualquer momento adicionar

hipóteses auxiliares (ad hoc) ou modificar alguma hipótese para salvar um sistema do false-

amento; a segunda é simplesmente a recusa em aceitar uma experiência que possa falsear

uma teoria, chamando-o de inválida. Pode-se responder a primeira objeção facilmente. Esse

tipo de manobra deve ser definitivamente rejeitada, sob pena do sistema perder o seu caráter

cientı́fico. No caso da modificação de definições o problema é ainda mais sério, pois ape-

nas hipóteses com baixo grau de universalidade podem ser modificadas21 e mesmo assim

devemos tomar o sistema como novo e submetê-lo novamente a rigorosos testes. Apenas

numa ocasião pode-se aceitar a introdução de novas hipóteses: caso elas aumentem o grau

de falseabilidade de um sistema. Já para a segunda, Popper, admite, não existe. A rejeição

de uma experiência que pode falsear uma teoria acusando-a de inválida, ou apenas não ad-

P → Q

¬Q
∴ ¬P

19O termo “verificação” é usualmente tomado como sinônimo de “confirmação” e, por tal motivo, Popper o
substitui em escritos posteriores por “corroboração”, usando “confirmação” apenas ao tratar do cálculo de pro-
babilidades. Cf. CR, p. 76.

20Kotarbinska (1962) afirma que esse requerimento utilizado por Popper o conduz a uma forma de psicolo-
gismo: ele sustenta que uma proposição cientı́fica deve apenas poder ser testada (e, em certos casos, falseada),
mas não exige que que esse teste tenha sido feito até o momento. Contudo, se não existe a exigência do teste
atual, mas apenas da possibilidade desse teste se necessário, a ciência (como Popper define) “may become
completely independent of the results of observations and experiments” (KOTARBINSKA, 1962, p. 267), po-
dendo operar apenas com construções teoréticas sem nenhum tipo de confirmação empı́rica.

21Como exemplo Popper cita o princı́pio da exclusão de Pauli. A fı́sica quântica, tal como era definida em 1925
(ano da formulação do princı́pio), se tornou mais falseável após a sua inclusão; desse modo, o princı́pio, por
ocupar a “periferia teórica” do sistema poderia ser modificado, desde que após essa modificação a falseabilidade
do sistema como um todo aumentasse. Cf. LScD, § 20 e 38.



2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório 21

mitir sua existência, não pode ser confrontada. Aqui se trata de uma escolha metodológica:

escolhemos o convencionalismo e garantimos que nossas teorias “de estimação” não serão

importunadas, ou escolhemos o método dedutivo aqui proposto e buscamos sempre refinar

nossas teorias cada vez mais. Uma vez escolhida a segunda opção, estar-se-á sujeito ao

falseamento a todo momento, mas é certo que aquilo que é buscado é realmente o ideal

cientı́fico.

Bamford (1996)22 aponta falhas do método de falseamento, o que ele chama de

Falseamento Popperiano Forte (Strong Popperian Falsificationism ou SPF). Usando T para

teoria, C para condições iniciais23, e P para previsão, Popper escreveria um caso de falsea-

mento de tal modo:

T ∧ C → P
¬P

∴ ¬T ∧ C

“SPF é claramente falso, pois o que segue da refutação de P é a refutação de T ∧
C, não apenas T” (BAMFORD, 1996, p. 210). Contudo, Popper constantemente aponta que

apenas T é refutado (e as condições inicias são sempre dadas como verdadeiras). Logo, o

cenário mais correto no caso de um falseamento seria:

T ∧ C → P
¬P

∴ ¬(T ∧ C)

Outra falha pode ser vista no artigo Reply to My Critics, onde Popper se contradita

e afirma que “a teoria de Newton pode ser refutada sem o uso de condições iniciais” (SCH-

LIPP, 1974, p. 998, grifo meu). Mas se P não pode (segundo Popper) ser deduzido de T

isoladamente, como ¬T pode ser deduzido de ¬P? Popper provavelmente percebeu o erro da

sua argumentação, pois em nenhum outro momento escreveu novamente que uma teoria po-

deria ser refutada sem a ajuda de condições iniciais. Mas para o primeiro problema ele nos dá

uma resposta, e sua saı́da é realizar uma ligeira modificação na definição de falseabilidade

(vista também em Reply to My Critics), o que Bamford chama de Falseamento Popperiano

Fraco (Weak Popperian Falsificationism). Ao encontrar esses resultados não dirı́amos imedi-

atamente que a teoria foi refutada, mas apenas que ela foi prima facie refutada, ou seja, o

resultado ainda está sujeito a sofrer modificações. Contudo, a falha ainda permanece.

22O argumento é similar do já proposto por Putnam (1991) no artigo “The Corroboration of Theories”, publicado
originalmente em 1974.

23O que Bamford chama de condições iniciais (o mesmo termo utilizado por Popper), Putnam chama de
hipóteses auxiliares, para deixar claro que são inclusas não apenas condições especı́ficas do caso, mas também
aquelas hipóteses utilizadas pela teoria e que não fazem parte dela.



2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório 22

Após tais considerações iniciais podemos definir o que é um sistema falseável.

Num primeiro momento, um sistema poderia ser chamado empı́rico se pudessem ser dedu-

zidas sentenças singulares24 a partir dele. Essa definição é incompleta, já que precisamos

de outras sentenças singulares — nesse caso as condições inicias — para, em conjunção

com a teoria, deduzir novas sentenças. Ainda assim essa definição não nos agrada, já que

mesmo a partir de uma teoria não empı́rica (uma tautológica, por exemplo) pode-se fazer essa

dedução. Então acrescentamos a exigência de que a dedução deve apresentar sentenças

sintéticas, ou seja, deve apresentar mais do que a conjunção da teoria com as condições

iniciais apresentaria. Novamente não é suficiente, já que podemos deduzir sentenças me-

tafı́sicas25, não-empı́ricas, desse modo. Então, para um sistema ser chamado de empı́rico,

mais uma condição deve ser exigida: a conjunção da teoria com as condições iniciais deve

deduzir mais sentenças empı́ricas do que a dedução das condições iniciais isoladamente.

Após estabelecer quais exigências um sistema falseável deve apresentar, Popper nos dá a

seguinte definição:

Uma teoria é chamada de ‘empı́rica’ ou ‘falseável’ se divide a classe de todas
proposições básicas possı́veis nas duas seguintes subclasses não vazias.
Primeiro, a classe de todas aquelas proposições básicas com as quais a teo-
ria é inconsistente: chamamo-na de classe dos potenciais falseadores; e em
segundo lugar, a classe daquelas proposições básicas que não contraditam
a teoria” (LScD, § 21, pp. 65-6, grifo do autor, parênteses suprimidos).

Duas observações são necessárias. Um teoria consistente obrigatoriamente tem

elementos na classe de sentenças compatı́veis; contudo, caso seja empı́rica, também obri-

gatoriamente deve ter elementos na classe dos potenciais falseadores26. Caso a classe dos

falseadores seja vazia, a teoria não é empı́rica (teorias metafı́sicas tem a classe vazia, por

isso não são empı́ricas). Além disso, é importante lembrar que uma teoria só informa acerca

daquilo que a falseia, não sobre o que permite27, já que a classe das sentenças que ela per-

mite contem diversas sentenças incompatı́veis. Por tal motivo, é mais correto ver uma teoria
24Sentenças singulares também são chamadas por Popper de “sentenças básicas”: “[. . . ] when I speak of

‘basic statements’, I am not referring to a system of accepted statements. The system of basic statements, as
I use the term, is to include, rather, all self-consistent singular statements of a certain logical form [...] Thus the
system of all basic statements will contain many statements which are mutually incompatible” (LScD, § 21, p. 64).

25É importante lembrar que todo sistema cientı́fico ainda possui traços metafı́sicos. Grandes ideias que vieram
a se tornar cientı́ficas (o atomismo de Demócrito, ou mesmo a filosofia natural de Newton, por exemplo), em sua
formulação inicial eram inteira (ou parcialmente) metafı́sicas. Não é de se espantar que possam haver deduções
desse tipo; o objetivo de todo cientista, porém, é excluir completamente esses vestı́gios metafı́sicos de seu
sistema.

26Essa exigência também não é suficiente. Pode-se contorná-la com duas manobras que devem ser proibidas:
1) a modificação dos elementos da classe dos falseadores. Por meio dessa modificação, facilmente podemos
salvar uma teoria que foi falseada. E 2) a inclusão de sentenças existenciais na classe dos falseadores. É
exigido apenas que existam elementos na classe, mas não são especificados quais elementos são permitidos.
Caso sentenças existenciais (que na maior parte dos casos nem mesmo falam sobre o mundo) sejam incluı́das,
nenhum teoria poderia ser falseada. Popper parece não ter percebido ambos os pontos, o que pode vir a causar
problemas. Para mais informações, Cf. GARCIA, 2006, p. 78, n. 29.

27Nem mesmo se tais sentenças são verdadeiras, mas apenas se uma determinada sentença é compatı́vel
com o conjunto de sentenças básicas escolhido.



2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório 23

cientı́fica como uma proibição: ela proı́be algo de acontecer (por isso também são chamadas

de leis). Logo, teorias só dizem algo sobre seus potenciais falseadores.

A definição do caráter de um sistema falseável foi dada. Importante lembrar,

porém, que classificar um sistema empı́rico não significa assumir que esse sistema já te-

nha sido efetivamente falseado. Então pode-se partir o conceito de falseabilidade em dois:

a propriedade lógica e o ato epistemológico. Como propriedade lógica não são necessárias

novas explicações, visto que já foi definido como uma teoria deve ser construı́da de modo

a ser considerada uma teoria empı́rica. Tendo isso em conta, precisa-se de certas regras

para regular como a falsificação (o ato epistemológico) efetiva acontece. A falsificação é um

ato que envolve operações metodológicas e pressupõe observações e a tomada de uma de-

cisão por parte daquele que pretende falsear um sistema. “A falsificação ocorreu se tivermos

aceitado sentenças básicas observacionais que contraditam a teoria” (GARCIA, 2006, p. 46).

Contudo, uma única observação não é suficiente: precisamos descobrir um efeito capaz de

ser reproduzido que falseie a teoria, um efeito por sua vez também empı́rico (e, portanto, ca-

paz de ser posteriormente falseado). Essa sentença básica tem um duplo papel num caso

de falsificação. Pode-se dizer que em cada caso de falsificação ocorre também um caso

de corroboração, embora com relação a conjuntos de sentenças diferentes. Quando uma

hipótese é falseada por uma sentença, dizemos que essa sentença falseou o sistema teórico

em questão; contudo, essa mesma sentença falseadora foi corroborada, mas com relação ao

conjunto de todas as sentenças básicas cientı́ficas.

Até agora ainda não foi claramente definido o quê uma teoria cientı́fica proı́be.

Por isso, Popper propõe a inserção de dois novos termos na discussão: ocorrência e evento.

Alguns buscaram eliminar tais termos do assunto pois os consideravam termos psicológicos,

preferindo em seu lugar falar de sentenças. Contudo, é mais claramente percebido qual a

relação entre uma hipótese falseadora e uma teoria se utilizamos tais termos.

Uma sentença básica descreve uma ocorrência, que pode ou não ser proibida por

uma teoria. Logo, duas sentenças que descrevem a mesma ocorrência são logicamente equi-

valentes. “Digamos que pk é uma proposição singular. Então chamamos a classe de todas as

proposições equivalente a pk de ocorrência Pk” (LScD, § 23, p. 69, parênteses suprimidos).

Imaginemos uma sentença “em Fortaleza faz 30°C”. Podemos dizer “em Fortaleza, às 16:50

do dia 13 de agosto de 2010, faz 30°C”, e essa sentença equivale à classe de sentenças Pk

e a todas as sentenças que pertencem a ela. Generalizando mais, podemos excluir todas

a referências a nomes individuais e/ou coordenadas e obteremos um evento que “denota o

que é tı́pico ou universal a respeito de uma ocorrência, ou o quê numa ocorrência pode ser

descrito sem o auxı́lio de nomes universais” (LScD, § 23, p. 69, grifo do autor) Portanto, todas

as ocorrências Pa, Pb, Pc... pertencem ao evento P (no caso, fazer 30°C). Uma teoria, então,

caso seja falseável, deve proibir não apenas uma ocorrência, mas um evento28. Existe uma

28Garcia (2006, p. 48) afirma que a inserção desses conceitos imuniza a falseabilidade de muitas das crı́ticas



2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório 24

relação aqui entre sentenças que descrevem uma ocorrência e as sentenças que descrevem

um evento. Enquanto as sentenças que descrevem uma ocorrência são equivalentes, pode-

mos chamar as sentenças que descrevem um evento homotı́picas29. Pode-se perceber que

uma teoria, caso seja falseável, possui um número ilimitado de sentenças básicas em sua

classe de potenciais falseadores, já que, ao proibir um evento, proı́be todas as ocorrências

desse evento com relação a quaisquer coordenadas testadas (incluindo as que foram ou as

que podem ser).

Popper considera que uma teoria fala apenas sobre seus potencias falseadores,

nunca sobre o que ela permite. O exame da noção de falseabilidade nos permitiu compreen-

der melhor esse ponto, pois vimos que uma teoria T2, com um maior grau de falseabilidade

que uma teoria T1, fala mais sobre o mundo por proibir mais eventos (ela tem um maior

conteúdo empı́rico). Contudo, é impossı́vel estimar com precisão um valor para o grau de fal-

seabilidade. Poderia ser feita uma tentativa apenas se duas teorias fossem rivais, ou falassem

sobre o mesmo aspecto da realidade. Como geralmente isso não acontece, ficamos sem um

modo preciso de fazer o cálculo. Pode-se, contudo, imaginar um diagrama que nos permite

comparar teorias de acordo com seu grau de falseabilidade. Antes de explanar como essa

comparação pode ser feita, precisamos de algumas definições:

1. Se duas sentenças incluı́das em teorias concorrentes, onde uma tem um grau de false-

abilidade maior que a outra (fala mais sobre o mundo que a outra, ou é melhor testável

que a outra), dizemos que: Fsb(x)> Fsb(y). Caso uma delas esteja inteiramente incluı́da

na outra (Y ⊂ X), dizemos que Y é uma subclasse de X.

2. Caso duas sentenças tenham o mesmo grau de falseabilidade são idênticas; desse

modo Fsb(x) = Fsb(y)

3. No caso de sentenças que não sejam rivais, ou seja, expliquem parcelas diferentes do

mundo empı́rico, representa-mo-nas como (Fsb(x) || Fsb(y))30.

Algumas conclusões podem ser tiradas a partir dessas definições. Caso (1) acon-

teça, é obrigatório que exista uma classe complementar com algum elemento. Se isso ocorrer

e uma das sentenças for uma sentença universal, essa classe complementar é infinita. Teorias

tautológicas e metafı́sicas são idênticas, pois ambas não tem potenciais falseadores. Como

as duas são vazias, ambas podem ser tratadas como idênticas (e, portanto, sendo um caso

especı́fico de (2)). Podemos dizer, então, que Fsb(t) = Fsb(m) = 0, diferentemente de qualquer

teoria empı́rica, que obedece à fórmula Fsb(e) > 0. Já com sentenças contraditórias ocorre

levantadas pelos convencionalistas, que já que exclui qualquer traço subjetivo que poderia surgir no processo
de falseamento de uma teoria.

29Ou seja, sentenças logicamente equivalentes que descrevem o mesmo evento (em relação às mesmas
coordenadas).

30Cf. LScD, § 33.



2.2 A Falseabilidade como Critério Demarcatório 25

o oposto das metafı́sicas e tautológicas. Pode-se dizer que uma teoria desse tipo tem todos

as sentenças possı́veis em sua classe de potenciais falseadores. Ou seja, qualquer evento a

falsearia. Se arbitrariamente definimos uma teoria contraditória pelo número 1, então pode-

mos representar o grau de falseabilidade de uma teoria empı́rica por 1 > Fsb(e) > 0, onde 1

representa as teorias contraditórias, Fs(e) as teorias empı́ricas e 0 as teorias metafı́sicas e

tautológicas31.

A figura abaixo mostra como essas relações entre graus de falseabilidade podem

ser exemplificadas.

Figura 2.1.: Comparação entre graus de falseabilidade

T1

T2

T3

T4

T5

T1 é uma subclasse de T2. Se T1 é falseada, T2 automaticamente o será; contudo,

caso T2 seja falseada, T1 ainda pode continuar válida. O segundo caso é o mais comum,

já que T2, por proibir mais que T1, tem um maior número de enunciados que podem ser

falseados. O mesmo acontece com T3, T4, e T5. O falseamento de T3 ou T4 automaticamente

falsearia T5 , pois T3, T4 são suas subclasses . Porém, caso T5 seja falseada, T3 e T4 podem

continuar válidas. Daı́ não podermos afirmar que em todos os casos de falseamento de

uma classe todas as suas subclasses sejam imediatamente falseadas, já que isso não ocorre

necessariamente. Poderı́amos dizer, então, que T2 > T1
32, que T5 > T4 e que T5 > T3

33.

31Embora Popper clarifique consideravelmente em escritos posteriores o que deve ser considerado quando
se compara graus de falseabilidade de teorias, continua a sustentar que teorias contraditórias tem o grau de
falseabilidade máximo. Duas são as formas de conteúdo possı́vel de uma sentença: o conteúdo lógico (o que
Tarski chama de classe consequente) e o conteúdo informativo (ou empı́rico). Apesar de ser dito que teorias
contraditórias proı́bem todos os eventos, por isso seriam falseadas em qualquer ocasião, elas não podem ser
falseadas: sua classe consequente é infinita, já que é possı́vel deduzir qualquer sentença, mas seu conteúdo
empı́rico é vazio, pois não proı́bem nada (o que seria exigido para uma teoria ser considerada empı́rica). Cf.
LScD, § 35; UQ, cap. 7 e notas 15 e 16; Tarski (1995), cap. 4.

32Dizer que T2 > T1 significa que o conteúdo empı́rico de T2 é maior que o de T1.
33Apesar de úteis, essas comparações necessariamente precisam conter um elemento extra-lógico.

Sentenças como “todos os cachorros pesam mais que 30 kg”, ou “todos os cachorros pesam menos que 25
kg” são bons exemplos, “for it can be shown that the metric of content or falsifiability would have to be a func-



2.3 A Corroboração de Teorias 26

Entre T3 e T4 ocorreria algo diferente. Pode-se dizer que uma determinada porção

do conteúdo de ambas é comum, mas o falseamento de uma delas, embora falseasse uma

certa área da outra, não a falsearia completamente.

T2 e T5 são independentes. O falseamento de uma delas não forçaria nenhuma

modificação na outra. No caso, ou ambas são rivais (teorias concorrentes que procuram

explicar os mesmos fenômenos) ou falam sobre áreas distintas do mundo. A comparação

entre ambas seria dificultada por esse fato.

A comparação entre graus de falseabilidade serve como uma ponte para o desen-

volvimento de ideias posteriores por Popper. Entre as principais, podemos citar suas noções

de probabilidade e corroboração. Segundo Popper, quanto mais falseável uma teoria, menos

provável ela é, pois “a probabilidade lógica de uma sentença é complementar34 ao seu grau

de falseabilidade: aumenta com um grau decrescente de falseabilidade” (LScD, § 34, p. 102,

grifo do autor). O que Popper procura mostrar é que quanto maior o conteúdo empı́rico de

uma teoria (quanto mais ela fala do mundo), menor será sua probabilidade por ela ser mais

facilmente falseável (deve-se lembrar que uma teoria fala apenas sobre o que proı́be). Já a

noção de corroboração surge como um ponto de confluência entre ambos os conceitos. Sa-

bemos que a ciência procura falsear teorias, e quanto mais provável isso é, mais facilmente

um teoria será falseada. Mas e quando isso não acontece? Dizemos que ela foi corroborada,

ou seja, que a tentativa de falseamento falhou. Vamos examinar mais detalhadamente esse

conceito tão importante no pensamento popperiano.

2.3 A Corroboração de Teorias

“Nenhum teste de qualquer proposição teórica é final ou conclusivo”, já dissera

Popper, e “a atitude empı́rica ou crı́tica envolve a adesão a certas ‘regras metodológicas’ que

nos mandam aceitar refutações e não evadir crı́ticas” (UQ, pp. 112-3). Contudo, nem sempre

a refutação de uma teoria ocorre. Então, o que deve ser feito no caso de uma teoria não ser

refutada? Aceitá-la como final não é possı́vel, mas podemos tratá-la como corroborada, ou

seja, devemos considerá-la a melhor teoria, ou a que explica mais, no presente momento35.

Popper optou por não discutir o problema da veracidade de teorias na Lógica, e o conceito

de corroboração surge para tentar suprir esse vazio. Mas uma corroboração não significa

tion of the metric of the predicate; and the latter must always contain an arbitrary, or at any rate an extra-logical
element”(LScD, § 34, pp. 101-2, nota *1).

34O conceito de “complementaridade” é baseado na fı́sica quântica e na descoberta da impossibilidade da
medição exata da posição e do momentum de uma partı́cula ao mesmo tempo. Se aumentarmos a severidade
da medição de um desses fatores, negligenciamos o outro. Cf. LScD, Apêndices *xi e *xii.

35Cumpre lembrar que quando uma teoria é falseada ela não é declarada falsa; ela continua a valer nos
mesmos casos em que era válida antes, podendo ser vista como um “caso limitador” de uma nova teoria que
venha a explicar mais no futuro.



2.3 A Corroboração de Teorias 27

considerar uma teoria como verdadeira, já que sabemos que ela sempre pode ser falseada

posteriormente. Tal conceito a ser tratado agora, então, mostra-se essencial à metodologia

popperiana.

Alguns indutivistas36, ao perceber que sua meta de estabelecer sentenças univer-

sais com certeza37 não poderia ser atingida, buscaram meios para contorná-la. Eles argumen-

taram que seria possı́vel atribuir probabilidades a hipóteses, e estas seriam não mais que um

caso especial da probabilidade de um evento. Já que um evento é definido como uma classe

de sentenças singulares, poder-se-ia falar em probabilidade de sentenças. Desse modo, seria

possı́vel dar um tratamento puramente matemático ao problema, pois a probabilidade de uma

sentença qualquer que representa um evento (digamos, quais as chances de chover amanhã)

é facilmente calculável. Por meio da definição dessa probabilidade (com uma margem de erro

tolerável), dois objetivos poderiam ser atingidos: 1) fazer uma escolha de hipóteses baseado

em seus diversos graus de certeza; e 2) dar uma interpretação quantitativa para esses graus.

Se a probabilidade de um evento for expressa na forma:

p(x) =
f

o

(onde x é um evento, f os resultados observados favoráveis, e o todos os resultados observa-

dos), a probabilidade de uma hipótese poderia ser definida como:

p(h) =
c

t

(onde h é uma hipótese, c as instâncias confirmadoras, e t todas as instâncias relacionadas à

hipótese especı́fica). Duas são as preocupações de Popper quanto a essa lógica indutiva. Em

primeiro lugar, novamente aconteceria uma confusão entre questões lógicas e psicológicas.

O meu grau de certeza acerca da veracidade de uma hipótese ou a confiança de que ela

novamente passará em um teste não servem como garantias da capacidade de resistir ao

falseamento. Em seguida, devemos nos perguntar: a identificação da probabilidade de uma

hipótese com a probabilidade de uma sentença é um movimento correto? Examinaremos

agora essas duas crı́ticas mais detalhadamente.

Anteriormente, definimos um evento como uma classe de ocorrências singula-

res38. Segundo os indutivistas, falar em “eventos” ou “sentenças” seria apenas uma questão

de escolha terminológica. Imaginemos uma hipótese qualquer h a qual atribuı́mos uma pro-

babilidade de acordo com a fórmula acima, e uma sequência de sentenças ka. . .kx usada

para determinar a frequência-verdade (truth-frequency). Agora digamos que h é refutada, em

36É importante sempre lembrar que, na sua crı́tica da lógica indutiva, Popper tem como alvo principal Reichen-
bach.

37E o mesmo não pode ser dito a respeito do falseamento? Pode-se dizer que uma teoria foi anteriormente
falseada pelo desconhecimento de uma variável, por exemplo.

38Cf. §2.2.



2.3 A Corroboração de Teorias 28

média, a cada duas sentenças, ou seja, ka=1, kb=0, kc=1. . . (onde 1 significa verdadeiro e 0

falso). Ou seja, assumindo uma sequência desse tipo, terı́amos uma probabilidade máxima de

0,539. “Probabilidade dentro dos limites de uma alternativa pode ser assim interpretada como

a frequência-verdade relativa a sentenças dentro de uma sequência de sentenças (preferivel-

mente a uma frequência relativa a uma propriedade)” (LScD, § 80, p. 253, grifo do autor).

Agora essa sequência será reduzida a apenas uma sentença. Obviamente, só poderão ser

admitidos dois valores (excludentes), 0 ou 1, seja a sentença falsa ou verdadeira. Logo, “a

verdade ou falsidade de uma sentença pode ser vista como um caso limitador da probabi-

lidade; reciprocamente, a probabilidade pode ser considerada como uma generalização do

conceito de verdade” (LScD, § 80, pp. 253-4). Desse modo, mesmo a partir de um método

que trata com uma probabilidade, os indutivistas poderiam assinalar valores de verdade a

uma sentença!

Acima são vistas as três formas que uma probabilidade pode ser assinalada a

uma sequência de sentenças. Se podemos escolher entre várias opções, qual seria a certa?

Se temos mais de uma maneira de responder, Popper nos diz, então corremos o risco de dei-

xar considerações subjetivas entrarem no raciocı́nio, pois “a probabilidade de uma hipótese

dependeria do treinamento e habilidade do cientista em detrimento de resultados objetiva-

mente reproduzı́veis e testáveis” (LScD, § 80, p.256). Também não podemos aceitar, como a

lógica indutiva propõe, que uma hipótese seja entendida como uma sequência de sentenças.

Sentenças básicas não podem ser derivadas de sentenças universais isoladamente, apenas

suas negações podem. Logo, estas últimas não podem ser entendidas como sequências de

sentenças básicas.

Uma outra crı́tica pode ser levantada. Uma ocorrência singular foi chamada de

provável por ser membro de uma sequência de ocorrências com uma determinada probabi-

lidade. Do mesmo modo, alguém poderia propor chamar uma hipótese de provável sendo

ela também parte de uma sequência de hipóteses (lembremos que a probabilidade de uma

hipótese nada mais é do que a probabilidade de um evento, e este, por sua vez, é uma classe

de sentenças). Popper considera isso uma grande falha, pois nunca poderı́amos nem mesmo

falar de uma frequência-verdade numa sequência de hipóteses por nunca podermos esta-

belecer a veracidade (ou falsidade) de uma hipótese definitivamente. Para ele, “o erro mais

comum consiste em acreditar que estimativas hipotéticas de frequências [. . . ] podem, por sua

vez, ser apenas prováveis; noutras palavras, atribuir a uma hipótese de probabilidade alguma

alegada probabilidade da hipótese” (LScD, § 80, p. 259, grifo do autor). Esse engano é mais

comum do que se imagina, mas pode ser facilmente contornado se lembrarmos que hipóteses

39Um caso ainda mais extremo poderia ser proposto. Usando novamente a fórmula

p(h) =
c

t

t pode ser entendido como qualquer instância (falseadora ou indiferente). Como t é um valor infinito, então p(h)
= 0 (ou tendendo a 0).



2.3 A Corroboração de Teorias 29

acerca de probabilidade não são verificáveis nem falseáveis. Não são verificáveis por serem

sentenças universais, e não podem ser falseadas por logicamente não serem contraditadas

por nenhuma sentença. São, conforme Popper (LScD apud Reichenbach, 1930, p.169, grifo

do autor), “completamente indecidı́veis”. A menos que aceitemos regras metodológicas claras

(regras que a lógica indutiva não determina), tais hipóteses devem ser relegadas ao terreno

da metafı́sica.

Popper rejeita essa lógica indutiva e, em seu lugar, propõe um modelo dedutivo

onde as hipóteses não são declaradas verdadeiras (ou falsas), mas apenas corroboradas.

Que formulamos teorias e as testamos já é sabido, mas o que acontece quando nossas ten-

tativas de falseamento não dão certo? “Consideramos uma teoria ‘corroborada’ se ela resistiu

a diversos testes empı́ricos”, Garcia (2006, p. 88) afirma. A corroboração, contudo, não deve

ser entendida como um expediente puramente lógico. Uma teoria ainda não falseada não ad-

quire automaticamente um grau de corroboração positivo, pois até mesmo teorias metafı́sicas

podem ser formuladas de modo a serem compatı́veis com um sistema de sentenças básicas

empı́ricas40. Não sendo uma noção estritamente lógica, o que a corroboração é?

Todo o tempo, diversas teorias são formuladas e buscam explicar determinados

aspectos do mundo fı́sico, e muitas dessas teorias constantemente se chocam. Caso uma

dessas teorias resista aos testes empı́ricos que são a ela propostos, dizemos que essa teoria

foi “corroborada”, ou seja, essa teoria é mais apta que outra que não resistiu aos mesmos

testes. Porém, uma observação é necessária. Não devemos classificar uma teoria como

mais ou menos corroborada pelo número de instâncias nas quais ela foi corroborada, mas

pela severidade dos testes aos quais ela foi submetida. Outrossim mesmo duas teorias

não competidoras podem ter seus graus de corroboração comparados, bastando para isso

que examinemos a severidade dos testes aos quais ambas foram submetidas. Temos duas

hipóteses (doravante hipóteses α e β), a primeira exemplificada pela sentença “todos os cor-

vos são escuros”, e a segunda pela sentença “todos os corvos são pretos”. Mesmo um grande

número de corroborações da hipótese α não dá um grau de corroboração maior que algumas

corroborações da hipótese β. A hipótese β, por ser mais simples41 (todo corvo preto é es-

curo, embora nem todo corvo escuro seja preto) e, portanto, mais falseável, também é mais

facilmente corroborável42. Disso concluı́mos que

não é o número de instâncias corroboradas que determina o grau de corrobo-

40Por exemplo, a conjunção de duas sentenças, uma metafı́sica e uma empı́rica, respectivamente, como
“toda ocorrência tem uma causa” e “uma catástrofe está ocorrendo aqui”, tem como um resultado possı́vel “esta
catástrofe tem uma causa”.

41Popper não define “simplicidade” como o senso comum. O grau de simplicidade de uma teoria é proporcional
ao seu grau de falseabilidade: quanto mais falseável uma teoria, mais simples ela é. Cf. LScD, cap. 7.

42Um alto grau de corroboração não se repete indefinidamente:: “if a theory stands up to many such tests,
then, owing to the incorporation of the results of our tests into our background knowledge, there may be, after
a time, no places left where (in the light of our new background knowledge) counterexamples can with a high
probability be expected to occur. But this means that the degree of severity of our tests declines [. . . ] there is
something like a law of diminishing returns from repeated tests” (CR, p. 325).



2.3 A Corroboração de Teorias 30

ração, mas a severidade dos diversos testes aos quais a hipótese em questão
foi e pode ser sujeita. Mas a severidade dos testes, por sua vez, depende do
grau de testabilidade, e portanto da simplicidade da hipótese: uma hipótese
que é falseável num alto grau, ou a hipótese mais simples, é também a
hipótese mais corroborável. (LScD, § 82, p. 266, grifo do autor).

O último parágrafo trouxe à tona uma comparação interessante que se faz entre a

corroborabilidade e falseabilidade. Hipóteses mais simples, isto é, mais falseáveis, são aque-

las mais corroboráveis, pois sua probabilidade é menor. Então, caso aconteça uma única

instância positiva, ela pode adquirir um grande grau de corroboração. Contudo, uma única

instância negativa é capaz de falsear essa teoria, mesmo que ela tenha sido corroborada an-

teriormente em várias instâncias. Agora compreendemos porque a corroboração não é uma

noção puramente lógica: ela faz parte de um conjunto metodológico, e precisamos aceitar

essa metodologia para que ela funcione totalmente.

Popper assinala os valores 0 e 1 para os casos limite da corroboração, sendo 0

para as tautologias e 1 para sentenças contraditórias43. Toda teoria empı́rica, portanto, deve

ter um grau de corroboração entre esses dois valores. Teorias que se aproximem de 1 são

aquelas mais corroboradas ao mesmo tempo que são as mais potencialmente falseáveis;

logo, sua probabilidade é menor. Assim, as teorias mais “facilmente testáveis” (e mais facil-

mente corroboráveis) são aquelas com o menor grau de corroboração (e maior carga informa-

tiva). Logo, agora se compreende porque não podemos sustentar o estudo de probabilidades

de acordo com a lógica indutiva. De acordo com os indutivistas, deverı́amos buscar teorias al-

tamente prováveis, mesmo que com isso precisássemos sacrificar a carga informativa delas.

No final, terı́amos diversas teorias imensamente prováveis mas que nos diriam pouco sobre

o mundo.

É importante assinalar que a corroboração não é um valor de verdade. Em-

bora num primeiro momento nos pareça interessante utilizar “verdadeiro” e “corroborado”

como sinônimos, esse expediente não leva a resultados satisfatórios. Toda instância de

corroboração é única, e “não é possı́vel afirmar que uma sentença é corroborada sem menci-

onar o sistema de sentenças básicas que sustenta uma dada apreciação e que é aceito numa

época particular” (GARCIA, 2006, p. 90). Caso denominássemos um caso especı́fico de

corroboração como “verdadeiro”, isso significaria dizer que ele seria verdadeiro para qualquer

sistema de sentenças básicas escolhido aleatoriamente44.

43Como visto na nota 31, sentenças contraditórias não são corroboradas por qualquer evento por não terem
conteúdo empı́rico.

44Ao corroborar uma hipótese (ou teoria) especı́fica, essa hipótese é corroborada com relação ao conjunto
de sentenças básicas empı́ricas, isto é, que obedecem aos pressupostos metodológicos que caracterizam a
ciência. Caso optássemos por classificar uma hipótese como “verdadeira”ou “falsa”, essa hipótese poderia ser
considerada verdadeira em relação a qualquer sistema.



2.4 Os 3 Mundos Ontológicos 31

2.4 Os 3 Mundos Ontológicos

Antes de prosseguirmos, é necessária uma pequena digressão para um outro

assunto que se mostrará importantı́ssimo quando analisarmos o papel da racionalidade nas

ciências sociais. Essa matéria versa sobre a teoria ontológica popperiana, também conhecida

como teoria dos 3 mundos. Faremos não mais que uma rápida explicação, já que esse não é

objetivo principal do trabalho.

Antes de mais nada, é notório que Popper se denomina um realista. Niiniluoto

(1999, p. 21), afirma que “como uma tese ontológica, realismo é a doutrina que existe uma

realidade independente da mente”. A mais acabada sumarização da doutrina popperiana se

encontra em seu artigo “On the Theory of Objective Mind” (OK, pp. 106-190), onde Popper

desenvolve sua teoria dos mundos ontológicos. Existiriam 3 mundos distintos (OK, p. 154);

os Mundos 1 e 2 correspondem, respectivamente, aos mundo fı́sico (material, orgânico e

inorgânico) e mental (ou de estados mentais subjetivos), como no clássico dualismo mente-

corpo. Como muitos dos que sustentam o dualismo, ele também não acredita ser o Mundo 2

redutı́vel ao Mundo 1, isto é, o Mundo 2 é um mundo autônomo que não pode ser reduzido

a um estado puramente fı́sico. Popper oscila entre uma posição dualista45, e uma pluralista.

Em sua posição pluralista existiria também um terceiro Mundo, “o mundo dos inteligı́veis, ou

ideias no sentido objetivo” (OK, p. 155, grifo do autor). Nesse mundo seriam incluı́das todas

as nossas criações intelectuais (mitos, teorias cientı́ficas verdadeiras e falsas, obras de arte

etc.).

Para Popper, os habitantes caracterı́sticos desse [terceiro] reino são enti-
dades abstratas como proposições, argumentos, teorias, e número naturais
[. . . ] o Mundo 3 é composto por aquelas entidades abstratas, culturais e soci-
ais, que não são (simplesmente) objetos fı́sicos e processos nem estão ‘nas
nossas cabeças’ (NIINILUOTO, 1999, p. 23).

Os objetos do Mundo 3 são semelhantes às Formas (ou Ideias) platônicas: ambos

são reais, autônomos e ocupam um lugar central na nossa cognição. Todavia, ao contrário

das Formas platônicas, objetos eternos e imutáveis, os objetos do Mundo 3 são criações

teóricas humanas (muitas vezes surgidas sem qualquer intenção) que, depois de geridas,

desenvolvem-se independentemente de nós. Apesar de Popper afirmar que elas podem ser

destruı́das, isso não é completamente verdadeiro: a falta de manifestação de uma ideia nos

Mundos 1 e 2 não significa que ela tenha sido destruı́da, mas sim que ela é desconhecida

por nós. Imaginemos a doutrinas não escritas de Platão, ou os poemas dos pré-socráticos:

sabemos que eles existiram por fontes secundárias, embora não os conheçamos diretamente.

45Em The Self and Its Brain (POPPER; ECCLES, 2003), Popper assume tal posição na discussão do problema
corpo-mente. A análise do método feita aqui baseia-se em opiniões de Popper que vão, quando muito, até o
inı́cio a década de 1970. Seus estudos sobre filosofia da mente só foram feito depois disso, o que nos leva a
uma dúvida: teria ele mudado de posição, ou essa oscilação seria apenas uma falha?



2.4 Os 3 Mundos Ontológicos 32

Caso, algum dia, viesse a ser achado um poema pré-socrático até então desconhecido, pas-

sarı́amos a conhecê-lo. Em nenhum momento a doutrina foi destruı́da, apenas até o presente

momento não existiam meios de tomar conhecimento dela.

O Mundo 3 não deve ser entendido como uma construção etérea ou abstrata.

Assim como os outros dois Mundos, ele é real, podendo afetar e ser afetado pelos outros dois.

Podemos dizer que uma teoria criada no Mundo 3, por modificar estados mentais subjetivos

(presentes no Mundo 2), alteraria o cérebro de um pessoa (um objeto fı́sico, do Mundo 1), mas

mesmo essas instâncias presentes nos Mundos 1 e 2 são apenas aspectos dessa entidade

presente no Mundo 3 e, como tal, não podem ser identificadas com aquele conceito presente

no terceiro Mundo. Então qualquer construção do Mundo 3 pode, mesmo que indiretamente,

alterar o mundo fı́sico. Uma redução de números, conceitos, e afins, a estados puramente

fı́sicos e mentais levaram a conclusões inaceitáveis, o que faz Popper formular sua teoria.

Sua teoria pode ser interpretada, então, como uma alternativa à redução fisicalista do Mundo

3 ao Mundo 1. Pode-se perceber que o conceito de “realidade” assumido por Popper pode

ser tomado como sinônimo de “causalidade”: algo é real se pode interferir causalmente noutro

ser, não importa como. Importante notar que independência ontológica em nenhum momento

se confunde com independência causal, pois posso ser ontologicamente independente de

uma pedra, mesmo que possa interagir causalmente com ela.

Normas e instituições sociais, por fazerem parte do Mundo 3, operam do mesmo

modo. Muitos dos que sustentam que modelos do mundo social são objetos concretos o

fazem por abraçar o essencialismo46. A confusão é, de certo modo, justificável: ao vermos

um “exército”, acreditamos que ele exista. Afinal, pessoas de farda, com uma determinada

função e hierarquia própria, ali se postam como parte dele. O que é concreto, porém, apenas

são essas pessoas que dele fazem parte; o exército é nada mais que um conceito criado por

nós mesmos. Não pesquisamos sobre “o” exército, mas sobre caracterı́sticas (disposta entre

os Mundos 1, 2 e 3).

Um objeto, com suas propriedades fı́sicas e não-fı́sicas, é uma entidade cul-
tural no Mundo 3. Tal entidade tem, por assim dizer, um núcleo material no
Mundo 1 que, enriquecido por meio de relações com entidades dos Mundos
2 e 3, se torna um objeto cultural com algumas propriedades relacionais im-
plicadas. A despeito das suas ‘caracterı́sticas mistas’, podemos distinguir
conceitualmente as frações pertencentes aos Mundos 1 e 3 de entidades
culturais (NIINILUOTO, p. 33).

Diversas interpretações são possı́veis para essa teoria: o materialismo diria que

os Mundos 2 e 3 são “produtos evolucionários” (NIINILUOTO, 1999, p. 24) (ou redutı́veis ao)

do Mundo 1, enquanto um idealista poderia considerar o Mundo 3 como um mundo primário

criado por um ser superior. Popper rejeitaria ambas, já que, para ele, nenhum dos 3 Mundos
46Cf. § 1.1.10 para um melhor entendimento de como Popper compreende o dissı́dio entre o nominalismo e (o

que ele chama) o essencialismo.



2.5 O Aspecto Social da Ciência 33

é “superior” ao outro ontologicamente: os 3 ocupam uma mesma posição; se existe alguma

primazia é apenas temporal (sem dúvida, o Mundo 1 veio a existir primeiro, embora isso não

implique alguma “superioridade” perante os outros dois Mundos47).

2.5 O Aspecto Social da Ciência

Embora a metodologia popperiana seja largamente conhecida, um fator impor-

tantı́ssimo tem sido negligenciado desde a publicação da Lógica. Mesmo depois de suas

obras voltadas para a filosofia social na década de 1940 (incluindo o estrondoso sucesso nos

paı́ses de lı́ngua inglesa de The Open Society and Its Enemies), Popper ainda hoje é visto

quase que exclusivamente como um filósofo das ciências naturais. Nos últimos 40 anos, con-

tudo, diversas novas interpretações clarificaram a concepção implı́cita da ciência como uma

atividade social que Popper articula desde a Lógica, e que foi desenvolvida em suas obras

posteriores. Buscar-se-á agora esclarecer como o método popperiano se articula em sua

dimensão social e seus importantes desdobramentos.

Num primeiro momento, a metodologia proposta por Popper parecia se adequar

ao discurso usualmente proposto da filosofia da ciência acadêmica, pois teria apenas modi-

ficado o papel que a experiência ocupa na ciência: não deverı́amos mais buscar evidências

positivas que confirmassem nossas teorias, mas descobrir razões negativas capazes de re-

futá-las. Popper, contudo, não resume sua metodologia a esse único ponto.

Ele verificou a inadequação de todas as abordagens estritamente filosóficas
aos problemas com os quais ele lidava e veio a perceber que, se pudessem
ser solucionados, seriam solucionados apenas por meio de uma tecnologia
social, por decisões de reforma das instituições (JARVIE, 2007, p.16).

A ciência, antes de mais nada, é uma instituição formada por pessoas trabalhando

em busca de um mesmo fim, uma “cooperação entre pessoas operando num regime de regras

institucionalizadas que administram procedimentos comuns” (JARVIE, 2007, p.17).

Em sessões anteriores, expomos o critério de falseabilidade popperiano e as três

crı́ticas que a ele podem ser dirigidas48. Quanto às duas primeiras nada mais será acrescen-

tado. A terceira, contudo, merece um exame apurado. É fácil, Popper argumenta, evadir-se

de qualquer refutação, bastando para isso não aceitar uma experiência falseadora (ou adicio-

nar uma hipótese ad hoc que exclua a contradição do sistema). Essa manobra, embora não

seja recomendada, é possı́vel; desse modo, qualquer sistema pode ser adaptado de modo a

satisfazer o critério demarcatório aqui proposto. Sua proposta de demarcação, mais que um

47Os objetos dos Mundos 1 e 2 são localizados espacial e temporalmente (tem um inı́cio e fim determinados);
já os dos Mundo 3 são localizados apenas temporalmente: “[World 3] entities have a beginning in time [...] but
they are not located in space” (NIINILUOTO, 1999, p. 24).

48Cf. §2.2, p.21.



2.5 O Aspecto Social da Ciência 34

expediente lógico, é uma escolha metodológica: devemos evitar qualquer ação que resgate

hipóteses falseadas49.

Nesse ponto reside a objetividade da ciência, sua tradição crı́tica. Antes de de-

pender apenas da objetividade do pesquisador – nesse caso, a tarefa dele seria reduzida

quase que completamente à análise de um discurso, e não mais a discussão de conteúdos

–, devemos ter em mente que esse pesquisador é humano, e como tal tem seus valores e

opiniões pessoais, sendo impossı́vel retirá-los; isso seria privá-lo de sua humanidade. Mas

é necessário haver a distinção entre valores pessoais e extracientı́ficos e valores puramente

cientı́ficos, pois apenas os últimos são alvo da ciência.

A objetividade da ciência não é um assunto individual dos diferentes cientis-
tas, mas um assunto social de sua crı́tica mútua, da amistosa/hostil divisão
de trabalho dos cientistas, de sua cooperação e também de sua competição.
Ela, portanto, depende em parte de toda uma série de circunstâncias sociais
e polı́ticas que possibilitem essa crı́tica (ISBW, p. 103).

Ainda assim, a proposta de Popper não deve ser entendida como convenciona-

lismo no sentido tradicional da palavra. Não se deve determinar o valor de uma teoria pelo

seu valor, a sua utilidade, ou qualquer outro critério que venha a ser proposto. Pelo contrário:

Popper “sugere a convenção de evitar atribuir valores de verdade por meio de convenções”

(JARVIE, 2007, p. 18, grifo do autor). A convenção proposta aqui diz respeito apenas aos

métodos a serem utilizados. Fica mais claro agora o distanciamento do naturalismo, tão co-

mum no Cı́rculo de Viena, por parte de Popper. O critério de demarcação da ciência se

encontra obrigatoriamente fora dela.

Outrossim Popper poderia ser classificado como um convencionalista metodológico,

pois ao propor seu critério demarcatório, tem consciência que sua resolução só pode ser

alcançada adequadamente por meio de um acordo entre as partes praticantes da ciência,

numa forma de “acordo institucional”.

A teoria do método, na medida que avança além da pura análise lógica das
relações entre sentenças cientı́ficas, interessa-se pela escolha dos métodos
– com decisões sobre o modo pelo qual sentenças cientı́ficas devem ser
tratadas (LScD, p. 27, grifo do autor).

49Isso muitas vezes não acontece na prática. A descoberta de Netuno (BAMFORD, 1996) é um exemplo: ao
se examinar a órbita de Urano, foi notado que existia um desvio não previsto. Alguma hipóteses foram previstas,
como, por exemplo, o erro no cálculo de alguma das variáveis de Netuno (massa, velocidade angular, etc),
existência de outro planeta entre Urano e Saturno, dentre outras. A hipótese mais plausı́vel era a existência
de outro corpo celeste numa órbita maior que Urano. Cálculos foram feitos para determinar a provável posição
desse corpo e, mais tarde, observações comprovaram que existia um novo planeta causador da perturbação na
órbita de Urano. Ou seja, o erro não era causado pela teoria, mas pela falta de algumas variáveis no cálculo
original. Se os cientistas se comportassem exatamente como proposto por Popper, a fı́sica newtoniana teria sido
simplesmente rejeitada.



2.5 O Aspecto Social da Ciência 35

O problema da demarcação é social, portanto sua solução também deve ser so-

cial. Apenas por meio dessa convenção proposta uma instituição social pode se formar de

modo a dirigir as ações daqueles imbuı́dos da atividade cientı́fica.

Esse ideal nunca ficou num primeiro plano na obra de Popper, e o porquê pro-

vavelmente nunca saberemos; como essas instituições cientı́ficas se formam ou qual sua

estrutura interna tampouco. O que pode ser percebido com clareza é que encontra-se aqui o

inı́cio da formulação do que viria a ser seu método de engenharia social gradual, a ser tratado

com mais detalhes posteriormente. Antes de ser um conjunto de enunciados (como susten-

tam os positivistas), a ciência é um conjunto de atividades cujo objetivo é produzir enunciados

que, se forem submetidos a essa crı́tica mútua e constante, permitirão pequenos avanços no

nosso conhecimento.



36

3 Uma Definição do Historicismo

Após as definições iniciais da metodologia popperiana, avançamos um passo e

começamos a definir o historicismo. Mas como Popper entende o historicismo? Em resumo, é

o método que entende ser a tarefa das ciências sociais a previsão histórica. Segundo Popper,

os principais adeptos dessa doutrina seriam Hegel, Mill e Marx. Buscaremos explicitar no pre-

sente capı́tulo as duas variantes possı́veis de tal método, antinaturalı́stica e pró-naturalı́stica,

que entendem, respectivamente, ser o método social diferente e similar ao da ciência natural.

Antes de iniciarmos, duas observações são ainda necessárias. Primeiro, cumpre notar que a

divisão é feita com fins didáticos; certamente nenhum autor estudado por Popper se enqua-

dra inteiramente numa das citadas categorias, mas sim faz uma amálgama de ambas, embora

sempre haja um pendor para uma das duas variantes, o que o define. Por fim, deve-se lem-

brar que a exposição feita neste capı́tulo pretende expor o historicismo como um historicista

o faria. Embora tenha esse objetivo, devemos lembrar que a exposição é feita por Popper;

portanto, devemos esperar que a doutrina seja formulada como Popper a entende.

3.1 Historicismo Antinaturalı́stico

A variante mais comum do historicismo é a antinaturalı́stica, que basicamente

afirma serem os métodos das ciências naturais inaplicáveis às ciências sociais. Segundo tal

doutrina, existem leis sociais1 que, ao contrário das leis fı́sicas, válidas em qualquer tempo e

lugar, diferem em cada perı́odo histórico. Por esse motivo, regularidades sociais são mutáveis:

elas dependem de uma particular situação sociocultural. Portanto, os métodos da fı́sica são

inúteis no estudo da sociedade, em especial nos seguintes pontos, tratados a seguir: a

generalização, o experimento, a complexidade dos fenômenos sociais (segundo os histori-

cistas, claramente mais complexos que os fı́sicos), as dificuldades de previsão, e o que seria

o principal ponto do método das ciências sociais, o chamado essencialismo metodológico.

Vamos então examinar em detalhes cada um desses tópicos

1Embora afirme que tais leis existem, Popper dá poucos exemplos de como seria uma lei social (PH, pp.
56-7).



3.1 Historicismo Antinaturalı́stico 37

3.1.1 Generalização

A generalização nas ciências fı́sicas se baseia na uniformidade da natureza. O

método cientı́fico, indutivo, assume que as regularidades observáveis manter-se-ão, indepen-

dente de qualquer mudança local ou temporal. “O historicismo insiste que este princı́pio é

necessariamente inútil na sociologia. Circunstâncias similares surgem apenas dentro de um

perı́odo histórico singular” (PH, p. 5). Exceto por regularidades triviais, nenhuma lei geral

pode descrever uma uniformidade duradoura no âmbito social. “Um método que ignora essa

limitação [. . . ] implicitamente assume que as regularidades em questão são perpétuas [. . . ]

[esta] visão metodológica ingênua [. . . ] produzirá uma teoria social ilusória, falsa e perigosa”

(PH, p. 5).

Além de ingênuo, tal método traz consigo duas razões apologéticas implı́citas,

pois: 1) obrigaria a aceitação de fatos indesejáveis; e 2) produziria um sentimento de inevita-

bilidade. As duas respostas se complementam: somos impelidos a aceitar tais regularidades

porque que elas são inevitáveis, e, se são inevitáveis não somos capazes de controlá-las,

restando a nós somente aceitá-las. Um método naturalı́stico, portanto, seria de certo modo

excessivamente “conservador“ (para não defini-lo como fatalista).

Entretanto, as regularidades sociais são mutáveis, afirma o historicista, e sua

mudança é provocada pela atividade humana. “Por consequência as coisas podem ser me-

lhoradas ou pioradas: a reforma ativa não precisa ser fútil” (PH, p. 6). Essa tendência ao

ativismo (exposta com mais zelo adiante) é uma marca constante (embora não obrigatória)

do pensamento historicista.

3.1.2 Experimento

A possibilidade da generalização torna aplicáveis nas ciências naturais os experi-

mentos. Diferentemente das ciências sociais, a fı́sica pode, por meio do isolamento artificial,

atingir condições similares (e, consequentemente, efeitos similares). Nas ciências sociais isso

não é possı́vel e, mesmo que fosse, seus experimentos teriam um alcance bastante reduzido,

pois condições similares só podem se repetir num mesmo perı́odo histórico. O objeto de es-

tudo das ciências sociais está em constante modificação, e um experimento não conseguiria

capturar esse dinamismo intrı́nseco. Assim, “Robinson Crusoé e sua isolada economia indivi-

dual jamais podem ser um modelo suscetı́vel de avaliação de uma economia cujos problemas

surgem precisamente da interação econômica de indivı́duos e grupos” (PH, p. 7).

Ainda existe, porém, um certo tipo de experimento nas ciências sociais. Nas

ciências naturais, os experimentos são usados para aumentar nosso conhecimento acerca

de determinados fatos do mundo fı́sico; “experimentos de larga escala na sociologia de modo

algum são experimentos como os experimentos fı́sicos. Eles não são produzidos para au-



3.1 Historicismo Antinaturalı́stico 38

mentar nosso conhecimento enquanto tal, mas para atingir sucesso polı́tico” (PH, p. 7). Essa

busca pelo sucesso polı́tico pode alterar as condições da sociedade (para pior ou melhor).

A ideia de que as ciências sociais devem ser uma ciência prática, voltada para a mundança

do ambiente social, é matéria constante no pensamento historicista2. Logo, um experimento

social nunca pode ser repetido nas mesmas circunstâncias exatas, já que a primeira tentativa

modificou as diversas condições presentes. Outrossim todo experimento é, de certa forma,

novo.

3.1.3 Novidade

Essa impossibilidade de repetir um experimento torna as ciências sociais singula-

res. Na fı́sica não se pode falar de um experimento completamente novo. Pode-se analisar,

por exemplo, uma nova máquina como a recombinação de fatores conhecidos anteriormente,

mas nunca como algo inteiramente novo. Na ciência social, pelo contrário, todo experimento

é realmente algo novo, mesmo que numa ı́nfima parte, devido a influência do primeiro experi-

mento sobre o segundo. “Como um organismo, a sociedade possui uma forma de memória,

que nós geralmente denominamos sua história” (PH, p. 8).

Ou seja, a cada pequeno desenvolvimento histórico a sociedade aprende, e, por

tal motivo, é condicionada pelo passado. Caso isso não acontecesse, fatores psicológicos

importantes da vida social como sentimentos e relações interpessoais não teriam valor algum.

Eventos de caráter intrinsecamente novo (embora ainda parecidos com eventos anteriores)

estão sempre emergindo. Mesmo a manutenção de fatores idênticos entre dois eventos não

produzirá o mesmo resultado caso eles sejam combinados de formas diferentes. Como a

história nunca se repete, podemos ter a certeza de que novos perı́odos (ou estágios) da

história sempre surgirão.

Esta é uma caracterı́stica única do desenvolvimento social. “Mesmo que os méto-

dos comuns da fı́sica fossem aplicáveis à sociedade, eles nunca poderiam ser aplicados a

respeito das suas importantes caracterı́sticas: sua divisão em perı́odos e o surgimento da no-

vidade” (PH, p. 9, grifos do autor). Ao perceber isso, o cientista social deve abandonar a ideia

da utilização dos métodos da fı́sica e buscar compreender os eventos sociais, suas causas

e seus efeitos, de forma intuitiva, para só então poder explicá-los. Há ainda mais um porém

quanto à compreensão intuitiva: por mais semelhantes que dois ou mais eventos sejam, pode

nunca ser possı́vel formular regras gerais (nos moldes das leis fı́sicas) que expliquem todos

os eventos de um mesmo tipo, e nem mesmo saber se determinados eventos que emergiram

numa particular situação histórica virão a emergir novamente no futuro.

2Popper também compartilha dessa ideia e a sustenta em diversos momentos, embora por razões diferentes
dos historicistas. Cf. PH, pp. 59-60.



3.1 Historicismo Antinaturalı́stico 39

3.1.4 Complexidade

Pode-se perceber toda a complexidade da metodologia social aqui envolvida, mas

outros aspectos ainda merecem uma formulação mais detalhada3. Na fı́sica é possı́vel sim-

plificar artificialmente o objeto, algo impensável na ciência social. Essa impossibilidade ainda

gera um novo problema, pois a sociologia pressupõe a psicologia, que, por sua vez, pressupõe

a biologia e, se continuarmos essa redução chegaremos novamente à fı́sica. A existência de

tal hierarquia mostra a quantidade absurda de fatores envolvidos num evento social, e seu

simples exame nos aponta a dificuldade de encontrar, se é que existe, qualquer regularidade

persistente na ciência social. Desse modo, já que podemos nunca encontrá-las, devemos

assumir que tais regularidades são inexistentes.

3.1.5 Inexatidão da Previsão

Esses motivos, afirmam o historicista, tornam a previsão extremamente difı́cil nas

ciências sociais4. Não apenas a complexidade do mundo social, mas a particular forma de

interação entre o evento previsto e a previsão criam esta dificuldade quase que intransponı́vel.

Historicistas sustentam que este problema ocupa um lugar central em sua metodologia, a

ponto de por em risco a objetividade de toda a ciência social.

O nome sugerido para a particularidade aqui tratada é Efeito Édipo5. Édipo, na

mitologia grega, matou o pai que nunca havia conhecido como resultado de uma profecia

que fez com que seu pai o abandonasse logo após o nascimento. Este exemplo ilustra como

o conhecimento de uma determinada informação pode alterar o resultado de um aconteci-

mento futuro, evitando (ou forçando) seu acontecimento6. Em algumas das ciências sociais

(podemos citar especialmente a economia) são abundantes exemplos desse tipo. Devido a

presença de tal fator, o historicismo argumenta, previsões exatas e detalhadas como as das

ciências naturais são impossı́veis de se obter, o que inclusive põe em risco a objetividade

cientı́fica.
3Além dos pontos aqui explanados, Popper ainda cita o papel de personalidades únicas na história (como

grande estadistas, ou grandes cientistas, pessoas cujas ações influenciam diretamente o desenvolvimento da
sociedade), embora não o desenvolva. Cf. PH, p. 10.

4A vertente naturalı́stica, contudo, não compartilha dessa opinião, embora a previsão que advogue, mais
próxima da profecia histórica, não seja o ideal da previsão cientı́fica.

5Veblen (1994) já havia proposto algo parecido. Segundo Veblen, existiriam bens (por exemplo, vinhos caros)
cujo preço aumenta a preferência das pessoas em comprá-los, pois são vistos como produtos “exclusivos”, e um
simples aumento de preço num bem automaticamente aumentaria essa preferência.

6Merton (1971, p. 765) chamou esses fenômenos de profecias suicidas e profecias que se auto-realizam. Cf.
Oliva, 2005, pp. 36-7.



3.1 Historicismo Antinaturalı́stico 40

3.1.6 Objetividade e Valoração

Mas discorramos um pouco mais acerca da objetividade da ciência. Vê-se que a

peculiar interação entre observador e objeto observado exerce um papel mais importante na

ciência social que na natural (onde também encontramos casos dessa interação, embora usu-

almente não alterem o resultado). Em nenhum outro tipo de ciência, porém, essa influência é

tão destacada a ponto de influenciar totalmente os resultados de uma predição.

O conhecimento das diversas tendências presentes na sociedade pode influen-

ciar o cientista das mais diversas maneiras. “A previsão é um acontecimento social que pode

interagir com outros acontecimentos sociais” (PH, p. 13), inclusive com aquele que deveria

prever. Ao fazer uma previsão, o cientista pode forçar seu acontecimento, e ao não fazê-la

pode impedir que aconteça (e aqui se incluem todos os resultados entre esses dois extre-

mos). “O cientista social pode empenhar-se em descobrir a verdade mas, ao mesmo tempo,

ele é obrigado a sempre exercer uma influência limitada nessa sociedade. O fato de seus

pronunciamentos exercerem uma influência destroi sua objetividade ” (PH, p. 14, grifo do au-

tor). Esse “poder de manipulação” do cientista social é único, impensável numa análise de

uma ciência natural, que trabalha com fatos independentes de uma determinada orientação

polı́tica ou social7.

Pode-se esperar encontrar tantas tendências na ciência quanto encontradas na

vida social. Essa constatação leva ao fato de que sempre é esperado que um novo perı́odo

social seja acompanhado por uma nova tendência, especı́fica daquele perı́odo, de tal forma

que “a ciência social pode assim funcionar como um obstetra, ajudando a fazer surgir novos

perı́odos históricos; entretanto, nas mãos de interesses conservadores, poderá igualmente

servir para retardar situações sociais que estejam por ocorrer” (PH, p. 14).

3.1.7 Holismo

A constatação da presença de diversas tendências na vida social e de relações

do mais diversos tipos que podem ocorrer entre tais tendências (e entre as pessoas que as

sustentam) nos conduz ao próximo ponto. Segundo o historicismo, o modelo a ser buscado

nas ciências sociais é holista, não atomista. Ao contrário da ciência natural, onde novas

estruturas são criadas apenas por meio da recombinação de fatores antigos, um grupo so-

cial é mais que a mera soma de suas partes (aqui incluem-se também as relações entre os

membros que fazem parte de um determinado grupo). “Um grupo fundado por A e B terá

caracterı́sticas básicas diferentes de um grupo que composto pelos mesmos membros, mas

7Popper é deveras ingênuo ao pensar que a ciência natural não trabalha levando em consideração o po-
sicionamento polı́tico e social do cientista (ou, como é mais habitual hoje, do financiador da pesquisa). Isso
influencia, e muito, a direção que o estudo toma.



3.1 Historicismo Antinaturalı́stico 41

fundado por B e C [. . . ] um grupo tem uma história própria, e sua estrutura depende em

grande amplitude dessa história” (PH, p. 15, grifos do autor). Mesmo que todos os membros

originais de um grupo sejam substituı́dos ele pode manter suas caracterı́sticas. Mas, caso

esses novos membros houvessem fundado um grupo novo, esse grupo poderia ter carac-

terı́sticas completamente diferentes, embora ainda fosse constituı́do pelas mesmas pessoas.

Estudar a história de um grupo é uma necessidade se queremos compreender seu

estado atual e, possivelmente, prever seu desenvolvimento futuro. Essa particularidade do

método das ciências sociais nos ajuda a entender a diferença entre os métodos das ciências

social e natural. “Se estruturas sociais em geral não podem ser explicados como associações

das partes de seus membros [como as estruturas das ciências naturais podem], então cla-

ramente deve ser impossı́vel explicar novas estruturas por tal método” (PH, p. 16, grifos do

autor). Pode-se perceber uma semelhança entre o historicismo e a teoria das estruturas so-

ciais orgânicas (ou biológicas), que estuda grupos sociais de modo análogo a organismos

vivos. “Os argumentos holistas do historicismo são desse modo adequados a acentuar a si-

milaridade entre grupos sociais e organismos, conquanto não são necessariamente levados

a aceitar a teoria biológica das estruturas sociais” (PH, p. 16). Embora não seja ponto de

comum acordo entre todos os historicistas, o holismo facilita a explicação de como alguns

acreditam num espı́rito de grupo como um mantenedor das tradições do grupo (algo que

só pode ser analisado de forma holista, por meio do estudo da história e dos membros de

determinado grupo).

3.1.8 Compreensão Intuitiva

Percebe-se pelo exame das caracterı́sticas metodológicas já mostradas que o his-

toricismo exige um método capaz de compreender intuitivamente a história e os fenômenos

sociais. Logo, os métodos das ciências social e natural não devem ser apenas diferentes,

mas opostos.

A fı́sica visa uma explicação causal; a sociologia, um entendimento de propó-
sitos e significados. Na fı́sica, eventos são rigorosamente e quantitativa-
mente explicados com a ajuda de fórmulas matemáticas; a sociologia tenta
entender o desenvolvimento histórico em termos qualitativos [. . . ] Por esse
motivo a fı́sica opera com generalizações indutivas, ao passo que a sociolo-
gia pode trabalhar apenas com a ajuda da compreensão de conceitos. (PH,
p. 18)

São três as variantes da doutrina da compreensão intuitiva. A primeira afirma ser

necessária a análise das forças que causaram um evento, ou seja, sua gênese. A sociologia

deve ser a “reconstrução criativa de atividades, racionais ou irracionais, dirigida em direção

a certos fins” (PH, p.18). A segunda variante vai além: mais do que essa reconstrução é



3.1 Historicismo Antinaturalı́stico 42

necessária. A sociologia deve buscar entender o significado do evento em questão, seu pa-

pel na teia de conhecimentos e como ele opera no conjunto dos demais eventos, seu valor

situacional.

Já a terceira é a mais abrangente das três. Englobando as duas anteriores, afirma

ser “necessário analisar objetivamente as direções e tendências históricas subjacentes [. . . ]

predominantes no perı́odo histórico em questão, e analisar as contribuições do evento em

questão para o processo histórico” (PH, pp. 19-20). Essa variante sugere que façamos a

inferência por analogia entre perı́odos diferentes: embora a história nunca se repita e dois

eventos nunca sejam exatamente iguais, as semelhanças entre eles podem nos auxiliar na

compreensão de eventos atuais a partir do seu estudo histórico para, talvez, facilitar o enten-

dimento da situação atual e do seu futuro desenvolvimento.

Agora podemos perceber o motivo do método das ciências sociais ser holista

por natureza. Um evento não deve ser analisado isoladamente, mas fazendo parte de um

todo que contém não apenas os demais eventos contemporâneos, mas o todo da história

com seus sucessivos desenvolvimentos. O entendimento intuitivo não reafirma apenas o

holismo, mas também a ideia da novidade dos acontecimentos pois, por sua natureza, um

evento inteiramente novo não pode ser causalmente explicado, mas somente intuitivamente

compreendido.

3.1.9 Métodos Quantitativos

As conclusões extraı́das da seção anterior permitem apontar outra diferença do

método das ciências sociais. Na fı́sica, por exemplo, um evento é explicado rigorosamente

por meio de fórmulas matemáticas. A sociologia, ao contrário, busca explicar qualitativamente

seus eventos. Mas como é possı́vel uma explanação quantitativa ser rejeitada, poderia per-

guntar alguém, se vemos cada vez mais a presença de elementos da matemática, como o

uso da estatı́stica, sendo utilizados com sucesso nas ciências sociais?

O historicista pode responder essa objeção. Tal constatação é válida, ele diria,

mas ainda existe um enorme abismo entre o método estatı́stico utilizado nas ciências sociais

e uma lei fı́sica quantitativamente formulada. E mais, “as ciências sociais não conhecem

algo possı́vel de ser comparado às leis matematicamente formuladas da fı́sica” (PH, p. 22,

grifo do autor). Ao formular uma lei fı́sica, o cientista interpreta quantitativamente certos

fatores presentes no mundo e estabelece relações entre eles, ou seja, prevê que na variação

de um fator um segundo fator irá variar de maneira previamente determinada. Para isso é

necessária a tradução de todos esses fatores em quantidades capazes de serem medidas. Na

ciência social é impossı́vel fazer tal tradução. Seria necessário distinguir cada fator, examiná-

lo isoladamente, e determinar, por exemplo: se o fator A varia na proporção x, o fator B irá



3.1 Historicismo Antinaturalı́stico 43

variar na proporção 2x. Um entendimento tão exato é inalcançavel para as ciências sociais.

3.1.10 Essencialismo e Nominalismo

Um problema essencialmente metafı́sico, aqui reescrito de forma a tornar-se um

problema metodológico, ocupa um lugar de destaque entre aqueles argumentos utilizados

para dar suporte ao historicismo: o problema dos universais8. Dar-se-á uma pequena explica-

ção acerca do problema para, então, apresentá-lo em sua nova versão.

Sabemos que a ciência se utiliza de termos para fornecer suas explicações, ter-

mos que podem ser universais ou particulares, ou seja, fazer referência a um conjunto de

objetos ou a apenas um objeto no mundo fı́sico, um nome próprio. “Ditador”, por exemplo,

pode ser um exemplo de termo universal, enquanto “Napoleão” é um termo particular. A

grande disputa aqui se dá para explicar qual a natureza desses termos universais, e duas são

as respostas possı́veis. A primeira, o nominalismo, entende que “universais diferem de nomes

próprios por serem ligados a membros de um conjunto ou classe de objetos” (PH, p. 24, grifo

do autor). Ou seja, para o nominalismo um termo universal é apenas um rótulo, útil para a

ciência apenas por reunir uma classe de particulares com uma caracterı́stica similar. Por sua

vez, o essencialismo afirma que tratamos algo como um universal por ele ter uma propriedade

necessária, algo que ele compartilha com outras coisas, e “essa propriedade [. . . ] diz respeito

a um objeto que merece investigação tanto quanto os objetos individuais” (PH, p. 24). Para

um essencialista não aplicamos uma propriedade universal a uma coisa apenas para facilitar

o agrupamento de objetos similares, mas porque aquela propriedade realmente pertence ao

objeto.

Em sua vertente metodológica, o problema ignora a questão se esses universais

realmente existem ou não para discutir apenas quais os fins da ciência e como ela deve agir.

Podemos novamente dividir em duas as vertentes, cada uma de acordo com a posição que

sustenta.

Claramente vitorioso nas ciências naturais, o nominalismo metodológico “sustenta

que a tarefa da ciência é somente explicar como os objetos se comportam [. . . ] [nominalistas]

sustentam que palavras são unicamente instrumentos úteis de descrição” (PH, pp. 25-6, grifo

do autor). As ciências naturais não procuram explicar a essência de algo, mas somente, a

partir de uma base observacional, descrever certos comportamentos para poder prevê-los.

8Popper cria o termo essencialismo para evitar dissı́dios com a sua própria posição: “I was always an adherent
of realism; and this made me sensitive to the fact that within the context of the problem of universals this term
“realism” was used in a quite different sense; that is, to denote positions opposed to nominalism [...] I invented,
when working on The Poverty of Historicism, the term “essentialism” as a name for any position which is opposed
to nominalism, and especially for the theories of Plato and Aristotle” (UQ, p. 17, grifo do autor, parênteses
suprimidos). Então, sempre que for falado em essencialismo, é preciso ter em mente a caracterização particular
que Popper dá ao problema dos universais.



3.1 Historicismo Antinaturalı́stico 44

Essa pequena observação nos mostra porque o nominalismo é amplamente aceito (e utili-

zado) nas ciências naturais com enorme sucesso9. O chamado essencialismo metodológico

vai numa direção oposta. “A pesquisa cientı́fica deve penetrar na essência dos objetos para

explicá-los” (PH, p. 25). Essa vertente deixa de ver a ciência como algo meramente utilitário,

passando a buscar a real natureza das coisas por meio da explicação do que elas realmente

são, das suas essências.

As ciências sociais se posicionam do lado essencialista, pois buscam explicar

um ente social penetrando em sua essência. Mais do que uma descrição, a ciência social

não agrupa coisas similares com um rótulo universal, mas entende que uma coisa, despida

de suas caracterı́sticas acidentais, realmente possui uma propriedade caracterı́stica e sua

função é desvelar tal propriedade e explicá-la. As sessões anteriores nos mostram como os

diversos argumentos que sustentam o historicismo só se tornam um todo coerente se assim

entendemos a doutrina. Dois deles, contudo, se destacam. “A ênfase no caráter qualitativo

do eventos sociais, conjuntamente à ênfase no entedimento intuitivo [. . . ], indica uma atitude

intimamente relacionada ao essencialismo” (PH, p. 27).

O argumento a favor do essencialismo é forte, mas ainda existem dois outros que

sustentam a doutrina. Já viu-se que um ponto enfatizado no historicismo é a mudança. Con-

tudo, quando algo muda, deve-se identificar o que muda para falar em mudança. Mesmo que

nada mude, é preciso identificar o que permaneceu imutável para poder falar que a coisa per-

maneceu a mesma. Na fı́sica é fácil fazer identificação: todas as mudanças são movimentos

no espaço. Se um objeto sai do ponto A para o ponto B, basta que sejam identificados os

dois pontos para saber que o objeto sofreu uma mudança do seu estado inicial. Nas ciências

sociais esse exame é mais difı́cil, pois um ente social não sofre uma mudança fı́sica. Ou seja,

só podemos explicar um ente social por meio de suas transformações, já que as diversas

possibilidades de mudança de algo (que não conhecemos inicialmente e que só podem ser

descobertas por meio de suas mudanças) revelam inúmeras caracterı́sticas ocultas de uma

essência, suas potencialidades. O Estado, digamos o italiano, sofreu inúmeras modificações

ao longo de sua história. Ele, contudo, permaneceu essencialmente o mesmo: o estado itali-

ano. Embora tenha assumido diversas formas, sua essência não foi alterada mesmo que ele

tenha tido várias caracterı́sticas, muitas delas até mesmo antagônicas. Tais caracterı́sticas

acidentais podem se modificar; a essência, porém, continua a mesma, por isso ela deve ser

o objeto principal de estudo.

Segundo Popper, o segundo argumento é o mesmo utilizado por Platão, com in-

fluência direta de Heráclito, para desenvolver sua teoria essencialista. A ciência estuda algo

imutável, idêntico a si mesmo, uma essência. Uma coisa muda apenas suas caracterı́sticas

particulares, e a história é a descrição dessas mudanças. Essência e história, então, seriam

9Segundo Popper, Karl Polanyi o apontou que a posição descrita por ele como “nominalismo metodológico”
era tı́pica das ciências naturais, mas não das sociais. Cf. UQ, pp. 17-18.



3.2 Historicismo Pró-naturalı́stico 45

conceitos correlatos. “Num certo sentido, uma essência também pressupõe a história” (PH,

p. 29). As mudanças que algo sofre revelam diversas potencialidades da sua essência, algo

impossı́vel de ser conhecido sem a história, a descrição dessas mudanças. Logo “uma coisa,

sua essência imutável, pode ser conhecido apenas por meio de suas mudanças” (PH, p. 29,

grifo do autor). Um ente social, portanto, revela suas potencialidades apenas por meio de

suas mudanças, que por sua vez são conhecidas pelo estudo da sua história. Outrossim,

os conceitos utilizados para conhecê-lo também devem ser históricos. Esses dois últimos

pontos, embora sejam usados como uma conclusão do método historicista, revelam também

importantes (e indispensáveis) argumentos para sua explicação.

3.2 Historicismo Pró-naturalı́stico

Embora grande parte das doutrinas historicistas seja contrária ao uso do mesmos

métodos das ciências naturais, existe um elemento comum entre ambas. Esse ponto é a

afirmação de que a sociologia, como a fı́sica, é uma disciplina, ao mesmo tempo, teorética

e empı́rica; o historicismo que sustenta esse ponto é conhecido como pró-naturalı́stico. Ao

dizer-se teorética, a sociologia deve buscar prever eventos com o auxı́lio de teorias e, por

ser classificada como empı́rica, assume que seus eventos são observáveis e, portanto, que

a observação do mundo é o meio utilizado para aceitar ou rejeitar uma teoria. Examinemos

agora tal ramificação da doutrina historicista.

3.2.1 Comparações com a Astronomia

O sucesso da astronomia na fı́sica newtoniana impressionou os historicistas. O

grande poder preditivo dessa ciência, a capacidade de prever movimentos planetários de um

futuro distante, os fez indagar se algo similar não poderia ser feito na ciência social. Então,

perguntaram-se: “se é possı́vel para a astronomia prever eclipses, por que não deveria ser

possı́vel para a sociologia prever revoluções?” (PH, p. 32, grifos do autor).

Como já exposto na seção acerca do historicismo antinaturalı́stico, embora pre-

visões sejam possı́veis na sociologia, nunca devemos esperar o mesmo grau de precisão que

é alcançado nas ciências naturais — sempre existirá uma margem de inexatidão a respeito de

seus detalhes. Essa inexatidão, contudo, é compensada pelas caracterı́sticas de uma análise

sociológica. “Embora as ciências sociais, como consequência, sofram de uma imprecisão

[caracterı́stica], seus termos qualitativos nos dão uma riqueza e compreensão de significado”

(PH, p. 33). Chamar-se-á tal tipo de previsão tı́pico das ciências sociais ‘previsões de largo

escopo’.

A astronomia é tida como um modelo por ter abundantemente previsões desse



3.2 Historicismo Pró-naturalı́stico 46

tipo, antecipações remotas com grande quantidade de informação. Novamente pode-se fazer

aqui a crı́tica às previsões de curto prazo, pois “segue da nossa exposição das doutrinas anti-

naturalı́sticas do historicismo que previsões de pequeno escopo nas ciências sociais sofrem

grandes desvantagens” (PH, p. 34, grifo do autor), já que a elas faltam os detalhes (im-

possı́veis de serem alcançados nas ciências sociais) tão importantes em qualquer previsão.

Desse modo, previsões de largo escopo tornam-se as únicas possı́veis nas ciências sociais.

3.2.2 Base Observacional

A impossibilidade da realização de experimentos sociais cria um problema, ainda

que facilmente contornável, para o historicismo. Mais uma vez é feita a comparação com

a astronomia: a base empı́rica da astronomia se encontra em observações (já que experi-

mentos astronômicos, senão impossı́veis, estão no momento fora do nosso alcance), mesmo

que feitas num passado remoto, de certo corpo celeste por alguém, ou seja, a história dos

movimentos dos corpos celestes. Deve-se buscar o mesmo na sociologia. Ao método resta,

então, uma base observacional histórica, “uma crônica de eventos, nomeadamente de even-

tos polı́ticos e sociais” (PH, p. 34). Por ser a sociologia uma ciência ao mesmo tempo teorética

e empı́rica, cuja única base observacional possı́vel é a história, resta a ela fazer previsões

(sempre de largo escopo, cumpre lembrar) de caráter histórico. “Em resumo, o historicista

alega que a sociologia é a história teorética” (PH, p. 35, grifos do autor).

3.2.3 Dinâmica Social

Mas voltemos à analogia entre a ciência social e a astronomia. É perceptı́vel que

a parte da astronomia usualmente tomada em consideração pelos historicistas é a mecânica

celeste, esta, por sua vez, baseada na dinâmica. Sabe-se que a dinâmica opera com um

conceito puramente abstrato, a estática (a existência de um sistema em total equilı́brio). A

dinâmica, portanto, trata de forças desiguais e do movimento originado pelo choque des-

sas forças. Analogamente, o constante movimento social deve, então, ser adotado por uma

dinâmica social, dizem os historicistas.

Logo, o historicista sustenta que uma explicação causal similar àquela dada pela

dinâmica deve ser buscada na ciência social. O historicista deve “analisar as forças que

produzem mudança social e criam a história humana [. . . ] Apenas desse modo podemos de-

senvolver uma ciência teorética na qual aquelas previsões de largo escopo, cuja confirmação

significariam o sucesso da teoria social, [existam]” (PH, p. 36). O estudo das diversas forças

que operam ao longo da história, sejam num plano polı́tico, econômico ou religioso, devem ser

estudadas e analisadas, sempre levando em consideração que são forças desiguais e uma

delas irá se sair vitoriosa na constante batalha por espaço entre tendências opostas.



3.2 Historicismo Pró-naturalı́stico 47

3.2.4 Leis Históricas

O historicismo, por se denominar um método cientı́fico, deve ser baseado em leis,

leis de caráter histórico; suas previsões também são de caráter histórico. Contudo, já foi visto

que qualquer generalização histórica tem um curto alcance por se aplicar somente a um certo

perı́odo cultural ou histórico.

Uma lei fı́sica, digamos, a lei da gravitação universal, deve ser válida em qualquer

situação10, e pode ser utilizada tanto na Via Láctea quanto em qualquer outra das (estima-

das) 170 bilhões de galáxias; ela é válida em qualquer espaço e tempo. Caso um cientista

descubra que ela não é válida em Andrômeda, a lei precisa ser revista.

Então, se existem leis sociais desse tipo, elas não devem ser diferentes das leis

comuns às ciências naturais. Como leis, devem ser aplicáveis na história humana como um

todo, não apenas a um determinado perı́odo, pois espera-se que sejam geralmente válidas.

Visto que as generalizações sociais estão restritas a determinados perı́odos, só nos resta uma

opção. “Assim as únicas leis universalmente válidas da sociedade precisam ser leis que ligam

perı́odos sucessivos. Elas precisam ser leis de desenvolvimento histórico que determinam a

transição de um perı́odo a outro” (PH, p. 37, grifos do autor).

3.2.5 Profecia Histórica x Engenharia Social

O ponto anterior continha uma importância implı́cita. Ao afirmar que as únicas leis

possı́veis na sociologia são as leis históricas que ligam sucessivos perı́odos, trazemos à tona

novamente a ideia que as previsões possı́veis na sociologia são necessariamente de largo

escopo sem nem mesmo precisar mencionar a comparação com a astronomia11. Além disso,

torna essa ideia mais concreta, pois mostra que essas previsões tem um caráter histórico.

O historicismo vê a sociologia como o instrumento mais poderoso nas mãos de

um polı́tico. “O estudo sociológico deveria ajudar a revelar o futuro polı́tico, e desse modo

poderia tornar-se o principal instrumento de reais polı́ticos prudentes.” (PH, p. 38). Alguns,

cumpre deixar bem claro, contentam-se apenas em prever o próximo passo do desenvolvi-

mento histórico, não o de um homem ou de um grupo, mas de toda a humanidade; outros,

porém, colocam-se no papel de profetas da humanidade, antecipando até mesmo o mais

longı́nquo desenvolvimento .

Cumpre deixar claro quais tipos de antecipação são possı́veis na ciência. Do

ponto de vista pragmático, dois são os tipos possı́veis. No primeiro, comumente encontrado

em ciência que não operam com métodos experimentais, somos apenas avisados de que um

10Ao formular uma lei temos esse objetivo, que nem sempre se concretiza.
11Mas não necessariamente previsões astronômicas são de longo alcance. Podemos citar, por exemplo, a

órbita de mercúrio, com menos de 3 meses terrenos.



3.2 Historicismo Pró-naturalı́stico 48

determinado evento que não pode ser evitado por nós irá ocorrer. Tal previsão será chamada

de profecia, e “seu valor prático repousa em sermos avisados de um evento previsto, para

então podermos evitá-lo ou preparar-se para o encontro [inevitável]” (PH, p. 38). Contras-

tando com tal ideia, encontramos as previsões chamadas de tecnológicas. Tais previsões

são “construtivas”, nos informando o caminho que é necessário seguir para atingir um certo

fim, por exemplo, se queremos construir um carro. Pode-se perceber como as previsões

tecnológicas são tı́picas das ciências que utilizam métodos experimentais.

É importante mencionar duas coisas. Essa divisão entre profecias e previsões

tecnológicas não divide as ciências entre “verdadeiras” e “falsas”, sendo verdadeiras apenas

aquelas que operam com previsões tecnológicas. São modos diferentes de se fazer ciência,

e mesmo ciências extremamente fundamentadas, cujo status como ciência não é posto em

dúvida (como a astronomia ou a meteorologia), podem nos dar apenas previsões do primeiro

tipo. Outro ponto é que tal divisão não é necessariamente igual à divisão entre previsões de

curto e largo escopo. Ambas acontecem nos dois tipos (na meteorologia geralmente são de

curto escopo) indistintamente.

Historicistas, em sua oposição aos métodos experimentais e a qualquer tipo de

generalização, tendem a aceitar apenas o primeiro tipo de previsão como válido, entendido

por eles como uma profecia histórica dos futuros desenvolvimentos da humanidade. Alguns

poucos, é verdade, aceitam o segundo tipo, mas o veem como uma forma de acelerar, ou

adequar, o atual desenvolvimento a um tipo de “marcha histórica”. A grande maioria, porém,

rejeita veemente essa ideia, entendendo que tal marcha precisa se submeter ao curso já

determinado da história.

3.2.6 Teoria do Desenvolvimento Histórico

Aqui está o ponto central do argumento historicista. A ciência social é nada mais

que a história teorética, isso já sabemos.

“Contudo, não a história tradicional, no sentido de uma mera crônica de fatos
históricos. O tipo de história que historicistas desejam identificar como a
sociologia olha não apenas para o passado, mas para o futuro e além [. . . ] é
o estudo [. . . ] das leis do desenvolvimento social” (PH, p. 40).

O cientista deve, ao procurar as leis históricas do desenvolvimento, buscar se

adaptar às alterações futuras.

A metodologia historicista fica evidente na diferenciação dos dois tipos de pre-

visão feita na sessão anterior. Ainda mais, diz o historicista, uma ciência social que utilizasse

somente previsões tecnológicas poderia até mesmo construir uma metodologia coerente com

os fatos da vida social. Contudo, ela permaneceria para sempre no plano da utopia por não



3.2 Historicismo Pró-naturalı́stico 49

levar em consideração justamente o fator mais importante no estudo da sociedade: as leis de

desenvolvimento histórico. Um cientista que não levasse em consideração tais leis deixaria

de perceber diversos fatores únicos da vida social. Sabe-se que um cientista natural pode-

ria combinar determinados fatores de uma nova maneira e chegar a um novo resultado. Na

ciência social, porém, isso é inviável, pois excluiria toda a nova gama de fatores sociais que

um novo perı́odo traz. Então, resta ao cientista social descobrir as leis históricas, estudar seu

desenvolvimento, e propor uma ciência social que consiga se adequar a elas da melhor forma

possı́vel.

3.2.7 Interpretar e Planejar a Transformação Social

Muito do que já foi dito aqui pode levar a conclusão que o historicismo é um

método fatalista e que prega inatividade. Os historicistas, todavia, não pensam desse modo.

O historicismo “não ensina que algo não pode ser produzido: ele apenas prevê que nem

nossos sonhos, tampouco o que nossa razão idealiza, serão produzidos de acordo com um

plano” (PH, p. 44, grifos do autor). As leis históricas nos são dadas, resta a nós descobri-las

e adaptar nossos planos de acordo com a trajetória da história.

Essa ânsia em interpretar a história para prever o futuro oferece ao historicista o

ânimo necessário para planejar algo que se enquadre na direção que ela tomará. O histori-

cismo “nega à razão humana o poder de trazer um mundo mais razoável” (PH, p. 45, grifos

do autor). Embora grande parte dos autores historicistas12 anuncie um “reino de liberdade”

no futuro, todos sustentam o mesmo ponto: toda atividade só será produtiva se seguir o curso

pré-determinado da história. “O historicista pode apenas interpretar o desenvolvimento social

e auxiliá-lo de diversas maneiras; seu ponto, todavia, é que ninguém pode modificá-lo” (PH,

p. 46, grifo do autor).

12Os principais autores criticados por Popper são citados no inı́cio do capı́tulo: Hegel, Mill e Marx.



50

4 Historicismo: um método pobre?

J. S. Mill, famoso historicista, já apontava a existência de dois métodos nas ciências

sociais: um gradual (o que Popper chama de tecnologia social gradual), e o que faria uso de

um “método histórico”, afirmando a superioridade do segundo. Expomos, ainda que de forma

resumida – seria impossı́vel trabalhar todos os detalhes, de Platão a Neurath, passando por

Comte, Marx e Hegel, dos adeptos dessa doutrina –, esse método histórico, o historicismo.

Sem dúvida é um método sedutor, do contrário não teria tantos seguidores. Mas quais são

suas falhas? O grande objetivo deste capı́tulo é mostrar que, a despeito do autor ou de sua

posição a respeito do método das ciências naturais (acreditar ou não que ele pode ser usado

nas ciências sociais ou, o que é mais comum, fazer uma combinação de aspectos seleciona-

dos de ambos), o historicismo não entende como opera a ciência natural.

4.1 Historicismo e Utopianismo

A definição exposta no capı́tulo anterior parece nos apontar que o método histori-

cista seria contrário ao ativismo. Mas pelo contrário, de modo algum o é. Marx1 já diz que tal

método histórico pode criar “atalhos” para o aparecimento de novos perı́odos históricos. An-

tes de conformar-se e esperar pelo que virá, o historicismo clama pela ação, esperando que

nós busquemos esse novo perı́odo que está por vir; evidentemente, o único curso histórico

possı́vel é aquele que o historicista afirma como possı́vel. O ativismo, que poderia ser tra-

tado como matéria exclusiva de método graduais, não é um dos pontos que caracterizam o

historicismo, apesar de frequentemente ser visto como seu aliado. Assim como a tecnologia

social gradual, o historicismo também é um método tecnológico, embora seja definido por seu

caráter holista. Popper (PH, pp. 66-7) afirma que esse holismo permite que o historicismo

se alie com métodos sociais utópicos: “encontramos o historicismo frequentemente aliado

justamente àquelas ideias tı́picas da engenharia social holista ou Utópica, como as ideias de

um “esboço para uma nova ordem”, ou “planejamento centralizado”. Por outro lado, os histo-

ricistas, aqueles caracterizados por Popper como utópicos, o chamam desse mesmo modo.

Quem deveria ser verdadeiramente caracterizado como utópico?

1Cf. PH, pp. 44-46, onde existem mais detalhes desse posicionamento.



4.1 Historicismo e Utopianismo 51

Dois dos historicistas mais famosos, Platão e Marx, nos iluminam quanto ao fun-

cionamento desse método holista e utópico. Platão era um pessimista e afirmava toda mudan-

ça ser decadência; seu plano consistia em impedir qualquer mudança. Já Marx, otimista,

acreditava numa nova era, onde todos os homens seriam livres de qualquer coerção do

estado ou de outros homens. Hoje ambos, Platão e Marx, buscariam sociedades chama-

das, respectivamente, “estáticas” e “dinâmicas”. O historicista faz um uso errôneo de ambos

os termos, tomados emprestados da astronomia. O tipo de sociedade por ele chamado de

“estática” é exatamente o que um fı́sico chamaria de “dinâmica“, embora estacionária2. Por

essa descrição dos dois é possı́vel visualizar o aspecto comum a ambos – historicismo e

utopianismo –, seu caráter holista. Ambos não procuram o desenvolvimento de aspectos sin-

gulares do ambiente social, mas da sociedade como um todo. Pode-se notar, tanto em Platão

como em Marx, uma ânsia em operar desse modo; Platão buscando impedir e controlar a

mudança completamente, Marx tentando racionalizá-la e prever seu curso.

O termo “totalidade”, tal qual usado pelos historicistas, leva a interpretações dúbias.

Dois são os significados que ele pode adquirir: a) o conjunto de todas as propriedades (ou

aspectos) de algo, bem como as relações entre suas partes; e b) certas propriedades de

algo, aquelas que em conjunto formam uma estrutura determinada. “Totalidades” no sentido

‘b)’ são frequentemente objeto de estudo da ciência (especialmente após criação da teoria

psicológica Gestalt, que os colocou em evidência). Essas totalidades ‘b’ são mais que meros

agregados, “mais que a mera soma de suas partes” (PH, p. 70). Popper (PH, pp. 70-1) nos dá

um exemplo clarificador. Notas colocadas em sequência formam uma determinada melodia;

essa melodia é um aspecto relacional que uma dessas notas isoladamente não teria. Con-

tudo, uma melodia está longe de significar todos os aspectos que aquele conjunto de sons

pode ter. Do mesmo modo que escolhemos a melodia, poderı́amos ter escolhido o tom dessa

sequência, e ambos são aspectos igualmente significativos daquele conjunto. Queremos ape-

nas atentar para o fato que “totalidades” no sentido ‘b)’ podem ser estudadas cientificamente

(podemos estudar uma melodia), enquanto “totalidades” no sentido ‘a)’ não (não terı́amos um

estudo, apenas uma lista descritiva infinita). Um estudo cientı́fico é necessariamente seletivo3.

Os historicistas parecem não atentar para tal fato. Segundo eles, “totalidades” no

sentido ‘a)’ podem ser estudadas cientificamente. Já “totalidades” no sentido ‘b)’, de acordo

com os mesmos, “podem ser apreendidas por percepção direta e intuitiva” (PH, p. 72), o

que não aconteceria com “totalidades” no sentido ‘a)’, apreendidas apenas após um longo

processo de reflexão. O que parece ser ignorado é que “todo conhecimento, seja intuitivo ou

2Num sistema estacionário existe movimento, embora repetitivo, por isso ele é estacionário. Um bom exemplo
é o sistema solar: ele não se modifica, não muda suas caracterı́sticas principais (exceto se houver uma influência
externa). Cf. PH, pp. 103-4.

3Mesmo uma ı́nfima peça do mundo pode ser descrita de infinitas maneiras. A cadeira na qual estou sentado
agora pode ser descrita como “uma cadeira”, “uma peça de mobiliário”, e assim sucessivamente. Essa lista não
é exaustiva; poderı́amos passar o resto de nossas vidas listando modos de classificar essa única cadeira. Uma
“totalidade” classificada desse modo jamais poderia ser objeto de estudo cientı́fico.



4.1 Historicismo e Utopianismo 52

discursivo, precisa ser de aspectos abstratos4, pois nunca podemos apreender a “realidade

social concreta nela mesma” (PH, p. 72). Não é possı́vel partir de determinados aspectos,

estes facilmente descobertos, e determinar o “processo” que os levou a serem formados.

Mesmo os historicistas não dão um único exemplo de como esse programa sairia da teoria

para a prática, pois ele é impossı́vel. Um exemplo anterior5 pode nos ser útil novamente: clas-

sificar uma cadeira como uma peça de mobiliário seria útil para um estudo arquitetônico, mas

dispensável para um estudo quı́mico acerca das propriedades do átomos que formam a ma-

deira (ou de qualquer outro material que possa compor a cadeira). E mesmo numa lista que

desse diversas definições de “cadeira” sempre poderı́amos apontar aspectos que foram negli-

genciados (e que poderiam ser importantes ou não para determinados estudos). Mais grave

que apenas propor uma definição dessas “totalidades” pretensamente cientı́ficas, os histori-

cistas afirmam que a ciência deve estudá-las, controlá-las e modificá-las6. A impossibilidade

de tal modificação, porém, é uma impossibilidade lógica: cada objeto (suas infinitas propri-

edades e relações), ao ser modificado, criaria uma nova gama de propriedades e relações,

que por sua vez deveriam ser também modificadas para que o objetivo inicial fosse alcançado,

num processo que se estenderia ad infinitum. A impossibilidade é vista mesmo num estudo

de toda a sociedade, estudo que, por sua vez, deveria também ser incluı́do. Isso é negligen-

ciado pelos historicistas, em sua ânsia de encontrar e controlar “totalidades” no sentido ‘a)’.

O método histórico (ou o que deveria ser entendido como tal) está longe de operar com ob-

jetos concretos, como acredita o historicista. Uma investigação acerca de um aspecto ı́nfimo

da sociedade (digamos, a história de uma famı́lia), lida com aspectos determinados dessa

história: a história financeira da famı́lia, a matrimonial, etc.. E mesmo um estudo desses as-

pectos ainda seria deveras incompleto; quem dirá estudar algo infinitamente maior, digamos

a história econômica da humanidade.

A busca por “estados da sociedade” ou de um todo que englobe todas as proprie-

dades de um determinado momento é uma busca vã. A história não deve ser entendida como

um desenvolvimento contı́nuo; antes é uma sucessão de eventos aleatórios que adquire um

significado quando entendido sob determinado contexto. Uma doutrina como a historicista,

ao contrário do que os próprios pensam, é uma doutrina tı́pica de um perı́odo pré-cientı́fico7.

O holismo é particularmente nocivo para o pensamento historicista por trazer

implı́cita a ideia que “experimentos sociais, para serem realistas, precisam caracterizar-se

como tentativas utópicas de remodelação da sociedade como um todo” (PH, p. 77). Se lem-

4No momento, ainda não será explanado o porquê serem abstratos os entes sociais; Cf. § 4.3.
5Cf. n. 3, p. 51.
6Alguns, como Popper cita (PH, p. 73), profetizam o ponto em que essa “totalidade” seria modificada a um

ponto em que a sociedade se identificaria com o estado. Sua crı́tica à moral historicista se encontra detalhada
nos dois volumes de The Open Society and Its Enemies. Contudo, tal assunto não é o objetivo desse trabalho.

7Embora Popper tente criticar o historicismo apenas no terreno metodológico, percebemos diversas
afirmações (como a anterior) ideológicas.



4.1 Historicismo e Utopianismo 53

bramos8 que esses experimentos sociais – ao contrário dos experimentos da fı́sica, onde

procuramos, em primeiro lugar, aumentar nosso conhecimento – são conduzidos visando o

sucesso polı́tico, temos uma noção de como um experimento desse tipo pode causar males

à sociedade.

Devemos levar em consideração que não possuı́mos o conhecimento necessário

para um experimento dessa escala. O historicista poderia argumentar que um engenheiro

pode construir uma máquina de grande porte, logo ele poderia traçar um plano de grandes

proporções. Mas o historicista não leva em consideração todos os pequenos experimentos

conduzidos até então que permitem a máquina, nos moldes de então, poder ser construı́da

hoje. Uma comparação desse tipo, portanto, não poderia ser feita. Um historicista poderia ad-

mitir seu erro, e até mesmo admitir que precisamos da prática e da experimentação. Contudo,

ele insistiria que sem conduzir um experimento holista não poderı́amos tentar corrigir essas

pequenas falhas. O nosso conhecimento, grande ou pequeno, deve ser usado e transformado

num plano de grandes proporções. Segundo o historicista, seria não mais que o método ex-

perimental aplicado à sociedade. Uma experiência simulando a economia socialista numa

pequena vila é inútil; esse experimento só terá algum valor se for aplicado imediatamente à

sociedade inteira. Para os historicistas (e utópicos em geral), “um experimento social (se há)

poderia ser de valor apenas se conduzido num escala holista” (PH, p. 78, grifo do autor)

Popper apresenta duas objeções a essa constatação. Em primeiro lugar, ela negli-

gencia o papel dos experimentos graduais, importantı́ssimos para qualquer pretensa postura

cientı́fica (e até mesmo pré-cientı́fica). É impossı́vel negar que fazemos pequenos experi-

mentos todos os dias. Mesmo nossas ações mais triviais são, de certo modo, experimentos.

Do mesmo modo um construtor de barcos só consegue fazê-lo hoje por conta dos diversos

experimentos que foram conduzidos no passado e que o ensinaram como lidar com diversas

dificuldades na tarefa de construir barcos. Vemos que não existe uma barreira demarcando

uma atitude cientı́fica de uma pré-cientı́fica9. O que muda é a nossa atitude crı́tica, em cons-

cientemente conhecer nossos erros e buscar aprender com eles. Saı́mos de um estágio

pré-cientı́fico à medida em que assumimos uma postura crı́tica, isto é, conscientemente pro-

curamos nossos erros e tentamos corrigi-los. Nas ciências sociais nossa atitude deve ser

a mesma. Toda ação polı́tica (e lembremos que Popper considera as ciências sociais uma

ciência para o polı́tico) tem efeitos indesejáveis10; a diferença entre um polı́tico iniciante e um

experiente é que o segundo procura seus erros e tenta consertá-los pouco a pouco.

Em segundo lugar, Popper duvida que experimentos holistas possam contribuir

8Cf. § 1.1.2.
9Novamente vemos uma afirmação ideológica. Propor uma barreira deste modo só é possı́vel se definirmos

primeiro o que é uma atitude cientı́fica. Cf. nota 7, p. 52.
10Qualquer experimento (natural ou social) produz efeitos indesejáveis; apenas consideramos como bem su-

cedidos aqueles em que esses efeitos podem ser desprezados. Nas ciências sociais, pela impossibilidade do
controle do fator humano e o descontentamento que qualquer medida polı́tica pode causar a uma determinada
parcela da sociedade, esses efeitos geralmente são mais perceptı́veis.



4.1 Historicismo e Utopianismo 54

para nosso aumento de conhecimento. Até mesmo considera que experimentos holistas ape-

nas podem ser chamados de “experimentos” por serem “uma ação cuja conclusão é incerta”,

mas nunca como “um meio de adquirir conhecimento” (PH, p. 78, grifo do autor). As razões

são simples. Em pequenos experimentos, podemos examinar cuidadosamente onde erra-

mos e que resultado corresponde a qual variável. Num experimento holista isso é impossı́vel.

Muito é feito ao mesmo tempo, e torna-se inviável descobrir que variável foi responsável pelo

fracasso (ou sucesso) do plano. Quais variáveis são importantes para cada experimento é

algo que só pode ser descoberto por meio de experimentos graduais. Uma das razões da

impossibilidade da realização de experimentos holistas pode ser considerada exclusiva das

ciências sociais. Planos muito grandes tendem a modificar (ou causar algum tipo de inco-

veniente) a um grande número de pessoas. Quanto maior o número de pessoas atingidas,

menor a possibilidade de que todas concordem com o plano em questão, o que tende a gerar

uma resistência de certos setores da sociedade que discordam do plano. De certo modo, um

experimento holista na sociedade é fadado ao fracasso desde o inı́cio. São necessárias me-

didas autoritárias e de supressão da crı́tica11 para garantir que o plano aconteça sem maiores

percalços.

Mardiros (1948) discorda das crı́ticas de Popper. Ele afirma que “a natureza dos

problemas sociais requer soluções complexas de largo escopo preferivelmente a reformas

graduais individuais [...] tecnologia gradual ou planejamento gradual tornam-se inteligentes

apenas quando param de ser graduais” (1948, p. 342), e para corroborar sua tese cita o

fenômeno da abolição da escravidão no século XIX. Nenhum experimento foi necessário para

saber que não apenas os escravos deveriam ser libertados, mas que os recém libertos pre-

cisariam ser incluı́dos na sociedade e isso só aconteceria após reformas que garantissem a

educação e o estabelecimento de direitos iguais, por exemplo. Segundo ele, o próprio Pop-

per teria concordado ao escrever que “a diferença entre as engenharias utópica e graduais

torna-se na prática uma diferença não tanto de escala e escopo” (PH, p. 63); um experimento

gradual, então, por poder atingir proporções similares ao holista, seria não mais que uma

variação deste.

Já o segundo ponto seria não mais que uma vitória vocabular, diz-nos Mardiros.

“Se por definição o planejamento holista é estabelecido como o planejamento de tudo, sem

dúvida é impossı́vel”; contudo “pode-se asseverar a necessidade do planejamento de largo

escopo e sua superioridade sobre planos graduais sem alegar que tudo precisa ser plane-

jado” (1948, p. 343). Além disso, o argumento de Popper também falharia ao sustentar que

experimentos holistas seriam obrigados a organizar a sociedade para que o plano pudesse

funcionar, mas, ao fazer isso, seria impossı́vel analisar se o plano fora bem sucedido. Ora,

isso também acontece num experimento gradual. Se queremos eliminar a deliquência deve-

11O historicista ignora que é possı́vel centralizar o poder, mas impossı́vel centralizar o conhecimento. Cf. PH,
pp.78-9.



4.2 Experimentos e Generalizações 55

mos eliminar os fatores que a produzem, como a falta de educação, o desemprego, etc.. Isso

modifica as pessoas. Logo, a mesma crı́tica poderia ser feita ao método popperiano.

Argumento a favor de Popper afirmando que a crı́tica de Mardiros não se sustenta.

Sim, um experimento gradual pode atingir proporções similares ao holista. Todavia, Mardiros

negligencia que um experimento inicialmente gradual só atinge grandes proporções após um

longo processo de deliberação e correção de falhas. Não devemos entender que há (como

Mardiros parece querer apontar) uma contraposição entre tipos de experimentos; há antes

um dissı́dio entre doutrinas. Mardiros e os holistas já assumem a priori que experimentos

de grandes proporções são possı́veis, ignorando (e denegrindo) o papel do pequeno trabalho

cauteloso e detalhista. Popper, ao contrário, propõe que busquemos primeiro tratar peque-

nas falhas, para só então almejar passos maiores. Há “uma diferença não tanto de escala

e escopo, mas no cuidado e prontidão para inevitáveis surpresas” (PH, p. 63). Voltemos ao

exemplo da escravidão. Mardiros diz que não foram necessários experimentos para saber que

os negros libertos deveriam ser incluı́dos na sociedade e como isso deveria ser feito; como ne-

nhum experimento similar havia sido feito antes, um completamente novo era necessário. Um

experimento nos moldes daquele proposto por Mardiros seria conduzido dessa forma, bus-

cando traçar um plano de inserção completamente novo. Já Popper partiria de outro ponto:

aquelas experiências anteriores efetuadas com populações desamparadas, por exemplo, po-

deriam servir de base para o novo experimento. No caso daquele experimento proposto por

Mardiros somos confrontados com um problema: como seriam possı́veis correções de efeitos

indesejáveis num plano completamente novo? A resposta é simples: seria impossı́vel. Muito

foi feito ao mesmo tempo, tornando impossı́vel detectar onde a falha ocorreu. O holista seria

então obrigado a fazer uso de constantes improvisações, criando um fato curioso, um tipo de

“planejamento não planejado”. Essa correção seria possı́vel caso esse experimento houvesse

sido planejado de acordo com a doutrina de Popper: um experimento que, mesmo atingindo

grandes proporções, respeitou as diversas pequenas etapas que eram exigidas para a sua

confecção e correção.

4.2 Experimentos e Generalizações

Já tendo clarificado os pontos em comum entre historicismo e holismo, nos vol-

taremos exclusivamente ao historicismo e suas demais falhas. Iniciaremos com uma crı́tica

a dois aspectos importantes daqueles historicistas chamados de anti-naturalistas, que não

concordam com a união do método entre ciências sociais e naturais. Eles afirmam serem

os métodos completamente diferentes, não sendo possı́vel conciliá-los, e isso se deve a um

péssimo entendimento do que é o método das ciências naturais. Sem dúvida diferenças

existem, mas as semelhanças são tantas que podemos afirmar ser um método único. Estes

pontos são a variabilidade das condições experimentais e a possibilidade de generalizações.



4.2 Experimentos e Generalizações 56

Um fı́sico, ao realizar experimentos, sabe que resultados diferentes podem ocorrer

mesmo sob condições que, à primeira vista, parecem semelhantes. Um longo processo (tanto

teórico como prático) é necessário para que se definam quais condições devem ser similares

para a realização de um determinado experimento. “A questão do quê deve ser descrito como

“condições iniciais” depende do tipo de experimento e pode ser respondida apenas por meio

de experimentos” (PH, p. 86). Esse processo de experimentação, embora não pareça, é

aplicado todo o tempo.

Podemos descrever como se dá esse processo. Após o estabelecimento das teo-

rias que guiarão o experimento, conduzimos um primeiro experimento que determinará quais

condições são relevantes. Se queremos calcular com qual velocidade uma esfera rola por

cima de uma superfı́cie, não nos interessa qual a cor da esfera; mas dezenas de outros fato-

res podem interferir no processo, como a massa, a velocidade inicial, a aceleração, o material

da qual é fabricada e o diâmetro da esfera, eventuais forças (gravitacionais, eletromagnéticas

ou mecânicas) que podem vir a agir sobre ela, o coeficiente de atrito e inclinação da mesa,

etc.. Esses fatores não são determinados a priori: eles dependem do tipo de experimento

que queremos conduzir, e a pequena lista acima, onde dez desses fatores são listados, está

longe de ser exaustiva; poderı́amos listar dezenas de outros fatores, mais ou menos impor-

tantes a depender do experimento a ser realizado. Se procurássemos investigar como se dá

a incidência de luz sobre essa mesma esfera, a cor (e mais dezenas de outros fatores) seria

importante e a massa dispensável. Isso refuta a afirmação historicista de que a repetição de

experimentos é exclusiva das ciências naturais. As ciências sociais também poderiam con-

duzir experimentos utilizando fatores similares, desde que em primeiro lugar investigassem

quais fatores são relevantes para o experimento em questão.

O mesmo pode ser dito a respeito do isolamento artificial. Segundo os historicis-

tas, seria impossı́vel conduzir nas ciências sociais experimentos artificialmente isolados. É

claramente impossı́vel isolar um determinado objeto de todas as influências externas. Pre-

cisamos descobrir quais influências são nocivas para o experimento em questão, e apenas

essas precisam ser evitadas. Apenas por meio de experimentos podemos descobrir quais são

esses fatores nocivos e quais não precisam serem isolados para o experimento em questão.

As diferenças tão apregoadas pelo historicista entre as ciências naturais e sociais

não resistem a um exame mais profundo. O historicista afirma ser impossı́vel o método do

experimento pelas diferenças entre perı́odos históricos. Mas não são os fatores relevantes

para um experimento aquilo que muda num perı́odo diferente? Provavelmente um homem

hodierno, se transportado para algum ponto do passado, descobriria que muitas das suas

expectativas não seriam realizadas. Mas apenas por meio de experimentos eles poderia

descobrir que houve um mudança no ambiente social. Se isolado, esse homem continuaria a

manter suas mesmas expectativas; o contato com outras pessoas o faria perceber, por meio

de pequenos experimentos (muitas vezes conduzidos até mesmo inconscientemente), que o



4.2 Experimentos e Generalizações 57

ambiente havia mudado. O mesmo acontece nas ciências naturais. Um mesmo experimento

realizado na linha do Equador e no Pólo Norte provavelmente teria resultados diferentes;

mas só por meio de um experimento saberı́amos que as condições do ambiente mudaram

e, por conseguinte, porquê o nosso experimento não apresentou o mesmo resultado. Por

tais motivos, é equivocada a máxima historicista de que o método experimental não pode ser

aplicado às ciências sociais.

Agora nos voltemos a uma segunda máxima historicista, que generalizações usu-

ais do método experimental seriam impossı́veis pela existência de perı́odos históricos dis-

tintos. Embora tenhamos iniciado com observações sobre como o método experimental se

articula na prática, de modo algum experimentos são anteriores à teorias12.

Alguns historicistas afirmam que nossas generalizações estariam confinadas a

determinados perı́odos históricos. Normalmente, entendemos que certos aspectos do nosso

dia a dia são exclusivos da nossa determinada época. Pequenas coisas, como o modo de

vestir, como nos cumprimentamos, são de fato válidas apenas em determinadas épocas (ou

determinadas culturas). Essas constatações levam o historicista a concluir que toda e qual-

quer regularidade seria, então, especı́fica de cada época. Afirmar isso é um ponto trivial. Mas

o historicista afirma mais: isso seria uma caracterı́stica exclusiva das ciências sociais. Logo,

serı́amos impossibilitados de descobrir (se é que existem) leis sociais válidas em quaisquer

perı́odos.

Popper nos esclarece que essa situação de forma alguma é exclusiva das ciências

sociais. Uma mudança no ambiente fı́sico também causaria mudanças em aspectos que as-

sumı́amos anteriormente como válidos. Imaginemos a Terra hoje (com vários continentes

distintos) e a Terra milhões de anos atrás (quando ainda existia somente um grande conti-

nente, Pangeia). Sem dúvida, o clima de um trecho da Pangeia que seria correspondente

ao Brasil atual seria completamente diferente do que estamos acostumados hoje. Um ho-

mem subitamente transportado do Brasil para a Pangeia ficaria espantado com essa enorme

mudança, já que ele esperaria um clima similar. “Noutras palavras, longe de tornar experi-

mentos sociais impossı́veis, a doutrina da diferença entre perı́odos históricos é apenas uma

expressão de que, caso transportados para outro perı́odo, continuarı́amos a conduzir nossos

experimentos graduais, embora com resultados surpreendentes ou desconcertantes” (PH, p.

87).

Ao formular uma lei, mesmo não podendo garantir sua validade em qualquer am-

biente fı́sico, assumimos que ela é válida. Kepler criou leis baseadas no sistema solar em

que viveu; mas em nenhum ponto da lei é especificado que elas são válidas apenas no nosso

sistema solar. Assumir que não podemos assegurar a validade de uma lei no âmbito social

seria um sinal de uma péssima postura cientı́fica. Procuramos leis que sejam invariáveis. As-

12Cf. § 1.1 e 1.2 para uma crı́tica do método indutivo e a proposta popperiana de método dedutivo.



4.3 Leis ou Tendências? 58

sim se dá o progresso da ciência. O historicista responderia que as diferenças no ambiente

social são mais marcantes que no ambiente fı́sico. Se a sociedade muda, o homem muda.

Mas é negligenciado que nas ciências naturais isso também ocorre. As mudanças climáticas

ocorridas na Terra desde a Pangeia até os tempos atuais são mudanças que ocorrem de

acordo com as leis, não a despeito delas, e causaram mudanças inimagináveis ao homem e

ao seu ambiente, algo que se reflete também no seu ambiente social. A negação desse fato

tornaria a mudança algo miraculoso: seria necessário inserir diversas hipóteses ad hoc que

explicariam qualquer mudança, por mais simples que seja.

4.3 Leis ou Tendências?

Boa parte dos historicistas acredita que é necessário buscar uma lei de evolução

da sociedade. Talvez essa seja a doutrina historicista por excelência. Descobrindo essa lei,

poderı́amos prever o futuro, dizem os mesmos. Num ambiente fı́sico imutável, criar-se-ia um

contraste com o ambiente social, sempre mutável. As leis de sucessão, como chamadas pelos

historicistas, eram fruto principalmente das observações da astronomia. Não custa lembrar

que o boom do historicismo aconteceu no século XIX, quando as filosofia de Hegel, Marx,

e o evolucionismo (que nem pode ser chamado de lei natural, já que ele explica apenas o

desenvolvimento dos animais no nosso planeta), eram dominantes no discurso cientı́fico e

filosófico. Essas doutrinas podem ser vistas como as bases sobre as quais o historicismo

moderno e contemporâneo se inspira.

Especialmente o evolucionismo (ou darwinismo, como queiram) foi fonte de di-

versos equı́vocos. O termo “hipótese” passou a identificar leis naturais, tidas como certas

e invariáveis. Contudo, devemos lembrar que nem toda hipótese é uma lei, embora toda lei

tenha sempre o caráter hipotético. Podemos revisar leis a qualquer momento caso encontre-

mos alguma falha ou caso ela seja refutada empiricamente. Esse fato passa despercebido

pelos historicistas, ansiosos em formular pretensas leis que poderiam, segundo eles, prever

o desenvolvimento da sociedade. Essa ânsia os leva a negligenciar o fato de que, na história,

não podemos encontrar “ritmos” ou “padrões” capazes de serem previstos: a história é uma

emergência de fatos, organizados por nós.

Pode haver uma “lei de evolução” da sociedade? A resposta de Popper é “não”.

Imaginemos a evolução da vida na Terra. Ela ocorre em concordância com as mais diversas

leis, sejam da fı́sica, biologia ou quı́mica. Poucos processos naturais são causados por uma

única lei.

Nenhuma sequência de, digamos, três ou mais eventos concretos procede
de acordo com uma única lei natural [. . . ] não há uma única lei, como a da
gravidade, nem mesmo um conjunto definido de leis, a descrever a sucessão
real de eventos causalmente conectados (PH, pp. 107-8).



4.3 Leis ou Tendências? 59

Agora imaginemos a sociedade. Embora ela se desenvolva, de certa forma, in-

dependentemente do ambiente natural, somos obrigados (mesmo os historicistas) a assumir

que muito do nosso desenvolvimento é restringido pelo ambiente natural. Não é possı́vel ex-

plicar o processo de industrialização da Europa no século XIX, por exemplo, sem mencionar

os entraves fı́sicos que impossibilitavam certos avanços tecnológicos. Mesmo o desenvolvi-

mento de um único ser humano é condicionado por suas caracterı́sticas fı́sicas. Dadas essas

constatações, torna-se impossı́vel formular uma lei de evolução que leve em conta todos es-

ses processos e possa prever o desenvolvimento da sociedade.

O historicista responderia de duas formas: 1) negaria que o processo de desen-

volvimento da sociedade é único e aleatório; e 2) afirmaria que, mesmo não sendo possı́vel

formular essa “lei de evolução”, podemos distinguir tendências que guiariam o desenvolvi-

mento histórico. Ambas as resposta não são excludentes, e constantemente são empregadas

juntas.

Popper diz que a primeira é uma ideia bastante antiga, aquela que “a ideia que

o ciclo da vida de nascimento, infância, juventude, senectude e morte se aplica não apenas

a animais e plantas, mas também a sociedade, raças, e talvez até mesmo ao mundo “inte-

gralmente” (PH, p. 100). A sociedade comportar-se-ia de modo análogo a um organismo

vivo13: nasceria, desenvolver-se-ia, atingiria um ápice e, por fim, decairia. Esse ciclo seria

repetido infinitamente, e poderı́amos compreendê-lo desde que estudássemos os perı́odos

anteriores. Sem dúvida podemos ser auxiliados na compreensão de certos eventos históricos

comparando-os com eventos anteriores. As invasões da Rússia, primeiro por Napoleão e em

seguida por Hitler, têm diversos aspectos similares. Mas nunca podemos sustentar que o se-

gundo evento é uma repetição do primeiro. Ambos aconteceram em circunstâncias diferentes,

tiveram motivações diferentes, enfim, são similares em alguns aspectos, mas não iguais.

Muitas vezes a segunda resposta é utilizada para sustentar a primeira. Ela apre-

senta certas ideias tı́picas da posição historicista: a ideia de uma “dinâmica” social, de “mo-

vimentos” evolutivos, com direção e velocidade determinadas, da sociedade. Esses termos

destacados fazem parte do vocabulário da fı́sica e são usados aqui para sustentar a posição

historicista. Embora os termos sejam os mesmos, o historicista os utiliza de forma errônea e

nociva; não são mais que metáforas perigosas. O que o historicista chama de “estático”, um

fı́sico denominaria “dinâmico”, embora estacionário. Provavelmente a observação de certas

regularidades da natureza, como a sucessão de dias e noites, levou os historicistas a afirmar

que esse processo seria estático, já que não se alteraria. Popper chama essas regularida-

des de “quase-leis” de sucessão. O mesmo para o termo “movimento”. Quando um fı́sico

o utiliza, o termo explicita a mudança de um corpo (ou sistema) com relação a um conjunto

de coordenadas previamente estabelecido. Não se busca explicar o movimento enquanto tal,

mas apenas as mudanças do movimento (o constante embate de forças que modifica a tra-

13Platão já utilizara um argumento similar na República e nas Leis



4.4 Explanação Causal 60

jetória, direção e velocidade do corpo). Os historicistas o utilizam para explicar uma espécie

de “mudança interna” da sociedade. Por exemplo, se houvesse alteração na população de

um paı́s, o historicista falaria de “movimento”. Esse metáfora é terrivelmente utilizada. Afinal,

mesmo uma população estacionária (constante) pode sofrer terrı́veis abalos. Outrossim um

gráfico multidimensional que utilize diversos fatores mensuráveis da sociedade jamais poderia

ser utilizado para representar o “movimento” da sociedade”.

Jamais poderı́amos, portanto, descobrir uma lei social nos moldes das leis da

fı́sica. Certos historicistas (Comte e Mill em particular, Popper afirma), porém, tratam muitas

vezes tendências como se fossem leis e acreditam piamente em sua validade incondicional.

Tendências existem, não se pode duvidar. Qualquer estatı́stico competente pode calcular

tendências a partir de certos fatores mensuráveis; a análise das condições de um determinado

setor econômico permite a um economista dizer se a ação de uma empresa daquele setor tem

uma tendência de alta ou queda, por exemplo. Mas a análise dessa tendência (que pode nem

mesmo vir a se concretizar) não nos habilita a considerá-la como válida incondicionalmente.

Embora inicialmente a sugestão de aceitar apenas tendências, não mais leis, tenha permitido

um certo avanço no pensamento historicista, muitos passam a considerar essas tendências

como leis (mesmo que de forma inconsciente) e regredir em sua posição. Não podemos nos

esquecer do fato de que uma tendência, assim como lei, necessita de certas condições iniciais

que permitam que ela ocorra. E se essas condições iniciais, por sua vez, também forem

tendências? Não é possı́vel garantir a validade de uma tendência simplesmente porque nem

mesmo sabemos se as condições que permitem a essas tendências existir não são também

elas mesmas outras tendências.

De certo modo, a posição historicista é irrefutável: ao se ver confrontado com

a impossibilidade da existência de uma lei de sucessão, passa a acreditar na existência de

tendências, posteriormente tratadas mais uma vez como leis, o que o faz voltar ao ponto

inicial.

4.4 Explanação Causal

Vimos na seção anterior que tendências, apesar de sua utilidade, não pode ser

confundidas com leis cientı́ficas e, portanto, devem ser utilizadas com toda a cautela possı́vel.

Mill e Comte, contudo, ainda sustentariam sua posição de que tendências se comportam,

de fato, como leis. Mill14 inclusive propôs o chamado “método de dedução inversa”15, que

segundo ele seria o verdadeiro método das ciências sociais. Examinemos agora esse método

e quais conclusões Popper deduz dele.

14Cf. PH, pp.110-1.
15Cf. Mill (2009), e PH, p. 111-2, para um exame detalhado do método.



4.4 Explanação Causal 61

Segundo Popper, Mill teria proposto esse método como forma de crı́tica para

aqueles (historicistas inclusos) que confundiam uma “uniformidade da história” com uma “lei

natural”; essa uniformidade, segundo o autor, seria apenas uma “lei empı́rica”16. Essas uni-

formidades da história seriam consideradas seguras apenas após a dedução, a priori, que

a transformasse numa verdadeira lei natural. As leis que Mill espera, já sabemos desde a

discussão sobre o psicologismo, são as leis da psicologia, que segundo ele poderiam explicar

a sociedade.

No primeiro capı́tulo17 examinamos como o método dedutivo popperiano opera,

mas faz-se necessária uma pequena menção para o completo entendimento aqui. Ao contrá-

rio dos positivistas, que sustentavam um método indutivo, ou seja, partirı́amos de dados para

generalizações, Popper argumenta a favor de um método que, em primeiro lugar, busca teo-

rias para, em seguida, testá-las empiricamente. Caso a teoria fosse falseada, isto é, refutada,

ela seria rejeitada e buscarı́amos uma nova teoria que pudesse explicar o fenômeno18. Como

tal proposta funciona já foi examinado e não voltaremos a ela aqui. A observação serve ape-

nas para clarificar o próximo ponto. Dois são os tipos possı́veis de explicação. Podemos

investigar um evento especı́fico, como por exemplo uma determinada bola B que desliza so-

bre uma superfı́cie S, em velocidade V, ou podemos examinar a Lei da Inércia, que afirma

qualquer corpo não modificar seu estado de repouso (ou movimento retilı́neo uniforme) caso

outra força não atue sobre ele. No primeiro caso, examinamos um evento; no segundo, uma

lei. Pela descrição de Mill, a dedução inversa seria um caso de explicação de uma lei.

A partir dessas condições iniciais (a massa de B, o coeficiente de atrito de S e a

velocidade de B), em conjunto com certas leis universais, poderı́amos deduzir um prognóstico

(uma previsão). Essas condições iniciais são coloquialmente chamadas de “causa”, e o

prognóstico é o “efeito”. Ou seja, não podemos falar de causa e feito de maneira absoluta; um

evento só pode ser causa de outro evento em relação a um conjunto de leis universais. So-

mente assim podemos dar a explicação de um evento especı́fico. Ainda durante essa etapa

devemos relatar todos os eventos que podem vir a contraditar a lei aqui utilizada (todos aque-

les eventos proibidos pela lei em questão)19. Ao tratar apenas das leis, a análise de Mill não

difere da proposta popperiana. Inclusive ele poderia até mesmo aceitar que tendências pu-

dessem vir a ser reduzidas a leis universais. Se isso fosse realmente possı́vel conseguirı́amos

cruzar o abismo até então intransponı́vel entre leis e tendências. Mas a explicação de Mill é

falha pela constante confusão entre o que seria uma lei e o que seriam as condições iniciais

na explicação de um evento singular. Nunca há certeza sobre o termo “causa” e se ele faz

16Ao afirmar que uma “uniformidade” é uma “lei empı́rica”, Mill já utiliza termos ambı́guos para definir o que é
uma uniformidade da história. Afinal, qualquer lei natural é uma lei empı́rica.

17Cf. cap. 1, especialmente § 1.2. Para o exame do escrito popperiano, principalmente LScD, caps. 1-6.
18Mesmo após uma teoria (ou sentença) ser falseada ela ainda continua válida, se pode dizer como um caso

limitador de uma nova teoria proposta. Cf. LScD, pp. 60-67.
19A própria formulação da lei pode ser exposta de maneira existencial negativa, proibindo certos eventos de

acontecer.



4.5 Ciências Históricas 62

referências às condições iniciais especı́ficas do caso ou à lei utilizada.

Esse fato compromete sua explicação. Sem dúvida, a explicação de tendências

é possı́vel. Mas, ao explicá-las, devemos expor claramente quais condições iniciais são ne-

cessárias para que essa tendência se concretize. Popper não apresenta nenhuma crı́tica

àqueles que tratam as tendências dessa maneira. Utilizemos o exemplo de Marx, e diga-

mos que existe uma tendência para a concentração dos meios de produção nas mãos dos

capitalistas. Contudo, para que essa tendência ocorra, é necessário que existam certas carac-

terı́sticas que permitam que ela se concretize. Poderı́amos até mesmo tratar essa tendência

como uma lei (assumindo que, apesar dela não ser universal, ocorre na maioria dos casos) no

caso dela persistir por um longo tempo. Mas não pode ser esquecido que apenas na presença

dessas condições iniciais especı́ficas ela pode se concretizar.

O historicista negligencia o papel que essas condições inicias têm na explicação

de tendências. Ele passa a tratar suas tendências como “absolutas”, tendências que ocorre-

riam a despeito de quaisquer condições. “Podemos dizer que isso é o erro central do histori-

cismo. Suas “leis de desenvolvimento” tornam-se “tendências absolutas” (PH, p. 118). Tratar

tendências desse modo nos impossibilita a fazer qualquer tipo de previsão: fazemos profe-

cias. O historicista, ao acreditar nisso, ignora qualquer possibilidade de um desenvolvimento

naquelas linhas não pensadas por ele.

4.5 Ciências Históricas

Podemos aceitar que as ciências teóricas, como a quı́mica e a economia, utilizam

o mesmo método. Mas e as ciências históricas? Os objetos de interesse da fı́sica e da história

da fı́sica são claramente diferentes. Como conciliar a história, uma ciência interessada em

fatos particulares, com as demais ciências?

Algo que historicistas costumam negar é que a “história é caracterizada pelo seu

interesse em eventos20 reais, singulares, ou especı́ficos, não em leis ou generalizações” (PH,

p. 133, grifo do autor). A fı́sica, uma ciência teórica, procura leis; a história da fı́sica toma

essas leis descobertas pela fı́sica como garantidas e examina fatos particulares, ou seja, dá

explicações causais (algo aconteceu agora porque aquilo aconteceu primeiro – lembremos

que toda relação de causa e efeito é relativa a uma lei universal). Deste modo,

toda explicação causal de um evento singular pode ser considerada histórica
na medida em que “causa” é sempre descrita por condições iniciais singu-
lares. E isto coincide inteiramente com a ideia popular de que explicar é

20Popper utiliza o termo “evento” ao tratar das ciências históricas. O problema é que isso contradita o que ele
afirma em LScD. Cf. § 1.2, pp. 18, 26, onde o termo usado é “ocorrência”. “Evento” é utilizado apenas para tratar
de sentenças que não possuem termos singulares.



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 63

explicar como e porquê aconteceu, isto é, contar sua “história” [. . . ] Nas
ciências teoréticas tais explicações causais são, sobretudo, meios para um
fim diferente – o teste de leis universais (PH, p. 133, grifo do autor).

Explicar a história de algo é explicar, coloquialmente, “como e porquê aconteceu”,

mas o interesse é apenas num evento singular. Nas ciências teoréticas, ao contrário, essa

explicação causal é buscada para o teste de hipóteses. Alguns historicistas poderiam até

mesmo responder: “sim, a história se interessa por leis, pois só desse modo podemos cons-

truir cadeias causais”. Mas muitas leis que a história utiliza são utilizadas implicitamente:

são leis tão triviais que nem mesmo precisamos mencioná-las na análise. Porém, isso não

muda a constatação de que a história é interessada apenas em ocorrências singulares; ela

lida somente com termos singulares. Essa atitude muitas vezes não é exclusiva da história.

Um cientista, digamos um fı́sico, ao precisar analisar um único objeto do mundo, por exemplo,

um pêndulo, aplica certas rotinas de pesquisa sem nem mesmo refletir sobre o que faz. Nes-

sas rotinas aplicadas, contudo, estão implı́citas várias leis. Mas aqui seu interesse é apenas

histórico: descobrir como aquele pêndulo especı́fico opera.

Por conseguinte, devemos tratar eventos históricos como únicos. Não se nega

que existem tipos (ou classes) de ocorrências similares, mas cada uma deles é diferente,

sendo apenas semelhante às demais (a ascensão de Bismarck e a ascensão de Hitler são

similares, mas não totalmente iguais – o mesmo evento não aconteceu duas vezes, mas duas

ocorrências similares aconteceram uma vez).

4.6 Existe uma Refutação do Historicismo?

Pode parecer extraordinário, mas, no prefácio21 de Poverty of Historicism, Popper

afirma não ter refutado o historicismo. Apenas posteriormente, ao estudar a questão do inde-

terminismo na fı́sica, ele foi capaz de formular um argumento que refuta a doutrina. Até então

a crı́tica fora focada em demonstrar que o historicismo é um método pobre, incapaz de for-

necer os resultados que oferece, a saber, a descoberta de leis do desenvolvimento histórico;

contudo, uma refutação no plano puramente lógico ainda não havia sido alcançada.

Não obstante sabermos que uma teoria sempre carrega um caráter hipotético,

examinamos o mundo por meio delas, esperando que elas nos forneçam a chave para que

possamos prever acontecimentos futuros com certeza – talvez ansiando descobrir uma teoria

perfeita que nunca erre. Contudo, sabemos que elas não são mais que aproximações. Mesmo

uma teoria extremamente corroborada até o presente momento pode mostrar-se falsa em

tempos vindouros. A fı́sica quântica – especialmente após as descobertas de Heisenberg – já

21A obra foi publicada primeiramente na forma de artigos na revista Economica em 1943, daı́ isso somente ser
constatado na primeira versão em livro, datada de 1957.



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 64

exemplifica tal fato: não é nela possı́vel determinar com precisão absoluta todas as condições

iniciais necessárias para o cálculo de uma previsão. Sem tais condições, convivemos lado a

lado com a possibilidade de erros. Nosso futuro, ao contrário do passado, é uma janela aberta

e indeterminada. Até mesmo o senso comum compartilha dessa opinião. Essa assimetria

entre o passado e o futuro – o primeiro inteiramente determinado, o segundo aberto – pode ser

usado como o ponto de partida para provar que até mesmo teorias tidas como deterministas

oferecem razões para acreditarmos no indeterminismo.

Ao afirmar que existe tal assimetria, se espera que ela esteja representada na

estrutura da própria teoria fı́sica. Na relatividade geral esta exigência é plenamente satisfeita;

nesta teoria existem, para qualquer observador, um passado e um futuro absoluto, separados

por uma região de contemporaneidade possı́vel; na representação dada por Minkowski22 esta

exigência é satisfeita. Para examinar com mais detalhes como essa assimetria se comporta

utilizaremos a ficção do demônio de Laplace.

Antes da exposição do argumento, são necessárias algumas observações. Pri-

meiro, deve-se lembrar que o argumento foi construı́do na década de 1950, onde a veloci-

dade com a qual tomávamos conhecimento das informações era mais lenta do que a atual.

Então, ao fazer a análise, é necessário levar em consideração que aquilo que Minkowski (e

Popper) chamavam de “contemporaneidade” hoje pode ser conhecido de forma quase que

instantânea. Tenho acesso em poucos segundos a informações sobre a atual situação das

duas Coreias, algo impensável para alguém localizado no Brasil em 1950. Além disso, o ar-

gumento original foi construı́do levando em consideração sempre as ciências naturais. Nas

ciências sociais, nossas ações influenciam de forma mais marcante as ações daquele ambi-

ente no qual estamos inseridos, podendo até mesmo modificá-lo completamente. Por essas

duas razões, devemos entender o argumento aqui exposto com certa tolerância23.

Para Laplace, o universo não seria mais que pequenos corpúsculos interagindo

entre si de acordo com as leis da mecânica Newtoniana. Um super cientista, chamado por

ele de demônio, seria capaz de prever qualquer estado futuro caso dispusesse de todas as

condições inicias necessárias, o estado inicial do mundo, utilizando-se apenas das leis de

Newton. A ficção de Laplace “estabelece a doutrina do determinismo não [como] uma verdade

da religião, mas da ciência” (OU, p. 30). O demônio não é um deus onisciente ou algo

do tipo: uma inteligência sobrehumana seria capaz disso (o demônio é uma idealização do

próprio Laplace). Um demônio construı́do nesses moldes poderia até mesmo responder uma

pergunta que até provoca dissı́dios, o problema da interação de mais de dois corpos24. Daı́

22Cf. fig. 4.1., p. 67.
23Ao analisar o capı́tulo 4, veremos que o próprio Popper leva em consideração essas ligeiras diferenças entre

as ciências naturais e sociais, pois sabe que, se existe uma unidade de método, essa só pode ser entendida de
forma deveras abstrata.

24Newton acreditava que apenas um sistema com dois corpos poderia ser previsto com absoluta certeza:
qualquer número acima desse criaria dificuldades insolúveis, já que não poderı́amos examinar como os corpos



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 65

poderı́amos definir uma teoria prima facie determinista do seguinte modo:

uma teoria fı́sica é prima facie determinista apenas se nos permite dedu-
zir, a partir de uma descrição matematicamente exata do estado inicial de
um sistema fı́sico fechado e descrito de acordo com os termos da teoria, a
descrição, com um grau estipulado e finito de precisão, do estado do sistema
em qualquer tempo futuro determinado (OU, p. 31, grifo do autor).

O demônio de Laplace, então, poderia transformar o determinismo numa disci-

plina cientı́fica. Mas mesmo dessa definição somos obrigados a assumir a verdade do de-

terminismo? Nem mesmo exigimos que as previsões sejam matematicamente exatas (o que

poderia trazer problemas para a teoria Newtoniana), mas o critério será relaxado de modo a

inclui-la. Em primeiro lugar, é necessário saber quais condições uma teoria exige para ser

considerada prima facie determinista.

Primeiro, não é exigido o conhecimento do mundo por uma “intuição” ou algo simi-

lar: é assumido que os fatos do mundo ocorrem de acordo com leis e que podemos prevê-los

utilizando essas leis em conjunto com as condições inicias. O futuro deve ser racionalmente

previsto por meio de teorias universalmente válidas. Nem mesmo é preciso assumir que as

condições iniciais têm um valor matemático absoluto, desde que o demônio, caso necessário,

possa diminuir a imprecisão das suas medições a um nı́vel mı́nimo. Segundo, o cientista

(ou “demônio”, no caso de Laplace) pertence ao mundo, e portanto está sujeito às mesmas

leis que regem os fatos e pode interferir neles. As previsões devem ser feitas de dentro do

sistema. Logo o demônio tem poderes que, em princı́pio, não são superiores ao de nenhum

outro humano. Talvez Laplace tenha idealizado o demônio dessa forma para evitar possı́veis

crı́ticas: caso ele fosse localizado fora do sistema poderia ser considerado onisciente, o que

inviabilizaria a tentativa de Laplace de provar que o sistema é inteiramente previsı́vel de den-

tro. Mas o determinismo cientı́fico (o que Laplace pretende provar) pode ser deduzido de uma

teoria prima facie determinista? Notemos que existe uma ligeira diferença entre uma teoria

prima facie determinista e o determinismo cientı́fico: a primeira exige que a nossa teoria se

comporte como determinista (e todas as nossas teorias são de fato prima facie deterministas,

já que elas assumem que o mundo é um sistema fechado e inteiramente previsı́vel25), en-

quanto o segundo afirma que o mundo é determinado e pode ser previsto com qualquer grau

de precisão.

Nosso primeiro argumento é puramente lógico, e lida com a diferença entre deter-

interagiriam entre si.
25Isso é inclusive necessário para que elas sejam bem sucedidas. Caso formulássemos uma teoria que trata

o mundo como algo completamente indeterminado, qualquer tentativa de explicação seria fadada ao fracasso já
do inı́cio, pois para qualquer tipo de previsão de um evento do mundo precisarı́amos, inicialmente, de uma lei
que explicasse como essas mudanças causadas pela indeterminação ocorrem, o que nos levaria a um regresso
ad infinitum: preciso explicar um evento de um mundo indeterminado, logo preciso explicar como a mudança
causada pela indeterminação ocorre, para em seguida tentar explicar o evento de um mundo indeterminado, e
assim sucessivamente.



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 66

minismo e teorias deterministas. Já foi debatido extensamente sobre teorias e sobre a criação

de teorias, e esse é justamente nosso ponto de partida. Nossas teorias são instrumentos26

que utilizamos para descobrir a verdade do mundo. Se lembramos que elas são criadas por

nós, teremos poucos motivos para achar que seu caráter prima facie determinista corres-

ponde a um determinismo do mundo. “A simplicidade de algumas das nossas teorias – que

são de nossa autoria – não implica a intrı́nseca simplicidade do mundo” (OU, p. 43). O caráter

prima facie determinista de uma teoria é diretamente ligado à sua simplicidade. Antes de mais

nada, nós escolhemos quais caracterı́sticas fazem parte (e quais não fazem) do estado do sis-

tema. Ou seja, quais objetos podem ser desprezados do estudo. Quanto mais fácil é para

nós testar uma teoria, mais simples ela é: daı́ ser, aparentemente, determinista, embora em

nenhum momento seja afirmado que o mundo o é. E além disso, mesmo que descobrı́ssemos

a teoria verdadeira do mundo – aquela inteiramente verdadeira e capaz de explicar todos os

fenômenos – como poderı́amos saber que ela é verdadeira? Não saberı́amos: nossa teoria

ainda manteria seu caráter hipótetico e nunca poderı́amos garantir sua validade absoluta.

O segundo argumento é de ordem técnica e se baseia na relatividade geral27.

Partimos da já dita assimetria entre um passado determinado (já que é aquilo que aconteceu)

e um futuro indeterminado (pois ainda pode acontecer). Antes de prosseguir, um aviso: o

argumento tomado por Popper como modelo foi criado com base na fı́sica. Devemos ter em

mente que sua explicação nas ciências sociais deve ser entendida de maneira mais “frouxa”,

isto é, não entendido de maneira literal. Como Minkowski o cria, seria apenas o tempo em

que a luz leva até ser emanada de ponto (ou refletida, no caso de observadores que não são

fontes de luz), chegar até um segundo ponto e refletir de modo que o primeiro ponto a capte

(caso seja um observador, até que ele o “conheça”)28. Logo, falamos de um tempo equivalente

a micro (10−6 s) ou nanosegundos (10−9 s). No âmbito social não poderı́amos falar de algo

tão rápido a ponto de atingir velocidade similar, embora, com a velocidade de propagação da

informação atual, ainda atinja uma velocidade espantosamente rápida.

Podemos representar a assimetria pela figura 4.1. a seguir. No diagrama, o ponto

P representa um observador (ou como Popper prefere chamar, um “sistema inercial local”

(OU, p. 57); todos os pontos à esquerda de P representam seu passado, enquanto todos

à direita representam seu futuro. Essas duas áreas estão separadas por uma região de

contemporaneidade possı́vel. Qualquer ponto localizado no passado de P é capaz de, por

meio de influências fı́sicas, afetar o futuro de P:

26É importante não confundir com a visão instrumentalista, que toma as teorias apenas como instrumentos,
importando-se somente com a funcionalidade – e não com a verdade – delas.

27Cf. especialmente MINKOWSKI, 2001, para detalhes sobre o diagrama. Não o discutiremos a fundo pelo
excesso de literatura sobre tal assunto.

28O experimento permite uma conclusão interessante. Como só conhecemos algo quando a luz emanada ou
refletida nele chega até nós, podemos dizer que todos os eventos dos quais tomamos conhecimento já estão no
passado. Mesmo em dois pontos tomados como contemporâneos, sempre aquilo que conhecemos já aconteceu
frações de segundo antes de tomarmos conhecimento dele.



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 67

essa assimetria [entre passado e futuro] é estabelecida pelo fato de a partir
de qualquer lugar no “passado” uma cadeia causal fı́sica (por exemplo, um
sinal luminoso) poder alcançar qualquer lugar no “futuro“; mas a partir de
nenhum lugar no “futuro” pode semelhante efeito ser exercido sobre qualquer
lugar do passado (OU, p. 58).

Figura 4.1.: Representação da assimetria temporal.

Tempo

P
Passado Futuro

Contemporaneidade

Contemporaneidade

Logo, pelo exame da figura 1, a nós fica evidente que o futuro é inteiramente

aberto (indeterminado), enquanto nosso passado é fechado (ou determinado). Vamos à figura

4.2. para examinar mais detalhadamente essa afirmação:

Figura 4.2.: Impossibilidade da previsão precisa.

Tempo

P F

C

Passado Futuro

Contemporaneidade

Contemporaneidade

Diga-se que desejamos calcular uma previsão do ponto F. Para ter sucesso em

tal tarefa, precisarı́amos conhecer todos os pontos à esquerda de F. Se estivermos em P

essa previsão é impossı́vel, já que F tem em seu passado diversos pontos, como C, que

não pertencem à única região da qual podemos ter conhecimento, o passado de P. “Em

consequência dessa assimetria entre passado e futuro, a relatividade especial já não é prima



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 68

facie determinista no sentido pleno atrás descrito [...] na relatividade especial já não há um

demônio laplaciano” (OU, p. 60). Expliquemos esse exemplo com mais detalhes.

Imagina-se (de acordo com a fig. 4.2.) que um demônio laplaciano localiza-se em

algum lugar do espaço e possui todas as condições inicias de um espaço suficientemente

grande (mas não ilimitado) que inclua o ponto C. Na figura seguinte (fig. 4.3.) a região a qual

o demônio tem conhecimento é representada pela reta R:

Figura 4.3.: Representação do demônio laplaciano.

Tempo

P F
C

Passado Futuro

Contemporaneidade

Contemporaneidade

F1

R

R

Para prever o estado de F, a reta deveria chegar pelo menos às linhas tracejadas

que representam o passado de F (como efetivamente chega na figura 4.3.). Mas vamos

imaginar que o demônio laplaciano tem um conhecimento ainda maior (representado pela

reta R29). A partir dos pontos aos quais o demônio tem acesso, podemos calcular, na figura

4.3., o ponto exato onde ele estaria para ser capaz de possuir todo o conhecimento dessa

estado de coisas, nesse caso o ponto F1. Mas ao calcular esse ponto, vemos que o demônio,

ao calcular o estado de F, calculou apenas um acontecimento do seu próprio passado: ele

fazia não uma previsão, mas uma retrovisão, já que ele precisaria estar no ponto F1 (ou seja,

no futuro de F) para reunir essa quantidade de informação. Poderı́amos ainda prolongar a

reta R infinitamente para o demônio ser capaz de calcular qualquer acontecimento. Mas esse

caso só poderia acontecer se o demônio estivesse num futuro infinito, de modo que qualquer

acontecimento pertencesse ao seu passado.

Ou seja, podemos provar que uma teoria prima facie determinista não pode ser

usada para apoiar o determinismo cientı́fico, já que ela não obedece as duas condições que

estabelecemos no inı́cio deste ponto. Primeiro, todas as suas previsões deveriam ser inter-

29Essa reta representa a área de informação necessária para a previsão do estado de F; contudo, também
poderia ser entendida como um observador extenso. Popper não utiliza esse segundo argumento (do observador
extenso), limitando-se apenas a considerar a reta R uma região de informação requerida.



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 69

pretadas como retrovisões. Segundo, ele não satisfaz o requisito da previsibilidade a partir de

dentro (já que o previsor precisaria estar num ponto no futuro de F para calcular seu estado).

Mas ainda há um outro argumento, esse dirigido diretamente ao historicismo.

Não sabemos certas informações a respeito de nós mesmos, isso é um fato. Di-

ante disso, somos obrigados a aceitar que “não podemos prever, cientificamente, resultados

que vamos obter no decurso do crescimento do nosso próprio conhecimento” (OU, p. 62, grifo

do autor). Outra pessoa, desde que não interfira em nós, seria capaz de prever tal cresci-

mento30. Poderı́amos pensar num exemplo: digamos que um cientista examina uma criança

e tenha informação completa acerca de todas as suas capacidades cognitivas e sobre todas

as influências que a criança virá a ter num futuro próximo (vamos estabelecer um tempo curto

nesse caso, um mês). O cientista poderia prever o que a criança iria aprender de acordo com

essas influências. Sim, Popper aceita isso. Mas, nesse caso, o previsor estaria localizado fora

do sistema, o que fere as exigências do determinismo cientı́fico. Estamos preocupados em

mostrar que não conseguirı́amos prever de dentro o crescimento do nosso próprio conheci-

mento. Apenas se a própria criança, conhecendo os mesmos dados, pudesse prever o que

saberia ao final de um mês, o determinismo cientı́fico poderia ter validade31

Popper apresenta o argumento da seguinte forma:

1. O curso da história humana é fortemente influenciado pelo crescimento
do conhecimento humano [. . . ]

2. Não podemos prever, por meio de métodos cientı́ficos ou racionais, o
crescimento futuro do nosso conhecimento cientı́fico [. . . ]

3. Por consequência não podemos prever o curso futuro da história hu-
mana.

4. Isto significa que devemos rejeitar a possibilidade de uma história teoré-
tica, isto é, de uma ciência histórica correspondente a uma fı́sica teoré-
tica. Não pode haver uma teoria cientı́fica do desenvolvimento histórico
servindo como base para a previsão histórica

5. O principal objetivo dos métodos historicistas [. . . ] é, portanto, errado;
o historicismo sucumbe (PH, Prefácio, pp. xi-xii, grifo do autor).

O cerne do argumento é o ponto 2., “não podemos prever, por meio de métodos

cientı́ficos ou racionais, o crescimento futuro do nosso conhecimento cientı́fico” (PH, Prefácio,

p. xii)32. O historicismo exige que possamos prever (sabendo as condições iniciais e as leis

históricas) quais os desenvolvimentos futuros que a história terá de qualquer ponto de dentro

do sistema. Mas como conseguirı́amos prever hoje o que só iremos saber amanhã? Nesse

caso não farı́amos uma previsão, já que saberı́amos hoje daquilo que seria o objeto da nossa

30Supondo que sejamos um sistema fechado, o que não é o caso.
31E mesmo nesse caso a criança não fez uma previsão. Se hoje digo que sei o que saberei daqui a um mês,

então eu não “previ” o que saberia pois eu já o sei.
32O argumento técnico será explanado adiante.



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 70

previsão. Por isso, um cientista capaz de prever suas próprias previsões não passa de uma

impossibilidade. Como o historicismo exige que possamos prever também o crescimento do

nosso conhecimento (já que a sociedade é fortemente influenciada por este), sua expectativa

de prever o futuro da humanidade é fadada ao fracasso desde o inı́cio.

Podemos argumentar que é impossı́vel prever um estado futuro do nosso conheci-

mento por meio de inferências dedutivas com um argumento relativamente simples, e portanto

atestar a validade do ponto 2.. Supondo que temos conhecimento teórico perfeito e condições

iniciais precisas de um estado qualquer, a tarefa de previsão seria resumida a um cálculo. Mas

é mesmo possı́vel prever qualquer estado do nosso conhecimento futuro por esse método?

Claro que o argumento é dirigido apenas a quaisquer formas de previsão cientı́fica; sabe-

mos que certas pessoas acreditam em outros meios de previsão do futuro (astrologia, tarô,

sonhos, etc.), mas estes não são investigados por não serem cientı́ficos. A prova será apre-

sentada utilizando computadores33. Essa forma é uma concessão dada por Popper ao seus

adversários (OU, p. 69), pois um computador é um objeto fı́sico e nem mesmo precisamos

pressupor a existência de uma mente humana para tal tarefa. Além disso, tudo que é válido

para um computador também é válido, com algumas pequenas modificações, para previsores

humanos.

Comecemos descrevendo o computador como programado para conter todas as

leis universais e todos os métodos de cálculos lógicos e matemáticos34. O computador so-

mente poderá ser estimulado a uma tarefa de previsão, ou seja, “iniciar seu trabalho”, se

estiver em seu estado inicial – o estado zero –, quando então sofre um estı́mulo (um procedi-

mento padrão) e inicia seu trabalho (não sendo mais perturbado por qualquer outro estı́mulo),

só parando ao completá-lo. A tarefa de previsão consiste na descrição do estado do sistema

em seu inı́cio (t0 = 0) e a descrição de um instante futuro de tempo a ser determinado pela ta-

refa (t1). Como uma simplificação, assumimos também que o computador, após fornecer sua

resposta, regressa ao seu estado inicial. Já que falamos em computadores, e para tornar a

tarefa de previsão, de certo modo, mais ”palpável”, digamos que a tarefa de previsão (a tarefa

propriamente dita mais as condições iniciais relevantes) é fornecida num arquivo escrito numa

linguagem padrão35, o arquivo tarefa36. A resposta é produzida num arquivo semelhante, o

arquivo resposta37. Ao completar sua tarefa o computador é composto por duas partes: o

computador propriamente dito (em seu estado inicial) e o arquivo resposta.

33O argumento foi ligeiramente modificado para adequá-lo à nossa realidade. Popper o formula no final da
década de 1950 em sua obra Open Universe (editada em livro somente no começo da década 1980), de modo
que eram usadas máquinas ainda similares às máquinas de escrever. Como hoje estas não são mais utilizadas,
o argumento irá pressupor o uso de computadores. Contudo, isso não o modifica, apenas o atualiza.

34O computador tem informações sobre todos esses procedimentos.
35Qual a linguagem não é relevante; importa apenas que seja escrita numa linguagem padrão capaz de ser

compreendida por qualquer um com os conhecimento necessários.
36Na obra de Popper, fita tarefa (OU, p. 70).
37Em Open Universe (p. 70), fita resposta.



4.6 Existe uma Refutação do Historicismo? 71

Podemos assumir duas suposições principais acerca do previsor:

SP 1 Desde que a tarefa de previsão seja explı́cita, o computador sempre chegará ao resul-

tado correto;

SP 2 O computador precisa de um determinado tempo para efetuar suas operações: após o

estı́mulo inicial, o processamento do arquivo tarefa começa e toma tempo, e só após

esse processamento a resposta começa a ser escrita (o que exige mais tempo).

Essas duas suposições são indispensáveis para a construção de qualquer máqui-

na como a proposta. SP1 torna o computador suficientemente poderoso, capaz de dar qual-

quer resposta, desde que sejam informados os dados suficientes; SP2 exclui da formulação

qualquer tipo de computador onisciente ou semionsciente (computadores que já incluiriam

previamente certas respostas). O computador é capaz de dar qualquer resposta (e sempre

irá dar), mas precisa de tempo para calculá-la. Apenas com essas duas suposições pode-

mos provar que a tarefa da previsão é impossı́vel. Mas antes disso, incluiremos ainda duas

suposições auxiliares que tornarão o argumento mais forte:

SA1 Quanto maior a resposta, maior o tempo que ela necessitará para ser escrita;

SA2 Todas as respostas dadas utilizam os mesmos procedimentos e descrevem estados

fı́sicos numa mesma linguagem padrão.

Incluı́mos essas duas suposições auxiliares por duas considerações. SA1 for-

talece a exigência de que todas as previsões precisam ser explı́citas. Podemos dizer que o

computador “sabe” a resposta no momento que é estimulado (já que ele conhece todas as leis

universais, métodos de cálculo, e o arquivo tarefa traz as condições iniciais necessárias): o

que ele precisa é tornar essa previsão explı́cita. A inclusão de SA2 corrobora essa exigência e

torna mais forte SP2: exigiu-se que o computador excluı́sse qualquer tipo de previsão ad hoc.

Contudo, não foram excluı́dos métodos de interpretação ad hoc. SP2 proı́be que interprete-

mos um computador (em seu estado inicial e construı́do de acordo com as duas suposições

principais) como um sistema que emite a seguinte previsão: “desde que eu não receba ne-

nhum estı́mulo, continuarei em meu estado inicial”. Todavia, certos sistemas ainda poderiam

ser interpretados como autoprevisores (como os que descrevem sistemas periódicos). SA2

exclui tais sistemas, já que exige que todas as respostas sejam dadas por meio dos mesmos

procedimentos.

Após definirmos o computador, vamos ao exemplo. Imaginemos dois computa-

dores estruturalmente idênticos (OU, p. 74), mas em estados iniciais diferentes; eles serão

chamados C1 e C2. A tarefa de C1 será a de prever o estado de C2 (que executa uma outra



4.7 Engenharia Social 72

tarefa qualquer) em t1 = 10 minutos. Para isso, C1 receberá no arquivo tarefa a descrição do

estado de C2 no tempo t0 e a tarefa que C2 irá executar.

Os dois computadores são então acionados (com a inclusão dos respectivos ar-

quivos tarefa) e é iniciada a tarefa de previsão. Digamos que no tempo t1, C2 ainda nem

mesmo haverá começado a iniciar sua escrita. Nesse caso, C1 não é capaz de dar nenhuma

resposta, já que, para dar o resultado correspondente ao tempo t1, ele precisa passar pelos

mesmos estados que C2 passa para completar seu cálculo.

Aumentemos o tempo para 20 minutos. C2 já teria começado a escrever sua

resposta, embora ainda não tenha terminado. Por motivos óbvios, seria impossı́vel que C1

tivesse dado sua resposta, já que nem C2 a havia calculado completamente. Aumentemos

o tempo novamente, agora para 30 minutos. Exatamente nesse instante, C2 termina sua

tarefa. C1, mais uma vez não poderia dar a resposta: ele não teria passado por todos os

estados que C2 passara, exigindo mais tempo para que sua resposta seja escrita. Ele nem

mesmo poderia dar a resposta se relaxássemos um dos requerimentos e assumı́ssemos que

os dois computadores partiram do mesmo estado inicial. Como os dois precisam passar pelos

mesmo procedimentos, a resposta de C1 poderia chegar, quando muito, ao mesmo tempo da

resposta de C2, impossibilitando qualquer previsão anterior ao acontecimento.

Podemos transpor esse argumento para o historicismo. Mesmo conhecendo as

pretensas leis de desenvolvimento histórico, em conjunto com todas as condições iniciais,

seria a nós impossı́vel fazer uma previsão de qualquer estado futuro de dentro do sistema.

Nossa resposta levaria tempo até ser calculada, além de ser exposta numa linguagem padrão.

Ao terminarmos o cálculo, quando muito apresentarı́amos a resposta ao mesmo tempo do

acontecimento. O argumento utiliza uma máquina, mas pode ser igualmente entendido se uti-

lizarmos um humano. Um cientista, localizado dentro do sistema e portador das informações

relevantes (incluindo o estado inicial de um segundo cientista), precisaria fazer os mesmos

cálculos que um segundo cientista faria para atingir um resultado. Até mesmo poderı́amos

dizer que ele seria incapaz de tal façanha, já que somente uma abstração muita grande po-

deria conceber sabermos como definir o estado inicial do conhecimento de uma pessoa. Não

farı́amos nenhuma previsão. As aspirações historicistas de um mundo inteiramente determi-

nado falhariam.

4.7 Engenharia Social

Muito foi falado neste capı́tulo sobre o método gradual, segundo Popper o único

capaz de tornar as ciências sociais verdadeiramente cientı́ficas. Contudo, não o trabalhamos

em detalhes, optando por usá-lo apenas como contraponto ao historicismo e seu método

holista. Longe de afirmarmos ser a função exclusiva das ciências sociais a resolução de



4.7 Engenharia Social 73

problema de ordem prática, mas, se examinarmos o desenvolvimento das ciências, veremos

que esse tipo de problema funciona (e tem funcionado até hoje) como um grande propulsor,

além de servir como um meio de controlar nossos impulsos e impedir que a especulação

se perca em divagações sem sentido. O método holista, ao contrário, funda-se apenas no

trabalho teórico e pode vir a causar diversos males à sociedade. Se queremos um avanço

devemos expurgar tal método, diz Popper, e o método gradual surge como seu substituto.

O método proposto por Popper é chamado de “tecnologia social gradual”. O termo

“tecnologia” costuma imbuir-se de estigmas dos planos tecnocratas, por isso a adição de “gra-

dual”. Numa definição célere, a tecnologia gradual é o processo de análise crı́tica por meio

do qual pequenas correções são propostas, e a comparação dos planos com seus resul-

tados efetivos nos permite ter avanços no nosso conhecimento38. A ênfase dada à prática

de modo algum significa a exclusão dos problemas teóricos que podem vir a surgir no de-

curso da investigação. Essa ênfase tem uma dupla função, pois é utilizada para escolhermos

problemas realmente dignos de importância e para impor “disciplina nas nossas inclinações

especulativas (que especialmente no campo da sociologia são responsáveis por nos levar à

região da metafı́sica), pois nos força a submeter nossas teorias a padrões definidos, como

clareza e testabilidade prática” (PH, p. 54).

No terreno das ciências sociais encontramos dois tipos de problemas, afirma Pop-

per, os de caráter público e os privados. Não existe uma linha precisa de demarcação entre

ambos: o melhor método de classificação de cada tipo é por meio de exemplos. Como admi-

nistrar uma empresa pode ser encarado como um problema privado, enquanto como acabar

com a inflação é um problema público. A falta de uma linha precisa de demarcação cria um

problema não tratado por Popper: se não sabemos como definir um problema, como ele de-

veria ser tratado? Não nos alongaremos nesse problema por não ser estritamente necessário

à análise pretendida, mas é algo que merece um esclarecimento para um entendimento pleno

da engenharia social gradual.

Uma primeira objeção que pode ser proposta contra a visão tecnológica é que

ela implica obrigatoriamente uma atitude ativista e intervencionista. Porém essa crı́tica não

se sustenta, primeiramente pela impossibilidade lógica de uma polı́tica de não-intervenção:

o polı́tico precisaria intervir na sociedade para garantir a não-intervenção e cumprir seu ob-

jetivo39. Além disso, a tecnologia gradual é neutra quanto a tais questões pois, como qual-

quer tecnologia, sua função é puramente proibitiva40, isto é, “apontar o que não pode ser

alcançado” (PH, p. 55, grifo do autor). Por tal motivo uma sentença cientı́fica também pode

38O método é similar ao método das ciências naturais como proposto por Popper. No próximo ponto veremos
como Popper articula (e se há) uma unidade do método entre ciências sociais e naturais.

39Num primeiro momento, a polı́tica do laissez-faire pareceria fazer com que tal afirmação fosse falsa. Entre-
tanto, mesmo numa polı́tica desse tipo (como, por exemplo, os liberalismo econômico mais radical) é necessário
um estado que garanta a segurança jurı́dica.

40Cf. LScD, § 21, 23.



4.7 Engenharia Social 74

ser escrita na forma de uma sentença existencial negativa (ou sentença “não há”): ela diz que

um determinado efeito não pode acontecer41.

A aplicação da tecnologia gradual é chamada por Popper de “engenharia social

gradual” (piecemeal social engineering). O termo “engenharia” é adequado pois cobre todos

os tipos de atividade, tanto públicas como privadas, e nos lembra que em sua aplicação

devemos utilizar todo o conhecimento prático disponı́vel. A analogia com a engenharia é útil,

pois “a engenharia social gradual se assemelha à fı́sica por considerar os fins como algo além

do ramo da tecnologia (se são ou não realizáveis ou compatı́veis uns com os outros é tudo que

a tecnologia pode dizer acerca dos fins)” (PH, p. 59, grifo do autor). Já o historicista pensa de

modo diverso, considerando a ciência social como dependente do embate de forças históricas

alheias ao controle humano. Poder-se-ia dizer que Popper entende a ciência social de modo

puramente prático e até mesmo utilitarista. A função do cientista social é “criar instituições

sociais e reconstruir aquelas já existentes” (PH, p. 59). “Instituições sociais” , na definição de

Popper, são

todas aquelas coisas que impõem limites ou criam barreiras para os nos-
sos movimentos e ações como se fossem corpos fı́sicos ou obstáculos. As
instituições sociais são conhecidas por nós quase que literalmente como
aquilo que forma o mobiliário do nosso habitat social (MF, p. 167).

Ou seja, uma instituição social pode ser entendida como qualquer construção hu-

mana social, desde uma pequena loja até um grande governo. Como essas instituições foram

criadas, se conscientemente ou apenas “surgiram”, é um problema que não nos interessa: a

função do cientista social é fazer com que elas operem da melhor forma possı́vel. Ou nas

palavras de Popper: “instituições são como fortalezas: precisam ser satisfatoriamente proje-

tadas e propriamente conduzidas” (PH, p. 60, grifo do autor). Essas caracterı́sticas fazem da

engenharia gradual neutra quanto à questões de posicionamento polı́tico do cientista social.

Encontramos adeptos em todos os espectros polı́ticos, desde liberais até totalitários. O en-

genheiro gradual se caracteriza apenas pelo modo como lida com seus problemas: o holista

pretende tratar a sociedade como um “todo”42, enquanto o engenheiro gradual busca corrigi-la

por meio de pequenos e constantes ajustes.

Os holistas rejeitam a engenharia gradual por considerá-la deveras modesta. Ex-

perimentos graduais não poderiam consertar a sociedade, dizem eles; apenas experimentos

holistas poderiam. Mas a engenharia gradual não se ocupa de tais questões. Não é delimi-

tada uma linha precisa de demarcação entre experimentos graduais e holistas. O que está

em jogo aqui são doutrinas: uma viável, outra não.

41Cf. LScD, pp. 48-9.
42Cf. PH, § 21.



75

5 Análise Situacional

A crı́tica do historicismo feita no capı́tulo anterior nos deixou uma lacuna. Como

deverı́amos então proceder no terreno das ciências sociais? A engenharia social gradual não

passa de um rascunho; podemos vê-la como uma orientação para a pesquisa, mas não como

um método inteiramente formulado. Todavia, esse método existe. Procuraremos agora expor

a proposta de Popper sobre a metodologia social, também conhecida como análise situaci-

onal, e examinar se ela é coerente com o seu já trabalhado método da ciência natural. Im-

portante notar que o desenvolvimento da análise situacional precisou de um longo processo:

apenas citada em Poverty of Historicism, ainda foram precisos cerca de 20 anos até que Pop-

per apresentasse uma formulação completa. Iremos agora apresentar esse desenvolvimento,

expondo suas principais teses e suas falhas.

5.1 A Unidade do Método

As visı́veis diferenças entre o método das ciências naturais e sociais suscitam mui-

tas dúvidas. Usariam ambas os mesmos métodos? Se sim, qual? Caso não utilizem, quais

são suas diferenças? Em suas incursões no terreno das ciências sociais (especialmente no

inı́cio da sua pesquisa, em The Poverty of Historicism e The Open Society and Its Enemies),

claramente o objetivo de Popper é o de mostrar que os métodos são os mesmos. As ciências

formulariam hipóteses e as testariam empiricamente; embora o elemento falseador já exista e

ocupe um papel central, claramente o peso de manter o método unido recai sobre a tarefa da

explicação. Contudo, com o passar dos anos, sua opinião é modificada (em especial devido

ao contato com seu amigo, o economista Friedrich von Hayek) até sustentar que, se existe

uma unidade, esta seria mantida por um linha muito tênue. Examinemos agora esse ponto

tão controverso da metodologia popperiana.

O método hipotético-dedutivo popperiano coloca todo o peso da explicação na

dedução causal de previsões, excluindo quaisquer outras tentativas de explicação. Até The

Open Society and Its Enemies, não apenas fenômenos naturais, mas também a ação humana,

deveriam ser explicados por esse método causal. Popper já admite uma diferença nesse



5.1 A Unidade do Método 76

momento, a aplicação de métodos quantitativos nas ciências humanas1. Todavia, mesmo

algumas dessas dificuldades que nos fariam buscar métodos diferentes já puderam ser re-

solvidas. Ultrapassar essa última barreira tornaria ambos os métodos idênticos. Acerca do

ponto central, contudo, não nos restariam dúvidas: a estrutura lógica da explicação cientı́fica

seria a mesma para as mais diversas ciências. Mesmo ainda aceitando essa total unidade

metodológica, Popper rejeita a simples “imitação” grosseira do método das ciências naturais

pelas sociais, algo que ele chama “cientismo” (MF, p. 175).

Já nos anos 60, em sua palestra “A Lógica das Ciências Sociais”2 é possı́vel per-

ceber um afrouxamento dessa pretensa unidade metodológica entre as ciências. A ciência

social passa a ser entendida como portadora de uma metodologia própria. Um dos efeitos

dessa mudança é a percepção de que as previsões no campo social (mesmo aquelas da

economia, tomadas como exemplo maior) têm enormes diferenças daquelas previsões do

campo natural. Aqui vemos um maior desenvolvimento do que havia sido chamado “análise

situacional” em Poverty of Historicism. É percebida quase que uma defesa do dualismo meto-

dológico. O princı́pio de racionalidade já é tratado como um elemento único, presente apenas

nas ciências sociais. Popper parece ter percebido que em certas esferas do conhecimento

humano a explicação teleológica (que investiga um fenômeno com relação ao seu fim) seria

mais importante que a explicação causal.

A versão mais branda (ainda mantendo opinião muito próxima da unidade meto-

dológica) do seu posicionamento é exemplificada pela sexta tese da sua palestra:

O método das ciências sociais, como o das ciências naturais, consiste em
experimentar tentativas de solução para seus problemas – os problemas dos
quais ela parte. Soluções são sugeridas e criticadas. Se uma tentativa de
solução não é aberta à crı́tica objetiva, ela é, justamente por isso, excluı́da
como não-cientı́fica, embora talvez apenas provisoriamente. Se ela está
aberta a uma crı́tica objetiva, então tentamos refutá-la [. . . ] Se uma tenta-
tiva de solução é refutada por nossa crı́tica, propomos outra solução. Se ela
resiste à crı́tica, nós a aceitamos temporariamente [. . . ] O método da ciência
é, portanto, o da tentativa experimental de solução (ou da idéia) (ISBW, pp
95-6).

Percebamos que sua nova definição, embora ainda inteiramente contida em sua

caracterização inicial, já promove um certo “descolamento” dos dois métodos. Ele chega até

mesmo a caracterizar o novo método como uma “discussão crı́tica” (MF, p. 93, 158). Essa
1Cf. PH, pp. 131-2. A diferença não está na utilização de métodos estatı́sticos, mas sim na impossibilidade,

nas ciências humanas, de se formular uma teoria inteiramente matemática.
2Cf. ISBW, pp. 92-115. A primeira publicação dessa palestra se encontra na obra Der Possitivismusstreit in

der Deutschen Soziologie, editada por H. Maus and F. Furstenberg, cuja publicação gerou uma intensa discussão
entre Popper e Adorno. Diversos autores analı́ticos foram convidados pelo membros da Escola de Frankfurt para
um seminário. Um analı́tico iria proferir uma palestra, em seguida um membro da Escola de Frankfurt faria a
sua, e então o debate seguiria. Popper fora o primeiro a falar, seguido por Adorno. Contudo, quando o livro foi
publicado, foi iniciado por um longo artigo de Adorno, além da modificação da sua palestra, o que causou a ira
de Popper.



5.1 A Unidade do Método 77

definição faz surgir um problema, pois diversas atividades, mesmo as mais dı́spares, podem

ser caracterizadas desse modo. A metafı́sica é uma resolução de problemas do mesmo

modo que a música (mesmo ambas não sendo falseáveis, logo não podendo ser consideradas

cientı́ficas, elas são um tipo de resolução de problema). Até admiradores de Popper, como

Gellner (1985, pp. 4-67, especialmente pp. 60-1), afirmam que a concepção popperiana do

quê pode ser considerado cientı́fico foi imensamente alargada.

O único modo do método das ciências sociais ainda ser considerado cientı́fico

(embora ainda opere de forma diferente) é transferir a ênfase da explicação (a dedução de

efeitos3 utilizando leis e condições inicias) para o falseamento. Ora, caso Popper aceitasse o

método apenas como uma “discussão crı́tica” e continuasse a relegar a falseabilidade a um

papel secundário nas ciências sociais (o que acontecia na sua definição de engenharia social

gradual), todos aqueles tipos de explicação não cientı́fica invadiriam o terreno da ciência e

não terı́amos meios seguros de formular uma ciência social. A tese 25 da mesma palestra

torna mais clara essa mudança:

a investigação lógica dos métodos da economia polı́tica leva a um resultado
que pode ser empregado a todas as ciências sociais. Esse resultado mos-
tra que há um método puramente objetivo nas ciências sociais, que se pode
bem designar como método objetivo-compreensivo ou como lógica situacio-
nal [. . . ] A ‘compreensão’ objetiva consiste em vermos que a ação era obje-
tivamente apropriada à situação (ISBW, p. 112, grifo do autor).

Assim, o cientista não mais deve procurar explicações puramente causais na soci-

edade. O fim do agente naquela situação (a ação objetiva apropriada) abre espaço para uma

análise4.

Essa posição torna-se mais clara noutro artigo, também dos anos 1960, “La ra-

tionalité et le Statut du Principe de Rationalité” (CLASSEN, 1966). Sua opinião passa até

mesmo a coincidir com a dos teóricos econômicos. Em primeiro lugar, Popper distingue duas

categorias de problemas: “o primeiro dos problemas consiste em explicar ou prever um evento

singular ou pequeno número de tais eventos” (CLASSEN, p. 142), ou seja, uma previsão com

base na análise de leis universais e condições iniciais. “O segundo tipo de problema consiste

em explicar ou prever uma espécie ou tipo especı́fico de eventos (CLASSEN, p. 142, grifo

do autor). Esse, ao contrário, obteria um melhor resultado por meio da construção de mode-

los capazes de explicar como aquele tipo especial de evento se comporta. O primeiro tipo é

usual nas ciências naturais; o segundo, a nova proposta de Popper para as sociais. Popper

até mesmo se diz convencido “que nas ciências sociais teóricas, não é jamais possı́vel res-

ponder às questões da primeira categoria” (CLASSEN, p. 142). Um novo problema a surgir

é que ao construir o método apenas como uma resolução crı́tica de problemas (mantendo a

3Cf. § 3.4.
4Algo que já pode ser notado na citação anterior é que ele passa a considerar que uma hipótese social foi

corroborada quando se adequa à situação. Adiante examinaremos esse ponto mais profundamente.



5.2 Análise Situacional I: definição 78

falseabilidade como critério), Popper alargou demais sua concepção metodológica e “parece

ter esgotado muito do interesse do conceito” (GORTON, 2006, p. 53).

Essa mudança de posicionamento e ênfase que Popper passa a colocar na cons-

trução do modelo está diretamente ligada à sua mudança de posição quanto à unidade meto-

dológica. Isso se reflete no posterior desenvolvimento do seu conceito de análise situacional,

segundo ele o método ideal a ser utilizado nas ciências sociais.

5.2 Análise Situacional I: definição

“O método das ciências sociais, como o das ciências naturais, consiste em expe-

rimentar tentativas de solução para seus problemas – os problemas dos quais ele parte [. . . ]

Se uma tentativa de solução é refutada por nossa crı́tica, propomos outra solução” (ISBW, p.

95). Essa constatação pode permitir as duas propostas de Popper (unidade e dualidade do

método). Todavia, ele admite ser a abordagem das ciências sociais ligeiramente diferente.

Nas ciências sociais, nunca temos leis suficientes que expliquem um evento em questão.

Compensa-se essa falha pelo elemento racional presente nelas. Tal modelo, inicialmente for-

mulado tendo em vista a teoria da ação racional proposta pela economia, fica conhecida como

análise situacional5. Examinaremos inicialmente apenas como o modelo é definido antes de

vermos sua aplicação e discutirmos algumas questões particulares.

Duas são as partes presentes na nossa investigação: um modelo e o princı́pio

da racionalidade. Os modelos não diferem em grande parte daqueles das ciências naturais,

excetuando-se o fato de que são modelos de tipos de situações sociais6, contendo um agente

e diversos elementos relevantes para a análise em questão. Dentre esses elementos incluem-

se instituições sociais, quaisquer prováveis obstáculos fı́sicos que o agente enfrentaria e, é

claro, outras pessoas. A esse modelo é inserido o elemento racional: o agente, uma pessoa

detentora de todas as informações relevantes para a análise e um objetivo a cumprir. Até

então nada difere de um modelo da ciência natural; a diferença está na inclusão do princı́pio

de racionalidade, que anima o modelo e ocupa o lugar reservado às leis universais nos mode-

los da ciência natural. Diz-se que o agente se comportou racionalmente se ele toma a ação

com base em todas as informações referentes ao modelo tendo em vista o seu objetivo inicial.

Num primeiro momento, esse modelo pareceria incluir um elemento psicológico, o que não

é o caso: o fim do agente torna-se apenas mais um dado da situação em questão. Porque

ele busca esse fim não nos interessa, mas apenas quais ações ele precisa tomar para atingir

5Ao método também são dados os nome de método zero (PH, p. 130) e método objetivo-compreensivo
(ISBW, p. 112).

6Aqui há uma mudança clara da posição de Popper. Em PH e OSE, por acreditar numa unidade metodológica
total, ele sustenta que as ciências sociais, assim como as naturais, estudam eventos. A partir dos anos 60 (com
a gradual acentuação da dualidade metodológica), ele passa a propor a previsão de tipos ou padrões de eventos.
Cf. § 4.2.



5.3 O Princı́pio de Racionalidade 79

aquele fim naquele determinado ambiente. “Entender a ação de uma pessoa se torna então

um exercı́cio de desenvolvimento de uma descrição detalhada da sua situação, e não uma

tentativa de descrever seu estado psicológico individual” (GORTON, 2006, p. 11). É impor-

tante ressaltar que esse princı́pio racional é vazio: ele não existe fora de uma situação. O que

é considerado racional numa determinada situação pode não ser em outra.

Podemos fazer algumas observações. Em primeiro lugar, a análise situacional é

duplamente falsa. Nossos modelos são reconstruções, simplificações da realidade tendo em

vista um problema especı́fico. Nesses modelos excluı́mos quaisquer elementos dispensáveis

para a resolução desse problema e obtemos uma imagem que, longe de ser uma reprodução

fiel da realidade, serve como um meio para compreendê-la. No exemplo a ser dado adiante,

um pedestre deseja cruzar uma rua. Não precisamos saber qual a altura dos prédios ao

redor, ou qual a cor dos veı́culos que transitam naquele momento. Os elementos utilizados

são apenas aqueles estritamente necessários para a nossa análise. É claro que esse é um

exemplo trivial; no caso de modelos mais elaborados poderı́amos negligenciar algum fator

importante. Mas, assim como na ciência natural, saberı́amos pelo exame do resultado do

falseamento que um importante aspecto não foi utilizado. Além disso, o princı́pio da raciona-

lidade é postulado, mas dificilmente é cumprido na prática; logo, funciona apenas como uma

ferramenta metodológica para nossa investigação7. Em seguida, uma constatação: apesar de

Popper dizer que agir racionalmente é usar toda a informação referente a situação (PH, pp.

130-1), essa obrigatoriedade é retirada do desenvolvimento posterior da análise situacional.

Talvez por perceber que na formulação do modelo essa obrigatoriedade é inatingı́vel, Popper

a substitui pelo conceito de adequação: o agente deve agir adequadamente tendo em vista a

situação como ele vê, e isso não significa necessariamente que ele possui toda a informação

sobre aquilo. Digamos que se pretende analisar um evento que ocorreu há 100 anos. Com a

informação disponı́vel hoje, poderı́amos sustentar que a ação tomada no passado não foi ra-

cional. Mas o agente à época poderia ter tomado a decisão baseado nas informações que ele

possuı́a e essa ação ser adequada para as informações possuı́das por ele (embora não fosse

se ele possuı́sse as informações disponı́veis hoje). Essa mudança, embora torne o conceito

de racionalidade mais “frouxo”, permite a explicação de uma gama maior de eventos8.

5.3 O Princı́pio de Racionalidade

Após apresentar a definição do conceito da análise situacional, precisamos ex-

plicar o que é o princı́pio de racionalidade e como Popper o entende. O inı́cio do desen-

volvimento do que viria a ser a análise situacional, de acordo com Popper, foi baseado nos

métodos da economia. Apenas em sua autobiografia foi explicitada em qual parte da eco-

7Mesmo Popper é ciente desse fato. Cf. MF, pp. 172-3.
8Cf. nota 20, p. 89.



5.3 O Princı́pio de Racionalidade 80

nomia foi buscada a origem do conceito; todavia, isso é algo que não suscita dissı́dios tão

importantes pela própria unidade metodológica da economia, mais unificada do que qualquer

outra ciência social. Segundo o próprio, “o principal ponto aqui foi uma tentativa de generali-

zar os métodos da economia (teoria da utilidade marginal) para torná-los aplicáveis às outras

ciências sociais teoréticas” (UQ, p. 135, grifo do autor). Contudo, embora as abordagens

partam de um mesmo ponto comum, inúmeras diferenças podem ser encontradas entre o

método da economia9 e a análise situacional, em especial no que concerne ao conceito de

racionalidade. Examinemos essas dúvidas agora.

5.3.1 Teoria Econômica e Racionalidade

A teoria da utilidade marginal, como conceituada na economia, assume que hu-

manos são agentes que agem intencionalmente e instrumentalmente (GORTON, 2006, p. 62).

Por agir instrumental fica subentendido a maximização de algum fim (normalmente, o aumento

da riqueza) pré-determinado. Qual fim não importa: “a economia é indiferente em relação aos

fins, no sentido de não lhe caber julgá-los, mas apenas ser capaz de julgar os usos mas

convenientes do meios para atingir os mesmos fins” (NAPOLEONI, 1979, p. 39). Essa ação

instrumental deve ser distinguida da ação não-instrumental, como aquela guiada por normas,

tradições ou hábitos. Uma ação instrumental tem sempre a forma de “se você quer X, faça Y”,

ao passo que ações não-instrumentais são definidas como “faça Y”. O segundo tipo de ação

não interessa à economia: apenas quando os agentes agem independentemente de qual-

quer tipo de coerção, seja cultural, religiosa, ou normativa, as ações podem ser consideradas

instrumentais. “Da perspectiva da escolha racional, os eventos do mundo social são amplos

conjuntos de resultados de um comportamento racional [. . . ] ela também exige que a ação

de uma pessoa que tenha como vista um fim que seja racional em algum sentido” (GORTON,

2006, pp. 62-3); a exigência da maximização de um fim é o que identifica, para a economia,

essa ação como racional. Notemos que para a ação ser considerada racional o agente não

precisa possuir a informação completa10, e nem mesmo executar a ação mais efetiva para

alcançar aquele fim. O único requerimento é que ele aja buscando a maximização de um fim

utilizando a informação disponı́vel.

Uma questão que pode ser posta é que não há como o agente determinar a quan-

tidade de informação necessária para executar uma ação racional. Caso ele espere e colha

muitas informações, pode perder o tempo certo para executá-la; caso execute-a rapidamente,

ela pode falhar justamente pela pouca quantidade de informação reunida. É preciso supor que

aquela quantidade é adequada, e para isso não há um meio único. O agente deve se basear

em suas escolhas anteriores e conjeturar se aquela ação realmente será válida a despeito da

9Cf. Napoleoni (1979, cap. 1) para um exame mais detalhado sobre os principais teóricos que parecem ter
inspirado Popper, em especial Walras e Jevons.

10Alguns teóricos fazem essa exigência. Porém, ela não é obrigatória e a metodologia pode operar sem ela.



5.3 O Princı́pio de Racionalidade 81

sua informação incompleta11.

Na teoria da utilidade marginal é possı́vel construir dois tipos de modelos. Um

modelo tênue impõe duas exigências. Em primeiro lugar, o agente deve poder numerar suas

escolhas por ordem de preferência. Em segundo lugar, essa relação deve ser transitiva. Ou

seja, se o agente tem as opções A, B, e C, deve ser capaz de escolher qual dessas considera

a melhor e essa decisão se reflete nas outras duas: se prefiro A a B, e B a C, também prefiro

A a C. Desse modo é possı́vel a comparação de ações preferidas. Já modelos espessos

exigem, além dos dois requerimentos anteriores, que o agente seja assumido como egoı́sta

e que age para maximizar seus interesses privados. Não é necessário especificar quais são

esses interesses, mas apenas que eles existam. Os modelos tênues geralmente não são

utilizados. Se não é assumido que os agentes são egoı́stas a análise pode degenerar numa

análise puramente trivial ou tautológica (poder-se-ia dizer que o agente age daquele modo

porque age daquele modo, por exemplo).

5.3.2 Análise Situacional e Racionalidade

É fácil perceber porque a teoria econômica é utilizada como base para a criação

da análise situacional. Ela coloca o agente individual no centro da análise (ao contrário das

doutrinas já criticadas neste trabalho) e conceitua a racionalidade humana como o motor por

trás dos eventos sociais. Mas existem algumas diferenças marcantes a serem apontadas.

Em primeiro lugar, na teoria econômica a análise se concentra na ação de um

agente que tem como objetivo a maximização de um alvo determinado. Na análise situacional

o conceito de maximização é ausente, transferindo o peso da análise para a configuração

institucional daquele tipo de evento12 e como o agente deveria agir para praticar uma deter-

minada ação, cujo objetivo é dispensável. A situação é mais importante que o ator, e isso

torna o papel do agente claramente distinto. A teoria econômica exige que as preferências

do agente se mantenham constantes; caso contrário, não seria possı́vel saber quais ações

são mais racionais para a maximização daquele fim. Como na análise situacional o peso da

explicação é transferido para a situação, o papel do agente é apenas agir racionalmente de

acordo com aquela situação especı́fica, não importando seu objetivo.

Pode-se notar que o papel da racionalidade na teoria econômica é maior do que

na análise situacional. Na economia, as ações racionais são independentes de uma situação

especı́fica: se quero aumentar a riqueza, é considerado racional agir para aumentar lucros,

cortar despesas, etc., a despeito da situação em que tenho esse objetivo. Em situações

11Poder-se-ia argumentar, de acordo com a concepção metodológica inicial de Popper, que mesmo o método
da economia não é cientı́fico por conta desse elemento indutivo.

12Ormerod e Roswell (1998) frisam que a ênfase dada na configuração institucional é uma influência direta
de Adam Smith. A teoria econômica moderna (surgida no século XIX) suprimiu esses elementos históricos e
institucionais presentes na obra de Smith e ainda parte importante do modelo popperiano.



5.3 O Princı́pio de Racionalidade 82

distintas, todas ainda poderiam ser consideradas racionais, embora uma pudesse ser consi-

derada mais efetiva que a outra. A racionalidade encontra-se no exterior da situação. Já o

conceito de Popper é “frouxo”, pois uma ação só é racional se naquela situação especı́fica

ela for considerada como racional. O conceito de racionalidade da economia é transcultural e

trans-histórico, ao contrário do conceito popperiano, restrito a um lugar e tempo especı́ficos;

essa diferença limita o alcance das análises possı́veis na teoria popperiana.

Esse distanciamento do conceito de racionalidade na análise situacional ocorre

com o desenvolvimento da teoria. Inicialmente, ambos os método são similares. O esboço

feito em Poverty of Historicism (que não chega a duas páginas completas) iguala racionalidade

ao agir “fazendo uso ideal de toda a informação disponı́vel para a realização de quaisquer

fins que [os agentes] venham a ter” (PH, p. 130). Além disso, ele até mesmo utilizava “o

pressuposto da posse de completa informação” (PH, p. 130). Esse critério é relaxado, e

posteriormente ele identifica o agir racional com a adequação da ação para aquela situação.

Na década de 1960, o linguajar econômico é deixado de lado e a racionalidade passa a

ser tratada simplesmente como adequação. Referências textuais dessa mudança não são

explı́citas, mas podem ser encontradas nas entrelinhas dos textos acerca das ciências sociais

a partir da década citada13.

Outro ponto de distanciamento é quanto ao entendimento do que pode ser con-

siderado uma ação racional. A teoria econômica exclui a priori qualquer tipo de ação que

não seja guiada instrumentalmente. Ações não-instrumentais são interpretadas não como

um meio para se atingir um fim, mas como um fim em si mesmas, o que elimina a exigência

da maximização (um sujeito pratica a filantropia por ela mesma, seja porque ele se sente

bem ou porque é uma tradição). Elas podem estar presentes, desde que não seja como o

objetivo (principal) a ser buscado. Poderı́amos dizer, por exemplo, que numa sociedade onde

a cultura da filantropia esteja fortemente presente, uma empresa pratique ações filantrópicas

como um meio de buscar mais clientes e, posteriormente, aumentar seu lucros. A ação seria

racional porque facilitaria o alcance de um objetivo, no caso o aumento da riqueza; a ação

não seria praticada per se, como uma imposição cultural, mas simplesmente por auxiliar o

objetivo principal. Popper não pode aceitar tal posição. Ações guiadas por normas, valores e

pelo ambiente cultural são tão analisáveis quanto ações puramente instrumentais. A depen-

der da situação, elas poderiam ser consideradas comportamentos adequados. Não há uma

diferença entre ações como atravessar uma rua e praticar a filantropia – ambas podem ser

consideradas racionais se o objetivo do agente é respeitado.

A utilização desses conceitos distintos de racionalidade se reflete no entendimento

que ambas, teoria econômica e análise situacional, têm do papel das previsões na ciência so-

cial. A teoria econômica é capaz de fornecer previsões apenas por exigir que os agentes

sejam egoı́stas e ajam com o intuito de maximizar um fim pré-determinado. A análise situaci-

13Cf. MF, p. 169, para a primeira menção.



5.4 Análise Situacional II: aplicação 83

onal exclui dos seus objetivos fazer tais previsões, concentrando suas ambições na explicação

de eventos tı́picos. “O objetivo primário da análise situacional é a explanação, revelando os

elementos situacionais que levam as pessoas a agir como agem para, então, traçar as re-

percussões das suas ações, especialmente as não intencionais” (GORTON, 2006, p. 71). A

ênfase colocada na explicação da situação torna o papel da previsão impreciso, já que ela

pode ser considerada racional ou irracional a depender do contexto em que é praticada. Essa

falta de precisão, todavia, não deve ser tomada como um empecilho para a análise situaci-

onal. A falta de leis sociológicas claras e precisas impossibilitaria tal tarefa14. Popper tem

conhecimento de que previsões exatas nas ciências sociais são impossı́veis de serem atingi-

das e sabe de antemão que sua teoria tem limites (inclusive no tipo de evento que é capaz

de explicar), mas de modo algum encara isso como uma falha. Sua preocupação sempre foi

a de criar uma teoria capaz de explicar eventos sociais que se incluam numa imensa teia de

atores e instituições e apresentar erros que esses atores podem vir a cometer ao agir. Gor-

ton (2006, p. 72) até mesmo prefere chamar a análise situacional de uma “teoria de médio

alcance” (GORTON, 2006, p. 57).

5.4 Análise Situacional II: aplicação

Nada melhor para saber como esse método opera do que vê-lo em funciona-

mento. Popper (MF, pp. 166-8) nos dá o exemplo de Richard, o pedestre15. Imaginemos

que Richard deseja atravessar a rua. Diversos elementos16 estão presentes nessa situação:

automóveis, outros pedestres, elemento fı́sicos que podem obstruir a passagem (como uma

falha na calçada ou uma ruptura na via), as regras de trânsito, a sinalização (elementos institu-

cionais). Richard tem um objetivo e diversas barreiras (fı́sicas e institucionais) o constrangem

a completá-lo. Num modelo que assuma um conhecimento completo da situação, Richard to-

maria conhecimento de todos os objetos (não apenas dos que pode ver ou ouvir, mas também

14Embora tenhamos falado em “leis sociais, Popper parece ter sido posteriormente demovido da ideia de que
elas existam. No inı́cio, ele nos apresenta (PH, pp. 56-7) diversos exemplos de pretensas “leis” sociais; contudo,
os exemplos dados não são mais que meras tautologias (quando não são falsos – a maior parte dos exemplos
vem da economia, e nenhum deles poderia ser garantido, por exemplo, numa economia socialista). Ele próprio
parece ter percebido esse erro: apesar de ainda mencioná-las em The Open Society and Its Enemies (OSE I, p.
76, pp. 81-2), não encontramos mais em sua obra trechos claros que sustentem que leis sociais (no molde das
naturais) existam. Gorton (2006, p. 41) inclusive cita casos de amigos de Popper que, em conversas informais
e em cartas, explicitam sua mudança, o que inviabilizaria sua posição. Até mesmo a crença de Popper no
indeterminismo – especialmente no livre arbı́trio humano – não poderia ser conciliada com leis sociais.

15Não nos enganemos ao ler o nome próprio e pensar que a análise descreveria uma situação singular e não
um tipo de situação. O exemplo serve para descrever qualquer situação onde um agente deseje atravessar a rua,
não aquele agente especı́fico. Ele tem como objetivo a descrição de uma situação padrão, mas esse modelo
padrão pode (e provavelmente será) modificado para atender as peculiaridades de cada situação especı́fica.
Apenas a partir desse novo modelo podemos sugerir qual seria a ação racional a ser tomada.

16Esse exemplo também ajuda a clarificar como objetos do Mundo 3 podem atuar sobre o mundo fı́sico. Certos
elementos fı́sicos, como a faixa de pedestre ou o semáforo, são, em primeiro lugar, construções teóricas (eles
são parte das regras de trânsito) incorporadas em objetos fı́sicos.



5.4 Análise Situacional II: aplicação 84

daqueles abstratos) e executaria seu objetivo da melhor forma possı́vel.

Frisamos a expressão acima (diversas barreiras) pois é necessário um pequeno

desvio para retornar a um ponto já anteriormente citado17. Lá era possı́vel perceber uma

mudança feita por Popper: primeiramente, ele definia instituições exatamente como barreiras

que constrangem o agente a completar um objetivo; em seguida, afirma que elas funcio-

nariam quase como barreiras. Essa inconsistência esconde uma dúvida ainda mais grave:

Popper simplesmente ignora como uma instituição social impediria (ou permitiria) uma deter-

minada ação. Instituições, assim como teorias, são habitantes do Mundo 3; contudo, apenas

instituições são definidas como barreiras. Uma teoria, apesar de poder ser escrita na forma

de uma proibição, não nos impede de realizar qualquer ação, já que a teoria apenas escla-

rece quais ações ela (a teoria, e não o mundo) proı́be. Já com instituições nosso problema é

maior. Um semáforo impede alguém de atravessar uma rua caso esteja verde? Não, apesar

de que, caso aceitemos a primeira interpretação (exatamente como barreiras), essa pareça

ser a interpretação correta. É prudente não atravessá-lo se não queremos ser atropelados,

mas não há uma proibição efetiva. Richard poderia atravessar a rua enquanto os carros pas-

sam; recomenda-se que não o faça, mas não é possı́vel impedi-lo (se ele decidir por isso).

Existem sanções (sociais, legais e culturais) que constrangem o agente a seguir as regras

vigentes na situação, mas, exceto em casos em que existe coerção ou incapacidade fı́sica,

não é possı́vel garantir que o agente vai seguir aquelas normas. Essa pequena mudança de

vocábulo permite essas duas interpretações, embora consideremos que a segunda opção traz

um nı́vel maior de correção, já que ela tornaria determinadas ações mais ou menos “atrativas”.

Num certo sentido, as instituições continuariam a funcionar exatamente como barreiras, em-

bora não mais para proibir determinadas ações, mas para nos impedir de “ver” (assim como

fazem teorias – se aceito teoria X, não vejo determinados eventos que eu veria se aceitasse

a teoria Y) determinadas ações possı́veis.

Não obstante a descrição feita acima, deve-se levar em consideração a falta de

conhecimento de algum desses fatores numa situação real. Caso Richard não consiga atra-

vessar a rua, a ele pode ter faltado o conhecimento de algum desses elementos. Numa

situação ideal, ele caminharia até a faixa de pedestre, esperaria a luz do semáforo ficar ver-

melha e atravessaria. Alguém que não conhece as leis de trânsito não saberia que esse é o

comportamento ideal a ser seguido. Um segundo problema é o fator indeterminado presente

no estudo. Richard poderia seguir todas as regras e mesmo assim ser atropelado por um

carro que não respeitou o sinal para parar, ou esbarrar numa outra pessoa na calçada e cair

na pista. Enfim, os motivos podem ser os mais diversos, e conhecê-los durante a formulação

do modelo é uma tarefa impossı́vel. Apenas pela comparação do modelo ideal (completa

racionalidade) com a situação real (onde Richard é atropelado), podemos descobrir onde a

situação real falhou e buscar corrigi-la. É importante atentar que em momento algum nos

17Cf. a citação na § 4.7, p. 74.



5.4 Análise Situacional II: aplicação 85

preocupamos se Richard atravessava a rua para ir ao trabalho ou para ir a uma lanchonete:

seus fins só entram na análise enquanto elementos da situação proposta. Quaisquer ele-

mentos psicológicos são parte do modelo, não uma caracterı́stica particular do agente. Se

estudássemos n agentes que atravessam ruas, cada um com seu fim particular, em nenhum

momento o porquê deles atravessarem a rua seria relevante, mas apenas que eles desejam

atravessá-la. Popper tem consciência disso e escreve:

Proponho tratar os objetivos e o conhecimento de Richard não como fatos
psicológicos a serem averiguados por métodos psicológicos, mas como ele-
mentos de uma situação social objetiva. E proponho tratar seu objetivo psi-
cológico real de alcançar o trem como irrelevante para a resolução do nosso
problema particular, que apenas exige que seu intuito - “seu objetivo situaci-
onal” - seja cruzar a rua do modo mais rápido e seguro (MF, pp. 167-8, grifo
do autor).

Mas e quando o objetivo do agente não é cumprido? Como já afirmado anterior-

mente18, o único ponto que ainda conserva uma tênue unidade entre a análise situacional e

o método das ciências naturais é a presença da falseabilidade. Contudo, a exposição feita

até agora deixa cada vez claro que mesmo o elemento falseador é entendido de forma dife-

rente. Como considerar a análise situacional um método cientı́fico e ainda assim ser capaz

de aceitar a falseabilidade é um problema que merece ser examinado.

Sabemos que os modelos da análise situacional são duplamente falsos. Por um

lado, eles são simplificações da realidade e, como tal, não incorporam todos os elemen-

tos presentes na situação, apenas aqueles necessários para o exame naquele momento.

Também o princı́pio de racionalidade, necessário para a formulação dos modelos, é falso,

funcionando apenas como uma ferramenta metodológica para ajudar na construção. Daı́

surge o primeiro problema: como exigir o teste preciso de um modelo cuja própria formulação

precisa da presença de um elemento falso? Precisamos do princı́pio de racionalidade para

determinar quais aspectos do mundo serão selecionados; se ele é falso, não temos garantia

de que esses aspectos são os realmente relevantes para o caso em questão. Em exemplos

simples, como o de Richard, é fácil determinar quais aspectos são necessários para questão

e descobrir onde um possı́vel erro ocorreu; caso examinássemos um caso de interação entre

paı́ses, por exemplo, seria praticamente impossı́vel.

Um segundo problema é o fator interpretativo presente nas ciências sociais. Fal-

sear teorias na ciência natural é fácil: comparamos nossa previsão com o fato objetivo do

mundo; caso nossa previsão tenha falhado, a teoria é falseada. Mas a sociedade não fun-

ciona desse modo tão simples. A análise situacional busca compreender uma ações dentro

de um contexto social mais amplo, não de maneira puramente causal, mas como um com-

portamento adequado para a obtenção de certos fins. Nesse sentido, ela se aproxima muito

18Cf. § 5.1.



5.5 O Alcance da Análise Situacional 86

da hermenêutica. O próprio Popper (no artigo On the Theory of Objective Mind, presente em

MF) chegou a apresentar a análise situacional como uma abordagem interpretativa. Contudo,

Popper entendia que sua abordagem podia ser claramente diferenciada da hermenêutica por

ele considerar os objetos sociais como membros do Mundo 3.

Nossos modelos sempre incluem elementos do Mundo 3. No caso de Richard,

por exemplo, temos as leis de trânsito (e todos aqueles objetos nos quais ela é representada).

Logo, um cientista social que buscasse compreender o modelo precisaria entender esses

elementos do Mundo 3. Podemos nos perguntar: essa instituição social (a legislação de

trânsito) foi descrita fielmente? E mais, essa instituição foi entendida claramente? É preciso

interpretar esses objetos (as “partes” do modelo) individualmente, mas também é preciso

entender a situação como um todo. O problema é que, ao contrário da ciência natural, não

temos uma realidade objetiva com a qual comparar, pois precisamos entender esses objetos

numa teia maior de significados.

Popper “parecia ver essa diferença [na aplicação do elemento falseador mais

como uma questão de grau que de tipo” (GORTON, 2006, p. 57). Embora haja essa compara-

ção com a realidade, parte do teste de um modelo social sempre será interpretativo. Desse

modo, o falseamento na ciência social nunca poderia ser considerado final, seria sempre

matéria de debate. As teorias das ciências sociais, então, se encontrariam entre as teorias

da ciência natural (plenamente falseáveis) e as teorias metafı́sicas (não falseáveis): ela não é

capaz de criar teorias universais como na fı́sica, mas pode nos dar explicações sobre eventos

com um grau de detalhes considerável.

5.5 O Alcance da Análise Situacional

Quanto tentamos caracterizar a sociologia como a área de pesquisa interessada

em descrever aspectos do mundo que dispensam a psicologia somos confrontados com um

problema. Nem todos os eventos podem ser necessariamente explicados sem a presença de

elementos psicológicos; contudo, tais eventos não são da alçada da análise situacional. Par-

ticularmente, a análise situacional falharia ao explicar crenças, normas e desejos presentes

em qualquer agente (que, em última instância, é uma pessoa). Clarifiquemos como se dá

essa tensa relação entre elementos psicológicos e um modelo situacional.

Em todo modelo situacional elementos psicológicos são presentes. Lembremos

do exemplo de Richard: ele poderia desejar atravessar a rua para comprar um terno novo.

A novidade da análise situacional, ao contrário das propostas psicologistas, é incluir esses

elementos dentro do modelo, e não no agente. O agente poderia ter qualquer outro objetivo,

desde que a partir desse objetivo pudessem ser extraı́dos elementos objetivos que fossem

incorporados à situação. Aquilo que o modelo efetivamente leva em consideração é que Ri-



5.5 O Alcance da Análise Situacional 87

chard precisa atravessar a rua, e de quais modos ele pode fazer isso assumindo que pratique

uma ação racional, isto é, que ele pratique a melhor ação possı́vel. Apesar desses elemen-

tos psicológicos serem presentes, eles são dispensáveis; nem mesmo precisamos deles se

temos um objetivo claro. Mais uma vez notamos a forte influência da metodologia econômica.

Num modelo econômico, desejos, normas e crenças são de pouco interesse teórico. Digamos

que um comprador vai ao mercado de imóveis desejando comprar uma casa; a ação espe-

rada é que ele procure a casa mais valiosa pelo menor preço possı́vel. O motivo dele comprar

a casa fica num segundo plano, já que estudaremos as relações criadas no mercado a partir

da ação dele e as possı́veis influências (intencionais e não-intencionais) que essa ação pode

desencadear no mercado. Percebemos que alguns tipos de fenômenos não seriam explica-

dos adequadamente pela análise situacional. Apenas padrões de interação entre atores e

instituições, especialmente aqueles que produzem algum tipo de consequência imprevista,

poderiam ser corretamente explanados. Crenças, desejos e motivações seriam interpretados

como dados na situação.

Popper cria a análise situacional levando isso em consideração. Ele “parece estar

preocupado apenas com o que acontece numa situação social, dadas as crenças e objetivos

de um indivı́duo” (GORTON, 2006, p. 101). Como os atores desenvolveram suas propensões

psicológicas é inteiramente dispensável na análise popperiana. O problema é que mesmo

retirando completamente esses elementos da análise situacional, ainda somos obrigados a

explicá-los. Se entendemos a análise situacional desse modo (seguindo o entendimento de

Popper), algumas situações são simplesmente impossı́veis de serem explicadas. Esse pro-

blema é fruto da sua crı́tica anterior ao historicismo e ao holismo: ao retirar os elementos

psicológicos do agente (deslocando-os para a situação), ele se torna incapaz de fornecer pre-

visões completas, que expliquem como (como a ação ocorreu) e porque (porque ele decidiu

praticar aquela ação) o agente agiu daquele modo. Os agentes são tratados quase como

máquinas.

Imaginemos o exemplo do voto19. A cada dois anos há uma eleição no Brasil.

Vemos as pessoas saı́rem às ruas defendendo seu candidato, propagandas infindáveis na

televisão, no rádio, nos jornais, nos muros. Até que chega o dia da votação, e então saı́mos

de nossas casas e votamos para escolher os novos governantes. É possı́vel dizer que pes-

soas votam porque é a ação mais racional a fazer naquela situação: a manutenção do regime

democrático exige a rotatividade dos governantes. Mas, ao afirmar que essa é a ação mais ra-

cional na situação, apenas reescrevemos o problema utilizando a linguagem tı́pica da análise

situacional. O voto, antes de mais nada, é o desenvolvimento de uma crença: acreditamos

que o candidato A é mais preparado para exercer aquela função do que o candidato B (e essa

decisão pode nem mesmo ser intencional) – nós não apenas votamos (digitamos números

19O exemplo é o mesmo utilizado por Gorton (2006, cap. 4). Contudo, o exemplo que ele dá se foca na
abstenção do voto e por quais motivos as pessoas votariam, mesmo sabendo que não são obrigadas a isso.
Como o voto é obrigatório no Brasil, essa discussão faria pouco sentido.



5.6 Irracionalidade 88

numa máquina), nós votamos em alguém.

Podemos até mesmo expandir o exemplo e criar uma nova complicação para a

análise situacional. Num primeiro turno, disputados pelos candidatos A, B, C, e D, os candi-

datos A e B são os mais votados (com uma pequena vantagem para o candidato A), o que

exige a realização de um segundo turno. O segundo turno é realizado, e, após a apuração dos

votos, vê-se que o candidato B ganhou. Como a análise situacional explicaria essa migração

de votos? Não explicaria. A análise situacional já toma como dados da situação as crenças

do indivı́duo, no caso acreditar que um candidato é melhor que o outro. Contudo, o voto (o ato

de votar) só acontece após essa decisão, cuja gênese não pode ser explicada pela análise.

Logo, não podemos explicar como se dá o processo de votação apenas por meio da análise

situacional.

Um ponto que chama a atenção é que alguns tipo de crença podem ser explica-

dos. Pensemos na ciência. Normalmente, a crença na ciência é iniciada por processos ra-

cionais e intencionais. Acredito na gravidade porque a gravidade é racionalmente estudada.

Pode-se até mesmo entender o desenvolvimento de certas crenças como um produto da ten-

tativa e do erro (de acordo com o processo usual da metodologia popperiana). Algumas até

mesmo são fruto de nossos processos evolucionários, como os instintos. Isso também se dá

com grande parte das normas e valores. Normas são formadas em processos de socialização.

Um ocidental considera “normal” a monogamia, pois seu ambiente a tem como uma norma;

a sociedade onde ele interage a considera normal. Em alguns paı́ses africanos e do oriente,

todavia, essa não é a regra. Essa norma é imbuı́da nas pessoas por um processo social, não

intencional, e dependente apenas do ambiente em que ela se desenvolve. Mostra-se claro

que a análise situacional não pode ser o único método das ciências sociais (como Popper

às vezes parece sugerir). Porém, pode haver uma divisão precisa entre a análise situacional

e a psicologia no que concerne a explicação do surgimento dessas crenças e normas. Tal

explicação psicológica até mesmo se mostra indispensável, já que ela explica o surgimento

desses elementos que farão parte da análise posterior.

5.6 Irracionalidade

Ainda existe uma questão pertinente e não tratada a respeito da análise situaci-

onal. Sabemos como ela opera, quais suas influências e quais tipos de eventos ela pode

explicar, mas e quando uma ação, mesmo após uma análise exaustiva, ainda se mostra irra-

cional? Mesmo Popper reconhece que as pessoas normalmente agem racionalmente, mas

não sempre (MF, p. 172). A resposta de Popper não é satisfatória quanto a esse aspecto e

procuraremos mostrar porquê.

Pela própria definição da análise situacional, uma ação é racional quando o agente,



5.6 Irracionalidade 89

que tem um objetivo, faz uma escolha adequada tendo em consideração a situação e as

informações que possui. Richard quer atravessar a rua: ele examina a situação, pondera o

cenário e executa a ação que parece mais adequada. Mas quantas vezes não vemos uma

pessoa tomar uma ação que, dado o cenário e as informações possuı́das, parece ir con-

tra seus objetivos? Popper (MF, 178) leva em consideração esse ponto e descreve a ação

irracional de dois modos. O primeiro é caracterizado como “a falha do ator em compreen-

der todos os aspectos relevantes da sua situação” (GORTON, 2006, p. 104). Ocorre que

esse não é um caso de irracionalidade genuı́na. Um observador externo (portador de mais

informações) pode considerar aquela ação como irracional; mas o agente, por não possuir

todas as informações do observador, pode ter tomado a ação mais adequada segundo seus

dados. Popper até mesmo cita uma frase de Churchill (MF, 178), ”guerras não são vencidas,

apenas perdidas”, para exemplificar essa questão. Popper entende que Churchill preten-

dera dizer é que mesmo os derrotados numa guerra agiram racionalmente. A quantidade de

informações que eles possuı́am, ou o momento em que ação foi praticada, não permitiu a

eles agir da melhor maneira (algo que poderia ser feito caso reunissem mais informações,

ou uma maior ponderação sobre o momento certo de agir; contudo, a ação deles foi racio-

nal. A questão da irracionalidade, então, se torna apenas um caso de informação limitada20,

conduzindo a ação novamente ao terreno da racionalidade.

Percebemos que existe um elemento indutivo implı́cito nesse caso descrito por

Popper. Como saber se a quantidade de informação é correta para praticar a ação naquele

momento, ou se aquele momento é o ideal? Não podemos saber, exceto se utilizarmos um

processo indutivo. Uma notı́cia que pode influenciar a bolsa de valores é publicada; um ope-

rador da bolsa não pode afirmar que o ı́ndice da bolsa irá se valorizar por causa dela. Porém,

ele sabe que notı́cias similares já causaram esse efeito num determinado espaço de tempo.

Desse modo, caso aceitássemos essa definição de ação irracional, serı́amos obrigados a

introduzir esse elemento indutivo.

O segundo exemplo de irracionalidade é o caso de um louco (MF, p. 179). Nova-

mente o caso toma outra direção: os motivos do louco podem ser os mais bizarros possı́veis,

mas, agindo de acordo com a situação como ele vê, sua ações seriam consideradas racionais.

Ou seja, o problema não se encontra na ação, mas nos motivos ou crenças do louco (que, por

sua vez, não podem ser explicados pela análise situacional, com raras exceções). “Apesar de

uma promissora discussão sobre a ação irracional, Popper, por sua vez, tenta mostrar que a

ação irracional é, muitas vezes, uma ilusão” (GORTON, 2006, p. 105). Essas ações seriam

não mais que um caso especı́fico de ação racional e a análise situacional estaria segura. Ne-

nhum desses dois exemplos, contudo, seria um caso de genuı́na irracionalidade, aquele em

20Se levarmos em consideração o conceito original de análise situacional como ação que assume “the pos-
session of complete information” (PH, p. 130), então as ações irracionais são não apenas possı́veis, mas o
caso mais usual de ação existente. Provavelmente o relaxamento da exigência da “informação completa” para
“adequação” serviu para salvar a maior parte dos atos do terreno da irracionalidade.



5.6 Irracionalidade 90

que o agente age contra seu objetivo.

Mas e se, mesmo após uma longa análise da situação, o ato ainda parecer irraci-

onal? Devemos desistir da explicação? Gorton (2006, p. 106, grifo do autor) diz que devemos

“tentar categorizar o comportamento irracional como um tipo de comportamento irracional”.

Um terceiro exemplo apresentado por Popper (MF, 172) pode ser usado aqui. Um motorista,

desejando estacionar seu carro, guia freneticamente por um estacionamento que ele sabe

estar cheio. Temos um objetivo (estacionar um carro), uma informação (o estacionamento

está cheio), e uma ação que vai contra o objetivo do motorista de estacionar o carro. Se leva-

mos em consideração a explicação de Popper, esse caso não poderia ser enquadrado como

um caso de ação racional pois o agente age contra seu objetivo. O motorista estaria, então,

“afobado” (MF, 172). Entendendo assim, como Popper parece entender, não inserimos um

elemento psicológico na análise?

A inclusão desse elemento psicológico trai uma das caracterı́sticas principais da

análise situacional: ser objetiva, livre de elementos da psicologia. Não apenas emoções, mas

também falta de força de vontade (tenho os objetivos A e B; o objetivo B é mais importante,

mas procuro o A por ser mais fácil) podem causar essa ação aparentemente irracional. A

ênfase da análise é, então, deslocada da investigação da situação para a investigação da

gênese de motivos (ou crenças). Popper não desenvolve esse ponto: se pudermos explicar

como um motivo surge de acordo com a análise situacional, melhor. Nem rebaixamos a

análise situacional a um plano inferior: ela continua a ser o principal meio de investigação

das ciências sociais (embora não o único). Mas devemos ter em mente que, se após uma

investigação minuciosa ainda não podemos dar uma resposta definitiva acerca do estatuto de

racionalidade de uma ação, precisamos utilizar de expedientes psicológicos.



91

6 Conclusão

Estudar as ciências sociais é uma tarefa árdua. Algo que influi diretamente na vida

de tantas pessoas tende a gerar discussões ásperas e, muitas vezes, sem uma conclusão.

Apesar disso, não causa espanto a escolha de Popper por tal tema. De famı́lia judia, fora

obrigado a fugir da Europa, ameaçado pelo nazismo, de um lado, e pelo comunismo, de outro.

Em grande parte, esse é um dos motivos que o incitam a pesquisar o método das ciências

sociais. Sem dúvida, esse estudo no pós Segunda Guerra, apesar de todo seu entusiasmo,

nos trouxe poucos resultados. Apesar de todo mal que o historicismo já causara – lembremos

do fascismo e do comunismo, para citar os dois nomes mais famosos –, ainda hoje é um

método em voga, perpetuado por muitos. Procuramos aqui oferecer uma alternativa, e mostrar

que o método de Popper, apesar de suas inconsistências, não apenas pode nos auxiliar na

investigação dos eventos sociais, mas também apontar uma direção para a prática da ciência

social.

A busca por leis ou teorias, assim como preconiza o historicista, se mostrou vã,

e sua capacidade de previsão insuficiente (e até mesmo não existente). Todavia, este fato

não levou os teóricos a reconsiderar tais métodos, preferindo apenas refiná-los. Mesmo esse

refinamento não nos trouxe avanços, mas apenas teorias vazias e sem nenhum significado

real. Cada vez mais as ciências sociais – com a rara exceção da economia – se distanciaram

do mundo, formulando teorias irrelevantes. Muitos, então, passaram a abandonar qualquer

esperança de uma ciência social nos moldes das naturais, assumindo uma postura muitas

vezes pessimista. Sim, essa diferença de fato existe, mas isso não precisa nos levar a admitir

que qualquer explicação nas ciências sociais é fadada ao fracasso.

Popper nos apresenta uma alternativa. Sua teoria de construção de modelos

sociais oferece um tipo de explicação; ainda trazendo falhas, mas está ao alcance de nós. Ao

contrário de outras propostas, presas em suas torres de marfim sem olhar o mundo, a análise

situacional e seu relato de instituições, crenças, normas e tradições nos oferece um painel

interpretativo do mundo que está aı́, nos permitindo compreender grandes fenômenos sociais.

Um estudo mais atento desse método popperiano, a análise situacional, revela como Popper

se afasta do positivismo que influencia o inı́cio do seu trabalho – em Poverty of Historicism,

o método implı́cito proposto ainda é uma cópia fiel do seu método das ciências naturais –

e se aproxima da hermenêutica. Fazer previsões que podem ser falseadas ou corroboradas



6 Conclusão 92

não é mais procurado; deve-se buscar entender os elementos de uma situação para poder

explicá-la.

É importante avaliar cada um dos capı́tulos que constituem essa dissertação para

poder entender melhor qual o fio condutor que existe entre eles. No primeiro deles, A Metodo-

logia Popperiana, discutimos os principais pontos da metodologia popperiana e como ela se

articula. Não é novidade para nenhum estudioso em filosofia da ciência que o grande inimigo

de Popper sempre foi, e continuou assim até o fim da sua vida vida, a indução. Partindo da

crı́tica de Hume sobre a indução, ele busca formular uma metodologia dedutiva que substitui

o conceito de verificação pelo de falseamento. Contudo, a tarefa de Popper não foi cumprida

integralmente; a indução sempre retorna, e talvez nem mesmo possamos nos livrar dela.

Combater a indução é uma tarefa sem fim ou uma aspiração inalcançável? Provavelmente

nunca saberemos a resposta.

Em seguida, encontramos os capı́tulos II e III, respectivamente, Uma Definição

do Historicismo e Historicismo: um método pobre?. Ambos devem ser vistos como um só;

inicialmente, o método historicista (como Popper o entende) é exposto, e em seguida é criti-

cado. O método holista é uma das principais caracterı́sticas do historicismo; a crença em leis

sociais invariáveis, que poderiam nos ajudar a prever o futuro desenvolvimento da sociedade,

é a outra. Popper não aceita o primeiro (e isso prejudica a formulação da análise situacional).

Já quanto às leis sociais, sua opinião é ambı́gua: apesar de aceitá-las no inı́cio (não nos

mesmos moldes do historicismo, mas as aceita), nega que existam em seguida. A principal

crı́tica de Popper ao historicismo é: não podemos usar nossas teorias deterministas (e todas

são) para inferir que o mundo é determinado. Sua crı́tica do historicismo é forte, embora não

tenha conseguido eliminar a doutrina.

Por fim, em Análise Situacional discutimos o método proposto por Popper a partir

da década de 60, a análise situacional. O método se baseia no estudo dos elementos que

formam uma situação social e nos permite examinar qual aspecto de uma situação não seguiu

aquilo que era previsto idealmente. Dispensamos o uso de leis; um princı́pio de racionalidade

é formulado, e sua função é animar nossos modelos e descrever como aquela situação deveria

ocorrer idealmente. Por meio da comparação do modelo ideal (construı́do com a ajuda do

princı́pio) com a situação real, descobrimos onde ocorreu o erro e tentamos consertá-lo. Sem

dúvida podemos encontrar diversas falhas na análise situacional. Popper nunca conseguiu

formular uma metodologia completa. Percebo dois motivos principais para isso: primeiro,

sua anterior crı́tica do método holista. Sim, a análise situacional pode explicar muitos tipo

de situação. Isso permite a ela revelar esse intrincado painel de interações entre os mais

diversos atores que produzem os fenômenos presentes na sociedade, especialmente aqueles

que criam consequências não desejadas. Mas certas situações não funcionam apenas de

modo instrumental. Nem sempre é possı́vel simplesmente explicar como alguém fez aquilo, é

preciso explicar porque alguém fez aquilo. Por fim, embora Popper sempre tenha sustentado



6 Conclusão 93

a bandeira do dedutivismo, pode-se perceber que o indutivismo volta com toda a força na

análise situacional. Sem uma teoria universal na qual basear a construção de um modelo, só

posso apelar para o passado. E aı́, mesmo que sorrateiramente, a indução retorna.

Mesmo que não possamos fornecer previsões como aquelas da ciência natural,

ainda podemos examinar o mundo social e tentar compreendê-lo. Afinal, objetos fı́sicos são

apenas objetos fı́sicos, e não possuem desejos ou aspirações como nós. Esse elemento de

indeterminação presente em nós torna a investigação da sociedade uma matéria espinhosa.

Mesmo não sendo esse o objetivo de alguns cientistas sociais – historicistas aqui incluı́dos –,

a análise situacional oferece uma explicação satisfatória e capaz de aumentar nosso enten-

dimento do mundo social. Esperamos que a exposição aqui levantada tenha sido capaz de

formentar a discussão sobre esse tal, tão esquecido nas últimas décadas.



94

REFERÊNCIAS

BAMFORD, G. “Popper and His Commentators on the Discovery of Neptune: a close shave
for the law of gravitation?” Studies in History and Philosophy of Science, v. 27, n. 2, pp.
207-32, 1996.

CAT, J. “The Popper-Neurath Debate and Neurath’s Attack on Scientific Method’.’ Studies in
History and Philosophy of Science, v. 26, n. 2, pp. 219-50, 1995.

CLASSEN, E. M. (ed.) Les Fondements Philosophiques des Systemes Economiques.
Paris : Payot, 1966.

CLEVELAND, T. “A Refutation of Pure Conjecture”. Journal for General Philosophy of
Science, v. 28, pp. 55-81, 1997.

COFFA, J. A., WESSELS, L. (ed.). The Semantic Tradition from Kant to Carnap: to the
Vienna station. New York : Cambridge University Press, 1991.

DRIESCHNER, M. “Popper and Synthetic Judgements a Priori”. Journal for General
Philosophy of Science, v. 36, pp. 49-61, 2005.

EINSTEIN, A., LORENTZ, H. A., MINKOWSKI, H. O Princı́pio da Relatividade. Lisboa :
Calouste Gulbenkian, 2001.

FOGELIN, R. J. Hume’s Skeptical Crisis: a textual study. New York : Oxford University
Press, 2009.

GALAVOTTI, M. C. “Confirmation, Probability, and Logical Empiricism”. In: RICHARDSON,
A., UEBEL, T. (eds.). The Cambridge Companion to Logical Empiricism. Cambridge
University Press, 2005.

GARCÍA, C. E. Popper’s Theory of Science: an apologia. new York : Continuum, 2006.

GATTEI, S. Karl Popper’s Philosophy of Science: rationality without foundation. New
York : Routledge, 2009.

GELLNER, E. Relativism and the Social Sciences. Melbourne : Cambridge University
Press, 1985.

GORTON, W. A. Karl Popper and the Social Sciences. State University of New York Press,
2006.

HACOHEN, M. H. “Karl Popper, the Vienna Circle, and Red Vienna”. Journal of the History
of Ideas, v. 59, n. 4, pp. 711-34, Out. 1998.

HUME, D. An Enquiry Concerning Human Understanding. New York : Cambrige University
Press, 2007.



REFERÊNCIAS 95

HUME, D. Tratado da Natureza Humana. São Paulo : Editora da UNESP, 2009.

JARVIE, I., PRALONG, S. Popper’s Open Society After Fifty Years: the continuing
relevance of Karl Popper. London : Routledge, 1999.

JARVIE, I. “The Development of Popper’s Conception of the Social”. In: SUÁREZ-IÑIGUEZ,
E. (ed.). The Power of Argumentation. Amsterdam : Rodopi, 2007, Poznan Studies in the
Philosophy of the Sciences and the Humanities.

KOTARBINSKA, J. “The Controversy: deductivism versus inductivism”. In: NAGEL, E.,
SUPPES, P., TARSKI, A. (eds.). Logic, Methodology and Philosophy of Science:
proceedings of the 1960 international congress. Stanford University Press, 1962.

MARDIROS, A. M. “Can We Plan for Social Progress?”. Mind, v. 57, n. 227, pp. 341-49, 1948.

MERTON, R. Teoria e Strutura Sociale. Bologna : Il Mulino, 1971.

MILLER, D.. Critical Rationalism: a restatement and defence. Open Court, 1994.

MORMANN, T. “The Structure of Scientific Theories in Logical Empiricism’. In: RICHARDSON,
A.; UEBEL, T. (eds.). The Cambridge Companion to Logical Empiricism. Cambridge
University Press, 2005.

NAGEL, E., SUPPES, P., TARSKI, A. (eds.) Logic, Methodology and Philosophy of
Science: proceedings of the 1960 international congress Stanford University Press, 1962.

NEURATH, O. “Protokollsätze”. Erkenntnis, v. 3, n. 1, pp. 204-14, 1932.

NIINILUOTO, I. Critical Scientific Realism. New York : Oxford University Press, 1999.

OLIVA, A. Racional ou Social? Porto Alegre : EDIPUCRS, 2005.

ORMEROD, P., ROSWELL, B. “Situational Analysis and the Concept of Equilibrium”.
Philosophy of the Social Sciences, v. 28, n. 3, pp. 498-514, 1998.

PARUSNIKOVÁ, Z.; COHEN, R. S. (eds.) Rethinking Popper. Springer, 2009.

POPPER, K. “What is Dialetic?” Mind, v. 49, n. 196, pp. 403-26, 1940.

POPPER, K. “New Foundations for Logic”. Mind, v. 56, n. 223, pp. 193-235, 1947.

POPPER, K. “A Note on Tarki’s Definition of Truth”. Mind, v. 64, n. 255, pp. 388-91, 1955.

POPPER, K. La Rationalité et le Statut do Principe de Rationalité. In: CLASSEN, E. M. Les
Fondements Philosophiques des Systemes Economiques. Payot, 1966.

POPPER, K. Objective Knowledge: An Evolutionary Approach. New York : Oxford
University Press, 1972.

POPPER, K. A Sociedade Aberta e Seus Inimigos, vol. 1. São Paulo : Itatiaia, 1987a.

POPPER, K. A Sociedade Aberta e Seus Inimigos, vol. 2. São Paulo : Itatiaia, 1987b.

POPPER, K., BARTLEY III, W. W. (ed.) Quantum Theory and the Schism in Physics.
London : Routledge, 1992a.



REFERÊNCIAS 96

POPPER, K., BARTLEY III, W. W. (ed.). Realism and the Aim of Science. London :
Routledge, 1992b.

POPPER, K., BARTLEY III, W. W. (ed.) The Open Universe: an Argument for
Indeterminism. London : Routledge, 1992c.

POPPER, K.; Notturno, M. A. (ed.). The Myth of Framework. London : Routledge, 1994.

POPPER, K. Conjectures and Refutations. New York : Routledge, 2002a.

POPPER, K. The Logic of Scientific Discovery. New York : Routledge, 2002b.

POPPER, K. The Poverty of Historicism. New York : Routledge, 2002c.

POPPER, K. Unended Quest: and intellectual autobiography. New York : Routledge,
2002d.

POPPER, K.; ECCLES, J. C. The Self and Its Brain. London : Routledge, 2003.

POPPER, K. Lógica das Ciências Sociais. Rio de Janeiro : Tempo Brasileiro, 2004.

POPPER, K. Em Busca de um Mundo Melhor. São Paulo : Martins Fontes, 2006.

PUTNAM, H. The Corroboration of Theories. In: SCHLIPP, P. A. (ed.) The Philosophy of
Karl Popper. La Salle, 1974, 2 vols.

REICHENBACH, H. “Kausalität und Wahrscheinlichkeit”. Erkenntnis, v. 1, n. 1, pp. 158-88,
1930.

RHEES, R. “Social Engineering”. Mind, v. 56, n. 224, pp. 317-31, 1947.

SALMON, W. The Foundations of Scientific Inference, Pittsburgh : Pittsburgh University
Press, 2006.

SCHLIPP, P. A. (ed.) The Philosophy of Karl Popper. La Salle, 1974, 2 vols.

SHEARMUR, J. The Political Thought of Karl Popper. London : Routledge, 1996.

TARSKI, A. Introduction to Logic and to the Methodology of Deductive Sciences. New
York : Dover Publications, 1995.

TER HARK, M. Popper, Otto Selz, and the Rise of Evolutionary Epistemology. Cambridge
University Press, 2004.

VEBLEN, T. B. The Theory of the Leisure Class: an economic study of institutions. Dover
Thrift, 1994.

WITTGENSTEIN, L. Tractatus Logico-Philosophicus. New York : Routledge, 2001.


