
 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO CEARÁ 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

 

MARLENE PEREIRA DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 

TECENDO AFRICANIDADES COMO PARÂMETROS PARA EDUCAÇÃO 

QUILOMBOLA E DO CAMPO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

2020 



 

 

MARLENE PEREIRA DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

TECENDO AFRICANIDADES COMO PARÂMETROS PARA EDUCAÇÃO 

QUILOMBOLA E DO CAMPO 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao programa de Pós-

Graduação em Educação da Universidade 

Federal do Ceará, como requisito parcial à 

obtenção do título de doutora em Educação. 
Área de concentração: Educação. 

 

Orientador: Prof. Dr. Henrique Antunes Cunha 

Junior. 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

FORTALEZA 

 2020 



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação 
Universidade Federal do Ceará

Biblioteca Universitária
Gerada automaticamente pelo módulo Catalog, mediante os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

S236t Santos, Marlene Pereira dos.
    Tecendo africanidades como parâmetros para educação quilombola e do campo / Marlene Pereira dos
Santos. – 2020.
    375 f. : il. color.

     Tese (doutorado) – Universidade Federal do Ceará, Faculdade de Educação, Programa de Pós-Graduação
em Educação, Fortaleza, 2020.
     Orientação: Prof. Dr. Henrique Antunes Cunha Junior.

    1. Quilombos no Ceará. 2. Patrimônio Cultural. 3. Identidade e Pertencimento Quilombola. 4. Educação
escolar quilombola. 5. Educação do Campo Quilombola. I. Título.
                                                                                                                                                  CDD 370



 

 

MARLENE PEREIRA DOS SANTOS 

 

 

 

TECENDO AFRICANIDADES COMO PARÂMETROS PARA EDUCAÇÃO 

QUILOMBOLA E DO CAMPO 

 

 

 

Tese apresentada ao programa de Pós-

Graduação em Educação da Universidade 

Federal do Ceará, como requisito parcial à 

obtenção do título de doutora em Educação. 
Área de concentração: Educação. 

 

Aprovada em: 17/11/ 2020. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

_____________________________________________________ 

Prof. Dr. Henrique Antunes Cunha Junior, (Orientador) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

 

_____________________________________________________ 

Prof. Dr. Kabengele Munanga 

Universidade de São Paulo (USP) 

 

_______________________________________________________ 

Prof. Dr. Flávio dos Santos Gomes 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 

 

_____________________________________________________ 

Profa. Drª. Rosa Maria Barros Ribeiro 

Universidade Estadual do Ceará. (UECE) 

 

_______________________________________________________ 

Profª. Drª.  Maria de Fátima Vasconcelos da Costa 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a os ancestrais, aos 

afrodescendentes, a meus familiares, a todas e 

todos os quilombolas, e em especial aos 

quilombolas do Ceará. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradecer, demonstrar gratidão, reconhecer um bem feito por outra pessoa, 

agradecer com um sorriso, mas quando falo em agradecer, me refiro àquele agradecimento 

interno, não o agradecimento em que você vai até outra pessoa e diz muito obrigado. Esse 

também é muito importante. Então quero externar minha gratidão A Deus, a Olorum, que é 

Criador do Òrun e do Àiyé, e a todas as forças do bem e da positividade que compõem o 

universo trazendo ao mundo a energia vital que me ajudou, e para continuar a ajudar na minha 

e na nossa caminhada. 

Gratidão a todos os meus ancestrais, aos que eu não conheci, aos que eu conheci e 

principalmente os que me conhece, e que me protegem, me guiam e não me deixa só nem na 

tristeza e nem nas alegrias. 

Quando olhamos para o nosso lado e vemos alguém que está sempre presente, 

uma pessoa que nunca nos deixa desanimar, só podemos estar gratos. Família-amiga que nos 

dão palavras de coragem e que lutam para nos ver felizes são raros hoje em dia. E eu tive a 

sorte de ter sido abençoada com a melhor Família, que eu amo muito e nos amamos, minha 

família, vocês qual luz para meu caminho e tesouro para meus dias.  

Gratidão a minha mãe, Jacira pereira dos Santos, por muitos ensinamentos, 

mulher linda, forte, minha heroína (in memória), por ser minha mãe, por seu amor e por seus 

muitos ensinamentos, como a generosidade. 

Gratidão meu pai, Eudino da Costa (in memória), pelo os momentos em que 

estivemos juntos, pelo os ensinamentos, por seu amor.  

Gratidão as minhas irmãs Marilene Chaves da Silva (irmã-mãe), Antônia Chaves 

da Silva, Vilma da Costa Silva e Francinete Chaves da Silva (in memória).  

Sou grata os meus irmãos Antônio Pereira dos Santos; Francisco Pereira dos 

Santos (in memória); José Wilson Pereira dos Santos; Antônio dos Reis Pereira dos Santos; 

Gratidão meus sobrinhos e sobrinhas, são muitos, os agradeço em nome de: 

Michael Chaves da Silva, Wilson da Silva Evangelista, Wendy da Silva Evangelista e Victor 

Chaves da silva. 

Acho interessante também agradecer por coisas específicas que aconteceram no 

dia. Algo do tipo: Sou grata pela oportunidade de poder ter concluído esse trabalho e meu 

doutorado; Sou grata por ter conseguido sobrepujar os obstáculos que apareceram; Grata por 

nos momentos difíceis nos quais passei por ter tido forças para continuar; 



 

 

Meu agradecimento especial ao meu orientador prof. Dr. Henrique Antunes 

Cunha Junior, por suas observações, empenho e dedicação com que me orientou, tornando 

possível a realização desta tese. Gratidão. 

Grata a Universidade Federal do Ceará (UFC), Faculdade de Educação – FACED, 

e ao programa de pós-graduação da Universidade Federal. 

Grata ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPq) é uma agência do Ministério da Ciência e Tecnologia destinada ao fomento da 

pesquisa científica e tecnológica e à formação de recursos humanos para a pesquisa no país, 

ofertando várias modalidades de bolsas aos alunos de graduação, pós-graduação, assim eu 

agradeço pela a bolsa. 

Grata a todos os quilombos e quilombolas do Ceará, porém de modo destacado as 

pessoas que estiveram mais perto da minha pessoa e colaboraram diretamente na pesquisa e 

nas vivências, em especial esterno a minha gratidão aos quilombos e quilombolas das 

comunidades as quais pesquisei, que são as seguintes comunidades: quilombo da Base, 

gratidão aos quilombolas e professores, agradeço a pessoa do Sebastião Francisco da Silva e 

família, o Naldo; Aos quilombolas e professores da serra do Evaristo, agradeço a Evandro 

Clementino Ferreira,Antonia Erivaneuda Soares Castro; E aos quilombolas e professores do 

quilombo de Nazaré,  agradeço Aurila Maria, Ana Carla de Sousa e Antônio Rodrigues Alves, 

pois sem eles e elas eu não teria realizado este trabalho. E sou grata a todos os quilombolas e 

“minha família” de Alto Alegre, minha eterna gratidão. 

Sou grata pela conversa inspiradora que tive com algumas professoras do 

programa de pós-graduação da UFC, são: a professora Joselina da Silva, que foi minha 

orientadora no inicio do doutorado, a professora Maria de Fátima Vasconcelos da Costa, a 

professora Clarice Zientarski; E a professora Rosa Maria Barros Ribeiro, da UECE; Sou grata 

por ter encontrado no caminho pessoas que direto ou indiretamente me motivaram e deram 

força.  

Grata a todas as professoras e todos os professores que compartilharam 

conhecimento comigo na pós-graduação.  

Grata aos técnicos administrativos da pós-graduação, pelos diversos suportes e 

informação.  

Grato ao amigo e colega de pós-graduação Fábio Gomes pelo compartilhamento 

de conhecimento, momentos de estudo. 

Grata a todos os colegas de pós-graduação pela os debates e trocas de solidárias.  



 

 

Grata ao amigo Nelson Nogueira Damasceno e Família, pela a amizade, apoio e 

acolhida em sua casa, no município de Baturité.  

Grata aos amigos, amigas e as pessoas que me acolheram durante no percurso, 

pois foram muitas viagens, nas quis sempre fui acolhida, pois em cada terra precisei de uma 

“árvore com sombra e brisa”, um ponto de apoio ao longo da estrada, agradeço. 

Diversas pessoas contribuíram direta ou indiretamente para a realização deste 

trabalho; a muitas delas, apesar do “anonimato”, sou imensamente grata. Entretanto, gostaria 

de citar todos, mas não dá, então citei uns, todavia, como o receio de deixar algum, no em 

tanto citados e não citados, meus agradecimentos devido ao apoio à minha trajetória 

acadêmica, eu sou grata a todas e todos, e externo minha gratidão. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Algumas pessoas veem o passado apenas como o tempo de sua juventude que, como 

indivíduos e comunidades, superamos e deixamos para trás em nossa marcha rumo a 

uma maior maturidade ou progresso e desenvolvimento. De fato, é melhor ver o 

passado como os nossos antepassados fizeram, como nossa origem que define a 

essência de nosso ser, que pode ser modificada sob o impacto de várias influências, 

mas que permanece parte de nosso ser e que não se pode superar ou deixar para trás. 

                                              Jacob Ajayi, (2000). 

 

 



 

 

RESUMO 

 

A pesquisa realizada e a tese aqui apresentada tratam dos patrimônios culturais focalizando 

três comunidades de Quilombos do Estado do Ceará. O trabalho apresenta os caminhos 

trilhados na formulação de problemas para a educação quilombola e do campo quilombola. 

Discute as perspectivas de educação quilombola e educação do campo quilombola e unifica o 

trabalho pedagógico para as propostas educacionais. Estuda as formulações do patrimônio 

cultural material e imaterial e a importância deste para as comunidades de quilombo, para a 

identidade e do pertencimento ao território do quilombo, vendo os aspectos jurídicos e legais 

do reconhecimento dos quilombolas e a inserção na educação escolar quilombola. Sistematiza 

proposta de uso do patrimônio cultural na formação dos professores de áreas de quilombos 

tanto na perspectiva da educação quilombola como do campesinato quilombola. O trabalho 

apresenta um amplo conjunto de definições sobre os termos utilizados na compreensão dos 

territórios, da identidade e do pertencimento às comunidades de quilombos e da educação dos 

quilombolas. Esta tese foi realizada com base no conceito de complexidade sistêmica que 

implica a realização de enfoques concatenando as informações históricas, geográficas, sociais 

e educacionais. Procura o constante cruzamento de conhecimentos de áreas distintas das 

ciências humanas na compreensão das necessidades curriculares e educacional das 

comunidades de quilombos. A pesquisa desenvolvida nessa tese realizou como propósito a 

levantamento de patrimônios culturais das de três comunidades quilombos do Ceará, 

Quilombo da Base, Nazaré e Serra do Evaristo, estudou a utilização desses patrimônios na 

educação escolar quilombola e do campo quilombola. Após o reconhecido por percursos de 

trabalho e de estudo uma serie de 20 comunidades de quilombo do estado do Ceará, e três 

foram às escolhidas para a pesquisa devido às diferenças de região e das condições de acesso 

quanto a distância da cidade de Fortaleza. Nos estudos dos conceitos a tese propôs e realizou a 

unificação dos conceitos de educação escolar quilombola e do campo quilombola mostrando 

que são enfoques referentes à mesma população e podendo haver compatibilidade dos 

enfoques políticos teóricos. No trabalho de campo a tese apresenta uma forte contribuição 

sobre os patrimônios culturais dos quilombos, quanto ao seu reconhecimento, registro 

fotográfico e sobre a utilização na educação e nos processos de formação de educadores de 

escolas em quilombos ou em regiões quilombolas. Os conceitos que compõe os estudos sobre 

educação quilombolas foram revistos e ampliados para a elaboração dessa tese como também 

foi revista a literatura sobre quilombos no Ceará nas diversas áreas do conhecimento. Nos 



 

 

resultados da pesquisa realizada são apresentados os patrimônios culturais e as suas 

possibilidades de uso na educação escolar quilombola e educação do campo.   

 

Palavras Chaves: Quilombos no Ceará; Patrimônio Cultural; Identidade e Pertencimento 

Quilombola; Educação escolar quilombola; Educação do Campo Quilombola. 



 

 

ABSTRACT 

 

The research carried out and the thesis presented here deal with cultural heritage focusing on 

three maroon communities in the State of Ceará. Maroon communities are named in Brazil as 

“Quilombos”. The work presents the paths taken in formulating problems for maroon 

community’s education. It discusses the perspectives of maroon communities (quilombola) 

education and education in the maroon community and out of it but for the people form 

maroon communities and unifies the pedagogical work for the educational proposals. It 

studies the formulations of material and immaterial cultural heritage and its importance for 

maroon communities, for identity and belonging to maroon territory, looking at the legal and 

legal aspects of maroon people recognition and insertion in quilombola school education. 

Systematizes the proposal for the use of cultural heritage in the training of teachers in 

quilombo’s areas, both from the perspective of maroon community’s education. The work 

presents a wide set of definitions about the terms used in the understanding of territories, 

identity and belonging to maroon communities and the education of maroon people. This 

thesis was carried out based on the concept of systemic complexity, which implies the 

realization of approaches concatenating historical, geographical, social and educational 

information. It seeks the constant crossing of knowledge from different areas of the 

humanities in the understanding of the curricular and educational needs of the maroon 

communities. The research developed in this thesis carried out the purpose of surveying the 

cultural heritage of the three maroon communities in the state of Ceará:  Quilombo da Base, 

Nazaré and Serra do Evaristo, studied the use of these heritage in maroon community school 

education. After a series of 20 maroon communities in the state of Ceará was recognized for 

their work and study routes, three were chosen for the research due to differences in region 

and access conditions regarding the distance from the city of Fortaleza. In the studies of 

concepts, the thesis proposed and unified the concepts of maroon school education and the 

maroon people  field, showing that they are approaches related to the same population and 

that there may be compatibility between theoretical political approaches. In the field work, the 

thesis makes a strong contribution to the cultural heritage of maroon communities, in terms of 

their recognition, photographic record and the use in education and in the training processes 

of school educators in maroon community or in maroon regions. The concepts that make up 

the maroon community education studies were revised and expanded for the elaboration of 

this thesis as well as the literature about maroon communities in state of Ceará in the various 

areas of knowledge was also revised. In the results of the research carried out, cultural 



 

 

heritage and its possibilities of use in maroon school education and rural education are 

presented. 

 

Keywords: Maroons Communities in Ceará; Cultural heritage; Maroons Communities 

Identity and Belonging; Maroons Communities education; Education in the Maroons 

Communities  countryside. 



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Mapa de comunidades quilombolas do Ceará ......................................................... 59 

Figura 2 - Vô Vicente plantação de inhames ............................................................................ 62 

Figura 3 - Eu com as professoras.............................................................................................. 62 

Figura 4 - Serra onde se localiza o quilombo do Bom Sucesso ............................................... 63 

Figura 5 - Formação de professores no centro cultural do quilombo ....................................... 63 

Figura 6 - Casa de farinha......................................................................................................... 66 

Figura 7 - Eu ministrando curso para a comunidade ................................................................ 66 

Figura 8 - Casa antiga ............................................................................................................... 66 

Figura 9 - Altar da igreja da missa afro, (20 de novembro).  ................................................... 67 

Figura 10 - Jovens Mulheres da comunidade.  ......................................................................... 67 

Figura 11 - Tia Bibiu e Eu.  ...................................................................................................... 67 

Figura 12 - Casa de farinha e morador da comunidade ............................................................ 67 

Figura 13 e 14 - Senhoras mais idosas do quilombo.  .............................................................. 68 

Figura 15 - Patrimônio cultural ................................................................................................ 68 

Figura 16 - Vivência quilombola. ............................................................................................. 68 

Figura 17 - Comemoração da certificação do Quilombo Serra da Rajada ............................... 69 

Figura 18 - Crianças do quilombo voltando da escola. ............................................................ 69 

Figura 19 - Oficina com as mulheres quilombolas, no Capuan................................................ 70 

Figura 20 - Objetos antigos  ..................................................................................................... 70 

Figura 21- A igreja ................................................................................................................... 73 

Figura 22 - Vivências no quilombo do Cumbe. ....................................................................... 73 

Figura 23 - Mascaras de argila ................................................................................................. 73 

Figura 24 - Banner do evento.  ................................................................................................. 74 

Figura 25 e 26 - Eu ministrando oficina; Aurila, Maria Auxiliadora, do MEC e Eu.  ............. 74 

Figura 27 - Eu e faixa do evento. ............................................................................................. 74 

Figura 28 - casas no quilombo do Veiga .................................................................................. 76 

Figura 29 - as crianças e eu em uma árvore (pé de crianças) ................................................... 76 

Figura 30 - Igreja do quilombo ................................................................................................. 76 

Figura 31 e 32 - Mapas conceituais de Carcará  ....................................................................... 77 

Figura 33 - entrada do quilombo Carcará.  ............................................................................... 78 

Figura 34 - Associação Carcará.  .............................................................................................. 78 

Figura 35 - Casa e terreno......................................................................................................... 78 



 

 

Figura 36 - Lagoa do quilombo.  .............................................................................................. 79 

Figuras 37 - Pedro com seu instrumento de trabalho ............................................................... 79 

Figura 38 - Roda de conversa ................................................................................................... 79 

Figura 39 - Criações de caprinos .............................................................................................. 79 

Figura 40 - Eu e quilombolas do quilombo de Alto Alegre ..................................................... 83 

Figura 41 - Praças dos três climas, Itapipoca ......................................................................... 156 

Figura 42 - Mapa de Itapipoca e distrito de Arapari onde se situa o quilombo...................... 156 

Figura 43 - Igreja em Itapipoca .............................................................................................. 157 

Figura 44 - Mapa via satélite do distrito de Arapari no município e Itapipoca ...................... 159 

Figura 45 - Mapa de localização da comunidade quilombola ................................................ 160 

Figura 46 - A igreja em Arapari, no caminho do Quilombo de Nazaré ................................. 161 

Figuras 47 - Pau-de-arara cheio de gente ............................................................................... 162 

Figura 48 e 49 - Paus-de-arara que vão para ao Quilombo de Nazaré ................................... 163 

Figuras 50 e 51 - Caminho para o quilombo .......................................................................... 163 

Figuras 52 e 53 - Campos de Futebol e Cento ou entrada do quilombo de Nazaré ............... 164 

Figura 54 e 55 - Casa de farinha e engenho; Casa de farinha em Nazaré .............................. 165 

Figura 56 e 57 - Salão comunitário (serve de escola e igreja)  ............................................... 165 

Figuras 58 e 59 - Caminhos dentro da comunidade ............................................................... 166 

Figuras 60 e 61 - Caminhos do quilombo............................................................................... 166 

Figuras 62 e 63 - Tipos de casas ............................................................................................. 167 

Figura 64 - Casinha de taipa em Nazaré  ................................................................................ 168 

Figuras 65 -Trempes (fogareiro no chão)  .............................................................................. 168 

Figura 66 - Fogão a lenha e fogão a gás ................................................................................. 168 

Figura 67 - Mapa da região do município de Horizonte......................................................... 171 

Figura 68 - Mapa do município de Horizonte – Estado do Ceará .......................................... 172 

Figura 69 - Mapa do município de Horizonte – Estado do Ceará e divisão distrital ............. 173 

Figura 70 - Mapa do Ceará localizando Pacajus .................................................................... 175 

Figura 71 - Mapa de Pacajus .................................................................................................. 175 

Figura 72 - O caminho de Alto Alegre a Base ....................................................................... 176 

Figura 73 - Riacho do Ererê cheio .......................................................................................... 177 

Figura 74 e 75 - Riacho do Ererê quando seco ....................................................................... 177 

Figura 76 e 77 - E. E.F. Nely Gama Nogueira ....................................................................... 179 

Figura 78 - Associação Remanescente de Quilombola da Base (ARQUIBA)  ...................... 179 

Figuras 79 - Casa de taipa, habitação antiga .......................................................................... 181 



 

 

Figura 80 - Casa de taipa ........................................................................................................ 181 

Figura 81 e 82 - Casa de farinha ............................................................................................. 182 

Figura 83 - Igreja da matrize – Baturité ................................................................................. 183 

Figuras 84 - O mosteiro dos jesuítas visto do centro de Baturité ........................................... 183 

Figura 85 - Mostreiro dos jesuistas ........................................................................................ 184 

Figura 86 - Plantação de café ................................................................................................. 185 

Figura 87 - Ferrovia e Maria fumaça ...................................................................................... 185 

Figura 88 - Oblisco, marco de fundação da cidade ................................................................ 185 

Figura 89 - Localização de Baturité no Ceará ........................................................................ 186 

Figura 90 - Localização de Baturité no Brasil ........................................................................ 186 

Figura 91 - Caminhão pau-de-arara ........................................................................................ 187 

Figuras 92 e 93 - Eu e os quilombolas no pau-de-arara ......................................................... 187 

Figura 94 - Riacho no caminho .............................................................................................. 187 

Figura 95 - Caminhos do Evaristo .......................................................................................... 187 

Figura 96 - Mapa de localização da comunidade quilombola ................................................ 188 

Figuras 97 - Igreja .................................................................................................................. 189 

Figura 98 - A frente da escola ................................................................................................ 189 

Figura 99 - A escola parte de dentro....................................................................................... 189 

Figura 100 - Casas na comunidade ......................................................................................... 189 

Figuras 101 - Maneira de ir ao quilombo ............................................................................... 190 

Figuras 102 e 103 - Caminhos da serra do Evaristo ............................................................... 190 

Figuras 104 - A roça em frete a casa ...................................................................................... 195 

Figura 105 - Plantação de feijão ............................................................................................. 195 

Figura 106 - Plantação no quintal ........................................................................................... 196 

Figura 107 - Senhor Vicente e pé de inhame. ........................................................................ 196  

Figura 108 - Eu e o Sebastião, mostrando o folder da história da Base. ................................ 196 

Figura 109 e 110 - Sementes na Casa de semente. ................................................................. 197 

Figura 111 - Hortelã, boldo.  .................................................................................................. 199 

Figura 112 - Malva. ................................................................................................................ 199 

Figuras 113 e 114 - Arruda e flores. ....................................................................................... 200 

Figura 115 - plantação de alface. ............................................................................................ 201 

Figura 116 - Plantação variada no quintal. ............................................................................. 201 

Figura 117 - Anita e a horta. ................................................................................................... 201 

Figura 118 - Plantação de mandioca, macaxeira e banana. .................................................... 202 



 

 

Figura 119 - Nascente de água, Eu, Anita e o filho dela. ....................................................... 202 

Figura 120 - Raimundo Virgino de Sousa. ............................................................................. 208 

Figuras 121 e 122 - Riacho do Ererê. ..................................................................................... 214 

Figura 123 - Manuel Vicente da silva, 94 anos - BASE......................................................... 222 

Figura 124 - Maria Amélia Gadelha da silva, 93anos (in memória). ..................................... 222 

Figura 125 - Tico manduca.  ................................................................................................... 222 

Figura 126 - José Soares – Evaristo. ...................................................................................... 222 

Figura 127 - Raimundo Virgino de Sousa - Nazaré. .............................................................. 222 

Figura 128 e 129 - Casa de farinha e seus equipamentos no quilombo da Base .................... 224 

Figura 130 - O homem na carroça, quilombo da Base.  ......................................................... 224 

Figura 131 - Mulher e seu cajado, quilombo da Base ............................................................ 224 

Figura 132 e 133 - Casa de taipa ............................................................................................ 225 

Figura 134 - Altar dos santos .................................................................................................. 225 

Figura 135 e 136 - Mulheres desbulhando feijão. .................................................................. 226 

Figura 137 - Da esquerda para direita parte de igreja, ponto de cultura e a escola. ............... 227 

Figura 138 - A frente da escola como marcar do trabalho arqueológico ............................... 227 

Figuras 139 - Equipe de escavação......................................................................................... 228 

Figura 140 - Os objetos recolhidos irão compor um museu. .................................................. 228 

Figuras 141 e 142 - Museu do quilombo Serra do Evaristo ................................................... 229 

Figura 143 - Altar e os santos. ................................................................................................ 230 

Figura 144 - Festa de são Gonçalo.  ....................................................................................... 230 

Figura 145 - E roupa de São Gonçalo. ................................................................................... 230 

Figura 146, 147 e 148 - Casa e forno de farinha no quilombo de Nazaré .............................. 232 

Figura 149 - Casa, quintal sem muro, Rita e Eu no quilombo de Nazaré .............................. 232 

Figura 150 - Casa de taipa no quilombo de Nazaré ................................................................ 233 

Figura 151 - Casa de palha (banheiro) no quilombo de Nazaré ............................................. 233 

Figura 152 - caminho e paisagem no quilombo de Nazaré  ................................................... 234 

Figura 153 - quintal sem muro e paisagem no quilombo de Nazaré ...................................... 234 

Figura 154 - Fogão a lenha no quilombo de Nazaré............................................................... 234 

Figura 155 - Casa no quilombo no quilombo de Nazaré ........................................................ 234 

Figura 156 e 157 - A bica no quilombo de Nazaré ................................................................. 235 

Figura 158 e 159 – Representações na Etiópia da Rainha de Sabá. A esquerda um quadro 

antigo das Igrejas Coptas. A direita um estatua também antiga.  ........................................... 241 

Figura 160 - Apresentam um monumento de Luanda em homenagem a Nzinga.  ................ 242 



 

 

Figura 161 - Gravura representando a Rainha Nzinga.  ......................................................... 243 

Figura 162 - Selo Nigeriano em homenagem a rainha Amina de Zaira ................................. 244 

Figura 163 - Fotografia da rainha ganense Yaa Asantewa em trajes de guerra. .................... 245 

Figura 164 - Fotografia da Irmandade em Cachoeira ............................................................. 257 

Figura 165 - Fotografia da igreja da Boa Morte na Barroquinha ........................................... 257 

Figura 166 - Fotografia da procissão das mulheres da irmandade em Salvador. ................... 258 

Figura 167 - Fotografia de negras Quitandeiras no Rio de Janeiro ........................................ 260 

Figura 168 - Negra comerciantes em desenho........................................................................ 260 

Figura 169 e 170 - Eu e mãe Davel, e mãe Davel.  ................................................................ 264 

Figura 171 - Professora Francisca Edileuda da Silva ............................................................. 264 

Figura172 - Dona Bibiu do quilombo de Conceição dos Caetanos ........................................ 265 

Figura 173 - Eu e dona Toinha no quilombo de Água Preta. ................................................. 266 

Figura 174 - Aurila e Eu.  ....................................................................................................... 266 

Figura 175 - Ana Carla e as crianças no quilombo de Nazaré ............................................... 266 

Figura 176 - Eu e mulheres quilombolas, em Alto Alegre ..................................................... 269 

Figura 177 - Oficina de Mulheres Quilombolas, quilombo de Alto Alegre. .......................... 269 

Figura 178 - Mulheres quilombolas da Base e Eu.  ................................................................ 271 

Figura 179 - Dona Irene, parteira do quilombo da Base ........................................................ 271 

Figura 180 - Reunião na casa do Sebastião ............................................................................ 310 

Figura 181 - Pintura na parede da escola.  .............................................................................. 311 

Figura 182 - Mural de fotos.  .................................................................................................. 311 

Figura 183 - Capas de cordéis. ............................................................................................... 312 

Figura 184 - Objetos de representatividade afro. ................................................................... 312 

Figura 185 - Instrumentos de percussão ................................................................................. 312 

Figura 186 - Banner o Candeeiro ........................................................................................... 313 

Figuras 187 e 188 - A roça no quilombo da Base.  ................................................................ 313 

Figuras 189 - Os quilombolas reunidos.  ................................................................................ 315 

Figura 190 - Caminhada para ir plantar Baobá....................................................................... 315 

Figura 191 - A Barragem no quilombo da Base. .................................................................... 315 

Figuras 192 e 193 - Plantando Baobá no quilombo da Base .................................................. 316 

Figuras 193 a 195 - Vivência com os quilombolas ................................................................ 316 

Figura 196 - Bonecas negras feitas pelo Naldo e feitas na comunidade.  .............................. 317 

Figura 197 - Sr. Manuel Vicente e Eu.   ................................................................................. 318 

Figura 198 - Sr. Manuel Vicente e grupo do quilombo .......................................................... 318 



 

 

Figura 199 - Sr. Manuel Vicente.  .......................................................................................... 319 

Figura 200 - A vista da serra vista do pátio da escola.  .......................................................... 323 

Figura 201 - Pátio da escola e salas ........................................................................................ 323 

Figura 202 - Osório Julião ...................................................................................................... 324 

Figura 203 - Igreja, ponto de cultura e Escola.  ...................................................................... 324 

Figura 204 - Faixa Educação Escolar quilombola na entrada da escola ................................ 324 

Figuras 205 - Escola no quilombo Serra do Evaristo ............................................................. 325 

Figura 206 - Painel da escola com os moradores mais idosos. .............................................. 325 

Figura 207 - Liderança/professoras (es) do quilombo e eu. ................................................... 326 

Figura 208 - Vivência e formação no quilombo do Evaristo.  ............................................... 326 

Figura 209 - Caminhões pau-de-arara .................................................................................... 327 

Figuras 210 - Moradores do quilombo no pau-de-arara ......................................................... 327 

Figura 211 e 212 - Vivência com professoras e professores .................................................. 329 

Figura 213 - Os professores, professoras e eu ........................................................................ 329 

Figura 214 - Mural das lendas ................................................................................................ 330 

Figura 215 e 216 – Festa de São Gonçalo. ............................................................................. 331 

Figura 217 - O caminho do quilombo de Nazaré ................................................................... 333 

Figuras 218 e 219 - Crianças dançando na missa afro ........................................................... 334 

Figura 220 - Paisagem ............................................................................................................ 334 

Figura 221 - O canavial  ......................................................................................................... 335 

Figura 222 - Campo e bananal ................................................................................................ 335 

Figura 223- Engenho e casa de farinha em Nazaré. ............................................................... 336 

Figura 224 - Prensa da casa de farinha em Nazaré ................................................................. 336 

Figura 225 - Roda – moenda .................................................................................................. 336 

Figura 226 e 227 - O terreno e a escola em construção .......................................................... 337 

Figura 228 e 229 - A escola em construção ........................................................................... 337 

Figura 230 - A escola. ............................................................................................................ 338 

Figura 231 - Habitação do quilombo.   ................................................................................... 338 

Figura 232 - Casa de taipa do quilombo       ........................................................................... 338 

Figura 233 - Pé de banana e pé de laranja.  ............................................................................ 339 

Figura 234 - Pé de caju ........................................................................................................... 339 

Figura 235 - As mangas e eu .................................................................................................. 339 

Figuras 236 e 237 - Momento da vivência no quilombo de Nazaré ....................................... 341 

Figura 238 - Os jovens e crianças do quilombo.  ................................................................... 342 



 

 

Figura 239 - Moradores de Nazaré na vivência ...................................................................... 342 

Figura 240 e 241 - Os livros sobre quilombo e educação do campo. ..................................... 346 

Figura 242 - Palestra sobre educ. quilombola.  ...................................................................... 346 

Figura 243 - Formação para professores quilombola ............................................................. 346 

Figura 244 - Folder do seminário Fazeres Quilombolas ........................................................ 347 

Figura 245 - Minha exposição sobre quilombo. ..................................................................... 347 

Figura 246 e 247 - Fotos da minha exposição Quilombos. .................................................... 347 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

LISTA DE TABELA 

 

Tabela 1 – Comunidades Quilombolas nas Unidades da Federação ........................................ 79 

Tabela 2 – Comunidades quilombolas cearenses certificadas pela Fundação Cultura 

Palmares ................................................................................................................. 80 

 

 

 



 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

ABPN Associação Brasileira de Pesquisadores Negros  

ADCT Ato das Disposições Constitucionais Transitórias  

AGNU Assembleia Geral das Nações Unidas  

ANPEd Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação  

ARQUIBA  Associação Remanescente de Quilombola da Base.  

CNPq      Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

CEB       Câmara de Educação Básica  

CEBs      Comunidades Eclesiais de Base  

CEPIR  Comitê Estadual de Política de Igualdade Racial  

CF        Constituição Federal  

CF        Campanha da Fraternidade  

CNBB  Conferência Nacional dos Bispos do Brasil  

CNE      Conselho Nacional de Educação  

CNPIR  Conselho Nacional de Promoção de Igualdade Racial  

CEQUIRCE  Comissão Estadual de Comunidades Quilombolas do Ceará  

CONAE  Conferência Nacional de Educação  

CONAPIR  Conferência Nacional de Promoção de Igualdade Racial  

CONAQ  Coordenação Nacional de Articulação de Comunidades Negras Rurais 

Quilombolas  

CONEB       Conferência Nacional da Educação Básica  

COPENE  Congresso Brasileiro de Pesquisadores Negros  

CPLP          Comunidades dos Países de Língua Portuguesa  

DCN            Diretrizes Curriculares Nacionais  

DCNEEQ  Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola  

DCNERER  Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-

Raciais  

DOU  Diário Oficial da União  

ECA  Estatuto da Criança e do Adolescente  

EI  Educação Infantil  

EF Ensino Fundamental  

EB       Educação Básica  

EM      Ensino Médio  



 

 

EPENN  Encontro de Pesquisa Educacional do Norte e Nordeste  

EPEPE  Encontro de Pesquisa Educacional em Pernambuco  

FAFICA  Faculdade de Filosofia Ciências e Letras de Caruaru  

FAUP  Faculdade de Belas Artes da Universidade do Porto  

FCP Fundação Cultural Palmares  

FEACA  Federação das Associações e Conselhos de Moradores de Casa Amarela  

FIES  Fundo de Financiamento Estudantil  

FNB  Frente Negra Brasileira  

FUNASA  Fundação Nacional de Saúde  

FUNDEB  Fundo de Desenvolvimento da Educação Básica  

FUNDEF  Fundo de Desenvolvimento da Educação Fundamental  

GT  Grupo de Trabalho  

IBGE  Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística  

IDH  Índice de Desenvolvimento Humano  

IDH-M  Índice de Desenvolvimento Humano–Municipal  

IHGB  Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro  

INCRA  Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária  

INEP  Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira  

IPEA  Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada  

LDBEN  Lei de Diretrizes e Base da Educação Nacional  

MAC  Movimento de Adolescentes e Crianças  

MDA  Ministério do Desenvolvimento Agrário  

MEC  Ministério da Educação  

MOPs  Movimento Popular de Saúde  

MSN  Movimento Social Negro  



 

 

MTN  Movimento Terras de Ninguém  

NEAB  Núcleo de Estudos Afro-brasileiros  

NUPESQ  Núcleo de Estudos e Pesquisas  

OIT  Organização Internacional do Trabalho  

ONG  Organização Não Governamental  

ONU  Organização das Nações Unidas  

PBQ  Programa Brasil Quilombola  

PDDE  Programa Dinheiro Direto na Escola  

PNAD  Pesquisa Nacional Domiciliar  

PPGE  Programa de Pós-Graduação em Educação  

PPP  Projeto Político Pedagógico  

PPQ  Plano Pernambuco Quilombola  

PROUNI  Programa Universidade para Todos  

PRONERA  O Programa Nacional de Educação na Reforma Agrária  

SECAD  Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade  

SECADI  Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão 

UNILAB  Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO  ....................................................................................................... 28 

2 OS PERCURSOS TRILHADOS: BRASIL QUILOMBOLA E 

QUILOMBOS NO CEARÁ QUILOMBOLA ....................................................... 48 

2.1 De Brasil a Brasil de quilombos e de Ceará a Ceará negro quilombola  ............ 51 

2.2 Quilombozando pelos quilombos na “Terra da luz”: minhas experiências 

com Quilombos na formulação da proposta da pesquisa  .................................... 57 

2.3 Por onde andei: terras de fazeres e saberes ........................................................... 61 

3 FAZERES CIENTÍFICOS: TECENDO DEFINIÇÕES E CONCEITOS E 

CONCEPÇÕES DE BASE ...................................................................................... 85 

3.1 Cultura ...................................................................................................................... 87 

3.1.1  Cultura negra ............................................................................................................ 89 

3.2 Patrimônio Cultural ................................................................................................. 89 

3.2.1  Patrimônio cultural material e imaterial ................................................................. 91 

3.2.2 Patrimônio cultural da população negra ................................................................. 92 

3.3 Africanidades e afrodescendência  ......................................................................... 92 

3.4  Os movimentos Negros ............................................................................................ 94 

3.5  Memória de negros e negras e memórias quilombolas ......................................... 95 

3.6  Identidade cultural e pertencimento ...................................................................... 97 

3.6.1  Pertencimento a um grupo social ............................................................................. 99 

3.6.2  Identidade Negra ..................................................................................................... 100 

3.6.3  Identidade quilombola ............................................................................................ 101 

3.6.4  A identidade coletiva enquanto fator de conhecimento ......................................... 103 

3.7  Racismo antinegro .................................................................................................. 103 

3.8  Território e territorialidade .................................................................................. 105 

3.8.1  O território ............................................................................................................... 106 

3.8.2 Territorialidades ...................................................................................................... 107 

3.9  Conceito de Lugar .................................................................................................. 108 



 

 

3.10 Comunidades rurais negras ou quilombolas ....................................................... 109 

3.11       Populações negra .................................................................................................... 109 

3.12  Formação de professores e prática pedagógica ................................................... 110 

3.13  Educação quilombola e do campo ........................................................................ 111 

4 QUILOMBOS RAIZES NA LITERATURA DAS CIÊNCIAS HUMANAS 

BRASILEIRA ......................................................................................................... 114 

4.1 Quilombos conceitos e características: das formas legais, históricas e 

geográficas .............................................................................................................. 120 

4.2 Tecendo fatos da história quilombola no Brasil .................................................. 124 

4.3 A evolução sobre as ideias de quilombos na história do Brasil atreves dos 

movimentos negros ................................................................................................. 129 

4.4 As diferentes formas de formação dos quilombos no Brasil .............................. 135 

4.5 Discussão entre quilombo e campesinato quilombola ........................................ 136 

5 CEARÁ TEM DISSO SIM: QUILOMBOS NO CEARÁ GEOGRAFIA E 

HISTÓRIA .............................................................................................................. 139 

5.1 Ceará “terra da luz”: alumiando a negra história e geografia dos 

quilombos ................................................................................................................ 141 

5.2 Um levantamento dos trabalhos sobre quilombos no Ceará e laudos do148 

INCRA ..................................................................................................................... 145 

5.3 Quilombos, Assentamentos e quilombismo no Ceará ......................................... 147 

5.4 Os bairros negros em Fortaleza um elo entre os quilombos e quilombismo 

urbano ..................................................................................................................... 149 

5.5 Concluindo sobre os quilombos no Ceará ............................................................ 150 

6 O AYA: RESISTÊNCIA E PERSEVERANÇA NAS TERRAS 

QUILOMBOLAS ................................................................................................... 153 

6.1  Localizações das comunidades  ............................................................................. 155 

6.1.1 Comunidade Remanescente Quilombola de Nazaré-Arapari ............................... 157 

6.1.2  Tecendo o patrimônio cultural  .............................................................................. 167 

6.1.3  Pesquisas acadêmicas realizadas sobre a comunidade  ......................................... 168 

6.2  As Três comunidades pesquisadas  ....................................................................... 169 



 

 

6.2.1  Comunidade Quilombola da Base .......................................................................... 176 

6.2.2  Tecendo o patrimônio cultural  .............................................................................. 180 

6.2.3  Resumo dos trabalhos encontrados e quadro das pesquisas já realizadas na 

comunidade da Base ............................................................................................... 182 

6.3 Os resultados dos trabalhos encontrados............................................................. 182 

6.3.1  Comunidade quilombola Serra do Evaristo no Maciço de Baturité ..................... 186 

6.3.2  Tecendo os patrimônios culturais. .......................................................................... 189 

6.3.3  Quadro das pesquisas já realizadas nas comunidades .......................................... 190 

7 TERRITÓRIO E TERRITORIALIDADE; FORMAÇÃO DAS 

IDENTIDADES QUILOMBOLA. ....................................................................... 192 

7.1 Ancestralidades, cosmovisão africana e patrimônio cultural. ........................... 193 

7.2 Memórias de negras e negros quilombolas, oralidade e história oral, 

Palavra e oralidade a partir dos africanos ........................................................... 203 

7.2.1 A palavra e a oralidade nas sociedades africanas tradicionais e nos 

quilombos  ................................................................................................................ 209 

7.3 Contextualizando território, territorialidade e territórios quilombola ............ 212 

7.4 As identidades, identidade individual e identidade coletiva  ............................. 215 

7.4.1  Identidade negra e Identidade Quilombola. ........................................................... 215 

7.4.2  Identidade Quilombola ............................................................................................ 216 

7.4.3   Como se constroem as identidades quilombolas positiva: um problema para a 

educação  ................................................................................................................. 216 

7.5 Os patrimônios culturais encontrados nos territórios pesquisados. .................. 218 

7.5.1   Quilombo da Base e seus Patrimônios imateriais .................................................. 223 

7.5.2   Quilombo Serra do Evaristo e seus Patrimônios imateriais  ................................. 226 

7.5.3  Quilombos de Nazaré e seus patrimônios imateriais ............................................. 231 

8    MULHERES NEGRAS: RESISTÊNCIA, SABEDORIA E 

ORGANIZAÇÃO EM QUILOMBO ................................................................... 237 

8.1   Mulheres Negras protagonista da/na história ..................................................... 238 



 

 

8.2   Mulheres Negras, Rainhas e heroínas africanas: resistência, presença, 

participação e construção de um legado histórico. ............................................. 240 

8.3   As mulheres negras nas menções da história do Brasil ...................................... 245 

8.4   A força das mulheres negras história urbana Brasileira: As irmandades, 

quitandeiras e ganhadeiras  .................................................................................. 255 

8.5   As quilombolas o lado das mulheres negra:  Família, resistência, cultura e 

liderança no Ceará.  ............................................................................................... 261 

8.6   Mulher quilombola no quilombo da Base – “mulher parteira” ........................ 270 

8.7   Mulher quilombola no quilombo serra do Evaristo – “mulher mestra” .......... 273 

8.8   Mulher quilombola no quilombo de Nazaré – “mulher mãe” ........................... 275 

9 CULTURA E EDUCAÇÃO QUILOMBOLA E DO CAMPO: 

PARÂMETROS EDUCACIONAIS QUILOMBO A E DO CAMPO NO 

CEARÁ ................................................................................................................... 278 

9.1 Do cotidiano da história para a educação quilombola e do campo ................... 279 

9.2 Quais as problemáticas da educação quilombola no Ceará ............................... 286 

9.2.1  Educação escolar quilombola do campo: história, cultura, memória, luta e 

resistência ................................................................................................................ 292 

9.3 O que se pode propor como educação quilombola do campo ............................ 297 

9.4  O quilombo e o campo têm negros: presença /ausência do negro no 

currículo da educação do campo e quilombola  .................................................. 298 

9.4.1   O currículo: Base Nacional Comum Curricular, equidade e igualdade .............. 299 

9.4.2  Construindo coletivamente uma proposta de organização curricular e 

pedagógica para as escolas quilombola e do campo  ............................................. 302 

9.5  Patrimônio cultural imaterial e material: afro saberes e fazeres pilar para 

educação escolar quilombola do campo ............................................................... 304 

9.6  Tecendo a teia da educação quilombola: patrimônio cultural local e 

educação .................................................................................................................. 306 

9.6.1  Comunidade remanescente do Quilombo da Base: resultado das vivências ........ 309 

9.6.2  Comunidade remanescente do Quilombo da Serra do Evaristo: resultado das 

vivências ................................................................................................................... 321 



 

 

9.6.3  Comunidade remanescente do Quilombo de Nazaré: resultado das vivências..... 332 

9.7  Contextos e as questões educacionais quilombolas do campo nas 

comunidades pesquisadas: Base, Evaristo e Nazaré ........................................... 343 

9.8  Caminhos que se cruzam: atividades de base metodológicas que 

complementa o desenvolvimento da tese .............................................................. 344 

10 TECENDO HISTÓRIA FIO A FIO A CONCLUSÃO ...................................... 348 

 REFERÊNCIAS ..................................................................................................... 354 

 APÊNDICE A – INSTRUMENTO DE COLETA DE DADOS DA 

PESQUISA DE CAMPO PARA O DOUTORAMENTO .................................. 369 

 APÊNDICE B – TERMO DE ANUÊNCIA PRÉVIA PARA A 

REALIZAÇÃO DO ESTUDO NO DOUTORADO. TECENDO 

AFRICANIDADES QUILOMBOLAS COMO PARÂMETROS PARA 

EDUCAÇÃO QUILOMBOLA E DO CAMPO NO CEARÁ ............................ 371 

 APÊNDICE C – TERMO DE ANUÊNCIA PRÉVIA PARA A 

REALIZAÇÃO DO ESTUDO NO DOUTORADO – UFC  .............................. 374 

 ANEXO A – HISTÓRICO DA COMUNIDADE QUILOMBO DE 

NAZARÉ ................................................................................................................. 375 

 

 



28 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Os patrimônios culturais são parte da identidade de populações, são 

processos fenômenos e resultados da história que produzem a afirmação 

social de uma população. Fazem parte da memória social coletiva das 

populações. Os patrimônios são marcadores que produzem as identidades e 

também são produtos das identidades. Afros patrimônios culturais é o 

reconhecimento do direito das populações de origem africana sobre a cultura 

e a história nacional. (CUNHA, SANTOS, 2019). 

 A história da terra, construída pelo homem\pelo um ser humano, é sua 

própria história. É aquela que faz dele um sujeito singular, membro de um 

grupo, de uma comunidade, protagonista e parte ativa de um espaço e lugar 

pelo qual transita. Espaço e lugar, lugar comunidade, no qual constrói a 

percepção de si mesmo e dos demais, os que aí estão e com ele partilham a 

existência. Permanência, resistência, e existência sua e dos seus. (SANTOS, 

2020). 

 

Esta tese desenvolve um Procedimento de registro do acervo cultural e análise 

do espaço territorial de três comunidades de quilombos do Ceará. Trabalha com o registro e 

compreensão dos acervos culturais referentes aos conceitos de patrimônio cultural, como 

forma de conhecimento sobre as comunidades, e tendo em vista orientação de possíveis 

práticas educacionais dentro da referência de educação quilombola e educação do campo nas 

regiões de quilombos.  

As possibilidades e necessidades educacionais são dadas pela realidade de vida 

da população de cada localidade e um dos caminhos para o conhecimento da identidade da 

comunidade é o reconhecimento do patrimônio cultural.  

A identidade cultural exerce várias funções, algumas de caráter jurídico, quando 

do reconhecimento oficial, outras de forma de pertencimento a um território e como definição 

de si para os indivíduos. Portanto identidade quilombola é uma preocupação da educação.  

Sendo assim a proposta de realizar o levantamento do acervo de patrimônio, fazer a sua 

interpretação e a reflexão sobre os caminhos da educação quilombola e educação do campo 

quilombola, pensando a partir das diretrizes sobre educação quilombola do MEC, foi uma 

tarefa de pesquisas desta tese de doutoramento. Os trabalhos de campo foram voltados para o 

levantamento de três comunidades quilombolas do estado do Ceará, com a intenção de uma 

comparação dentro de uma região geográfica diversa, o que permite um balanço entre as 

generalizações e as especificidades. E as três comunidades remanescente de quilombos 



29 

 

estudadas foram Quilombo da Base, em Pacajus, Quilombo da Serra do Evaristo, em Baturité 

e Quilombo de Nazaré, em Itapipoca. 

        Quilombos e remanescentes de quilombos são comunidades históricas de 

maioria de população negra, em sua situação geografia, na maioria áreas rurais, e 

desenvolvendo modos de vida próprios denominados de cultura tradicionais, segundo a 

constituição de 1988.   

            As definições de quilombo ou remanescente de quilombo enfocam os 

territórios, as identidades históricas e as etnicidades. Os fatos de serem classificadas na 

constituição como comunidades tradicionais implicam nos legados culturais. Portanto, os 

acervos patrimoniais são parte importante da definição sobre cada comunidade de quilombo. 

São Populações que enfrentam diversos desafios de sobrevivência e de autoafirmação como 

povo e como sujeitos de direto a terra, as políticas públicas e a educação de qualidade. 

Pensando a qualidade da educação das populações quilombolas como meio de melhor 

inserção na sociedade e de melhorias das condições subjetivas e objetivas da vida humana foi 

que se desenvolveu este trabalho de pesquisa. 

        Quilombos no estado do Ceará e na região do nordeste Brasileiro é um tema 

atual com diversas facetas, sendo uma delas a de movimentos sociais das populações negras, 

em busca de igualdade, e, apresento a educação como um dos aspectos relevantes para a 

transformação dos modos de vida e obtenção de segurança social, respeito humano, 

desenvolvimento econômico e igualdade. Os movimentos negros e os movimentos 

quilombolas em razão de serem movimentos sociais é que devem ser contemplados como 

pesquisas na área da educação e de movimentos sociais do programa de pós-graduação em 

Educação da UFC.  

       Sou mulher negra, com infância de passagem pelo o território rural e urbano, 

e com familiares pertencentes à comunidade negra rural do estado do Maranhão, pois quando 

criança, às vezes ir passar as férias na zona rural, esse não tinha nome de quilombo, porém 

algumas destas localidades hoje são denominadas quilombos. 

        Nasci em Caxias, Maranhão, todavia tive passagem, ou seja, morei em São 

Paulo, Caxias e Fortaleza, nessa é onde moro atualmente, e onde tenho convivido com as 

dificuldades das relações sociais sobre a população negra, isso de certa forma me impulsionou 

na pesquisa. Sendo que desde a graduação estudo os temas da educação da população negra e 



30 

 

tenho convivido com a problemática dos quilombos, sendo que proposta de pesquisa desta 

tese reflete as minhas inquietações profissionais e das populações com as quais eu convivo. 

      Utilizo no desenvolvimento da tese a autobiografia como exercício 

metodológico de reflexão sobre a temática do trabalho na forma que Cunha Junior (2011) 

explana sobre a função da auto biografia.  

       Nos últimos 10 anos, venho trabalhando em diversas formações de 

professores para as modalidades de cultura afro-brasileira, educação quilombola e de 

educação no campo, área do conhecimento sobre a qual tenho acumulado um conjunto de 

informações, conhecimentos, práticas de trabalho e indagações que me levam a reflexões 

sobre a educação quilombola e a formação continuada de professores. De percursos em 

territórios quilombolas é processei parte do conhecimento e de necessidades sobre educação 

dos quilombos. Andando onde estão os problemas é possível identificar problemas e 

demandas educacionais.  

        Assim nasceu a indagação principal desta tese de doutoramento. Como bem 

relacionar os elementos presentes na realidade de vida dos quilombos e campesinos 

quilombolas, às propostas pedagógicas e à formação de professores para intervenções nos 

quilombos do estado do Ceará. Destacamos que a literatura sobre educação quilombola 

trabalha com as duas categorias educação quilombolas e educação campesina quilombola. 

Uma discussão conceitual que estudamos e resolvemos também no corpo da tese.  

        O ponto de partida é a constatação analítica e minuciosa da realidade dos 

quilombos. Utilizando uma metodologia de percursos territoriais constatamos que 

metodologia existem demandas concretas, existem dados geográficos, históricos e sociais, 

existem produções dos quilombos e sobre os quilombos, existem relações internas e externas, 

sendo possível agrupá-las e analisá-las sobre os enfoques de território quilombola, patrimônio 

cultural e identidade quilombola.   Portanto este é terreno conceitual e experimental sobre o 

qual procuramos desenvolver a pesquisa e responder as inquietações.  

       Desde a graduação, finalizada em 2007, é que venho trabalhando com os 

referenciais de africanidade e afrodescendência, como forma teórico-conceitual de pensar as 

populações negras na história do Brasil, dentro da perspectiva de pensadores negros e da 

intervenção nas comunidades negras. Também de minhas práticas pedagógicas enquanto 



31 

 

professora formadora de educação quilombola e do campo. Sendo nesta perspectiva que o 

trabalho de pesquisa da tese de doutoramento se constitui. 

        Este trabalho foi tecido pelas memórias individual/coletiva e pelos achados 

através das vivências com os quilombolas das três comunidades escolhidas e, as (os) 

professoras (os) que trabalham nas escolas destes quilombos. O trabalho de pesquisa trata de 

uma população quilombola e sua educação escolar pelo viés do território, do patrimônio 

cultural e da identidade.   

       Os alunos negros são isolados nas salas de aulas, sentimos o peso da 

humilhação por sermos rejeitados dentro do espaço escolar, este dominado pelo sistema 

eurocêntrico que inferioriza a cultura afro-brasileira e a história da população negra. Que 

desconhece os patrimônios culturais e a vida das comunidades de quilombo e aplicam uma 

suposta educação universalista nas escolas que servem às comunidades de quilombo. Existe a 

carência de conhecimento e de materiais sobre a educação quilombola, como também existem 

imprecisões conceituais e práticas sobre os conteúdos e forma da educação em áreas 

quilombolas. E principalmente a busca de melhorias educacionais para a população negra.  

Rafael dos Santos (2002, p.82) nos ajuda a pensar e refletir em que condições se 

encontram os alunos negros: 

Nessas condições, um aluno negro, indígena, mestiço ou qualquer outro 

identificado e se identificando como um não branco fica meio constrangido 

ao se ver nessas disciplinas como um dependente de outro grupo para 

‘civilizar-se” enquanto ouve e lê sobre como seus ancestrais foram 

escravizados, subjugados, exterminados, sofrendo castigos corporais... 

explorados. Como interessar-se pela história brasileira, se esta é contada a 

partir da perspectiva das classes dominantes, dos “vencedores” e dos 

detentores do poder?    

 

       Não quero ficar presa ao passado criminoso, pois algumas mudanças ocorreram dentro 

do sistema escolar do país, em termo de material didático e pedagógico, mas o racismo continua 

vitimando a população negra na sociedade brasileira e dentro das escolas, universidades. 

      A formação histórica do Brasil nestes quinhentos últimos anos é bastante diferente da 

ocorrida nos países europeus devido a existência de um sistema de produção escravista 

criminoso de duração que quase 350 anos. Neste período se estabeleceu a importação 

compulsória e sistemática de trabalhadores africanos para o desenvolvimento econômico da 

colônia portuguesa e depois do império brasileiro. A colonização do Brasil é realizada pelo 



32 

 

grande número de africanos trazidos (traficados) e a reprodução dos seus descendentes, o que 

constituiu uma estrutura social pondo em oposição africanos e europeus. No campo das relações 

interconectais existiu também durante 400 anos uma intensa luta entre nações africanas e 

europeias resultando num grande sistema colonial de dominação dos povos africanos pelos 

europeus. Resultante destes sistemas de dominação foi produzida uma ideologia de 

interiorização social e de desqualificação social para o trabalho dos povos africanos e seus 

descendentes, que podemos denominar como racismo contra as populações negras. A 

escravização de africanos se deu em período menor em todos os demais países das Américas, 

sendo, portanto no Brasil onde se deu o mais longo e mais intenso tráfico de trabalhadores 

aprisionados no continente africano. Resultando na estrutura social brasileira uma importante 

desigualdade social entre as populações de descendes de africanos, populações denominadas 

como negras e negros em relação às populações de descendentes de europeus denominados como 

brancas e brancos. O que produziu a existência de movimentos sociais das populações negras.  

 Deixamos claro que negros e brancos são apresentados neste texto sobre a ótica da história 

social e não como raças biológicas, portanto mesmo tendo ocorrido a misturas populacionais os 

grupos resultantes tem a polarização social entre os denominados negros (mulatos e morenos) e 

os denominados brancos. 

        Como explica o historiador Walter Rodney (1942 – 1980) (RODNEY, 1972), 

nesses dois grandes processos, do escravismo criminoso nas Américas e da colonização europeia 

na África, o continente africano ficou subdesenvolvido, reprocedeu na sua dinâmica econômica, 

social e política e a Europa se expandiu. As reações aos escravismos e aos processos de 

escravização tiveram uma intensa reação das populações africanas e afrodescendentes, que em 

parte produziu a fuga dos locais de trabalho e organização de um sistema de comunidades de 

auto defesa conhecido como quilombos.  

      No Brasil a posse da terra por parte de populações não hegemônicas é um grande 

problema nacional. Devido a existência de lutas pela posse das terras nas áreas rurais as 

comunidades de quilombos vivem os problemas de reconhecimento do direito à terra e de lutas 

com as classes dominantes dos municípios em que estão inseridos. Conflito que tem implicações 

na educação e nas relações sociais estabelecidas dentro e fora das escolas.  

        Em particular no estado do Ceará os grupos dominantes, que têm a hegemonia da 

cultura oficial e escolar utilizam a estratégia da inexistência histórica de populações negras. 

Sendo que a historiografia do estado somente em período recente, no início do século XXI, 



33 

 

mudou a ênfase desse discurso. Podemos afirmar que boa parte da mudança sobre os enfoques 

históricos é devido os questionamentos e denúncias vindas dos movimentos sociais negros 

desenvolvidos no estado a partir da década de 1990.  O raciocínio de negação da existência de 

populações negras importantes durante o período do escravismo foi baseado na suposição de que 

a formação histórica do estado do Ceará é da pecuária, e que esta não comportou populações 

negras escravizadas, assim promove-se a falácia da inexistência de população negra no estado. 

Primeiro que existiram várias atividades agrícolas na história do estado entre a produção de cana 

para cachaça e rapadura, o algodão e mandioca para a produção de farinha. Como também 

mineração e também a indústria do carne de sol e do beneficiamento do couro, que foram 

intensivas em população escravizada. Lembrando também que as dinâmicas populacionais do 

período do pós-abolição trouxeram para o estado do Ceará uma população negra migrante dos 

estados vizinhos, principalmente da Bahia, Pernambuco, Piauí e Maranhão. Aponto estes fatos 

para compreendermos melhor a problemática das populações negras rurais no estado do Ceará, 

marcadas pela invisibilidade oficial, com profundas consequências no processo de formação da 

identidade individual e coletiva e como consequência na educação quilombola e educação do 

campo quilombola.  

       Nesta tese apresento o desenvolvimento do conceito de quilombo, a presença 

de quilombos no Ceará, os acervos culturais de três comunidades de quilombos e as formas de 

como os sistemas de educação deram respostas aos movimentos negros do tratamento sobre a 

educação quilombola.  Enfocando também como o trabalho desenvolvido acrescenta 

contribuições a dinâmica do processo de estabelecimento da educação do campo quilombolas e 

dos quilombos em geral.  

        Escolher o tema de pesquisa não é só escolher o tema de uma redação, mas é estar 

cientificamente e historicamente erguendo pilares, é buscar contribuições socioculturais para a 

sociedade na qual se estar inserida, é levantar bandeiras de lutas e resistências. 

       Assim busquei um tema de relevância, pois somente quando se sente parte integrante 

de uma cidade, de uma comunidade ou de povo é que a cidadã, o cidadão dá valor às suas 

referências culturais. Referências que também são chamadas de bens culturais. 

       Então a escolha vem de encontro às heranças ancestrais, e contribuição para a história 

que ainda não foi pesquisada, não foi revelada, porém esta parte da história é de fundamental 

importância para a sociedade brasileira para compreensão da formação histórico-cultural. 

Também como preservação e salvaguarda do patrimônio cultural, pois a preservação do 



34 

 

patrimônio cultural visa, antes de mais nada, romper, por meio de práticas culturais e de formas 

de produção, o exercício da cidadania e melhorar a qualidade de vida para as pessoas no 

presente.   

       Com detalhamento dos diversos aspectos da cultura do Ceará encontramos formas da 

presença das culturas negras que poderiam ser exemplificadas na indústria do couro, e das de 

carne de charque. Outros exemplos são ligados a toponímia com localidades com nomes de 

origens africanas como Mulungu e Mombaça, de origem Banto. Na história da formação sócio 

econômica do Ceará encontramos a referência aos quilombos em 1600 (SANTOS, 2012).  

           Na atualidade o estado do Ceará conta com 86 comunidades reconhecidas pela 

Coordenação Regional das Comunidades Quilombolas do Ceará (CERQUICE), há mais de 46 

certificadas pela Fundação Cultural Palmares, e 4 comunidades em processo de titulação. E um 

dos elementos para identificação das comunidades é o patrimônio cultural. Diversas festas 

populares tradicionais de origens africanas tais como os reisados e as congadas, criam uma 

religiosidade de base africana híbrida. Nota-se a existência de Irmandades de Pretos em diversas 

cidades e outras formas religiosidade de base africana, no presente e no passado. A dificuldade 

sobre a abordagem das culturas de base africana na cultura do estado Ceará é vista por nós, 

pesquisadores/as, como um problema ideológico, inserido nas relações sociais entre população 

subalterna sinalizada como afrodescendente. A identificação, produção de registros e acervos e o 

tratamento da cultura negra é um problema para a história das populações, sua autoafirmação e 

para os sistemas de educação. Assim justificando-se a pesquisa proposta, busco analisar como 

pode se dá sua relação na aprendizagem escolar quilombola. A pesquisa justifica-se também pela 

lei 10.639 / 2003 que obriga o ensino da história e cultura africana e afrodescendente nos 

sistemas de ensino fundamental e médio, particular e público, embora o país esteja passando por 

mudanças devido a atual conjuntura política, pois esta tem procurado parar todas as conquistas 

alcançada ao longo de décadas de lutas do movimento negro. Este reivindicou direitos humanos, 

igualdade, combate à discriminação racial e educação étnico racial. A lei 10.639/03 vê-se 

ameaçada diante de um governo retrógado.       

       A pesquisa universitária está realizando revisão sobre o patrimônio cultural 

afrodescendente e quilombos no estado do Ceará, com trabalhos na sociologia, na história e na 

educação (BEZERRA, 2002), (RATTS, 2001), (SANTOS, 2012). 

         A discriminação racial na escola me leva às indagações, tais como: por que em parte 

das aulas que se fala de negros e negras, só se reporta ao período escravista? E durante estas 

aulas os alunos (as) afrodescendentes sofrem insultos dos colegas de classe. Então vêm várias 



35 

 

perguntas e reflexões sobre como foi a vida, a história dos meus antepassados que não está na 

escrita dos livros escolares, levando-me a buscar conhecimento e querer escrever a história real 

dos que foram negados, assim levando-os a se expressarem através da escrita. Os 

questionamentos justificam minha necessidade de estudo destas questões em relação à educação. 

São também indagações comuns em quilombos que tenho visitado e nos quais trabalhei em 

pesquisas anteriores.  

        No mestrado o tempo não permitiu ir mais além, pois estudar as questões relativas aos 

vários aspectos da história, da cultura, das africanidades e, procurar traduzir/ou inserir nas 

escolas requer tempo.  

        Justificativa também pelas necessidades das práticas educacionais nas comunidades de 

quilombo que necessitam de um acervo de elementos e metodologias mais amplas. 

        A pesquisa aqui realizada justifica-se também, pela minha experiência de vida que 

reclama um reconhecimento social. Também existe necessidade coletiva das populações negras, 

aonde venho andando, em ter o direito à história e da existência de acervos sobre o patrimônio 

cultural e cultura material e imaterial. Desse modo, a pesquisa é uma necessidade do contexto da 

educação quilombola e da educação do campo, também diria que uma necessidade minha em 

contribuir com um reconhecimento da diversidade cultural quilombola no Ceará e uma 

contribuição para seu fortalecimento como modo de retribuição dos muitos ensinamentos 

aprendidos em minha jornada pessoal, profissional e enquanto pesquisadora, pois temos uma 

ausência da presencia do patrimônio cultural na educação e, também a inexistência de trabalho 

neste campo.  

 

       Esta tese analisa questões relativas à inserção da educação quilombola e do campo no 

currículo, partindo da identificação e recolhimento dos patrimônios culturais, da compreensão do 

território quilombola, que são partes da formação da identidade e do pertencimento à localidade, 

e com estes elementos discutir as propostas de educação quilombos e educação do campo 

quilombola.  Em suma, o que existe de concreto na vida quilombola e como fazer a educação a 

partir desse acervo, é a problemática principal, tendo em conta a existência das diretrizes 

curriculares da educação quilombola e do frisão conceitual entre educação do campo quilombola 

e educação quilombola. Procurando uma compatibilidade ou pelo menos um avanço com relação 

a estas conceituações, campo e quilombo, como atividade humana rural de população negra.   

          O envolvimento com tema da educação quilombola ocorreu por interesse pessoal e por 

razões profissionais. A partir do envolvimento com o tema ocorreu certo grau de conhecimentos 



36 

 

empíricos e de especialização se faz necessário para explicar para seja compreendido a trajetória 

que levou ao encaminhamento desta tese de doutoramento e à necessidade de construção de um 

novo conhecimento mediado pela pesquisa científica. Assim o envolvimento com o tema se dá 

primeiro como mulher negra de origem maranhense e vivendo a cultura negra no mundo rural. E 

segundo estar desenvolvendo desde a graduação pedagogias da afrodescendência, também foi se 

fortaleceu o envolvimento através da pesquisa de mestrado, pesquisei a história e memória do 

quilombo de Alto Alegre em Horizonte Ceará, 2012. Depois realizei uma série de formações 

para professores de quilombos no Ceará, e formação sobre cultura afro-brasileira no Piauí e 

Maranhão. Destas experiências se processa um acervo de conhecimento e de perguntas e 

inquietações. Apresentam-se problemas ainda não resolvidos e necessitando da ampliação dos 

conhecimentos.   

          Devido à inserção nas comunidades de quilombo entendo que a pesquisa venha 

preencher uma necessidade social que as comunidades encontram quanto às definições e 

pesquisa da seu auto referência, identidade e reconhecimento social amplo. Reconhecimento 

social que implica na elaboração de novos conceitos e práticas que propiciem mudanças no 

campo da educação quilombola e quilombola do campo. O tema no seu desenvolvimento procura 

uma renovação metodológica com relação aos métodos clássicos, quando procura um processo 

de produção de conhecimento associado à intervenção e a consideração da cultura negra 

quilombola na educação quilombola.  

  As populações negras no Brasil constituíram movimentos sociais diversos desde o 

escravismo criminoso, representados pelas irmandades negras, movimentos de quilombos e 

movimentos urbanos vários. No entanto a teoria de movimentos sociais no Brasil esqueceu estes 

fatos e pensa os movimentos sociais como novos e como parte da urbanização depois das 

décadas de 1950, como maior ênfase nas décadas de 1970 e 1980. Como exemplo os trabalhos 

da Gloria Gohn.  Portanto é necessário repensar a teoria e os conceitos de movimentos sociais a 

partir das inscrições das populações negras no Brasil. E pensar em particular os movimentos 

quilombolas do estado do Ceará, dentro dos movimentos sociais do nordeste brasileiro.  No 

entanto as pesquisas sobre população negra se apoiam nos conceitos de movimentos sociais sem 

fazerem uma revisão dos conceitos como relação a populações negras, cultura negra e racismo 

estrutural antinegro e também da história destes movimentos no Brasil em relação ao movimento 

negro. Nesta de pesquisa o nosso trabalho tomamos os movimentos sociais com base nos 

diversos períodos a história do Brasil inserindo no processo os movimentos negros e os 

movimentos quilombolas. O que produziu a necessidade de uma ampliação dos conceitos. Assim 



37 

 

lembramos que existe uma ou várias lacunas teóricas e conceituais a serem revistas e 

reformulada pelas pesquisadoras negras.  

            A pesquisa na sociedade brasileira cumpre diversos papeis sociais, um deles é que 

serve de parâmetro para as políticas públicas. As populações que não tem pesquisa sobre as suas 

realidades dificilmente conseguem políticas públicas efetivas sob a alegação da falta de dados 

que comprovem a veracidade dos fatos.  

           A população negra é parte integrante da história social brasileira, reconhecida pelo 

IBGE, como a população de pretos e pardos, motivo de políticas de ações afirmativas do estado 

brasileira desde 1995, com fatos reafirmados pelos governos brasileiros em convenções 

internacionais como foi a da Conferencia Mundial para combate ao Racismo das Nações Unidas, 

em 2001, na cidade de Durban, África do Sul. Sendo que a políticas públicas de ações 

afirmativas para esta população não saem do papel, inexistem como prática ampla do Estado 

brasileiro. Políticas que enfrentam grandes oposições por diversos setores da sociedade.  Em 

quatro setores as políticas de ações afirmativas foram motivo de grande empenho pelos 

movimentos negros, sem resultados de grande impacto social até o presente. Estas políticas 

públicas são nas áreas de: educação, saúde, quilombos e mercado de trabalho.   

       Os movimentos negros no Brasil existem pelo menos desde 1900 (DOMINGUES, 

2007), fato que não é registrado dessa forma na literatura sobre movimentos sociais brasileiros. 

A autora Gloria Gohn (GONH, 1982;1985) fazendo uma retrospectiva histórica sobre os 

movimentos sociais estabelece as datas de 1975 e 1980 como inicio desses.  Dessa forma é 

contraditório a afirmação da literatura a qual diz que os movimentos sociais aparecem entre 1975 

e 1980. Os movimentos negros são movimentos sociais e existem desde 1900. Portanto os 

movimentos negros são os mais antigos da história brasileira. Os movimentos negros ao longo do 

tempo realizam vários tipos de atividades culturais, sociais e políticas, sendo uma delas a de 

combate ao racismo sofrido pela população negra em diversas esferas da sociedade brasileira. 

        Os movimentos negros são formas de organização das populações negras por fatores 

diversos, são veículos de expressão cultural e como também de organização social de 

reivindicações. Dentre os movimentos negros existem as organizações urbanas e as rurais. Uma 

parcela importante de organizações rurais são as comunidades de quilombos. Os quilombos são 

formas de resistência da população negras desde o início do escravismo criminoso no período 

colonial (MOURA, 1959) e que se perpetuaram no período do capitalismo (SANTOS, 2012). 

Duas revindicações importantes dos movimentos de quilombos são relativos à posse das terras e 



38 

 

sobre a educação diferenciada.  As comunidades de quilombos são reconhecidas pela 

constituição de 1988, como comunidades tradicionais, contendo uma cultura específica. As 

especificidades culturais dos quilombos exercem um papel importante quando do 

reconhecimento dos quilombos pela Fundação Cultural Palmares. Para efeitos legais é com base 

na história e na cultura, material e imaterial, que se reconhece o território de uso dos quilombos. 

Sendo que esta mesma cultura é à base da educação quilombola, assim com o campo tem sua 

base, mas também tem elementos comuns.  

             Ocorre, portanto, que o estudo do patrimônio cultural dos quilombos tem grande 

importância para o reconhecimento do território e para a educação quilombola e do campo. O 

patrimônio cultural é visto como a base da identidade cultural da população quilombola, sendo 

parte das práticas de trabalho, religião e lazer, mas também um grande parta da memória da 

população do quilombo.  

           Quilombos no Ceará é um tema recente e como poucas pesquisas. São vários 

municípios com comunidades de quilombo no estado e pouco se conhece de maneira conclusiva 

sobre os seus patrimônios culturais.   

          A pesquisa tem como tema Educação quilombola e do campo com base no patrimônio 

material e imaterial. Os quilombos do Ceará são muitos, mas estudaremos o levantamento do 

patrimônio de três comunidades, e o estabelecimento da relação destes patrimônios com a 

educação do campo quilombola.  

           As comunidades quilombolas no Ceará são numerosas e constituem uma 

especificidade da educação necessitando de conhecimentos pedagógicos relativos a estas culturas 

quilombolas. 

          O patrimônio cultural imaterial e material, cultura, e história são fatores relevantes 

para a compreensão das inserções das populações rurais negras na história do Ceará. As culturas 

têm relações intimas com as disponibilidades do espaço geográfico e com as origens das 

populações que ocupam estes locais.  A permanência com dignidade e conforto, destas 

comunidades nestes espaços depende do reconhecimento destas culturas, e também em parte da 

sua aplicação na educação.  

Nos seus mais variados aspectos as pesquisas sobre populações rurais negras são necessárias 

pelos processos de reconhecimento legal de direito, para realização de políticas públicas, 

principalmente na área da educação.  



39 

 

Comunidades rurais negras / quilombos e o estudo sobre os costumes e práticas sociais, 

histórias e das condições de vida dessas populações faz parte de uma necessidade social, política, 

econômica e cultural. Esta pesquisa pretende estudar aspectos da cultura, material e imaterial, 

dessas comunidades, a relação com o patrimônio cultural e com as relações sociais coletivas. 

Trata-se de um estudo de interesse para as comunidades quilombolas e para as áreas do 

conhecimento da educação, da historias e da geografia. A história e a construção das práticas 

sociais nas comunidades de quilombo traduzem uma história de lutas sociais e de perspectivas 

educacionais destas comunidades quilombolas e do campo.  

Os quilombos do Ceará fazem parte de um movimento amplo de conquista da terra no estado e 

no Brasil, é parte dos movimentos populares que lutam de diversas formas contra as oligarquias 

e sistemas ideológicos de dominação de classes. Buscam combater a discriminação racial, que 

produzem desigualdades social, educacional. 

         Então a problemática proposta na pesquisa é dada em torno de questões que são 

interligadas, que traz reflexões como amaneira que a escola quilombola e do campo pode 

desenvolver e construir conhecimentos pedagógicos sobre as culturas quilombolas no Ceará, 

tomando por base o trabalho com o patrimônio material e imaterial dessas culturas, com as 

africanidades e com a identidade afro-brasileira. 

          Na transição entre o século 20 e 21 ocorreram transformações sobre os enfoques 

científicos levando a superação do paradigma cartesiano da pesquisa disciplinar e preditiva sobre 

os resultados da aplicação da teoria. As bases das novas ciências humanas são referidas aos 

conceitos sistêmicos de complexidade e de interdisciplinaridade e transdisciplinaridade (CUNHA 

JUNIOR, 2017). Desde o mestrado estamos trabalhando com um modelo como base nos 

territórios e explorando os aspectos diversos da história, geografia, relações sociais, relações 

políticas e educação (CUNHA JUNIOR, 2019). A nossa pesquisa sobre os patrimônios históricos 

culturais dos territórios quilombolas estudados procuram a dinâmica desta complexidade 

transdisciplinar. A complexidade transdisciplinar sistêmica na perspectiva africana é apresentada 

em dois trabalhos na forma de narrativa de romance, que explicam a sociedades particulares, os 

romances “A casa da água” de Antonio Olinto e “O mundo se despedaça” do Achibe Achebe. 

Procuramos dar a mesma dinâmica da narrativa no nosso trabalho. 

          A problemática desta pesquisa foi desenvolvida em torno das questões sobre o 

território quilombola, o patrimônio cultural e as utilidades ou influências destes na identidade, no 

reconhecimento quilombola e na educação. São questões interligadas, interagindo umas sobre as 



40 

 

outras e sendo transformadas no tempo.  São problemas de pesquisa presentes no cotidiano das 

comunidades estudadas e que instigam questões que trazem inquietações, assim enunciadas:  

1. Quais problemas se apresentam para a educação quilombola no Ceará? E quais os 

caminhos de solução. E como é que o patrimônio cultural pode contribuir para a educação 

quilombola e educação do campo?  

2. Quais são as culturas e como estas se processam nos quilombos do Ceará? 

3. Como compreender as culturas quilombolas e traduzí-la para o sistema escolar das 

escolas quilombolas e do campo? 

      A tese aqui apresentada pesquisou contribuições dos cotidianos dos quilombos para 

elucidação da dinâmica histórica, social e educacional das comunidades quilombolas relacionada 

com o patrimônio cultural, cultura material e imaterial, e relação deste com a educação. Das 

questões iniciais surgiram a necessidade de responder outros questões resultantes das primeiras 

produzindo os seguintes objetivos específicos:  

  1. Compreender a cultura material e imaterial como patrimônio cultural quilombola, 

lembrando que identidade se funda neste patrimônio.  

  2. Estudar e analisar o patrimônio cultural a partir da filosofia africana e a cultura afro-

brasileira como base para compreensão da sociedade brasileira.  

  3. Analisar as culturas quilombolas e traduzi-las para o sistema escolar das escolas 

quilombolas e do campo. 

4. Desenvolver práticas pedagógicas que possam contribuir com educação quilombola do 

campo. 

 

  No sentido em dar uma consistência conceitual e teórica partimos da literatura sobre 

quilombo reconhece as comunidades populacionais desta natureza como grupos sociais cuja 

história, cultura, territorialidade e identidade étnica os distinguem do restante da sociedade numa 

mesma região geográfica (ANJOS / CYPRIANO, 2006), (MUNANGA / GOMES, 2006), 

(SANTOS, 2012), (RATTS, 2003). Como continuidade do que realizamos no mestrado tomamos 

o território, sua historia e suas transformações como base conceitual principal.  

          Vários dos trabalhos de pesquisa sobre quilombos tratam na perspectiva da historia 

cultural (GONZALEZ-REY, 2003), (MOURA, 1997), (REIS, 1996), (RATTS, 2003) tratando os 

sujeitos e a sua subjetividade na direção dos caminhos tratados por Roger Chartier (CHARTIER, 

1988). A emergência da história geral da África (KI-ZERBO, 2010) e os trabalhos sobre 



41 

 

quilombos enfocando a geografia (ANJOS, 2009), (ANJOS, 2013), (MOREIRA, 2009), espaço 

geográfico e territorialidade permitem modificações importantes na abordagem enfocando a 

cultura negra e a cultura quilombola (SANTOS, 2012), (OLIVEIRA, 2013), (CUNHA JUNIOR, 

2013). Dois fatos têm importância neste enfoque: em considerar às relações políticas dadas pela 

existência do racismo antinegro e da formação capitalistas com presença do racismo; em ser a 

base histórica nacional determinada em parte pela cultura negra. Ver o Brasil como uma herança 

da cultura africana em todas as dimensões permite ver o quilombo sob um enfoque pensado a 

partir da realidade brasileira, como singular e particular distante dos fenômenos de formação das 

sociedades europeias e asiáticas. Fatores que levam à necessidade em considerar um 

aprofundamento sobre a filosofia africana como base para compreensão da sociedade brasileira. 

Resultando, portanto uma abordagem da história - cultural - espacial - de fundamentos africanos.  

           Os conceitos de cultura negra, memória de negros e negras, africanidade, identidade, 

pertencimento, território e territorialidade, patrimônio cultural completam o referencial teórico 

complementares da pesquisa realizada.  

          A cultura negra pode ser devida como o processamento a atualização da cultura de 

base africana na realidade brasileira, limitada pelo racismo e condições sociais adversas, e 

dialogando com as culturas de populações indígenas e eurodescendentes (SANTOS, 2010). Na 

continuidade desse raciocínio temos a definição de Gomes (2003) acerca da cultura negra: 

 

A cultura negra possibilita aos negros a construção de um “nós”, de uma 

história e de uma identidade. Diz respeito à consciência cultural, à estética, à 

corporeidade, à musicalidade, à religiosidade, à vivência da negritude, 

marcadas por um processo de africanidade e recriação cultural. Esse “nós” 

possibilita o posicionamento de negro diante do outro e destaca aspectos 

relevantes da sua história e de sua ancestralidade.  

 

        Concluímos que a cultura negra é uma produção cotidiana das populações de 

descendência africana como fator constituinte da identidade coletiva. No trabalho de pesquisa 

realizada a cultura é trabalhada como patrimônio cultura. Como patrimônio ela também fornece 

subsídios para discussão da educação.  

 

         Explicamos através dos passos abaixo o que é a metodologia de pesquisa da 

afrodescendência: 

      Primeiro é uma metodologia de pesquisa empírica semelhante em alguns aspectos ao 

método etnográfico de interpretativista de Clifoord Geerdz (GEERTZ, 1989), (CUNHA 

JUNIOR, 2008), (CUNHA JUNIOR, 2019).  



42 

 

      Segundo a proposição mais importante. É uma metodologia de pesquisa especifico 

para pesquisadores que estudem as suas próprias realidades, para pesquisadores que através da 

sua experiência de vida ou militância social já estejam previamente imersos no tema da pesquisa. 

Pela imersão previa o pesquisador já possui antecipadamente os repertórios que outros 

pesquisadores vindos de fora procuram obter no processo da pesquisa. Em outros métodos 

etnográficos a pesquisadora se ambienta pesquisando e pormenorizando as descrições, isto por 

não conhece e precisam se ambientar para conhecer. A pesquisadora de dentro da porteira, 

usando a terminologia de Narcimaria Luz para pesquisas em terreiros por membros dos terreiros 

(LUZ, 2013) é a pesquisadora que utiliza essa metodologia. De dentro da porteira necessita rever 

os repertórios, organiza-los mentalmente, tomar consciência detalhada do que já conhece e 

conceitua-los. Não se precisa explicar para quem é de quilombo como se planta a macaxeira, 

como se produz a farinha e como se diferencia os diversos produtos da farinha. Nem qual a 

importância da farinha na vida do quilombo. As pessoas de dentro convivem com a descrição da 

cultura, quem é de fora precisa aprender, por isto faz etnografia ou outros métodos de pesquisa 

que visa este aprendizado. No conceituar o pesquisador de dentro cria próprios conceitos, 

reutiliza conceitos presentes na literatura e mesmo produz teorias novas.  

       Terceiro de pressuposto é que é uma metodologia transdisciplinar ou interdisciplinar e 

procurando as especificidades de um determinado território. Trabalha de forma sistêmica com 

várias disciplinas ao mesmo tempo, e não as separa. Tendo também não apenas um foco de 

pesquisa, mas mais de um para tornar o processo sistêmico de procura da complexidade como é 

feito nas culturas africanas (CUNHA JUNIOR, 2010). A complexidade científica é uma redução 

da realidade e tem pelo menos três focos de preocupação da formulação da composição da 

complexa. No caso da tese, território de quilombo, mas vendo a história, as relações sociais, a 

produção material e a educação. Sendo que na eleição de patrimônio cultural ficam conectadas 

várias das disciplinas, sendo que através da conexão do patrimônio com a população surgem os 

processos de identidade e de necessidades sociais e estes se conectam quando compreendidos 

com a educação. Patrimônio cultural geralmente as pesquisas conectam apenas com a história.  

Na tese conectamos com relações sociais, direito a terra pela forma do estado trabalha, mas 

também é conectado a economia, pelas formas que são produzidos e as identidades pela atuação 

que produzem dentro da sociedade.  

          A quarta etapa é a classificação e o refinamento dos conceitos relativo ao que está 

sendo trabalhado. Isto ocorre conversando coma os demais membros da comunidade. Conversas 

formas e informais. Conversas que ocorrem através de percursos das memórias e de 



43 

 

convivências em atividades. De perguntas de aprofundamento do conhecimento. São atividades 

às vezes difíceis de formalizá-las. Muitas vezes é um constante pesquisar, pois, os sujeitos da 

pesquisa são imprevisíveis nas suas participações e nos seus processos de processamento mental 

da informação.  

           A quinta distinção da metodologia afrodescendente é que é uma pesquisa participante, 

pois relaciona sujeito a sujeito. Sujeito pesquisador a sujeito de pesquisa. Ambos em uma 

produção dinâmica que se interpenetram e se modificam constantemente. Nem a pesquisadora 

permanece a mesma e nem o tema continua sempre da mesma forma. Ambos se modificam no 

curso da pesquisa.  Para a pesquisa pelo método da afrodescendência se está resolvendo um 

problema não apenas da tese, mas das necessidades de vida do pesquisador e das pessoas 

envolvidas nos territórios pesquisados. Existe uma parte autobiográfica onde a pesquisadora 

explica a sua imersão no tema, ou seja, pesquisa a si própria. Nesta parte também se relaciona o 

tema e amplia a percepção do tema relativo a si mesma. Por isto é um método para pesquisadores 

de dentro da porteira e interessado em mudanças sociais do seu próprio grupo de pertencimento.  

         A pesquisa realizada é de intervenção, pois pretende mudanças e interfere na realidade 

através de oficinas de formação de professores e da relação de materiais e textos que passam para 

o cotidiano dos professores e alunos.  

        Assim na pesquisa utilizei de processos metodológicos que contribuíram tanto para a 

pesquisa de campo como a realização dos trabalhos em sala de aulas.   

           No trabalho de pesquisa escolhemos pesquisa de intervenção participante através do 

método da afrodescendência, foi utilizada como uma das formas de compreensão e recolhimento 

dos elementos estudado, patrimônio cultural materiais e imateriais, que têm significado para a 

construção da identidade e compreensão dos significados dentro do campo de estudo, que são as 

comunidades de quilombo da Base, quilombo Serra do Evaristo e quilombo e Nazaré, e o 

patrimônio cultural das comunidades de quilombos em estudo.  

              A metodologia de pesquisa da afrodescendência, acompanhada da pesquisa participante, 

permitiu a intervenção pesquisadora e objeto de pesquisa, porém sem que isso levasse a pesquisa 

para universo romantizado. A pesquisa participante, como a metodologia da afrodescendência, 

deu-se a formação de alicerce para intervenção acadêmica durante as idas ao campo, foi utilizado 

procedimentos pedagógicos, roda de conversas, a corporeidade, o teatro e a música. 

 



44 

 

      Métodos, procedimentos e conceitos que foram trabalhados para o desenvolvimento da 

pesquisa. A pesquisa com base nos métodos tradicionais envolve um distanciamento do 

pesquisador com os sujeitos da pesquisa e leva à dificuldade na compreensão e aprofundamento 

da subjetividade de cada grupo social. Mesmo reconhecendo os diversos avanços alcançados por 

meio da ciência moderna em campos como a medicina e a tecnologia, também devemos atentar 

para as consequências danosas desta e para as restrições dos métodos de pesquisa ao impor 

regras e observar repetições, sendo que podemos afirmar que o método indutivo limita a 

realidade, exclui as contradições, homogeneíza as diferenças e reduz a complexidade da vida, 

quando se trata principalmente de culturas (Gauthier, 2012).  

       Entendemos que o filosofo Guattari (2001) aborda a problemática da pesquisa num 

campo amplo quando afirma que as questões relacionadas à produção da existência humana em 

nosso contexto histórico está relacionada com uma crise de pensamento envolvendo os registros 

do meio ambiente, das relações sociais e da subjetividade humana. Assim realiza uma denúncia 

do paradoxo por trás desta crise: por um lado, o crescente desenvolvimento de novos meios 

técnico-científicos, supostamente capazes de dar conta das grandes questões atuais, como a 

fome, a doença e a violência e por outro a incapacidade das formações subjetivas constituídas de 

se apropriarem desses meios para torná-los operativos (GUATTARI, 2001), (GUATTARI, 

1996). Desta forma conclui que é urgente desfazer-se de todas as referências e metáforas 

cientistas para forjar novos paradigmas que serão, de preferência, de inspiração ético-estéticas “ 

(Guattari, 2001, p.18), neste sentido é que pensamos na pesquisa participativa como veículo 

importante para conduzir esta pesquisa em comunidades de quilombo no Ceará. Estamos no 

campo onde a pesquisadora soma ao pesquisado, e propõe uma constante experimentação na 

criação da diferença. Portanto, envolve a consideração de uma dimensão ética, como 

preocupação central, a defesa da produção de vida. Envolve também uma dimensão política 

quando considera que a constituição das relações sociais, dos modos de produção das relações de 

trabalho e poder local e que estas estão diretamente relacionadas aos modos de produção de 

subjetividade. 

      A pesquisa de intervenção participante através do método da afrodescendência foi 

utilizada como uma das formas de compreensão e recolhimento dos elementos materiais e 

imateriais que têm significado para a construção da identidade e compreensão dos significados 

do patrimônio cultural das comunidades de quilombos em estudo. 



45 

 

      O método da pesquisa participante, como a potência da metodologia da 

afrodescendência, pode utilizar a intervenção e a criação através de vivências pedagógicas, com 

uso da dança, da corporeidade, do teatro e da música.  

O trabalho foi realizado com os membros das comunidades de quilombo em estudo, comunidade 

que são: quilombo da Base, quilombo Serra do Evaristo e quilombo de Nazaré, e os professores 

das escolas da região desses quilombos.  As professoras (os) e membros das comunidades foram 

o público alvo dessas considerações.  

       Nas comunidades de quilombos dada a existência de culturas tradicionais de base 

africana, transformadas e atualizadas como contemporâneas, são locais privilegiados para 

realização dos princípios da formação através do patrimônio cultural imaterial e material. Tendo 

como trajetórias os pontos da minha experiência com formação de professores usando práticas 

pedagógicas do patrimônio cultural.  

         Nesta parte metodológica utilizei a minha experiência e práticas pedagógicas para 

elaboração das vivências, sempre direcionadas à compreensão da vida cotidiana da comunidade. 

Estará contido nestas atividades o segundo passo que é a valorização e expressão de uma cultura 

de afrodescendência, contendo saberes próprios e significados particulares a serem interpretados 

e conhecidos. As práticas que foram realizadas são formas de mobilização das capacidades 

cognitivas contidas nos ser humano, sensíveis, míticas emocionais, intelectuais, gestuais e 

espirituais. Estamos favorecendo assim a integração cognitiva. Por fim trabalhamos as análises 

dos fatos, conhecimentos e saberes recolhidos, e trabalhados, analisados com a participação do 

grupo através de vivências.   

          Além deste trabalho da afrodescendência teremos o recolhimento de objetos, observei 

as histórias orais e fatos do cotidiano, isso se deu através de observação sistemática e densa do 

cotidiano, implicado numa mudança temporária, pois, tive que ir várias vezes visitar os 

quilombos, e além das visitas, mantivemos contato por telefone e whatsApp.  E participei de 

comemorações, festividades, seminários e palestras em duas das comunidades pesquisadas, essas 

foram: quilombo da Base e quilombo de Nazaré.  

            Assim a pesquisa foi realizada em etapas distintas, onde primeiro pesquisei quais os 

patrimônios culturais quilombolas, e quais problemas se apresentam para educação quilombola 

no Ceará. Esta etapa aconteceu da seguinte forma:  

Primeiro as visitas, para estabelecer um relacionamento de confiança e de apresentação da 

proposta de pesquisa; Segundo analisar quais os possíveis caminhos e, com o grupo comunidade 

e professores fizemos uma busca e reconhecimento do patrimônio cultural do quilombo; depois 

tivermos a vivência de reconhecimento e salvaguarda do patrimônio, análise e indicações de 



46 

 

solução para melhoria da educação quilombola.  Esta realização com o intento de que, depois 

aplicar vivências e formações continuadas para os professores juntos à comunidade quilombola 

para ver como é que o patrimônio cultural pode contribuir para a educação quilombola e 

educação do campo, pois nas comunidades Base, Evaristo e Nazaré, as lideranças apontaram a 

necessidade de formação continuada para os professores, formação com base na cultura local. 

           Realizei intervenção com as professoras, os professores e membros das três 

comunidades, sendo que antes, realizei uma sondagem em que obtive conhecimento das 

principais necessidades nas comunidades, este se deu através de vivências, rodas de conversas, 

entrevistas semi estruturadas e, principalmente pela prática de minhas experiências do mestrado 

e também das experiências como professora formadora de cultura afro-brasileira e indígena e 

educação do campo, utilizei essa experiência nas abordagens e vivências nos quilombos. 

         E com relação à formação que ministrei nas três comunidades: quilombo da Base, 

quilombo Serra do Evaristo e quilombo de Nazaré, eu fiz o pedido, que não só os professores 

participassem, mas principalmente a população dos quilombos, pois, mesmo quando os 

professores forem trocados haverá algum morador do quilombo para continuar o trabalho de 

implementação da educação escolar quilombola no campo.   

           A busca pela produção do conhecimento com a realidade implica na busca de saberes 

codificados, no movimento de desconstruir para então re-construir o objeto observado, o que 

permeou o olhar crítico da história, responsável pela geração de novos saberes a partir do 

diagnóstico do tempo presente, e a partir da história do tempo passado, assim presente, 

revertemos a história, para (re) construí-la, gerando reflexões, conhecimentos e saberes, não só 

reproduzindo conhecimento, mas propondo outras reflexões no espaço do olhar crítico, no 

exercício de rupturas epistemológicas.  

 

Composição da tese  

        A tese se constitui de dez capítulos contando com a conclusão, esses capítulos estão 

apresentados na seguinte forma:  

Primeiro Capítulo Introdução: onde se apresentam objetivos formais e as considerações 

metodológicas; 

Segundo Capítulo.  Os percursos trilhados: Brasil quilombola a quilombos no Ceará 

quilombola. 

Terceiro capítulo. Fazeres científicos: tecendo definições e conceitos e concepções de base. O 

capítulo aborda a definição dos conceitos trabalhados e as suas relaborações. 



47 

 

Quarto capítulo: Quilombos raízes na literatura das ciências humanas brasileiras, este aborda os 

conceitos de quilombos no período colonial escravista, quilombos na constituição e a evolução 

do termo; expõe à revisão da literatura, no qual se desenvolveu uma discussão, à procura de 

estabelecer a diferenciação conceitual e normativa dos antigos quilombos em relação aos 

quilombos contemporâneos. 

Quinto capítulo: Ceará tem disso sim: quilombos no Ceará geografia e história. Trata de uma 

síntese sobre quilombos no Ceará, revisando a bibliografia sobre o tema e repertoriando as 

experiências conhecidas. A presença negra no Estado, bem como a sua invisibilidade na história 

cearense. Ainda nesse segmento, foram tecidas considerações sobre a atual situação das 

comunidades quilombolas, seus processos de identificação, certificação e titulação.   

Sexto capítulo: O Aya: resistência e perseverança nas terras quilombolas. Trata da localização 

das comunidades pesquisadas e dos os patrimônios culturais encontrados nos territórios 

pesquisados.   

Sétimo capítulo: Território e territorialidade, formação das identidades quilombola. 

Oitavo capítulo: Mulheres negras: resistência, sabedoria e organização em quilombo.  

Nono capítulo: Cultura e educação quilombola e do campo: parâmetros educacionais quilombo 

a e do campo. Trata do cotidiano da história para a educação quilombola e do campo quilombola.  

Décimo capítulo: Tecendo história fio a fio a conclusão. A conclusão ou considerações finais 

são a síntese das experiências acumuladas durante o trabalho de pesquisa. E são apresentadas 

fazendo uma síntese dos principais resultados apresentados nessa tese.  

 

 



48 

 

2 OS PERCURSOS TRILHADOS: BRASIL QUILOMBOLA A QUILOMBOS 

NO CEARÁ QUILOMBOLA  

 

Quilombo, o Eldorado Negro 

 

Existiu Um eldorado negro no Brasil 

Existiu Como o clarão que o sol da liberdade produziu 

Refletiu A luz da divindade, o fogo santo de Olorum 

Reviveu A utopia um por todos e todos por um 

Quilombo 

Que todos fizeram com todos os santos zelando 

Quilombo 

Que todos regaram com todas as águas do pranto 

Quilombo 

Que todos tiveram de tombar amando e lutando 

Quilombo 

Que todos nós ainda hoje desejamos tanto 

Existiu 

Um eldorado negro no Brasil 

Existiu 

Viveu, lutou, tombou, morreu, de novo ressurgiu 

Ressurgiu 

Pavão de tantas cores, carnaval do sonho meu 

Renasceu 

Quilombo, agora, sim, você e eu 

Quilombo Quilombo Quilombo Quilombo 

        Gilberto Gil 

Composição: Gilberto Gil / Waly Salomão 



49 

 

                      As viagens aos quilombos foram sempre vinculadas a trabalhos diversos, formação 

de professores, pesquisa acadêmica e pesquisa pessoal. Foram processos convergentes de uma 

formação pessoal sobre a história e cultura quilombola no estado, criou interrogação sobre a vida 

nos quilombos, mostrou problemáticas sociais, dentre elas o medo da perda de terra e de perder a 

vida própria.  

                      Uma temática de tese de doutoramento pode ser formulada por diversos métodos, 

dentre eles a revisão biográfica, a experiência própria ou de demais pessoas sobre o assunto e 

suas problemáticas, de problemas apontados por outros autores ou mesmo da observação no 

curso de viagens e a necessidade da compreensão do território explorado. Para elaboração da 

problemática desta tese de percursos e viajem através de quilombos do Ceará, seguindo uma 

metodologia semelhante às metodologias de percursos urbanos utilizadas na formulação de 

problemas em arquitetura e urbanismo. Assim começamos este capitulo explicando a 

metodologia de percursos urbanos e fazendo a analogia com percursos e viagens através de 

quilombos para elaboração da proposição desta tese.  

Na literatura sobre espaço urbano e urbanismo existe o método dos percursos 

urbanos que apresentamos a seguir para depois fazer a uma extensão para compreensão ou 

problema dos territórios quilombolas do Ceará, problematizar e propor a pesquisa da tese. A 

sistematização de viagens e observações sobre um território é a proposta de percursos territoriais, 

no caso quilombolas, como extensão do método de percursos urbanos. 

Para compreensão do método de percursos urbanos tomamos os conceitos da 

geografia urbana. Na geografia e na história os estudos podem apontar para o fenômeno de uma 

localidade designada pelo conceito de lugar como ponto de partida.  O lugar tem a sua 

importância, pois são realizadas as práticas cotidianas e se desenvolve relações sociais, culturais 

e econômicas. Cada quilombo pode ser pensando como um lugar em observação e 

sistematização para estudo. Na geografia o lugar é um patrimônio individual e coletivo, pois 

compõem a identidade pessoal e coletiva. Os lugares são partes de simbologias que formam a 

afetividade e determinam o pertencimento. Quilombos são lugares geográficos e históricos onde 

comunidades desenvolvem seus cotidianos e formam as suas identidades.   

                      Voltando aos conceitos da geografia na concepção de Silva, Lima e Cunha (2012, 

p. 50) “[...] o lugar se caracteriza como o espaço vivido, onde as experiências se renovam e as 

relações sociais se materializam na paisagem [...]”. Ainda vendo o lugar Mendes, Sousa e Pereira 

(2017, p. 155) enfatizam que um estudo desses possibilita a compreensão das “implicações 



50 

 

sociais, culturais e econômicas de um determinado grupo”, ao passo que favorece o 

conhecimento das “relações espaciais até então estabelecidas pelos sujeitos”, sem desconsiderar 

nesse processo o conhecimento do indivíduo consigo mesmo. Do conceito de lugar se definem as 

identidades e delas a forma de pertencimento, perfaz um conteúdo geo-histórico, como proposta 

de compreensão das realidades, do entendimento de espaços construídos na perspectiva da 

história. No urbanismo o espaço construído pode ser o espaço edificado ou o espaço como as 

formas das relações sociais estabelecidas e o que interrogamos é quais grupos sociais intervieram 

e quais são os significados sociais presentes no lugar?  Os percursos urbanos são forma anotada 

do reconhecimento primeiro de um lugar. Trata-se de ir caminhando por um lugar urbano e ir 

anotando os pontos que chamam a atenção, tais como descontinuidades na paisagem, edificações 

importantes pelo trajeto, ou pontos marcantes do lugar. Sendo um trabalho posterior à descrição 

de cada ponto selecionado e depois uma sequência de proposições ou perguntas sobre os pontos 

do trajeto. Os percursos compõem um método de observação e problematizado que utilizado no 

sentido de andar pelos quilombos e como produzir questões para, no caso a tese de 

doutoramento.  

Desta forma é que tomamos a perspectiva de visitas e viagens aos lugares de 

quilombos do Ceará na formulação da proposta de pesquisa. Pensar quais questões os percursos 

pelos territórios de quilombos poderiam desvelar.  

 No decorrer da pesquisa sempre tivemos como meta os parâmetros da 

especificidade da população negra na história do Brasil para pensarmos a educação, patrimônios 

culturais e populações tradicionais de heranças africanas. Conceitos atores, fruto do nosso campo 

de pesquisa, as africanidades e a afrodescendência, em relação ao patrimônio cultural. 

 De acordo com Cunha Junior (2001), as africanidades podem ser entendidas 

como a disseminação e a reelaboração cultural, fora do continente ancestral, propiciando a 

formação da sociedade brasileira. Por sua vez, a afrodescendência fala sobre nossas raízes 

ancestrais, não apenas em termos fenotípicos, mas também culturais. Nesse contexto, 

objetivamos analisar as espacialidades negras locais através da memória edificada, considerando 

as técnicas de construção e os valores simbólicos. Para tanto, tivemos como concepção 

metodológica a pesquisa afrodescendente, vista em Cunha Junior (2013), que valoriza os 

territórios de maioria negra, partindo da superação do mito da neutralidade científica, pois o/a 

pesquisador/a se insere na realidade estudada e busca superar os problemas encontrados.  



51 

 

Como procedimento metodológico balizador, tivemos os percursos territoriais, 

estes sendo itinerários especializados dentro do estado visto como território, considerando 

variados tipos de abordagem que se deseja trabalhar, propiciando uma análise do conjunto 

territorial através dos lugares (RICO; COELHO; GOUVEIA, 1996). Para Marandola Junior, 

Paula e Fernandez (2007, p. 62), tais percursos podem ser entendidos como a experiência do 

caminhar e do olhar na qual o pesquisador procura não apenas descrever, mas interpretar a 

realidade.  

Para tanto é preciso ultrapassar as características morfológicas da paisagem, 

através da apreensão da memória e dos “fragmentos holográficos que desenham identidades”, as 

quais se deseja “conhecer e desvendar”. Portanto, na sistematização de viagens, nas experiências 

da realização de visitas e atividades, por meio dos percursos territoriais ou urbanos, podemos 

alcançar a consciência espacial das experiências sociais materializadas.  Para tal são necessárias 

as visitas, as fotografias, as conversas, isto num primeiro passo do processo, da observação da 

realidade na aparência, para em seguida analisar os aspectos sociais constitutivos históricos e 

geográficos. Com base na geografia humanista a interpretação da realidade encontrada favorece 

o revelar de fatos, articulando o social e o simbólico. Portanto, as viagens, idas e vindas aos 

vários quilombos contribuíram na sistematização da formulação da proposta e construção da tese 

aqui apresentada.  

 

2.1 De Brasil a Brasil de quilombos e de Ceará a Ceará negro quilombola 

 

  A trajetória de meus caminhos em direção aos quilombos são trilhas ladrilhadas 

com pedra e esforços para a construção de pontes, pontes estas que servem para levar-me ao 

conhecimento das comunidades negras cearenses e suas culturas. 

    As comunidades quilombolas são parte da nossa história, de nossa cultura, do 

nosso presente e do nosso futuro. Então para dizer por que falo de quilombos, trago o poeta 

negro Solano Trindade, com: 

 



52 

 

                                               

Canto dos Palmares  

Eu canto aos Palmares Sem inveja de Virgílio de Homero e de Camões 

porque o meu canto é o grito de uma raça em plena luta pela liberdade! Há 

batidas fortes de bombos e atabaques em pleno sol Há gemidos nas palmeiras 

soprados pelos ventos Há gritos nas selvas invadidas pelos fugitivos (...) 

Fecham minha boca Mas deixam abertos os meus olhos Maltratam meu 

corpo Minha consciência se purifica.  (TRINDADE, 1961, p.29). 

 

 Faz-se necessário pensar, expor de que maneira ocorreu a minha trajetória 

pessoal, ao longo da interação com moradores desses agrupamentos negros e, incursão nos 

territórios quilombolas cearenses, o que delineou-se no que diz respeito às atividades acadêmicas 

e sociais. Pretendo demonstrar como a superposição dos papeis sociais de amigos, professoras 

(es), militantes e pesquisador permeiam esta pesquisa. 

Os primeiros contatos com pessoas ligadas às comunidades remanescentes de 

quilombos/comunidades quilombolas e agrupamentos negros rurais citados se deram em 

Fortaleza, a partir de 2007, quando participei de um evento no município de Horizonte, em 

alusão ao dia da Consciência Negra, no qual conheci moradores da comunidade do quilombo de 

Alto Alegre, esta comunidade se localiza em Horizonte. No mesmo ano retornei ao município 

para participar de outro evento, só que desta vez o evento aconteceu no próprio quilombo de Alto 

Alegre. E qual foi minha surpresa? Um lugar bem próximo da capital do estado, que é Fortaleza, 

onde os seus habitantes em sua maioria são negros, população negra cearense. 

  No ano de 2008, retornei ao quilombo de Alto Alegre para participar de reunião 

regional das comunidades quilombolas, também fui às atividades realizadas em novembro, em 

comemoração ao Dia Nacional da Consciência Negra. 

 Então estes encontros e familiaridade me levaram e me levam a adentrar nos 

territórios quilombolas cearenses obter conhecimentos, foram várias idas aos quilombos 

cearenses, assim travei conhecimentos mais amplos sobre os quilombos no estado do Ceará. O 

que resultou na minha dissertação e, deu início à criação de laços de amizade que se fortalecem 

no decorrer dos anos, e também me inspirou e impulsionou para esta tese.  

                          Esta pesquisa trata da história de quilombos, assim como o oficio das artesãs, é 

tecer fio a fio no tear para compor ou formar o tecido, o meu é tecer os fios da memória histórica 

e os fios do patrimônio cultural para contemplamos a história de um povo heroico inesquecível, e 

a artesã teceu os fios quilombolas, fui tecendo o tecido afro-histórico ancestral e afro-cultural, 



53 

 

pois quero tecer uma educação quilombola e do campo com base no patrimônio cultural 

imaterial e material. Assim fiando metodologicamente uma pesquisa científica pelos parâmetros 

acadêmicos, através da investigação, de análise, leitura dos dados e materiais coletados, assim 

trazer conceitos, acontecimentos históricos e ralação deste com a diversidade, mais 

especificamente a riqueza cultural de ascendência africana, que há séculos perpassam o tempo e 

espaço, em território cearense. 

Para realizar esta pesquisa buscamos criar condições teóricas conceituais e 

experimentais, instrumentos que possibilitem construir textos e conhecimentos histórico-

culturais, valorizando práticas cotidianas de um povo com especificidades que precisam ser 

reconhecidas e reveladas de maneira respeitosa.  

O patrimônio cultural imaterial e material, cultura, memória e história são fatores 

relevantes para compreensão das inserções das populações rurais negras na história do Ceará. As 

culturas têm relações íntimas com as disponibilidades do espaço geográfico e com as origens das 

populações que ocupam estes locais.  A permanência salutar destas comunidades nestes espaços 

depende do reconhecimento destas culturas, do acesso aos direitos sociais e em parte existência 

de uma educação especifica e condizente com as necessidades deste grupo social.   

Nos seus mais variados aspectos as pesquisas sobre populações rurais negras são 

necessárias pelos processos de reconhecimento legal de direito, para realização de políticas 

públicas, principalmente na área da educação. O Ceará registra a presença de mais de 86 

comunidades rurais negras denominadas na constituição brasileira como remanescentes de 

quilombos, sendo que o estudo sobre os costumes e práticas sociais, histórias e das condições de 

vida dessas populações faz parte de uma necessidade social, política, econômica e cultural. Esta 

pesquisa pretende estudar aspectos da cultura, material e imaterial, dessas comunidades, a 

relação com o patrimônio cultural e com as relações sociais coletivas. Trata-se de um estudo de 

interesse para as comunidades quilombolas e para as áreas do conhecimento da educação, da 

historias e da geografia. A história e a construção das práticas sociais nas comunidades de 

quilombo traduzem uma história de lutas sociais e de perspectivas educacionais destas 

comunidades quilombolas e da história das lutas no campo no Brasil, a luta pela terra.  

  Os quilombos do Ceará fazem parte de um movimento amplo de conquista da 

terra no estado e no Brasil, é parte dos movimentos populares que lutam de diversas formas 

contra as oligarquias e sistemas ideológicos de dominação de classes.  As formas de racismos 

contra estas populações operam em diversos níveis de atuação e formas de manifestações. 



54 

 

Produzem embates religiosos em relação às culturas negras. Mesmo as formas de catolicismo 

tradicional de negros sofrem restrições e perseguições, não aceitação de alguns festejos porque 

tem batuque, considerado como macumba, e macumba vista como atos do mal.  

   Embora o número de comunidades negras no estado do Ceará seja grande, neste 

estudo temos interesse nos aspetos inter-regionais que tem relação com a geografia física e 

econômica das localidades, para procurar trazer esses elementos locais para a escola, podendo 

ser tratado apenas três comunidades localizadas em três regiões geográficas do estado e de 

acesso razoavelmente fácil a partir da cidade de Fortaleza.  As variações de regiões têm fortes 

implicações nas culturas, sendo importante a comparação entre as regiões para compreensão do 

contexto geral do estado do Ceará. Embora do ponto de vista da geografia as regiões são de 

litoral, sertão e serra, com as variações de quilombos urbanos, semi-urbanos e rurais. Por 

conhecer várias comunidades procurarei fazer intervenção em três localidades geográficas 

diferentes, mas atento que as comunidades escolhidas, foram utilizados como critério o acesso e 

a disponibilidade de poder conduzir a pesquisa. Do contato com a população local e da aceitação 

destas em serem pesquisadas.  

A educação nos quilombos é pauta dos movimentos sociais, mas atravessado pela 

relação com as igrejas em relação ao ensino da cultura afro-brasileira, pois ainda tem uma forte 

resistência em falar de aspectos culturais ligados a religiosidade de base africana. Relação 

também com o problema das oligarquias locais, problemas de posse de terra e trabalho das 

comunidades.  O estado tornou invisível a história da escravização, ou minimiza a sua influência 

na formação social e econômica, portanto devido às ideologias presentes é necessário à discussão 

sobre quilombos. Até 1990 para a população no Ceará não havia negros (RATTS, 2001), discurso 

que foi modificado pelo trabalho dos movimentos negros. Quanto à educação quilombola 

existem as diretrizes curriculares da modalidade aprovadas pelo Conselho Nacional de 

Educação, existindo também as diretrizes da educação do campo, no entanto a prática desta 

educação permanece a ser realizada, sendo uma contribuição proposta nesta pesquisa de 

doutoramento. 

Porém para aquilombar, escurecer as ideias e compreender minhas escolhas, meus 

caminhos trilhados até chegar à tese, é que trago de forma resumida a minha autobiografia, pois 

é como linha do tempo ou uma linha cronológica dos acontecimentos os quais me direcionam ao 

lugar onde me encontro hoje. A minha trajetória de vida e minhas trajetórias nos quilombos 



55 

 

explicam as motivações e as proposições desta pesquisa. A proposta é baseada numa 

sistematização das observações realizadas ao longo do tempo nestas comunidades.   

De onde falo e de onde venho? De qual território eu falo?  

Nasci em Caxias Maranhão, sou a oitava filha da família, a caçula, sou mulher de cor 

preta, negra, uma maranhense de mãe e pai, com um bisavô paterno cearense. Já moro no Ceará 

há mais de vinte anos, neste estudei e estudo até hoje, e trabalho. Mais ou menos aos oito anos de 

idade fui trazida para Fortaleza, infância de muitas idas e vindas entre o Ceará Maranhão e, São 

Paulo.  Fiquei uns seis anos em Fortaleza com minha irmã mais velha, a Marilene e, sempre no 

final do ano voltava á minha terra natal, ao meu lar e minha família, desde criança já tinha um 

espírito desenvolvido para além do tempo, acusado para as aventuras, para observação e par a 

pesquisa, para o sonho de viajar, de conhecer o mundo, novos lugares, e principalmente novos 

saberes. 

Então um dia em Fortaleza conheci uma família paulista, me convidaram para ir morar 

em São Paulo, alguns meses após fui, passei uns três anos por lá e, fui ao Maranhão ver minha 

família, passei uns meses, então voltei para Fortaleza de novo, assim temos uma longa relação, 

uma longa vivencia entre idas e vindas, assim mais ou menos uns 27anos vivendo pelo Ceará, já 

me tornei pertencente ao território cearense e, há 13 anos quilombozando, ou seja, estudando, 

pesquisando e, fazendo seminários e formações nos quilombos do Ceará, estudar, pesquisar 

quilombos e viver em territórios cearenses, então busco dar minha contribuição para a história e 

sociedade cearense.   

 Porém com estas vivências e parte significativa da vida vivida em Fortaleza 

Ceará, ainda sou negada nessa cidade, eu sou negada quanto a existência através de ditos 

populares que afirmam não existirem negros no estado do Ceará, negras e negros somos 

negados, as negações implicam e perdas no campo das políticas públicas e das formas de 

inserção na sociedade, assim a força pela qual somos negados leva-nos a procurar mudança no 

campo das representações sociais nas pesquisas acadêmicas. As pesquisas acadêmicas podem 

tornar as problemáticas mais visíveis e produzir ações de mudança dos contextos culturais sobre 

à população negra no estado do Ceará, e a tese é mais um dos meus trabalhos dar visibilidade a 

população negra, contribuir na promoção da igualdade racial e educação étnica racial, educação 

escolar quilombola.   A negação sistematizada no cotidiano é também um percurso de vida e que 

compõe a problemática desta tese, faz parte da pesquisa participante, do método da 

afrodescendência, que será explicado mais adiante. 



56 

 

Minha experiência com comunidades de quilombos vem de trabalhos desde 2007 

como professora, pesquisadora e visitante. Tendo conhecido quilombos em todas as regiões 

geográficos do estado do Ceará.  No mestrado trabalhei no quilombo de Alto Alegre localizado 

no município de Horizonte – Ceará, onde se ressalta a herança cultural africana, principalmente 

por meio das plantas medicinais, casas de farinhas e os fazeres da produção da vida no quilombo. 

Dentro da minha experiência aparecem relatos da existência de religiosidade africana, rezas 

ligada a umbanda e o catolicismo de pretos, como vários fatores da cultura material. Trabalhei 

como professora formadora, realizando formações para professores no Estado do Ceará, Piauí e 

Maranhão onde realizei diversas oficinas tendo como prática pedagogia e utilizando com base no 

patrimônio cultural, com ênfase na música e na dança, a contação de histórias e a estética das 

mulheres negras e homens negros. Essas vivências trabalhadas em circularidades, com elementos 

da localidade que tenha ralações com a cultura afro-brasileira. Realizei muitas vivências 

culturais, palestras, oficinas e seminários, ao final de cada atividade procurei realizar a produção 

de material didático, resultando em revistas em quadrinho, coletâneas de cantos e dramatizações 

teatrais, paródias, músicas, cordéis, jogos e outros produtos. Além de promover uma 

aprendizagem sócio-histórica e intelectual. 

  Minha inspiração para realizar esta pesquisa de doutorado vem das vivências que 

tenho com quilombolas e professores/as de áreas quilombolas e do campo, da necessidade de 

traduzir a cultura, sistematizar práticas pedagógicas e construir materiais pedagógicas como 

forma de intervenção na educação destes espaços rurais para melhor efetividade da educação. 

Uma das ações da pesquisa é em torno de trabalho com membros da comunidade e com 

professores/as. A pesquisa pretende realiza-se em três comunidades de quilombos, Base no 

município de Pacajus, região litorânea - CE; Nazaré – no distrito Arapari, Itapipoca – CE, e 

Comunidade Quilombola Serra do Evaristo no Maciço de Baturité - CE.  

    Eu venho trabalhando há uma década com comunidades quilombolas, realizado 

intervenções na educação, e esta tem apresentados resultados que considero importantes. Desse 

modo, esta é uma pesquisa intervenção no intuito de sistematizar as experiências passadas e 

promover novas práticas, onde se trabalha com patrimônio cultural, com a identidade cultural de 

comunidade de quilombo e auto representação, como forma de pertencimento afro para 

desenvolver a auto referencias pessoal e coletiva, processos importantes na autoestima e 

relacionando com a educação. Buscamos na pesquisa os elementos do patrimônio cultural 

material e imaterial das africanidades para realização da intervenção e como resultado obtemos a 

ampliação do conhecimento educacional para as comunidades quilombolas. Também trago 



57 

 

experiências da educação do campo, pois fiz parte da Ação Escola da Terra, onde tem um 

programa voltado para formar professore do campo.   Assim buscar trazer subsídios e elemento 

para a promoção e reafirmação da cultura de forma positiva no âmbito escolar.  Estamos 

procurando estudar a possibilidade de uma educação do campo e quilombola ou campo 

quilombola. 

 

2.2 Quilombozando pelos Quilombos na “Terra da luz”: minhas experiências com 

Quilombos na formulação da proposta de pesquisa 

 

 

              A Vida do Viajante 

 

                Minha vida é andar por este país 

                Pra ver se um dia descanso feliz 

                 Guardando as recordações 

                 Das terras onde passei 

                 Andando pelos sertões 

                 E dos amigos que lá deixei Chuva e sol 

Poeira e carvão 

Longe de casa 

Sigo o roteiro 

Mais uma estação 

E a alegria no coração 

 

Minha vida é andar por esse país 

Pra ver se um dia descanso feliz 

Guardando as recordações 

Das terras onde passei 

Andando pelos sertões 

E dos amigos que lá deixei 

 Luiz Gonzaga.                                    

 



58 

 

 Quilombos por onde andei, as minhas experiências com quilombos. Uma longa 

caminhada, quilombos por onde andei, não são poucos, há mais de uma década iniciei a minha 

jornada de estudos e pesquisas pelas comunidades quilombolas na “terra da luz”, se iniciou em 

2007, de lá até hoje enveredei por várias comunidades quilombolas, as quais trago neste trabalho. 

Comunidades, os municípios visitados e o ano de visitação estão na figura 2.1. e 

são as seguintes: 

1.Comunidade Quilombola de Alto Alegre - Horizonte, Visitei enumeras vezes de 

2007 até os dias atuais;  

2.Quilombo da Base - Pacajus, 6 vezes 2010 – 2019;  

3.Quilombo Bom sucesso - Novo Oriente, 2vezes, 2010;  

4.Quilombola Minador - Novo Oriente, 2 vezes em 2010;  

5.Quilombo Barriguda - Novo Oriente, 2 vezes, 2010;  

6.Quilombo Buqueirão - Monsenhor Tabosa,1 vez, 2010;  

7. Conceição dos Caetanos - Tururu 1vez, 2010;  

8. Quilombo Serra do Juá - Caucaia, 5 vezes, 2010;  

9.Quilombo Serra da Rajada - Caucaia, visitei 3 vezes, 2010;  

10.Quilombo do Cumbe, Aracati, 1 vez em 2010;  

11.Quilombo Encantado do Bom Jardim – Tamboril, 3 vezes, 2011;  

12.Quilombo Sítio Veiga – Quixadá, 3 vezes, 2011;  

13.Quilombo Caetanos em Capuan –Caucaia, visitei 5 vezes, 2013;  

14.Quilombo Porteira – Caucaia, visitei 2 vezes, 2013;  

15.Quilombo de Nazaré - Itapipoca, 2015, 2017 – 19, (doutorado);  

16.Quilombo Sitio do Carcará - Cariri,1 vez,2016; 

17.Quilombo Água Preta - Tururu, visitei 3 vezes, 2016, 2019; 

18.Quilombo de Junco Manso – Morrinhos, 1 vez, 2017; 

19.Quilombo Serra do Evaristo – Baturité, 2018 -2019; 20.Quilombo Cercadão 

dos Dicetas - Caucaia, 2018. 



59 

 

Figura 1 – Apresenta o mapa das Comunidades remanescentes de quilombos por onde 

andei no Ceará. 

Fonte: SANTOS, Marlene Pereira dos, (2020). 

 

Além das comunidades quilombolas do Ceará as quais visitei, fui a estas duas 

comunidades: Comunida Quilombola de Mameluco no município de Itaquarana, e no Centro 

Cultural da União dos Palmares em Alagoas -2017. 



60 

 

Observei que cada uma das comunidades Remanescente de Quilombo visitada tem 

suas especificidades e singularidades culturais, assim relatar minha trajetória nos territórios 

quilombolas tem significado de refletir o silêncio vivido e pensar o tempo trazendo na memória 

espaços percebidos no passado, com olhar do presente. Assim percorrer as comunidades 

remanescentes de quilombos, vivenciar a história e perceber o patrimônio cultural, me leva a 

pensar em uma teorização pedagógica para uma educação não excludente das africanidades, é 

uma necessidade que urge, assim como uma revisão inclusiva desta temática na história do 

estado do Ceará e, principalmente na educação. 

Quilombos por onde andei, foram muitos, não é um mapeamento das comunidades 

quilombola no Estado do Ceará, porém trago experiências de uma década trilhando território e 

territorialidade quilombolas. As idas aos quilombos não foram passeios turísticos, mas é o que 

chamo de pesquisa cientifica, fazer pesquisa, processo de pesquisa e estudos. E embora tenha 

visitado vários quilombos, pois essas visitas foram laboratórios de analise, que me levou 

selecionar como objeto ou lugares de pesquisa, três comunidades dentre as quais visitei, é 

importante explicitar a trajetória de minhas experiências quilombolas, pois ela permite 

comparações e questionamentos sobre as diferenças e singularidades. Todavia percorri vários 

quilombos em busca das histórias, ouvindo tudo, bebia os detalhes remendando cuidadosamente 

o tecido do passado, para confeccionar a veste do presente, sigo viagem quilombo adentro 

colhendo contos e histórias para contar mais na frente, assim foi e é caminhar/pesquisar. 

Ir às comunidades quilombolas é também ir em parte ao Continente Africano, entrar 

no “túnel do tempo”, pois tenho estudado alguns autores como Antonio Olinto (1969) que na 

obra “Casa D`água” fala dos retornados para seus países de origem no continente africano, e lá 

nem são africanos nem brasileiro, assim se formam novas comunidades, “novos quilombos”, 

outra obra do autor é o “Rei do Keto”, (1980) que fala de tradição, as mulheres nos mercados no 

comercio; Chinua Achebe (1983) com o “Mundo Se Despedaça” que trata de questões sociais, 

econômicas, históricas e religiosas;  Cheikh Anta Diop (1954 ) que obras como “Nations negres 

et culture”, Diop traduz ensinamentos acerca dos fundamentos de uma civilização africana e 

sobre a identidade cultural entre Egito e a África Negra; Théoplile Obenga, (OBENGA,1980), 

em seu livro “A dissertação histórica da África” que fala das escritas gramaticais africanas e de 

como este conhecimento nos é importante, assim de África aos quilombos no Brasil  trabalho 

conceito de quilombo, patrimônio cultural e patrimônio material e imaterial como elos de 

reconstrução da história , da cultura para promover uma educação quilombola e do campo que de 

fato seja para destes para eles  e para o mundo educacional que os atende, então me vejo uma 

professora formadora que tenho construído uma ponte educacional que se religa em uma 



61 

 

conversa ação com ancestralidade movimento tempo, tecnologia, ciência, geografia, história, 

diálogos que nos leva a África berço da humanidade. Também busquei na história de Thomas 

Sankara, (2014) líder guerreiro que ensina Burkina Faso mostra um viver em comunidade e, 

fazê-la prospera a parti de se mesma tudo isto me leva as comunidades Remanescente de 

quilombos brasileiras. 

 Encontro-me num conhecimento com uma base teórica e prática que contribui para 

discutir e conceituar o termo quilombo, como abordaremos mais à frente. 

Então recomeço voltando no tempo, no quilombo de Alto Alegre, terra de pretas e 

pretos, terra de quilombolas, neste pisei pela primeira vez em novembro de 2007. Reflito o 

escritor brasileiro Antonio Olinto, (1969) que sobre os africanos trazidos para o Brasil, ao serem 

retirados de sua terra, não existe um esquecimento, eles lembram de onde vieram.  

Como não esqueceram seus conhecimentos, seus saberes e fazeres, isto me leva a 

pontuar as contribuições dos africanos e africanas para a colonização do Brasil. 

A nossa busca em certo sentido é combater a ideologia de que as populações africanas 

haviam esquecido as culturas africanas devido à violência do escravismo criminoso e que tudo 

que as populações negras realizavam eram aprendizados em terras brasileiras com as culturas 

indígenas e europeias. As evidências encontradas nos quilombos desfazem estas ideias e têm 

demonstrado existência das transformações das bases africanas adaptadas a novas situações, mas 

sem um esquecimento na sua totalidade.  

 

2.3 Por onde andei: terras de fazeres e saberes 

 

• Comunidade Quilombola de Alto Alegre – Horizonte Ceará - Comunidade Quilombola da 

Base – Pacajus Ceará 

 Alegrias, cheiros de baunilha e, aventuras pelos caminhos do quilombo de Alto 

Alegre, o quilombo está situada no município de Horizonte – Ceará. Horizonte, com uma 

população de aproximadamente 50 mil habitantes segundo o censo do IBEGE de 2007 e 

localizada próxima de uma grande represa de água, construída em 1980, e a rodovia BR-116 que 

cruza a cidade, implantada entre 1960 e 1970. O município de Horizonte faz divisa com os 

municípios de Itaitinga, Aquiraz, Pacajus, Cascavel e Guaiuba. Os acidentes geográficos mais 

importantes são: o Rio Pacoti e o Riacho Mal Cozinhado.  



62 

 

               Assim Alto Alegre geograficamente e politicamente pertencente a Horizonte, fica numa 

região que é serrana e litorânea, do ponto de vista de geografia parece impossível, mas o 

quilombo de Alto Alegre estar localizado em região de praia e também tempo cenário as serras.                                                      

               As comunidades de remanescentes de quilombos são territórios resistentes e de 

resistências em diversos dos municípios do Estado do Ceará. Vizinhos a Horizonte. Justamente 

ao lado da comunidade de Alto Alegre existe a comunidade da Base no município de Pacajus, 

distante 4 km. Também se apresenta a comunidade de quilombo de Lagoa dos Ramos no 

município de Aquiraz.  A presença de população negra na região existe como referência desde a 

época do início do povoamento por portugueses no início do século XVIII.  

               Visitei o quilombo de Alto Alegre pela primeira vez em 23 de novembro de 2007, nas 

festividades da semana da consciência negra, após este dia retornei várias vezes por diversos 

motivos, para conhecer, para ministrar palestras, formações, e ao entrar no mestrado em 2010, 

então intensifiquei as idas aos quilombos, assim retornei várias vezes.  

               Na comunidade quilombola de Alto Alegre e no quilombo da Base realizei minha 

pesquisa de mestrado, mas também realizei outros trabalhos como, palestras para as professoras 

e professores, palestras para os membros da comunidade, e vivencias com estudantes do curso de 

pedagogia da UFC, encontros das comunidades quilombolas.  

           Figura 2 - Manuel Vicente da Silva, que carinhosamente e pelo convívio com os netos 

dele, eu o chamo de Vô Vicente, aqui ele me mostrando sua plantação de inhames, e a figura 3, 

eu ministrando palestra sobre quilombo e educação quilombola para as professoras e os 

professores do município, e alguns que trabalham no quilombo de Alto alegre. 

Figura 2 – Vô Vicente plantação de inhames;  Figura 3 – Eu com as professoras. 

  

Fonte: Marlene Pereira dos Santos, (2010). 



63 

 

         Também nas duas comunidades ministrei oficinas sobre quilombos e o pertencimento 

negro, cultura afro-brasileira, ainda realizando palestra e planejamentos pedagógico com as 

professoras (es) na Secretária de Educação do Município di Horizonte como implementação da 

lei 10.639/2003.  

           Movida pela acusada curiosidade de pesquisadora fui à busca de desbravar outras 

comunidades remanescentes de quilombo no estado do Ceará. Então minhas andanças pelos 

quilombos não se deram por acaso, mas pelo estudo, pela pesquisa acadêmica e pelas as 

vivencias ancestrais. 

• Comunidade Quilombola de Bom sucesso, Barriguda e Minador – Novo Oriente Ceará, 2010 

 Assim conheci os quilombos de Bom Sucesso e quilombo do Minador em Novo 

Oriente, pois lá foi palco do curso de especialização para Professores quilombolas, e acompanhei 

o projeto e fiz parte de algumas vivencias como convidada dos professores Henrique cunha 

Junior e Sandra Petit idealizadores e coordenares do curso. 

   Estas duas comunidades quilombolas tiveram a construção de centros culturais 

seguindo uma arquitetura que segue alguns formas e padrões africanos e, principalmente 

respeitando o meio ambiente local e a cultura local. E ali foi palco do primeiro curso para 

professores quilombolas, um curso com base na cosmovisão africana. 

      A figura 4 a serra onde se localiza o quilombo de Bom Sucesso, e paisagem da comunidade, 

e também mostra uma das formações de professores quilombola, no centro cultural do quilombo.  

 

Figura 4 – Serra onde se localiza o quilombo do Bom Sucesso.  Figura 5 – Formação de 

professores no centro cultural do quilombo. 

              

Fonte: Marlene Pereira dos Santos, (2010). 



64 

 

Bom Sucesso, Barriguda e Minador são Comunidades Remanescentes de Quilombo 

localizadas no mesmo município, apresentam características semelhantes, têm aproximadamente 

a mesma idade; e são comunidades serranas. 

 Localizadas no município de Novo Oriente são comunidades afrodescendentes. 

Situadas nos tempo e espaço nas suas especificidades culturais, remontam suas raízes de fins de 

século dezoito. As comunidades ficam localizadas a 403 km de Fortaleza com estrada 

pavimentada. O município de Novo Oriente até 1957 fazia parte do município de Independência. 

Este município onde se localizam as comunidades tem 941 km² de extensão, limita-se ao norte 

com Crateús, ao sul com Quiterenópoles, ao leste com Independência e ao oeste com Piauí.  

As terras dos Crateús, ao sul da Chapada da Ibiapaba, onde localizam-se os afluentes 

do rio Poti, eram habitadas pelos índios Karatis, antes da chegada dos portugueses e a 

implementação das sesmarias no século XVII. Com o sucesso da economia do ciclo da   Carne-

seca e charque, nas proximidades da Lagoa do Tigre surgiu em ponto de parada para o gado que 

era transportado para o Piauí através da vila piauiense de Piranhas. Desse ponto de parada surgiu 

um povoado. 

O povoado as margens da Lagoa do Tigre chegou a pertencer ao Piauí, e no ano de 

1880, este foi anexado ao território do Ceará, como resultado da solução encontrada para o litígio 

territorial entre estes dois estados. O Ceará reconheceu a jurisdição do Piauí sobre o município 

de Amarração  (Luís Correia) e em troca o Piauí ofereceu dois importantes municípios piauenses: 

Independência e Príncipe Imperial.  

Novo Oriente tornou-se distrito de Independência, mais tarde passando a se emancipar 

em 1957. O pioneiro do povoamento de Novo Oriente foi o Capitão Rodrigo Alves da Silva, por 

ter sido o primeiro a construir moradia naquela região nas proximidades da lagoa do Tigre.  

 Novo Oriente tornou-se distrito do município de Independencia  por força de Ato 

datado de 3 de março de 1902.  Somente no dia 10 de outubro de 1957,  a Lei Nº 3.855 institui o 

município de Novo Oriente, graças aos esforços de José Claudino Sales e Gonçalo Claudino 

Sales, que se destacaram na batalha judicial pela sua emancipação política. 

O nome Novo Oriente surgiu do primeiro sacerdote da localidade, padre Afonso de 

Gouveia, vigário de Independência, que veio celebrar a primeira missa. Na ocasião, o mesmo, 

achando a situação geográfica com muitos montes, lembrou-se do Oriente e teve a ideia de 

atribuir a esta região, o poético nome de Novo Oriente. 



65 

 

Novo Oriente foi parte do território piauiense, como Crateús e Independência. No 

século XIX, passou a pertencer ao Ceará, com a troca do Vale do Rio Poty que era Piauí, com o 

Porto de Amarração, litoral do Ceará, hoje denominado Luis Correia. A lei geral 3.012 de 22 de 

outubro de 1880 regulamentou a permuta. 

No século XVIII quando Príncipe Imperial, hoje Crateús e Pelo Sinal, hoje 

Independência, eram apenas grandes fazendas de criar gado, os vaqueiros eram poucos e 

percebiam o desaparecimento de animais no fim do inverno, quando decidiam se aventurar mata 

adentro, seguindo o curso do rio Poty, em busca do gado que sumia. A observação cuidadosa dos 

vaqueiros os fez encontrar rastros de gado. Foram rastreando as marcas deixadas pelos animais e 

abrindo veredas na mata fechada que chegaram a uma bela paisagem, onde havia uma grande 

lagoa, cercada de mato. Foi desvendado o caminho do veraneio do gado. (Livro - Novo Oriente: 

Uma Construção Histórica). 

• Comunidade Quilombola de Buqueirão – Monsenhor Tabosa, Ceará  

Em 2010, fui convidada para realizar uma formação na comunidade de Buqueirão, foi 

uma minicurso de dois dias, sobre quilombo, viver em comunidade, o que é patrimônio cultural.  

A Comunidade Remanescente de Quilombo Buqueirão Monsenhor Tabosa Estado do 

Ceará. Foi fundada no final de1911 pela família Araújo, nesta data Pedro Araújo da Silva e seu 

sogro João Prudêncio dos Santos comparam as terras do senhor Olimpio Ambrosio dos Santos 

no final do ano de 1911, mas só foi registrada a escritura de compra e venda das terras em 

01/01/1912 a partir dessa data a família Araújo passou a morar e trabalhar nas terras que desde 

então passou a se chamar de Buqueirão dos Araújo.  Dados do histórico da comunidade 

remanescente Buqueirã, distância do município sede 32 km, em 2010 apresentava uma 

população de 142 habitantes, 32 famílias.  

Fui à comunidade convidada para ministrar um curso sobre organização de quilombo, 

reconhecimento e identidade, viver em comunidade e identificar o patrimônio cultural 

quilombola; fiz um trabalho de inserção no quilombo juntamente com os quilombolas, assim 

realizei o curso, e tercemos conhecimentos quilombolas, quilomzando pelo Ceará, um inventario 

do patrimônio cultural local.  

O curso foi ministrado em dois dias, realizamos atividades como vivências do 

pertencimento ético, roda de conversa sobre o ser negro e quilombola, busca do patrimônio 

cultural da comunidade, e esta foi surpreendente, pois ao final os quilombolas ficaram surpresos 



66 

 

ao descobrirem seu patrimônio cultural, assim a líder da comunidade disse que precisam refazer 

o histórico da comunidade.  

 Figura 6 mostra os patrimônios encontrados durante a vivência, a casa de farinha; eu 

ministrando curso para a comunidade; a outra figura  mostra o que restou de uma casa antiga. 

Figura 6 - Casa de farinha; Figura 7 - Eu ministrando curso para a comunidade; Figura 8 - Casa 

antiga. 

       

Fonte: Marlene Pereira dos Santos, 2010. 

A cada comunidade que conheço e, realizo alguma atividade, me reforça a certeza da 

grade presença dos negros e negras no Ceará, logo constata se a população negra e sua cultura, 

esta é muito forte sua presença, seu beleza e riqueza.  

 

• Comunidade Quilombola de Conceição dos Caetanos - Tururu, Comunidade 

Quilombola Água Preta, Tururu  

A formação dos quilombos no estado do Ceará há indícios de sua formação ter 

contribuições dos escravizados fugidos de outras províncias.  Assim diz- se que origem dos 

quilombos, ou seja, estes tenham surgido com a fuga dos escravizados oriundos das províncias 

vizinhas, as quais já citadas anteriormente.   

E buscando tecer as teias quilombolas, agora falo da comunidade de Conceição dos 

Caetanos, em Tururu, município distante 125 quilômetros de Fortaleza, limite com Itapipoca, é 

uma das 86 comunidades reconhecidas oficialmente como remanescente dos quilombolas, pelo 

Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA), no estado do Ceará. Equipes de 

técnicos do órgão visitaram a região, dando início aos estudos para a concessão definitiva das 

terras aos quilombolas.  



67 

 

O processo aberto inclui a comunidade de Água Preta, também localizada em Tururu, 

originada em grande parte de quilombolas vindos de Conceição dos Caetanos. 

  No quilombo de Conceição dos Caetanos, ao chegar fui confundida com a sobrinha 

da Dona “Antonia” um quilombola local, fui lá para uma atividade de comemoração do dia da 

consciência negra, comigo foram mais umas nove pessoas, fizemos algumas vivencias como 

dança afro-brasileira, comemoração do aniversário da senhora mais idosa do quilombo, missa 

afro, desfile da beleza negra.  

Aspecto dos caminhos quilombolas foi a mediação da cultura artística, quando minha 

trajetória de especialista em Cultura Folclórica Aplicada se manifestou instituindo nova relação 

entre pesquisadora e pesquisados. 

Assim aconteceu nos festejos da padroeira e “festa de Zumbi” em novembro de 2011, 

data muito significativa para a comunidade. Lá cantamos e dançamos. E a memória daquele 

coletivo negro foi reavivada com ressignificações através da arte e da cultura local. 

 As figuras mostram acontecimento importante e pessoas do quilombo, tais como: 9 o 

altar da igreja da missa afro, que acontece em 20 de novembro, figura 10 mostras grupo de 

jovens mulheres da comunidade, que apresenta com dança afro. E a figura 11 Tia Bibiu e eu, um 

encontro de almas, encontro encantador quando fui pela primeira vez ao quilombo com algumas 

colegas, e figura 12 a casa de farinha e morador da comunidade. 

 

Figura 9 – Altar da igreja da missa afro, (20 de novembro). Figura 10 - Jovens Mulheres da 

comunidade.  Figura 11 - Tia Bibiu e Eu. Figura 12 - Casa de farinha e morador da 

comunidade. 

       

Fonte: Marlene P.do Santos, (2011). 



68 

 

Em Água Preta fui conhecer uma atividade do dia da Consciência Negra, depois 

também fui com um grupo de estudantes para uma vivência sobre africanidades, com os 

estudantes do Curso de Pedagogia da Universidade Federal do Ceará – UFC, junto com os 

membros da comunidade quilombola. Fizemos trilha, subimos a serra, tivemos atividade de 

corporeidade e dança, também tivemos um delicioso almoço e, finalizamos com uma roda de 

conversa com as senhoras mais idosas do quilombo.  

As figuras 13 e 14 mostram senhoras mais idosas do quilombo, figura 15 - Patrimônio 

cultural local, e 16 mostra uma atividade no dia da Consciência Negra no quilombo. 

Figura 13 e 14 - Senhoras mais idosas do quilombo. Figura 15 - Patrimônio cultural; Figura 

16 - Vivência quilombola. 

          

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2016). 

 

•  Comunidade Quilombola da Serra do Juá; Comunidade Quilombola da Serra 

da Rajada; Comunidade Quilombola Caetanos em Capuan; Comunidade Quilombola de 

Porteira; - Caucaia 

 

Segundo o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE (IBGECIDADES, 

2015), Caucaia, município cearense, está localizado na região Noroeste do estado, distante 27 km 

da capital, pela rodovia federal BR 222. O município conta com uma área territorial de 1.228,506 

Km² e a população estimada, em 2014, de 349.526 habitantes. 

                Neste município, que é região metropolitana, se encontram várias comunidades 

remanescentes de quilombos, destas, eu conheço as comunidades quilombolas que são: 

Caetanos, em Capuan, e Porteiras. Encontram-se mais próximas ao perímetro da cidade de 



69 

 

Caucaia, porém conheço também os quilombos da Serra do Juá e da Serra da Rajada estão 

localizados em serras de difícil acesso. 

 O município apresenta um número bastante significativo de comunidades, e em 

algumas que fui conhecer realizei algumas atividades, vivências, palestras, oficinas e cursos, 

também rodas de conversas sobre o pertencimento quilombola e afrodescendente, sobre estética 

negra e cabelos afros. E o desfile das mulheres quilombolas. Também fui ministrante de aulas 

em um projeto, edital PAPEX/PROEXT – 001/2016, área temática da extensão: Direitos 

Humanos e Justiça, subárea: grupos em situações de vulnerabilidade social – étnico racial; curso 

– Organização Curricular Guardiões da Memória quilombola. Assim tenho uma relativa vivência 

com os quilombolas e seus quilombos. 

Diante de todas estas experiências e vivências fui convidada também para participar da 

formatura da turma, estando a conhecer as comunidades quilombolas, suas histórias, suas 

culturas, seus saberes e fazeres, também estou dando minha contribuição para dá visibilidade da 

população negra e sua cultura e Histórias Quilombolas no Ceará.  

 Figura 17 foi comemoração da certificação do Quilombo Serra da Rajada; e figura 18 

mostra as crianças do quilombo voltando da escola. As figuras 19 oficina com as mulheres 

quilombolas, no quilombo de Capuan, e figura 2.20 objetos antigos na parede, da esquerda para a 

direita um kibano e um ralo grande, esses eram usados pelos mais velhos. 

 

Figura 17 - Comemoração da certificação do Quilombo Serra da Rajada; Figura 18 - Crianças 

do quilombo voltando da escola. 

        

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2016). 



70 

 

Figura 19 e 20 - Oficina com as mulheres quilombolas, no Capuan; Objetos antigos. 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2016). 

               Estas comunidades por serem mais próximas da capital cearense, eu as visitei com mais 

frequência e, também por ter sido convidada pela liderança para realizar diversas atividades, 

como colaboração para o conhecimento, desenvolvimento e pertencimento quilombola da 

população.  

              O Município realizou o Projeto Caucaia Território da Secretaria de Governo e 

Articulação Política (SEGAP) com a publicação no Diário Oficial da União do dia 30 de Março 

de 2012, onde a Fundação Cultural Palmares, Certifica as comunidades Cercadão dos Dicetas, 

Porteiras, Serra do Juá e Boqueirão da Arara reconhecendo as mesmas como Remanescentes de 

Quilombo. De forma que agora estas comunidades já podem buscar políticas públicas 

diferenciadas e específicas nas diversas áreas, como: educação, turismo, saúde, agricultura, 

piscicultura, infraestrutura, esporte, meio ambiente, cultura, transporte, por meio do Programa 

Brasil Quilombola.  

             O Programa Brasil Quilombola, criado em 2005 e coordenado pela Secretaria Especial 

de Política de Promoção da Igualdade Racial – SEPPIR – em ação conjunta com os organismos 

federais vinculados ao Decreto n° 4.887/2003, com o intuito de assegurar acesso à alimentação, 

melhoria das condições socioeconômicas, benefícios sociais, questões relativas aos direitos 

raciais e territoriais como é o caso da regularização da terra conforme o Art. 68 das Disposições 

Constitucionais Transitórias (ADCT) 1988, que dispõe que “aos remanescentes das comunidades 

de quilombos é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os 

respectivos títulos”. Legalmente, a certificação, reconhecimento e titulação dos quilombos 

competem, segundo o Art. 3 do decreto n° 4.887 de 2003, ao Ministério de Desenvolvimento 

Agrário, por meio do Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária – INCRA, que pode 

estabelecer convênios diversos a fim de que esta atribuição seja cumprida. 



71 

 

As orientações para a titulação das comunidades quilombolas se iniciam com a 

identificação, realizada através da autodefinição do grupo, confirmada com documento de 

Certidão de Registro, no Cadastro Geral de Remanescentes de Comunidades de Quilombos, 

emitida pela Fundação Cultural Palmares. Após a certificação, é necessária a elaboração de um 

relatório antropológico sobre a comunidade. A demarcação e titulação do território com outorga 

do título coletivo e pró-indiviso são realizadas em nome da associação comunitária. Os títulos 

das terras são inalienáveis, imprescritíveis e impenhoráveis. 

              O processo histórico do município tem início com o Projeto Caucaia Território ao criar 

o Território da etnia negra no corpo administrativo da SEGAP e passa a trabalhar em 2009 com 

oficinas utilizando a metodologia da educação popular nas comunidades em que o caucaiense 

identifica um maior número de negros/as, a intenção era buscar elevar a autoestima e estimular o 

auto reconhecimento das pessoas como negras, a partir do conhecimento de seus valores 

culturais afrodescendente, eu participei em partes destes momentos, assim se busca dar 

visibilidade as comunidades quilombolas, revelar suas histórias e, encontrá-las em uma relação 

histórica com a África.   

             Em conformidade com as disposições da Lei nº 8.666, de 21 de junho de 1993, Decreto 

nº 93.872, de 23 dezembro de 1986, Decreto nº 6170 de 25 de julho de 2007, da Portaria 

Interministerial nº 127, de 29 de maio de 2008, e da Resolução do CODEFAT nº 333, de 10 de 

julho de 2003. 

           Em 2010 foi o ano das comunidades discutir o que são políticas públicas para negros de 

quilombos e terreiros para começarem a se apresentar divulgando sua existência nas esferas dos 

governos Municipal, Estadual e para a sociedade em geral tendo como base na, LEI Nº 12.288, 

DE 20 DE JULHO DE 2010 que institui o Estatuto da Igualdade Racial; altera as Leis nos 

7.716, de 5 de janeiro de 1989, 9.029, de 13 de abril de 1995, 7.347, de 24 de julho de 1985, e 

10.778, de 24 de novembro de 2003. Art. 1o Esta Lei institui o Estatuto da Igualdade Racial, 

destinado a garantir à população negra a efetivação da igualdade de oportunidades, a defesa dos 

direitos étnicos individuais, coletivos e difusos e o combate à discriminação e às demais formas 

de intolerância étnica.  

Diante desse contexto a SEGAP convidou o INCRA como responsável pela 

regularização fundiária dos territórios de quilombo para conhecer cada uma das comunidades e 

explicar como se dá a regularização da terra e a solicitação à Fundação Cultural Palmares o 

certificado nacional de reconhecimento como comunidade remanescente de quilombo.  



72 

 

São alguns dos passos dados para tirar a invisibilidade oficial das comunidades negras 

do município.  

            Quanto aos espaços da geografia física destas comunidades, três delas ficam bem 

próximas umas das outras: Porteiras, Boqueirão da Arara e Serra do Juá e ambas têm raízes da 

ancestralidade de famílias do Juá, o que pode caracterizar um grande território de remanescentes 

de quilombos da chapada da Serra. Isso é um desafio para os antropólogos do INCRA. Já o 

Cercadão dos Dicetas fica no Icaraí e segundo seus ancestrais são originários da fuga de um 

navio que encalhou próximo a Barra do Ceará. 

             As outras seis comunidades de Caucaia que se auto reconhecem remanescentes de 

quilombo, ainda não se organizaram o suficiente para solicitar o certificado. 

•  Comunidade Quilombola do Cumbe, Aracati Ceará 

      A comunidade remanescente de quilombo do Cumbe, situada no município de Aracati, 

sobre sua origem, acredita-se que fazendeiros se estabeleceram à margem direita do Rio 

Jaguaribe, sem precisão de datas, estimamos que tenha sido a partir das últimas décadas do 

século XVII, e criaram-se ali a produção de carne seca ou carne do Ceará como foi conhecida, 

era a indústria do charque.  

       Em Aracati, aproximadamente 12 km do cento, depois de percorrer uma estrada de 

piçarra seca e poeirenta no verão, mas lamenta no período de chuvas. Ai se encontra uma 

comunidade do Aracati, chamada Cumbe. Esta eu conheci em 2010 quando fui convidada pela 

professora Sandra Petit para ir aluda-la realizar uma vivência sobre cosmovisão africana, com a 

sua turma de alunos da graduação em pedagogia da UFC. 

        Fizemos um reconhecimento local, e uma parte da vivência foi realizada numa 

associação outra parte a beira de uma lagoa, onde realizamos atividade com argila. Então fui ao 

encontro de fazeres quilombolas, de quilombo em quilombo, conhecendo a história e as culturas 

da população quilombola cearense. 

As figuras: 21 mostra à igreja local, 22 a realização de atividade com alunos da UFC e 

moradores do quilombo do Cumbe, e figura 23, máscaras de argila na areia praia.  



73 

 

Figura 21- A igreja; Figura 22 - Vivências no quilombo do Cumbe. Figura: e 23 - Mascaras de 

argila.   

                 

Fonte: Marlene P. dos Santos, 2010. 

 

• Comunidades Quilombola Encantado do Bom Jardim, Tamboril Ceará 

O território quilombola de Lagoa das Pedras e Encantados do Bom Jardim, no 

município cearense de Tamboril, apresenta, segundo o INCRA, 67 famílias ocupando um 

território de 1.959 hectares, num processo adiantado de regularização fundiária (INCRA, 2016). 

Tamboril é um município na região leste do semiárido do estado, situado a 287 km da capital e 

como mais de 25mil habitantes e altitude média de 300 metros com relação ao nível do mar. As 

comunidades de quilombo da região realizam atividades com suporte da Secretaria da Comissão 

Pastoral da Terra e do curso de Geografia da UFC, sendo que está sendo implantado um Curso 

de Licenciatura Plena em Geografia para Comunidades Quilombolas, através do PRONERA 

(AUGOSTINHO et Ali, 2016).  

Fui umas três vezes ao quilombo Encantado do Bom Jardim, primeira e segunda vez 

eu fui à reunião das comunidades quilombolas do estado do Ceará, fui conhecer, depois fui para 

a II Reunião Técnica sobre Educação Escolar Quilombola, em 2015, onde fiz parte da mesa de 

abertura junto à pessoa representante do Ministério de Educação e Cultura (MEC) a senhora 

Maria Auxiliadora Lopes.  

 Ao participar de encontros das comunidades remanescentes de quilombos e, ministrar 

cursos, oficinas palestras e rodas de conversas, ou simplesmente ir conhecer, viso contribuir na 

construção do patrimônio cultural, na reescrita da história dos quilombos, principalmente dando 



74 

 

visibilidade para a população negra rural quilombola, pois como pesquisadora percebo que posso 

ajudar na construção da identidade quilombola rural, e campesina. 

 Figura 24 é o Banner do evento Educação Escolar Quilombola – II Reunião Técnica, 

realizada em 2015, fui convidada pela Secretaria de Educação do Estado do Ceará (SEDUC), 

figura 25, 26 eu ministrando oficina para os professores, e fotografia com a líder quilombola 

Aurila Maria, do quilombo de Nazaré e a senhora Maria Auxiliadora Lopes, técnica 

representante da SECADI/MEC e figura 27 Eu e a faixa do evento. 

Figura 24 - Banner do evento. Figura 25 e 26 - Eu ministrando oficina; Aurila, Maria 

Auxiliadora, do MEC e Eu. Figura 27 – Eu e faixa do evento. 

  

Fonte: Marlene P. Santos, (2015). 

 

•  Comunidade Quilombola Sítio Veiga, Quixadá Ceará 

A comunidade de quilombo do Veiga está localizada no distrito de Dom Mauricio no 

município de Quixadá. Este quilombo está inserido numa localidade de forte relação com a 

Igreja Católica, tendo como marco do catolicismo na região a existência de um Mosteiro. 

A educação neste quilombo tem forte relação com as reivindicações dos movimentos 

de quilombo, mas atravessado pela relação com a Igreja Católica. Esta relação ainda se combina 

com o problema das oligarquias locais, com as famílias tradicionais e com os problemas de posse 

de terra e trabalho das comunidades negras, representando os ex escravizados da região. Num 

estado que tenta tornar invisível a história da escravidão, ou minimiza a sua influência na 

formação social e econômica.       Esta discussão é bastante rica, devido os fatos marcantes das 

ideologias presentes no estado, que se assentam na negativa de reconhecimento da existência de 

negros, de comunidades negras, de cultura negra, e até épocas recentes da existência de 

quilombos.  



75 

 

Originalmente, a região foi habitada pelos índios Jenipapo Canindé, resistindo à 

invasão portuguesa no início de 1705, data de suposta pacificação. Os grupos indígenas 

resistiram até 1760, pois os conflitos entre índios e colonos, ocasionados pelo desenvolvimento 

da pecuária, desde 1705, praticamente extinguiram essas tribos. A colonização da área 

compreendida atualmente pelo município de Quixadá ocorreu através da penetração pelo rio 

Jaguaribe, seguindo seu afluente o rio Banabuiú e depois o rio Sitiá, guiados pela pecuária de 

corte e leiteira de onde vem a presença da população negra. A existência do mosteiro dos 

Beneditinos, no distrito de Dom Mauricio data de 1641. A partir do século XIX, com a instalação 

da estrada de ferro que ligava o Cariri à Fortaleza ocorreu forte urbanização do município. Esta 

também foi fortemente influenciada pela produção de algodão exportado para a Inglaterra, que 

nesta época vivia a Revolução Industrial. A Freguesia de Quixadá foi criada pela Lei provincial 

n.º 1.305, de 5 de novembro de 1869. Em de 27 de outubro de 1870 a Lei provincial n.º 1.347 

criou o Município de Quixadá desmembrando-o de Quixeramobim e sendo elevado à categoria 

de vila. 

             O Quilombo Veiga, localizado no sítio Veiga que dista 3 km do distrito de Dom 

Maurício qual se localiza a 30 km da sede da cidade de Quixadá, região do sertão central 

cearense distante 167 km da capital, Fortaleza. O Quilombo Veiga, adquiriu sua certificação 

como comunidade quilombola em 09 de novembro de 2009 e neste meio tempo tem lutado pela 

preservação de sua cultura e direitos como comunidade quilombola. A História dos Veiga está, 

por sua vez, enraizada na tradição religiosa do catolicismo, muito comum na região, sendo os 

fundadores do atual distrito de Dom Mauricio padres beneditinos que fundaram no ano de 1938 o 

primeiro mosteiro da região que tempos após sua fundação foi delegado as Irmãs Missionárias da 

Imaculada Conceição, instituição religiosa exclusiva para mulheres fundada no Pará pela freira 

Imaculada tendo como co-fundador o padre Dom Amando, que nos primórdios da vila, hoje 

distrito, contribuíram para a educação e progresso do mesmo, sendo as freiras responsáveis pela 

educação primária e o cuidado com doenças e enfermidades de muitas crianças e famílias 

seguindo muitas gerações. 

              Fui à comunidade quilombola do Veiga a primeira vez para conhecer o quilombo e, a 

falada dança de São Gonçalo, depois fui mais duas vezes ajuda minha amiga Daniele Cristine 

Gadelha Moreno, na sua pesquisa de mestrado do Programa de Pós-Graduação em Sociologia da 

Universidade Federal do Ceará (UFC), ajudei com entrevistas e foto, assim conheci também o 

quilombo, a líder da associação quilombola e parte da história sobre a fundação do quilombo. 



76 

 

Figura 28 mostra uma casa no quilombo do Veiga, a vegetação local, a figura 29 mostra um 

momento de brincadeira das crianças e eu em uma árvore, a qual eu nomeei de “pé de crianças”, 

e figura 30 a igreja do quilombo. 

Figura 28 - casas no quilombo do Veiga; Figura 29 - as crianças e eu em uma árvore (pé de 

crianças); Figura 30 - Igreja do quilombo. 

              

Fonte: Marlene P. Santos, (2011). 

 

• Comunidade Quilombola Sítio do Carcará, Cariri – Ceará 

              A comunidade do Carcará está situada no município de Potengi - CE, na região do 

Cariri, com uma população é de 10.144 habitantes, e distantes quinhentos quilômetros (500 km) 

da capital do estado do Ceará – Fortaleza. O quilombo da comunidade sítio Carcará é parte da 

zona rural do município. A comunidade de quilombo dista 17 quilômetros da sede do município 

e possui aproximadamente 200 habitantes. Foi certificada desde dia 30 de julho de 2013 pela 

Fundação Palmares.  

A Comunidade remanescente de quilombolas Carcará é um grupo negro rural, 

marcado pelos traços escravistas, formado por duas famílias, MARSAL e CRUZ, estas famílias 

viviam sobre os maus tratos do senhor Gonçalo Baptista Vieira (1819-1896) conhecido como 

Barão de Aquiraz, proprietário da fazenda ou Casarão do Infincado, foi um grande capitalista e 

escravagista do município de Assaré - CE. Ao longo dos tempos essas famílias foram se 

misturando por meio de matrimônios formais ou informais dando origem a outras famílias 

Vieira, Alves, Fernandes e Fidélis. E constituído por um grupo denominado Sítio Carcará, 

localizado no município de Potengi-Ce. Composto por 130 famílias, 500 pessoas.  

Conheci a comunidade quilombola Carcará em 17 de setembro de 2016, período em 

que fui ao Cariri para participar do Seminário Artefatos da Cultura Negra, este é um seminário 



77 

 

criado pelo Prof. Henrique Cunha desde 2009, o primeiro foi realizado na Universidade Federal 

do Ceará – UFC, com objetivo de trabalhar africanidades nas diversas áreas: história, geografia, 

matemática, ciências, pedagogia, filosofia, o que fazemos é ensino e práticas com base na 

interdisciplinaridade /transversalidade.    

 No primeiro Artefatos fiz uma oficina sobre contação de história, partindo de 

contos afros, e no Cariri apresentei um trabalho em intitulado: Quilombando nas matas: 

plantas um conhecimento ancestral.  

   Então fui conhecer o quilombo Carcará, pois as minhas negras raízes reluzentes 

das africanidades vão ao encontro dos galhos afro-brasileiros, assim elas têm se aprofundado na 

mãe terra, se fortalecido e, a cada ano as raízes se ramificam pelas comunidades quilombolas, 

minhas raízes afro-brasileiras. A conhecer o terreno se planta as sementes do ser negro 

quilombola. 

   Ao adentrar na comunidade senti uma imensa vontade de descreves o lugar, eu 

fiz fotos, ou seja, fotografei, mas imaginei um quadro, as várias comunidades as que eu conheci 

sempre tive vontade de desenhá-las, pois são tão parecidas em suas localizações geográficas e, 

ao mesmo tempo diferentes em suas especificidades, mas como não sei desenhar, então sempre 

fotografo, porém no quilombo carcará rabisquei a comunidade, ao que chamei de mapa 

geográfico/mapa conceitual de Carcará, veja abaixo o mapa. 

As imagens 31-32 demonstram mapas conceituais de Carcará, a entrada do 

quilombo Carcará. E Associação do Carcará, a casa e terreno. 

Figuras 31-32 - mapas conceituais de Carcará. 

    

Fonte: Santos, M. P. dos. (2016). 



78 

 

Figura 33 - entrada do quilombo Carcará. Figura 34 - Associação Carcará. Figura 35 - Casa e 

terreno. 

      

Fonte: Marlene P. dos Santos, (1016). 

 

• Comunidade Quilombola de Junco Manso – Morrinho 

Morrinhos é um município do estado do Ceará da região litorânea leste próximo a 

divisa com Piauí, com uma população 22 mil habitantes. Suas origens pertencem ao século 

XIX e resultante de populações que se estabeleceram ao longo do Rio Acaraú. 

A comunidade tem algumas dificuldades como falta de emprego, e dificuldades de 

acesso as políticas públicas. 

Não tive maiores informação sobre a comunidade. 

Figura 36 uma lagoa do quilombo, 37 o líder do quilombo, Pedro mostrando seu 

instrumento de trabalho (Mareta de quebra pedra), com essa trabalhou muito, quebrando pedra 

sob o sol quente, e junto a ele Eu e a Aurila, e figura 38 um momento de roda de conversa com 

alunos de uma faculdade e moradores do quilombo de Junco Manso; E a figura 39 mostra 

criações de caprinos no quintal.  



79 

 

Figura 36 - Lagoa do quilombo. Figuras 37- Pedro com seu instrumento de trabalho; 38 Roda 

de conversa; Figura 39 Criações de caprinos. 

       

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

 

Temos as comunidades de remanescentes de quilombos reconhecidas pela 

Fundação Cultural Palmares no Ceará 

No Brasil, 2474 comunidades quilombolas foram certificadas pela Fundação Cultural 

Palmares até o dia 23/02/2015, conforme demonstra tabela a seguir:  

Tabela 1 – Comunidades Quilombolas nas Unidades da Federação. 

Região da Federação  Comunidades Quilombolas TOTAL DE COMUNIDADES 

Norte  312  

Nordeste 1543   

Centro-Oeste 119   

Sudeste 343   

Sul  157  TOTAL 2474 

Fonte: Fundação Cultural Palmares/2015.  

 

Tabela 2 – Comunidades Quilombolas nas Unidades da Federação. Com um total de 

2474 comunidades. Fonte: Fundação Cultural Palmares/2015.  

Nota-se que o Nordeste abrange a maior concentração de comunidades 

quilombolas certificadas, revelando um número alarmante da ocupação e permanência da 

população quilombola nessa região do país.  



80 

 

Segue a relação das comunidades quilombolas cearenses que foram certificadas 

pela Fundação Cultural Palmares e as datas de certificação para ilustrar a realidade no Ceará: 

Tabela 2 – Comunidades quilombolas cearenses certificadas pela Fundação Cultura Palmares.  

MUNICÍPIO COMUNIDADE DATA DE PUBLICAÇÃO 

Tururu  Água Preta 10/12/2004 

Tururu Conceição dos Caetanos* 10/12/2004 

Porteiras Porteiras Souza 19/04/2005 

Horizonte Alto Alegre* 08/06/2005 

Crateús  Queimadas 30/09/2005 

Aquiraz  Lagoa do Ramo e Goiabeira 06/12/2005 

Pacajus  Base e Adjacências (Caetana e 

Retiro) 

07/06/2006 

Coreaú  / Moraújo Timbaúba  13/12/2006 

Quiterianópolis  Croatá  13/12/2006 

Quiterianópolis  Fidelis  13/12/2006 

Quiterianópolis  Gavião  13/12/2006 

Tamboril  Encantados de Bom Jardim*  13/12/2006 

Tauá  Consciência Negra  13/12/2006 

Tamboril  Lagoa das Pedras*  02/03/2007 

Tamboril 20 Tamboril Torres  16/05/2007 

Croatá  Três Irmãos  09/12/2008 

Araripe  Sítio da Arruda  05/05/2009 

Novo Oriente  Minador  19/11/2009 

Quixadá  Sítio Veiga  19/11/2009 

Baturité  Serra do Evaristo  24/03/2010 

Ipueiras  Sitio Trombetas  24/03/2010 

Salitre  Serra dos Chagas  27/04/2010 

Tamboril  Brutos  27/04/2010 



81 

 

Novo Oriente  Bom sucesso  28/04/2010 

Aracati  Córrego de Urbaranas  04/11/2010 

Ipueiras  Coité  04/11/2010 

Quiterianópolis  Furada  17/06/2011 

Quiterianópolis  São Jerônimo  17/06/2011 

Ocara  Melâncias  08/11/2011 

Salitre  Renascer Lagoa dos Crioulos  01/12/2011 

Itapipoca  Nazaré  22/12/2011 

Caucaia  Boqueirão  04/04/2012 

Caucaia  Cercadão do Dicetas  04/04/2012 

Caucaia  Porteiras  04/04/2012 

Caucaia  Serra do Juá  04/04/2012 

Caucaia  Caetanos em Capuan  03/09/2012 

Monsenhor Tabosa  Boa Vista dos Rodrigues  03/09/2012 

Monsenhor Tabosa  Buqueirão  03/09/2012 

Novo Oriente  Barriguda  30/07/2013 

Potengi  Sítio Carcará  30/07/2013 

21 Salitre  Nossa Senhora das Graças do 

Sítio Arapuca  

30/07/2013 

São Benedito  Sítio Carnauba II  30/07/2013  

   

Fonte: Fundação Cultural Palmares/2015. 

 

 Informações atualizadas até 23/02/2015. Fonte: Fundação Cultural Palmares/2015. No 

Ceará, 42 Comunidades Quilombolas estão certificadas pala Fundação Cultural Palmares, dentre 

elas está a Comunidade Quilombola Sítio Veiga, certificada desde 2009. 

Embora persista no Ceará, em meio à população, o discurso que a população negra é 

inexistente, os dados demonstram ao contrário. A existência de 42 comunidades quilombolas vai 

de encontro ao discurso ideológico da invisibilidade da população negra. Fica assim, 

demonstrado a necessidade de um enfoque mais abrangente sobre o tema e também da existência 



82 

 

de políticas públicas. Mesmo a literatura sobre quilombos no estado tem contribuições da década 

passada (FUNES, 2007; MADEIRA, 2009; BEZERRA, 2011). 

A minha incursão nas comunidades remanescentes de quilombos, é falar da porteira 

para dentro, pois trilhar os caminhos destas comunidades me permitiu adentrar não só nos 

conhecimentos geográficos e históricos, mas permitiu adentrar nos costumes, nos saberes e 

fazeres, na cultura e na vida dos quilombolas cearenses. E principalmente me permitiu enquanto 

pesquisadora, desenvolver base sistêmica para uma produção acadêmica cientifica. 

 

Aprendizado das viagens 

 

Nenhum cientista faz ciência sem observar, estudar, praticar, pois pesquisar também 

exigir observar, estudar, conhecer e praticar para obter conhecimento.  

Das viagens várias conclusões foram se cristalizando.  

Uma é da dificuldade que as identidades quilombolas encontram para se posicionarem 

e firmarem perante a sociedade local. 

 A dificuldade visto que enfrentam lutas cotidianas com interesses diversos a terra, a 

afirmação do valor de cultura, a necessidade de renda a necessidade de políticas públicas, o 

medo com relação aos poderosos de algumas regiões. 

As formações de professores agenciadas por institutos aos externos e quase sempre 

alheios a realidade dos quilombolas, sem referências concretas para mudar a realidade das 

formações. 

Também a influência da geografia na vida das comunidades quilombola, dificuldade 

de acesso às comunidades e de comercialização de produtos, dificuldade de terra boa para 

plantar, e plantando de “meia” em terras consideradas dos outros. 

As dificuldades de relação com o município, em algumas regiões. 

Todavia o estudo, a pesquisa de campo me permitiu uma incursão nos território e 

territorialidades quilombolas, assim tornando-me uma pesquisadora da porteira para dento, e 

para demonstrar o meu adentramento nos quilombos trago uma foto, essa foi de uma vivencias 

que realizei no quilombo de Alto Alegre, vivencia com vários quilombolas e alunos da 



83 

 

Universidade Federal do Ceará - UFC. E a foto me revela pertencente ao grupo, pois mesmo não 

tendo nascido no Ceará, à imagem revela grande semelhança física, e também carinhosamente 

fui acolhida e “adotada” como filha de uma família quilombola do quilombo de Alto Alegre. 

A imagem é a fotografia de uma vivência com quilombolas da comunidade 

quilombola de Alto Alegre, da esquerda para a direita Eu, Leuda, Naldo e o Nego Neco. 

Figura 40 – Eu e quilombolas do quilombo de Alto Alegre.  

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2010). 

 

Como consegui adentrar nos quilombos do Ceará 

A vivência citada acima, e a imagem fala da minha incursão no quilombo, fui 

conhecer, estudar. 

Muitas pessoas me perguntam: como você fez para conseguir ir a tantos quilombos? 

Como os quilombolas me deixaram entrar, pesquisar, e como receberam uma pesquisadora que 

mesmo sendo mulher preta, toda via “em algumas comunidades ainda era uma estranha”?  Os 

professores e professoras aos quais eu apresentei para formações parte desse trabalho de pesquis 

também me fizeram perguntas nesse sentido.  



84 

 

Primeiro nasci e fui criada em regiões de Caxias Maranhão e aprendi com meu avo, 

minha mãe, meu pai e minhas irmãs a ter cuidado no trato com as pessoas, muito respeito e 

participação naquilo que elas estão fazendo. Outro ponto importante é que sempre fui aos 

quilombos como pessoa e depois como pesquisadora. Conviver, visitar, conversar, dar aulas, ir 

as festas e estar nos quilombos não apenas para realizar uma pesquisa.  

Em resposta a esse questionamento, digo que para eu conseguir adentrar nos 

quilombos, assim como para adentrar em qualquer lugar, espaço ou território, eu procuro ter uma 

boa sociabilidade, ser sincera, verdadeira, e acima de tudo respeitar e tratar as pessoas com 

igualdade. Assim sendo, que não existe uma receita pronta, mas para percorrer as vinte 

comunidades remanescente de quilombos, precisei ao longo dos anos se desenvolveu relações de 

confiança, usar de empatia, contribuir, compartilhar. 

Toda via, eu não teria conseguido adentrar nos quilombos para pesquisar sem ter 

vivenciando as culturas quilombolas e aos pouco desenvolver a compreensão dos modos de vida 

e estabelecer um relacionamento na base da confiança. Para isso se faz necessário pedir 

permissão, pedir licença as pessoas, se apresentar, explicar o que vou fazer o que estou fazendo, 

e principalmente demonstrar que compartilharemos, pois receberei conhecimentos e 

contribuições dos quilombolas, mas também levo contribuições para os quilombos, quilombolas, 

e construção positiva da reescrita de suas histórias, expliquei como a participação dos 

quilombolas na pesquisa me ajudaria a escrever a história, falei da importância do trabalho, pois 

é uma pesquisa com eles e para eles, fui trabalhando com e para os quilombolas. 

Antes da pesquisa de mestrado já me interessava pela vida e história dos quilombos de 

Alto Alegre e quilombo da Base. Então eu morando em Fortaleza, me desloquei muitas vezes 

para ir aos quilombos, toda via essas idas, como já mencionadas começa com as idas ao 

quilombo de Alto, fui muito bem recebida nesse e nos outros quilombos.    

Então com prática acadêmica científica, andei por territórios e territorialidade da 

aprendizagem, para o pertencimento de conhecimentos, e para do desenvolvimento das 

definições e conceitos. 

 

 



85 

 

  

3 FAZERES CIENTÍFICO: TECENDO DEFINIÇÕES E CONCEITOS E 

CONCEPÇÕES DE BASE 

 

A ciência é um saber abstrato para explicar a realidade, no entanto a realidade 

é sempre mais inteligente e complexa que a ciência. 

Henrique Cunha Junior. 

A imaginação é mais importante que a ciência, porque a ciência é limitada, 

ao passo que a imaginação abrange o mundo inteiro. 

Albert Einstein. 

 

 

 

 

https://www.pensador.com/autor/albert_einstein/


86 

 

 “Querem que vos ensine o modo de chegar à ciência verdadeira? Aquilo que se sabe, 

saber que se sabe; aquilo que não se sabe, saber que não se sabe; na verdade é este o saber”. 

Confúcio. 

  Em trabalhos realizados e nesta tese trago conceitos fundamentais na abordagem da 

pesquisa afrodescendente, pois temos na cosmovisão africana base e princípios ideológicos de 

conhecimento milenar que são referências para reformular as concepções hoje quando 

pesquisamos os quilombos no Ceará.  Por abordamos termos e ideias, os quais não são tão 

usados nas salas de aulas, mas já se apresentam nas Orientações e Ações para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais, é que entendemos a necessidade de definir os conceitos usados na 

pesquisa.  

Conceito, concepção ou caracterização consiste na formulação de uma ideia por meio 

de palavras ou recursos visuais, explicitando e informando com precisão o uso e abrangência.  O 

conceito é também uma forma particular de pensar sobre algo, consistindo em um tipo de 

apreciação através de uma opinião manifesta. O termo "conceito" tem origem a partir do 

latim “conceptus” (do verbo concipere) que significa "coisa concebida" ou "formada na mente" 

(FERRATER-MORA, 2004), (ABBAGNANO, 1998).    

Portanto o conceito é a explicação do entendimento dado a uma ideia, uma formulação 

de ideias ou opinião sobre algo ou alguma coisa.  Explicação do sentido de uma palavra, 

vocábulo, expressão, pensamento, que expressam uma visão específica. No caso dessa tese 

estamos trabalhando como conceitos vindos da literatura e das ideias sobre africanidade e 

afrodescendência.   

Sendo que a importância dos conceitos está na formação dos modelos teóricos 

(BREITBACH, 1988). A ciência acadêmica é realizada por um processo de composição das 

ideias através de operações sobre os conceitos.  Os conceitos são importantes, pois através deles 

se organiza o conhecimento expresso num trabalho científico, no caso a tese.  Admitindo que a 

ciência acadêmica é a atividade do pensamento humano dentro dos quais são produzidos 

métodos e sistematização de ideias que permitem um rompimento com as aparências, como as 

imprecisões de como ver os fatos do mundo das paisagens, produzindo, o conhecimento 

científico, aquele que é construído por raciocínios, moldurados por paradigmas científicos. A 

racionalidade é o fato principal para ver o mundo real de forma científica.  Existe a realidade que 

pode ser descrita como uma paisagem, sem a articulação de conceitos e sem a explicitação de 

termos e sem o emprego de construção racional especificada por um dos ramos da ciência, e 

existe a realidade vinda da abstração da ciência acadêmica. Portanto, os conceitos são parte 



87 

 

necessária de partida para a realização da ciência acadêmica.  A construção de conceitos pode ser 

realizada de diversas formas, pela explicitação de formas cotidianas de ver a realidade, pela 

observação sistemática de fatos, ou pela construção pessoal de ideias, desde explicitada e 

explicada.  Como também os conceitos podem ser emprestados da literatura.  Assim também 

entendemos que fazer ciência acadêmica também consiste em fazer ou refazer conceitos, adaptar 

conceitos a necessidades das operações de ideias no desenvolvimento de um trabalho cientifico 

acadêmico.  

 

Os conceitos de cultura negra, memória de negros e negras, africanidade, 

afrodescendência, identidade e pertencimento, movimentos sociais, território e territorialidade, 

patrimônio cultural compõe o referencial teórico proposto para esta pesquisa de tese. Estão 

trabalhados conceitos que corroboram para compreensão e construção desta tese, fazendo 

conceitos e refazendo conceitos presentes na literatura que trata dos temas das africanidade e 

afrodescendência, considerando a importância da de uma visão especifica do mundo presentes 

nas populações negras brasileiras e tornando assim uma visão não universalistas e nem 

eurocêntrica da ciência acadêmica (SANTOS / CUNHA JUNIOR, 2018). 

 

 3.1 Cultura 

 

A palavra cultura é definida em ciências sociais como um conjunto de ideias, 

comportamentos, símbolos e práticas sociais, aprendidos de geração em geração através da vida 

em sociedade.  Assim poderia ser a herança social da humanidade ou ainda, de forma específica, 

uma determinada variante da herança social. Já em biologia a cultura é uma criação especial de 

organismos para fins determinados. 

Percebe se como principal característica da cultura o mecanismo adaptativo, que 

consiste na capacidade que os indivíduos têm de responder ao meio de acordo com mudança de 

hábitos, mas até que possivelmente uma evolução biológica. 

A cultura é também um mecanismo cumulativo porque as modificações trazidas por 

uma geração passam à geração seguinte, e vai se transformando, perdendo e incorporando outros 

aspetos procurando assim melhorar ou adaptar a vivência das novas gerações. 



88 

 

A cultura é um conceito que podemos dizer está sempre em desenvolvimento, pois 

com o passar do tempo ela é influenciada por novas maneiras de pensar inerentes ao 

desenvolvimento do ser humano, pois não é estática, mas percebe-se sua base ou sua raiz. 

A filosofia vai definir a cultura como um conjunto de manifestações humanas que 

contrastam com a natureza ou o comportamento natural, já na antropologia a cultura é 

compreendida como a totalidade dos padrões aprendidos e desenvolvidos pelo ser humano 

(CHAUI, 1995).  

No Brasil, as relações sociais da população negra com a população branca se fazem 

necessário levar em conta a existência de um sistema de dominação que nega a importância da 

população negra enquanto cultura e enquanto civilização. A cultura aparece quase sempre como 

uma definição eurocêntrica. Então também se faz necessário a conceituação de cultura negra, que 

definimos nesta tese como relativa aos feitos da população negra na sociedade brasileira. Sendo 

que a definição de cultura negra é estabelecida como uma releitura das culturas africanas. 

Culturas africanas que foram essenciais à formação da sociedade brasileira e transmitidas pela 

mão de obra africana na sociedade brasileira durante o período do escravismo criminoso.  

Entendemos existir outras definições de cultura negra, e não se trata de polemizarmos mas 

apenas de especificarmos a nossa visão sobre o conceito de cultura negra para esta tese.  

                     Então conceituar a palavra cultura também nos leva a pensar na cultura denominada 

como popular, cultura negra. A cultura popular é algo criado por um determinado povo, sendo 

que esse povo tem parte ativa nessa criação. Tendo também atenção que a cultura pode ser 

determinada como popular em oposição à erudita, não sendo aqui a ideia. A cultura negra pode 

ser representada pela literatura, música, arte, dança, nas tecnologias e nas formas de adaptação da 

população ao meio circundante. A cultura é influenciada pelas crenças do povo em questão e é 

formada graças ao contato entre indivíduos de certas regiões. 

 Podemos dizer que todo povo e todo lugar tem sua cultura e, que não é nem 

inferior nem superior, é cultura e as culturas são diversas.  

Este conceito de cultura tem como objetivo representar o conhecimento ou saberes 

experiente de uma comunidade. Conhecimento ou saber obtido graças à sua organização 

espacial, na ocupação do seu tempo, na manutenção e defesa das suas formas de relação humana.        

Portanto, repensado o conceito de cultura voltamos a dar maior conteúdo ao conceito de cultura 

negra, pois dele partem todos os processos de reconhecimento das comunidades de quilombos.  



89 

 

3.1.1 Cultura negra 

 

                  A cultura negra pode ser devida como o processamento à atualização da cultura de 

base africana na realidade brasileira, limitada pelo racismo e condições sociais adversas, e 

dialogando com as culturas de populações indígenas e eurodescendentes (SANTOS, 2010). Na 

continuidade desse raciocínio temos a definição de Gomes (2003) acerca da cultura negra: 

 

A cultura negra possibilita aos negros a construção de um “nós”, de uma 

história e de uma identidade. Diz respeito à consciência cultural, à estética, à 

corporeidade, à musicalidade, à religiosidade, à vivência da negritude, 

marcadas por um processo de africanidade e recriação cultural. Esse “nós” 

possibilita o posicionamento de negro diante do outro e destaca aspectos 

relevantes da sua história e de sua ancestralidade.  

      

Cultura negra, ou melhor, eu diria as culturas negras, pois de antes das inúmeras etnias 

traficadas para o Brasil, os diversos povos com suas culturas, então herdamos culturas negras, 

vemos a contribuição e herança cultural negra como um grande legado que nos foi deixado, e 

que foi e continuará sendo a base da cultura afro-brasileira, como parte da cultura brasileira no 

sentido amplo. Cultura pensada no sentido da diversidade de cultura na sua produção espacial e 

temporal.  

Retemos o conceito que a cultura negra é uma produção cotidiana das populações de 

descendência africana como fator constituinte da identidade coletiva. 

Assim passamos a tratar os complementos ao conceito de cultura negra para 

compreensão dos quilombos e da inserção da população negra na sociedade brasileira e de modo 

particular como atores da educação.  

 

3.2 Patrimônio cultural 

     

A palavra patrimônio nos leva a pensar herança, bens, algo valioso, assim defino: 

patrimônio ou patrimônio cultural é o conjunto de todos os bens, manifestações de um conjunto 

da população, cultos, tradições, fazeres, tanto materiais quanto imateriais, que reconhecidos de 

acordo com sua ancestralidade, importância histórica e cultural de uma região, ou dos seus usos 

no cotidiano da vida de um grupo social, adquirem um valor único e de durabilidade 

representativa simbólica ou material. Então entender, considerar e reconhecer o patrimônio 

cultural de uma comunidade é mergulhar na sua essência histórica e social. 



90 

 

Lembrando que o reconhecimento do patrimônio cultural elava a comunidade ao 

direito à cultura e à inserção desta nos sistemas de formação e informação da sociedade. Sendo 

que está outorga de direito produzir as disputas políticas em tono da cultura e do reconhecimento 

dos patrimônios culturais.   Temos assim uma variedade de sub-itens nas redefinições de 

patrimônios culturais.  

 Quando trabalhamos dentro de grupos sociais de cultura específica como é caso das 

comunidades de quilombo, grupos tradicionais ou em bairros de maioria afrodescendente, os 

conceitos de repertórios culturais ou de patrimônio cultural são de utilidade, como nos mostra 

Maria Batista Lima (2001) no seu estudo sobre o quilombo em Sergipe. O patrimônio cultural é 

parte da história da população, determina marcadores que auxiliam na produção da história local. 

O patrimônio cultural também é referência na constituição da memória e da identidade do grupo 

social, e desta forma é de interesse definir este conceito para este trabalho de pesquisa, tendo em 

mente que o reconhecimento da comunidade é em parte a identificação do patrimônio cultural 

material e imaterial.  

A nossa pesquisa tem como base conceitual a análise histórico-cultural-espacial - de 

fundamentos africanos. Aborda os objetos, materiais e imateriais (estéticas, músicas, objetos, 

contos, lendas, fofocas, casos de amor, ideias, conceitos), criados numa relação entre a cultura de 

base africana ou cultura negra, a identidade e a subjetividade quilombola, baseando-se no 

imaginário social construído sobre esses sujeitos, numa base no território. Parte de um passado, 

por vezes mítico, relativos à constituição dos quilombos, atravessa um universo simbólico 

analisado e nos permite delinear uma lógica social em que a interação, o convívio e o isolamento 

influenciam na construção de uma identidade cultural, produz um pertencimento étnico e a partir 

deles se pode avançar na compreensão da existência, reconhecimento e interpretação dos objetos 

existentes de ordem material ou imaterial, ou seja o patrimônio cultural. Deverá produzir uma 

constante tensão questionando como a cultura influencia na organização social e incide sobre a 

identidade e a subjetividade dos sujeitos em questão. Em suma trata-se dos objetos, significados, 

costumes e símbolos próprios de determinada comunidade ou grupo social.  

Embora haja divergências em conceituar patrimônio cultural e se tenha visões 

diferenciadas com relação ao que é patrimônio cultural, a partir da constituição temos bem 

definido, Patrimônio Cultural na Legislação Brasileira a Constituição de 1988 representou, em 

nível formal, um avanço considerável ao elevar à categoria de direitos fundamentais da pessoa 

humana os direitos culturais, expresso nos arts. 215 e 216 e ao consagrar dois princípios basilares 

que devem nortear a política de preservação de nosso patrimônio histórico-cultural. O primeiro 



91 

 

deles é o princípio da cidadania cultural: O Estado garantirá a todos o pleno exercício dos 

direitos culturais e acesso às fontes da cultura nacional, e apoiará e incentivará a valorização e 

difusão das manifestações culturais. 

Consideramos, no entanto, que dentre a inovação importante trazida pelo texto 

constitucional foi a de ampliar o conceito de patrimônio cultural, consubstanciado no art. 216 e 

respectivos incisos. Pois definem sobreo patrimônio cultural, da seguinte forma, constituem 

patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e imaterial, tomados individualmente 

ou em conjunto, portadores de referência à identidade, à ação e à memória dos diferentes grupos 

formadores da sociedade nos quais se incluem:  

 

I – as formas de expressão; II – os modos de criar, fazer e viver; III – as 

criações científicas, artísticas e tecnológicas; IV – as obras, objetos, 

documentos, edificações e demais espaços destinados à manifestações 

artístico-culturais; V – os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, 

paisagístico, artístico, arqueológico, paleontológico, ecológico e científico.  

 

O legislador constituinte, reconhecendo a importância e a significação da preservação 

da memória para construção da cidadania e esteio de nossa identidade cultural, reservou artigo 

especial, em que se ampliou a noção de patrimônio histórico. Assim, hoje, o conceito de 

patrimônio cultural não está mais restrito ao dito “patrimônio edificado” – a chamada “pedra e 

cal” – constituído de bens imóveis, representados por edifícios e monumentos de notável valor 

estético e artístico e que foram preservados ou até mesmo tombados pelo poder público. O 

patrimônio cultural brasileiro engloba também os bens imateriais ou intangíveis, que, muitas 

vezes, são muito mais reveladores de nossa rica diversidade cultural, expressos nos modos de 

criar, de saber, fazer e viver de nosso povo. 

 

3.2.1 Patrimônio cultural material e imaterial 

 

De início os patrimônios eram visíveis na construção das cidades e pensando apenas 

na visão eurocêntrica de patrimônio material da cultura ocidental. A visão em torno do 

patrimônio é ampliada para o campo da subjetividade e dos conhecimentos de ordem imaterial. 

A produção do conceito de patrimônio contempla a formatação de material e imaterial. Com 

referência às populações tradicionais e quilombolas a extensão do imaterial é de grande 

importância, principalmente que a cultura imaterial abrange uma territorialidade maior que a 



92 

 

parte material. As localidades de cultos religiosos, os lugares de sepultamentos, as fontes de 

raízes e ervas e de produtos religiosos são setores que contemplam a importância do sentido 

imaterial da cultura. Esta amplia as áreas geográficas de interesse e usos das comunidades.  

 

3.2.2 Patrimônio cultural da população negra 

 

Patrimônio cultural da população negra é tudo que confira valor à memória negra, à 

identidade negra e à produção da história e cultura negra. O conceito de patrimônio cultural é um 

acessório que auxilia na seleção e identificação dos bens culturais que sinalizam a cultura negra e 

produzem as identidades negras. Através do patrimônio cultural é possível constituir um acervo 

de bens culturais que permita a compreensão da cultura negra de uma localidade, de um bairro, 

de uma cidade ou de uma região geográfica. No cotidiano os destaques dados aos patrimônios 

culturais é o que produzem a nossa identidade cultural e o sentido da nossa inserção na 

sociedade. Por outro lado o reconhecimento dos patrimônios culturais de uma população 

específica pela sociedade representa o reconhecimento que está sociedade confere à população 

em questão. Por esta razão é que se realiza uma disputa política pelo reconhecimento dos 

patrimônios culturais da população negra. O reconhecimento dos patrimônios culturais negros é 

o que integra à cultura dos grupos sociais da população negra a cultura geral reconhecida da 

sociedade.  

 

 3.3 Africanidades e afrodescendência 

                      

 Africanidade é um conceito proposto por Cheike Anta Diop (DIOP, 1963; 1981) para 

expressar a unidade da cultura africana em presença da diversidade espacial e temporal das 

culturas diversas nações e povos africanos. Na justificação da unidade cultural é tomada as 

origens filosóficas e linguísticas, além dos mitos de origem dos diversos povos. Africanidade 

mergulha numa origem comum dos povos africanos e das culturas africanas nas populações do 

rio Nilo na antiguidade.  O que defini o sentido cultural do continente africano em contraste com 

os demais é a africanidade. A expressão africanidade é retomada no conceito de 

afrodescendência e  refere-se às raízes da cultura brasileira que têm origem na cultura africana. 

Dizendo de outra forma, nos reportar ao modo de ser, de viver, de organizar as lutas, produzir a 

cultura própria da população negra brasileira e, de outro lado, às marcas da cultura africana e 



93 

 

patrimônio que, independentemente da origem étnica de cada brasileiro, fazem parte do seu dia-

a-dia. 

Como conceitos o enfoque sobre as populações africanas e afrodescendentes no Brasil 

envolvem a compreensão das africanidades e das afrodescendências e do aprofundamento das 

consequências destes no cotidiano da vida brasileira.  Embora existam e persistam dificuldades, 

sejam de ordem teórica ou ideológica, no entendimento e na identificação ampla das 

africanidades e das afrodescendências os conceitos são de ampla operação no trato das culturas e 

dos empreendimentos em torno da cultura negra.  Os conceitos propiciam retirar da 

invisibilidade os feitos das populações negras e recolocá-los na integração da cultura brasileira 

como fenômeno plural. Permitem também uma conceituação a partir da história e da cultura 

africana de forma autônoma com relação às proposições clássicas eurocêntricas brasileiras. 

Fazem estas definições as bases assentados na História Geral da África produzida pela UNESCO 

em 1980 e editada pelo MEC em 2003.   

Africanidade e afrodescendência constituíram um caminho próprio, original 

inaugurado em 1992, para estudar a população negra brasileira, no pós-abolição, a partir do 

espaço urbano e vendo a relação entre identidade e educação. Trabalho dentro do campo da 

história sociológica e constitui um dos ramos do pensamento Pan – Africanista no Brasil.  

Africanidade e Afrodescendência (CUNHA JUNIOR, 2013). É modelo teórico 

conceitual para pensar as populações negras no Brasil, mas a partir do conhecimento africano e 

afrodescendente, com base em autores negros, africanos e da diáspora. Pensar com base na 

história, tendo como cenário a existência do escravismo criminoso e do capitalismo racista. 

Diferente pensar na escravidão negra e no escravismo criminoso, como no capitalismo apenas e 

no capitalismo racista.  

Pensar tendo como ponto de partida a filosofia africana que tem o conceito de 

complexidade sistêmica para tudo. As relações múltiplas de conflito e de conformidade entre os 

grupos de interesse presentes na sociedade e sempre abrangendo no mínimo as áreas sociais, 

culturais, econômicas e políticas, procurando não vê-las como isoladas e nem como de maior ou 

menor importância uma com relação a outra. Sempre tendo como base o território, a localidade e 

a produção das identidades negras nestes espaços. Trata-se de uma construção continua da 

compreensão de expressar o ser negro dentro de uma sociedade de dominação branca. Existe os 

marcos da cultura negra e do protagonismo das populações negras, existe a relevância da cultura 

negra, com ou sem a necessidade da existência do racismo antinegro. Mas pensando que o 



94 

 

racismo antinegro é o ser estrutural das relações sociais, econômicas, políticas e culturais da 

sociedade brasileira. Nesta a produção de novos termos e conceitos é fundamental para inovação 

do pensamento e procura da expressão negra na pesquisa cientifica.   

 

4.4 Os Movimentos Negros 

 

Os movimentos negros podem ser descritos como movimentos sociais que dão 

expressão aos valores sociais da população negra e as suas reivindicações sociais 

(DOMINGUES, 2009). A valorização da cultura de base africana existente no Brasil recebe o 

título de cultura negra e tem nos movimentos sociais negros a procura da sua prática e afirmação 

social. Os movimentos negros são realidades existentes antes da abolição do escravismo 

criminoso no Brasil; sendo que dentro desta longa jornada de existência, algumas mudanças 

ocorreram ao longo do tempo, de localidade para localidade e de época para época. E os negros e 

negras escravizados, em seu tempo, em suas fugas e lutas já faziam movimentos sociais. Assim 

percebe se que os movimentos sociais quilombolas são antigos e fazem parte da história nacional 

em todos seus períodos desde o século 16.  

      

    Ao longo de mais de quatro séculos movimentos de lutas, de resistências, de 

existência se constrói e, esta construção se dá através das memórias, as memórias de negras/os, 

de quilombolas, de descendentes de africanos com suas memórias indeléveis. Partimos que os 

movimentos no território africano no combate a invasões europeias e a escravização. Esses 

movimentos deram continuidade no Brasil, nos quilombos que existem e resistem na atualidade.  

Geralmente quando se fala na literatura especializada sobre os de movimentos negros 

se remete com força às décadas de 70, 80 em diante, com referências anteriores nas décadas 

de 1920 e 1930 e com poucas extensões a movimentos amplos ao longo de toda a história do 

Brasil.   

Na pauta conceitual e teórica dos movimentos negros surgiram com força política as 

comunidades de quilombos e os movimentos quilombolas. Portanto, os movimentos negros 

fazem parte do início das revindicações dos movimentos em torno dos quilombos e das 

comunidades tradicionais. Sendo que estas referências, são tanto no campo da política, como 

no da cultura, da economia e das relações sociais. Tanto os movimentos sociais negros como 

as comunidades de quilombo adquirem uma importância na atualidade muito além de apenas 



95 

 

do combate ao racismo antinegro, mas como parte do cotidiano da história e da cultura 

nacional. São, contudo realizações produzidas pelos movimentos negros na sociedade 

brasileira.  

 

 3.5 Memórias de negros e negras e memórias quilombolas. 

  

 Muitos trabalhos sobre comunidades tradicionais consideram a memória mera parte 

da cultura, assim trabalham o problema da memória sempre como parte da cultura. No 

entanto, as especificidades desta memória dentro de cada cultura não são tratadas 

devidamente, nem respeitadas. A maioria dos trabalhos de pesquisa parte das referências dos 

problemas conceituais sobre os temas da memória e da história em sociedades europeias 

(BERGSON, 1985), (HALBWARCH, 1990), no entanto a memória pode ser vista como 

específica, como mostra Bosi (1979), referindo-se a velhos, grupo etários, imigrantes 

italianos, grupo cultural. Assim apresenta um caminho para pensarmos na existência de uma 

memória de negros/as quilombolas, para estudar o patrimônio cultural quilombola. Estudamos 

a memória coletiva de comunidades cuja particularidade é a cultura negra e localidade 

geográfica (LIMA, 2001).  

Partindo da existência de populações negras, que estas produzem uma história, num 

território, neste território se processa uma cultura negra, a memória de negros e negras é 

produto desta cultura neste território. A memória de negros (as) está associada aos valores da 

cultura negra, ao processamento da vida da população num determinado território, os fatos da 

cultura negra deste território.  Para efeito deste trabalho de pesquisa a memória coletiva de 

negras e negros é produzida em função da cultura, da população e do território. Para cada 

localidade os ênfases e seleções da memória coletiva são realizados de maneira específica.  

Estamos trabalhando a memória com específica dos grupos sociais. A memória é parte 

da cultura e parametrizada pela cultura (SOUZA; CUNHA JUNIOR, 2011). Trata-se de uma 

narrativa construída e compartilhada dentro de um grupo social, a partir dos indivíduos, e 

sempre assentada em fatores sociais comuns ao coletivo. O grupo social e cultura são 

fundamentais para determinação da memória coletiva e a memória é um valor cultural do 

grupo social. Toda memória coletiva tem um lugar no tempo e no espaço. A cultura, o espaço 

geográfico e o tempo são os cenários da memória coletiva. Sendo assim as memórias coletivas 

são territoriais e tem significado dentro do grupo social. A memória individual e coletiva é 

uma construção social, depende dos valores sociais estabelecidos dentro de uma cultura. 

http://lattes.cnpq.br/1879565558239542
http://lattes.cnpq.br/3168771550890062


96 

 

Memórias de negras e de negros são narrativas de interpretação dos fatos pautados 

pela experiência social da população negra (SOUZA, 2010). Sendo que cada um dos fatos 

culturais pauta uma seletividade da memória com fator de importância. A memória coletiva e a 

individual são estabelecidas em consensos tratando do passado sempre numa perspectiva do 

presente. A memória coletiva reforça sempre a existência do grupo social e do pertencimento a 

um setor da sociedade, de forma consciente ou não. Sendo também um fato social dinâmico, 

marcado pelas necessidades de inscrição dos acontecimentos e da participação neles.  

A memória de negros e negras é definida neste trabalho de pesquisa fora do paradigma 

do determinismo histórico, ou seja, pensando a nova ciência para além da forma cartesiana, 

considerando as continuidades e descontinuidades da história e as incertezas, dentro das teorias 

da complexidade e da transdisciplinaridade, contidas nas definições de africanidade e 

afrodescendência, demarcadas pelas especificidades de cada localidade e de cada época histórica. 

A memória coletiva de negras e negros é específica e dependente da cultura negra processada em 

cada localidade. O conceito de memória coletiva de negras e negros é importante para 

compreensão da identidade da população e da relação deste com o patrimônio cultural. 

As memórias coletivas de um povo neste trabalho são consideradas como específicas e 

construídas de forma significativa em torno dos patrimônios culturais. Sendo as memorais 

coletivas são o cimento social para a produção das identidades negras. A memória é formada no 

cotidiano, referida aos patrimônios culturais e refeita ao longo das existências da população e dos 

indivíduos.  Parte da memória vem da infância, da dor, dos costumes, as memórias esquecidas no 

recanto da dor, mas e as memórias das festas, das comidas, das histórias, da produção da vida. 

As memórias dos fatos cotidianos e ilustram o reconhecimento das pessoas de uma localidade 

como parte deste lugar. Lugar na perspectiva geográfica foi definido no primeiro capítulo dessa 

tese.  Lugares da memória são da constituição das identidades individuais e coletivas. A 

memória é importante para a história e para a constituição da identidade de uma população. 

Neste sentido é que a memória é tratada neste capítulo. A memória de quilombos vem sendo 

tratada por nós como um processo dependente da cultura, se tornado específico pela cultura. 

Portanto, a memória de negros e a memória quilombola estão intimamente associados à cultura 

negra e a cultura quilombola (SANTOS, 2012). 

Embora a mobilidade entre áreas geográficas diversas possa ser grande numa 

sociedade e mesmo que os sistemas de informação sejam amplos, ainda assim a vida de uma 

maioria de pessoas é condicionada pelas áreas das localidades de vida, principalmente em 

relação às comunidades de quilombo. Cada localidade encontra nos seus habitantes as suas 



97 

 

formas de cultura coletiva e produzem as suas identidades como também as suas memórias 

coletivas, assim estas se processam nas comunidades de quilombos.  Portanto as memórias são 

nestas hipóteses um produto dos grupos sociais específicos e condicionados à territorialidade 

negra.  

Podemos pensar, a partir da nossa experiência com pesquisa em quilombo (SANTOS, 

2012), que, no entanto a memória não é apenas um documento oral de retrospectiva do passado. 

Esta dialoga com outros documentos, com as mudanças de ideias sobre o passado, e se constitui 

também numa prospecção do futuro. As lembranças são feitas por diversas razões. Não são 

apenas saudosismos, glorificações ou lamentos do passado, mas contém reflexões, avaliações 

históricas e projeções do futuro. As memórias sempre contêm projetos de vidas e de mudanças, 

tanto do presente como do futuro.  

 

3.6 Identidade cultural e pertencimento 

 

A palavra identidade vem do latim identĭtas, assim se define a identidade como o 

conjunto das características e dos traços próprios de um indivíduo ou de uma comunidade. Esses 

traços caracterizam o sujeito ou a coletividade perante os demais (PENALVA; SCHNEIDER, 

2012). Na discussão recente sobre direitos humanos e identidade indígena é reafirmada a tese 

que: “A uma pessoa tem o direito de conhecer o seu passado para defender a sua identidade” 

(TEIXEIRA; LANA, 2008). O que significa a identidade como um patrimônio da humanidade e 

como acesso aos direitos coletivos.  

               A identidade também é a consciência que uma pessoa tem dela própria e que torna em 

alguém diferente das outras. Embora muitos dos traços que constituem a identidade sejam 

hereditários ou inatos, o meio envolvente exerce influência sobre a conformação da 

especificidade de cada indivíduo, assim se reconstrói ou recria a identidade.  

              A definição de identidade sofre na atualidade muitos ataques conceituais em função das 

teorias pós-modernas europeias utilizadas no Brasil. Visto que a identidade tem determinado a 

existência de grupos sociais diferenciados e com direitos sociais surge um campo político de 

disputa pela afirmação ou pela negação das identidades. As identidades são dinâmicas como a 

história e sua constatação é um problema político e de direitos sociais (CIAMPA, 2002).  

Os direitos sociais das populações negras têm sido contestados quando se afirma não 

existirem no cotidiano da sociedade identidades negras. Questionar quem é negro, o que é o 



98 

 

negro, mostra a dificuldade de reconhecimento da identidade negra (SANTOS, 2010). Para os 

movimentos negros e para as comunidades de quilombo a existência de uma identidade coletiva, 

cultural ou política é uma questão de sobrevivência. Da existência da identidade surge com 

marcos de valores culturais e sociais comuns. Dela são reconhecidos os direitos sociais e civis. A 

identidade tem a ver com o psiquismo humano e com as formas de vida através da história e da 

formação da sociedade, implica na fixação do indivíduo e dos grupos de indivíduos ao meio 

físico. 

Na busca da afirmação, tanto da identidade coletiva quanto individual, temos o 

protagonismo marcante dos movimentos negros. 

O processo de construção de identidades grupais envolve atividade cuidadosa de 

elaborar versões de acontecimentos, criar biografias de personagens, histórias símbolos que 

sustentam o edifício identitário, um trabalho meticuloso de pesquisa e de seleção dos aspectos 

que irão compor o desenho no qual o grupo se reconhecerá. Assim, os afrodescendentes têm suas 

identidades construídas de acordo com o modo através do qual se vinculam a um discurso – no 

seu próprio discurso e nos discursos dos outros. Nesse sentido, é salutar o discurso poético que 

tem como papel quebrar uma uniformidade do desenho identitário, apresentando a diferença 

cultural não substitutiva do discurso dominante, mas como forma de rearticular a soma do 

conhecimento a partir da singularidade significante do “outro” que resiste à “totalização”. 

Consciente da importância desse discurso numa sociedade hegemônica, o poeta, como 

reconstrutor dessa identidade, propõe-se a remexer os vários arquivos da memória. (SOUZA, 

2002, p. 99). 

Identidade podemos definir como sendo os traços próprios de um indivíduo ou de uma 

comunidade, temos a identidade cultural, a  identidade social, embora citamos estas, as 

definiremos de forma simples, pois tratamos as questões de identidade cultural e social. 

 Identidade cultural é o conjunto das características de um povo, oriundas da interação 

dos membros da sociedade e da forma de interagir com o mundo. Identidade cultural são as 

tradições, a cultura, a religião, a música, a culinária, o modo de vestir, de falar, de fazer e ser 

entre outros, que representam os hábitos de uma nação. 

 Identidade social é um elemento que facilita o reconhecimento de uma pessoa no 

âmbito social, designando o seu posicionamento em uma sociedade. Pode ser construída de 

forma individual ou coletiva. 



99 

 

Existem vários fatores que influenciam a identidade social, porque afetam as suas 

interações em um sistema social, como por exemplo: a idade, gênero, classe social, 

nacionalidade, cor, religião, etc. 

É importante referir que a identidade social não está relacionada apenas com 

indivíduos, mas também com grupos e é consequência da identidade cultural. A identidade social 

tem um componente de inclusão e de exclusão, porque elementos de um mesmo grupo têm a 

mesma identidade social e ao mesmo tempo são diferentes socialmente de pessoas de outros 

grupos. 

 

 3.6.1 Pertencimento a um grupo social  

Vamos iniciar este tópico considerando importante a seguinte afirmação:  

 

A identidade cultural possui uma ligação com a pertença: pertencer a uma 

cultura é também se sentir parte de uma comunidade; é estar seguro, pois 

nela, segundo Soriano, “apresentam-se mais facilmente oportunidades de 

vida, especialmente se o grupo for próspero; as relações sociais são mais 

leais, há mais contato entre as pessoas do grupo, sendo que a formação da 

identidade da pessoa está ligada ao grupo que pertence”, (SORIANO, 2004); 

(SPAREMBERGER; RANGEL, 2013). 

 

Pertencimento é quando uma pessoa se sente parte da vida cotidiana de uma localidade 

ou comunidade, sente que faz parte daquilo e consequentemente se identifica com aquele local e 

seu modo de vida e afirma este ser parte. O pertencimento é subjetivo, consiste numa elaboração 

afetiva do “querer o bem” e se considerar membro, de cuidar e viver um dado ambiente.  

Revindicado como fazendo parte da vida da pessoa, é como se fosse uma continuação dela 

própria. O pertencimento é um tanto mais que a identidade cultural é uma de revindicação 

consciente com um traço político do fato representa.  

Neusa Santos (SANTOS, 1983) em seu livro tornar-se negro conceitua a ideia de 

pertencimento como um processo de auto-reconhecimento e de auto afirmação do ser negro. O 

pertencimento do ser negro perpassa por uma busca histórica - cultural, é um refazer-se. No 

pertencimento existe o dilema que não basta ser parte, mas precisa da afirmação do ser. A 

conceituação de identidade cultural e depois de pertencimento pode parecer desnecessária, no 

entanto esta aparece como problema no reconhecimento das titulações de terras quilombolas 



100 

 

quando membros da comunidade se dizem não quilombolas movidos por pressões políticas ou 

por interesses individuais quanto à posse de terra.  

O pertencimento faz sentido dentro da ideia da tomada de consciência, a partir de 

movimentos políticos ou de fatores sociais que demandam ser parte de um conjunto social de 

forma explicita. O pertencimento tem como análise as ideias contidas em Pele Negra e Mascara 

Branca de Fanon (FANON, 1983). No pertencimento é produzida a eliminação da máscara 

branca em relação ao corpo negro.  

 

3.6.2 Identidade negra 

 

Identidade de populações negras e identidade de pessoas negras são conceitos que 

sintetizam os qualificadores de identidades coletivas e de identidades individuais. Vamos tomar a 

produção das identidades individuais e coletivas a partir da filosofia africana. Remetendo a 

noção de Muntu nas sociedades Bantu onde os seres humanos são considerados pessoas dentro 

das sociedades devido aos processos de socialização. Portanto as pessoas são Muntu em 

decorrência da relação com o meio ambiente, os territórios e o coletivo de pessoas.  

A pessoa é decorrente das relações sociais produzidas ao longo da sua história e em 

constantes transformações. A noção africana não é uma relação de eu e o outro, ou de eu e a 

natureza, é relativa aos seres da natureza entre si, humanos e não humanos, animados de voz ou 

não. A relação é sistêmica coletiva decorrente de todas as interações. Vamos tomar a identidade 

para a situação da população negra no mesmo sentido da constituição dos seres humanos no seu 

conjunto, produtos das relações entre os seres humanos, dos seres humanos com a localidade, da 

iteração de seres habitantes de um território. Assim definir a identidade como o sentimento de 

existir e de pertencer a um conjunto social.  

A identidade negra, individual ou coletiva, é a noção de existir e pertencer a um 

conjunto populacional na sociedade. Trata-se de uma noção em constante transformação, onde a 

identidade pode ser consciente ou não, reivindicada ou não, no entanto todas as pessoas possuem 

fatores os constituem como seres humanos, e estes fatores produzem as identidades. O racismo 

antinegro na sociedade é um dos fatores estruturais que condiciona parte da formação da 

existência da população negra. Não é o único fator, mas é um dos fatores que todos nós temos 



101 

 

em comum. Na sociedade brasileira, conscientes ou não do racismo antinegro, todos os seres 

negros vivem na sua formação na sociedade as consequências do racismo.  

Os fatores culturais, educacionais, de moradia e de condições de vida e de relações 

sociais, profissionais, regionais e ambientais também compõe a identidade. No meio urbano os 

bairros negros condicionam em grande proporção a formação da identidade da população negra. 

A identidade é formada e transformada no ciclo de vida, na relação tempo e espaço, processando 

as vivências dos indivíduos e tendo o meio cultural constituindo parte do processo onde 

absorvemos a cultura de maneira consciente e também inconsciente. A existência da identidade é 

um fator de síntese histórica de cada individuo e da sua comunidade. A identidade não deve ser 

confundida com a reivindicação política da sua expressão ou do respeito provido pela cidadania 

a sua existência, manifestação e proteção. 

 

 3.6.3 Identidade quilombola 

 

Pensando quilombo como herança africana é de se notar as transformações do que era 

um modo africano para as sociedades atuais. No entanto na herança africana sempre permanece 

fatos como a religiosidade, a sociabilidade, as formas de culturas da terra e da produção dos 

produtos da alimentação. Mesmo o imaginário africano e ancestral que é bastante, e 

diferentemente da visão ocidental, na cosmovisão africana reaparece, por exemplo nas festas 

católicas de pretos. Nas formas de pensar o espiritual e o real, como complementares. Assim a 

herança africana ainda é um caminho para compreensão da produção da identidade dos 

quilombos. Todos ainda têm rezadeiras e até recentes tiveram parteiras nos moldes africanos e a 

população dos quilombos se identifica de certa maneira com elas. 

Compreende e definir identidades quilombolas não é fácil definir devido as polemicas 

em torno do que é ser quilombola em razão das disputas políticas. Partindo das ressignificações 

da palavra quilombo, esses como comunidades remanescentes são grupos com identidade 

cultural própria e se formaram por meio de um processo histórico que começou nos tempos da 

escravidão no Brasil. Elas simbolizam a resistência a diferentes formas de saberes. Essas 

comunidades colonização do Brasil, esse deveria manter forte ligação com sua história e 

trajetória, preservando costumes e cultura trazidos por seus antepassados. E estas ligações 

históricas culturais, são memórias e pertencimento de grupos ou de um povo, isso é identidade. 



102 

 

  A identificação de uma pessoa como quilombola é autodeclaratória, seguindo os 

mesmos princípios da Convenção nº 169 da OIT (para povos indígenas e tribais), que afirmam 

que “a autoidentificação como indígena ou tribal deverá ser considerada um critério fundamental 

para a definição dos grupos” (p. 15). 

  No passado era fácil saber quem era quilombola, hoje o primeiro critério para saber- 

se quilombola, é a autodeclaração, pois a própria pessoa que se define quilombola. Então na 

pesquisa do senso do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), as pessoas ao serem 

abordadas se autodeclaram como: branca, preta, parda, amarela, são processo de identificação da 

população. 

A identidade quilombola perpassa pela trajetória histórica, sem necessariamente ficar 

preso, atrelados ao passado, esse é a base para (re) criar a identidade quilombolas, com os 

saberes e fazeres dos antepassados inspirando os fazeres do presente, pois se passou a perceber 

que a produção desses saberes, embora fossem locais e derivassem, também, de gerações 

passadas, projetam-se nos quilombos, e pode se dizer que até mundialmente, na medida em que o 

viver natural,  a preservação da natureza beneficia não apenas tais populações quilombolas,  pelo 

seu modo de vida, mas sim a humanidade por completo. Todavia, o reconhecimento de tais 

saberes esbarra na sociedade eurocêntrica e nos interesses do sistema capitalista, pois somos 

parte de uma sociedade racista, e que enxergam na natureza apenas a oportunidade de produção 

de riqueza desenfreada, sem qualquer respeito à biodiversidade. 

Porém nos quilombos a unidade familiar deve ser a base do sistema produtivo. Esse 

sistema é baseado em uma forma de cooperação simples entre inúmeras famílias, configurando 

uma divisão própria de trabalho, que se caracteriza pela produção para o próprio consumo e, 

também, para o mercado de subsistência.   

O ponto principal é a relação com a herança cultural africana ou como as 

transformações delas, a relação como cultura local e a relação como o território de vida da 

comunidade quilombola. A vivência como os patrimônios culturais é o que produz a memória 

coletiva e podemos dizer o que gera a identidade. Sendo que a existência da identidade não o que 

implica na auto declaração. Muitas vezes a auto declaração não existe por medo político.   



103 

 

3.6.4 A identidade coletiva enquanto fator de conhecimento 

  

Desde o advento das Nações Unidas e da Declaração dos Direitos Humanos, a 

confirmação da identidade de um povo funciona como instrumento do direito de autonomia deste 

povo (NAÇÕES UNIDAS,). Porém, os direitos sociais das populações negras têm sido postos 

em discussão ou em contestação quando se afirma não existirem, no cotidiano da sociedade, 

identidades negras brasileiras. Questionar quem é negro, o que é o negro, mostra a dificuldade de 

reconhecimento da identidade negra (SANTOS, 2010). Para os movimentos negros e para as 

comunidades de quilombo, a existência de uma identidade coletiva, cultural ou política é uma 

questão de sobrevivência. Da existência da identidade surgem os marcos de valores culturais e 

sociais comuns. Dela são reconhecidos os direitos sociais e civis.  

Silva (2000) ressalta a importância das relações de poder, de cultura e das relações 

sociais na formação da identidade, na sua fixação ou na sua desestabilização. No presente, temos 

os movimentos contrários às comunidades de quilombo, forçando a desestabilização da 

identidade quilombola. Os argumentos sobre a mestiçagem também são formas de contestação 

da existência de uma identidade quilombola.   

Não se trata apenas, portanto, de convivência em uma sociedade, mas do 

estabelecimento de laços comuns. Dentre estas ligações, a própria luta elaborada como 

movimento social reforça os elos de identidade. No caso dos quilombos, a identidade é 

reconhecida, sobretudo por apelo à história oral e à memória coletiva (SANTOS, 2010).  

Tratamos neste trabalho da abordagem da identidade cultural da população negra 

através do reconhecimento do patrimônio histórico e cultural. O patrimônio histórico e o direito à 

valorização desta leva a se reconhecer as identidades individual e coletiva.  

 

3.7 Racismo antinegro 

 

A dominação europeia sobre as populações negras no mundo, sobre as populações 

africanas e a diáspora africana foi motivo de uma longa tradição de estudos e contestações pan 

africanas das décadas de 1970 a 1990, principalmente através da literatura africana e do teatro 

africano (AMPONSAH, 2010), (REIS, 1999).        



104 

 

Nesta crítica a dominação europeia demonstrou-se que desde o século 16 formou-se 

uma um conjunto de ações europeia que permitiu a hegemonia econômica, política, cultural e 

social da Europa e dos europeus sobre os povos do mundo. Essa hegemonia ampla, em todos os 

setores da vida social, na religião, na economia, no poder político e na cultura, dependeu de 

alguns pilares, sendo um deles a desqualificação social das populações originarias do continente 

africano, asiático e americano. Fizeram produzir a crença da racionalidade europeia e da não 

racionalidade dos demais povos, como também no contraste Europa de povos civilizados a 

África de um povo incivilizado.  

Da difusão da religião cristã como a religião evoluída e racional devido à existência de 

um texto escrito e ditado pela inspiração divina foi pilar de natureza psicossocial. A religião de 

divina do texto bíblico e as religiões pagas, macabras, diabólica pelas formas de culto. Deus 

representando e entendido como ser branco, fazendo os europeus a imagem e a semelhança desse 

ser divino. Pilar foi o da imposição da submissão pela coerção física e moral.  Não faltam 

matanças e maldades sistemáticas na imposição da submissão aos europeus.  

Dentro do mesmo processo de imposição da submissão pela força militar realizou a 

faceta da crueldade sem fim que foi o aprisionamento e o sequestro de trabalhadores africanos 

para o escravismo criminoso nas Américas.  Os 400 anos que seguem o século 16 podemos 

defini-lo como a era das catástrofes africana, devido à sistemática destruição do continente 

imposta pelos europeus.  A desumanidade e a violência sistemática europeia é transvestida e 

descaracterizada por uma ideologia da colonização, em que se afirmava a não sacralidade do 

povo africano, logo a necessidade de salvação dessas almas pela fé cristã e de um discurso de 

“civilizar” o “não civilizado” (DOMINGOS, 2015).  Importante entendermos que a crítica à 

denominada colonização europeia não é nova. Manoel Querino (QUERINO. 1918), intelectual, 

baiano em 1918, declarou que os povos africanos foram os verdadeiros colonizadores do Brasil. 

Dentro do processo histórico de lutas físicas entre populações africanas e europeias e das lutas 

culturais, a imposição do europeu como dominador e determinante dos destinos da humanidade e 

da subordinação africana se refinaram os métodos de dominação e subordinação, formou-se um 

conjunto articulado de ideias e práticas, conjunto este que denominamos de racismos contra as 

populações negras, na linguagem de Cunha Junior (CUNHA JUNIOR, 2008) sintetizado como 

racismo antinegro.  

Racismo antinegro é um sistema de dominação executado pelas populações europeias, 

auto - designadas como brancas e sobre as populações africanas designadas como negras. A 



105 

 

ciência europeia do período da expansão e destruição das sociedades africanas produziram os 

conceitos de raças humanas, de culturas e através destes desqualificaram tudo o que tem relação 

com o continente africano. Sinaliza as raças africanas e as culturas como inferiores. Dos erros 

científicos foram feitas superações, sendo que permaneceram as estruturas sociais produzidas 

pelo sistema. O racismo antinegro não tem mais nada a ver com a inexistência de raça e sim com 

a ideologia de dominação entre os povos. A formação social brasileira é realizada pela 

sistemática oposição entre a população negra como escravizada dominada e a população branca 

como escravizadora e dominadora, estrutura que se mantém como relação social entre 

dominados e dominadores. 

Portanto, o racismo antinegro é estrutural na sociedade brasileira e trata-se de um 

sistema de dominação entre grupos sociais. Clovis Moura foi o pensador brasileiro marxista que 

iniciou a ideia de que as contradições na formação histórica brasileira eram entre o escravizado e 

o escravizador, não apenas um problema da posse do capital e do trabalho (MOURA, 1988).  O 

racismo é uma forma de poder e não deve ser confundido como preconceitos e discriminações. 

Embora como consequência do racismo antinegro existam as discriminações e os preconceitos, 

no entanto o racismo antinegro não é apenas uma atitude pessoal ou de um pequeno grupo na 

sociedade, ele faz parte da estrutura social. Embora o racismo seja apresentando na literatura 

como um fenômeno universal que afetou os judeus, indígenas e africanos, dentro de um conceito 

de ódio entre as raças, a abordagem nossa é diferente e específica, pois as diversas situações de 

sistemas racistas tiveram consequência e duração diferentes.  

Existe a necessidade de especificação do racismo antinegro para não ser confundido 

como outras facetas das lutas sociais entre as diversas populações, devido à formulação histórica 

do processo e das consequências estruturais. A eliminação ou atenuação do racismo antinegro 

não dependem da boa vontade das pessoas ou apenas da mudança de conceitos morais e sim de 

mudanças estruturais produzidas por políticas públicas e ações reparadoras. Repetindo, o racismo 

antinegro é estrutural na sociedade brasileira e trata-se de um sistema de dominação entre grupos 

sociais. 

 

3.8 Território e territorialidade 

 

Em relação aos problemas de identidade, pertencimento que resultam na posse de um 

lugar ou no direito a ser dono do lugar pelo uso dos bens nele contido é que temos que dar 



106 

 

importância aos conceitos de território e territorialidade. São conceitos como os quais os 

antropólogos trabalham na determinação dos laudos de titulação das terras, mas também sobre os 

quais se reconstitui a história e a cultura de cada população em cada lugar. Então os casamentos 

entre identidade, cultura, pertencimento, território e territorialidade são a base da construção da 

história e da cultura de cada quilombo.   

No caso das comunidades de quilombo os conceitos de território e territorialidade têm 

uma grande importância jurídica na atualidade, devido aos laudos antropológicos para titulação 

das terras terem como referência o território em estudo e a abrangência do raio de ação das 

atividades da população, definido pela sua territorialidade. Em relação à pesquisa sobre a história 

com base na oralidade e à memória coletiva, os conceitos de território e territorialidade são 

elementos importantes de delimitação das identidades e do patrimônio histórico e cultural.  

O conceito de localidade e de lugar pode ser tomado inicialmente como designação 

geográfica e como uma relação primeira das relações sócio-espacial. O lugar tem vínculo com o 

cotidiano como uma noção intuitiva das relações entre as pessoas e o espaço geográfico O lugar 

é uma base afetiva subjetiva em relação à geografia da localidade. Em que lugar você mora? Em 

que lugar você nasceu? Para António Arantes, (1994) embora sendo uma noção intuitiva, o lugar 

carrega uma dimensão simbólica relacionada ao espaço geográfico e ao território. O lugar surge 

da relação entre o ser humano, a coletividade e o espaço geográfico. O lugar embora afetivo é o 

primeiro discurso sobre o espaço geográfico, sobre a noção pessoal da geografia física.  

 

3.8.1 O território  

 

O território tem uma definição técnica, é conceito que serve de base para o 

estabelecimento de limites e fronteiras sobre um espaço geográfico. Podemos definir o território 

por um conjunto inter-relacionado de atributos ou dimensões. Sendo o primeiro de dimensão 

física. O território é dado pela topografia e nela os seus atributos físicos territoriais. Nesta 

dimensão conta a noção de fronteira ou de limite do espaço geográfico.  Segundo a menção 

populacional, o grupo social ou a população que ocupa um espaço físico. No caso dos quilombos 

procura-se esta dimensão pela rede de parentesco determinados pelos laços de família.  

A dimensão econômica dá-se pelas formas de exploração econômica realizada em um 

espaço geográfico, o que é plantado e criado ou extraído de um lugar num período de tempo. 

Podemos considerar uma terceira abordagem, a dimensão político-social-organizacional que está 

relacionada com as noções de propriedade e de uso formal dos bens materiais de uma localidade.        

A quarta dimensão é a simbólica e envolve as práticas realizadas num espaço físico, as 



107 

 

dimensões das religiões, das festas e dos favores familiares como cemitérios e lugares de 

adoração. Esta dimensão simbólica é produto das identidades coletivas e das representações 

sociais da população em um espaço físico. A dimensão simbólica é imbricada na dimensão 

cultural. Os territórios são conceituados do ponto de vista da construção histórica realizada pela 

população interna e externa a um dado espaço geográfico. A população externa também ajuda na 

determinação das diversas fronteiras de um dado território. O território é uma noção dinâmica, 

está em constante mudança, segundo as mutações da sociedade e de seus valores (BECKER, 

1993).  

Territórios negros ou território de maioria negra, como também territórios de maioria 

afrodescendentes são conceitos sobre os espaços geográficos habitados ou produzidos pela 

população negra sobre um lugar de moradia e suas extensões de uso. Traduzir as ideias relativas 

a territórios é pensar de forma ampliada do espaço geográfico que nos circunda, nos evolve e 

delimita a nossa realização como ser coletivo. Pensar o espaço geográfico e todo sentido dado 

pela população negra que o habita. O conceito de território é uma visão ampliada do conceito de 

espaço geográfico em razão que da perspectiva do espaço geográfico podemos fazer várias 

leituras. Para a produção do conceito de território negro somamos os conceitos de lugar, com o 

de espaço geográfico e população negra. 

 

 

3.8.2 Territorialidade  

 

No âmbito das ciências humanas, o conceito de territorialidade refere-se às relações 

entre os indivíduos e grupos sociais onde são expressos os conceitos de pertencimentos em um 

determinado espaço geográfico. Na territorialidade a noção de lugar tem mais força que a noção 

técnica de fronteira.  

A territorialidade é uma noção abstrata sobre territórios, reflete uma ideia de dialética 

sócio-espacial. A territorialidade é uma noção semelhante à de nacionalidade, aquilo que nos faz 

brasileiro é, sobretudo um sentimento de pertencimento ao Brasil. A territorialidade quilombola 

é aquilo que a faz sentir-se população quilombola (ANJOS, 2011).  

O território é uma noção sobre o direito de usos e posse, sendo a territorialidade uma 

noção de pertencimento a um lugar. Entendamos que uma definição completa a outra sobre as 

noções individuais e coletivas, psicologias e jurídicas, de relações sociais e econômicas sobre um 

espaço geográfico.  

 



108 

 

3.9 Conceito de Lugar 

 

           

Estamos trabalhando o conceito de lugar como é apresentando pela geografia humana 

e envolvendo as características políticas, sociais, históricas e afetivas de como as pessoas 

consideram uma localidade (FERREIRA, 2000). Sabemos que em cada contexto em que o 

conceito de lugar é utilizado aparece como diferentes significados e referências. Estamos 

partindo do lugar onde os corpos, as pessoas e as populações se instalam e como ocupam o 

espaço e consideram esta forma de ocupação. O lugar é um lugar de subjetividade sobre um 

espaço geográfico. Incluímos esta abordagem do conceito de lugar com base na geografia, visto 

que as pessoas dos quilombos falam muito do “seu lugar”, do “meu lugar”, do “lá do nosso lugar 

de vida”. “O lugar onde nós fomos criados”.  (FERREIRA, 2000).  

 

 O lugar tem vínculo com o cotidiano como uma noção intuitiva das relações 

entre as pessoas e o espaço geográfico. Que lugar você mora? Em que lugar 

você nasceu? Para Antonio Arantes (1994), embora sendo uma noção 

intuitiva, o lugar carrega uma dimensão simbólica relacionada ao espaço 

geográfico e ao território. O lugar surge da relação entre o ser humano ou a 

coletividade e o espaço geográfico. O lugar pode ser definido como uma 

porção geográfica que se distingue de outro a partir de elementos físicos e 

simbólicos. (SANTOS, 2016). 

 

Então dar visibilidade a este lugar geográfico-histórico, lugares de memórias se faz 

necessário, é importante encontramos os lugares nas narrativas e para mapearmos os 

pertencimentos e como os seres se identificam com a geografia. Tanto para a história oral como 

para o trabalho como os patrimônios o conceito de lugar é importante, pois é através dele que as 

pessoas expressam seus sentimentos, valores, direitos e necessidades de reconhecimento.  

Os lugares de memória são partes dos lugares das narrativas orais e da oralidade. 

Funcionam como lugares simbólicos em razão que são revestidos de valores de ícones. Fazem 

parte das manifestações de subjetividades sentimentais e das paixões humanas por lugares e pela 

cultura dos lugares.  Os lugares de memórias fazem parte da construção histórica, formam um 

conjunto documental e são bem mais potentes que os lugares físicos de existência, pois são as 

revelações das consciências e das identificações de lugares. Podemos tomar ciência da existência 

de lugares e dos seus significados pelas operações sobre os lugares contidos dentro das memórias 

de seus habitantes. Os lugares de memórias são parte dos documentos orais contidos nas 



109 

 

memórias coletivas (MARTINS, 2016). São lugares sobre os quais várias pessoas falam como 

dando sentido a suas próprias existências.   

 

3.10 Comunidades rurais negras ou quilombolas 

 

As comunidades rurais negras são conhecidas como comunidades quilombolas, bairros 

rurais negros, terras de preto, terras de santo e quilombos. Constituem-se como grupos cuja 

organização social, política, econômica e cultural se estabelece na relação com a terra em que 

vivem no decorrer de dezenas ou centenas de anos, em razão de processos socioeconômicos 

decorrentes do sistema escravista, escravidão e perpassados pela questão agrária no Brasil 

(GUSMÃO, 2001). As comunidades rurais negras se diferenciam conforme a característica das 

terras ocupadas, a geografia, a cultura, o patrimônio cultural, o tempo de ocupação dessas terras 

e a população que as habita. São grupos negros e mestiços ou híbridos entre populações negas e 

indígenas que se formaram por meio de ocupações de terras devolutas, após a Abolição ou a 

partir de terras compradas por negros libertos. Também se constituíram como aquisições de 

pagamento por serviços prestados ao Estado, doações de antigos proprietários, abandono de 

terras por antigos donos devido a dificuldades financeiras e apossamento de terras doadas a 

santos. 

 

3.11 População negra 

População negra é um conceito baseado nas histórias e na vivencias de uma cultura de 

base africana. Uma definição pensando na origem africana e na experiência historia e cultural.  

 Pensando os conceitos de populações como base de definição cientifica com o 

propósito na consolidação de termos de consenso para uso em pesquisas e trabalhos científicos, 

mas também de uso das instituições públicas. O conceito de população é muito bem determinado 

pelas ciências da geografia e da demografia nas quais se baseiam os censos estatísticos. Portanto 

população é um conceito utilizado em todas as áreas do conhecimento e em todas as instituições 

do governo brasileiro.  Portanto definir a população negra, como população se estabelece uma 

paridade com os conceitos de uso do estado brasileiro. Neste sentido é que se torna importante a 

definição de população negra, não apenas de negros e negras, com base em raça social, mas  de 

coletivo e com base na geografia.  



110 

 

População como conceito da geografia definida como um conjunto de indivíduos 

diversos sediados ou habitando um determinado território, formando a base social de uma 

comunidade local. Portanto população não é apenas um número de indivíduos, mas um número 

de indivíduos qualificado pelas relações sociais estabelecidas. Para a Geografia Crítica é 

fundamental que estudar população é analisar a sociedade. Sociedade em relação ao seu processo 

histórico, com base em conflitos e divisões existentes num espaço geográfico entendido como 

território.  

Demografia corresponde ao estudo das populações humanas em um determinado 

momento, dentro de um território, sendo o estudo com relação ao tamanho em número de 

indivíduos, a distribuição, com relação a faixas etários e localidade e a estrutura das diferenças e 

similaridades entre os indivíduos. Também analisa as mudanças que ocorrem na população ao 

longo do tempo, principalmente o crescimento populacional.  

População negra pode ser definida como os indivíduos que possuem ascendência 

africana e desenvolveram a história social dentro do sistema de escravismo criminoso e do 

capitalismo racistas. Indivíduos marcados pela base histórica de descendentes de escravizados na 

sociedade brasileira e participantes da cultura e da história de descendentes de africanos no 

Brasil. População negra é um conjunto de indivíduos determinados como conceito pela história 

social e pela geografia humana. A demografia da população negra segue a mesma característica. 

 

3.12 Formações de professores e prática pedagógica 

 

A formação e trabalho docente que engloba aspectos da relação entre o trabalho 

docente e a formação, seja esta inicial, continuada, em espaços escolares e/ou não escolares, do 

campo ou da cidade requer uma releitura, de modo que esta abarca variados temas como o 

ensinar-aprender, a inclusão, aspectos étnico-raciais, as competências e os saberes necessários à 

formação, a profissionalização docente, dentre outras discussões que se imbricam na 

formação/trabalho pela/na pesquisa. 

Pensar formação de docentes neste trabalho pode levar a fazer uma análise para uma 

relação da formação de professores e prática pedagógica na educação quilombola e educação do 

campo, tendo como material didático pedagógico o patrimônio cultural imaterial e material, 



111 

 

contribuindo para a consistência pedagógica, resultando em relações de identidade e elevação da 

autoestima dos discentes, levando a uma aprendizagem positiva e libertadora.  

A sociedade exige, de forma crescente, um professor qualificado, tanto nos planos 

científico e tecnológico como nos planos cultural e pedagógico. Estes objetivos e ideias podem 

ser alcançados através de uma qualificação adequada, a partir da qual o professor terá condições 

de desempenhar eficazmente as funções que lhe compete no sistema educativo. Demarcamos que 

nem sempre o sistema educativo atende as necessidades específicas das populações, mas estamos 

pretendendo que assim seja.  

 Sabe-se que a formação do professor é um processo que ocupará toda a duração da 

sua atividade profissional, destacando-se três grandes componentes estruturais: a formação 

inicial, a formação contínua e a formação especializada. No entanto nenhuma destes 

componentes age isoladamente, a sua articulação com as restantes é inevitável, interferindo-se 

sistematicamente os seus campos específicos. Em termos de organização institucional da 

formação, significa isto, por exemplo, que a formação inicial deve logo pressupor o seu 

desenvolvimento na formação contínua e a sua diversificação na formação especializada.  

Por isso a formação, deve ter como objetivo procurar o desenvolvimento pessoal, 

social e profissional dos professores, deve ter em conta o atributo "qualidade" que caracteriza a 

construção de uma escola democrática, contrapondo-se à escola tradicional. Onde as práticas 

pedagógicas possam combater as práticas de discriminação racial dentro das salas de aulas. Que 

possam também atender às necessidades gerais das populações das comunidades de quilombos.  

 

3.13 Educação quilombola e educação do campo 

 

Para se conceber uma educação a partir do quilombo e do campo e para o quilombo e 

para o campo, é necessário mobilizar e colocar em cheque ideias e conceitos há muito 

estabelecidos pelo senso comum. Mais do que isso, é preciso desconstruir paradigmas, 

preconceitos e injustiças, a fim de reverter as desigualdades educacionais, historicamente 

construídas, entre campo e cidade. 

 A necessidade de mudança do paradigma da educação rural para o da educação do 

campo se dá não só pela análise crítica da escola rural como também das propostas 

desenvolvimentistas para o campo, em geral centradas no agronegócio e na exploração 

indiscriminada dos recursos naturais. 



112 

 

 Os conceitos relacionados à sustentabilidade e à diversidade complementam a 

educação do campo ao preconizarem novas relações entre as pessoas e a natureza e entre os seres 

humanos e os demais seres dos ecossistemas. Levam em conta a sustentabilidade ambiental, 

agrícola, agrária, econômica, social, política e cultural, bem como a equidade de gênero, étnico-

racial, intergeracional e a diversidade sexual. 

Assim as escolas do campo são aquelas que têm sua sede no espaço geográfico 

classificado pelo IBGE como rural, assim como as identificadas com o campo, mesmo tendo sua 

sede em áreas consideradas urbanas. Essas últimas são assim consideradas porque atendem a 

populações de municípios cuja produção econômica, social e cultural está majoritariamente 

vinculada ao campo. 

 Escola do Campo e escola quilombola são denominações de referência para a escola 

básica fornecida pelo Ministério da Educação para o atendimento de alunas e alunos das áreas 

rurais. Tratam de populações negras ou não. A escola do campo tem como base o entendimento 

de que os habitantes de uma localidade são camponeses, sem levar em conta a origem africana 

ou não, pensando a versão marxista da ocupação dos espaços rurais e da propriedade rural. A 

escola quilombola enfatiza a origem africana, as relações com a cultura de base africana e a 

descendência de populações escravizadas.           Sendo que são conceitos incompatíveis podendo 

ser tratados como complementares. A ideia do campesinato negro nos quilombos não é uma ideia 

nova Clovis Moura já referia a ela nas suas considerações sobre canudos. O historiador Flavio 

Gomes publicou: Mocambos e quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil 

(GOMES, 2015), (GOMES, 2011), (SILVA, 2015).   

Educação quilombola é mais que as escolas estarem localizadas nas comunidades 

quilombolas, pois toda escola que esteja dentro do quilombo ou atenda estudantes advindos das 

comunidades quilombolas deve fazer educação voltada para seus alunos, sejam quilombolas ou 

camponeses. Assim, estas realidades educacionais que estão postas para os quilombos estão 

também para os camponeses. Embora que existam entrelaçamentos entre as culturas camponesas 

e as culturas quilombolas, existem questões específicas que as diferenciam, uma delas é a 

respeito do racismo contra a população negra no Brasil. A educação quilombola deve instruir 

quanto ao combate e compreensão das estruturas racistas. Também dentre as especificidades 

temos as Diretrizes Curriculares Quilombola para orientar o funcionalismo da educação 

quilombola e, as Diretrizes Curriculares da Educação do Campo, cada uma com suas diretrizes, 

mas andam próximas.  



113 

 

As escolas do campo e do quilombo são aquelas que têm sua sede no espaço 

geográfico classificado pelo IBGE como rural, assim como as identificadas com o campo ou 

quilombo, mesmo tendo sua sede em áreas consideradas urbanas. 

É de fundamental importância os significados e sua compreensão ou leitura para obter 

conhecimentos. Muitas vezes os significados e as interpretações pretendidas que são realizados, 

ficam incompletas, são deturpadas, impedindo a visibilidade dos conhecimentos fundamentais 

para uma boa base educacional. 

 Na cosmovisão africana a ancestralidade é um dos fios condutores do pensamento 

africano e, a oralidade, pois expressam a existência dos seres e a sua formação, a identidade com 

um lugar e com tempos históricos. Expressa também uma racionalidade, quanto a compreensão 

da vida e das relações definidas numa sociedade.  

Trabalho com estes conceitos e os defino, pois são de grande relevância e contribuição 

no entendimento e formação da nossa história e cultura, também pela a importância do uso 

destes na obtenção de conhecimentos.  

 Neste capítulo trato dos conceitos presentes na literatura e reformulo outros para 

explicitar uma base comum de termos para a tese. Foi realizada uma síntese dos conceitos para a 

utilização na educação quilombola e na educação do campo quilombola. Dentro do capítulo 

procuramos eliminar as ambiguidades presentes na literatura os nas conversas cotidianas. A 

revisão realizada e a síntese proposta são relativas à metodologia da afrodescendência. 

Procuramos as terminologias tendo por base a africanidade e afrodescendência dos conceitos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 

 

4 QUILOMBOS RAÍZES NA LITERATURA DAS CIÊNCIAS HUMANAS 

BRASILEIRAS 

 

 

No Brasil colonial — em todas as áreas — foram inúmeros os quilombos. 

Desenvolveram-se quase que ao mesmo tempo que a ocupação e expansão 

econômica de algumas localidades. Procuraram florestas inóspitas ou 

estabeleceram-se bem. Reinventaram experiências históricas de suas culturas 

africanas e crioulas. Tornavam-se invisíveis buscando a interiorisação. Foram 

protegidos e rechaçados por grupos indigenas. Alguns mocambos — em 

alguma medida — transformaram-se em grupos de camponeses negros e 

mestiços, integrando-se economicamente em determinadas regiões. Fizeram, 

desfizeram e refizeram alianças circunstanciais com vários outros setores 

sociais da sociedade escravista, (GOMES, p.39,1997). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 

 

Nesse capítulo, apresento o desenvolvimento do conceito de quilombo que apresentou 

muitas variações desde a perspectiva dos grupos escravistas criminosos dominantes do período 

colonial até as definições empregadas pelas populações negras e pelos movimentos negros, 

passando pelas contribuições dos sistemas de produção de conhecimento acadêmico e as 

instituições do estado brasileiro. Ao abordarmos o conceito de quilombos estamos sempre 

lidando com a percepção política e social sobre as populações negras denominadas de 

quilombolas que variou através dos tempos e que nestas transformações existiu um considerável 

papel político dos movimentos negros no Brasil. 

 Conceituar e falar sobre quilombos trata-se principalmente de nos referimos a uma 

história de lutas políticas, sociais e mesmo lutas armadas de uma população de africanos e 

afrodescendentes ao logo de toda a história do Brasil. Engloba um sentido de resistência à 

dominação escravista e pós-escravistas, como também de produção cultural, social e econômica 

e de transformação do acervo histórico africano as condições das localidades brasileiras. As 

histórias de quilombos são de uma incursão no tempo passado, no presente e no futuro. Passado 

histórico, presentes de lutas sociais e de reconhecimento na sociedade brasileira e futuro do 

usufruto de direitos o desejo de prosperidade econômica, social e cultural.   

Uma série de fatores sociais marca a importância em tratarmos a temática de 

quilombos. Sendo que o conceito tem a importância em diferentes momentos da história 

brasileira e as variações de percepção sobre o significado das comunidades de quilombos para os 

movimentos negros, pois conhecer os conceitos de quilombos na ajuda a compreender a 

construção histórico-cultural brasileira. São apresentadas também, os meios os quais estas 

organizações impulsionam a sociedade nesta discussão pelo reconhecimento e respeito na 

sociedade brasileira.  

Em princípio quilombo é um termo apenas associado aos estudos e designação sobre 

comunidades negras rurais, as suas identidades e direitos sociais. O conceito de quilombo na 

atualidade tem uma formulação guiada pelos conceitos de patrimônios culturais, materiais e 

imateriais.  Sendo um dos elementos determinantes à autodefinição da população quilombola o 

patrimônio cultural. Para reconhecimento oficial de uma comunidade de quilombo é realizada o 

reconhecimento cadastral pelo Estado brasileiro e pelas diversas instituições municipais, 

estaduais e federais, neste processo a apresentação das comunidades é realizada com relação ao 

patrimônio cultural, dentro de uma visão conceitual histórica e antropológica. O reconhecimento 

é revertido em direitos constitucionais, relativo à posse da terra e as políticas públicas do Estado. 



116 

 

Políticas principalmente nas áreas de educação, saúde, economia e combate ao racismo 

antinegro.  

 Dentro dos direitos constitucionais o direito à educação para a cidadania, o conceito 

de quilombo é revestido de importância, resultando na educação quilombola e educação do 

campo quilombola, sendo ambas modalidades da educação realizadas com foco na localidade e 

no patrimônio cultural (BRASIL, 2012). Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

Escolar Quilombola indicam que educação quilombola é a realizada em estabelecimentos de 

ensino localizados no interior das comunidades rurais quilombolas e implicam na organização 

curricular em relação com as singularidades históricas, sociais, e culturais de cada comunidade. 

Sendo as singularidades dadas principalmente pela geografia da localidade, pela história e pelo 

patrimônio cultural presente nas comunidades. Diz o documento das diretrizes que:  

 

A Educação Escolar Quilombola é desenvolvida em unidades educacionais 

inscritas em suas terras e cultura, requerendo pedagogia própria em respeito à 

especificidade étnico-cultural de cada comunidade e formação específica de 

seu quadro docente, observados os princípios constitucionais, a base nacional 

comum e os princípios que orientam a Educação Básica brasileira. Na 

estruturação e no funcionamento das escolas quilombolas, deve ser 

reconhecida e valorizada sua diversidade cultural. (BRASIL, 2012, p. 1). 

 

Destacamos que, ao falarmos de educação nas comunidades de quilombo ou para as 

populações quilombolas, estamos falando pelo menos de duas perspectivas. De um modo geral, a 

primeira é a da educação quilombola, feita pelos movimentos negros e sistematizada pelas 

diretrizes da educação escolar quilombola e a segunda modalidade tratada nos assentamentos 

rurais e denominada como educação do campo quilombola.  

Na qualidade pesquisadora negra e tendo grande afinidade com as populações negras 

rurais guardo o sentimento do protagonismo pessoal que me faz sentir como uma guerreira e 

heroína, inspirada por Nzinga, cuja história apresento mais adiante, e continuadora desta luta 

histórica de quilombos.  

O processo de pesquisa faz que eu busque energizar com energias ancestrais dos 

heróis e heroínas quilombolas que mudaram e fizeram a história, são eles (as) os heróis 

quilombolas que tombaram lutando pela liberdade: Ganga Zumba; Dandara; Acotirene; 

Andalaquituche; Aqualtune; Gana Zona; Ganga muiça; Acaiuba; Toculo, aos quais presto 

reverencias, e trilhando o caminho dos guerreiros e guerreiras, procuro escrever a história com as 



117 

 

contribuições que tenho em mão. Ou seja, para a pesquisa e para as pesquisadoras e 

pesquisadores negras e negros, quilombo tem também um significado especial, particular, de 

poder produzir conhecimento com base em populações em constantes transformações e com os 

ideais de liberdade e negritude.  Neste sentido é que fui ao quilombo de Mameluco no município 

de Taquarana em Alagoas e, não poderia deixar de ir a Palmares, ou seja, União dos Palmares, 

mas conhecido como Quilombo dos Palmares, sim pisei na terra de Zumbi dos Palmares, foi uma 

experiência ancestral, foi entrar no túnel do tempo para ir ao encontro dos meus ancestrais, 

daquele solo emana energia, assim busco construir as atalaias para ver ao longo dos caminhos 

quilombolas, para edificar a história e salvaguardar nosso legado.  

                   Neste sentido de pesquisadora participante, falar de quilombos no Brasil é andar pelo 

passado, voltar para o presente e escrever para o futuro. Neste caminho, quilombozando é que 

produzir este capitulo de revisão dos conceitos e de trajetórias do pensamento sobre estas 

comunidades negras em princípios rurais, mas também semirrurais e urbanas, tendo em mente a 

educação quilombola e do campo quilombola.  

                  No início do século XX, até os anos 20 anos quando se falava em quilombos, persistia 

a imagem retrógrada de logo nos reportamos para um lugar no meio dos matos, isolado da 

civilização, totalmente apartado da sociedade, para onde os negros escravizados fugiam. 

Podemos denominar este conceito retrógrado como historiográfico de quilombo. Foi o conceito 

que por muito tempo orientou as perspectivas sobre quilombo vinda dos grupos dominante e que 

causava muitos prejuízos às populações quilombolas. Sendo um dos prejuízos a imagem 

despossuída de valor e protagonismo histórico perante a sociedade. Quando ao conceito contido 

historiográfico Almeida (2002) apresenta uma síntese crítica e mostra cinco dificuldades que o 

termo produz. Estas dificuldades são: vínculo a ideias de escravos fugidos; apresenta como 

grupos de população insignificante, de quantidade mínima de fugidos; sendo a localidade 

entendida como marcada pelo isolamento geográfico, distante da civilização, estando próximo ao 

mundo natural e selvagem em oposição ao mundo dito “civilizado”; a ausência da transformação 

do lugar pelo trabalho não existindo “rancho”, morada, benfeitoria; “nem se achem pilões nele”, 

sendo o pilão o instrumento que transforma o arroz, portanto, representa a sustentabilidade.  

                  Entretanto, por uma análise historiográfica realizada por autores vinculados aos 

movimentos negros sabemos que quilombo é mais do que espaço físico, foram formações de 

movimentos pela vida digna (MOURA, 1959), (GOMES, 2015). Destacamos que o livro 

“Rebeliões da Senzala” de Clovis Moura (1959) foi uma publicação pioneira e renovadora da 



118 

 

historiografia brasileira a tratar as rebeliões negras quilombolas de forma sistemática, mostrando 

com fatos históricos, através de todo o território brasileiro. Nos quilombos existiu uma forma 

política de organização do espaço de liberdade e autonomia em relação ao sistema escravista.  

Entretanto na história do Brasil, Colônia e Império, não era pensado com a construção e 

constituição de um lugar de moradia, produção de alimentos e manutenção da vida de uma 

população organizada, como também de relações comerciais com o espaço geográfico 

circundante. 

                  O quilombo em muitas das abordagens antigas ficava citado como apenas refúgio nas 

matas. No sentido de combater à esta visão inicial de quilombo como lugar no mato para onde os 

escravizados fugiam, é que busquei conceitos e autores com propostas e idéias renovadas. Neste 

sentido é que os fatos me levaram a pensar e buscar reescrever um novo conceito a partir das 

histórias de lutas dos quilombolas, produção, alternativas sociais e econômicas e de relativa 

autônoma com os sistemas de dominação.  Nesta perspectiva de superação de conceitos e da 

escrita de nova história dentro da visão da população negra, é que os sistemas de educação, os 

educadores e os movimentos pela educação também reconceituaram, ou seja, repensaram o 

significado e a dimensão deste significado em uma reescrita da história sobre os quilombos.  

Ultrapassaram as ideias de um local de fuga, de resistência conceituando em termos históricos, 

espaciais, territoriais, culturais e jurídicos.  

               O conceito de quilombo reuniu os diversos significados de aglomerações de 

populações negras no sentido social, político, cultural e econômico, protagonistas de uma 

longa história, considerada como existente, tanto no período do escravismo criminoso, como 

no período do pós-abolição, dentro da ótica de populações remanescentes de quilombos, como 

comunidades tradicionais quanto à cultura, com direito à terra e à história. Abrange como 

busca espacial, é que, por todo o país, constituído de agrupamentos negros rurais, suburbanos 

e urbanos, se construíram ao longo dos anos, formando um território que é social- histórico, 

através da manutenção e reprodução de um modo de vida culturalmente próprio. Produzindo 

identidade e capital cultural próprio, relações sociais que são específicas e particulares a cada 

localidade e em cada tempo da história. Os conceitos implicam numa tradição dinâmica e 

passível de transformações condicionadas por relações internas e externas.  

   Vemos a importância dos quilombos como lugar de resistência, de lutas, e sobretudo 

lugar de africanidade e negritude. Africanidade por ter fortes elementos culturais herdados do 

continente africano e de negritude por desenvolver processos de auto afirmação social e de 



119 

 

identidade valorizando a ideia de “ser negro”.   Africanidade foi definida no capítulo anterior e 

aqui também se faz necessário definir negritude.  

Negritude, conceito que surgiu na década de 1940, iniciado na França, é uma forma 

política de auto determinação e valorização da população negra, que podemos entender como um 

conceito que trata a cultura e a história numa perspectiva da qualificação social que tinha sido 

roubada pelas teorias da dominação racista (FERREIRA, 2006). A negritude foi uma valorização 

estética da população e da expressão literária negra.  A perspectiva da negritude implica numa 

revisão da história escrita no ocidente sobre as populações negras no mundo e isto impacta a 

reformulação do conceito de quilombo e que foi muito nutrido pelas práticas políticas e culturais 

dos movimentos negros devido à necessidade de auto - reconhecimento das populações negras e 

suas especificidades no âmbito do movimento social. Ser valorizado e respeitado socialmente foi 

sempre o desejo das populações negras no Brasil e expresso nos diversos movimentos negros. A 

negritude das décadas de 1940 e 1950, na França, encontrou interlocutores no Brasil, sendo que 

um dos fundadores do movimento da negritude Leon Damas (nascido na Guiana Francesa) 

visitou o Rio de Janeiro e foi casado com uma das participantes do teatro experimental do negro 

do Rio de Janeiro, como também Ironides Rodrigues que escreve no Rio de Janeiro um texto 

muito comentado: A Estética da Negritude, influenciado pelo movimento da negritude 

(RODRIGUES, 1950). 

  As décadas de 1960 e 1970 foram marcadas por intensa revisão histórica feita pelos 

movimentos negros, dentro de uma perspectiva de consciência negra (MENDES, 2001). Neste 

fluxo de ideias da consciência negra surgiram vários enfoques sobre quilombos. O quilombo 

pausou a ser um símbolo de resistência da comunidade negra dentro da literatura e do teatro e de 

diversas ações sociais. O grupo Palmares, de Porto Alegre, foi o que comandou o movimento de 

pensar o dia 20 de novembro, como Dia da Consciência Negra e junto com ele tornou 

significativo para história do Brasil o Quilombo dos Palmares (CAMPOS, 2006).  

As resignificações de quilombos apresentam um ápice pela existência de movimentos 

quilombolas e pelo surgimento e reconhecimento de quilombos urbanos. Assim se faz necessário 

escurecer as definições de quilombo, e trazê-las para o conhecimento das escolas, dando assim 

visibilidade à história que foi ocultada pela historiografia tradicional. 

 

 



120 

 

4.1 Quilombos conceitos e características: das formas legais, históricas e 

geográficas 

 

[...] Outros ainda têm raízes 

No passado, suas nações 

E se orgulham de manterem 

Seus valores, religiões 

Seus costumes, seus assuntos 

E se agrupam, vivem juntos 

Pra preservar tradições [...] 

 

São estas comunidades 

Quilombolas conhecidas 

Por alguns, por outros não 

É onde eles levam a vida 

De artesanato e plantio 

Há várias pelo Brasil 

Mas sua luta é sofrida[...] 

                                      Cárllison Galdino. 

 

 Nos mapas do presente, por todo o Brasil, se localizam comunidades negras rurais e 

remanescentes de quilombos (ANJOS, 2004). Elas são a continuidade de um dos processos mais 

longo da história do período escravista e das primeiras décadas da pós-emancipação. Não se trata 

de um passado imóvel, como aquilo que sobrou de um passado remoto. As comunidades de 

fugitivos da escravidão produziram histórias complexas de ocupação agrária, criação de 

territórios, culturas, material e imaterial própria, práticas socioculturais e econômicas baseadas 

no parentesco e no uso e manejo coletivo da terra. O desenvolvimento das comunidades negras 

contemporâneas é bastante complexo, com seus processos de identidade e luta por cidadania. A 

história dos quilombos e seus desdobramentos, passado e presente são questões que necessita de 

uma releitura e eu diria uma reescrita. 

Em razão da forma que foi realizada a ocupação do território brasileiro a divisão de 

terras foi sempre um problema importante de conflitos entre as populações: latifundiários, 

posseiros e a Igreja Católica. São conflitos que adquiriram diversos contornos e acontecem, 

primeiro pela existência de oligarquias escravistas, depois pelas divisões territoriais 



121 

 

administrativas e, por último, pela expansão das fronteiras econômicas e valorização de terras 

(MACHADO, 2005) (CARNEIRO DA CUNHA, 2002). 

Também é necessário lembrar a promulgação lei das terras, em 1850. Depois desse 

decreto só poderia haver ocupação de terras através de meios legais de compra e venda ou de 

autorização da Coroa. Todos os ocupantes anteriores receberam o título de proprietários, com a 

ressalva de que tinham que morar nas terras e produzir nelas. Fatores nem sempre observados. O 

Estatuto das Terras do Império, de 1850, impede aos escravizados a posse de terras.  Foi uma 

legislação com especificidade fundiária, a única que aboliu as Sesmarias do período colonial e no 

então permaneceu como única, até 30 de novembro de 1964, quando é imposto pela ditadura 

militar o Estatuto da Terra (GADELHA, 1989). 

 Os episódios do ciclo mais recente dos conflitos de terra no Brasil datam da segunda 

metade da década de 1990, ocorrem principalmente pela fase de reestruturação e modernização 

da produção agrícola nacional, das políticas de exportação agrícola e pecuárias e da concentração 

de renda no campo (NASCIMENTO, 2007). A violência no campo devido aos conflitos de terra 

é uma marca constante da história brasileira. Nestes episódios de disputas de terras é que inserem 

os quilombos no presente.  

 Quilombo e terras de quilombos não são coisas do passado, estão no presente e, em 

movimento no processo histórico e apresentam problemas sócio-econômicos, jurídicos 

contemporâneos. As comunidades quilombolas precisam ser devidamente reconhecidas pelos 

estados e governo federal, na atualidade histórica, e não estereotipada ou negada suas 

permanências que na lógica histórica foram adaptadas, revigoradas como todas as histórias em 

interação com os tempos, que sempre foram dinâmicas. O reconhecimento histórico é 

fundamental tanto para obtenção de direitos sociais como para o processo de construção de 

identidade.  

 

Na Lei de Terras do Brasil, de 1850, os africanos e seus descendentes foram 

excluídos da categoria de brasileiros e classificados apenas como libertos. 

Mesmo que tivessem comprado, herdado ou recebido terra em doação, eram 

frequentemente expulsos dos territórios escolhidos para viver. Assim, para o 

povo quilombola a terra sagrada e comunitária passou a ter outro significado: 

a luta para mantê-la, exatamente como faziam os seus ancestrais (ANJOS, 

2006, p. 62). 

 



122 

 

             Andrewes (2007) chama a atenção para o fato da Colômbia e do Brasil serem os dois 

países da América Latina a terem uma lei, que, mesmo de forma capenga, garante proteção às 

terras de comunidades negras e institui ensinos afros: 

 

Na Colômbia, os ativistas negros orgulham-se de ter conseguido proteções 

constitucionais para as terras de propriedade dos negros (assim como a 

pesquisa e o ensino sobre a história e sobre a cultura afro-colombianas, 

obrigatórios por lei federal), mas teme que com o desenvolvimento 

econômico nas planícies florestais do Pacífico, as leis não sejam 

adequadamente cumpridas e as famílias negras percam as terras em que 

caçaram, mineraram e cultivaram durante gerações (ANDREWES, 2007, 

p.224).  

 

A observação de Andrewes (ANDREWS, 2007) sobre os quilombos na Colômbia e no 

Brasil abre uma perspectiva de tratarmos quilombo como uma forma negra hemisférica, visto 

que em todas as America existem comunidades rurais de quilombos, muitas vezes com outras 

denominações como “Palanques”, “Cimaroes”, ou “Marrons”.        

Na Constituição brasileira de 1988, o direito das comunidades de quilombo foi 

consolidado dentro do item comunidades rurais e comunidades tradicionais. A formulação de 

comunidades tradicionais foi baseada no conceito de patrimônio histórico e cultural.  

A nossa Constituição reconhece quilombo dentro do conjunto das comunidades rurais 

tradicionais e diz que são comunidades que no passado, realizaram o enfrentamento à sociedade 

escravista. Trata-se de populações com especificidades históricas e culturais, mas inseridas 

dentro da categoria população negra.  

                O reconhecimento dos remanescentes de quilombo indica uma história de movimentos 

sociais de luta pelo direito à terra e ao patrimônio cultural. Quilombos ou comunidades de 

quilombo fazem parte das reivindicações históricas, econômicas, políticas e sociais pautadas 

pelos movimentos negros. Os quilombos têm aspectos espaciais, temporais e culturais próprios. 

Constituem uma herança africana que, ao longo de décadas, realizam, naturalmente, no fazer de 

todos os dias, transmissões de conhecimentos técnicos, científicos, religiosos e culturais de 

origem africana.  

Através da diversidade de processos, os negros africanos e seus descendentes 

construíram comunidades no meio rural brasileiro ao longo dos séculos. E com a Constituição 

Federal de 1988, por meio do artigo 68 das Disposições Transitórias, o Estado brasileiro buscou 



123 

 

reconhecer às comunidades remanescentes de quilombos o direito de propriedade das terras que 

ocupam: 

 

Art.216. Inciso. S5-Ficam tombados todos os documentos e os sítios 

detentores de reminiscências históricas dos antigos quilombos. 

Disposições Transitórias - Art. 68- Aos remanescentes das comunidades de 

quilombos que estejam ocupando suas terras são reconhecidas a propriedade 

definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os títulos respectivos 

(CONSTITUIÇÃO DO BRASIL, 1988). 

 

O Decreto 4.887/03 regulamentou os procedimentos para a identificação, 

reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por esses grupos. A 

publicação desse Decreto institui também que a caracterização dessas comunidades como 

remanescentes de quilombos deve ser atestada mediante autodefinição dos membros das próprias 

comunidades.  

Estes decretos reconhecem a denominação histórica de quilombos ou de mocambos 

como lugares de moradia de população negra ou de origem africana. Portanto, mocambo é 

tratado como sinônimo de quilombo.  

Na prática, a titulação das terras é a última etapa de um processo em três etapas. 

Somente a titulação garante o direito à propriedade da terra. Na primeira etapa, é necessário o 

auto-reconhecimento, ou a auto-definição da comunidade e a solicitação do reconhecimento pela 

Fundação Cultural Palmares, órgão do Ministério da Cultura. A ideia do reconhecimento é 

baseada no recolhimento e organização do patrimônio cultural da comunidade, sua memória 

coletiva e histórica. Obtido o reconhecimento na Fundação Cultural Palmares, a etapa seguinte 

consiste na solicitação da titulação no INCRA. O processo no INCRA depende de um laudo 

antropológico, elaborado pelos antropólogos deste órgão. O laudo é um documento resultante de 

um estudo sobre a história, a cultura e o uso do território pela comunidade de quilombo. A 

dificuldade burocrática é a demora deste laudo, devido ao número reduzido de profissionais de 

antropologia.   

 Vemos então, que para reconhecimento das suas terras, os remanescentes precisam se 

auto-definir como quilombolas, o que também significa perceberem-se como parte da população 

negra.  Esta dificuldade é devido às informações controvertidas do que é ser negro e às 

imposições e assimilação do racismo e o menosprezo que atinge a sua cultura.  Aos que foi dada 

a possibilidade de perceber a importância de sua cultura, já se colocam de forma mais afirmativa 



124 

 

e combativa perante a sociedade envolvente, inclusive assumindo sua negritude. Assim, o 

desconhecimento explícito do texto do Artigo 216 da constituição de 1988 é relativizado pela 

prática de valorização de suas manifestações culturais, reconhecidas como patrimônio imaterial 

brasileiro.  

Hoje, com a influência desses debates dos movimentos negros e a interferências de 

diversas instituições da sociedade, tais como Ordem dos Advogados do Brasil - OAB, as 

universidades, os sindicatos rurais, os Coletivos de Professores Negros, a Associação Brasileira 

de Pesquisadores Negros, o Conselho da Participação Negra e as Organizações Não 

Governamentais - ONGs, já temos um movimento de comunidades negras rurais que em 

determinado tempo histórico se auto - identificam como comunidades de quilombo e passam a 

solicitar do Estado e da Federação direitos presentes na constituição de 1988, notadamente, 

políticas de ação afirmativa. Assim, encontramos cada vez mais comunidades negras cearenses 

identificando-se como negras e quilombolas.  

O quilombo também pode ser visto como parte do movimento social rural, entre os 

movimentos que lutam pela posse da terra. Entretanto, a pauta da luta dos quilombos difere da 

pauta da maioria dos movimentos rurais e nem sempre sua caracterização como tal é evidente, 

pois ele não luta em primeiro lugar pela reforma agrária. Para os quilombos, a luta contra o 

racismo é tão importante como à luta pela terra. O combate ao racismo, a obtenção de respeito 

social na região são lutas fundamentais das comunidades de quilombo. O racismo, os 

preconceitos e as discriminações marcam muito a vida das populações negras rurais.    

Devemos ainda ver que quilombos apareceram em toda a América Latina com nomes 

diferentes. O nome mais comum nas Américas é o de Marrons ou Maroons na Jamaica, na 

maioria das ilhas do Caribe e Guianas (BEZERRA, 2012). Palanques em Cuba e Panamá, 

também em Cuba usa o termo cimarrón.  

 

4.2 Fatos da história quilombola no Brasil 

 

Apresentar a história de comunidades quilombolas é mostrar importantes elos da 

cultura africana que compõe a história do Brasil, como também estudar trajetória de populações 

foram tornadas invisíveis na história nacional, por sua vez, constituem importantes parte da 

história e identidade afro-brasileira. Mostrar o universo de apenas uma comunidade quilombola é 

apenas representar uma simples parte de um todo muito maior, representar um quilombo é 



125 

 

mostrar apenas uma estrutura que por sua vez está “edificada sobre relações sociais tão 

complexas como qualquer outro modelo da sociedade” (MUNAGA, 2004) e que por isso, tem 

seu valor para a total valorização da cultura afro-brasileira no país e da dignidade das populações 

negras no Brasil. A história nacional carece destes complementos no sentido de um dia podermos 

obter sínteses que apresentem a real dimensão das populações africanas e afrodescendentes na 

história nacional.  

Quilombos o que foram e o que são fazem parte de uma interrogação que se perpetua 

na maior parte da população brasileira, devido às distorções da informação sobre a nossa 

história. O que são os quilombos no Brasil e no Ceará ainda é uma questão presente no sistema 

de educação, quando realizamos formações de professores, por exemplo. Segue esta interrogação 

outra de como incluir os quilombos na narrativa da história do Brasil. Quilombo não é apenas um 

capítulo da história do Brasil, visto que atravessam toda a história nacional. Podemos afirmar 

que ainda temos uma história escrita e narrativas que atravessam séculos, porém permanecem 

narrativas hegemônicas feitas na linguagem e escrita do dominador, história dos seus causos, 

seus feitos “heróicos”, de suas “benfeitorias como povo civilizado”. Assim o tempo passou e a 

história se propagou, mas ouvíamos gritos de revolta, clamor por justiça. Pois a história narrada 

no Brasil deu pouco ou nenhuma importância ao processo de luta e construção por partes das 

populações negra e indígena. Os escravizados não aceitavam a condição de coisa, de animal, de 

escravo, e na sua essência humana lutavam, negavam-se como escravos através de movimentos 

de fugas e atitudes libertarias e de negação ao sistema escravista A não submissão foi 

demonstrada através de várias formas de revoltas e, das inúmeras fugas, estas que deram origem 

a muitos quilombos.   

 Os quilombos ganharam um estatuto novo na história brasileira, com o seu 

reconhecimento como Comunidades de Remanescentes de Quilombos na Constituição de 1988. 

Trata-se de uns dos temas de grande relevância na história nacional, devido a vários fatores. 

Entretanto, durante muito tempo este tema foi tratado como assunto de pouca importância para a 

historiografia brasileira. 

Então fugas, lutas, quilombos surgiram, resistem e existem até hoje no Brasil, sendo 

que durante o período do Brasil colonial e império e até mesmo no pós-abolição o nome 

quilombo foi atribuído aos locais para onde os negros fugiam, assim alguns conceituaram, como 

Reis, Gomes, (1996): 



126 

 

 No período escravista quilombo ou mocambos tinham definição como os 

denominados ajuntamentos de negro, que era conjunto com mais de cinco 

casas ou malocas. Definições as eram dadas pela sociedade escravista como 

para justificar a repressão pelas autoridades. (REIS / GOMES, 1996). 

 

O conceito de quilombo na história do Brasil apresenta várias conotações, desde 

reunião de negros fugidos para o mato, até atuais significados baseados na constituição brasileira 

(SANTOS 1995).  Os quilombos ganharam um estatuto novo na história política brasileira com o 

seu reconhecimento como Comunidades de Remanescentes de Quilombos na Constituição de 

1988, porém a luta continua por terra, por igualdade, por liberdade e direitos.  

Do ponto de vista histórico em pensar os quilombos como núcleos revolucionários, 

explicitamos o marco mais importante para considerarmos quilombos na historiografia nacional 

foi o registro do sociólogo e jornalista Clovis Moura (1959) em seu livro “Rebeliões na senzala - 

Quilombos, Insurreições e Guerrilhas”. 

O termo Quilombo atualmente passa por uma formulação com base em conceitos de 

patrimônios materiais e imateriais. A reformulação do termo foi uma conquista dos movimentos 

sociais, movimento negro, e também uma conquista política e histórica social. Pois negras e 

negros durante séculos ao serem traficados e sofrerem a dor imposta pelo sistema de uma 

sociedade escravocrata e desumana, não se sucumbiram ao sistema, muito menos foram 

submissos, ou desistiram, da luta. 

O nome desta população é resistência, os escravizados em geral rebelaram-se de 

diversas formas durante o período de escravismo colonial, e a rebeldia de maior sucesso trouxe a 

formação dos quilombos.   

 

O quilombo era uma sociedade alternativa ou paralela de trabalho livre no 

conjunto do escravismo colonial que constituía a sociedade maior e 

institucionalizada. O seu agente social era o negro- escravo (escravizado) 

inconformado, que traduzia esse sentimento no ato de fuga. Este era o 

primeiro estágio de consciência rebelde. (...) O negro fugido era o rebelde 

solitário que escapava do cativeiro. O segundo estágio era a socialização 

desse sentimento, e, em consequência, a sua organização com outros negros 

fugidos em uma comunidade estável ou precária. Era, portanto, a passagem, 

no nível de consciência, do negro fugido para o de quilombola. (...) O 

quilombola era, portanto, um ser social com uma visão menos fragmentada 

da necessidade de negar coletiva e organizadamente o instituto da escravidão. 

(MOURA, apud MOURA, 2001, p. 103).   

    



127 

 

Os Quilombos surgiram como alternativa social, numa perspectiva de liberdade em 

fase ao escravismo criminoso, representando espaços de liberdade almejados pelos negros, 

espaços estes onde se cultivam plantas, se cultuam seus deuses e deusas, se velam os ancestrais, 

também estabelecem laços de fraternidade. 

Assim, trago uma evolução do conceito de Quilombo, pois o termo quilombo, hoje 

também conhecido por Comunidades Remanescentes de Quilombo, que traz a resistência de um 

povo, este revelado através do patrimônio histórico e patrimônio material e imaterial presente em 

todo o Brasil, sendo mais forte em alguns lugares que outros. 

               Sobre as origens da palavra quilombo podemos encontrar algumas informações, sendo 

a mais conhecida a do professor Kabengele Munanga:  

 

A palavra Kilombo é originária da língua banto umbundo, falada pelo povo 

ovimbundo, que se refere a um tipo de instituição sociopolítica militar 

conhecida na África Central, mais especificamente na área formada pela atual 

República Democrática do Congo (antigo Zaire) e Angola. Apesar de ser um 

termo umbundo, constitui-se em um agrupamento militar composto pelos 

jaga ou imbangala (de Angola) e os lundos (do Zaire) no século XVII. 

(MUNANGA, 2004 apud SANTOS, 2012). 

 

 Segundo Rafael Sanzio dos Anjos (2006: p 46), “a palavra quilombo tem origem na 

língua banto e se aproxima de termos como habitação, acampamento, floresta e guerreiro. Na 

região central da bacia do Congo, significa “lugar para estar com Deus”. Dos Anjos ressalta essa 

sacralidade na luta que os negros tiveram que empreender para manter-se nas terras que eles 

conquistaram:  

 Na Lei de Terras do Brasil, de 1850, os africanos e seus descendentes foram 

excluídos da categoria de brasileiros e classificados apenas como libertos. 

Mesmo que tivessem comprado, herdado ou recebido terra em doação, eram 

frequentemente expulsos dos territórios escolhidos para viver. Assim, para o 

povo quilombola a terra sagrada e comunitária passou a ter outro significado: 

a luta para mantê-la, exatamente como faziam os seus ancestrais. (ANJOS, 

2006.p.62). Apud SANTOS, (2012). 

 

Outras visões sobre o conceito de quilombo, escravidão e abolição são construídas ao 

longo da história com autores, tais como: Nina Rodrigues (1977); Arthur Ramos (1942), Edison 

Carneiro (1947); Décio Freitas (1990); Clóvis Moura (1972), Abdias Nascimento (1980). 

Necessário se faz breves comentários sobre esta sequência de autores. São autores, como 



128 

 

exceção de Clovis Moura, que modificam as visões sobre quilombos a partir de narrativas sobre 

os quilombos dos palmares.  

Nina Rodrigues (1977) é sempre apontado como pioneiro no tratamento dos 

quilombos, por ter abordado o quilombo dos Palmares, no final do século XIX, como a troia 

negra no Brasil. Apesar do título pomposo e de ter reunido ampla documentação inovando sobre 

a historiografia do quilombo dos Palmares, existem muitos problemas de perspectiva conceitual. 

Nina Rodrigues é um médico que desenvolve o racismo científico no Brasil, sendo que todo seu 

trabalho é pautado pelo conceito de raças e de raças degeneradas. Portanto, ele construiu uma 

visão histórica do Quilombo de Palmares pensado a partir de uma racionalidade raciológica e o 

caracterizou como espaço geográfico de população banto, sendo que o povo banto figura nos 

seus estudos como atrasado em relação às populações africanas e estas populações africanas, por 

razões genéticas atrasadas em relação às europeias. Podemos dizer que os trabalhos de Nina 

Rodrigues sobre “a questão do negro no Brasil” sempre apresenta grandes ambiguidades que 

confunde o leitor.  Estas ambiguidades são bem discutidas no artigo de Thiago Souza (SOUZA, 

2013). 

As narrativas de Athur Ramos sobre o Quilombo dos Palmares são das décadas de 

1930 e 1940, se inserem num ciclo de formação gloriosa da nacionalidade brasileira e do 

nacionalismo nacional. Apresentam-se como uma oposição às visões racistas anteriores sobre a 

população negra, no entanto, forma um imaginário glorioso e épico, também distante da 

realidade da história. Athur Ramos é parte de um conjunto de médicos que se tornaram 

antropólogos e fazem uma abordagem culturalista da antropologia americana e destacam o 

espírito associativo do “negro brasileiro”. Colocamos do “negro brasileiro” entra aspas para 

destacar uma abordagem que se cristalizou em estudar “o negro”, e não as populações negras. 

Para o leitor que deseja maiores informações, um bom trabalho é a dissertação de mestrado de 

Thyago Ruzemberg Gonzaga de Souza (2014) sobre a: A epopeia do negro brasileiro: 

a produção da república dos palmares na escrita de Arthur Ramos. Podemos dizer que as visões 

de Athur Ramos e Edson Carneiro se aproximam, quanto ao caráter nacionalista e épico nas 

narrativas do Quilombo dos Palmares (CARNEIRO, 1947).  

Décio de Freitas foi um autor definitivo como um dos estudos mais completos sobre o 

Quilombo dos Palmares (FREITAS, 1973). A pesquisa e o livro de Freitas surgem dentro de um 

período de renovação dos movimentos e de rearticulação dos setores democráticos da sociedade 

brasileira na luta contra a ditadura militar. O livro de Decio de Freitas é juntamente com o de 



129 

 

Clovis Moura as primeiras abordagens marxistas sobre os quilombos no Brasil. Testemunhos de 

militantes do movimento negro da década de 1970, apontados em Amauri Mendes, registram que 

foi impactante o livro de Decio de Freitas sobre Palmares (MENDES, 2001).  

Para Abdias do Nascimento (NASCIMENTO, 1980) podemos dizer que os quilombos 

e principalmente o de Palmares percorrem toda a sua vida e produção intelectual. Desde 1940, no 

Rio de Janeiro, já tinha destaque a sua participação no Jornal Quilombo (DOMINGUES, 2008). 

Abdias demarca a história dos quilombos como um paralelo com as aspirações contemporâneas 

das populações negras (NASCIMENTO, 2003).  

 

4.3 A evolução sobre as ideias de quilombos na história do Brasil através dos 

movimentos negros  

 

Como já mencionado, no passado não tão distante do presente, no período escravista, 

quilombo ou mocambos tinham, como definição, o ajuntamento de negros, que eram os 

conjuntos com mais de cinco casas ou malocas, com um pilão no terreiro. Essas definições eram 

dadas pela sociedade escravistas para justificar a repressão pelas autoridades (REIS; GOMES, 

1996).  Porém os movimentos negros há décadas vêm procurando resignificar o conceito de 

quilombo no Brasil, intelectuais negros contribuíram através de suas pesquisas e escrita 

antropológica e histórica.    

             É provável que o antropólogo negro, baiano, Edson Carneiro, tenha sido o primeiro 

estudioso sistemático da história do Quilombo dos Palmares a escrever sobre o assunto, em 

1947. O livro “O quilombo dos Palmares: 1630 – 1695” (CARNEIRO, 1947) contou com 

uma primeira edição muito festejada pelos movimentos negros que estavam em grande 

evidência no Rio de Janeiro e em São Paulo, com importantes movimentos, como o Teatro 

Experimental do Negro (TEN), (NASCIMENTO, 1982), sendo reeditado em 1956 e 1958.   

Outro livro de importância e pouco conhecido, que passou despercebido do grande público, 

foi o “Reino de Palmares” escrito por M. Freitas e publicado em 1954, pela Biblioteca do 

Exército Brasileiro (FREITAS, 1954).   

Dentro dos movimentos negros o quilombo é repensado e referenciado de diversas 

formas. Peças de teatro narraram a epopeia de quilombos pelo Brasil. Movimento de clubes 

associações e escolas de samba destacaram o nome de quilombo.  



130 

 

Na década de 1940 existiu um clube negro paulistano, com o nome de “Clube 

Recreativo Palmares”. A antes denominada União Negra Brasileira que muda de nome e que 

existiu até 1950. 

Porto Alegre, no Rio Grande do Sul, sediou uma das entidades de grande importância 

na década de 1970, como nome de O GRUPO PALMARES (1971-1978). As realizações deste 

grupo estão retratadas numa dissertação de mestrado como o nome O Grupo Palmares: um 

movimento negro de subversão e resistência pela construção de um novo espaço social e 

simbólico. (CAMPOS, 2006).    

Os movimentos negros brasileiros instituíram na década de 1970, o 20 de Novembro, 

data da morte do herói nacional Zumbi dos Palmares, como Dia Nacional de Consciência Negra. 

20 de Novembro é o Dia Nacional da Consciência Negra. Tornou-se o momento de celebrar a 

memória Zumbi dos Palmares e Dandara, herói e heroína do povo brasileiro. Mas acima de tudo 

é um dia de reflexão e busca de novas formas para enfrentar o racismo antinegro que ainda hoje 

dificulta e tira a vida de negras e negros em todo o país. 

Ainda na década de 1970, na data de 8 de dezembro de 1975, no auge das discussões 

sobre a importância da cultura negra e do samba liderados pelos sambistas Candeia, Nei Lopes, 

Darcy do Jongo e Wilson Moreira, foi fundada uma escola de samba carioca com o nome de 

Grêmio Recreativo de Arte Negra e Escola de Samba Quilombo. Esta escola de samba existiu 

sem nunca participar dos desfiles oficiais e sem ser vinculadas às ligas de escolas de samba ou de 

organizações do carnaval. A sede foi na Fazendo do Botafogo, a Rua Ouseley 810, em Rocha 

Miranda, Zona Norte do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro (ERNESTO DA SILVA, 2008).  Esta 

escola de samba completou 40 anos, cuja proposta não era desfilar no Grupo Especial do 

carnaval carioca e teve como objetivo manter a tradição do samba guardando fidelidade às raízes 

africanas e valorizar o patrimônio afro-brasileiro. Diziam os participantes que esta escola de 

samba se identificava com as populações quilombolas, como Palmares e com Zumbi dos 

Palmares (1655-1695), pois a sua quadra era um verdadeiro quilombo. É uma escola que fugiu 

do modelo habitual para se inserir na tradição das culturas africanas.  

 

                                  



131 

 

     Ao povo em forma de arte Quilombo 1978 

                                                   

                                                  Quilombos pesquisou suas raízes 

                                                  E os momentos mais felizes 

                                                  De uma raça singular 

                                                  E veio pra mostrar essa pesquisa 

                                                   Na ocasião precisa 

                                                   Em forma de arte popular 

                                                    Há mais de quarenta mil anos atrás 

                                                    A arte negra já resplandecia 

                                                    Mais tarde a Etiópia milenar 

                                                    Sua cultura até o Egito estendia 

                                                    Dai o legendário mundo grego 

                                                    A todo negro de “Etíope” chamou 

                                                    Depois vieram reinos suntuosos 

                                                    De nível cultural superior 

                                                    Que hoje são lembranças de um passado 

                                                    Que a força da ambição exterminou 

 



132 

 

Em toda a cultura nacional 

Na arte até mesmo na ciência 

O modo africano de viver 

Exerceu grande influência 

E o negro brasileiro 

Apesar de tempos infelizes 

Lutou, viveu, morreu e se integrou 

 

Sem abandonar suas raízes 

Por isso o quilombo desfila 

Devolvendo em seu estandarte 

A história de suas origens 

Ao povo em forma de arte 

 

Música de Martinho da Vila. 

Wilson Moreira / Nei Lopes, 1977_ ED. EMI.  

Música do CD de Martinho da Vila: sambas enredos de todos os tempos; apd 

SANTOS,2012. 

 

Nas universidades brasileiras, foi a antropóloga Maria de Lourdes Bandeira uma das 

pesquisadoras pioneiras nos estudos sobre a identidade étnica das comunidades negras rurais, 

tendo como base a geografia. A identidade dos grupos negros adquire um enfoque de 

territorialidade, que configurou uma situação de autoridade e que demarca uma especificidade.                   

As relações sociais passam a ser analisadas com um recorte racial e a base territorial como 

determinante é marcada pelo uso da terra. São incluídos os modos de produção e sistemas de 

trocas, relações sociais e políticas com as comunidades vizinhas e as formas de sociabilidade 

internas, as festas e expressões culturais, bem como a memória social.  Maria de Lourdes 

Bandeira reúne e conecta todos os fatores considerados hoje determinantes na compreensão das 

comunidades de quilombos. Realizou seu estudo pioneiro da territorialidade negra de Vila Bela 

em Mato Grosso (BANDEIRA, 1988).  

A professora da Universidade Federal de Santa Catarina, Ilka Boaventura Leite, 

através de um núcleo de pesquisas, vem, desde 1991, fazendo estudos sobre comunidades de 



133 

 

quilombos no sul do país e tornou-se uma das principais referências para a discussão das 

identidades e cidadania das comunidades negras rurais e bairros urbanos (LEITE, 1991). O 

Núcleo de Estudo sobre Identidade e relações interétnicas (NUER) realizou um número 

importante de projetos, estudos e publicações, que contribuiu decisivamente para as 

metodologias, enfoques teóricos e empíricos, sobre os laudos de reconhecimento das 

comunidades de quilombos (LEITE, 1996).  

Os estudos geográficos voltados para quilombos exerceram a tarefa de determinar a 

grandeza numérica e as densidades das comunidades de quilombos nas diversas regiões do 

Brasil. Na geografia, neste trabalho, se destaca o professor da Universidade de Brasília, Rafael 

Sanzio Araújo dos Anjos (ANJOS, 2005, 2011). 

A definição de quilombos ou de remanescentes de quilombos na atualidade é 

vinculada à dimensão territorial, ou seja, o território define a comunidade de quilombo. Os 

territórios para a definição das comunidades de quilombo podem ser retirados dos enfoques 

dados por Santos (1996) para espaço geográfico e território que, por sua vez, se apoia na 

definição de patrimônio cultural.  

 

Desta maneira, com a produção humana há a produção do espaço. O trabalho 

manual foi sendo relegado à segundo plano e a maquinaria foi sendo cada vez 

mais usada até chegar a automação. A produção do espaço é resultado da 

ação do homem agindo sobre o próprio espaço, através de objetos, naturais e 

artificiais. Cada tipo de paisagem é a reprodução de níveis diferentes de 

forças produtivas, materiais e imateriais, pois o território também faz parte do 

rol das forças produtivas (SANTOS, 1996, p. 64).  

 

Entre os seres humanos e a natureza, existe uma relação que é cultural, política e 

técnica, assim, o espaço geográfico é um espaço historicamente construído.  

O território ganha sua importância na definição de configuração territorial. A 

configuração territorial é para Milton Santos (1996) uma totalidade que articula o espaço 

geográfico a um conjunto da sociedade. O território tem valor econômico, não apenas pelas suas 

partes, mas pelo todo da sociedade que classifica, o torna institucional e atribui a ele valor social 

e econômico.  

Na atualidade, algumas definições conceituais de comunidades de quilombos ou de 

remanescentes de quilombos são produzidas como respostas à necessidade de solução de 

problemas estruturais, históricos, culturais e jurídicos dessas populações, havendo uma 



134 

 

identidade de patrimônio cultural e de bens materiais e imateriais. Território, cultura, identidade 

e história são as categorias mais comumente presentes na discussão conceitual de quilombos 

como patrimônio histórico ou cultural.   

O conceito de quilombo foi pensado no campo da identidade cultural, do território e da 

permanência histórica. O termo patrimônio cultural pode ser visto como material e imaterial, mas 

ambos ligados à produção da identidade e da territorialidade (LARAIA, 2004). Embora o 

pensamento nacional predominante no campo de patrimônio cultural tenha trabalhado por muito 

tempo com a ideia de monumentos e a ideia de patrimônio material, visando à preservação, hoje 

essas noções foram ampliadas e formatam um conceito de patrimônio cultural fundamentado na 

referência aos processos culturais.  

Ressalta-se que a preocupação com a construção de um adequado conceito de 

patrimônio incide na discussão entre a nação, a identidade e a territorialidade nacionais. Assim, 

então, identidade e territorialidade são dois requisitos fundamentais para a referência cultural e 

esta, por sua vez, para os conceitos ampliados do que vem a ser o patrimônio cultural material e 

imaterial. Essa referência cultural tem forte vinculação com a relação de pertencimento no 

sentido de “nossa identidade” “nossa territorialidade”. 

Atualmente, devido às novas percepções sobre comunidade negras rurais e à definição 

de quilombos e remanescentes de quilombos, temos visto que comunidades rurais e “urbanas, ” 

que, antes se viam como mestiços ou brancos, estão se definindo como negras, passando a ter 

uma consciência política e afetiva de cor negra, configurando-se como famílias negras. Este fato 

está muito presente na realidade recente dos estados do Brasil e, começando a ganhar terreno no 

estado do Ceará. Desta forma podemos concluir que os negros enfrentaram um passado difícil, 

seu espírito de luta pela dignidade permaneceu e criou uma nova perspectiva, marcando um novo 

tempo para a vida em comunidades negras rurais como remanescentes de quilombos. Assim 

também buscam uma educação que respeita e valorize sua história e cultura. 

Podemos pensar em definir comunidades de quilombo e remanescente de quilombo 

como um território de identidade coletiva de uma população afrodescendente, demarcada pela 

história social desta comunidade. Sendo que os laços de identidade são descritos pela memória 

coletiva e pelas transformações da cultura do grupo social. Para tal, podemos fazer uso tanto da 

definição de patrimônio cultural, como da história social comum nestas comunidades. Desta 

maneira, a identificação e reconhecimento das comunidades de quilombos poderia ter forte apelo 

à história coletiva aos laços de identidade entre os membros e uso comum do território.  



135 

 

Quilombos e comunidades de quilombos ou de remanescentes de quilombos são 

movimentos sociais rurais, que se enquadram na nomenclatura dos movimentos sociais dos anos 

de 1980. Embora já existentes desde épocas muito anteriores, estes movimentos sociais somente 

recebem visibilidade com a constituinte, dentro da ótica dos movimentos negros. E vista à teoria 

dos movimentos sociais, podemos classificá-los como movimentos sociais rurais de luta pela 

terra (LEITE, 2004, p. 83). 

A nossa consciência da grandeza numérica e das densidades de comunidades de 

quilombos nas diversas regiões do Brasil foi produzida pelos estudos geográficos de Rafael 

Sanzio Araujo dos Anjos (ANJOS, 2005); (ANJOS 2011). 

Portanto, devido à persistência dos movimentos negros e da mobilização de setores da 

vida intelectual nacional, os quilombos saem do anonimato. O que se tratava apenas como 

território de negros fugitivos, transforma-se em símbolos da luta da população negra por justiça 

social. O quilombo, na atualidade, poderia ser definido como estudo do patrimônio histórico e 

cultural nacional. Neste sentido é que trabalharemos neste capitulo revendo esta história recente 

das abordagens sobre comunidades de remanescentes de quilombos e, suas origens.  

Quilombo transforma-se num espetáculo nas avenidas através de escolas de samba e 

de enredos de escolas de samba. Este é um enfoque sobre quilombos que apenas é indicado e não 

tratado neste trabalho, mas indica e importância que o conceito de quilombo tem na sociedade 

brasileira (SILVA, 2008). Hoje também temos os quilombos nas poesias.  

 

4.4 As diferentes formas de formação dos quilombos no Brasil 

 

 Falar das origens instalação dos quilombos é também trazer a velha e a nova escrita, 

pois as narrativas das origens de quilombos no passado se remetem ás fugas dos escravizados, 

assim reza a lenda: que os quilombos foram originados dos negros fujões, porém estudos e a 

oralidades nos revelam outras formas originárias dos quilombos. Para além, das fugas temos as 

doações, as aquisições de pedaços de terras por tempo de trabalho dos escravizados de alugues, 

temos ocupações e usos naturais da terra por populações negras, em locais que são apenas 

contestados devido à valorização das terras.  



136 

 

Sobre as aquisições de terras, dois exemplos históricos são o de Conceição das 

Crioulas, em Pernambuco e de Conceição dos Caetanos, no Ceará. Conceição das Crioulas, 

segundo a memória oral, as terras foram adquiridas com a venda de tecidos produzidos pelas 

mulheres, isto dois séculos atrás (FONSECA, 2010). No período do pós-abolição em Conceição 

dos Caetanos no Ceará, uma população de migrantes negros da Bahia adquire as terras no Ceará, 

em lugar farto em águas e distante das perseguições políticas contra negros na Republica 

(RATTS, 2009).  

 Então, se pode deduzir, através das narrativas dos mais velhos das comunidades e 

desses autores, que a construção dos quilombos pelas diversas regiões do Brasil se deu de formas 

variadas e não homogênea como a literatura passada apresenta. Há comunidades que foram 

adquiridas por doação, outras por compras, outras por pagamento de promessa, por posse ou 

tempo de moradia na terra, são formas diferenciadas de formações, porém estas formas de 

formações dos quilombos não aconteceram de formas harmoniosas, os quilombolas percussores 

ou fundadores sofreram ataques das mais diversas formas. Conflitos pela pose de terra são 

velhos, no entanto ainda hoje existem conflitos pela terra. 

Portanto, ao longo desses quase quinhentos anos da presença africana no Brasil e dos 

afro-brasileiros que aqui foram construindo a nação brasileira, muitas ações foram desenvolvidas 

pelos corpos e mentes desses da população negra. Esse processo não se deu sem tensões, sem 

conflito. A formação dos quilombos por fuga é um exemplo clássico desse tensionamento.  

 Fico em dúvida se no Brasil existem algumas fontes para informar o número de 

comunidades quilombolas em todo o território nacional. Não se tem um levantamento definitivo 

sobre quantas são e onde estão essas comunidades, pois há controvérsia com relação à estatística 

apontada. Os levantamentos têm evidenciado que existem comunidades em quase todo o 

território nacional, entretanto os estudos ainda revelaram uma existência tímida de Quilombos no 

Ceará. 

 

4.5 Discussões entre quilombo e campesinato negro 

 

Na obra Mocambos e Quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil, 

(GOMES, 2015), o autor Flávio Gomes dos Santos traz uma discussão sobre os Mocambos e 

Quilombos, reconstruindo de forma única a história do campesinato negro no Brasil. Logo 



137 

 

buscamos uma sessão, onde se estudamos a relação entre as comunidades quilombolas e o 

campo/campesinato em territórios rurais negros. Da mesma forma Clovis Moura, ao tratar de 

Canudos, também lança o enfoque sobre campesinato negro (MOURA, 2000).  

O enfoque sobre quilombo é na origem um enfoque sem o vínculo marxista, e 

pensando as comunidades negras rurais como herança cultural e lutas pela terra. O campesinato 

negro se insere numa retórica onde a luta pela terra e organização em torno de trabalho no campo 

é que regra os enfoques. Esta dualidade é que produz como já indicamos a dualidade entre 

educação quilombola e educação do campo quilombola.  

O enfoque de campesinato negro envolve também um conjunto amplo de formas e 

denominações sobre o campesinato, como destaca Oliveira (2006). Fazendo um recenseamento 

resulta na existência de diferentes tipos de camponeses, os camponeses proprietários, os 

camponeses assentados, os camponeses rendeiros, camponeses parceiros e camponeses 

posseiros. Todos possuem a terra como instrumento de trabalho e subsistência e exploram a terra 

a partir da mão de obra familiar. Assim concluímos esta capitulo afirmando que são vários tipos 

de camponeses, e de campesinatos negros, como também são vários tipos de quilombolas, como 

também o termo comunidades tradicionais teria também vários sentidos. 

 



138 

 

Poema Quilombola 

Penso que as causas sociais 

Faz com que aprendo mais Reflito meu aprender 

Para amanhã saber fazer. 

E sonho a cada instante Com nossa luta 

Para que no futuro 

A vitória seja absoluta! 

Olha aí meu povo! 

Os quilombolas chegando de novo Mostrando toda sua cultura 

Colocando sua força de guerra Pelo direito a terra 

Na habilidade da sobrevivência guerreira 

Não esquecer: Oralidade, tradição e cultura 

Não entramos na luta por brincadeira 

A cultura negra no Brasil É maravilhosa! 

Simpatia, bondade, inteligência, alegria... 

Meu Deus quanta magia! 

A nossa luta ligada ao coração Está ligada a nossos ancestrais 

E está ligada ao nosso futuro Esta ligada a nossa emancipação 

Para a construção justa E solidária de uma sociedade 

Devemos conhecer os quilombolas Olhar e escutar....  E fazer parte da 

comunidade Correr atrás de seus objetivos Ontem, hoje, amanhã e sempre 

A cada novo dia No nascente e no poente Consciência negra Luta, escola... 

Liberdade Mudaremos a sociedade Pois somos quilombolas de verdade 

Quilombola eu sou 

E me orgulho de coração E que nesse encontro haja Várias trocas de 

informação 

Falamos das comunidades Da saúde e da educação  

Poema construído por integrantes da Oficina Educação das Relações Étnico-

raciais em áreas Remanescentes de quilombos. 15/10/2008. Docente Prof.Ms. 

Lauro Cornélio da Rocha 

 

 

 
 



139 

 

5 CEARÁ TEM DISSO SIM: QUILOMBOS NO CEARÁ GEOGRAFIA E 

HISTÓRIA 

 

                                           No Ceará tem disso sim 

 Ceará Tem Disso Sim 

Vou mostrar que o Ceará tem disso sim 

Tem pretas, pretos, negras e negros 

Tem quilombos e quilombolas,  

Quilombolas com suas histórias e sua cultura, tem sim 

Vou mostrar que o Ceará tem disso sim 

Patrimônio afro-brasileiro 

Terra de pretos  

Tem sim, o Ceará tem disso sim 

           Marlene Pereira dos Santos, (2020). 

 

 

 

 

 

 



140 

 

                     “O Ceará tem disso não” são expressões populares que reafirmam ideologias da 

inexistência da população negra no estado. A sistemática das representações sociais no estado 

aparece em músicas reforçando as idéias do Ceará tem disso não, ou o oposto no Ceará tem disso 

não.  

Luiz Gonzaga canta uma composição que diz: 

 

Vocês cá da capital 

Me desculpe esta expressão 

(Refrão) 

No Ceará não tem disso não, 

Não tem disso não, não tem disso não 

No Ceará não tem disso não,(...) 

Nem que eu fique aqui dez anos 

Eu não me acostumo não 

Tudo aqui é diferente (...) 

  

Mas também existem um CD digital no yotube que diferentemente confirma e 

demonstra tudo que o Ceará tem de história e cultura afro, e não é novo, pois o CD é intitulado: 

No Ceará tem disso sim (1993). 

Então a história do Ceará e sua relação com a população e a cultura afro é mesmo 

negada embora apresente raízes muito fortes. 

Na história dos quilombos no Ceará é indiscutível o “pioneirismo” de Ratts (1996) 

quando trata de quilombos e indígenas como povos invisíveis no Ceará. Dando prosseguimento 

em tese de doutoramento em 2001, em antropologia pela Universidade de São Paulo (RATTS, 

2001). Sendo que se caracterizou como um dos principais especialistas sobre quilombos no 

Ceará. Ratts minerador de arquivos encontra e cita dois trabalhos antigos e precursores do 

reconhecimento de quilombos no Ceará, que são: Thomaz Pompeu Sobrinho, em 1958, que fala 

sobre uma “comunidade de negros”, em Pacajus, existente a quase um século (RATTS, 2009, 

p.100); e em 1967, Renato Braga, sobre a comunidade de Bastiões como um “povoado com 50 

habitações, habitado exclusivamente por pretos, com a particularidade de serem todos 

alfabetizados”. 
Ratts também registra que em 1982 pesquisadores ligados ao Núcleo de Geografia 

Aplicada da Universidade Estadual do Ceará (NUGA-UECE) localizaram três “agrupamentos 

negros” no município de Aquiraz: Goiabeiras, Lagoa do Ramo e Vila dos Pereira. Por estes 



141 

 

elementos a existência de quilombos no Ceara se anuncia, demorando, entretanto quase duas 

décadas para se consolidar.  

Os temas de quilombos Ceará apresentam um novo enfoque somente a partir de 2009, 

devido as elaborações dos laudos antropológicos para reconhecimento e delimitação das terras de 

quilombo no Ceará (MARQUES, 2009, 2010). 

Neste período, 1990 a 2020, três cenários se formaram sobre os quilombos no Ceará, 

um primeiro, de revindicações e motivado pelos movimentos negros e movimentos quilombolas; 

o segundo vindo dos estudos acadêmicos; e um terceiro devido às políticas públicas do estado e 

o reconhecimento de terras pelo INCRA. A partir Constituição de 1988, as comunidades 

quilombolas têm reivindicado o reconhecimento de sua forma tradicional de viver em seus 

territórios. Neste processo muito da pesquisa acadêmica tem contribuído para reconhecimento e 

acesso aos direitos. Muito em função das dificuldades políticas e sociais que as comunidades 

quilombolas enfrentam na manutenção de sua identidade e defesa de seus modos de vida a 

evolução dos estudos acadêmicos tem contribuído para a educação quilombola e para os 

processos de identidade das comunidades.  Este é um fato importante que esse capítulo dessa 

tese permite acompanhar e entender no desenrolar do tempo.  Estamos no conhecimento dos 

processos históricos e sociais que levam ao reconhecimento, fortalecimento da identidade a 

afirmação política destas comunidades quilombolas no estado do Ceará.  

O capítulo tem por título o Ceará tem disso sim, em contraposição ao tema mais 

recorrente na bibliografia sobre quilombos no Ceará e população negra no estado que é o da 

invisibilidade. Invisibilidade produzida pela história local e pelos interesses em negar os direitos 

sociais devido ao reconhecimento em ser população negra e em ser comunidade de quilombo.  

 

5.1 Ceará “terra da luz”: alumiando a negra história e geografia dos quilombos 

 

                   A Região Nordeste é uma das cinco regiões do Brasil, é a região brasileira que possui 

o maior número de estados, são nove no total, entre esses está o Estado do Ceará. O Ceará é uma 

das 27 unidades federativa do Brasil, está situado no norte da região Nordeste e tendo limites o 

Oceano Atlântico a norte e nordeste. Sua área total é de 148 920,472 km², ou 9,37% da área do 

Nordeste e 1,74% da superfície do Brasil. A população do estado é de 9 075 649 habitantes, 



142 

 

conforme estimativas do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), em 2018 sendo o 

oitavo estado mais populoso do país.  

O Estado do Ceará é possuidor de grande beleza natural, mas não foi por sua beleza 

que o Ceará é conhecido por "terra da luz". A braveza de seu povo é contada mundo afora, 

mas valentia e coragem de um jangadeiro conhecido por "Dragão do Mar" se faz necessário 

aqui falar, pois ele se recusou a transportar para os navios negreiros, fundeados no Porto de 

Fortaleza, os escravos que seriam vendidos para o Sul do País. O gesto hoje contribui para 

que o Ceará comece a reconhecer seus quilombos.  

Ceará, terra da luz, praia, serra e sertão, já é conhecido por receber seus turistas de 

braços abertos, mas que precisa abraçar seu povo. Agora, munido com seu espírito de luz deve 

ver, empreendedor e transforma-se em terra de oportunidades, sobretudo para a população 

negra quilombola espalhada em seus municípios.  

                  O estado do Ceará ficou conhecido por ser a primeira província brasileira no século 

XIX a abolir a escravidão. Isso ocorreu em 25 de março de 1884, quatro anos antes da 

promulgação da Lei Áurea. Foi concedida liberdade a cerca de trinta mil escravizados. Segundo 

a própria história, consta que Francisco José do Nascimento, mais conhecido como Dragão do 

Mar, este combate o tráfico através da proibição da entrada das embarcações que contrabandeava 

os escravizados nos portos do Ceará, já em 30 de agosto de 1881, no porto do Ceará, já não se 

embarcava mais escravizados. Ele conseguiu fechar os portos de embarque de escravizados na 

cidade de Fortaleza. 

                Mas até chegar essa abolição houve muitos conflitos e desesperos por parte dessa 

população negra, que tanto lutaram para chegar a esse momento tão importante na história 

cearense e, para a cultura de um povo tão sofrido e humilhado durante séculos de escravidão 

criminosa. 

Essa foi uma forma de conter as demais províncias do Brasil, que ficará na memória 

de um gesto heroico de terem libertado tantos escravizados traficados durante anos para o 

trabalho escravo, que muitas vezes levava até a morte, pois muitos não tiveram a chance de sair 

com vida das senzalas em que viveram, pois muitas famílias foram destruídas. 

                O Ceará ficou conhecido como “Terra da Luz”, essa denominação foi dada pelo fato de 

ter sido a primeira província do Brasil a libertar seus escravizados. Segundo o Artigo 5º da 

Constituição Brasileira (1988): 



143 

 

               Mas será o estado do Ceará é mesmo um modelo de igualdade racial para um país que 

vive um preconceito social, econômico, retratando um passado que ainda hoje reflete o dia a dia 

do cidadão brasileiro? Além disso, essa realidade em que vivemos e fingimos não vê-la, tudo se 

“normaliza”. “O escravismo no Ceará foi brado, o negro era íntimo de casa, amigo da família a 

quem servia com humildade e sem constrangimento”.  

                Portanto se prega um processo de escravidão que se resume a um ponto de visão 

estreitamente econômico no âmbito da discriminação que como fato.  

                No estado do Ceará, dada a formação ideológica de negação da presença negra na 

constituição histórica local, o reconhecimento da existência de comunidades de quilombos ou de 

comunidades negras rurais é muito recente, embora, desde a origem do povoamento do estado, se 

noticie a existência de quilombos (NOBRE 1988). Hoje, eles fazem parte, sobretudo, do discurso 

social atual, já sendo reconhecidas pela Comissão Estadual dos Quilombolas Rurais do Ceará 

(CEQUIRCE), 87 comunidades remanescentes de quilombos no Ceará, e 50 comunidades 

certificadas pela Fundação Cultural Palmares. Assim dado os dados da CEQUIRCE:  

 

Em 2017, com indicação pela Comissão Estadual dos Quilombolas Rurais do Ceará - 

CEQUIRCE de 87 (oitenta e sete) comunidades, das quais foi confirmada pela CODEA 

(Coordenadoria de Desenvolvimento Agrário) sua existência e que constam no mapa das 

comunidades quilombolas do Estado do Ceará.  

                                Diário Oficial do Estado do Ceará, (2018). 

 

Todavia há quem apresenta outros números, com relação a quantidades de 

comunidades existentes, reconhecidas pela CEQUIRCE, Fundação Cultural Palmares como 

também pelo Ministério do Desenvolvimento Social (MDS).  

Para o MDS (2010) o Ceará conta com 157 comunidades quilombolas. E a Cerquice- 

Coordenação Estadual das Comunidades Quilombolas do Ceará (2016) identificou no estado 

85. No Ceará até o atual momento nenhuma comunidade quilombola conseguiu a titularidade 

de seus territórios. Algumas estão com o processo mais perto da finalização: Sítio Arruda em 

Araripe, Comunidades Encantados do Bom Jardim, Brutos e Lagoa das Pedras em Tamboril, 

Alto Alegre em Horizonte, Comunidade de Base em Pacajus, Três Irmãos em Croatá, Serra dos 

Chagas em Salitre e Minador no município de Novo Oriente.   

No dia 8 de fevereiro de 2018 houve uma decisão histórica do STF que animou as lideranças 

quilombolas, a de manter o Decreto nº 4.887, de 20/11/2003, que regulamenta ocupação de 

suas terras: a identificação, o reconhecimento, a delimitação, a demarcação e a titulação das 

terras ocupadas. Tal conquista condensa três elementos centrais na caminhada desses grupos: 

visibilidade, reconhecimento e regulação fundiária.   

Será de grande valia que os quilombolas consigam por toda a Década Internacional dos 

Afrodescendentes (2015-2024) a efetividade do lema do reconhecimento, justiça e 

desenvolvimento. Que seja promovido os direitos dos povos de ascendência africana, posto que 



144 

 

são estes os mais afetados pelo racismo, com direitos humanos negados no planeta. Zelma 

Madeira (2018). https://www.opovo.com.br/jornal/opiniao/2018/03/presenca-
quilombola-no-ceara.html 

 

                 O Ceará é um estado que construiu uma forte resistência da população em se definir 

como população negra ou descendente de negras e negros. Mesmo com o censo demográfico do 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística - IBGE indicando um alto índice de pretos e pardos 

(64%), permanecem as declarações de que no Ceará não há negros. O fato de se acreditar de 

forma ideológica que no Ceará não há negro implica que não teríamos cultura negra e nem 

comunidades de remanescentes de quilombos.  

E falando da construção histórica da negação do da população negra no Ceará, trago a 

música Negão de Chico César, está retrata bem a realidade da negação do ser negro no Ceará, eu 

sentir isto na pele.  

                                                        Negão 

                                                                 

Negam que aqui tem preto, negão 

Negam que aqui tem preconceito de cor 

Negam a negritude, essa negação 

Nega a atitude de um negro amor 

 

Mas pra todo canto aonde tem você, eu vou 

Com o canto do olho lançam setas de indagação 

Ainda não sabem, mas sabemos que opressão 

É a falta de pressa do opressor pedir perdão 

A quem não perdeu tempo e a muito tempo perdôo 

Mas nunca esqueceu, não. 

 

Negam que aqui tem preto, negão 

Negam que aqui tem preconceito de cor 

Negam a negritude, essa negação 

Nega a atitude de um negro amor (...) 

https://www.opovo.com.br/jornal/opiniao/2018/03/presenca-quilombola-no-ceara.html
https://www.opovo.com.br/jornal/opiniao/2018/03/presenca-quilombola-no-ceara.html


145 

 

 

Negam negão, negam todo dia, negam negão, negam a população preta cearense, e 

negam o preto que for... (grifo meu). 

                                Música de: Chico Cesar. 

 

      No passado, o Instituto Histórico do Ceará foi uma das organizações que trabalhou a 

ideia que no estado não haveria negros, visto que a produção escravista tinha sido fraca em 

comparação com a dos estados de Pernambuco e Bahia. A negação oficial da existência de 

negros no estado era dada pelas pesquisas vindas deste órgão e as suas afirmações não eram 

problematizadas.  

A discussão sobre a população negra no Ceará tomou força a partir de 1980, com os 

movimentos negros e, principalmente, com o Movimento dos Agentes Pastorais Negros – APN, 

particularmente, entre 1985 e 1995. RATTS (2009) lembra que foi um período de (re) 

nascimento do movimento negro: 

 

[...] na década de 80 nasce o movimento negro no estado, o que desencadeia 

um processo de afirmação da presença negra nos bairros e favelas de 

Fortaleza e em vários municípios do interior através, principalmente, da 

formação de grupos. (RATTS, 2009, P.19).  

 

A partir da década de 1990, os movimentos negros passaram a enfatizar as revisões da 

história do Ceará para combater as afirmações errôneas realizadas pelos historiadores sobre a 

formação populacional cearense enquanto branca ou indígena. Nesta revisão, foi produzido um 

número considerável de dados e indicadores acerca da existência de produção escravista e de 

concentração de trabalho escravo nas cidades e no campo. Portanto o tema de quilombo no Ceará 

cresceu o interesse juntamente como os demais temas relativos a população negra e movimento 

negro.  

 

5.2 Um levantamento dos trabalhos sobre quilombos no ceará e laudos do INCRA 

        Os trabalhos científicos com relação às comunidades remanescentes de quilombos e 

população negra no estado do Ceará, ainda é uma pesquisa não muito valorizada e ainda é lento 

desenvolvimento, mas os trabalhos acadêmicos produzidos dentro das Universidades, do estado e 



146 

 

fora dele, tem dado visibilidade às comunidades remanescentes de quilombos no Ceará (ALVES, 

2018), (FELIPE, 2018), (SÁ, 2010), (LIMA, 2015). Assim, é que se dá a apreensão desse 

processo histórico de resistência dos quilombolas, fazendo das lutas do tempo presente uma 

continuidade da história vivenciada por seus antepassados e recebem a contribuição do registro 

através das dissertações e teses.   

 Atualmente no Ceará e na historiografia sobre o período escravista, e a existência do 

negro, não tem mais espaço para a negação. O sentido de uma produção acadêmica engajada 

deverá dar sentido e percepção positiva da participação do negro na constituição sócio cultural 

desse Estado.  

        Viajando pelos quilombos e sertão/interior do estado do Ceará, percebe-se a crescente 

demanda por políticas públicas que atendam de fato as necessidades de trabalhadores rurais, 

camponeses, enfim, pessoas que usam a terra como espaço de trabalho e ressignificação de suas 

trajetórias enquanto grupos sociais. Dentro do papel de ressignificação da identidade quilombola 

e da cultura desse a presença de estudos universitários também é relevante (MORENO, 2013), 

(CHAVES, 2013),  

       Geografia e meio ambiente também tomaram os quilombos do Ceará como tema de 

pesquisa, dando enfoques sobre território, uso do solo e conflitos do campo (CHAVES, 2013), 

(LIMA, 2015), (RODRIGUES, 2016), (RATTS, 2003), (LEINEL, 2014).  

       A maior concentração de trabalhos sobre quilombos no Ceará estão marcadamente na 

área de educação (Santos, 2012), (Santos, 2017), (nascimento, 2012), (Silva/ Petit, 2014), (Silva, 

2013), (Silva, p; silva, j, 2018), (Sucupira; Brandenburg; Vasconcelos, 2017), (LIMA; SILVA, 

2019). Existindo estudo nas diversas universidades do estado do Ceará.  

      Segue a área de História com também diversas contribuições sobre o tema de quilombos 

no Ceara (CAXITÉ, 2005), (SILVA, 2017).  

    Dentre os documentos dos movimentos sociais é de destaque a Cartilha de Mapeamento 

dos territórios de quilombo editada pelo GRUNEC em 2011 (CARTLHA, 2011).  

Complementa o conjunto de estudos sobre quilombos no Ceará os laudos antropológicos do 

INCRA (MARQUES, 2009, 2010, 2013). 

      Na área de Serviço Social encontramos apenas uma dissertação de mestrado de 2015, 

cuja leitura causas diversas inquietações (COSTA, 2015). Primeiro por existirem apenas duas 



147 

 

referências sobre trabalhos sobre quilombos feitos no Ceará, também por tratar sobre a 

identidade de mulheres quilombolas e ignorar por completo a variedades de trabalhos sobre 

identidade e gênero feitas nos diversos programas de mestrado e doutoramento do estado do 

Ceará. 

 

5.3 Quilombos, Assentamentos e quilombismo no Ceará 

 O Cântico da Terra 

 

Eu sou a terra, eu sou a vida. 

Do meu barro primeiro veio o homem. 

De mim veio a mulher e veio o amor. 

Veio a árvore, veio a fonte. 

Vem o fruto e vem a flor. 

 

Eu sou a fonte original de toda vida. 

Sou o chão que se prende à tua casa. 

Sou a telha da coberta de teu lar. 

A mina constante de teu poço. 

Sou a espiga generosa de teu gado 

e certeza tranqüila ao teu esforço. 

Sou a razão de tua vida. 

De mim vieste pela mão do Criador, 

e a mim tu voltarás no fim da lida. 

Só em mim acharás descanso e Paz. 

 

Eu sou a grande Mãe Universal. 

Tua filha, tua noiva e desposada. 

A mulher e o ventre que fecundas. 

Sou a gleba, a gestação, eu sou o amor. 

 

A ti, ó lavrador, tudo quanto é meu. 

Teu arado, tua foice, teu machado. 

O berço pequenino de teu filho. 

O algodão de tua veste 

e o pão de tua casa. 

 

E um dia bem distante 

a mim tu voltarás. 

E no canteiro materno de meu seio 

tranqüilo dormirás. 

 

Plantemos a roça. 

Lavremos a gleba. 

Cuidemos do ninho, 

do gado e da tulha. 

Fartura teremos 

e donos de sítio 

felizes serem 

 

            Cora Coralina. 

 



148 

 

            Assentamento diz respeito à instalação de novas propriedades agrícolas, como resultado 

de políticas públicas, objetivando uma redistribuição de terras menos concentradora, cujos 

envolvidos são os trabalhadores rurais sem-terra e aqueles com pouca terra. O termo 

assentamento, introduzido pelos órgãos oficiais, dá idéia de alocação, de fixação dos 

trabalhadores na agricultura, daí o surgimento de uma nova categoria no espaço rural, o 

assentado. Esta terminologia tenta ocultar uma ação anterior dos trabalhadores que lutaram como 

condenado pelo direito à terra. Esses bóias-frias, posseiros, meeiros, arrendatários ou pequenos 

proprietários que perderam suas terras, posições ocupadas antes do assentamento, jamais foram 

lembrados pelos tecnocratas como ocupantes, pois, assim fazendo, os estariam considerando 

sujeitos do processo e não beneficiários como são cognominados. 

         No decorrer dos anos, os assentamentos aparecem e resistem como a consagração da 

luta (conquista de um objetivo – a terra), que logo se desdobram em novas perspectivas de 

produção, renda, moradia e condições dignas de vida e de trabalho. Pode-se especular o 

assentamento enquanto como ponto de chegada, ou seja, o acesso à terra permitindo a integração 

social. Em muitos aspectos os estudos dos assentamentos rurais se entrelaçam com os dos 

quilombos e das comunidades negras rurais (PERREIRA, 2018).    

        Do ponto de vista de ajuste ao ambiente do seu entorno, a organização da 

sociabilidade do assentamento apresenta característica semelhante ao do bairro rural, descrito por 

Maria Isaura Pereira de Queiroz (1963), referente aos caipiras paulistas. O assentamento está 

conformando ao meio rural como um novo processo de convívio, onde se trata a recriação de 

condições básicas e de ajuste social para a sobrevivência e a estabilidade produção familiar. 

Podemos considerar o assentamento como uma comunidade em formação, onde se tinha o vazio 

com o latifúndio, passa-se ter vida, isto é, o convívio social e produtivo. 

 

       Quilombos são comunidades negras rurais que permaneceram nas suas terras, lutam 

pela posse da terra e contém uma tradição histórica baseada na permanência na localidade. 

Existindo na ideia de comunidade negra quanto a maioria histórica da população, sendo que hoje 

comporta brancos vindo por casamentos ou laços de amizade.  

       Os assentamentos comportam populações negras e não negras, mesmo pessoas saídas 

de lugares que poderiam ser nomeados como quilombos e não foram. No assentamento existe a 

mudança de lugar, a re-territorialização, e a reconstrução da identidade em nova localidade, sem, 

contudo deixar de lado a história e a memória histórica, ou seja, nos assentamentos o modo de 



149 

 

vida camponês é reconstruído pela fusão do passado e do presente, uma nova forma de pensar a 

identidade com outro nome (COSME, 2015). Sendo que o Diário do Nordeste anunciou um 

primeiro assentamento de negros no Ceará em 2010 (CLAUDINO, 2010).  

 

          Portanto os quilombos são marcados pela presença historicamente incontestável de 

populações negras, sendo que os assentamentos, estes marcam da existência ou reexistência de 

população negra não é demarcada, embora ocorra e ocorre em grande quantidade. Um exemplo 

onde os assuntos se entrelaçam é a dissertação de mestrado de Fred Ferreira, da Universidade do 

Recôncavo na Bahia, com o título: Sou sem terra sou negão: raça, racismo e política racial no 

movimento dos trabalhadores rurais sem terra. (FERREIRA, 2015). Os assentamentos do ponto 

de vista conceitual poderiam ser pensando na perspectiva de Clovis Moura e de Flavio Gomes 

como parte dos novos quilombos, como o campesinato negro quilombola de novas terras, ou de 

nova localidade de habitação produzido na forma da reforma agrária e da política de 

assentamentos rurais.  

 

       As identidades são dinâmicas e as formas de produção da história também o são como 

as dinâmicas das populações negras, portanto o conceito de quilombo urbano estas sendo um 

novo enfoque sobre a questão quilombola no Ceará. Marca um novo rearranjo populacional de 

continuidade das lutas da população nas transferências entre as áreas rurais, com alguma 

urbanização, que denominamos em estudo anterior como bairro rural e as comunidades urbanas 

das periferias urbanas.  

 

5.4 Os bairros negros em Fortaleza um elo entre os quilombos e quilombismo urbano 

       Nos estados brasileiros aconteceram dois processos de alocação urbana das populações 

negras. Num processo as populações foram transferidas das áreas de praia e dos centros urbanos 

paras as áreas distantes e sem infraestrutura urbana. Os processos de eugenia e higienização 

urbana da República também produziram estes deslocamentos de populações negras, cujos ciclos 

mais famosos na história urbana brasileira formam os do Porto Alegre (COSTA, 2009) e Rio de 

Janeiro, mas outros registros em Salvador (AURELIANO, 2010).  Estas imposições de 

deslocamentos de população negra ocorreram também no Ceará e seus efeitos são conhecidos na 

região metropolitana de Fortaleza. O segundo processo foi de populações negras que habitam 

lugares distantes do centro e ai permaneceram, sendo incorporados pela cidade em alguns casos e 

em expulso para áreas mais distantes. Seja por um processo ou por outro existem bairro negros 



150 

 

urbanos formando o que podemos denominar como quilombismo urbano (RIBEIRO, 1995).  

Tratar do quilombismo urbano é uma tendência que vai se estabelecendo e ampliando as 

perspectivas dos estudos de quilombos no Ceará (MATIAS; SILVA; RIBEIRO, 2019). 

        Os territórios negros diferenciam-se não apenas pela simples presença de pessoas 

negras, mas pelos processos de identificação territorial pela qual essas pessoas se apreendem 

destes espaços, caracterizando-se pela resistência à colonialidade, seja essa resistência engajada 

ou não. Sendo assim, é possível falar de territórios negros mesmo quando falamos de espaços 

onde a população é majoritariamente negra, como no Brasil, pois não se trata de um processo de 

formar guetos em espaços brancos, mas do reconhecimento da multiplicidade do espaço e seu 

potencial político e social. Dessa forma, buscamos nos territórios negros, marcadores que os 

identifiquem os como tais. Estes marcadores podem ser históricos, religiosos, socioeconómicos, 

políticos e culturais. 

 

5.5 Concluindo sobre os quilombos no Ceará  

  Na pesquisa e nos percursos pelos quilombos do Ceará ouvir alguns relatos dos mais 

velhos e confirmados por alguns mais jovens sobre a compra de terras quilombolas, então não se 

pode dizer que quilombo é só lugar para onde a população negra fugia, nem todo quilombo se 

originou dessa forma, houve outras formações. E entre os grupos formantes encontra-se negros 

escravizados, negros libertos, indígenas, brancos, os excluídos socialmente, mas que constituía 

um grupo que lutavam pela sobrevivência, por liberdade e por igualdade, em fim pela vida. Os 

mesmos relatos são presentes nas dissertações e teses sobre quilombos no Ceará.  

        Os quilombos no Ceará se formaram de populações que trabalharam na produção do 

gado, da pesca artesanal e dos produtos locais que eram para da exportação em grande escala 

como foi o açúcar em Pernambuco e Bahia ou o café no Rio de Janeiro e em São Paulo.  No 

entanto existiu um intenso escravismo local ainda dimensionado de maneira precária pela 

história local. Devido ao dimensionamento ainda precário pela história é que surgiu a ideologia 

da inexistência de negros no estado. As cidades do Ceará, como Sobral, Fortaleza, Icó e Barbalha 

tiveram grande comunidade negra no período escravista e cuja marca principal foi a existência de 

Igreja de Irmandades de Pretos (CAXILÉ, 2015), (LINHARES, 2011), (MARQUES, 2009), 

(SOUZA, 2006), (PEREIRA, 2015), (FERNANDES, 2016).  



151 

 

        Além dos fatores das populações do próprio estado somam-se os migrantes, tanto da 

Bahia, como de Pernambuco, alagoas, Piauí e Maranhão. No conjunto histórico apresenta uma 

complexidade à apresentação das populações negras no estado do Ceara. Na geografia da 

populacional negra do Ceará a população rural, como vimos neste capitulo, apresenta dois 

tratamentos como quilombos ou como populações negras dentro de assentamentos da reforma 

agrária. Tomando a referência dos movimentos negros, devido as formas de lutas sociais, 

aparece uma extensão da ideia de quilombo para as populações negras urbanas em lutas sociais 

aqui tratado como quilombismo urbano.   

          Algumas conclusões são importantes na revisão bibliográfica e no conjunto de 

depoimentos e observações realizadas sobre quilombos no Ceará. A primeira é relativa a 

pesquisas que hoje se concentram nas áreas de geografia e meio ambiente. Sendo depois 

seguidas pelas pesquisas em educação e história. Sendo nascentes as pesquisas sobre quilombos 

no Ceará em demais áreas das ciências humanas. O interesse sobre o tema das comunidades de 

quilombo cresceu desde início do século XXI.  

         Embora viajando pelos quilombos é notório o clima de medo quanto à discussão dos 

processos de posse da terra, pouca ou raríssima documentação existe a respeito. Trata-se 

aparentemente de um tema tabu, o registro das violências sobre as comunidades de quilombos e 

as pressões para o não reconhecimento do direito à terra e a demarcação das mesmas. Somente 

no ano de 2019 é que existem documentos do governo do estado do Ceará confirmado a 

existência de um número de comunidades de quilombos e levando a cabo a efetivação de 

políticas públicas. Cabe destaque o início em 2015 do processo de entrega de titulações e posse 

de terra as comunidades do Araripe – CE, na região do Cariri (RODRIGUES, 2015).  

         Quanto às políticas públicas para as comunidades estas parecem irem aumentado 

lentamente devido à atuação de reivindicação dos movimentos negros e dos movimentos 

específicos de quilombolas. Um dos grandes ganhos foi a política de cotas para quilombolas da 

UNILAB (CASTRO, 2019).  

           Nas realizações sobre política pública sobre quilombo no estado tem destaque a 

construção de dois centros de cultura negra nas comunidades de quilombo de Novo Oriente, 

como também da realização de um grande processo de formação de professores quilombolas 

realizado através de um programa de especialização da Universidade Federal do Ceará, 

coordenado pela Professora Sandra Petit (SILVA; PETIT, 2014).  



152 

 

Um tema relativamente novo sobre quilombo no Ceará e que começa a surgir 

importantes contribuições é relativo à segurança alimentar e os regimes nutricionais de 

quilombos no Ceará (SÁ, 2010), (LIMA; VIEIRA, 2018).  

       Um tema pouco explorado, no entanto, preocupante é sobre as mudanças econômicas 

e com relação a produção agrícola das comunidades de quilombos. Elas eram grandes produtores 

e consumidores de farinha de macaxeira, sendo que as casas de farinha estão desaparecendo e os 

hábitos alimentares estão em mudança, mas para produtos industrializados como as massas de 

macarrão e outras massas industrializadas, sem nenhuma política das instituições, movimentos 

sociais ou estado, no sentido de reativação dessas economias (BEZERRA, 2014), (SANTOS, 

2012), (SÁ, 2010).   

      Finalizando este enfoque sobre a produção relativa a quilombos no Ceará como o 

registro do Livro “Afroceará Quilombola”, que reuni um conjunto de estudo e serve como um 

panorama do estado da temática no estado do Ceará (SILVA; SANTOS; CUNHA JUNIOR; BIE; 

SILVA, 2018). E também o livro Escola da terra: conhecimentos formativos para a práxis 

docente do/no campo (2016). O livro é uma coletânea de artigos que resultaram de curso de 

aperfeiçoamento realizado entre agosto de 2014 e março de 2016, sobe a organização da Profª 

Clarice Zientarski, da FACED, neste livro tenho capítulo com os conceitos de quilombo, o 

capítulo foi usado num dos módulos na formação de professores, que envolveu a cerca de 700 

professores das classes multisseriadas de educação no campo, de 19 municípios do Ceará.  

       Dessa forma, um dos grandes desafios para as comunidades remanescentes 

quilombolas no Ceará, são as desconstruções das visões estereotipadas, e a criação de políticas 

públicas e espacialidades democráticas que lhes garantam a efetivação dos direitos sociais 

básicos, a manutenção e reprodução dos seus modos de vida enquanto comunidades 

remanescentes de quilombos. 

 



153 

 

6 O AYA: RESISTÊNCIA E PERSEVERANÇA NAS TERRAS QUILOMBOLAS 

 

              

 

     Aya é um símbolo africano pertencente ao Adinkra, esse símbolo Aya 

faz parte da cultura da atual região de Gana. 

   A simbologia está relacionada à resistência e superação, perseverança, a 

imagem, ou seja sua forma lembra uma samambaia, uma planta muito antiga 

que cresce nos locais mais adversos, tais como os vãos de uma parede de 

pedra, e por isso Aya é usada como símbolo de força e perseverança, e por 

esta razão é utilizada aqui para representar as resistências das   comunidades 

remanescentes de quilombos aqui estudadas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 

 

            Faz-se necessário saber em que terras eu estou pisando, assim é que apresentamos 

localização histórica e geográfica das três comunidades quilombolas pesquisadas. O Quilombo 

da Base, Quilombo da Serra do Evaristo e Quilombo de Nazaré. As comunidades foram 

escolhidas pelas diferenças históricas constatadas em visitas anteriores. O número de três para 

termos um universo amplo de estudo e de trabalhos possíveis de serem realizados no tempo do 

doutoramento.   

            O estado Ceará possui um grande número de comunidades remanescentes de 

quilombos. Segundo dados da Comissão Estadual dos Quilombolas Rurais do Ceará 

(CEQUIRCE) e da Comissão Nacional de Quilombos (CONAQ), o Estado dispõe de 87 

quilombos.  

            Neste estudo o interesse nos aspetos inter-regionais que têm relação com a geografia 

física e econômica das localidades e, principalmente, com o patrimônio cultural e patrimônio 

imaterial e material, para procurar trazer esses elementos da cultura local para a escola, estudei 

três comunidades quilombolas, são elas: comunidade quilombola da Base, quilombo da Serra do 

Evaristo e quilombo de Nazaré, essas localizadas em três regiões geográficas do estado Ceará. 

Sendo que o quilombo da Base, o acesso por estrada razoavelmente fácil a partir da cidade de 

Fortaleza, porém as outras duas comunidades o acesso é muito difícil. Quanto a escolha também 

a aceitação e receptividade dos líderes e quilombolas dos quilombos influiu. Porém quero frisar 

que em todas as comunidades por onde passei mesmo as que não fazem parte diretamente da 

pesquisa, eu fui bem recebida.   

        Embora eu conheça uma boa parte das comunidades das regiões próximas à Fortaleza, 

não tenho como estudar todas na tese, então corajosamente eu escolhi tratar três comunidades 

localizadas em três regiões geográficas do estado do Ceará, mas relativamente estas 

comunidades ficam geograficamente distantes umas da outra. Confesso, é preciso coragem, 

pernas, força e determinação para pesquisar as três comunidades, pois não é só ir lá, é conviver, é 

enfrentar obstáculos de deslocamentos e coleta de informações em fontes variadas, é realmente 

obter conhecimento. 

           As variações de regiões têm fortes implicações nas culturas, sendo importante a 

comparação entre as regiões para compreensão do contexto geral do estado do Ceará. Embora do 

ponto de vista da geografia as regiões são de litoral, sertão e serra, com as variações de 

quilombos urbanos, semi-urbanos e rurais, estes influíram nas escolhas pela diferenciação das 

paisagens geográficas. Por conhecer várias comunidades procurarei fazer intervenção em três 

localidades diferentes, mas atento que, diante as comunidades escolhidas foram ponderados 

acesso e a disponibilidade de poder conduzir a pesquisa. Do contato com a população local e da 



155 

 

aceitação destas em serem pesquisadas, também as contribuições serem dadas tanto para as 

comunidades quilombolas como para a sociedade cearense.  

        Para escolher as comunidades, nas quais realizei a pesquisa, eu segui alguns quesitos 

como região geográfica, elementos históricos e culturais, objetivos científicos acadêmicos, 

também a relação de socialização e afinidade. Escolhi quilombo da Serra do Evaristo por sua 

história. A Base e Nazaré por todos os motivos citados, e mais por essas terem me levado a 

dimensões inter-relacionais com minha terra natal. Na Base as casas de farinha parecem com as 

casas de farinha que eu visitei na minha infância no Maranhão. Nazaré as palmeiras de coco 

babaçu que se parecem com as do Maranhão criando uma semelhança de paisagens. Também 

trata-se de um quilombo que permanece com grandes tradições construtivas das casas e dos 

fogões a lenha das cozinhas.   

        Assim escolhi as comunidades quilombolas estudadas com o propósito de contribuir 

com a análise e interpretação das questões que envolvem a educação quilombola do campo, 

patrimônio cultural das terras remanescentes de quilombos, e pela relação presente na 

constituição desses territórios tradicionais, relativamente às questões do marco temporal, da 

tradicionalidade, dos direitos culturais e da autodeclaração como direitos fundamentais, trazemos 

aqui uma produção acadêmica sobre os assuntos, em perspectiva multidisciplinar, e pesquisamos 

três comunidades quilombolas, as quais estão situadas no estado do Ceará. 

        O trabalho traz as três comunidades quilombolas cearense dentre muitas, foi o 

caminho escolhido para exame das diferentes vivências históricas e culturais, que estas venham a 

corroborar para a aplicação e desenvolvimento da educação quilombola. 

           Então vamos adentrar nas comunidades de quilombos, são elas: Comunidade 

quilombola de Nazaré - Arapari - Itapipoca, comunidade quilombola da Base-Pacajus e 

comunidade quilombola Serra do Evaristo - Maciço de Baturité. 

 

6.1 Municípios de Itapipoca “a terra dos três climas” 

          Fui convidada a ir ao município de Itapipoca, nas idas e vindas, busquei conhecer a 

terra dos “três climas”, conhecida assim, por ter territórios de serra, sertão e mar. E através das 

idas a Itapipoca, estas me levou adentrar a porteira da Comunidade do quilombo de Nazaré. 

 



156 

 

Figura 41 – Praças dos três climas. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2016). 

O Município de Itapipoca tem uma população da ordem de 130 mil habitantes, está 

localizado, na região administrativa norte do estado e possui o Distrito de Arapari, neste há as 

terras de pretos, o Quilombo de Nazaré. 

        Itapipoca faz parte do Setor Litoral Oeste do estado do Ceará, juntamente com os 

municípios de Paracuru, Paraipaba, São Gonçalo do Amarante e Trairi. Localiza-se na 

mesorregião geográfica Norte Cearense. O Município possui uma área absoluta de 1.614,68 

km2, que corresponde a uma área de 0,8% do Território Cearense. A Sede municipal situa-se na 

latitude 3º21’42” sul e longitude 39º49'54" oeste, distante cerca de 130 km da capital, Fortaleza 

(IPECE, 2012).  

 

Figura 42 - Mapa de Itapipoca e distrito de Arapari onde se situa o quilombo. 

 

                  

Fonte: Google. 



157 

 

        O Município de Itapipoca limita-se ao norte com o oceano Atlântico, ao sul com 

Itapajé, ao leste com Trairi, Tururu e Uruburetama e ao oeste com Miraíma e Amontada. A 

malha rodoviária que atende o Litoral Oeste conta com rodovias federais (BRs) e estaduais 

(CEs). Em relação ao Município de Itapipoca, o acesso pode ser feito pela CE-354, CE-085 ou 

pela BR-402 e BR 222. O acesso ferroviário em Itapipoca está sendo utilizado apenas para o 

transporte de cargas (SEMACE, 2005). 

 

        É um município grande, bem desenvolvido, com um forte comércio, onde tem as 

várias lojas, tem mercado tradicional, tipo feira livre, no centro da cidade, neste ainda feito o 

comercia no modo antigo, as bancas. E também ao lado do mercado para os paus-de-arara que 

circulam no interior. O município tem igrejas, escolas e uma forte estrutura urbana.  

 

Figura 43 – Igreja em Itapipoca. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

 

 Esse município, assim, como outros do estado do Ceará, tem em suas origens 

históricas a presença de africanos livres e cativos, cuja mão de obra foi empregada na lavoura da 

cana, do café e da banana. A localidade do quilombo de Nazaré situa-se na região serrana do 

Município de Itapipoca, na divisa entre os municípios de Itapipoca e Uruburetama.  

       

6.1.1 Comunidade Remanescente Quilombola de Nazaré – Arapari 

 

      Nazaré, uma das localidades de estudo desta pesquisa, localiza-se no Distrito de 

Arapari, Município de Itapipoca, distante cerca de 130 km quilômetros de Fortaleza, a capital do 

estado do Ceará. 



158 

 

     Como eu cheguei a Nazaré, primeiro conheci a Aurila Maria de Sousa Sales, e depois 

o Professor Régis, ele não é do quilombo, mas é professor em Itapipoca. A Aurila é quilombola, 

professora e faz parte da liderança quilombola. O Régis é professor de história no município de 

Itapipoca.   

Aurila e ele, ambos muito interessados nas questões raciais e quilombolas, então em 

andanças nos quilombos, eu os reencontrei em Itapipoca, em 2013, quando eu fui técnica 

formadora no plano de Igualdade Racial do Estado do Ceará.  Então eu a desafiei enquanto 

mulher e liderança quilombolas a trazer seu povo ao mundo, dar visibilidade. E ali conheci 

também o professor Regis, ele muito interessado na temática afro, o convidei para participar nas 

nossas atividades, o Artefatos da Cultura Negra e o Memórias de Baobá, que são dois grandes 

eventos organizados pelo nosso eixo de pesquisa.  

Como resultado da convivência com estas pessoas, então fui convidada a realizar 

formação, palestras e oficinas no quilombo de Nazaré e no município de Itapipoca. 

     Assim fui abrindo caminho para a pesquisa nesta comunidade, construindo pontes e 

conhecendo a terra, também arando e semeando sementes de resistência, de igualdade, de 

ancestralidade para o viver quilombola.  

       Em 2015 fui convidada para ministrar uma palestra na comunidade quilombola de 

Nazaré, está me chamou muito a atenção pela quantidade de palmeiras de coco babaçu, pois logo 

me lembrei de minha terra natal, Maranhão. Então sentir desejo de retornar e conhecer mais a 

comunidade, e logo veio o final do ano e, com este o tempo de fazer o meu projeto de 

doutoramento. Pensei em continuar a pesquisa no quilombo de Alto Alegre, mas Nazaré não me 

saia da cabeça. Foi aí que num rompante de coragem escolhi pesquisar três comunidades de 

regiões diferentes, a começar por Nazaré. Foi se fortalecendo um relacionamento de confiança e 

conhecimento com o quilombo de Nazaré e seus quilombolas. 

       Em 2016 passei na seleção de doutorado do programa de educação da UFC, em 

agosto do mesmo ano iniciei os estudos e, em novembro fui convidada a participar de um evento 

chamado Festival Balaio Negro – Quilombos de Resistência contra golpes reacionários, este 

realizado no município de Itapipoca, onde se localiza o quilombo de Nazaré. Fui para Itapipoca e 

também para a comunidade de Nazaré, passei uma semana no município, onde realizei formação 

e palestras para os professores e quilombolas. A partir dessas explicações sobre as aproximação 

com as comunidade passamos as localizações e histórias.  



159 

 

      A comunidade quilombola de Nazaré, localizada no distrito de Arapari, este fica 

situado no município de Itapipoca. O mapa da figura número 6.4, mostra a região e o mapa da 

figura 6.5, amplia a localização. 

 

Figura 44 – Mapa via satélite do distrito de Arapari no município e Itapipoca. Mapa de Arapari – 

Nazaré.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: (Google Earth).  



160 

 

Figura 45 – Mapa de localização da comunidade quilombola. 

 

Fonte: Chaves. L. O. (2013). 



161 

 

Figura 46 – A igreja em Arapari, no caminho do Quilombo.  

 

Fonte: Marlene P. dos Santos (2019).  

         O clima da localidade é relacionado com o relevo de serra que apresenta entre 640 a 

750 metros de altitude, encontrando-se a 13 km da Sede municipal (Itapipoca). Esta região, onde 

hoje, se encontra a Comunidade Quilombola de Nazaré, foi ocupada por colonizadores e por 

quilombolas, estes apresentados nas notícias de jornais como fugitivos desde o final do século 

XVIII.  

        A geografia da localidade, com altitudes elevadas, relevo acidentado e vegetação 

densa e de acesso difícil foi circunstancial para a manutenção das atuais condições de vida dos 

moradores locais.  

        No presente, a acessibilidade ainda é laboriosa, pois não são todos os veículos que 

conseguem realizar o percurso; alguns deles foram adaptados para realizar o transporte de 

pessoas.  

          A comunidade quilombola é formada por aproximadamente 51 famílias e reúne cerca 

de 280 pessoas, entre crianças, jovens e adultos. A comunidade começou ainda no período da 

colonização do Brasil. Segundo narra os mais velhos da localidade, acredita-se que o nome da 

comunidade, Nazaré, tenha influência da religiosidade cristã. 

        A comunidade quilombola de Nazaré foi certificada pela Fundação Cultural Palmares 

como Comunidade Remanescente de Quilombo em 26 de novembro de 2007. 

        As 51 famílias que formam a comunidade vivem em sua maioria da agricultura de 

subsistência, criação de pequenos animais, extrativismo vegetal e prestação de serviços. Residem 

na localidade há quatro gerações e constituem sua organização social com fundamento nas 



162 

 

relações de parentesco, manifestações religiosas e criação das associações de moradores e 

quilombolas, garantindo assim a permanência no território tradicionalmente ocupado.  

       Situados em uma região geográfica de acesso difícil, os quilombolas de Nazaré não 

sofreram apenas com os conflitos pela titulação das terras, mas também com a negligência do 

poder público local e estadual. Pois ainda é muito difícil o acesso ao quilombo.  Para subir a 

serra tem que ser de “pau-de-arara” (um caminhão aberto e com uns bancos de madeira) ou 

motocicletas, o meio de transporte mais usado é o pau-de-arara. O pau-de-arara sai do quilombo, 

todos os dias por voltas das 6:0h da manhã, desde a serra com destino ao centro do município. E 

o seu retorno ao quilombo é ás 11h30min.  

O deslocamento do quilombo de Nazaré para Itapipoca é realizado assim, veja a 

fotografia 47, um pau-de-arara cheio de gente pronto para sair do quilombo de Nazaré, neste dia 

saindo a, pois atividade realizada com professores no quilombo, o caminhãozinho estava pronto 

para descer a serra e levar os professores para o centro do município. Eis a imagem do  pau-de-

arara, nome dado aos caminhões que transportam pessoas.  

Figurara 47 - Pau-de-arara cheio de gente (professores). 

 

Fonte: acervo do quilombo. 

As figuras 48 e 49, mostra o meio de transporte usado para ir ao quilombo, esses são 

caminhão pau-de-arara. 

 

 



163 

 

Figuras 48 e 49 - Paus-de-arara que vão para o Quilombo. 

   

Foto: Marlene Santos (2019).   

      As viagens ao quilombo são jornada perigosa pelos meios de transportes, por uma 

estrada estreita com muitos precipícios. São caminhos por onde trilharam os ancestrais, sendo 

que em tempos passados, eles andavam a pé, e alguns tinham animas de carga, como jumentos, 

mulas. Hoje para ir ao município os quilombolas ainda sofre com estradas ruim, falta de 

transporte, porém o caminho tem suas belezas naturais. E afigura 51 demonstram como é o 

caminho, parte é barro, outra são paralelepípedos, mas em condições ruins. 

Figuras 50 e 51 - Caminho para o quilombo. 

   

Fonte: Marlene Pereira Santos (2019).  

        Fiz esse trajeto várias vezes. Já fui de pau-de-arara, de carona em carro particular, no 

entanto, a mais perigosa aventura foi na garupa de uma motocicleta e eu estava sem capacete. 

Sem falar que ao chegar ao topo da serra onde se localiza o quilombo, o transporte vai até às 



164 

 

primeiras casas, o restante trajeto para chegar à maioria das casas é de 2 a 3 Km a pé. Uma 

caminhada tranquila durante o dia sendo que à noite se enfrenta algumas dificuldades. Por 

veredas escuros, estreitas, cheias de pedras, barros, mato e árvores. Um trajeto sem iluminação 

elétrica, contando com lanternas, quem as tem, e com a lua, isso é, quando ela aparece, ou seja, 

quando é noite de lua, então se conta com a luz da lua também. 

      O quilombo de Nazaré tem logo na entrada um campo de areia, uma área muito bonita, 

com árvores, plantação de cana-de-açúcar e bananeiras, uma casa de farinha e um engenho. Estes 

funcionam uma vez ao ano. Andando mais um pouco avistamos, em um alto, uma casinha, onde 

funciona às vezes como igreja, no decorrer da semana como escola do ensino infantil, e também 

de salão de reunião e atividades culturais. 

Figuras 52 - Campo de Futebol e Cento ou entrada do quilombo, mostra uma linda 

paisagem com plantação de bananas, também árvores dois jumentos amarados à árvore, esses são 

usados por alguns moradores como transporte de carga. E abaixo as figuras 54 e 55, apresenta 

uma casa de farinha, e que também e um engenha.  

Figuras 52 e 53 - Campo de Futebol e Centro ou entrada do quilombo. 

   

Fonte: Marlene Pereira dos Santos.  

 

 

 

 



165 

 

Figura 54 - Casa de farinha e engenho; Figura 55 - Casa de farinha. 
“ 

                                        

 Fonte: SANTOS, M.P. dos. (2017). 

Figura 56 e 57 - Salão comunitário (escola e igreja). 

   

Fonte: SANTOS, M.P. dos. (2019, e acervo da comunidade. 

É um verdadeiro encanto andar pelo quilombo de Nazaré, porém para que habitas na 

comunidade mesmo já estando acostumados, enfrenta dificuldades no dia a dia, de locomoção 

dentro quilombo e deslocamento para o município. Outras dificuldades como: a falta de água 

encanada nas residências falta de terra para produção e para construção de moradia, desemprego, 

pois falta emprego, faltam de escolas, estrada boa e transporte. E principalmente implantação do 

programa saúde da população negra. Mas sigamos quilombo adentro. 

 Pois saindo do campo a entrada da comunidade, segue-se por veredas, ou seja, por 

caminhos estreitos por dentro do mato para adentra na comunidade, só assim pode chegar 

onde mora a maior parte das famílias do quilombo. Então começa a aparecer as casas, as 

figuras 58 e 59, representam um pouco dessa realidade.  



166 

 

Figuras 58 e 59 - Caminhos dentro da comunidade. 

                                                                       

Fonte: SANTOS, M.P. dos. (2017). 

       Saindo das primeiras casas, mas seguindo no caminho, desbravamos ou visualizamos, 

e adentra-se ao quilombo de Nazaré. Assim veja as figuras 60 e 61, mostram os caminhos e 

paisagens do quilombo. 

Figuras 60 e 61 - Caminhos do quilombo. 

        

Fonte: SANTOS, M.P. dos. (2017). 

Então esses lugares, caminho, paisagens, é o modo de viver, tudo isso é o quilombo de 

Nazaré.  

 



167 

 

6.1.2 Tecendo o patrimônio cultural  

         

         No segundo capitulo tratamos das definições e conceitos, e dados estes conceituamos 

patrimônio imaterial e material, porem aqui tratamos de patrimônio cultural imaterial e material, 

para falar daqueles patrimônios que ainda não foram registrados ou reconhecidos pelo IPHAN, 

mas trata de saberes, fazeres de comunidades tradicionais, como os quilombos, e que muitos de 

seus fazeres cotidianos, suas celebrações e as próprias pessoas são patrimônios culturais. 

          Então quilombozando, percorrendo a comunidades, observando, conversando com um 

aqui, outro ali, assim percebi que o quilombo de Nazaré ainda mantém a tradição, ou seja, seus 

hábitos antigos junto aos novos, no seu modo de viver, mesmo hoje, pois pode se dizer que o 

moderno e o tradicional estão juntos. Exemplo, algumas casas ainda são de taipa, casa com fogão 

a gás, mas também prevalece o fogão a lenha, e até pessoas que ainda fazem trempe (uma 

espécie de fogareiro no chão no chão) para cozinhar. 

      A maioria das casas, onde habitam os quilombolas, ainda são de taipa, outras partes de 

taipa e parte sem ser de taipa, e também algumas que já são construções novas, feitas nos modos 

hoje, tijolos, cimento telhas. As fotografias das figuras 62, e 63 apresentam aspectos da cultura 

do quilombo. 

Figuras 62 e 63 – Tipos de casas (habitação).   

     

Fonte: SANTOS, M.P. dos. (2017). 

   

 



168 

 

Figura 64 - casinha de taipa. 

 

Fonte: SANTOS, M.P. dos. (2017).   

 

Figura 65 – Trempe (fogareiro no chão). Figura 66 - Fogão a lenha; Fogão a gás. 

    

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

 

6.1.3 Pesquisas acadêmicas realizadas sobre a comunidade  

 

        Algumas comunidades quilombolas são alvos de estudiosos, de pesquisadores, assim 

tornando-se campos de pesquisa, e o quilombo de Nazaré não ficou de fora, busquei saber que 

trabalhos acadêmicos foram realizados sobre a comunidade, então o que já se pesquisou sobre 

Nazaré, foi: 



169 

 

✓ Título: Terra quilombola de Nazaré: organização social e espacial, município de Itapipoca – 

Ceará. Trabalho realizado pela Leilane Oliveira Chaves, no ano de 2013.  

 

6.2 Além Do Horizonte – Pacajus 

 

   O município de Pacajus é vizinho do município de Horizonte. Como já mencionado, 

desde 2007 conheci o quilombo de Alto Alegre, situado em horizonte. Nas andanças por lá ouvi 

muito falar do quilombo da Base. E quando conversava com os mais velhos, eles diziam: Aqui 

era um quilombo só, tudo era família. 

        Depois foi dividido, então parte da família ficou do lado de lá e parte ficou do lado de 

cá, mas somos quase todos da mesma família. Isto é com a emancipação de Horizonte que era 

Pacajus, também dividiu o quilombo, a parte que fico localizada no município de Horizonte é a 

comunidade quilombola de Alto Alegre e a parte que continua localizada no município de 

Pacajus é a comunidade quilombola da Base. 

      Durante a pesquisa de mestrado fui algumas vezes ao quilombo da Base, onde 

constatei que as negras raízes da Base e Alto Alegre são a mesma, existem relação com 

sanguínea e histórica. O município de Pacajus, onde está localiza a comunidade remanescente de 

quilombo da Base, este fica justamente ao lado da comunidade de Alto Alegre. São bem 

próximas em vários sentidos, geográfico, relações familiares e vivências. 

      Então, é comum alguns moradores de Horizonte brincarem com moradores de 

Pacajus, uma dessas brincadeiras eu ouvi de um colega, durante meu curso de especialização em 

Cultura Folclórica Aplicada – IFCE. Usando a música Além do Horizonte, do Roberto Carlos E 

Erasmo Carlos, quando vai falar de Pacajus, se faz uma brincadeira em cima da música e fica 

mais ou menos assim:  

    “Além do horizonte nada existe. Além do horizonte só tem mato no lugar” Porém para falar 

de Pacajus, eu canto:  

 

             Além do Horizonte fica Pacajus 

Além do Horizonte existe um lugar 

 Bonito e tranquilo para gente amar 

Além do Horizonte existe um lugar 



170 

 

Bonito pra gente morar 

E para estudar  

 

Além do Horizonte deve ter um lugar 

Bonito e com muitas, culturas pra eu pesquisar 

Além do horizonte tem um lugar  

Onde eu possa encontrar, um lindo quilombo para sua história contar 

Lalalalalalalala 

 

Além do horizonte existe Pacajus  

Lá onde existe o quilombo da Base 

Com história afro-brasileira 

Além do horizonte existe um lugar bonito 

E com quilombo para se pesquisar  

 

Lalalalalalalala, Lalalalalalarala  

                              Além do Horizonte fica Pacajus 

                              E em Pacajus o quilombo da Base 

Lalalalalalalala, Lalalalalalarala.   

                                   Marlene Pereira dos Santos, (2017).  

 

         Pacajus é um município do estado do Ceará, à distância para Fortaleza é de 51,1 km. 

A via de acesso para a capital Fortaleza é a BR-116. Localiza-se na Região Metropolitana de 

Fortaleza. O município surgiu na região entre às margens do rio Choró e rio Acarape e, era 

habitada por índios como os Jenipapos, Kanyndé, Choró e Quesito, segundo relatos estes foram 

os fundadores de Pacajus.  

       Mapa de Horizonte, pois esse e Pacajus já foram um só, e há ligações de ambos os 

municípios, e em Pacajus é onde se localiza a comunidade da Base. 



171 

 

Figura 67 – Mapa da região do município de Horizonte. 

                                                                                                                                                

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal. 



172 

 

               Figura 68 – Mapa do município de Horizonte – Estado do Ceará. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 



173 

 

Figura 69 – Mapa do município de Horizonte – Estado do Ceará e divisão distrital. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: SANTOS, (2012) 

                Trago os mapas de Horizonte, pois preciso deles para localizar o quilombo da Base 

geograficamente e historicamente, pois existe uma relação não só de terras, mas uma relação 

familiar na origem das comunidades quilombolas de Alto Alegre e da Base. São duas localidades 

de uma mesma família quilombola, dividas por um rio. Neste trabalho estamos focalizando a 

comunidade de base, que pela demarcação geográfica oficial encontra-se no município de 

Pacajus na divisa com o município de Horizonte. Portanto parte dos dados da comunidade são 

referidos a cidade de Pacajus e outros a cidade de Horizonte.  



174 

 

                  Segundo as informações dadas pela prefeitura de Horizonte, a cidade é um centro 

urbano de industrialização recente, constituído nos últimos 20 anos, parte da Mesorregião 

metropolitana de Fortaleza, ficando distante 40 km desta cidade.  No passado a região foi 

considerada agrária e dependente da produção de caju. A referência inicial toponímica de 

Horizonte era Olho d Água do Venâncio.  

               Juntamente com a referência de Olha d’Água do Venâncio constam as origens no 

século passado dos denominados fundadores do povoado, Manoel Luiz da Silva, João Raimundo 

e Manuel Conrado Ribeiro que adquiriram as terras do então proprietário José Eufrásio de 

Oliveira. Inicialmente a localidade estava associada aos municípios de Aquiraz até 1933, sendo 

que de 1935 em diante fica pertencente ao município de Pacajus e em 1965 obtém a autonomia 

em relação a este. Assim sendo vemos também as histórias interligadas Pacajus /Horizonte, Alto 

Alegre/quilombo da Base e, no dia-a-dia e alguns documentos se refere da seguinte maneira: 

quilombo de Alto Alegre e adjacências para localização do nosso espaço, de interesse do ponto 

de vista da História e, principalmente da geografia legal.  

        A cidade de Pacajus tem a sua origem em 1890, sendo no início um aldeamento indígena 

denominado Monte Mor e depois renomeado como Guarani. Em 1920 a localidade pertenceu ao 

município de Pacatuba sendo restaurada a autonomia em 1935. A denominação de Pacajus foi 

adotada em 1943. 

        No entanto, a história da localidade remonta ao início de 1700 onde colonos portugueses 

disputavam a região com povos indígenas. A região fica compreendida entre o rio Açu, a Serra 

do Apodi e o Baixo Jaguaribe.  O mapa da figura 69 apresenta a região. Os municípios limítrofes 

são: Horizonte, Chorozinho, Cascavel, Guaiuba e Acarape. 

 

 

 

 

 

 

 



175 

 

Figura 70 – Mapa do Ceará localizando Pacajus. 

 

Fonte: Google, acesso em 19/-5/2020. 

Figura 71 – Mapa de Pacajus.   

 

Fonte:  Google, cesso em 19/-5/2020. https://www.ipece.ce.gov.br/wp-

content/uploads/sites/45/2019/02/mapas_municipais_Pacajus_2019.pdf    



176 

 

                  As comunidades de remanescentes de quilombos são frequentes em diversos dos 

municípios vizinhos a Horizonte. Justamente ao lado da comunidade de Alto Alegre existe a 

comunidade da Base na cidade vizinha Pacajus, distante 4 km, também se apresenta a 

comunidade de quilombo de Lagoa dos Ramos no município de Aquiraz.  A presença de 

população negra na região existe como referência desde a época do início do povoamento por 

portugueses no início do século XVIII.  

       Durante a pesquisa de mestrado fui algumas vezes ao quilombo da Base, onde 

constatei que as negras raízes da Base e Alto Alegre são a mesma, existem relação com 

sanguínea e histórica.  Então vamos para o quilombo da Base.  

 

6.2.1 Comunidade Quilombola da Base 

         A comunidade quilombola da Base e adjacência compreendendo as comunidades 

Caetano e Retiro, localizadas no município de Pacajus no estado do Ceará,  

         A comunidade da Base no município de Pacajus, esta fica a distante 4 km uma da 

comunidade de Alto Alegre, separadas geograficamente pelo o riacho do Ererê. Porém antes do 

Riacho tem o início, o caminho que leva ao riacho, o qual faz divisa entre Base e Alto Alegre, 

para além do horizonte, está o quilombo da Base, eis abaixo o caminho, a figura 72, é uma rua do 

quilombo de Alto Alegre que leva e liga o quilombo da Base, as figuras 73, 74 e 75, demonstra o 

riacho do Ererê em fases diferentes, quando está cheio quando está seco. 

Figura 72 – O caminho de Alto Alegre a Base. 

    

Fonte: SANTOS, M.P. dos. (2017).   



177 

 

Figura 73 – Riacho do Ererê cheio. 

    

Fonte: SANTOS, M.P. dos. (2011).  

 

Figura 74 e 75 – Riacho do Ererê quando está seco. 

      

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2012). 

Os quilombos Base e Alto Alegre possuem o mesmo percurso histórico, como origens, 

tradições, usos do território, representações e práticas culturais. Uma identidade étnico-racial 

construída por meio de relações de parentesco estabelecidas entre as famílias Bento, Chagas, 

Gadelha, Ferreira e Ramalho, que juntas configuram um mesmo grupo étnico, o que define 

assim os sinais de quem pertence ao grupo. Portanto, às vezes pode-se afirmar que existe um 

único território quilombola, já que a sua divisão se deu apenas por conta da emancipação 

política do município de Horizonte. Este foi distrito de Pacajus até 1987, ano o qual obteve 

sua autonomia político-administrativa. 



178 

 

        As comunidades quilombolas de Alto Alegre e Base são “irmãs gêmeas” que foram 

separadas, porém são vizinhas, e localizam-se, respectivamente, em Horizonte e Pacajus, sendo 

que a primeira está a 5 km e a segunda a 8 km de distância das sedes de seus respectivos 

municípios. A fronteira entre essas duas cidades é demarcada pelo curso do riacho Areré, que 

igualmente estabelece os domínios das duas comunidades quilombolas. Estas possuem, 

aproximadamente, 375 famílias, que se auto-identificam como quilombolas. Alto Alegre e Base 

possuem o mesmo percurso histórico, como origens, tradições, usos do território, representações 

e práticas culturais. Uma identidade étnico-racial construída por meio de relações de parentesco 

estabelecidas entre as famílias Bento, Chagas, Gadelha, Ferreira e Ramalho, que juntas 

configuram um mesmo grupo étnico, o que define, dessa forma, os sinais de quem pertence ao 

grupo. Portanto, pode-se afirmar que existe um único território quilombola, já que a sua divisão 

se deu apenas por conta da emancipação política do município de Horizonte. Este foi distrito de 

Pacajus até 1987, uma vez que, nesse ano, obteve sua autonomia político-administrativa. 

        O quilombo da Base foi certificado como Comunidade Remanescente de Quilombo, 

em 19 de maio de 2006 pela Fundação Cultural Palmares, mediante a auto definição de 

quilombolas dos moradores, e também pelo seu histórico.  

        O quilombo da Base tem 155 famílias e a maioria dos quilombolas da Base possuem 

laços familiares sanguíneos com os quilombolas de Alto Alegre e adjacências, pois ante da 

divisão de Pacajus e Horizontes os quilombolas eram todos moradores no mesmo município e, 

também com uma forte ligação sanguínea porque se casavam entre parentes.  Assim hoje partes 

dos familiares moram no quilombo da Base e outra parte mora no quilombo de Alto Alegre. 

Mesmo separados geograficamente há uma unidade entre os moradores dos dois quilombos. 

       Logo, o mito criador das duas comunidades é o mesmo e, ambas têm como fundador 

do quilombo o Nego Cazuza, assim os mais velhos descendentes do Negro Cazuza narram a 

história. Nas duas comunidades conta-se a mesma história, e conta que: Cazuza fugiu de um 

navio negreiro, e foi parar em Pacajus.   

               A história mítica narrada pelos habitantes de Alto Alegre e da Base é que a origem 

deles vem da Família do Cazuza, um africano que supostamente chegou ao Brasil depois das leis 

que proibiam o transporte de africanos para cá e foge de um dos navios ancorados na Barra do 

Ceará.   

              E essa história é contada pelo o senhor Manoel Vicente da Silva, mais conhecido como 

Pai Vicente, de 94 anos, bisneto de Cazuza, ele é morador do quilombo da Base, mas o seu irmão 



179 

 

Cirino Augustinho da Silva, que morava em Alto Alegre também narrava a mesma história do 

bisavô Cazuza, e foi através das narrativas dos dois bisnetos que conheci a saga do nego Cazuza.  

                 Ele foi traficado como muitos africanos, felizmente ele conseguiu fugir, chegar em 

Pacajus, sofreu, mas formou família, e foi assim que se formou o quilombo da Base. E esse como 

ostros quilombos, não ficou parado no tempo, pois se busca melhorias, vai se construindo, e se 

reconstruindo.  A comunidade tem igreja nossa senhora da Saúde, casa de farinha desativada, 

associação, uma escola. As figuras 76, 77 trazem algumas dessas localidades do quilombo como: 

a Escola Ensino Fundamental Nely Gama Nogueira, a figura 78, Associação Remanescente de 

Quilombola da Base (ARQUIBA).  Eis abaixo as imagens da  E. E. F. Nely Gama Nogueira. 

Figura 76 e 77 – E. E.F. Nely Gama Nogueira. 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

 

Figura 78 – Associação Remanescente de Quilombola da Base (ARQUIBA). 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

 



180 

 

                O quilombo da Base, seu patrimônio cultural imaterial nos é revelado pela fala dos 

quilombolas mais idosos, quando nos fala suas memórias das casas de farinha, das festas 

realizadas no passado e do seu antepassado, o qual fundou o quilombo. 

 

6.2.2 Tecendo o patrimônio cultural  

 

         O acervo de propriedades acumuladas por uma população em um dado território é seu 

patrimônio, e as comunidades tradicionais, as comunidades remanescentes de quilombos são 

possuidoras e construidoras de patrimônios. O patrimônio cultural é a expressão dos meios que 

conferem um legado histórico cultural e também a identidade de um povo.  

       Falando de patrimônios que ainda não foram registrados ou reconhecidos, mas trata de 

fazeres, de hábitos das comunidades tradicionais, como o quilombo da Base.  

       Observamos o modo de vida no quilombo da Base, percebe-se a permanência do 

respeito aos anciãos da comunidade. Recordo uma das minhas tardes sentadas na sombra em 

frete casa da família que me acolheu no quilombo, entre conversas não formal e entrevistas com 

pessoas da comunidade. Pois enquanto conversávamos na calçada de uma casa em frente, de 

instante em instante passava alguém em frente, e lhes pedia a benção; do mais novo ao mais 

adulto, todos que passavam por ali pediam a benção. Mesmo fato, observei ao conversar com 

outros (as) mais antigos da comunidade. Da mesma forma observou-se a continuidade de 

algumas atividades como a de curandeiro; o dia que estava com o Vô Vicente, com o Sebastião, 

é assim os mais novos respeitando os mais velhos. Esse e outros exemplos, como a memória das 

roças, plantio de mandioca, casa de farinha e da produção de farinha.   

      Os quilombolas da Base habitavam em casa de taipas com quintais interligados, 

viviam da agricultura, plantavam mandioca, milho, feijão, e faziam farinha, mas o tempo passa e 

com ele algumas coisas se vão, porém ainda os mais velhos, mesmo com dificuldade ainda 

fazem pequenas roças. E em meio às novas moradias ainda resiste um ou duas casas antiga, a 

casa de taipa. Hoje também enfrentam dificuldades como: infraestrutura da estrada de acesso 

falta de uma ponte sobre o rio Ererê, Projetos Sociais, educativos e culturais, e Processo de 

titulação da terra que precisa acontecer.  As figuras 79 e 80 representam as casas de taipa, e a 81, 

82 apresentam as casas de farinha.  

 

 



181 

 

Figuras 79 – Casa te taipa, habitação antiga. 

                  

Fonte: SANTOS, M. P. dos. (2012).   

 Figura 80 – Casa de taipa. 

         

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

   

 

 



182 

 

Figura 81 e 82 - Casa de farinha. 

     

Fonte: SANTOS, M. P. dos. (2012).          

                                                          

6.2.3 Resumo dos trabalhos encontrados e quadro das pesquisas já realizadas na comunidade 

da Base 

 

        Sei que hoje as comunidades remanescentes de quilombos no Ceará começam a se 

tornarem lugares visados por alguns curiosos, estudantes de escolas e universidades e também 

por pesquisadores, na busca de saber o que é um quilombo. 

       Como também, alguns quilombolas estão começando a adentra as universidades, com 

isso, alguns demonstra o interesse em registrar a história da comunidade. São os trabalhos de 

pesquisa já realizados sobre o quilombo da Base: 

✓ Título: Incursão na História e Memória da Comunidade de Quilombo de Alto Alegre-

Município de Horizonte - CE. 2012. Autora: Marlene Pereira dos Santos. Dissertação (Mestrado 

em Educação) - Universidade Federal do Ceará, 2012.  

✓ Título: História, Memória e Identidade do Território Quilombola de Alto Alegre e Base. 

Autor: Geimison Falcão de Lima. Dissertação de mestrado - 2020. 

 

6.3 Município de Baturité a terra do café  

         Baturité é um  município do estado do Ceará. Localiza-se na microrregião de  Baturité, 

mesorregião do  Norte Cearense. Sua população estimada no último censo é de 32.968 habitantes que 

representa cerca de 0,38% da população do estado de Ceará.  



183 

 

       Baturité é a terra natal de  Franklin Távora, escritor do romantismo, autor de  O 

Cabeleira; de  Luiz Severiano Ribeiro, o fundador do Grupo Severiano Ribeiro e do Major 

Antônio Couto Pereire, um dos maiores presidentes do clube de futebol Coritiba,   responsável 

pela construção do antigo estádio Belfort Duarte, atual  Estádio Major Antônio Couto Pereira.  

        O município apresenta um clima ameno e água em abundância, com um marco da 

presença  católica que é o grupo de igrejas, conventos e mosteiros que ainda resistem ao tempo e 

alguns deles convertidos em hospedarias nos dias atuais.  

 

Figura 83 – Igreja da matrize – Baturité. 

      

Fonte: SANTOS, M. P. dos. (2018).  

Figuras 84 – O mosteiro dos jesuítas visto do centro de Baturité. 

     

Fonte: SANTOS, M. P. dos. (2018). 



184 

 

Figura 85 – Mostreiro dos jesuistas. 

 

Fonte: Google. Acesso em 14/05/2020. 

    Sobre uma das principais fontes de economia, reza a lenda que em 1824, Manoel 

Felipe Castelo Branco trouxe do Pará para Baturité, mudas de café, este  trouxe transformações 

na atividade econômica e vida social local. Assim na metade do século XIX,  Baturité tinha 

como principal atividade econômica a cultura do café, chegando na época a deter 2% de toda a 

produção brasileira. Há relatos de que o café de Baturité era um dos mais apreciados nas 

cafeterias francesas. Com o crescimento da cultura do café surge a necessidade de uma via mais 

rápida de escoamento da produção para o porto de Fortaleza,  que era feita através das precárias 

estradas da época.  

       Então neste contexto, em 1870, um grupo de comerciantes lança a proposta de 

construir a primeira ferrovia no estado, constituindo juridicamente a Estrada de ferro de 

Baturité  e um porto em Fortaleza. Em 1882, é inaugurada a estação ferroviária de Baturité, pela 

qual o café foi transportado diretamente ao Porto de Fortaleza. A cultura do café, entre 1870 até a 

superprodução e a superoferta de 1929,  impulsiona a economia e a vida social de Baturité, bem 

com a modernização da cidade. 

 

 

 

 



185 

 

Figura 86 – Plantação de café.  Figura 87 – Ferrovia e Maria fumaça. 

   

Fonte: Google.  

       Então a agricultura do café, a construção da estrada de ferro, todo isso requer uma 

mão de obra especializada, o que reflete o uso da maõ de oafricana ou seja de certaforma o uso 

do trabalho escravo, a história da cidade reflete essa realidade.    

 

Figura 88 – Oblisco, marco de fundação da cidade. Localiza-se na Praça da Matriz, ao lado da 

sede da  Prefeitura Municipal. 

 

Fonte:  Google. 

 

 

 



186 

 

Figura 89 - Localização de Baturité no Ceará.   Figura 90 - Localização de Baturité no Brasil. 

              

Fonte: Google. 

 

6.3.1 Comunidade quilombola Serra do Evaristo no Maciço de Baturité 

 

         A Comunidade Quilombola da Serra do Evaristo localizada no Município de Baturité, a 3 

km da sede e à 106 km da capital cearense, comunidade que está localizada a 12ou km do centro da 

cidade de Baturité, possui cerca 160 famílias e 650 habitantes, tendo uma divisão interna de famílias 

sendo estas: Bentos, Soares, Venâncios, Juliões e Leandros. 

      O acesso a esta comunidade não é fácil, mas fui movida pela a busca de conhecimentos. 

    Junto com a vontade de saber mais sobre aquele território, veio também a dificuldade de 

chegar até lá, uma vez que fui alertada por uma colega moradora sobre a precariedade nos meios 

de transporte que dão acesso a localidade, que contam com apenas um pau-de-arara, descolando-

se às seis da manhã com destino a sede de Baturité, cuja distância aproximada é de 12 km. O 

transporte retorna apenas às onze e meia. Esse foi o meio de locomoção utilizado por mim. A 

localidade é de difícil acesso, tendo em vista que a principal estrada é estreita com muitas curvas, 

alguns trechos possuem calçamento de pedra e barro, este é o caminho trilhado pelos 

antepassados e o mesmo que trilhamos hoje.  

 

 

 



187 

 

Figura 91 - Caminhão pau-de-arara. Figuras 92 e 93 – Eu e os quilombolas no pau-de-arara. 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

        A experiência de andar no pau de arara é dolorosa fisicamente, pode-se ter uma análise 

da paisagem, a partir de uma visão ampla da localidade, na medida em que estes são 

vislumbrados ao longo dos caminhos como formas de inscrição territorial e geográfica, através 

dos mecanismos de dor e sujeição (assujeitamento), no meu caso um pouco de medo, 

curiosidade, mas também um misto de aventura, beleza e encantamento.  

Figuras 94 – Lago no caminho; 95 – Caminhos do Evaristo. 

       

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

 

       Na cabine do pau de arara (caminhão) cabem somente três pessoas e na parte da 

carroceria são instalados “assentos”, travas de madeiras estreitas de pau-ferro, sem a garantia de 

qualquer segurança aos passageiros. Em um trajeto com subidas bastante íngremes, em curvas 



188 

 

sinuosas, o “sacolejar” produzido pelos percursos da estrada, aumentam o desconforto, e impõe a 

inscrição da dor nos corpos, com uma rotina cotidiana das populações rurais do nordeste, em 

especial, a população negra da comunidade da Serra do Evaristo e Serra de Nazaré. Nesse 

sentido, pode-se fazer uma analogia ao período colonial, onde os colonizadores impunham o 

disciplinamento sobre os corpos através dos castigos, da senzala, o pelourinho, a fugas mato a 

dento em busca de viver, e dos mecanismos de sujeição. Segundo Fanon “Todo povo colonizado 

— isto é, todo povo no seio do qual nasceu um complexo de inferioridade devido ao 

sepultamento de sua originalidade cultural — toma posição diante da linguagem da nação 

civilizadora, isto é, da cultura metropolitana” (Fanon, 2008, p. 34).  

Figura 96 – Mapa de localização da comunidade quilombola. 

 

Fonte: Laboratório de Cartografia (LABOCART- UFC) (2014). 

 

       A comunidade Quilombola da Serra do Evaristo foi certificada pela Fundação Cultural 

Palmares em 2010. E a comunidade possui associação quilombola, um ponto de cultura, um sítio 

arqueológico e o museu, uma igreja, uma escola, essa é de ensino infantil e fundamental, é a 

escola 15 de novembro. As figuras abaixo mostram a igreja e a escolada comunidade. 

 

 

 



189 

 

Figuras 97 – Igreja. Figura  98 – A frente da escola. 
 

       
Fonte: SANTOS, M. P. dos. (2018). 

 

Figura 99 – A escola parte interna.  Figura 100 – Casas na comunidade 
 

   
Fonte: Fonte: SANTOS, M. P. dos. (2018). 

 

 

6.3.2 Tecendo os patrimônios culturais 

     

 A começar pelo o caminho que leva ao quilombo Serra do Evaristo, é bonito, perigoso 

por conta da estrada com suas curvas e abismos, e com transporte ruim. No passado se plantava 

para comer, porém sempre houve o problema da falta de terra para plantação. Então na 

comunidade se vive com algumas dificuldades de subsistência.  

 

 

 

 

 

 

 



190 

 

Figuras 101 – Maneira de ir ao quilombo. Figuras 102 e 103 - Caminhos da serra do Evaristo. 

      

  

Fonte: SANTOS, M. P. dos. (2019). 
 

        Em outros tempos indígenas e quilombolas andavam a pé, percorriam estes caminhos 

a pé. Também consta que no passado viviam da caça e da agricultura. Hoje a alimentação sobe e 

desce de pau-de-arara, se procura praticar a agricultura de subsistência, porém falta terra.  

      E o quilombo por ter o ponto de cultura e o museu, também busca a prática do turismo 

cultural. 

 

6.3.3 Quadro das pesquisas já realizadas nas comunidades 

 

Comunidade quilombola Serra do Evaristo – Baturité / CE. 

 

 

 
TRABALHOS ACADEMICOS 

(MONOGRAFRAFIA/ ARTIGOS) 

INSTITUIÇÃO ORIENTADOR/ES AUTOR (ES) 

 

OBSERVAÇAO 

Plantas medicinais para fins 

ginecológicos: usos e concordância entre 

gerações femininas de uma comunidade 

quilombola. 

UNILAB 

 

   

A importância da escola no processo de 

autor reconhecimento étnico-racial: a 

experiência da comunidade quilombola 

serra do Evaristo 

UECE Prof.ª dr.ª Michely 

Peres de Andrade 

Maria Rosilene Ramos  

Gestão das águas na comunidade 

quilombola da serra do Evaristo, Baturité - 

Ceará 

 

UFC prof. dr. José Levi F. 

Sampaio 

 

Profª. dra.Anna Erika 

Ferreira Lima 

Gino Pereira  

Quilombo e educação: diálogos e 

interlocuções na escola e comunidade 

quilombola da serra do Evaristo 

UNILAB Profa. dra. Vera 

Regina Rodrigues da 

Silva. 

Aldanizio Soares Gomes Monografia do curso de 

especialização em política 

de igualdade racial da 



191 

 

Baturité/CE. 

 

diretoria de 

educação a distância da  

UNILAB, ano: 2016 

 

Evaristo: identidades, demarcação e lutas 

(estudo etnográfico do quilombo da serra 

do Evaristo em Baturité - CE) 

 

UFC  Manoel Johnson Sales 

Sousa  

Suiany Silva de Moraes 

George Luis 

 

Identidade e dinâmicas territoriais: uma 

etnografia na comunidade quilombola 

serra do Evaristo  

 

UFC 

 

 Luciana D’almeida 

Chermont 

 

Comunidade do Evaristo: memória e 

cultura de um povo  

 

FMB  Marcos Mayrton de 

Paula Cavalcante  

 José Ivanildo Teodósio 

da Silva  

 

 

https://anais.faculdadefmb

.edu.br/wp-

content/uploads/2017/04/c

me-artigo-comunidade-do-

evaristo-mem%c3%93ria-

e-cultura-de-um-povo..pdf 

Comunidades rurais: memória e história. 

A experiência cotidiana do trabalhador 

rural em comunidades brasileiras e 

africanas. A comunidade do Evaristo 

 

UNILAB  Maria do Carmo Ferraz 

Tedesco   

 

A contribuição do homem simples na 

construção da esfera pública: os 
trabalhadores rurais de Baturité – Ceará 

UFC  Sônia Pereira 

 

 

A dança de são Gonçalo na comunidade 

quilombola da serra do Evaristo, um 

primeiro olhar para seu registro 

coreográfico 

 

  Ana Carla Araújo de 

Lima 

 

Iana Teresa Moura 

Gomes3 

 

 

Entre inovações éticas e reminiscências 

estéticas, a serra do Evaristo: parentesco, 

política e religião em um quilombo 

cearense. 

UFRJ    

 

Responsável pelos dados: Evandro C. Ferreira  

                                             Presidente da CK Serra do Evaristo 

Data: 31/01/2019. 

 

      Não terminando, mas dando uma pausa nesse capitulo no qual descrevi as 

comunidades quilombolas, as quais pesquisei, quilombo da Base, quilombo da serra do Evaristo 

e quilombo de Nazaré, são muitas coisas para dizer, porém trago aqui as principais sobre estas 

três comunidades estudadas.  

 

 



192 

 

7  TERRITÓRIO E TERRITORIALIDADE: FORMAÇÃO DAS IDENTIDADES 

QUILOMBOLAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

O território é a nossa identidade. 

                             Marlene Pereira dos Santos. 

 

 

 

 



193 

 

7.1. Ancestralidade, cosmovisão africana e patrimônio cultural 

 

       A ancestralidade é um valor social nas sociedades africanas tradicionais que aparece 

na sociedade brasileira através das religiões como o candomblé e a umbanda. Através da 

compreensão do conceito de ancestralidade podemos a forma de pensar a história e a organização 

social africana. A cosmovisão africana tem como um de seus elementos de importância à 

ancestralidade. A ancestralidade é um assunto amplo nas culturas africanas, pois existe uma 

ancestralidade das pessoas e de suas famílias e a ancestralidade da comunidade. A ancestralidade 

está ligada à identidade dos lugares, das pessoas e das comunidades (CUNHA JUNIOR, 2009). 

As comunidades nas culturas de base africana explicam a sua história de origem e a sua 

continuidade pela ancestralidade. As religiões de origem africana são consideradas como de 

culto dos ancestrais. Apresentam os ancestrais divinizados presentes nos mitos de criação da 

humanidade ou das nações africanas como os seres mais antigos. Recebem denominações como 

Inquices, Vodus e Orixás e são cultuados em cerimônias diversas. Mas também existem 

homenagens e cultos aos ancestrais mais recentes ligados aos antepassados das famílias, 

cultuados pelos membros das famílias.  

       As sociedades africanas e as religiões de base africana acreditam que os seres 

humanos vivem em ciclos de vida e voltam através das gerações ao convívio na terra. A 

ancestralidade, no entanto, é ligada as pessoas e aos bens materiais por eles criados. A localidade 

e as transformações imposta pelos grupos populacionais também constituem parte da 

ancestralidade. A transmissão dos conhecimentos nas sociedades de culturas de base africana é 

comandada pela oralidade e tem sempre íntima relação com a ancestralidade. O podemos definir 

como a territorialidade, relativo ao espaço geográfico habitado, num período histórico é parte da 

ancestralidade.  

      Também ligado à ancestralidade estão às representações sociais definidas como festas 

e danças. Tantos as festas como as danças são elos de sociabilidade e de expressão das energias 

que comandam as dinâmicas das vidas nas sociedades de base africanas. Devido a estas razões a 

palavra, a ancestralidade, as festas, as danças e os locais das comunidades são elementos 

essências para conhecermos as culturas de base africanas. Desta compreensão é que estas 

figuram nesta tese de doutoramento. As representações das danças nos terreiros de candomblés 

são parte da compreensão e da representação da ancestralidade que tem como outra forma de 

apresentação dos mitos, provérbios e versos sobre os orixás.  



194 

 

         A ancestralidade e das suas expressões e formas de culto tratadas nessa tese está 

baseada no texto “O terreiro e a cidade” de Muniz Sodré (SODRE, 1988). Então é parte da 

história das populações negras, traduz os conceitos ligados a religiosidade e também a 

identidade. O quilombo pode ser pensando como uma terra ancestral, devido à existência de uma 

cultura de base africana, como um lugar habitado por uma população por gerações a fio e de 

onde saem todas as referências de vida de seus habitantes em intima relação com a natureza e 

como valores subjetivos no campo espiritual.   

      Nos territórios pesquisados temos as formas de ancestralidades dadas por um lado pela 

grande religiosidade da população dos quilombos. Mesmo em processo de grande mudança de 

religião, como católicas para evangélicas, a fé religiosa é um elemento de força cultural.  

      Outra maneira de entendermos a ancestralidade é a sociabilidade, as formas de 

convívios e as festas. A organização das roças, das casas e dos quintais, e os quintais também 

fazem parte da ancestralidade, assim vemos como são os quintais e que produtos que cultivam.  

      Existe o conhecimento da agricultura que é transmitido de forma oral durante as 

jornadas de trabalho e existe o conhecimento das plantas medicinais que são encontrados nos três 

quilombos. Dentre estes conhecimentos apresentamos alguns para ilustrar a compreensão do 

tratamento dado a cultura e a ancestralidade. Como exemplos apresentamos: 

 

a) A agricultura – no quilombo da Base,  

 

      Agricultura de subsistência é uma modalidade que tem como principal objetivo a 

produção de alimentos para garantir a sobrevivência da família, do agricultor, do grupo e da 

comunidade em que está inserido, ou seja, ela visa suprir as necessidades alimentares das 

famílias rurais e das famílias quilombolas. 

      Essa forma de plantar, basicamente a plantação é feita geralmente em pequenas 

propriedades (minifúndios), com pouco ou quase nenhum recurso tecnológico. Os instrumentos 

agrícolas mais usados são: enxada e foice. A finalidade principal é a sobrevivência do agricultor 

e de sua família, não para a venda dos produtos excedentes, em contraposição à agricultura 

comercial.     

      A agricultura de subsistência foi e ainda é usada nos quilombos, no campo, na zona 

rural, hoje bem menos por falta de terra para o plantio. 

     No quilombo da Base, algumas pessoas ainda plantam, fazem roça, entre estas pessoas tem 

senhor Manuel Vicente, 94 anos de idade, nunca foi a escola, mais ele sabe o período certo para 



195 

 

preparar a terra, para plantar e para colher, sabe qual a fase da lua indicada para o plantio, ele 

sabe o tempo certo para plantar o inhame, também por ser rezador e curandeiro, sabe quais as 

plantas medicinais que podem ser usadas nas curas, exemplo: banho de jenipapo para problemas 

na pele. Ele sabe o tempo de plantar cada uma das espécimes da sua roça.  

 

       No quilombo tem a casa de semente, é parte de um projeto, pelo qual se recebe as 

sementes, e também se compartilha, para não deixar acabar as espécies, e ter o que plantar na 

época de plantio. A casa de semente fica bem próximo à casa do Sebastião, o presidente da 

Associação dos Remanescente de Quilombo da Base (ARQUIBA), esse cuida da casa de 

semente, e também planta no seu quintal feijão, banana, limão, laranja, pitanga, pimenta, erva 

cidreira, capim santo, urucum, alfavaca, acerola. Ele tem um poço, de onde pega água para 

molhar a plantação no quintal. 

      Uma boa parte dos moradores plantam algumas coisas no quintal, e alguns dos mais 

idosos ainda fazem roças, umas roças perto de casa, mas outra distante por falta de terra para 

plantar onde moram. As figuras abaixo mostram roçar perto das casas da comunidade, quintais 

que tem plantação de feijão e outras plantações, e também as sementes armazenadas, para serem 

distribuídas para plantar.  

A figura 104, mostra a roça em frente à casa do Sebastião, a 105, 106, são plantações 

de feijão e de outros produtos, no quintal dele; e a figura 107: é Senhor Vicente e pé de inhame 

que ele plantou no quintal. 

 

Figuras 104 - A roça em frete a casa.    Figura 105 - Plantação de feijão. 

       

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2019). 

 

 

 

 



196 

 

Figura 106 - Plantação no quintal  Figura 107 - Senhor Vicente e pé de inhame.   

   

Fonte: Fonte: Marlene P. dos Santos. (2019). Fonte: Marlene P. dos Santos. (2011). 

 

      O senhor Manuel Vicente tem uma pequena plantação no quintal de casa, onde planta 

inhame, mas possui a sua roça distante dali, plantando vários produtos como feijão, milho e 

inhame. Manuel Vicente, homem que mesmos com seus 94 anos de idade, anda muito, para ir e 

vir do trabalhar na roça, anda pela comunidade toda realizando suas atividades, visitas as 

pessoas. 

     A figura 108, mostra o “banner” sobre o projeto da casa de sementes, Eu e Sebastião 

com o folheto do Candeeiro, esse traz pontos importante da história do quilombo. E as figuras 

109 e 110, mostram como é feito o armazenamento das sementes, essas são usadas para a 

preservação da espécie e para a distribuição com quem faz plantio no quilombo.  

Figura 108 - Eu e o Sebastião, mostrando o folder da história da Base. 

 

Fonte: Wendy da Silva E. (2019). 

 



197 

 

Figura 109 e 110 - Sementes na Casa de semente. 

   

Fonte: Wendy da Silva Evangelista. (2019).  

Esses são muitos dos elementos ligados a ancestralidade ou conhecimento dado pelos 

ancestrais da comunidade. 

 

b) Quilombos e o uso das plantas medicinais  

 

      As plantas medicinais são usadas há muito tempo por nossos antepassados e são 

conhecidas por terem um papel importante na cura e tratamento de algumas doenças. Em 

algumas comunidades, essas plantas simbolizam a principal forma de tratamento, de 

determinadas patologias, e em outras comunidades as plantas forma intermediaria de tratamento. 

     As plantas medicinais normalmente são utilizadas após a indicação de um mais velho, 

de amigos e familiares, uma vez que poucos médicos indicam o uso desses produtos. Elas podem 

ser usadas frescas, logo após a coleta, ou então secas, dependendo da espécie e de como ela deve 

ser preparada. O modo de preparo também varia com a espécie e deve ser avaliado 

cuidadosamente. Em alguns casos, por exemplo, utilizar a planta como chá pode fazer com que 

os efeitos dela percam-se, por isso a importância de ouvir aquelas e aqueles que detem 

conhecimento do uso das plantas. 

       Muitos das nossas pretas, dos nossos pretos e nossos pajés foram e são conhecedores 

da manipulação das plantas medicinais, nos quilombos quase sempre tem alguém que herdou ou 

desenvolveu o saber de usar, manipular as plantas para a promoção do bem estar, da cura e da 

saúde. 

      No quilombo da Base tem o Senhor Manuel Vicente, rezador, benzedeiro e curandeiro, 

nessas funções sempre usam as plantas medicinais, assim se dar a medicina popular nas 

comunidades tradicionais, como os quilombos e tribos indígenas. 



198 

 

       A medicina popular, sendo dinâmica e nunca estática, mas mesmo que passe por 

modificações pelo o entrelaçamento das culturas, a medicina popular permanece, pois quem 

nunca recorreu a medicina popular, um chá, um xarope? O uso das plantas medicinais é milenar 

e por muitos povos, e no Brasil os africanos e indígenas inseriram a medicina popular no passado 

e a preservam no presente. 

 

      E no quilombo da Serra do Evaristo, fiquei sabendo das plantas medicinais, através de 

um trabalho realizado na escola, pelo professor Evandro Clemente com os alunos. Os alunos 

pesquisaram algumas espécies vegetais existentes no quilombo, e o título do trabalho foi: Plantas 

medicinais cultivadas na comunidade da Serra do Evaristo. Plantas como: aroeira, alecrim, capim 

santo, erva cidreira. 

 

      As plantas medicinais são muitos importantes enquanto fármacos tradicionais, o uso 

as plantas estão presentes no promover a saúde nos quilombos, assim é comum encontra nos 

quintais das casas quilombolas algumas ervas medicinais, em alguns também se plantam 

algumas hortaliças. Fazem parte de um conjunto de patrimônios culturais, também ancestrais. 

 

c)  Quintal produtivo e plantas medicinais no quilombo de Nazaré.  

  

       Nos quilombos por onde andei, presencie em quase todo quintal das casas algumas 

plantas medicinais, todavia, em uma casa no quilombo de Nazaré, me surpreendi, pois para além 

de algumas plantas medicinais, havia árvores frutíferas, então ali me foi apresentado um quintal 

produtivo. 

Os Quintais são áreas nos arredores da casa, logo quintal produtivo é a área nos 

arredores de uma casa, ou seja, uma pequena propriedade, um pequeno terreno onde se planta. 

No quintal próximo a casa a família planta e cultiva plantas alimentícias, frutíferas, ornamentais, 

leguminosas e medicinais. Para a família agricultora é no quintal que está grande parte dos 

alimentos para o consumo do dia-a-dia é nesse espaço que os membros da família desempenham 

suas atividades destacando a importante presença e participação da mulher como a principal 

colaboradora na composição da diversidade de plantas e espécies que compõem esse quintal.  

 

        É uma área próxima a casa, que às vezes o solo tem melhor fertilidade, pois recebe 

todo o material orgânico que é proveniente das sobras de alimentos e também pela ciclagem de 

nutrientes das folhas de árvores que se decompõem, mas outro pode não ser em terreno tão bom, 



199 

 

e enfrentar dificuldade como falta de água. Mas as plantas que crescem neste ambiente são 

plantas saudáveis.  

       Assim, no quilombo de Nazaré, encontrei plantas medicinas e um quintal produtivo 

muito interessante, esse pertence a uma mulher que mora num ponto alto da serra e um pouco 

rochoso. 

 

      No quilombo de Nazaré conheci a Anita Porfirio da silva Costa, nascida em 25 de 

dezembro de 1968, tem 52 anos de idade, Anita tem um quintal produtivo, ela planta no quintal e 

nos arredores de sua casa vários tipos de plantas, desde plantas medicinais a plantas ornamentais.      

As plantas medicinais que tem no quintal são: Arruda, agrião, duas espécies de boldo, 

malva, manjericão, alfavaca, anador, hortelã, cidreira, capim santo, quebra-pedra, mas além 

dessas tem as hortaliças cebolinha, coentro, pimenta malagueta, urucum. Também há as plantas 

frutíferas como pé de laranja, pé de limão, pitanga, acerola. As figuras 111 e 112, mostram 

algumas das plantas do seu quintal, na área da casa, da esquerda para a direita hortelã, boldo e 

malva. 

 

Figura 111 - Hortelã, boldo.  Figura 112 - Malva. 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 

 

 

 

 

 

 



200 

 

Figuras 113 e 114 - Arruda e flores. 

    

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 

         Mas a Anita não para por ai, tem um lugar para além de da sua casa, onde ela planta e 

cultiva uma variedade de plantas, na parte de horta tem: alface, agrião, couve manteiga, 

cebolinha, coentro, salsa, tomate e tomate cereja, pimentão, pimenta de cheiro, pimenta 

malagueta, abobora, e parte de frutas tais como: abacaxi, também chamado de ananás, pé de 

banana, e também tem plantado capim santo.  

       Ela cuida muito bem da sua plantação, já recebeu alunos de faculdade que foram lá 

pesquisar, reportes, pois é curioso saber por que só ela tem um quintal produtivo grande, bonito e 

realmente produz uma diversidade, essa serve para seu consumo, porém ela procurou vender o 

excedente, e ela disse:  

 

Eu tenho muita coisa plantada aqui, já teve mais, as pessoas vêm aqui ficam 

admiradas e alguns falavam porque você não vende? Eu dou para quem precisa, 

mesmo assim tinha muito, então resolvi descer a serra, e ir vender em Itapipoca, no 

começo foi bom, até vendi umas coisas, mas depois foi ficando ruim, voltava muita 

coisa, as pessoas também falavam de mim.  E eu parei de vender lá, mas continuo 

plantando minhas coisas, tenho água aqui no fundo da minha casa.    

             

                                                         Relato de Anita Porfirio da silva Costa, em novembro de 2017. 

 

 

        As figuras 115, 116, 117 e 118, são fotos do quintal reprodutivo da Anita, 115, 

canteiro de plantação alface, 116 é um canteiro de plantação variado, tem tomate, tomate cereja, 

abobora, capim santos e mastruz; Já a figura 117, Anita mostra o canteiro e a variedade de 

espécies plantada nele, e 118, um lado do quintal onde é plantado pé de acerola, bananeira, 

macaxeira e mandioca. E todos os canteiros são em terrenos rochosos que não é dada fácil de 

plantar neste tipo de solo, no entanto a Anita consegue cultivar horta e plantas diversas, percebe 

se tudo bem cuidado. 



201 

 

Figura 115 – Plantação de alface. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 

 

Figura 116 – Plantação variada no quintal. 

 
Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 

 

Figura 117 – Anita e a horta. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 



202 

 

Figura 118 – Plantação de mandioca, macaxeira e banana. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 

       E Anita fala que dar muito trabalho, ela trabalha muito para cuidar e manter as 

plantas, porém ela gosta. 

      Então caminhando e conversando ela me mostrou todas as plantas, depois 

continuamos, e chegamos num lugar maravilhoso, que fica após cercado onde ela planta, ali a 

nossa frente uma linda nascente de água, um pequeno oásis, esse ajuda na irrigação das plantas. 

      É necessário alimentar o corpo, porém é fundamental cuidar, prevenir contra as 

doenças, e caso tenha alguma doença, através das ervas, quem as sabe manipular, quase sempre 

faz um remédio, seja um chá, um xarope, lambedor (espécie de mistura de mel com plantas 

medicianis), faz uso das planas medicinais, isso vem de muito tempo, é uso da fitoterapia.  

 

Figura 119 – Nascente de água, Eu, Anita e o filho dela. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2012). 



203 

 

7.2 Memórias de negras e negros quilombolas, oralidade e história oral, Palavra e 

oralidade a partir dos africanos 

 

       Antes e depois da abolição da escravatura o território brasileiro esteve marcado pela 

presença de comunidades negras que ainda hoje resistem às pressões de latifundiários, de 

especuladores imobiliários e até mesmo do poder público pela manutenção ou reconquista de 

seus territórios. Nos quilombos da Base e de Alto Alegre uma boa parte do território foi ocupada 

por empreendimentos governamentais como o canal do trabalhador e o canal da integração, 

ambos construído em terras do quilombo, assim diminuindo a terra onde os quilombolas 

poderiam plantar. 

      Logo, o processo de territorialização quilombola constitui-se muitas vezes, na luta 

para continuar a existir, na reinvenção, reformulação ou recriação de uma identidade política 

portadora de direitos que é informada por uma memória social quilombola. Assim a memória, 

neste sentido, tem grande importância, visto que em sua maioria as comunidades possuem uma 

forte tradição oral e que encontra na recriação e reinvenção de suas identidades uma 

oportunidade de recriação historiográfica, e legitimar a existência dos grupos social, como uma 

instituição de direito, sendo o mais requerido o do direito a terra. Esta parte, portanto, reflete a 

memória, oralidade populações quilombolas para entender as relações existentes entre memória, 

território e identidade quilombola. A memória constitui a história coletiva. A demarcação do 

território é também um problema da memória coletiva. O que considera pertence do território 

quilombola é explicado por recursos da memória.  

       A memória coletiva de comunidades negras, como uma particularidade devido à 

cultura negra destas populações e devido às condições de vida de cada população. Quando me 

refiro à memória de negros geralmente aparece a pergunta, o que ela tem de particular? Esta 

memória difere de outras memórias? Acreditamos que sim devido à relação entre oralidade, 

memória e cultura. Cada grupo social tem a sua forma de trabalho da memória dado pelos tipos 

de fatos sociais que tem maior importância nestas comunidades. Um exemplo marcante é no 

relativo a memória de grupos urbanos negros com relação ao samba e ao carnaval. A memória 

aparece nos relatos guiados pelas composições dos sambistas (VARGENS, 2001). Portanto, a 

memória coletiva de populações negras é orientada pela base cultural processada na localidade, 

sendo assim é particular e difere das memórias de grupos sociais do mesmo período por estarem 

em territórios geográficos distintos. Tomado que a memória de cada quilombo é resultado em 



204 

 

parte do elo territorial e do tempo histórico neste estudo é denominada como memória de negros 

quilombolas.  

        Estou trabalhando com a hipótese de que as memórias coletivas e mesmo a individual 

sejam produto da cultura realizada numa determinada sociedade, num determinado período 

histórico.  Que o enfoque sobre os fatos (materiais ou imateriais) que são importantes ou não 

para os indivíduos guardam uma relação intima com a cultura. Sendo assim a memória é em 

parte resultado do patrimônio cultural e histórico de uma localidade. Os bens culturais de uma 

rua compõem o acerto cultural ou repertórios culturais dos seus habitantes e freqüentadores. Este 

patrimônio de bens culturais e históricos é parte das operações da memória e constituem também 

uma das áreas de formação das identidades coletivas. Quem morou a infância toda numa 

determinada rua ou num determinado bairro tem impressões e lembranças comuns a outros 

moradores do mesmo período e adquiram valores sobre estes fatos de forma muito semelhantes. 

Este conjunto de lembranças são fatos registrados na memória que tem operações sobre a idéia 

de pertencimento ou não a determinada realidade social, econômica, política e cultural 

condicionada pelo bairro ou pela rua. O mesmo processo ocorre nos quilombos. 

            Embora a mobilidade entre áreas diversas possa ser grande numa sociedade e mesmo 

que os sistemas de informação sejam amplos ainda a vida de uma maioria de pessoas é 

condicionada pelas áreas das localidades de vida. Cada localidade teria nos seus habitantes as 

suas formas de cultura coletiva e produziram as suas identidades como também as suas 

memórias coletivas. Portanto as memórias seriam nestas hipóteses um produto dos grupos 

sociais. Teríamos no caso das populações vivendo em áreas de maioria negra a formação de uma 

memória negra, relacionada à cultura negra local e correlacionada a identidade negra. Estas 

memórias de negras e negros seriam, portanto resultado das vivências em territórios de maioria 

negra. Para pesquisa afrodescendente temos admitido e comprovado este processo em diversos 

trabalhos.  (SOUSA, 2010), (SILVA, 2011), (LIMA, 2001). 

       O que particulariza cada uma das comunidades e o que torna singular a história de 

cada comunidade, falo que cada comunidade tem seu jeito se ser, seu modo de viver, e aqui as 

três comunidades pesquisadas, começando pelo quilombo da Base, esse tem uma ligação 

histórica familiar com o quilombo de alto Alegre, está localizado em uma região que é meio 

litorânea e serrana, fica na região metropolitana, terra plana, próximo de Fortaleza, a capital do 

Ceará. Já o quilombo do Evaristo localizado no topo da Serra do Maciço de Baturité, ali foi 

encontrado urnas com restos mortais de ser humano, e dança de são Gonçalo, que não tem nem 

na Base e nem em Nazaré.  



205 

 

        Nazaré que assim como Evaristo se localizam na serra. Nazaré onde encontramos 

palmeiras de coco babaçu, muitas bananeiras, nascente de água. Em Nazaré o mais incrível vem 

da paisagem, parece que é encantada ou escondida pela vegetação, porque para ver a comunidade 

e seus habitantes, é preciso andar pelas veredas, caminhos por entre os matos, a terra ainda 

natural, com muitas árvores frutificas, como jaqueiras, mangueira, cajueiros, laranjeira, e outra 

fruteiras. E todas essas maravilhas a gente só ver quando adentra nos caminhos do quilombo.  

  Em Evaristo a entrada da comunidade é dada por um terreno descampado em frente à 

escola e para onde convergem muita das atividades coletivas da comunidade. Este descampado 

serve de campo de futebol e possui uma grande mangueira de onde se abrem os diversos 

caminhos para as casas da comunidade. Entre Nazaré e Evaristo, em razão da paisagem serrana e 

do clima comum existem grandes semelhanças quanto a vegetação, o solo e a distribuição das 

casas no território. O difícil acesso por estradas é também uma característica comum.    

      Nas duas comunidades, constatei que cada uma é diferente na sua formação histórica e 

na relação com as cidades próximas. 

      Percebe se que cada uma tem suas particularidades, o que não impede de ter 

características ou histórias parecidas, isso constatei durante o estudo de campo, pois observando, 

estudando e convivendo percebe-se as semelhanças, exemplo disso é a comunidade Serra do 

Evaristo e comunidade de Nazaré, existem a mesma estrutura funcional do campo na entrada, 

grande árvore, plantação de cana de açúcar e os caminhos de acesso as casas. No entanto esses 

caminhos são diferentes nas duas comunidades, sendo que a diferença mais perceptível é da 

densidade de mata em torno dos caminhos.  Em Nazaré a mata é mais fechada em torno dos 

caminhos.  

  E na comparação entre as comunidades da Base e do Evaristo, estas comunidades 

carregam em seus históricos elos indígenas, pois contam que a região foi habitada durante muito 

tempo por indígenas, depois com a chegada dos africanos, se misturou, porém os quilombos se 

mantiveram firme na terra quilombola, hoje quilombo da Base e Quilombo do Evaristo, que 

mesmo com tendo tido a presença indígena em sua história, o legado africano permanece com 

mais força.        

      As historias da ocupação do território também apresentam diferenças, na comunidade 

da Base como de Alto Alegre e os fatos mais relevantes da memória são a vinda do escravizado 

fugido e a lutas contra posseiros. Memórias de lutas que não encontramos em Nazaré e Evaristo.  



206 

 

       Na memória coletiva da comunidade da Base é muito presente a história da origem da 

comunidade quilombola vinculada à história de africanos traficado e da luta pela liberdade, e 

aqui à saga do negro Cazuza. É a história de uma fuga, conforme narrou Manoel Vicente da 

Silva, de 94 anos de idade, mais conhecido como Pai Vicente, porém por ter me tornado amiga e 

irmã de coração de alguns dos netos do senhor Vicente, passei a tratá-lo por Vô Vicente. O Vô 

Vicente é bisneto de Cazuza e habitante mais idoso do território quilombola da Base.  

       Ele conta que seu bisavô Cazuza veio da África, foi trazido, e quando chegou aqui 

fugiu do navio na Barra do Ceará, foi correndo até chegar em Pacajus. Ele disse:  

 
 

 Ele não era daqui não, ele era da África. Fugi lá da Barra do Ceará [...] meu 

bisavô, Cazuza, foi pego a dente de cachorro, amaram ele pra amansar, ele 

era valente. Fundou aí o Alto Alegre. Ele, quando veio lá da Barra do Ceará, 

ele não veio direto pra li não. Ele veio pra lá pro Saco, de Horizonte. [...] lá 

ele passou um bocado de tempo, [...] aí foi que o João Beiju disse: — 'Seu 

canto não é aqui, aqui tá muito habitado, 'cê vai lá pro canto em tal que lá tá 

desabitado, pra tomar conta de lá.' 

         Relato de Manuel Vicente da Silva . (SANTOS, 2012). 

 

  

   Trago também a narrativa de Cirino Augustinho da Silva, já falecido, esse morava em 

Alto Alegre, outro bisneto do Cazuza e irmão do Manoel Vicente da Silva, que mora no 

quilombo da Base. - Nasci em 24 de maio de 1929, tenho 82 anos, graças a Deus. Trabalho todos 

os dias, trabalho e gosto, eu tenho prazer de trabalhar, mas pelo gosto do pessoal eu não andava 

só não. Seu Cirino representa o passado é das pessoas que vivia da agricultura, e ele contava suas 

histórias do seu cotidiano, e sem mesmo ser interrogado ele falou em tom pausado e solene: 

 

Eu comecei trabalhar com seis anos de idade, já tava na roca ao lado do meu 

pai, trabalhava graças a Deus. Meu pai me contava o passado do velho, meu 

bisavô, o Cazuza. Ele veio da África, e soltaram ele como um animal, ele 

fugiu do porto da Barra do Ceará. Da Barra ele veio correndo até Pacajus, em 

Pacajus foi pego e amansaram ele. Pegaram ele a dente de cachorro, ele foi 

morar na aldeia num lugar em Pacajus, feito para os índios.  Relato de 

Cirino Augustinho da Silva, (SANTOS, 2012). 

 

 

       Segundo Santos (2012), assim todos os membros da comunidade repetem a mesma 

história que se tornou o mito de origem das famílias que compõem Base e Alto Alegre. A aldeia 



207 

 

indígena de Pacajus é parte da história local. O porto da Barra do Ceará até Pacajus são mais de 

60 quilômetros, mas é uma distância passível de um fugitivo ter percorrido em dois dias. A 

história da origem da comunidade se completa da seguinte maneira: 

 

Depois de manso veio de lá para cá, caiu aqui em alto Alegre, na Gameleira, 

naquele tempo não era ainda do seu Horácio Domingos, é agora. No tempo se 

formou a gente mesmo. E da Gameleira veio depois pra Alto Alegre, casou 

com uma tia minha lá de Buriti, formou família que de fato é meu pai 

Raimundo Augustinho da Silva, ai ele morreu e passou o terreno pro papai, 

papai tomou de contar. Ai em 1920 apareceu o dono do terreno de Alto 

Alegre, sem ser dono, ai só podia morar quem pagasse. (Apud SANTOS, 

2012, p.82-3). 

 Relato de Cirino Augustinho da Silva, (2012). 

 

      Na comunidade quilombola de Nazaré as histórias, ouvi algumas narrativas sobro como 

era a vida na comunidade em outros tempos, e também de como é hoje o dia-a-dia das pessoas, 

as memórias, pois o senhor de 80 anos de idade, Sr. Raimundo Virgino de Sousa, esse nasceu em 

06.02.1940, agora com seus 80 anos, com parte da visão comprometida, tem dificuldade para 

andar. Mas na conversa me fala como era andar no quilombo antigamente, ele disse: 

 

amente eu andava isso tudo, era uma mata, as casas distantes uma da outra, e 

agente andava os caminhos é por dento do mato mesmo, tinha muitas frutas, 

antigamente tinha pé de abacate, mas agora não tem mais. Hoje estou ruim da 

vista, é difícil para andar, mas a gente andava aqui por estes caminhos de 

noite sem lua. 

                 Fala de Raimundo Virgino de Sousa, (2017). 

 

     A figura 120 apresenta o senhor Raimundo Virgino e eu, quando conversamos na casa 

dele, sobre como era o quilombo no passado. 

 

 

 

 

 



208 

 

Figura 120 – Raimundo Virgino de Sousa. 

                                      

Fonte: Antônio Rodrigues Alves, (2017).  

       Na Serra do Evaristo as histórias orais das origens são aquelas as quais foram sendo 

contada ao longo dos anos. E o mito quanto o fundador do Evaristo, os moradores falam da seca, 

também falam do índio Evaristo. 

       Cada lugar, cidade, comunidade, assim toda sociedade tem seu o “mito fundador”, por 

exemplo, o mito fundador do Ceará, envolve uma história de amor, narrada pelo romancista José 

de Alencar, na obra Iracema. O romântico autor procurou construir a origem da nacionalidade 

em uma visão idílica do índio idealizado e romantizado. 

 

O mito não explica, ele faz reviver o tempo dos ancestrais [...] É no mito que 

se guarda a estrutura mesma dos valores culturais africanos atualizados na 

sua dinâmica civilizatória [...] sugere um certo modo de viver no mundo [...] 

Vivencia o mistério [...] Ele é menos um encadeamento lógico gramatical e 

mais uma gramática das intensidades. (OLIVEIRA, 2007, p. 226-227). 

 

      Já o mito fundador da Serra do Evaristo envolve as secas, as fomes, as dificuldades, 

como fatos bem marcados. E esses são fotos da memória, nos é revelado através da palavra e da 

oralidade.  A memória distancia-se do presente pode-se afirmar o caminhar no passado da 

história em direção ao mito. Assim na comunidade Serra do Evaristo a seca gerou um dos 

possíveis mitos fundadores da comunidade e a dança de São Gonçalo. Devido à falta de água foi 

feito um pedido a São Gonçalo e por meio de um milagre a água voltou a brotar na fonte, assim 

foi realizada a dança como forma de agradecimento e pagamento da promessa. Outro mito 



209 

 

fundador, rememorado pelos moradores mais idosos é o fato do Evaristo, o primeiro morador, 

ser um guerreiro indígena, memória reavivada, a partir das escavações, já que a comunidade 

também é um sitio arqueológico.  

      O que relato, as memórias e as histórias, e costume de um povo que viveu em um 

passado não muito distante, coisas que estão ligadas a religiosidade, a tradição deste povo, mas 

que também este passado não ficou no passado, ele é presente, percebe se através da oralidade, 

da palavra oral. Os mais velhos contam, hoje alguns jovens já recontam os mitos, os causos e as 

lendas.   

      No Evaristo, quando fui a escola vi num mural o nome de algumas lendas locais, 

outras são escritas do Sr. A.R.de C., 47 anos, agricultor, casado, católico, pai de duas filhas, 

quilombola e considerado uma das lideranças da comunidade da Serra do Evaristo. Essa possui 

lendas como:      A casa Chica Jardilino; A moradia mal assombrada; O Batedor de portas; A 

Botija; A mangueira do fato; A Tocha de fogo voadora; A mulher que andava com uma criança; 

A procissão de pessoas; Chuva de pedras nas casas. 

 

7.2.1. A palavra e a oralidade nas sociedades africanas tradicionais e nos quilombos  

          O nosso referencial conceitual nesta tese tem como base os conceitos de africanidade e 

afrodescendência. Conceitos que implicam na existência de uma base africana e na produção de 

uma diversidade de situações culturais na afrodescendência. Certamente que os valores sociais 

da palavra e da oralidade sofreram grande variação entre as sociedades africanas e os quilombos 

na atualidade no Ceara. No entanto, como marco da permanência da oralidade podemos citar a 

forma de contar os casos nas comunidades quilombolas e as formas de contar as histórias de 

assombrações durantes as horas de trabalhos conjuntos, como foram as farinhadas nos diversos 

quilombos. Como são as histórias caseiras entre as gerações. Portanto o nosso marco teórico de 

partida é a oralidade africana, a nossa chegada é as formas de narrar os fatos importantes para a 

comunidade nos quilombos pesquisados no Ceará.  

       A importância da oralidade nas sociedades africanas pode ser avaliada pelo número 

imenso de provérbios e contos que fazem parte do cotidiano da vida africana. A oralidade é uma 

forma educativa sistematizada nas famílias e na educação informal, na qual dos os adultos são 

responsáveis pela socialização das crianças e jovens de uma localidade (KENYATTA, 1934). 

Esta sistemática da oralidade nas sociedades tradicionais, no mundo rural africano, é bem 



210 

 

descrita no romance de Chinua Achebe (ACHEBE, 1983). Neste romance como também em 

outros de autores africanos preocupados com a tradição e a transmissão do conhecimento nas 

sociedades africanas, os personagens, repetidas vezes, usam provérbios e contos na transmissão 

de uma ideia ou conceitos da sociedade. Como nos mostra Eduardo de Oliveira (OLIVEIRA, 

2003) os valores sociais africanos estão ligados à ancestralidade, à família e à comunidade. 

Tanto ancestralidade como comunidade são valores com força na territorialidade e na formação 

histórica e cultural de uma localidade. A Palavra nestas comunidades é como parte do sagrado.  

 

A magia faz parte de se contexto como saber relacionado à movimentação 

das forças energéticas, algo necessário para estabelecer o equilíbrio no 

universo, por isso a oralidade comporta também a sacralidade da palavra 

mágica, que envolve, além do verbo e da gestualidade, toda a musicalidade. 

Por sua vez, essa voz divina que é a musicalidade e realiza pelo ritmo, 

enquanto cadência encantada de tudo que vive. Mas para que a fala produza 

um efeito total, as palavras devem ser entoadas ritmicamente, porque o 

movimento precisa de ritmo, e tando ele próprio fundamentado no segredo 

dos números. A fala deve reproduzir o vaivém que é a essência do ritmo. 

(BÂ, 1982, p. 186). 

 

        A compreensão de história trazida pela minha pesquisa está presente nos relatos 

registros de memória e história, ficando claro, ou melhor, ficando escuro que transformar o 

discurso oral em conhecimento escrito, é mais uma forma a visualizar a oralidade.  

       A Palavra nas sociedades africanas tem a força da criação. Traduzem a existência 

daquilo sobre o que se fala e produzem energias que dão um conteúdo de significado do material 

ou espiritual ao que foi falado. As Palavras nas sociedades africanas são próprias das pessoas e 

dos tambores. Os tambores falam para a compreensão humana e para além desta. Constituem 

formas de comunicação entre as gerações presentes e os antepassados. Em todos os sentidos a 

Palavra tem um valor e um significado cultural e social de extrema importância nas culturas 

africanas.  Deste valor quase que sagrado da palavra é que se forma a importância da oralidade 

na construção do pensamento africano e nas formas de transmissão do conhecimento.  

        Assim, as sociedades africanas apresentam oralistas ilustres responsáveis pela forma 

de tratamento métrico da oralidade e pelos conhecimentos das histórias das comunidades 

africanas. Estes oralistas são denominados de grios em algumas sociedades da região da áfrica 

ocidental. São contadores oficiais das histórias das nações, povos e sociedades africanas.  Os 

grios vêm de famílias africanas, associada a cantorias e música instrumental. O grio é um oralista 



211 

 

que representa a importância da oralidade nas sociedades africanas (KOUROUMA, 1970). Nas 

sociedades africanas não existe uma separação formal entre os conhecimentos religiosos e os 

demais. Estes sempre são integrados nas diversas formas de conhecimento. Assim, os oralistas 

são em parte historiadores e memorialistas das comunidades.  Esta separação entre o religioso e 

o profano, entre o conhecimento empírico da tradição e o cientifico das escolas, é uma 

consequência da afrodescendência, fica bem mais demarcada na cultura brasileira, e torna-se um 

problema em função do racismo antinegro que leva a desvalorização da cultura e do 

conhecimento cultural africano.    

       A oralidade de base africana é manifesta na cultura brasileira como mostra Luiz Carlos 

Santos no seu texto sobre Sons e Saberes (SANTOS, 1995). As formas das narrativas orais 

fazem parte da forma das populações negras contarem as suas histórias e também é parte do 

patrimônio cultura das comunidades de tradicionais brasileiras. A oralidade constitui uma forma 

de preservação do passado e, portanto, um dos constituintes das lembranças coletivas e dos 

elementos desta memória coletiva de base africana que possibilita o acesso a história pela 

oralidade.  

      A oralidade desses povos pode ser simbolizada pela imagem e função do griot e dos 

mais velhos, os que têm experiências e conhecimentos que representa esta memória e a 

transforma em uma narrativa descritiva que reafirma a tradição cultural deste povo, Hampat Bâ 

descreve muito bem: 

A memória das pessoas de minha geração, sobretudo a dos povos de tradição 

oral, que não podiam apoiar-se na escrita, é de uma fidelidade e de uma 

precisão prodigiosas. Desde a infância, éramos treinados a observar, olhar e 

escutar com tanta atenção, que todo o acontecimento se inscrevia na memória 

como cera virgem… Para descrever uma cena, só preciso revivê-la. E se uma 

história me foi contada por alguém, minha memória não registrou somente 

seu conteúdo, mas toda a cena – a atitude do narrador, sua roupa, seus gestos, 

sua mímica e os ruídos do ambiente, como os sons da guitarra que o griot 

Diêli Maadi tocava enquanto Wangrin me contava sua vida… “ (Bâ, 2003). 

 

        Então a oralidade é um fato importante e ainda presente nos quilombos.  Na sociedade 

contemporânea temos o fenômeno da supervalorização da escrita, sendo em boas parte a 

transmissão da cultura dependente da escola e, portanto da cultura escrita. Nas cultuas de base 

africana a transmissão do conhecimento tem por base e por forma a oralidade. A oralidade 

baseada no princípio da palavra nas sociedades africanas é analisada. Esta oralidade africana é 

retomada no contexto brasileiro e faz parte da cultura brasileira de diversas formas e por diversos 

fatores. Assim este trabalho tem como base a oralidade do contexto africano e afro-brasileiro. 



212 

 

Insere-se no campo da poética oral de base africana ainda pouco conhecida no     Brasil, mas 

muito praticada entre os grupos de terreiros muito tradicionais também encontrada nas danças de 

tradição africana. A análise destes contextos da oralidade afrodescendente está ganhando nova 

dimensão no contexto da cultura do Ceará devido às novas pesquisas universitárias sobre as 

referências negras africanas, formação cultural do estado e no cotidiano da nossa população 

(SUCUPIRA; BRANDENBURG; VASCONCELOS, 2017), (LIMA; SILVA, 2018), (SILVA, 

2017).      

       As culturas de base africana perfazem uma boa parte das culturas do nordeste 

brasileiro, trazendo consigo esta oralidade de base africana. Os Orikis presentes nos terreiros de 

candomblés são um bom referencial que se estende para diversas práticas culturais.  

     Também é importante incluir as formas de cordéis e cantorias realizadas no nordeste como 

exemplo da força da oralidade na manutenção da cultura através da memória coletiva.  

 

7.3 Contextualizando território, territorialidade e territórios quilombola 

           Território, Territorialidade 

A Terra é o meu quilombo Terra, território, territorialidade  

(...) Eu estou apaixonado Por uma menina Terra Signo de elemento terra Do 

mar se diz terra à vista Terra para o pé firmeza Terra para a mão carícia 

Outros astros lhe são guia 

 (...) De onde nem tempo nem espaço Que a força mande coragem Pra gente 

te dar carinho Durante toda a viagem Que realizas no nada Através do qual 

carregas O nome da tua carne Terra, Terra, Terra Por mais distante O errante 

navegante Quem jamais te esqueceria.  

                                                       Terra – Caetano Veloso, (Canção inserida 

na trilha sonora do filme Ori). 

 

       Como vimos o território é um espaço delimitado na natureza por um grupo (social) ou 

indivíduo, animal ou ser humano. Com o qual se identificam e (via de regra) são identificados. 

Onde encontram e ou produzem os meios materiais à sua existência. E territorialidade é a 

percepção que temos do poder exercido por um indivíduo ou, um grupo, em dado espaço 

geográfico. É algo mais cultural do que físico. Assim em um mesmo território, podem ocorrer 

muitas territorialidades. 

      Então território é a área geográfica onde um Estado soberano exerce sua soberania e, 

territorialidade é a ação dos agentes sobre o território, ou seja, o modo de agir em seu espaço 

territorial. 



213 

 

       No caso das comunidades de quilombo os conceitos de território e territorialidade têm 

uma grande importância jurídica na atualidade divido aos fatores dos laudos antropológicos para 

titulação das terras terem como referência o território em estudo e a abrangência do raio de ação 

das atividades da população definido pela sua territorialidade.  

      Em relação à pesquisa sobre a história com base na oralidade e na memória coletiva, 

os conceitos de território e territorialidade são elementos importantes de delimitação das 

identidades e do patrimônio histórico e cultural.            

       Os territórios não são iguais, eles são particulares, tem a sua personalidade individual, 

portanto os territórios podem ser identificados pelas diferenças entre uma conformação sócio-

espacial e outras circundantes.   

      A territorialidade é uma noção abstrata sobre os territórios, reflete a uma ideia de 

dialética sócio-espacial de um território. Trata de uma interpretação de valores sobre o que está 

sendo realizado ou pensado sobre determinado território. Tem um sentido de solidariedade 

orgânica entre os indivíduos num espaço geográfico. A territorialidade é uma noção semelhante 

a nacionalidade, aquilo que nos faz brasileiro é sobre tudo um sentimento de pertencimento ao 

Brasil. A territorialidade quilombola é aquilo os faz sentir como uma população quilombola. 

Dimensiona o espaço (abstrato) entre os que estão dentro e os que estão fora, mesmo por razões 

diversas utilizem do mesmo território. A territorialidade regula relações como o uso comum de 

um rio ou lagoa entre comunidades diversas e de origens diversas, mas com sentimentos também 

diversos de pertencimento a localidade (ANJOS, 2011).  

        A terra é a fonte de renda e sustentabilidade dos quilombos, sendo um espaço comum 

onde se formam vínculos sócio-culturais. Portanto, a relação destas pessoas com o território em 

que ocupam é algo único, particular, fruto da história, do medo das perseguições e do instinto de 

sobrevivência que os levaram a se fixar em determinados pontos. Nos dizeres de Rafael Sanzio 

dos anjos: 

É no território étnico, um espaço político, físico e social, que estão gravadas 

as referências culturais e simbólicas da população, um espaço construído, 

materializado a partir das referências de identidade e pertencimento territorial 

e, geralmente, dotado de uma população com traço de origem comum. A 

terra tem grande importância na temática da pluralidade cultural brasileira, no 

processo de ensino, planejamento e gestão, principalmente no que diz 

respeito ás características territoriais dos diferentes grupos étnicos que 

convivem no espaço nacional. (SANZIO, 2006, p. 15). 

 



214 

 

          Aqui entra a pergunta de como definir o território nas três comunidades estudadas. 

Definir os limites das comunidades quilombolas não é algo fácil de fazer, mas aqui me reporto 

principalmente aos elementos demarcadores das comunidades pesquisadas, pois o quilombo da 

Base, o quilombo do Evaristo e o quilombo de Nazaré, cada um têm seus demarcadores 

territoriais, ou seja, aquilo que define a posse da terra até onde é o espaço do quilombo.  Então os 

limites, físico e geográfico sendo no quilombo num dos casos é delimitado por riacho, em outro 

nem se quer há um marcar concreto e existe um marco imaginário.  

       O quilombo da base faz limite com quilombo de Alto Alegre, e o que separa os dois é 

o Riacho do Ererê, esse em período chuvoso fica cheio, aparece os peixes, fica muito bonito e até 

a criançada aproveita para tomar banho e brincar. Mas os habitantes da Base para irem a Alto 

alegre ou a BR 116, onde muitos vão trabalhar nas fabricas que se localizam em Horizonte, tem 

que atravessar o riacho a pé, com água quase na cintura, por falta de uma ponte. Quando passas 

as chuvas, ou no período não chuvoso, o qual a aqui no nordeste chamamos de verão, nesse o 

riacho fica seco, assim os habitantes podem ir e vir a pé, de bicicletas ou de moto de uma 

comunidade para a outra. 

      As figuras 121 e 122, mostra o riacho Ererê em período de chuva, então fica cheio, e 

essa cheia se deu em de 2020.  

Figuras 121 e 122 - Riacho do Ererê. 

              

Fonte: Francisca Edileuda da Silva, (2020) 

       Já no quilombo da Serra do Evaristo e no quilombo de Nazaré não encontrei elementos 

físicos de delimitação territorial, só os marcos imaginários. Tendo ou não ponte, riacho ou linha 

imaginária que delimitam que marcam as divisas dos quilombos, isso não os faz lugares isolados 

do restante dos outros lugares e do mundo 



215 

 

         Porém não se deve pensar que essa relação de pertencimento, advinda da 

territorialidade e que se manivesta no cultivar cotidiano dos lugares, sobreviva apenas quando 

um determinado grupo ou comunidade permaneça isolado ao contato ou à interferência de 

fatores transformadores, pois apesar de muitas cultivarem essa ideia, sua sobrevivencia derivado 

de ações internas ou externas. Ao contrário, as contradições e conflitos são decorrências comuns 

da vida em sociedade e fortalecem os vínculos sociais. 

       Os quilombos não são territórios isolados, e a despeito das dificuldades, essas são 

muitas, como a luta quilombola para fazer valer seu direito ao território evidencia a necessidade 

de se assegurarem os lugares desse grupo e os processos de significação que fazem do território 

uma referência para a reprodução social e cultural da coletividade. Com a garantia do território,  

pode-se resgatar o significado de cada lugar com a potencialidade necessária ao desenvolvimento 

das características que a identidade encerra, pressuposto para a luta contra as espoliações 

provocadas pela expansão dos modelos hegemônicos de apropriação territorial. 

 

7.4 As identidades, identidade individual e identidade coletiva  

        Alguns autores dentre eles, tecem importantes análises sobre as diferentes concepções 

do conceito de identidade e esses autores são unânimes em dizer que é difícil estabelecer uma 

definição justamente por conta do caráter multidimensional e dinâmico do conceito de 

identidade. É essa dinamicidade que confere, de acordo com Cuche (1999, p. 196), a “sua 

complexidade, mas também o que lhe dá sua flexibilidade representativa. A identidade conhece 

variações, presta-se a reformulações e até a manipulações”. 

 

7.4.1 Identidade negra e Identidade Quilombola 

 

      Identidade de Populações Negras é um conceito que sintetiza os qualificadores de 

identidades coletivas. A identidade tendo como partida a filosofia africana e os conceitos de 

africanidade e afrodescendência. Do Muntu nas sociedades Bantu onde os seres humanos são 

considerados como pessoas devido aos processos de socialização (CUNHA JUNIOR, 2010), 

como resultado com a vida social e da relação com o meio envolvente. 



216 

 

       A pessoa é resultado de relações sociais produzidas ao longo da sua história em 

constantes transformações e do ambiente em que se encontra inserida. Pessoa é resultado do que 

denominamos de patrimônio cultural e da identidade cultural. Como afirma Cunha Junior: A 

noção africana não é uma relação do eu e o outro, ou do eu e a natureza, é relativa aos seres da 

natureza, animados de voz ou não. A relação é sistêmica coletiva decorrente de todas as 

interações (CUNHA JUNIOR, 2010).  

       O conceito de identidade negra é parte da africanidade enquanto a formação da pessoa 

e da relação desta como o meio ambiente, ou seja, com o território e com a cultura produzida 

nele. Reafirma a identidade como produto da cultura da localidade.  

A identidade é parte da formação do ser humano e da sua relação com o meio que está 

inserido, mesmo quando as pessoas não conseguem definir a sua identidade ela existe. 

 

7.4.2 Identidade Quilombola 

        No segundo capítulo se definiu conceito identidade quilombola, assim aqui apenas 

faço uma síntese do conceito de identidade quilombo, essa é o modo de ser, de pensar, rezar, 

comer, fazer de um grupo, denominado de remanescente de quilombo ou quilombola. 

       O ponto principal é a relação com a herança cultural africana ou como as 

transformações delas, a relação como cultura local e a relação como o território de vida da 

comunidade quilombola. A vivência como os patrimônios culturais é o que produz a memória 

coletiva e podemos dizer o que gera a identidade. Sendo que a existência da identidade não o que 

implica na auto-declaração. Muitas vezes a auto declaração não existe por medo político.  

  

7.4.3 Como se constroem as identidades quilombolas positiva: um problema para a educação  

      Reconhecer, respeitar este grupo, sua cultura e história, são passos básicos, e que 

podem favorecer o desenvolvimento das identidades quilombolas, de forma positiva. Sendo a 

educação que promova as identidades positivas depende de uma analise entre as teorias e as 

práticas educacionais contidas dentro das proposições dos movimentos negros. 

     Como se constroem não é uma relação teórica e prática, elas se constroem sem teoria. 

Como se ensina a identidade é uma relação teórica e prática. Como se compreende é uma relação 

prática teórica. 



217 

 

      Pensar maneiras que possibilitem para o desenvolvimento ou construção da identidade 

quilombola positiva, é perpassa pela a releitura da história, pela a valorização da sua herança 

histórico cultural africana e construção de uma nova história.  É necessário trabalhar a auto 

estima em casa e principalmente na sala de aula. 

      Todavia sabemos que a população negra foi e é a população que sofre racismo, mal 

tratos, o sistema escravista foi de uma ferocidade em todos os sentidos, e crueldade desumana, 

que permanece na memória social, com isso buscou destituir o negro de sua história e cultura, e 

ainda inferiorizar as culturas dos nossos antepassados. Com uma carga social negativa, isso para 

os afroascendentes não é fácil se ver preto, “preto e quilombola”, pois esses conceitos para 

muitos estiveram e ainda estão atrelados a escravo, a coisas ruins, então isso influenciou de 

forma muito forte e negativa na negação do ser negro e na formação da identidade. Pois se 

atribuiu vários características e arquétipos negativos para a população negra, tais como: “cabelo 

ruim”, preto sujo, burro, não quero alongar essa lista, isso é o racismo que a população preta 

sempre sofre. 

        O racismo, que procura aniquilar a pessoa negra, que deixa marcar profundas, e que 

diz que uns são superiores e outros inferiores, e esse está nas instituições, a escola é uma dessas 

instituição, então se faz necessário identificar e combater o racismo, em Munanga (1996, p.223) 

defini “o racismo é uma desumanização e negação da humanidade do outro, uma destruição 

muito profunda que a mobilidade social não resolve”, então é preciso combater essa destruição 

para construir identidade positiva. 

      Buscar valorizar as narrativas orais dos moradores, suas festas, sua cultura, pois essa é 

uma base para dialogar sobre construção de uma identidade quilombola positiva, e ter um 

pertencimento quilombola positivo. 

      Então tem se buscado na pratica é diminuir ou minimizar as discriminações raciais, e 

descontruir os arquétipos negativos, através conhecer a história dos africanos e sua cultura, 

revendo a literatura, melhorando os livros didáticos, falando dos conceitos de quilombo, das 

lutas e memórias da população negra.  Diminuir e minimizar é o que se tem conseguido na 

pratica sendo que o ideal é eliminar esses fatores das discriminações raciais e culturais.  

Esta identidade, que em tudo contraria os interesses históricos e psicológicos 

do negro, tem sido uma tradição na história do negro brasileiro em ascensão 

social. Entretanto, a construção de uma nova identidade é uma possibilidade 

que nos aponta esta dissertação, gerada a partir da voz de negros que, mais ou 

menos contraditório ou fragilmente, batem-se para construir uma identidade 

que lhe dê feições próprias, fundadas, portanto, em seus interesses, 



218 

 

transformadora da história – individual e coletiva, social e psicológica.  

(SOUSA, p.78, 1983) 

 

          Mas de vinte anos depois da publicação de “Tornar-se negro” podemos observar que 

já temos um novo cenário se descortinando na sociedade brasileira, mas que ainda possui poucas 

definições quanto ao respeito da identidade negra. Isto, contudo, se apresenta como um desafio 

constante e necessário para as lutas de combate ao racismo e de conquista da cidadania do negro 

que passam assim, necessariamente pelo desafio da sua ascensão social, e que passa pela 

necessidade de (re) afirmar sua identidade, e para isso precisa de exemplos e referências 

positivas. 

        O legado cultural acumulado por grupo ou uma população em um dado território, 

forma seu patrimônio cultural. E esse patrimônio cultural é a expressão dos meios que conferem 

também identidade. As identidades se formam na relação da população com um dado território. 

O território, patrimônio e a identidade singularizam a existência de uma população e explicitam 

as suas formas de vida e os seus valores sociais. Por isso a necessidade da efetivação da 

educação escolar quilombola ou educação formal dialogando com a educação não formal e com 

o patrimônio cultural local. 

 

7.5.  Os patrimônios culturais Imateriais encontrados nos territórios pesquisados 

 

       Discutimos aqui o reconhecimento do patrimônio cultura na educação, e que o 

reconhecimento e a preservação de patrimônios não cabem apenas ao poder público. Devemos 

atuar como educadores na comunidade, fazendo com que ela se aproprie desses patrimônios e 

exerça o seu poder de resguardar, transmitir e ressignificá-los, deixando de lado a invisibilidade 

do patrimônio cultural da sua comunidade, e também deixando de lado uma postura passiva das 

lamentações por vê-los abandonados e/ou quase destruídos.       

        Para referência do material recolhido remetemos a Constituição Federal inclui como 

patrimônio cultural brasileiro as formas de expressão, os modos de criar, fazer e viver, as 

criações científicas, artísticas e tecnológicas, as obras, objetos, documentos, edificações e demais 

espaços destinado as às manifestações artístico-culturais e os sítios de valor histórico, 

paisagístico, artístico, arqueológico, paleontológico, ecológico e científico, garantindo o pleno 

exercício dos direitos culturais e responsabilizando o Estado pelo apoio, proteção, valorização e 



219 

 

difusão das manifestações culturais indígenas, afro-brasileiras e de outros grupos do processo 

civilizatório nacional (BRASIL, 1988).  

        Quando se trabalhamos de dentro de grupos sociais de cultura especifica como é caso 

das comunidades de quilombo, grupos tradicionais ou em bairros de maioria afrodescendente, os 

conceitos de repertórios culturais ou de patrimônio cultural são de alguma utilidade como na 

mostra (SANTOS, 2012) no seu estudo sobre o quilombo em Alto Alegre – Ceará. O patrimônio 

cultural é parte da história da população, determina marcadores que auxiliam na produção da 

história local. O patrimônio cultural também é pensado como uma referência na constituição da 

memória e da identidade do grupo social, e desta forma é de interesse definir este conceito para 

este trabalho de pesquisa, tendo em mente que o reconhecimento da comunidade é em parte e 

identificação do patrimônio cultural material e imaterial.  

       Devido às disputas políticas e os processos de dominação entre os grupos socais ou 

mesmo em razão das especulações imobiliárias e avanços do capitalismo alguns patrimônios 

culturais de são passiveis de ameaça de extinção. Para proteção destes acervos culturais é que as 

Nações Unidades se preocupou com a definição de patrimônio cultural e formulou a seguinte 

proposição tendo em vista principalmente os bens imateriais (UNESCO, 2003), (UNESCO, 

2006):  

 

Patrimônio cultural imaterial as práticas, representações, expressões, 

conhecimentos e técnicas - junto com os instrumentos, objetos, artefatos e 

lugares culturais que lhes são associados - que as comunidades, os grupos e, 

em alguns casos, os indivíduos reconhecem como parte integrante de seu 

patrimônio cultural. Este patrimônio cultural imaterial, que se transmite de 

geração em geração, é constantemente recriado pelas comunidades e grupos 

em função de seu ambiente, de sua interação com a natureza e de sua história, 

gerando um sentimento de identidade e continuidade e contribuindo assim 

para promover o respeito à diversidade cultural e à criatividade humana. Para 

os fins da presente Convenção, será levado em conta apenas o patrimônio 

cultural imaterial que seja compatível com os instrumentos internacionais de 

direitos humanos existentes e com os imperativos de respeito mútuo entre 

comunidades, grupos e indivíduos, e do desenvolvimento sustentável. 

(UNESCO 2006, p.) 

 

           A noção de patrimônio cultural é dinâmica, essa implica na identificação das 

construções de valores, símbolos, signos, modos de vida e instrumentos materiais presentes nas 

adaptações dos seres humanos na ocupação de um determinado território. Os bens materiais e 

imateriais são apresentados em intima relação e produzidos no suprimento das necessidades de 



220 

 

realização da vida nos seus diversos aspectos. A ideia de patrimônio cultural pode ser sintetizada 

como um legado entre as gerações e dado um conjunto de bens construídos, reconhecidos por 

uma sociedade, como representativos de sua história e da sua produção social, é o testemunho da 

presença das pessoas em determinado espaço geográfico (SANTANA, 2009, p. 35). 

          A terra é a fonte de renda e sustentabilidade dos quilombos, sendo um espaço comum 

onde se formam vínculos sócio-culturais. Portanto, a relação destas pessoas com o território em 

que ocupam é algo único, particular, fruto da história, do medo das perseguições e do instinto de 

sobrevivência que os levaram a se fixar em determinados pontos. Nos dizeres de Rafael Sanzio 

dos anjos: 

 

É no território étnico, um espaço político, físico e social, que estão gravadas 

as referencias culturais e simbólicas da população, um espaço construído, 

materializado a partir das referencias de identidade e pertencimento territorial 

e, geralmente, dotado de uma população com traço de origem comum. A 

terra tem grande importância na temática da pluralidade cultural brasileira, no 

processo de ensino, planejamento e gestão, principalmente no que diz 

respeito ás características territoriais dos diferentes grupos étnicos que 

convivem no espaço nacional. (SANZIO, 2006, p. 15). 

 

       Faz-se necessário buscar identificar, respeitar os patrimônios culturais, por isso o 

redirecionamento das preocupações mundiais foi fator importante para que o mundo enxergasse 

novos patrimônios e se desprendesse do reducionismo artístico e histórico. Elementos como as 

convenções e os tratados internacionais refletem o despertar para o dinamismo inerente às 

manifestações culturais, e acontecimentos como: Convenção sobre a Proteção do Patrimônio 

Mundial Cultural e Natural, Recomendação sobre a Salvaguarda da Cultura Tradicional e 

Popular, ambas aprovadas pela UNESCO respectivamente em 1972 e 1989, Convenção de 

Diversidade Biológica, assinada durante a ECO 92, Declaração Universal sobre a Diversidade 

Cultural, de 2001, e Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Cultural Imaterial, de 2003, 

todas elas são importantes na contextualização acerca da nova concepção de patrimônio cultural. 

(SOUZA, 2005, p.7). 

          A memória social e os elementos associados a ela também se inserem no acerto dos 

repertórios culturais denominados de modo geral como patrimônio cultural. Neste sentido a 

escrita da história oral depende da identificação e do recolhimento do patrimônio cultural, sendo 

imaterial e material. 



221 

 

          Os bens de natureza material, como os conjuntos arquitetônicos e monumentos 

tombados como patrimônio são os mais visto, porém, existem outros bens que também são 

importantes para comunidades e estado, porém não registrados e não são edificados. E nesses 

não edificados identificamos o patrimônio pertencente aos quilombos.  

           Percebe se que fazem parte do patrimônio de uma sociedade as práticas, os saberes, as 

formas de expressão, as crenças, as técnicas e as celebrações que formam a sua identidade 

cultural e que nos são transmitidos através das gerações. Pois é, este conhecimento que não está 

nas paredes dos monumentos, nem nas bibliotecas ou nas escolas, mas no saber transmitido pelos 

nossos antepassados, é o que denominamos de patrimônio cultural imaterial. 

          As comunidades de certa forma direta ou indireta busca manter o costume, às vezes, 

mesmo sem refletir sobre essas práticas no dia a dia, e as pessoas das comunidades quilombolas 

estão buscando e preservando o patrimônio cultural imaterial e material. Através da vida familiar 

e da vida em sociedade, aprendemos a degustar os alimentos e nos acostumamos com os sabores 

das refeições. Aprendemos a cultivar os alimentos e a cozinhar, a rezar e a crer nos deuses, a 

encenar brincadeiras e a fazer brinquedos, a cantar e fazer instrumentos para o canto, a dançar e 

fazer tambores, a fazer e ler poesia, a ouvir histórias e a imaginar, entre outras coisas.  

        Então estudar descrever estes patrimônios imateriais das comunidades é importância 

para a relação de pertencimento dos quilombolas, também pode ser fundamental na educação 

quilombola, assim usei as imagens para explicitar os patrimônios culturais imateriais dos 

quilombos, nos quais pesquisei. Início o inventario do patrimônio cultural imaterial dos 

quilombos pesquisados, lembrados os mais velhos, os anciões, ou seja, através dos os troncos 

velhos. Pois esses são as mestras e os mestres dos saberes populares, sendo que os consideramos 

os nossos “griotes e griotas”, os mais velhos dos quilombos pesquisados. 

       Apresento com imagens os patrimônios imateriais dos quilombos da Base, da Serra do 

Evaristo e da Serra de Nazaré. Assim as figuras 123 - Manuel Vicente da silva, 94 anos, bisneto 

de Cazuza o fundado do quilombo da Base, e a figurara 124 é senhora Maria Amélia Gadelha da 

Silva, moradora mais idosa da comunidade do Quilombo da Base, nessa foto ela estava com 93 

anos de idade, porém hoje estaria com 103 anos de idade, mas faleceu aos 97 anos de idade, 

mesmo fazendo a passagem os ancestrais estão presentes na memória e na história.  



222 

 

        Assim como o quilombo da Base, o quilombo da Serra do Evaristo e o quilombo de 

Nazaré também tem seus mais velhos, suas histórias, como: a figura 125, Tico Manduca e 126 

José Soares, alguns dos guardiões da memória do quilombo da serra do Evaristo, pois os 

professores e alunos da Escola Osório Julião, passaram a chamar os seus ancestrais. E a figura 

127 é senhor Raimundo Virgino de Sousa, de 80 anos de idade, décadas de vida e assim 

compartilha seu conhecimento guardado na memória. 

Figura 123 - Manuel Vicente da silva, 94 anos - BASE. Figura 124 - Maria Amélia Gadelha da 

silva, 93anos (in memória). 

    

Fonte: Acervo pessoal. 

Figura 125 - Tico manduca. Figura 126 - José Soares – Evaristo. Figura 127 - Raimundo Virgino 

de Sousa - Nazaré. 

     

       Nas comunidades rurais e nos quilombos mesmo em presença da escrita até hoje se 

ensina aprende pelo uso da palavra e pala oralidade. No entanto em se tratando da educação é 

importante trazer essas narrativas também na escrita. 



223 

 

7.5.1 Quilombo da Base e seus Patrimônios imateriais 

        Falar, descrever o patrimônio cultural dos quilombos, é mergulhar na história passada 

e emergir no hoje, pois durante a as idas aos quilombos, sempre tirei um momento para andar 

pela comunidade, e sempre teve alguém para me acompanhar, então íamos quilombo adentro 

conversando, observando e conhecendo a comunidade como suas casas, plantas, e as pessoas e 

como elas vivem.  

       Foi através das caminhadas a pé, e de moto que conheci o quilombo da Base, e 

encontrei o que restou das casas de farinha, a última casa de taipa, as roças com plantação de 

milho, feijão, mandioca, mas também me permitiu conhecer as pessoas, como elas vivem, seus 

altares e seus santos, o que fazem e como fazem. 

      E encontrei nas fotografias um meio de narrar e mostrar estes patrimônios, e assim o 

faço uma narratividade com as figuras, em: 128 e 129 apresentam as casas de farinha no 

quilombo da Base, essas são lugares onde se transforma a mandioca em farinha. O lugar ou 

abrigo destinado ao preparo da farinha de mandioca foi e é chamado de casa de farinha, e na fase 

pré-colonial uma casa de farinha, nada mais era que um abrigo de palha ou sapê, às vezes com 

apenas um lado fechado, coberto de palha e chão de terra batida tendo, o qual em alguns lugares 

mudou um pouco a estrutura física, todavia as casas de farinha possuem: um tacho, uma roda de 

madeira com ferro, corda para girar a roda, caititu (triturador), coxo de madeira, aparador da 

massa, prensa, peneira onde passa a massa triturada, rodos de pau, que são utilizados para 

revolver a massa, e também cuias repartidas ao meio, como utensílios para mexer e jogar para o 

alto a farinha, até a farinha ficar no ponto certo. 

       Mas as casas de farinha além da produção de farinha de mandioca, foram lugares da 

prática do viver comunitário, e de atividades sociais e manifestações culturais, como as festas 

alegres com dança, muito beiju e as tapiocas.  Nas farinhadas celebravam não apenas o resultado 

final de um dia de trabalho ou um ciclo, mas também os vínculos familiares que hoje são 

relembrados pelos mais velhos, memórias saudosas que o tempo não apaga. 

   E como podemos ver a figura 130 que mostra um senhor quilombola voltando da roça, 

numa carroça carregada de maninva que são os caules ou talos da mandioca, então parece uma 

atividade do passado, porém, ainda hoje tem alguns que fazem roças de mandioca.  Também 

mostra um pouco do dia-a-dia da comunidade, como a figura 131 Maria Joana da Silva, uma 



224 

 

senhora quilombola que transita a pé do quilombo de Alto Alegre ao quilombo da Base, a 

fotografia foi tirada no momento em que ela parou em frente a roça que fica em frete a casa do 

Sebastião, para falar com os parentes. 

Figura 128 e 129 - Casa de farinha e seus equipamentos. 

    

Fonte: SANTOS, M. P. dos. (2012). 

Figura 130 – O homem na carroça. Figura 131 - Mulher e seu cajado.   

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

        As figuras 132 e 133 representam como eram as casas no passado, elas eram feitas de 

taipas, técnica muito usada nas zonas rurais do nordeste, nos quilombos também, hoje a 

presenças das casas de taipa estão desaparecendo, e dando lugar para outros tipos de habitação. E 

as figuras: 134 é um altar de santos católicos de um morador do quilombo, 135, 136 mulheres no 

seu dia-a-dia em tarefas de casa, elas estão debulhando feijão, assim as fotografias mostram os 

modos de rezar, de fazer e de viver no quilombo da Base. E que a debulha do feijão faz parte da 

cultura local. 



225 

 

Figura 132 e 133 - Casa de taipa. 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

Figura 134 - Altar dos santos. 

    

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 



226 

 

Figura 135 e 136 – Mulheres desbulhando feijão. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

 

7.5.2 Quilombo Serra do Evaristo e seus Patrimônios imateriais  

      A Comunidade Quilombola Serra do Evaristo localiza-se na microrregião do Maciço 

de Baturité, região norte do estado do Ceará, no município de Baturité, no topo da serra, em uma 

região geograficamente íngreme, com escassez de recursos hídricos e de difícil acesso, cuja 

principal estrada é estreita, construída com pedra e barro, permeada de subidas sinuosas e com 

longas curvas. No topo da Serra, a exuberância e beleza da paisagem e da vegetação local são 

ainda mais fascinantes, sendo possível visualizar, do alto do refúgio comunitário, toda beleza do 

entorno, outros municípios.  

      O quilombo Serra do Evaristo além ser agraciado de beleza pela natureza, é 

visibilizado pela presença dos seus ancestrais, pois até na terra ainda há presença deles, isso se 

comprova através dos achados arqueológicos, que hoje se encontram no museu da comunidade.  

     Em março de 2012, tiveram início os trabalhos de escavação em um sítio funerário, de 

onde foram coletados inúmeros vestígios materiais pré-históricos. Um acervo arqueológico 

resgatado da escavação ali realizada pelo Iphan-CE, que formou o Museu Comunitário da Serra 

do Evaristo. Esse foi fundado em 2013, teve um Seminário, onde se falou do processo que 

culminou no salvamento do sítio arqueológico e na construção do museu. O Seminário, 

organizado pela própria comunidade, pois houve também participação e envolvimento direto dos 

quilombolas nas escavações e na construção do Museu. 



227 

 

Alem dos arqueólogos e técnicos, as escavações no Sítio Funerário Evaristo 

contaram com o trabalho dedicado de sete estudantes dos ensinos 

fundamental e médio, moradores da comunidade Quilombola do Evaristo que 

atuaram nas atividades de pesquisa e socialização dos resultados. A 

participação dos alunos foi também motivada pela população local. 

 http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/446/museu-comunitario-recebe-

achad 

 

 

      O sítio foi descoberto quando artefatos e utensílios de barro, urnas e fusos afloraram, 

ou seja, foram aparecendo na terra, na comunidade quilombola da Serra do Evaristo. "Foi um 

professor da comunidade que me contatou, em vista dos objetos aparecerem de maneira muito 

frequente, como em frente à igreja e as escolas". 

    As figuras 137 mostra parte da igreja, o ponto de cultura e a escola no quilombo do 

Evaristo, pois elas se encontram todas no mesmo lugar, e 138 mostras marcas no lugar em frente 

à escola, onde foi feito as escavações arqueológicas, processo realizado para retirar os objetos 

antigos encontrados ali. 

 

Figura 137 - Da esquerda para direita parte de igreja, ponto de cultura e escola. Figura 138 - A 

frente da escola como marcar do trabalho arqueológico. 

 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

 

      A comunidade Serra do Evaristo fica localizada acerca de 500 metros de altitude e a 

nove quilômetros de Baturité, então houve os trabalhos arqueológicos de escavação e após esse, 

também teve a construção do museu, onde reuniu o material coletado, a fim de se apropriar da 

história local, também não se perder a identidade territorial dos povos que habitaram no 

passado.  

 

 

http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/446/museu-comunitario-recebe-achad
http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/446/museu-comunitario-recebe-achad


228 

 

Figuras 139 - Equipe de escavação; Figura 140 - Os objetos recolhidos irão compor um museu. 

   
.  
Fonte: internet. 

 

As ações realizadas na área pelo IPHAN atendem às reivindicações da 

Comunidade Quilombola da Serra do Evaristo, certificada pela Fundação 

Palmares. Um dos grandes destaques do trabalho da equipe, coordenada pelos 

arqueólogos Igor Pedroza e Cláudia Oliveira, da Universidade Federal de 

Pernambuco (UFPE), foi o achado de um esqueleto humano que, de acordo 

com as observações iniciais do professor Sergio Monteiro, consultor em 

arqueologia funerária, aponta para um “indivíduo adulto, com mais de 50 

anos de idade, de constituição física relativamente robusta, depositado no 

interior de uma urna funerária em posição sentada e pernas flexionadas”. 

Com as descobertas arqueológicas está sendo possível estudar os modos de 

vida das populações que habitaram a área, especialmente aqueles 

relacionados às práticas funerárias. 

     diariodonordeste.com.br/cidade/museus/museu-comunitario-

recebe-achados-arqueol 

 

      O Museu Comunitário da Serra do Evaristo possui urnas funerárias, machadinhos 

polidos, fusos, entre outros inúmeros vestígios arqueológicos com mais de 700 anos que 

compõem o acervo. Também entre os materiais resgatados no quilombo Serra do Evaristo estão 

fragmentos de recipientes cerâmicos, ossos de animais como lagartos, tatus, peixes, pequenos 

carnívoros e aves. Então tantos os achados arqueológicos como pesquisa realizada na localidade 

comprovam que a comunidade em tempos passados dominava agricultura, a fiação de algodão e 

a fabricação de cerâmica.  

http://blogs.diariodonordeste.com.br/cidade/wp-content/uploads/2013/09/renderizaFcdMidia.jpg


229 

 

Com a execução do plano de ação, as escavações foram de fato 

compensatórias, com relação ao resultado. Na área envolvida, foram 

encontradas 30 urnas funerárias e mais de 50 machados de pedra, além de 

fusos, comprovando, assim, que os povos dominavam o tear do algodão. A 

informação comprovava que grupos indígenas ocuparam o local pelo menos 

dois séculos antes da chegada dos portugueses ao Brasil, em 1500.  

Iphan/CE, (2012).  

 

      As figuras 141 e 142 apresentam o museu comunitário do quilombo da Serra do 

Evaristo, um dos lugares que guarda e busca preservar a história e o patrimônio cultural da 

comunidade. 

Figuras 141 e 142 - Museu do quilombo Serra do Evaristo. 

    

Fonte: Evandro Clemente. 

      E além do museu tem outros patrimônios culturais imateriais como a dança de São 

Gonçalo na Serra do Evaristo, e essa é ligada a religiosidade na Serra do Evaristo, é o 

catolicismo popular. As festas, os eventos giram em torno da igreja católica. Diariamente 

existem programações na igreja, tais como: santo ofício, terço dos homens, novenas, catequese. 

Nas reuniões diárias, estão presentes, no mínimo, vinte pessoas entre homens, mulheres e 

crianças. A Serra do Evaristo é uma comunidade que se desenvolveu no alto da Serra e ali 

construíram sua existência, produzindo e ressignificando suas crenças, entre as quais se destaca a 

Dança de São Gonçalo. Lá, a religiosidade é expressa na paixão pela dança de são Gonçalo e 

constitui um ethos da comunidade.  A figura 143 mostra a forte presença da religião católica, 

pois tem a igreja, mas no salão cultural onde acontecem algumas reuniões também tem um altar 

e os santos.  



230 

 

Figura 143 – Altar e os santos. 

           

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

  Assim trago a representatividade através das fotografias 144 essa mostra Festa de são 

Gonçalo, e a figura 145 traz um manequim vestido com a roupa de São Gonçalo, esse manequim 

fica na escola para que todos os alunos conheçam as tradições. 

Figuras 144 - Festa de são Gonçalo.  Figura 145 - E roupa de São Gonçalo. 

    

  Além da dança de São Gonçalo, o quilombo tem parteira e tem a prática do usos das 

plantas medicinais para a cura, assim eu diria que tanto a dança quanto as plantas são remédios 

para o corpo e para a alma, e são patrimônios culturais assim como as parteiras. Então como 

parteira da comunidade trago Maria Ester de Souza, 90 anos de idade, e dado os relatos dos 

quilombolas sobre parteira, conheçamos Maria Ester:  

 



231 

 

Maria Ester de Souza ou ainda Maria Julião Ramos, nome que recebeu após o 

casamento, na época com 14 anos, é o nome da Mãe Ester, de 90 anos, 

parteira durante muitos anos na Comunidade Quilombola da Serra do 

Evaristo. Mãe de 16 filhos, nascida e criada na Comunidade da Serra do 

Evaristo, aprendeu o ofício de parteira com a Dona Feliciana como era 

conhecida a Sra. Maria de Lourdes da Conceição que também era parteira 

nesta mesma localidade e com a senhora Alda, esposa do Sargento Sebastião. 

Começou seu ofício nesta comunidade em uma época em que a vida era 

bastante simples, não havia energia elétrica, nem estrada que dava acesso a 

cidade de Baturité, fato esse que contribuía para que quase todas os partos 

realizados na localidade fossem feitos por parteiras. Além da Serra do 

Evaristo, assistia também famílias de outras localidades da redondeza como 

Carões, Castelos, Oiticica, Jardim e Jordão. 

 

  O oficio das parteiras era uma pratica comum, assim como uso das plantas medicinais 

na cura das enfermidades, e uso das plantas ainda é uma prática utilizadas até hoje por vários 

povos, e nos quilombos também, pois está presente nas três comunidades estudadas e em outras. 

      O uso de plantas medicinais para cura de doenças é um costume bastante antigo dos 

moradores da Comunidade Quilombola Serra do Evaristo. Em 1996 teve início essa localidade a 

formação de um grupo sobre a coordenação de Dona Maria do Socorro Fernandes Castro, que 

passou a realizar um trabalho de orientação de uso das plantas medicinais e a produção de 

remédios caseiros. 

       Como resultado não conclusivo, destaca-se que a festa e Dança de São Gonçalo, a 

prática do oficio de parteiras e uso das plantas medicinais, tudo isso são manifestações religiosa, 

culturais e patrimoniais que carrega significados potentes que se refletem na organização 

comunitária, assim, as práticas pedagógicas podem utilizar esta manifestação cultural na 

perspectiva de reconhecimento e fortalecimento dos vínculos identitários e pertencimento da 

comunidade quilombola.  

 

7.5.3 Quilombo de Nazaré e seus patrimônios imateriais 

        No quilombo de Nazaré, em novembro de 2017, foi para a comunidade, passei dois 

dias na casa da Ana Carla, quilombo, professora, e também já foi líder da associação quilombola 

de Nazaré. E nos dias, os quais fique lá realizei boas caminhadas pela comunidade, a primeira 

delas aconteceu, foi muito emocionante descobri o mundo que se esconde dentro dos matos, pois 

acompanhada pelo jovem Antônio Rodrigues Alves, 28 anos de idade, porém ele é mais 



232 

 

conhecido por Toinho, esse foi meu guia quilombola, nesta etapa da pesquisa de campo. Ele me 

mostrando uma boa parte da comunidade, foram umas quatro horas de caminhada pelo 

quilombo, iniciamos então a pesquisa pela a casa de farinha e o engenho, que ficam logo na 

entrado do quilombo, depois seguindo passamos no local onde iniciaram a construção da escola, 

mas está parada. E uma obra que estava para ser concluída em 2018. 

      As figuras 146, 147 e 148 mostram a casa de farinha e o forno onde torra a farinha de 

mandioca, no quilombo de Nazaré. 

 

Figura 146, 147 e 148 - Casa e forno de farinha. 

   

Fonte: Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 

      Na longa caminhada, para aqui, conversa ali, foi se descampando, ou seja, foi se 

vislumbrando como é o quilombo, o que ele tem, como se vive seus habitantes, como saberes e 

fazeres. Assim percebem-se as casas de alvenaria e taipa, quintais sem cerca e nem mura, ou 

melhor, só os muras naturais, pois a própria a natureza, as árvores e arbustos se fazem muros 

naturais. E a fotografia 149 mostra a casa da Dona Rita de Lima Santos, nascida em 12.04. 1958, 

está com 62 anos de idade, sua casa hoje é coberta de telha, paredes de tijolos e cimento, que é 

uma casa que tem um quintal sem muro ao seu redor, figura 150 uma casinha de taipa (uma 

despensa) e figura151traz uma casa de palha (uma espécie de privada no chão), então a 

residência quilombola e o que tem em seu entorno, como a casinha de taipa que serve de 

deposito ou dispensa. 

 

 

 



233 

 

Figura 149 - Casa, quintal sem muro; Rita e Eu. Figura 150 - Casa de taipa, 151 - Casa de palha 

(banheiro). 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

      Algumas casas ainda são de taipa, onde ainda algumas têm o banheiro fora da casa, e 

feito de palha, também tem casa com fogão a gás, mas também prevalece o fogão a lenha, e até 

pessoas que ainda fazem trempe (uma espécie de fogareiro no chão) para cozinhar. 

  Andando pelas veredas, por dento do mato, fui conhecendo o patrimônio natural, o 

patrimônio cultural imaterial do quilombo. No quilombo ainda o modo do viver está em sintonia 

com a terra e seus elementos, se percebe no caminho, no entorno das casas, as árvores frutíferas 

e ouvindo o cantar dos pássaros. E algo encantador que deveria ser natural em outros lugares, é a 

existência de casa sem muros, ou seja, casas com quintais sem muros de cimento, em algumas 

apenas a vegetação como divisão dos espaços entre as casas, essa é uma forma de divisão do 

espaço ainda presente em Nazaré, mas que está desaparecendo em outros quilombos.  

      A figura 152 apresenta trecho do caminho e a linda paisagem dentro do quilombo de 

Nazaré, e a 153 mostra a paisagem, plantação e os quintais sem muro.   

 

 

 

 

 

 



234 

 

Figura 152 - caminho e paisagem. Figura 153 - quintal sem muro e paisagem. 

       

 Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 

Figura 154 - Fogão a lenha. Figura 155 - Casa no quilombo de Nazaré. 

    

Fonte: Marlene P. dos Santos. (2017). 

      Dias no quilombo, convivendo com os moradores, e percorrendo a comunidades, 

percebo sua beleza, a natureza, o cotidiano dos quilombolas, mas observei e também conversei 

com várias pessoas, as quais falam u pouco como vivem. Eles vivem em meio a natureza, gosta 

de viver na serra, e tem algumas dificuldades. 

     Constatei algumas situações do dia-a-dia no quilombo, como: 



235 

 

      Moradores que ainda sofrem perseguição por conta da terra, conflitos pela posse de 

terra, e as pessoas tem medo morrer, aparece gente armada andando pela comunidade, “os donos 

da terra”. 

      Nazaré tem nascentes de água, mas também há conflito entre alguns quilombola e 

donos de terra pelo uso da água, um exemplo, é o caso que acontece um quilombola, que o 

chamo de o “Homem da nascente” ele me contou que sofre por que vendi uns garrafões de água, 

pois ele retirava de uma nascente, o dono não gostou, alguém denunciou, e disse que ele estava 

explorando o meio ambiente de maneira inapropriada, mas o intrigante é que um dos 

representantes do órgão responsável pelo meio ambiente é da família do denunciante, eles 

proibiram a retirada de água, multou o quilombola, esse está procurando água na nascente no 

lugar onde mora. 

      E o Homem da nascente, me mostrou um pouco do patrimônio natural existente no 

quilombo, andamos mais ou menos uns 600m para chegar a uma bica d’água, essa no momento 

tinha pouca água, porém quando é período de chuva fica cheia, além da bica foi me mostrando 

árvores e flore que tem na região.  

Figura 156 e 157 - A bica no quilombo de Nazaré. 

  

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 



236 

 

Em meio às dificuldades, os quilombolas resistem como e com patrimônios naturais e 

patrimônios culturais. 

      Concluímos da existência de uma forte ligação entre os elementos dos patrimônios 

culturais, materiais e imateriais, como a memória e com as identidades coletivas dos grupos 

sociais, no caso os grupos sociais afrodescendentes.  Mas como processos sociais (históricos e 

culturais) particulares, específicos e irreprodutíveis em outras condições.  

       Dentro dos parâmetros do conhecimento africano esta relação entre memória e 

patrimônio cultura é forte, teríamos que a memória coletiva é reflexo em grande parte da 

existência de bens patrimoniais, sendo também a memória coletiva um patrimônio cultural.  

 

 



237 

 

8 MULHERES NEGRAS QUILOMBOLAS: AS GUERREIRAS DA 

RESISTÊNCIA ANCESTRAL 

 

Mulheres  

Nós somos Mulheres de todas as cores 

De várias idades, de muitos amores 

Lembro de Dandara, mulher foda que eu sei 

De Elza Soares, mulher fora da lei 

Lembro de Anastácia, Valente, guerreira 

De Chica da Silva, toda mulher brasileira 

Crescendo oprimida pelo patriarcado, meu corpo 

Minhas regras 

Agora, mudou o quadro 

 

Mulheres cabeça e muito equilibradas 

Ninguém tá confusa, não te perguntei nada 

São elas por elas 

Escuta esse samba que eu vou te cantar 

 

Eu não sei porque tenho que ser a sua felicidade 

Não sou sua projeção 

Você é que se baste 

Meu bem, amor assim quero longe de mim 

Sou mulher, sou dona do meu corpo 

E da minha vontade 

Fui eu que descobri Poder e Liberdade 

 

Sou tudo que um dia eu sonhei pra mim 

              (Versão) (part. Doralyce), Silvia Duffrayer. 

 

 

 



238 

 

8.1 Mulheres Negras protagonista da/na história  

       Devido ao protagonismo das mulheres negras nos quilombos e na história das 

populações negras e devido à ausência de menções das lideranças nos trabalhos realizados por 

estas é que estamos escrevendo este capitulo.         

       A ausência das menções de reconhecimento da importância das mulheres negras é um 

fato histórico, há uma omissão deliberada e sistemática, repetida em todas as instituições e 

presente na educação.  Sobre as mulheres negras e suas realizações de um modo geral pouco se 

fala durante as aulas, nas escolas e nas reuniões públicas sobre a memória negra do país. Quando 

se fala não vai além de menções sobre a escravidão e os abusos sexuais sobre elas, ou das 

funções delas no trabalho doméstico. Ainda mais grave porque quase nada de edificante é 

ensinado sobre a participação das mulheres negras na história. Por isso, que neste capítulo busca 

resaltar a fundamental importância das mulheres negras que dedicaram suas vidas para mudar a 

história da África e do Brasil. Começo com exemplos históricos africanos, brasileiros e passo 

depois para os quilombos do Ceará.  

        A trajetória da mulher negra tanto no passado como no presente é marcada pelo 

esquecimento, desrespeito, e uma tentativa de invisibilidade, pois seus grandiosos feitos quase 

nunca são evidenciados. E foram e são muitas mulheres negras grandiosas em sua trajetória 

histórica. Apesar de grandiosas, muitas outras mulheres negras foram condenadas ao 

esquecimento histórico: apagadas de livros de história, banidas de discussões em classe, 

arrancadas de contos infantis e relegadas, no máximo, ao papel de esposas de algum herói. 

       Neste capítulo a intenção é fazer aportes a educação quilombola, reconhecendo a 

necessidade e importância de mostrar a diversidade da participação das mulheres negras na 

história desde o escravismo a atualidade. Com profissões importantes para história brasileira e da 

população negra as mulheres negras existiram como pretas do tabuleiro, quitandeiras, 

costureiras, negra de ganho, rezadeiras, fiandeiras, líderes quilombolas, líderes de revoltas e 

batalhas, professoras negras, empregadas domesticas, lideres religiosas, escritoras e 

parlamentares, ou seja, mulheres negras na construção da história e do país. 

       Durante o escravismo criminoso muitas das profissões que foram fundamentais paras 

a organização da vida nas cidades eram realizadas por mulheres negras e por organizações de 

mulheres. O comercio urbano de produtos das mais diversas formas era organizado por mulheres 



239 

 

negras. A importância delas no meio urbano no comercio de legumes, frutas e verduras são 

marcantes, pois o nome quitanda e quitandeiras passam para fazer parte da língua portuguesa do 

Brasil e não existe no português de Portugal. O escravismo de mulheres de ganho, as 

ganhadeiras, produziu uma classe urbana de escravizadas empreendedora que agenciavam a 

venda do seu trabalho e de seus produtos de forma independente e somente pagando prestação 

semanal ao escravizador (CAVALCANTE, SAMPAIO, 2012). As irmandades supostamente 

católicas, apenas muitas vezes nominalmente católicas, reuniram muitas dessas mulheres 

escravizadas de ganho e através delas foram feitas construção de igrejas e de propriedades dessas 

irmandades que superava por vezes a importância urbana das irmandades de brancos. Nessas 

irmandades realizou-se a educação de parcela da população negra como a história mostra na 

irmandade de Sobral que constituiu a primeira escola pública da cidade (SOUZA, 2006). As 

irmandades eram administradas por dois corpus de juízes, um feminino e outro masculino, como 

o mesmo poder de decisão.  

      Durante a maior de tempo da história do escravismo criminoso, e mesmo depois dele 

muitas das profissões auxiliares a medicina nos hospitais, casas de saúde, e nas residências foram 

executadas por mulheres negras, parteiras e auxiliares de enfermagem. Como também a 

medicina de uso da população em sua maioria foi produzida pelas curandeiras e rezadeiras.  

      A nossa história pouco fala das populações negras livres e que também omite as 

mulheres negras livres de importância da vida social mesmo no período do escravismo 

criminoso.  Como diz a história oral do quilombo de Conceição das Crioulas de Pernambuco as 

terras foram compradas pelas mulheres com dinheiro resultante da fiação de tecidos 

(ZACARIAS, 2016). 

      Nos levantamentos bibliográficos realizados percebeu-se a falta de materiais 

acadêmicos sobre essas mulheres negras, suas contribuições, participação e legado histórico, eu 

busco mais protagonistas negras que marcaram a história: a maioria dessas heroínas é pouco 

reconhecidas e registradas na historia oficial; então em quanto mulher negra é uma honra trazer 

comigo as mulheres negras, as nossas ancestrais.  Consideramos que não vamos preencher esta 

lacuna toda dentro de apenas um capítulo, mas deixamos marcadores para serem utilizados ou 

desenvolvidos na educação quilombola.   

   



240 

 

8.2 Mulheres Negras, Rainhas e heroínas africanas: resistência, presença, participação e 

construção de um legado histórico 

       África tem nas suas histórias o registro de rainhas e guerreiras. Desde o Egito antigo, 

passando pela Núbia, Egito, Etiópia, Nigéria, Congo, Gana, Guiné Bissau, África do Sul e 

Benin. O continente tem uma história de luta das mulheres que eram combatentes assim como 

os homens. Apenas algumas referências marcantes mais conhecidas na literatura africana é que 

vamos transcrever nesse texto.  

Makeda - A rainha de Sabá (960 antes de Cristo) 

       A história da Rainha de Sabá, Makeda, datada de 960 anos antes da era cristã, se 

confunde com a história do Cristianismo Copta na Etiópia e com a própria história da fundação 

das dinastias cristãs nesse país. Essas histórias são narradas num livro etíope denominado Kebra 

Negast (WALLIS BUDGE, 2013). A rainha de Sabá aparece em textos bíblicos também. A 

descrição dessa rainha nos textos bíblicos é como poderosa, bela e corajosa. Contam às histórias 

que o reino de Sabá era muito poderoso na região do Mar Vermelho e que a rainha visitou o rei 

Salomão, também poderoso na região. Que nas tratativas solenes da visita a rainha se converteu a 

religião judaica, dando inicio ao aparecimento de uma população judaica na Etiópia.   Nesta 

conversão a rainha também concebeu um filho de Salomão que se tornou o primeiro imperador 

das dinastias Etiopês que governaram essa nação por mais de um milênio. Na visita paira uma 

grande dúvida histórica, que a rainha teria recebido a Arca da Aliança, um baú de madeira 

contendo as tabuas das leis dos antigos israelenses (MUNRO-HAY, 2005).             

  No século primeiro da era cristã, com o aparecimento do cristianismo a Etiópia se 

tornou a primeira nação cristã no mundo pela conversão de parte da população judaica. A rainha 

de Sabá faz parte da história oficial da Etiópia e é muito prestigiada na população cristã. As 

figuras158 e 159 são representações etiopesas da rainha de Sabá. Na atualidade existe um grande 

esforço cientifico e arqueológico para reescrita da história do Reino da Rainha de Sabá 

(PHILLIPSON, 2012).  

 

 

 

 



241 

 

Figura 158 e 159 – Representações na Etiópia da Rainha de Sabá, A esquerda um quadro antigo 

das Igrejas Coptas. A direita um estatua também antiga. 

     

Fonte: www.alamy.com/stock-photo/elitre.html. 

NZINGA ou Njinga Mbandi (1583 - 1663)  

Rainha Ginga de Angola, a líder da resistência africana no enfrentamento a dominação europeia 

na África.          

 

      Existem várias formas de escrever o nome dessa rainha histórica que é um dos maiores 

símbolos de resistência do povo africano as invasões europeias. Podemos considerar o nome 

completo como Nzinga Mbandi Ngola Kiluanji. No livro de Nei Lopes: “Bantos, Malês e 

Identidade Negra” temos uma biografia da rainha Ginga (LOPES, 1988). A palavra Nogola é o 

título de realeza, significa rainha. O nome de Angola para a região foi dado pelos portugueses 

em razão da palavra “Ngola” na língua quimbundo. 

       No século 15 a região de Angola e do Congo figuravam importantes reinos devido à 

riqueza comercial da região (PARREIRA, 1997). Entres estes reinos estavam o do Ndongo e do 

Congo. O rei do Congo era imperialista sobre a região e tentava a submissão dos reinos vizinhos 

do Ndongo, Kassanje, Dembos, Kissama e da Matamba. Nesta mesma época os europeus 

realizam comercio com a região e compravam tecidos, marfins e cobre. Depois se puseram a 

caçar e escravizar africanos.  Das relações comerciais que os europeus mantinham na região 

africana, os europeus procederam as invasões de dominação e se aliaram ao reino do Congo que 

se converteu em reino cristão. A rainha Nzinga sucedeu seu pai no tronco e realizou um processo 

de resistência às invasões europeias se tornando um pesadelo para os portugueses. Os 

portugueses propuseram a uma negociação e a paz na região. Uma das cláusulas da negociação 

https://agenciapatriciagalvao.org.br/violencia/racismo/rainha-ginga-de-angola-a-lider-da-resistencia-africana/
https://agenciapatriciagalvao.org.br/violencia/racismo/rainha-ginga-de-angola-a-lider-da-resistencia-africana/


242 

 

imposta pela rainha Ginga era a proibição da escravização de africanos. Nesse acordo a 

imposição dos portugueses era a conversão da rainha ao catolicismo, sendo que ela foi batizada 

como Dona Ana de Souza.  Embora os portugueses aceitassem o acordo não cumpriram e as 

guerras voltaram e ela lutou pela independência do Ndongo, sendo vencida. Seu pai era rei da 

Matamba e com a morte dele a Nzinga lutou pelo trono. Ganhou a luta pelo trono e   se tornou a 

rainha da Matamba, dando continuidade à luta contra as invasões europeias e contra os 

colaboradores com os europeus. Nzinga estabeleceu uma guerra de estratégia de guerrilha e que 

produziram os primeiros quilombos. As Congadas Brasileiras são a memória das lutas entre o 

Ndongo, Matamba e o reino do Congo, e contra a invasão europeia na região. A rainha Nzinga 

faleceu com 82 anos em 1663. Em muitas cidades de Angola existem monumentos em 

homenagem a ela. Nas figuras 160 e 161 apresentam um monumento de Luanda em homenagem 

a ela e uma gravura retratando a sua imagem. Em romance histórico Jose Eduardo Agualusa 

narra de forma incrível a história da rainha Ginga (AGUALUSA, 2014).  

      Consta da história que houve outra negociação de paz e que a rainha Ginga 

reorganizou a economia da Nação. Mas após a sua morte os seus 7000 soldados foram 

aprisionados pelos portugueses e enviados para o Brasil onde foram escravizados. Os 

portugueses conseguiram controlar a região em seu favor somente em 1671. 

 Figura 160 - Apresentam um monumento de Luanda em homenagem a Nzinga.  

   

Fonte:www.pinterest.com. 



243 

 

     Eis abaixo uma das figuras de Nzinga, mais conhecida por nós: 

 

Figura 161 – Gravura representando a Rainha Nzinga 

 

   
    Fonte: Capa do Livro-Editora Casa das Letras.  

 

 

Amina - a rainha de Zaria, Nigéria (século XV) 

      A rainha Amina nasceu em provavelmente em 1533 na cidade de Kano, reino de Zaira. 

Ela é conhecida na história da Nigéria como a rainha guerreira e se tornou um símbolo 

legendário entre as populações Hausas do norte de Nigéria (JONES, 2000).  

      A atual Nigéria no século XVI era constituída de diversos povos e diversas nações, 

Ibos, Iorubas, e Hausas. O povo Hausa era composto dos reinos de Katsina, Daura, Kano, 

Zazzau, Gobir, Rano e Garun-Gabas. 

      O principal feito da Rainha Amina foi de criar um hábil e treinado exército, anexar 

uma grande região em torno dos povos Hausas e participar do eixo trans-saariano de comercio de 

longa distância o que trouxe riqueza e poder para seu povo. Ela utilizou os conhecimentos sobre 

o ferro do povo Hausa e introduziu armaduras de metal e capacetes para o exército. Os principais 

produtos comerciais dos Hausas eram noz de cola, couros, ouro, sal, tecidos, rena (tinta) e 

escravos. 

http://og.infg.com.br/in/16955482-b61-719/FT1086A/420/GetContent5.jpg
http://og.infg.com.br/in/16955482-b61-719/FT1086A/420/GetContent5.jpg


244 

 

      A rainha Amina arquitetou nova forma de construção das cidades devido às invasões 

dos povos caçadores de seres humanos para escravização. Produziu cidades fortificadas contendo 

altos muros de terra crua com estrutura de madeira. O que se tornou um protótipo de fortificação 

para toda a região. Durante seu governo foram criados um número considerável de fortificações 

que posteriormente ficaram denominadas como as muralhas de Amina e que muitas delas 

existem até hoje.  

A imagem  apresenta um selo da atual Nigéria em homenagem a Rainha Amina de Zaira.  

Figura 162 – Selo Nigeriano em homenagem a rainha Amina de Zaira. 

                             

Fonte: Museu nacional da Nigéria. 

Yaa Asantewa (1840 – 1921) - Reino de Ashanti, Gana. (Século XIX) 

      Yaa Asantewa é um dos símbolos da Gana na luta contra o colonialismo Inglês. Ela 

era membro da família real Ashanti, que atualmente é parte de Gana.  

       Em meados do século 19 o povo Ashanti formava uma federação de diversos estados 

muito prósperos devido ao comercio de ouro. No mesmo período os invasores ingleses faziam 

diversas incursões sobre a região africana ocidental. As pressões comerciais e os problemas 

internos dos estados Ashanti levaram a uma guerra civil entre 1883 e 1888. Os Ashantis ficaram 

enfraquecidos o que facilitou e invasão Inglesa e a deportação do rei e de membros ilustres do 



245 

 

governo.  Embora que a influência dos ingleses fosse forte os Ashanti nomearam um novo rei e 

deram continuidade a sua autonomia relativa (ARHIN, Brempong, 2000).  

         O símbolo do estado, além do rei era o tronco de ouro. Os ingleses exigiram a entrega 

do trono de ouro como forma de reduzir o poder dos governantes Ashanti perante o povo. O 

povo Ashanti ficou dividido em obedecer aos ingleses ou resistir. A mesma hesitação foi também 

entre os membros da federação Ashanti. Neste momento houve um forte discurso Yaa Asantewa, 

no qual ela critica as forças masculinas e diz que vai convocar as mulheres a defender a honra do 

país. A tomada decisão dela que a levou a liderar uma rebelião do povo que passou para a 

história como a Guerra do Trono (ARHIN, Kwame, 1983). Ela assumiu o governo e lutou contra 

os Ingleses durante um longo período. Derrota foi presa e exilada. A figura 163 apresenta a 

rainha entre trajes de guerra.  

Figura 163 - Fotografia da rainha ganense Yaa Asantewa em trajes de guerra. 

                            

Fonte: afrolegenda.com. 

 Essas mulheres africanas guerreiras sintetizam o espírito de lutas das mulheres que 

deram continuidade a inúmeras batalhas no Brasil.  

 

8.3 As mulheres negras nas menções da história do Brasil 

        Abordar a história da população negra no Brasil, assim como as especificidades em 

relação à mulher negra escravizada, mulheres negras em geral é sem dúvida um exercício que 



246 

 

vem sendo buscado cada vez mais pelos estudiosos na recente historiografia social da 

escravidão, e entre eles podemos destacar: Mattoso (1982), Silva Dias (1984), Giacomini (1988), 

Rocha (2001), Schwartz (2001), Gomes (2003), entre outros. Falar da mulher escravizada ou 

mulher quilombola num período de extrema opressão a população negra é penetrar no universo 

de quem viveu a experiência de ter tido sua identidade invisibilisada, ter sido submetida à 

violência, mas também destacam suas ações de resistência ao sistema. Porém, em 1980, período 

que se inaugurou uma nova fase sobre pesquisas acerca da escravidão, diversos temas vêm sendo 

abordados com relação as vivências de mulheres e homens negros e a fundamental relevância 

que teve o papel desempenhado pelas mulheres dentro desse contexto entre outras abordagens.          

Mulheres e homens negros contribuíram para a construção do Brasil, porém aos homens tem 

destaque e lugar no pódio e as mulheres a invisibilidade. Mas as mulheres sempre conquistaram 

e continuam conquistando seu lugar no pódio, na história, na ciência, em todos os lugares onde 

quisermos ir e estamos. 

        Então, falar, escrever e traz as mulheres negras em quanto protagonista na construção 

da história do Brasil se faz necessário. As várias mulheres negras, mulheres simples, guerreiras, 

fortes, quitandeiras, quilombolas, profissionais liberais, artistas, atletas e ativistas políticas que 

fizeram e fazem à diferença no país, eu digo também no Ceará e nos quilombos. 

      Mulheres negras, a história é repleta de personalidades negras que foram importantes 

nas mais diversas áreas, apesar das adversidades, mulheres personalidades importantes na 

trajetória histórica do Brasil, eu diria do mundo. 

 

 Aqualtune: princesa e comandante militar de Palmares– (c. 1600 -?.) 

      O quilombo dos Palmares foi uma das maiores construções de resistência da 

população negra no período escravista. Aqualtune é uma personalidade feminina que esteve 

presente nas lutas africanas e que reaparece nas lutas de Palmares no Brasil. Embora a sua 

biografia seja pequena sabemos pela literatura e pela oralidade fatos relativos a sua vida 

(SEGABINAZI; SOUZA; MACEDO, 2017), (MAZZA,2017). Ficou conhecido que Aqualtune 

nasceu no Reino do Congo, era uma princesa que ocupou um importante papel na sua terra natal. 

Comandou um exército de 10 mil homens contra o Reino de Portugal defendendo seu território. 

Suas tropas foram derrotadas e o seu povo aprisionado e vendido no infame comércio de seres 

humanos para o escravismo no Brasil. Desta forma foi vendida, trazida para engenhos em 

Alagoas no Brasil. Nestes engenhos participou de rebelião bem sucedida e escapou para a região 



247 

 

do Quilombo dos Palmares, sendo, portanto parte dos iniciadores de Palmares.  O seu nome 

passa para a história, pois teria comandado uma das vilas de Palmares. Também consta ter tido 

três filhos, sendo um deles Ganga Zumba que depois comandou o quilombo.  

       Muitos historiadores contestam a existência, e reclamam da precisão histórica, no 

entanto para o povo negro seu nome, sendo mito ou não é uma referência forte de existência na 

luta pela formação e consolidação de um dos quilombos mais importantes para história do Brasil. 

Mesmo com a documentação escassa ela aparece e ganhou nome, portanto é importante como 

referência. Devemos lembrar que a história desse período foi realizada em sua maioria por 

documentos produzidos pelos escravizadores e que não tinham interesse em detalhar a imagem e 

a bravura das personagens negras.  

 Dandara (? – 1694) guerreira do Quilombo de Palmares.  

      Dandara guerreira negra que fez história sendo um dos nomes principais da resistência 

quilombola do país do século XVII, mas quando citada, referem-se a ela especialmente por ter 

sido a companheira de Zumbi dos Palmares, mas Dandara se destaca por seus feitos. 

     Tratada na história – esposa de Zumbi, mas quem foi Dandara? 

      Não se sabe a sua data nem local de nascimento, mas acredita-se que ela tenha nascido 

no Brasil e desde muito nova vivido no Quilombo dos Palmares, em Alagoas. Teve três filhos 

com Zumbi e lutou em muitas guerras de resistência contra os colonizadores até que foi 

capturada e morta por eles, junto a outros quilombolas, em fevereiro de 1694. 

 

Tereza de Benguela (? -1770) - rainha do Quilombo de Quariterê. 

Tereza de Benguela, o dia 25 de julho é oficialmente no Brasil o Dia Nacional de 

Tereza de Benguela e da Mulher Negra. A data comemorativa foi instituída pela Lei n° 

12.987/2014. Sendo que vários trabalhos de pesquisa narram fatos sobre essa heroína 

(BANDEIRA, 1988), (LACERDA, 2012), (SIQUEIRA, 1990). 

      Tereza de Benguela é considerada de forma religiosa Bantu como a reencarnação de 

Nzinga Mbande no Brasil. Benguela é uma região de Angola. Consta da história de do Estado de 

Mato Grosso a existência do quilombo de Quariterê, de localização imprecisa, pois pode ter se 

deslocado na região, no entanto é certo que se localizou nas margens do rio Guaporé um lugar de 

difícil acesso pela mata densa, o que serviu de proteção ao quilombo. Tereza de Benguela foi a 

grande líder desse quilombo entre 1750 e 1770. Por esta razão se tornou uma das principais 

personagens ícones do cenário de luta de resistência negra e quilombola do estado de Mato-

grossense e também nacional. Seu nome e sua história estão relacionados também com a cidade 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2014/lei/l12987.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2014/lei/l12987.htm


248 

 

de Vila Bela da Santíssima Trindade, primeira capital do estado entre 1752 a 1820, devido às 

relações dos quilombos com a cidade e da grande população negra desta cidade. 

       Diz à história que Tereza de Benguela viveu no quilombo e constitui família com seu 

marido José Piolho. Eles com demais membros do quilombo eram os negros fugidos das minas 

de ouro e das fazendas da região. Seu marido José piolho liderou o quilombo até sua morte em 

1740 sendo substituído por Tereza de Benguela. Ela impôs nova organização à produção do 

quilombo e houve um aumento na produção de milho, mandioca e outros alimentos. O quilombo 

além de alimentar a sua população comercializa com habitantes das vilas da região. Tinham 

também o cultivo de algodão e a produção de tecidos para vestimentas.  

       A rainha Tereza de Benguela, devido a sua forma de governo criou um modo 

parlamentar de administração tendo uma casa grande de reunião do conselho. Devido às lutas 

bem sucedidas na manutenção do quilombo recebeu a fama de possuir poderes sobre naturais e 

por isto ficou muito temida pelos seus inimigos.  

      No ano de 1770 os portugueses organizaram um grande ataque que destruiu o 

quilombo, matou grande parte da sua população e aprisionou parte dos integrantes e sua rainha. 

Durante a prisão a rainha Tereza de Benguela foi exposta a muitas humilhações públicas na 

cidade de Vila Bela. Ela morreu na prisão e teve sua cabeça cortada e exposta em praça pública.  

      O quilombo Quariterê se reorganizou e durou pelo menos até 1795 onde sofreu outro 

duro ataque e foi possivelmente extinto.  

Maria Firmina dos Reis (1825 - 1917)  

      A primeira escritora negra e primeira escritora na história do Brasil. Escreve numa 

época difícil para uma mulher negra, devido ao escravismo e todas as restrições sociais para 

mulheres no seu tempo. Na primeira edição nem seu nome figura na capa do livro. Consta 

apenas: Ursula / Romance Original Brasileiro/Por Uma Maranhense / San'Luis / Na Typographia 

do Progresso/Rua Sant'Anna, 49 — 1859, (REIS, 1859). Um romance abolicionista editado 30 

anos antes da abolição e tendo como um dos personagens um escravo, que por seu caráter ocupa 

lugar de destaque no plano da obra.  

  Professora, escritora, jornalistas e abolicionista é uma das figuras impares na história 

nacional pela sua trajetória de vida surpreendente. O conjunto da obra de Maria Firmina dos Reis 

e sua biografia são apresentados numa edição especial da Câmara dos Deputados de 2018 (REIS, 

2018). Sua produção literária tem os seguintes títulos: romances Úrsula (1859) e Gupeva 



249 

 

(1861/1862), os poemas de Parnaso maranhense (1861), Cantos à beira-mar (1871) e grande 

número de outros poemas publicados de forma variada em diferentes jornais como “O Domingo” 

e “O País”. Produziu uma infinidade de texto, como teor crítico social e podemos dizer dos 

primeiros discursos feministas do Brasil. O maior exemplo é o conto “A escrava”, de 1887, 

publicado na Revisa Maranhense. Produziu na música e na poesia como ironia como se pode ver 

em “Hino à liberdade dos escravos” ou no “Auto de bumba-meu-boi”.  

       Destaca-se as posições sobre a situação das mulheres e dos escravizados, portanto foi 

abolicionista e feminista (MENDES, 2006). Sendo um discurso importante como pioneira sobre 

o feminismo e como situação da mulher negra.  

       Como educadora foi aprovada como professora para a cidade de Guimarães no 

Maranhão em um concurso nacional aos 22 anos de idade. Ao assumir a vaga dispensou os 

privilégios dados aos professores império, que era o transporte em literinha carregada por 

escravos. Fundou escolas gratuitas para crianças pobres e foi pioneira na criação de escolas 

mistas para meninas e meninos.  

 

Luiza Mahin articuladora da revolta dos Males  

        Dois são os fatos que marcam a personagem de Luiza Mahin na história do Brasil, o 

fato de seu nome estar associada a organização da Revolta dos Males em Salvador e o de ser mãe 

do advogado e abolicionista Luiz Gama (GONÇALVEZ, 2010), (RAMOS, 1959). Sendo que 

principal documento sobre Luiza Mahin é uma carta do seu filho Luiz Gama a um amigo Lucio 

Mendonça descrevendo a mãe e sua biografia (GAMA, 2006).   

       Luiza Mahin foi uma figura legendaria de várias revoltas na Bahia, incluindo a dos 

Males de 1835 e da Sabinada de 1837 (FREITAS, 1985), (LOPES, 1988). Devido seus 

antecedentes africanos e sua liderança foi declarada Rainha da Bahia pelos revoltosos. Ela 

nasceu na África Ocidental, na região do Estado de Ondo na atual Nigéria, natural do povo 

Mahin. Uma região de cultura nagô, com grande influência Islâmica e cuja população conhecia a 

escrita nagô em caracteres árabes (LOPES, 1988; 2006).  Viveu um período das invasões 

inglesas na região e foi capturada, deportada para o Brasil, onde foi vendida para os 

escravizadores da Bahia.  

        Na Bahia, mesmo na condição de escravizada de ganho, se estabeleceu como 

comerciante, na categoria de negras de ganho, ou ganhadeiras, como negra de tabuleiros de 

quitutes, que tinham uma liberdade relativa, constituíam as suas moradias próprias e 



250 

 

administravam seus próprios negócios, somente pagando tributos semanais ao escravizador. Por 

esta condição além de ter transito pela cidade pode utilizar da sua casa para reuniões de 

revoltosos. A sua participação foi descoberta e ela foi perseguida na Bahia fugindo para o Rio de 

Janeiro (GAMA, 2006). Ela desaparece no Rio de janeiro sendo possivelmente deportada para 

África pela sua atuação política. Ela é um dos símbolos das mulheres negras em luta constante 

pela liberdade e se tornou inspiradora de grupos de mulheres negras que levam o seu nome.  

Antonieta de Barros (1901-1952) - professora, jornalista e deputada estadual por Santa 

Catarina. Ativistas das causas da educação, das mulheres e contra a discriminação racial. 

      Antonieta de Barros é um marco na política brasileira e no feminismo negro para 

causas democráticas. Deputada pelos setores socialistas do Partido Liberal Catarinense e elegeu-

se deputada estadual (1934-37), sendo impedida do exercício político pela ditadura Getulista 

implantada pelo golpe de 1937. Filiou-se depois da ditadura Vargas ao Partido Social 

Democrático e concorreu as eleições de 1945 ficando como suplente a deputada. Depois foi 

eleita outra vez tendo assumido mandato em 1947 e legislado até 1951 (NUNES, 2001).  

      Nasceu em 1901 em Santa Catarina, nas primeiras décadas após a abolição do 

escravismo, onde as marcas do sistema ainda eram fortes, sendo ela filha da ex-escravizada 

Catarina Barros. Foi pioneira nas lutas pela libertação das mulheres no Brasil e pelo combate à 

discriminação racial.  A República no Brasil tinha marcas conservadoras e somente instituiu o 

voto feminino em 1932, entrando para a constituição em 1934, sendo, portanto Antonieta de 

Barros uma das pioneiras do voto feminino. N sua história consta a ligação como a Federação 

Brasileira para o progresso Feminino, movimento que luto pela conquista dos direitos da mulher 

(ESPINOLA, 2015).  

      Antonieta de Barros se formou professora normalista em 1921, coisa muito rara entre a 

população da época. As escolas normais eram reduto dos filhos e das filhas das elites locais e a 

educação era restrita a uma parcela mínima da população. Foi ativista das causas da educação.     

Fundou o Curso Particular Antonieta de Barros de alfabetização da população pobre tendo 

dirigido esta instituição até sua morte em 1951, sendo que o curso durou até 1964. Como 

professora lecionou em diversas instituições de Florianópolis, no Colégio Coração de Jesus, na 

Escola Normal Catarinense e no Colégio Dias Velho, do qual foi diretora no período de 1937 a 

1945. Foi também professora e pessoa de destaque no Instituto de Educação de Florianópolis, 

entre os anos de 1933 e 1951, tendo dirigido esta instituição entre 1944 a 1951, quando se 

aposenta (NUNES, 2001).  



251 

 

      Participou ativamente de toda a vida cultura da cidade de Florianópolis e do Estado de 

Santa Catarina, sendo jornalista e escritora. Dentre seus feitos estão: a fundação e direção do 

Jornal A Semana (1922 -1927); articulistas da revista quinzenal Vida Ilhoa. Com o pseudônimo 

de Maria da Ilha publicou em 1937 o livro “Farrapos de Idéias”. 

        Com a sua morte é que foi possível avaliar a sua importância política e educacional 

devido ao grande número de pessoas que compareceram aos funerais no dia a 28 de março de 

1952. O enterro registrado na imprensa foi uma verdadeira consagração popular (ESPINOLA, 

2015).  

 

Carolina de Jesus (1914-1977) – Escritora, urbanistas autodidata, intelectual e celebridade 

social.  

       A vida produziu injustiças e Carolina de Jesus as viveu todas. Passou dificuldades de 

sobrevivência e mesmo assim produziu riquíssima material sobre a realidade das favelas e da 

vida de mulheres negras que migram das fazendas para cidade do interior, das cidades do interior 

para as capitais. Mestre, poderíamos denomina-la da sociologia urbana de uma época, onde 

poucos estudiosos se preocupavam com o tema. Viajou e apresentou seu livro em vários países 

socialista da Europa onde seu livro foi traduzido. No Brasil, no entanto, por não fazer parte da 

intelectualidade acadêmica ficou desconhecida e pouco valorizada. Apenas foi retomada pela 

militância feminina dos movimentos negros e daí lida e apreciada e reintroduzida como grande 

intelectual que foi (MELO, 2014), (FERNANDEZ, 2015).  

        Se livro famoso “Quarto de despejo” foi publicado em 1960, considerado como um 

sucesso vendou trinta mil exemplares em uma edição e cem mil exemplares na segunda edição. 

Quase que um recorde nacional de venda. O livro foi sucesso internacional traduzido para treze 

idiomas em quarenta países. A autora é um marco inegável na literatura nacional dos anos de 60. 

Também é um trabalho precursor dos trabalhos de urbanismo sobre favelas e a vida nas favelas.  

       Carolina realizou em vida mais três publicações importantes: “Casa de 

Alvenaria” (1961), “Pedaços de Fome” (1963), “Provérbios” (1963). Possui dois livros 

póstumos: “Diário de Bitita” (1982) e um conjunto de poemas inéditos com o título 

de “Antologia pessoal”. (MELO, 2014), (FERNANDEZ, 2015).   

https://meuip.co/


252 

 

       Sua história é muito inédita e muito comum. Fez parte das vidas de famílias negras no 

período do pós-abolição, num imenso êxodo entre as fazendas e a cidades devido a forma 

absurda que realizada a abolição, sem políticas públicas e sem direitos para a população negra. 

Nasceu numa fazenda em Sacramento-MG, em 14 de março de 1914. Os pais migraram para a 

cidade ela foi trabalhar como doméstica, e estudou dois anos apenas no colégio Allan Kardec, a 

primeira escola espírita do Brasil para crianças pobres. Em 1947 foi morar em São Paulo, onde 

participou do fenômeno urbano das primeiras favelas indo morar na favela do Canindé. Vivia 

como catadora de papel velho que vendia para os depósitos de reciclagem e criou sozinha três 

filhos, João José de Jesus, José Carlos de Jesus e Vera Eunice de Jesus Lima. Morreu pobre e 

desassistida em um pequeno sítio, na periferia de São Paulo em 13 de fevereiro de 1977.  

 Tia Ciata (1854 - 1924). A zeladora da cultura negra no Rio de Janeiro.   

      O samba brasileiro existe para o mundo devido grandes batalhadoras nas diversas 

regiões do Brasil. Uma das senhoras importante das contribuintes para o desenvolvimento da 

cultura do samba e da cultura negra no Rio de Janeiro foi a Tia Ciata, cujo nome era Hilária 

Batista de Almeida, nascida em Santo Amaro da Purificação, no Recôncavo Baiano, migrando 

para o Rio de Janeiro quando tinha 22 anos de idade. Além de Tia Ciata, várias outras mulheres 

baianas migraram para o Rio de Janeiro, foram muitas tias,Tia Amélia, Tia Perciliana, Tia 

Bebiana, Tia Perpetua, Tia Veridiana, as tias baianas que foram a grade base da comunidade 

baiana no Rio, rainhas negras que construíram o que foi chamado de “pequena África.” 

  

Mas a mais famosa de todas baianas, a mais influente foi Hilária Batista de 

Almeida, Tia Ciata, guardada em todos os relatos do surgimento do samba 

carioca e dos ranchos (onde seu nome aparece gravado Siata, Ciata, ou 

Assiata), como na memória dos negros antigos da cidade. (...) Seu nome 

oficial afirmado por seus descendentes e que figura nos livros que se referem 

à baiana é Hilária Batista de Almeida. Entretanto, no seu atestado de óbito, 

está como Hilária Pereira de Almeida; numa petição para sócia do Clube 

Municipal encaminhada por seu filho João Paulo em 1949, este escreveria o 

nome da mãe como Hilária Pereira Ernesto das Silva. (MOURA, 1983).   

 

     

       Muitos nomes, porém Tia Ciata, como ficou conhecida, mas uma mulher como muitas 

outras mulheres negras, de força, mulher de grande iniciativa e energia, Tia Ciata fez sua vida 

trabalhando constante, como quase todas as pretas; e ela tornou-se, com outras tias baianas de 

sua geração, a iniciadora da tradição “carioca” das baianas quituteiras, atividade que tem forte 

fundamentação religiosa, e que foi recebida com muito agrado na cidade. 



253 

 

       Era mãe de santo (Candomblé), quituteira, empreendedora, partideira e, 

posteriormente, Matriarca do Samba, por ter cedido a sua casa, no centro do Rio de Janeiro, para 

as rodas de samba, até então um ritmo proibido no país, que deram espaço ao surgimento de 

grandes nomes da música brasileira, como Pixinguinha.  

      Hilária Batista ganhava a vida vendendo quitutes, fazendo consultas em sua religião e 

organizando essas festas que tornaram-se tradicionalmente famosas na cidade. O primeiro samba 

de sucesso gravado no Brasil, em 1917, chamava-se "Pelo Telefone", e foi gravado na casa de 

Tia Ciata.  

 

Ciata de Oxum, Orixá que expressa a própria essência da mulher, patrona da 

sensualidade e da gravidez, protetora das crianças que ainda não falam, deusa 

das águas doces, da beleza e da riqueza. Da vida no santo e no trabalho, Ciata 

era festeira, não deixava de comemorar as festas dos Orixás em sua casa da 

praça Onze, quando depois da cerimônia religiosa, frequentemente 

antecedida pela missa cristã, se armava o pagode. Nas danças dos Orixás 

aprendera a mostrar o ritmo no corpo, e, como relembra sua contemporânea, 

D. Carmem, “levava meia hora fazendo miudinho na roda”. Partideira, 

cantava com autoridade respondendo o refrão nas festas que se desdobravam 

por dias, alguns participantes saindo para o trabalho e voltando, Ciata 

cuidando que as panelas fossem sempre requentadas, e que o samba nunca 

morresse. (MOURA, 1983).   

 

 

Virginia Bicudo, a intelectual originalíssima 

   Certamente a professora, pesquisadora, educadora, socióloga e psicanalista Virginia 

Bicudo apresentou as características de uma intelectual que deveria figurar entre os marcos da 

ciência e da intelectualidade brasileira e que devido ao sistema racista intelectual brasileiro 

permanece pouco conhecida e os seus trabalhos encobertos pelo crime de ocultação nacional dos 

brilhantismos da população negra. Foi pioneira nos estudos sobre Psicanalise e sobre relações 

raciais no Brasil (TEPERMAN; KNOPF, 2011).  

       Ela foi neta de escrava alforriada do interior de São Paulo. Dentre as várias injustiças 

sofridas de devido ao racismo seu pai, Theófilo Bicudo, passou a vida carregando a frustração de 

não ter sido admitido na escola de medicina devido à cor da pele. Antes os exames de ingressos 

eram arguições públicas, provas orais e dependendo dos componentes do júri os negros não 

entravam. O pai de Virginia Bicudo foi uma pessoa culta como muitos negros antigos de São 

Paulo, como narra o professor Cunha em algumas das suas aulas sobre negros em São Paulo, no 

entanto somente conseguiu trabalhar nos correios, como funcionário público e que sofreu as a 



254 

 

barreiras do racismo e pretendeu dar aos filhos condição melhor para que não sofressem, no 

entanto os filhos sofreram. Um dos depoimentos de Virgínia Bicudo ela diz que mais se conhece 

o preconceito racial brasileiro quanto mais se ascende na escala social (TEPERMAN; KNOPF, 

2011). Seu pai proporcionou a entrada de Virginia na prestigiosa Escola Normal da Praça da 

República, frequentada pelas elites paulistas, onde ela se forma em 1930. Foi a mesma escola 

onde estudou e formou anos mais tarde a professora Eunice de Paula Cunha, mãe do professor 

Henrique Cunha.  

       Formada como professora primaria (Nível técnico que desapareceu na atualidade) 

passou a exercer cargos nas Secretarias de Educação do Estado e do Município de São Paulo, 

sendo cursou a escola de Educadores Sanitários, uma escola higienista de nível universitário, que 

depois da fundação da Universidade de São Paulo em 1937, vira para da escola de Saúde 

Pública. Desse curso ela ingresso para o departamento de Saúde Mental da Secretaria de 

Educação. Em 1933 é aberta em São Paulo a Escola Livre de Sociologia, com o curso de 

sociologia para estudar o processo de modernização do estado de São Paulo. Virgínia Bicudo 

ingressou nessa escola em 1936, e começa na escola a trabalhar em pesquisa sobre Saúde Mental 

juntamente com o professor da cadeira de Psicanálise e Higiene Mental da Escola Livre de 

Sociologia. Também no mesmo período fez seções de Psicanálise com uma psicanalista alemã de 

origem judaica que imigrou para o Brasil devido às perseguições na Alemanha.  Desse conjunto 

nascem duas coisas que traça a vida de Virgínia Bicudo. Ela se tornou uma psicanalista 

(autodidata), escreveu um livro sobre saúde mental editado em 1956 (BICUDO, 1956) e deu 

início a atividades de ensino de psicanálise junto as Universidades brasileiras, a USP e depois 

UNB. Foi uma das primeiras pessoas a demonstrar que o racismo e a discriminação racial 

causam doenças graves. Em 1970, a pioneira que fundou o Grupo Psicanalítico de Brasília, que 

depois virou o Instituto de Psicanálise de Brasília. Foi muito discriminada como psicanalista, 

pois antes os psicanalistas eram de formação da medicina, e por ela não foi acusada de 

charlatanismo. No entanto também desenvolveu trabalhos pioneiros sobre relações raciais no 

Brasil (VELOSO, 2019).  

       Cursou sociologia e entrou para o primeiro programa de mestrado em sociologia 

realizado no Brasil pela Escola Livre de Sociologia. Realizou interessantíssima pesquisa de 

mestrado, orientada pelo professor americano Donald Pierson. Utilizou em método experimental 

de pesquisa. Partiu da sua realidade e dos depoimentos dos pais, o pai negro, a mãe branca, e de 

depoimentos de 31 pessoas sobre as relações raciais, daí que procurou a formulação teórica e os 

encaminhamentos conceituais, também muito guiada pela psicanálise. Como contestou a 



255 

 

sociologia que se formava na Universidade de São Paulo, encabeçada por Florestan Fernandes, 

os seus trabalhos nunca foram divulgados. Ela enfrentou o mundo do racismo e do machismo, 

entrelaçados com as ideológicas brasileiras sobre o racismo.  Ela não é citada em nenhum 

trabalho de sociologia como pioneira e nem como pesquisa pioneira existente.  

      Virginia Bicudo também realizou uma pesquisa importantíssima em década de 1946, 

sobre as atitudes raciais escolares dos alunos das escolas públicas (BICUDO, 1947).  Um dos 

poucos documentos sobre essa pesquisa está no capítulo do livro organizado pelos professores da 

USP, Roger Bastides e Florestan Fernandes (BICUDO, 1955).  

  Concluirmos, dentro os argumentos que justificam esse capítulo, que existe um 

silencio, racista e machista sobre a mulher negra no Brasil e um de exemplos marcantes é a 

história da Virginia Bicudo.   As personalidades negras que influenciaram a história do mundo. 

 

Como curta conclusão desse tópico. 
 

        A dívida histórica que o Brasil tem com as negras e negros é gigantesca em razão das 

riquezas produzida de fatos históricos e a pobreza na sua exposição. E para as mulheres negras 

uma das grandes consequências enfrentadas por conta da herança escravista é a prática histórica 

de uma sociedade que tenta a todo custo as invisibilizar, desde sua eu e estética até suas 

contribuições para a formação histórica do país.   

        Neste capitulo muitas mulheres negras poderiam ser incluídas, temos a certeza que 

apenas abrimos o tema em termos de educação quilombola e de referencias para a educação 

brasileira. O realizado é apenas um ponto de partida sem a pretensão em explorar todo o tema.  

     

8.4 A força das mulheres negras história urbana Brasileira: As irmandades, quitandeiras e 

ganhadeiras  

       As diversas formas de organização coletiva empreendidas pela população negra no 

Brasil durante o período escravista são, sem dúvida, um dos aspectos mais atraentes e intrigantes 

da nossa história, principalmente quando consideramos o importante papel desse tipo de 

iniciativa no conjunto das ações de resistência étnica, resistência das mulheres negras e 

afirmação social que produziram. 



256 

 

       As Irmandades de Pretos existiram em todas as cidades brasileiras antigas, não são fatos 

isolados, aparecem na história como forma de organização e estratégia que a comunidade negra 

se utilizou para poder estar inserido socialmente na sociedade. Em todas as irmandades a 

presença das mulheres negras foi marcante, mesmo os estatutos dessas irmandades atestam a 

importância das mulheres como juízas tomando parte da administração. Em 1720, no estatuto das 

Irmandades do Rio de Janeiro consta a existência de Juíza e Juiz (SILVA, 2008).      

Especificamente abordaremos a irmandade Nossa Senhora da Boa Morte da Bahia, pois foi um 

exemplo histórico da maneira encontrada pelas mulheres para tornarem-se autônomas, levando 

em consideração que a mesma era exclusivamente formada por mulheres negras. Assim, as 

mulheres desempenhavam um papel importante na Irmandade e eram elas quem prestavam 

assistência aos negros, práticas assistencialistas. Portanto, com a formação da confraria elas 

passaram a ter mais altivez, no sentido que puderam dar visibilidade a sua cultura bem como sua 

religiosidade, levando em consideração que para pertencer a Irmandade as mesmas tinham que 

está sendo pertencente a Religião de Matriz Afro-brasileira, o Candomblé A apresentação dessa 

irmandade é por ser o local onde a organização foi mais fortalecida e posteriormente se 

estenderam para outros estados como mostram as autoras Larissa Viana (2007) e Marilda 

Santanna (2016). 

      Pela história ao que tudo indica a Irmandade da Boa Morte surge na Bahia e se espalha 

em outras regiões levando em consideração que essas Confrarias tenham sido instrumentos de 

lutas ou resistências em busca da recriação do passado culturalmente negado as populações 

negras, como também procuraram dar assistência de saúde, invalides e de enterro aos membros 

da Irmandade que também se fortalecem mediante a religiosidade. A dimensão da importância 

das irmandades da Boa Morte pode ser avaliada pelas construções das igrejas e da sede dessas 

em Salvador e Cachoeira na Bahia.  

 

 

 

 

 

 



257 

 

Figura 164 - Fotografia da Irmandade em Cachoeira. 

 

Fonte: Henrique Cunha Junior – 2003.  

Figura 165 - Fotografia da igreja da Boa Morte na Barroquinha. 

 

Fonte internet.  

 

 

 

 

 



258 

 

Figura 166 - Fotografia da procissão das mulheres da irmandade em Salvador. 

 

Fonte Internet.  

  Irmandades Religiosas da Boa Morte se destaca o papel da mulher enquanto gênero 

representativo. A importância como organizadoras dentro da sociedade, responsáveis através de 

seu cotidiano, por conquistar espaços econômico, social e cultural. Conquistas em contextos 

históricos totalmente adversos. Conquistas essas mulheres realizaram e que somente agora a 

história começa a dar destaque. Dentro de uma sociedade ande a cultura negra sempre foi 

reprimida e discriminada a irmandade é um exemplo significativo de vitória sobre as 

dificuldades. Uma organização de mulheres negras, de religião africana em uma sociedade 

machistas e racista constitui um marco importante de referência para a educação da população 

negra e para a educação quilombola. A irmandade da Boa Morte estabeleceu padrões de 

expressão social e organização das populações negras.  

      Embora possa ter certa visibilidade da Irmandade da Boa Morte ela ainda é insuficiente 

na educação da população negra. A irmandade constituída por mulheres e mesmo as outras 

irmandades negras são em parte representação de um segmento social de mulheres negra que 

trabalhavam nos mercados como quitandeiras e negras de tabuleiro como veremos mais adiante. 

 

Quitandeiras e negras de tabuleiro 

(...) No tabuleiro da baiana tem: 

Vatapá, oi, caruru, mugunzá, 

 tem umbu 

Pra Ioiô (...). 

 

Raízes do Samba: Carmen Miranda.  

 
 



259 

 

    No tabuleiro das mulheres negras tem: história, cultura, tradição, religião; tem o que 

alimentava o Brasil. 

        Quintandeiras ou negras de tabuleiros era denominação dessas mulheres que 

transplantaram da África para o Brasil o comércio ambulante em tabuleiros. Mulheres negras, 

que por sua vez, vendiam principalmente “gêneros da terra”, tais como fumo, aguardente, peixe 

seco, leite, bolos, broas e biscoitos. Formaram um conjunto social que a história do Brasil deu 

pouca importância, mas que aparecem nas histórias de todas as cidades brasileiras a exemplo de 

Manaus, Belém, Salvador, Florianópolis e Porto Alegre (CUNHA JUNIOR, 2019). Elas eram 

empobrecidas, escravizadas, libertas ou forras, negras de ganho e que tiveram o tabuleiro o meio 

de inserção nos mercados, mas como forma de saírem da pobreza e de sobrevivência. Havendo 

casos que se tornaram pessoas de posse econômica mesmo a situação de escravizada de ganho.  

      Quitandeiras no Brasil é uma herança africana, a palavra kitanda de origem da língua 

quibundo, falada na região da atual Angola. A palavra quitanda remete as vendas de hortaliças, 

legumes e temperos em tabuleiros ou bancas em caixotes nas ruas, mas no Brasil foi ampliada 

para denominar os pequenos mercados, pequenas lojas de venda de verduras. Logo quitandeiras 

ou negras de tabuleiro foram denominações que as negras comerciantes ambulantes receberam 

em todos os lugares no Brasil.  

       Nos séculos XVIII e XIX, o termo quitandeira era utilizado para denominar as 

escravas negras que vendiam alimentos nas ruas levando tabuleiros, daí sua denominação de 

“negras de tabuleiro” ou “negras de ganho”. No entanto o termo foi assumindo diferentes 

características locais, como no caso de Minas Gerais, onde as negras de tabuleiro se 

congregavam nas regiões de exploração mineira (Paiva, 2001); (Figueiredo, 1993, 1997). Dois 

exemplos de iconográficos das quintandeiras e negras de ganho são as figuras 167 e 168. 

 

 

  

 

 

 



260 

 

Figura 167 – Fotografia de negras Quitandeiras no Rio de Janeiro 

      

Fonte: (Marc Ferrez) Acervo Instituto Moreira Salles. 

Figura 168 - Negra comerciante em desenho. 

 

Fonte: reprodução da revista Fórum.  

 As negras de tabuleiro e as quitandeiras formaram uma “classe trabalhadora 

especifica” na história do Brasil que precisa ser mais estudada e difundida nas histórias de 

mulheres brasileiras. Constituem um patrimônio cultural imaterial da população negra nas 

diversas dimensões que o conceito possa ser utilizado. São mulheres que com seu trabalho 

construíram um marcos da história urbana das cidades brasileiras.  



261 

 

8.5 As quilombolas o lado das mulheres negras: Família, resistência, cultura e liderança no 

Ceará 

Mulher Negra 

Da África fui arrancada,  

escravizada, desumanizada 

 Violentada pelo senhor  

Tiraram meu filho 

 pra eu amamentar o filho do estuprador  

Trabalhando na lavoura e na agricultura 

 Essa é a vida de negra, dura. 

 Mas não me acomodei,  

resisti Com meus irmãos de cor 

 Quilombo construí  

O que não tolero, não aceito 

 Alguém cheio de preconceito  

Com tudo que tenho feito e vivido 

 Dizer que quilombo é lugar de preto fugido  

Quilombo era espaço de resistência e luta  

Construído com muita labuta  

Onde negro, índio e branco pobre 

 Viviam em comunhão 

 Sem exploradores nem opressão.  

Dandara, Acotirene, Luisa Mahin  

E outras negras do passado  

Nos deixaram um grande legado 

 A união e resistência do povo escravizado  

Minha inteligência, chamam de intuição  

Doméstica é o que nos resta de profissão  

Dondoca, sexo frágil não nos cabe não  

Nesta sociedade monocultural  

Minha luta pelo direito à igualdade social  

Não apagou minha diferença étnico-racial  



262 

 

Sou muito mais que essa franzina aparência 

 Eu sou pura resistência Minha arma é minha consciência. 

Preta Nicinha Estudante de Pedagogia da UFMA e militante do Quilombo Urbano do Maranhão. 

 

Quilombos territórios de mulheres negras, de guerreiras, heroínas, poderíamos 

descrevê-las como “as guerreiras da resistência”. A forma que se apresentam nas histórias 

brasileiras de quilombos podemos dizer que herdaram a nobreza de dignidade e heroísmo de 

luta da mãe África. 

       No Ceará as histórias das mulheres negras nos quilombos é uma continuidade das 

histórias na sociedade brasileira e mesmo na história africana como mostramos através das 

heroínas e rainhas que apresentamos em itens anteriores.  

       Família, mulheres, resistência e culturas, têm questões críticas, e se faz necessário 

refletira acerca “da invisibilidade” das mulheres nos quilombos e a é em relação e posição de 

luta, de poder e resistência mantida pelas mulheres nos quilombos e na cultura, pois essa visão 

foi construída durante as muitas idas as comunidades quilombolas. A presença da mulher nos 

quilombos torna-se notória nos quilombos de longa duração, onde se tem o desenvolvimento de 

geração a geração.   

       Ao adentrar nas residências quilombolas, conviver com as famílias, percebo as 

protagonistas da história, são elas, as mulheres, mães, filhas, irmãs, tias, esposas, solteiras, 

chefes da casa, lideres, estudantes, professoras, são elas que mesmo ainda não tendo o respeito e 

valor que merece, mas estiveram e estão sempre à frente na defesa dos ideais do seu povo, da sua 

comunidade, da cultura, da educação. As mulheres quilombolas no campo trabalham pesado, 

lutam uma luta desigual, porém são dotadas de criatividades, habilidades e competência para 

trilhar as encruzilhadas da vida. 

      As mulheres quilombolas sempre estiveram e estão na luta para defender seu povo, 

elas e, nós guerreamos de várias formas, às vezes no embati, às vezes sutil, pois percebe se a 

força e o trabalho valoroso das mulheres, elas fazem de quase tudo, é quem gera a vida, quem 

sustenta e administra a casa, organizações e escolas, quem educa os filhos, quem faz o 

artesanato, quem vai a busca de educação escolar, em fim embora não sejam valorizadas, mas 

elas estão à frente das batalhas.  



263 

 

      Quando visito as comunidades remanescentes de quilombos vejo o poder das mulheres 

quilombolas, mulheres de força e poder que sempre estiveram à frente na luta por liberdade e 

igualdade. Hoje as encontramos nas associações e, a maioria das atividades nas comunidades 

quilombolas é realizada pelas as mulheres, elas desempenham grandes papeis, mas inda não tem 

seu reconhecimento em quanto lideres e professoras, quase sempre só são citados os homens. 

Porém as guerreiras já estão buscando levantar a bandeira da visibilidade das mulheres negra 

quilombolas, pois muitas delas são líderes natas.    

      Mulheres quilombolas na liderança, essa é uma função que muitas mulheres têm 

desempenhado ao longo dos anos. E hoje nos 86 quilombos mapeados pelo movimento 

quilombola do estado do Ceará, pelos menos 35 quilombos são liderados por mulheres, mesmo 

que não seja, na presidência das associações, é em outras frentes, então, se percebe o quanto as 

mulheres marcam presença, trabalham em muitos setores e desempenham várias funções. 

      Assim trago algumas das muitas mulheres negras quilombolas do Ceará, pois na 

minha trajetória, em quanto pesquisadora, ocorre uma incursão nos quilombos do Ceará, e nos 

quilombos conheci muitas mulheres quilombolas negras, e sobre outras ouvir narrativas de suas 

lutas e resistências, não dar para falar de todas, mas cito algumas dessas mulheres quilombolas, 

são elas:  

    Maria Alves da Silva, (in memória), conhecida por mãe Davel, parteira.  Ela estava 

com 82 anos quando a conheci, eu diria que uma campeã em realizar partos.  Ela é casada com 

Francisco Domingos da Silva, e era a parteira da comunidade quilombola de Alto Alegre e 

quilombo da Base. 

      E ainda em Alto Alegre, trago a Professora Francisca Edileuda da Silva, pessoa muito 

dedicada na comunidade, trabalha com crianças, e sempre procurando visibilizar e valorizar a 

história, cultura e os ensinamentos dos mais velhos, faz parte do projeto as bonequeiras, essas 

são mulheres quilombolas que fazem bonecas negra de pano, no e estar sempre se esforçando 

para ajudar seja na escola, na igreja, e principalmente as outras mulheres bonequeiras. Ela é uma 

guerreira.  As imagens 169 e 170 Maria Alves da Silva parteira, essa conhecida como mãe Davel 

(in memória), 14 a professora do quilombo de Alto Alegre Francisca Edileuda da Silva. 

 

 



264 

 

Figura 169 e 170 – Eu e mãe Davel, e mãe Davei.  Figura 171 - Professora Francisca Edileuda da 

Silva. 

     

Fonte: Marlene P. Santos, 2011. 

      Comunidade quilombola de Conceição do Caetano onde conheci uma das mulheres 

mais respeitadas de Conceição dos Caetanos, Maria Caetano de Oliveira, mas conhecida como 

Dona Bibiu. E ela fala que inicio sua luta, sua trajetória muito cedo, diz: meu filho quando eu 

tinha 14 anos, eu assumi bem novinha, faz quarentas e um ano de resistência. 

      E quando pergunta o que conseguiu nesses 41 anos como matriarca e liderança da 

comunidade, qual lição que ela conseguiu passar para as novas gerações que ficaram a frente, ela 

responde: Bibiu – A lição que eu passei foi dar o exemplo do que eu fiz, 

      E para dizer quem é essa mulher negra quilombola, perguntei a quem a 

conhece, e ninguém melhor para descrevê-la, do alguém da própria comunidade, Adail disse: 

Hoje atualmente sou articulador cultural e representante da comunidade, esse 

trabalho do resgate da valorização da cultura afro-brasileira dentro da 

comunidade deu início com a matriarca da comunidade quilombola de Conceição 

dos Caetanos, Maria Caetano de Oliveira, conhecida como Dona Bibiu, ainda 

hoje ela é a referência para todos, porque ela deu início ao processo de 

construção da comunidade, mesmo hoje está afastada de algumas ações da 

comunidade por conta de saúde, mas mesmo assim sempre dar sua contribuição 

para que a comunidade não pare no retrocesso. Ela foi e ainda é uma peça 

fundamental para a minha geração. Ela consegui fazer tudo isso, mas 

também ensinou a todos para que tenha sempre pessoas da 

comunidade envolvidas nas ações afirmativas dentro  da comunidade. 

Tenho uma admiração profunda pelo trabalho dela, desenvolvidos ao 



265 

 

longo desses anos. Ela sempre terá meu respeito e minha eterna 

admiração. Hoje posso falar que tudo que me tornei, ela oi a principal 

responsável pela minha construção não só pessoal, mas também como 

representante da comunidade. Adail Caetano, (2020). 

A fotografia traz a Dona Bibiu, uma mulher negra, grande líder quilombola. 

Figura 172 - Dona Bibiu do quilombo de Conceição dos Caetanos. 

             

Fonte Marlene P. dos Santos, (2020). 

Em Águas pretas, dona Toinha, nome Antonia Lopes, mais conhecida por dona 

Toinha, e para muitos na comunidade, tia Toinha. Ela fala:  

Meu nome é Antonia Lopes, mais conhecida por Toinha, e pra muitos na comunidade 

tia Toinha. Sou professora, já aposentada, sou graduada em português, pós-graduação 

em psicopedagogia, e em gestão escolar.  Sou mãe, avó e bisavó, me formei com 

muita dificuldade, mas com muita força de vontade. Me sinto um pouco liderança no 

quilombo, não é fácil, mas tento desenvolver um trabalho de resgate de nossa 

identidade. Eis um pouco de minha história. 

                                          Depoimento de Antonia Lopes; em 17/03/2020. 

 

     A figura 173, Dona Toinha e eu no quilombo de Água Preta, onde ela morra, mulher 

simples, de muita sabedoria e força. 



266 

 

Figura 173 – Eu e dona Toinha no quilombo de Água Preta. 

                

Fonte: Acervo pessoal. 

       Saindo de Águas Pretas, fui ao município vizinho Itapipoca, lá subi á serra, e 

chegando no quilombo em Nazaré, conheci a Aurila Maria de Sousa Sales, ela é mulher negra 

quilombola, mãe, professora, presidente da Associação Remanescente dos Quilombolas de 

Nazaré (ARQNA), uma das líderes na Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades 

Negras Rurais Quilombolas (CONAQ). Também sua irmã Ana Carla de Sousa, que é professora, 

já foi presidente da Associação, mãe, é quem me recebeu na comunidade, e ela realiza um 

trabalho de catequese com as crianças e jovens da comunidade. Uma pessoa dedicada, essas 

irmãs são mulheres negras quilombolas que lutam pela melhoria de sua comunidade. 

Figura 174 - Aurila e Eu. Figura 175 - Ana Carla e as crianças no quilombo de Nazaré. 

    



267 

 

       No quilombo do Veiga, encontrei Ana Maria Eugênio da Silva, mas como Ana 

Eugênia, pois assim ela gosta de ser chamada. E me falaram: ela é valente, mas é boa pessoa, eu 

a conheci. Ana Eugênio: mulher preta, mãe, cotista, líder e provedora de sua família e militante 

do movimento social. A militância iniciou-se nas Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), na 

década de 90.  

       Ela é graduada em serviço social pela Universidade Estadual do Ceará (UEC), e 

estudou financiada pelo o Programa Nacional de Educação na Reforma Agrária (PRONERA), 

em 2018. Atualmente discente no curso de Antropologia pela a Universidade da Integração 

Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB), na pós-graduação em 

interdisciplinaridade pela UNILAB.  

       Frase da Ana: Lutar não é crime, é somente através da luta que chegamos a um outro 

modelo de sociedade, onde todo e todas tenham voz e vez.  

      E vindo para os quilombos da região metropolitana, município de Caucaia, o qual 

possui 11 comunidades quilombolas reconhecidas oficialmente pela Coordenação das 

Comunidades Quilombolas do Ceará (Cerquice) e nove certificadas pela Fundação Cultural 

Palmares (FCP), Caucaia é o município com o maior número de quilombos no Estado. E que 

também possui um bom número de liderança feminina.  

      E assim trago a líder quilombola Maria dos Prazeres, mulher quilombola e liderança 

feminina, Maria dos Prazeres Campos dos Santos, quilombola e mãe de quatro filhos Presidente 

da Comunidade Remanescente de Quilombo Cercadão dos Dicetas, Caucaia - CE. Professora da 

rede Pública municipal de ensino de Caucaia, no Anexo quilombola do Cercadão. Graduada em 

pedagogia pela Universidade Estadual Vale Do Acaraú - UVA. E ela se apresenta e se define 

assim: 

   Meu nome é Maria dos Prazeres Campos dos Santos, tenho 56 anos de 

idade, Nascida, criada e residente na comunidade Remanescente de 

Quilombo Cercadão dos Dicetas, sou professora contratada da rede municipal 

de Caucaia-CE, a comunidade sempre foi liderada pelo público feminino, Na 

qual tenho prazer em poder contribuir junto com os demais  membros da 

Associação sempre na medida do possível, através da educação, cura 

espiritual , ações sociais entre outros, porém nem sempre é fácil não somos 

vistos e reconhecidos pelos governantes, até para leciona dentro do quilombo, 

os professores da comunidade  têm que fazer a seleção juntos com todos os 

professores da rede, pois há seleção especifica quilombola mas nosso Anexo  

não está na lista de escolas por não ter o INEP ,  sempre período de lotação 

mantemos  a resistência, enfim sempre buscamos nosso reconhecimento com 

muita determinação,  Sobre as demais comunidades e lideranças sempre 



268 

 

estamos a nos comunicar em todos os quilombos têm suas especificidades e 

dificuldades, sempre acreditando na força feminina. 

                                                       Depoimento de Maria dos Prazeres. 

 

        São muitas as mulheres quilombolas, negras mulheres de luta e equilibradas, não dar 

para escrever sobre todas, pois encontrei muitas mulheres, cada com sua história, e ao mesmo 

tempo são histórias que se interligam. Mas aqui não posso deixar de falar de um momento 

importante na história das mulheres quilombolas do nordeste, foi a realização do primeiro 

Encontro das Coordenadoras da Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras 

Rurais Quilombolas – CONAQ, na Região Nordeste no Ceará, em 2017, onde eu participei das 

atividades desse primeiro encontro de mulheres lideres quilombolas. 

      Percebe e confirmar a força das mulheres negra quilombolas, sua determinação, e digo 

que não existe luta quilombola sem a participação feminina, pois elas se organizam e fazem 

acontecer. 

É neste sentido, que as mulheres quilombolas do Brasil, realizaram, em 

Brasília-DF, entre os dias 13 e 15 de maio de 2014, o I Encontro Nacional, 

com o objetivo de consolidar a luta pela terra, avaliar as políticas públicas e 

promover o diálogo entre as várias organizações quilombolas do Brasil. 

Participamos ativamente da construção e realização da Marcha das Mulheres 

Negras em 2015, um marco histórico na luta das mulheres negras do Brasil e 

não paramos pois seguimos realizando encontros estaduais, regionais, 

municipais de mulheres quilombolas por todo país, realizamos 03 Oficinas de 

mulheres: Kalunga – GO, Região Pantaneira – MT e no Piauí e em 2017 

realizaremos: 1º Encontro das Coordenadoras da CONAQ da Região 

Nordeste no Ceará e a Oficina Nacional de Mulheres no Estado do Rio de 

Janeiro, que servirão para nos nortear nossos passos no emponderamento das 

mulheres quilombolas, o qual se dá em suas mais variadas formas, gestos e 

manifestações, enfrentando a desigualdade racial, social, de gênero, geração e 

etnia. 

                              http://conaq.org.br/coletivo/mulheres/ acesso 

em, 05-06-2020. 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://conaq.org.br/coletivo/mulheres/


269 

 

Figura 176 - Eu e mulheres quilombolas, em Alto Alegre. 

 

Fonte: Ana Carolina Fernandes, 2017.  

Figura 177 - Oficina de Mulheres Quilombolas, quilombo de Alto Alegre. 

 

Fonte: Ana Carolina Fernandes, 2017. 

      É fundamental o papel e importância da mulher na comunidade quilombola, pois, 

como em todas as comunidades, o papel da mulher é de suma importância para a comunidade 

quilombola, onde essas talentosas guerreiras encontram diversas limitações no território rural das 

comunidades, mesmo assim, sempre prontas ajudam para manter o equilíbrio da comunidade e 

seu bom funcionamento. As mulheres nos quilombos desempenham diversos papeis tanto no 

ambiente doméstico quanto no rural, e em outros, onde no primeiro ela possui a tarefa de cuidar 

da casa, das crianças e, acima de tudo, de promover a educação não formal e cultural, com o 

intuito de não deixá-la cair no desuso. Já no ambiente rural, o local de trabalho de parte das 



270 

 

comunidades remanescentes, a mulher desempenha a função de auxílio na lavoura, também nas 

realizações sociais.  

       Assim trago algumas das muitas mulheres negras quilombolas do Ceará, e para 

continuar falando do protagonismo das mulheres negras quilombola, vou para as comunidades 

quilombo da Base, quilombo Serra do Evaristo e Quilombo de Nazaré, e trago algumas mulheres 

em especial, não por ser mais ou menos importante em relação a outras, mas pelo protagonismo 

e pela as experiências de vida. 

 

8.6 Mulheres quilombola no quilombo da Base – “mulher parteira” 

       A população feminina é muito grande, na cidade, no campo, e nos quilombos não é 

diferente, no quilombo da Base conheci muitas mulheres, percebo como elas são ativas, muitas 

trabalham fora do quilombo nas fábricas, outras já trabalharam em empregos doméstico, e 

durante meu estudo no quilombo o grupo mais presente nas atividades foram as mulheres, 

sempre estão presentes.  As mulheres negras quilombolas, sempre trabalharam, e percebo que 

mesmos tendo que cuidar da família, elas fazem várias tarefas, quando tem os eventos são elas 

quem fazem acontecer, decoram, fazem comidas, convidam pessoas, fazem cerimonial.   

        Inclusive quero aqui registra que na minha pesquisa campo, teve a vivência 

Quilombozando Patrimônio cultural e Educação Quilombola, as mulheres se fizeram presente 

em peso, a figura mostra parte das mulheres que participaram, elas são resistência. Mas quero 

destacar a parteira do quilombo e outra mulher. 

Eis a figura abaixo, Eu e um grupo de mulheres do quilombo da Base, na Vivência sobre 

patrimônio cultural imaterial. 

 

 

 

 

 



271 

 

Figura 178 - Mulheres quilombolas da Base e Eu. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

       E mesmos não estando a frente da liderança da associação, mas quase tudo funciona 

através delas, e como dá para citar todas, trago todas na pessoa da parteira, Dona Irene Chagas 

da Silva, Vó Irene, mulher que com sua coragem e simplicidade ajudou as outras mulheres da 

comunidade trazer seus filhos a este mundo. Dona Irene, ela foi pateira do quilombo da Base. 

Figura 179 - Dona Irene, parteira do quilombo da Base. 

 

Fonte: Arquivo da comunidade. 

       Dona Irene Chagas da Silva, 94 anos de idade, parteira do quilombo da Base, quando 

lhe pergunta como foi ser parteira, ela disse: 

      Os meninos que peguei, eu ainda contei até perto de cem, e o trabalho que peguei, eu 

ainda era muito nova quando comecei pegar menino. 



272 

 

      Era acompanhado de reza ou de medicina? 

 

Irene – era acompanhado de reza que a gente sabia, reza nossa senhora do 

Bom Parto. Eu pedia a Deus que era para eu ir feliz nos partos das mulheres 

que eu peguei, e para não acontecer nada com ela, e não aconteceu, graças a 

Deus, eu me apegava com Deus e nossa senhora do Bom Parto, e graça a 

Deus todas elas foi em paz. 

Eu era bem procurada, meu marido que não queria deixar eu ir, eu ia de 

teimosa. Eu não gostava muito, não, mas eu tinha pena da pessoa vir me 

buscar, vir atrás de mim, eu não era parteira, eu só pegava menino mesmo. 

    Depoimento de Irene Chagas da silva, 94 anos de idade, em 

09.06.2020. 

 

      Quando perguntei ao presidente da associação quilombola da Base, sobre qual a 

importância da Dona Irene para ele e para a comunidade, ao que ele respondeu: 

Sebastião Francisco da Silva, 44 anos de idade, ele responde: 

 

 Ela é muito importante para nossa comunidade, ela foi a primeira moradora, 

ainda viva até hoje, então para nós é um orgulho muito grande ter ela como 

uma anfitriã da nossa comunidade, pela as histórias que ela conta, que 

quando chegou aqui era só mato e a raposa vinha na beirada da porta, então 

tudo isso é importante para nós da comunidade, e para os netos, bisnetos, 

tataranetos, e outros. 

 

      A comunidade da base tem seu patrimônio imaterial, e Dona irene que mesmo ela 

dizendo que não era parteira, só pegava crianças, mas esse é o oficio das parteiras, pegar crianças 

ou seja, trazer os bebes ao mundo. As parteiras fazem todo o trabalho de pasto, assim ajudam as 

mulheres gravida a dar à luz, e a Dona Irene fazia este trabalho, e hoje a Maria José da Silva 

Paula, nascida em 08-01- 1950, hoje está com 70 anos de idade, conhecida como Tia Mazé, ela é 

filha da Dona Irene, ai percebe a tradição, a herança matriarcal, tudo isso é patrimônio cultural 

imaterial.  

      E esse ofício de parteira, que quase sempre era passado de mão para filha, mas 

também tinha suas exceções, como é o caso da Dona Irene, que tem como suas “herdeiras” a 

filha Tia Mazé, e a nora Raimunda Sousa da Silva, nasceu em 27-05-1951, ela é conhecida no 

quilombo por Tia Buda, Buda tem 69 anos de idade. Porém tanto a filha como a nora disseram 

ter aprendido o oficio de parteira com outra pessoa.  

     Tia Mazé disse como e com quem aprendeu ser parteira: 



273 

 

Eu acompanhei a mãe numa reunião, e na reunião da Dona Iara, eu prestei 

atenção e eu aprendi, eu andava mais minha mãe, mas ela não mim ensinou 

nada, eu que aprendi mesmo por minha cabeça. Prestei atenção, aprendi, e 

começaram a me chamar pra mim fazer partos. Eu fiz os primeiros partos, 

das meninas da Fátima, um bocado de gente eu fiz parto, fui convidada pra ir 

pro Horizonte aprende mais, mas eu não fui, eu tinha medo porque eu não 

sabia ler, mas a mulher disse que não tinha nada a ver, eu ia aprender mais. Já 

peguei muitos meninos, o último menino que eu peguei foi o menino do 

Jorge e a menina da Marte. Minha mãe nunca me ensinou, eu acompanhei 

ela, ela ia fazer reunião lá no Pacajus, eu acompanhava muito ela, eu prestava 

atenção e aprendi tudo direitinho, graças a Deus hoje estou na idade que 

estou, mas se aparecer alguém para ganhar nenê, eu ainda sei e fazia o parto. 

                                  Tia Mazé, em 08-06-2020. 

 

      As reuniões as quais ela se refere, foram curso de treinamentos para as parteiras, para 

que elas pudessem junto a sua prática juntar a alguns cuidados da medicina moderna, e também 

para que pudesse ter um cadastro para a retirada de produtos de higiene, nos portos de saúde, 

produtos como: álcool, algodão, gases, em fim o material necessário para realizar os partos.  

      Tia Buda disse com quem aprendeu ser parteira:  

 

Eu aprendi com a Dona Carmen, uma velha da cavalaria, que sempre fazia partos, ela fez o 

parto da Fatinha, da Duce do Manezinho, e eu assisti com ela, foi com ela que eu aprendi, 

ela me deu muitas instruções. 

Sebastião – a senhora tem uma noção de quantas crianças, a senhora pegou¿ 

Tia Buda – Eu peguei um bocado de crianças, só da Nenê peguei três, da Julia do Oscar 

peguei Três, da Fátima dois, da Dona Joana dois, da Lucia do Manezinho, e peguei os meus 

também, foi ai umas vintes cincos crianças. E aquela Gracilene, eu peguei cortei o umbigo, 

eu tive ela sozinha, ela sorrir, tive meus filhos quase tudo só. 

 

        Era comum no passado as parteiras, mas não ficou no passado, elas continuam no 

presente em algumas comunidades quilombolas e outras zonas rurais, e já há na medicina médico 

e enfermeiras que falam no parto humanizado, esse seria com o acompanhamento de parteiras e 

médicos, tem mulheres buscando essa pratica hoje.  

 

8.7 Mulher quilombola no quilombo serra do Evaristo – “mulher mestra” 

       O quilombo da Serra do Evaristo tem muitas mulheres, como os outros quilombos, 

mas aqui não dá para falar de todas, e uma não é mais importante que a outra, assim 



274 

 

representando as mulheres guerreiras da comunidade, faço na pessoa da Maria do Socorro 

Fernandes Castro, 51ano de idade, ela é professora e mestra da cultura, mãe. 

      Maria do Socorro é procurada por alunos de Universidade, para saberem sobre as 

plantas medicinais na comunidade, também pelos os alunos da escola do quilombo, os próprios 

quilombolas falam que Socorro se destaca por ser guia da dança de são Gonçalo, coordenadora 

do grupo de medicina alternativa. Uma líder na serra do Evaristo, que usa seus conhecimentos 

para os benefícios da comunidade. 

 Maria do Socorro Fernandes Castro, negra, servidora pública 

municipal aposentada,casada, natural de  Baturité, nasceu em 08 de agosto de 

1965 e é filha do casal Francisco Antonio Fernandes  e  Francisca da Silva 

Fernandes ambos já falecidos que foram dos primeiros moradores negros a 

desbravarem a serra e a começar o povoado que hoje vem a ser conhecido por 

Comunidade Quilombola da Serra do Evaristo. Mãe de família exemplar de 3 

filhos: Felipe Fernandes, Ana Cássia Fernandes e Levi Fernandes, Dona 

Socorro, como assim é conhecida, é uma das principais responsáveis pela 

preservação e transmissão da Dança de São Gonçalo às gerações futuras na 

Comunidade Quilombola da Serra do Evaristo, localidade em que reside 

desde que nasceu.  

 Se destaca não só por ser Guia da Dança de São Gonçalo como 

também por ser coordenadora do Grupo de Medicina Alternativa e animadora 

dos Cantos e das Celebrações Religiosas da Comunidade.  Mantém viva a 

tradição da ladainha de Nossa Senhora rezada em latim, que é cantada 

durante a festa da padroeira da Serra do Evaristo, Nossa Senhora da 

Conceição. 

 Liderança inconteste na Serra do Evaristo, há 25 anos utiliza seus 

conhecimentos acumulados no âmbito familiar e em capacitações sobre as 

plantas medicinais para ajudar as pessoas no restabelecimento de sua saúde. 

O sucesso desse trabalho coordenado por Dona Socorro é tamanho que tem 

sido objeto de estudo por universitários da UNILAB (Universidade da 

Integração Luso Brasileira) e IFCE (Instituto Federal de Educação Ciência e 

Tecnologia do Ceará) dentre outros.  Relato da comunidade. 

 

  Então o quilombo tem grandes mulheres como as mulheres que trabalham com as 

plantas medicinais, mulher parteira da comunidade e desse conjunto é que trago Maria Ester de 

Souza, 90 anos de idade. E para falar de seu oficio de parteira, busquei a comunidade. Assim nos 

relatos dos quilombolas sobre parteira:  

 

Maria Ester de Souza ou ainda Maria Julião Ramos, nome que recebeu após o 

casamento, na época com 14 anos, é o nome da Mãe Ester, de 90 anos, 

parteira durante muitos anos na Comunidade Quilombola da Serra do 

Evaristo. Mãe de 16 filhos, nascida e criada na Comunidade da Serra do 

Evaristo, aprendeu o ofício de parteira com a Dona Feliciana como era 

conhecida a Sra. Maria de Lourdes da Conceição que também era parteira 



275 

 

nesta mesma localidade e com a senhora Alda, esposa do Sargento Sebastião. 

Começou seu ofício nesta comunidade em uma época em que a vida era 

bastante simples, não havia energia elétrica, nem estrada que dava acesso a 

cidade de Baturité, fato esse que contribuía para que quase todas os partos 

realizados na localidade fossem feitos por parteiras. Além da Serra do 

Evaristo, assistia também famílias de outras localidades da redondeza como 

Carões, Castelos, Oiticica, Jardim e Jordão. 

 

      São muitas mulheres que contribuem para o a construção e desenvolvimento dos 

quilombos, seja no quilombo da Serra do Evaristo, seja no Quilombo de Nazaré, em fim em 

todos os quilombos há a presença e o trabalho das mulheres. 

 

8.8 Mulher quilombola no quilombo de Nazaré – “mulher mãe” 

      Comunidade de Nazaré nesta ouvi relatos de uma mulher negra forte, e de uma em 

especial, segundo o relato de suas filhas, pois a Aurila Maria Sousa Sales e a Ana Carla de 

Sousa, me falaram sobre sua mãe, Maria da Conceição Silva Sousa. Elas falaram que a mãe era 

uma mulher diferente das outras mulheres quilombolas, era adiantada para seu tempo. A 

narrativa da Aurila sobre sua mãe:  

 Minha mãe se chama Maria da Conceição Silva Sousa, faleceu aos 58 anos de idade, 

de Acidente Vascular Cerebral (AVC). 

Mulher guerreira, e de um gênio forte, tinha muita fé, mais não era alienada a 

nenhuma religião, era católica da forma que acreditava, gostava de rezar em casa. 

Rezava o terço, e sempre rezava o rosário que, sempre estava com ela. Era devota de 

Nossa Senhora da Conceição, pois também seu nome era Conceição. Sempre falava 

que por ser das filhas mais velhas, ajudou a criar seus irmãos homens e cinco 

mulheres.  

Nada intimava minha mãe, sempre botava a fé na frente de tudo e conseguia sempre 

superar todas as dificuldades. 

Teve seis filhos, três homens e três mulheres, mas criou os cinco, pois a mais velha 

faleceu, com nove meses após o nascimento. Ela nos criou com muita honestidade e 

mostrando que se não seguíssemos os seus conselhos o mundo ensinava tudo e sempre 

dizia que: não ia nos prender porque quando nós nos soltássemos era com a corda 

toda. Ai era pior, ai sempre dizia vão com cuidado pra saber voltar. 

Trabalhava muito na roça e tirava banana e ia pra feira com as cargas nos jumentos 

andando sete a quatorze léguas a pés, só pra ir saindo de Nazaré, nas sextas-feiras às 

uma e meia da madrugada, pra chegar em Itapipoca de manhã, e vender as bananas, 

fazer as compras e voltar pra casa, pois meu pai, na época era doente da cabeça e das 

costas. 

                                           Depoimento de Aurila Maria de Sousa Sales, em 28/02/2020. 

 



276 

 

      Os problemas sofridos pelas as mulheres negras quilombolas, parecem iguais aos das 

outras mulheres, mas além desses, tem as discriminações raciais. Com relação as mulheres 

quilombola em Nazaré, percebi que mulheres muitas novas, que já sofre de hipertensão e 

depressão algumas entre os 28 a 30 anos. Em todos, de formas diferentes, licenciadas ou não as 

mulheres sofrem com o machismo, sofre violência, perseguição, o machismo está em todo lugar, 

de acordo com cada cultura e sociedade, toda via não se pode dizer que é normal, não devemos 

aceitar e nem normalizar.  

      E as mulheres lutam, não desistem de consegui vencer os obstáculos para alcançarem 

vitória em suas e em nossas trajetórias de vida. E uma das lutas, é a busca pela educação escolar, 

muitas mulheres pretas não tiveram oportunidade de estudar, pois se para os homens pretos já foi 

difícil estudar, agora imagine as mulheres pretas. Porém nunca desistimos.  

      São pretas, mulheres negras quilombolas que trabalham, são as construtoras, 

formadoras e líderes. Também são mulheres muitas vezes sofridas, que passam por inúmeras 

dificuldades, por isso as chamo de guerreiras, como tais, muitas batalham para viver e ajudar os 

seus a viverem, nessas batalhas, algumas vitórias.   

      No estado do Ceará, tenho acompanhado este percurso das mulheres negra 

quilombolas, percebido como tanto as mulheres como a juventude estão conseguindo conquistar 

seu lugar no pódio, no território, e principalmente na liderança e na educação tem havido uma 

conquista significativa das mulheres e juventude quilombola, exemplo o encontro de mulheres 

liderança da CONAQ realizado em 2017 no Ceará, outro a juventude quilombola adentrando na 

universidade através de cotas para indígenas e quilombola, então através de um sistema de cotas 

para indígenas e quilombolas laçado pela  A Universidade da Integração Internacional da 

Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB) é uma instituição de ensino superior pública federal 

brasileira, sediada na cidade de Redenção, no estado do Ceará.  

         Dado o Edital – Indígenas e Quilombolas a Pró-Reitoria de Graduação da Universidade da 

Integração da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB) torna público o processo seletivo específico 

para ingresso de estudantes quilombolas e indígenas nos cursos de graduação presencial 

ofertados pelos Campi Ceará e Bahia para ingresso no semestre 2019.1, com início previsto em 

06 de maio de 2019. 

       A UNILAB hoje apresenta um quadro de mais de 30 alunos quilombolas distribuídos 

nos cursos de administração pública, agronomia, antropologia, ciências biológicas, história, 

humanidades, letras, pedagogia, química e sociologia. 

 



277 

 

       As mulheres pretas, as mulheres pretas quilombolas, nós mulheres pretas, pois eu 

falho desse lugar de pertencimento, e em quanto mulheres pretas, sempre tivemos que trabalhar, 

enfrentar muitos obstáculos como: a ter a cor preta, cabelos crespos, o machismo, o sexíssimo, e 

esse ainda se duplica pois ser mulher e preto ai as coisas se tornam mais difíceis, pois em se 

tratando de cargos, os homens brancos são preteridos, depois mulheres brancas, homens pretos e 

por último as mulheres pretas, mas desde de séculos passados as mulheres pretas fizeram 

buscaram quebrar estas amaras,  como mostrei trazendo a história de algumas destas mulheres. 

 

      Mulheres negras têm história para contar, este capítulo estimular a inclusão social das 

mulheres negras, por meio de dá visibilidade e do fortalecimento da reflexão acerca das 

desigualdades vividas por elas no seu cotidiano, na sociedade, no mundo do trabalho, e na 

superação do racismo e desigualdades, pois as desigualdades ainda presentes na sociedade 

brasileira afetam diretamente as mulheres negras. 

 

 



278 

 

9 CULTURA E EDUCAÇÃO QUILOMBOLA E DO CAMPO: PARÂMETROS 

EDUCACIONAIS DOS QUILOMBOS E DO CAMPO 

 

 

 

 

“Ensinar exige risco, aceitação do novo e rejeição a qualquer forma de discriminação. 

Movo-me como educador porque primeiro movo-me como gente (Paulo Freire)”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



279 

 

9.1 Do cotidiano da história para a educação quilombola e do campo  

 

   Somente poderá haver uma boa educação quilombola se ela for baseada na realidade 

dos quilombos, nas necessidades dos seus habitantes e na clareza de propósitos dos educadores 

com relação à população quilombola. 

Começamos o capitulo com a resalva importante de que a “A Educação quilombola” e 

a “Educação do campo” em muito são referentes à mesma população negra em áreas rurais e se 

confundem quanto aos conteúdos. Sendo que a origem da separação é a partir dos grupos 

políticos que trabalham a educação com as populações negras rurais, uns com foco na cultura 

negra e outros com foco na identidade de camponês. Entendemos que de uma forma geral a 

educação quilombola abriga a necessidades das populações e não seria necessário separá-

las como tem ocorrido. O primordial poderia ser unifica-las.  Camponês, dentro do conceito de 

campesinato, quanto a morador e trabalhador nas áreas rurais e de origem de populações negras.  

 

Não Vou Sair do Campo 

  

Não vou sair do campo 

Pra poder ir pra escola 

Educação do campo 

É direito e não esmola 

 

O povo camponês 

O homem e a mulher 

O negro quilombola 

Com seu canto de afoxé 

Ticuna, Caeté 

Castanheiros, seringueiros 

Pescadores e posseiros 

Nesta luta estão de pé 

 

Cultura e produção 

Sujeitos da cultura 

A nossa agricultura 

Pro bem da população 

Construir uma nação 

Construir soberania 

Pra viver o novo dia 

Com mais humanização 

 

Quem vive da floresta 

Dos rios e dos mares 

De todos os lugares 

Onde o sol faz uma fresta 



280 

 

Quem a sua força empresta 

Nos quilombos nas aldeias 

E quem na terra semeia 

Venha aqui fazer a festa 

                             Gilvan Santos.                 

 

  

       Pensar a educação brasileira não é uma tarefa fácil, muito menos acompanhar seu 

desenvolvimento, apesar desse ser lento, pois quando se pesquisa o cronograma histórico 

educacional percebe se que quase sempre de década em década se efetuava algum tipo de 

mudança no sistema educacional brasileiro, sistema este construído com base no sistema 

educacional europeu.   Porém não se pode negar que não houve mudanças, assim se faz 

necessário fazer um passei nos passados para refletir o presente. 

       A exclusão a que a população negra está submetida, é potencializada com a exclusão 

educacional, desde história do passado, e hoje são muitos os fatores que mostram a exclusão da 

população negra no ambiente escolar, também há os dados estatístico, esses confirmam e 

mostram a grande exclusão educacional.   A exclusão dos negros do processo de escolarização 

vem sendo construída ao longo da história da educação, pois é notório desde início da construção 

do sistema educacional brasileiro, sistema esse que segue o modelo europeu.  

      Historicamente, a educação brasileira se mostra excludente, esteve fortemente 

contextualizada à divisão e aos interesses de classes, prova disso, são as várias transformações 

mapeadas e ordenadas pela própria historiografia da educação ao longo de sua trajetória. 

Influências conservadoras europeias, e históricas, como a informalidade no processo de 

aculturação, o autoritarismo, o reprodutivíssimo, a participação dos Jesuítas e as diversas 

reformas de ensino que perpassam desde o Marques de Pombal (1759) até o advento da atual 

Constituição (1988) representam vestígios de uma educação alienadora, excludente, e também 

reprodutora ou reforçadora da desigualdade.  A identidade de quem aprende e de quem ensina 

são grandes fatores de integração dos alunos a educação a ao pertencimento a sociedade. Fatores 

que a educação não tem promovido nas comunidades de quilombo e quando promovem é de 

forma simplista a parcial. São ações isoladas e não pensadas no conjunto da educação. A 

ausência da identidade é correspondente a ausência de igualdade social, faz parte das formas de 

produção das desigualdades sociais, econômicas, políticas e culturais. Desigualdade sobre a 

população negra é um conjunto de desigualdades uma delas é da desigualdade educacional 

quanto a identidade social e cultural dos alunos e educadores.  



281 

 

 

       As desigualdades acumuladas na experiência social da população negra, e 

principalmente as desigualdades nos processos de escolarização, e isso tem sido denunciado há 

muitos anos pelo movimento social negro, por estudiosos das relações raciais, e, mais 

recentemente, também pelas análises no âmbito de órgãos governamentais no Brasil. São 

desigualdades graves e múltiplas, afetando a capacidade de inserção da população negra na 

sociedade brasileira em diferentes áreas e comprometendo o projeto de construção de um país 

democrático e com oportunidades para todos. Podemos listar alguns documentos que 

demonstram as desigualdades educacionais no Brasil. O primeiro documento é de 1852 da escola 

do Predestato passos, transcrito em dissertação de mestrado onde lá naquela época já reclamava 

das desigualdades educacionais (SILVA, 2002). Segue os trabalhos da Frente Negra brasileira 

sobre educação, com as críticas ao sistema educacional brasileiro e com a manutenção de uma 

escola própria (RODRIGUES, 2008). Existe um documento do Instituto de Pesquisa Econômica 

Aplicada – IPEA, órgão do governo brasileiro, que desde 1996 fez pesquisa demonstrando as 

desigualdades entre populações negras e brancas e destacando os índices educacionais (IPEA, 

2011). Portanto mais de um século de documentos sobre as desigualdades na educação com 

relação a população negra.  

  Baseados nos dados do censo de 2010, algumas conclusões simples podem ser tiradas. 

“Brancos chegam em maior proporção ao final da trajetória escolar na idade certa” (KESLEY, 

2018). Uma conclusão relativa a vulnerabilidade social e a pobreza onde a população negra 

figura entre os 76% dos mais pobres. Outra sobre a desigualdade educacional. Sendo que os 

jovens brancos chegam em maior proporção ao final do ensino médio. Para a população de 

jovens entre 15 a 17 anos, 11,6% dos negros estão fora da escola, indo para 10,2 % para os 

pardos e 7,2 % para os brancos. Apenas 62% dos negros estão matriculados no Ensino Médio, 

sendo que esse número para a população branca é de 76%.  

De acordo com o documento das Diretrizes nacionais da Educação Quilombola, 

vejamos Comunidades quilombolas no Brasil: dados escolares e legais:  

 

O número de comunidades quilombolas no Brasil é elevado, mas ainda não 

existe levantamento extensivo. Sabe-se que há quilombos em quase todos os 

Estados da Federação, mas não se tem conhecimento de existirem em 

Brasília, no Acre e em Roraima. Segundo dados da SECADI/MEC, os 

Estados com maior número de quilombos são: Maranhão, com 318; Bahia, 

com 308; Minas Gerais, com 115; Pernambuco, com 93, e Pará, com 85. No 

entanto, é válido esclarecer que, em alguns Estados como o Maranhão, foram 



282 

 

registradas mais de 400 comunidades no levantamento realizado, em 1988, 

pelo Projeto Vida de Negro, do Centro de Cultura Negra do Maranhão 

(CCN/MA). 

 De acordo com o Censo Escolar de 2010, existem no Brasil 1.912 escolas 

localizadas em áreas remanescentes de quilombos. Desse total, 1.889 são 

públicas e 23, privadas. Das públicas, 109 são estaduais, 1.779, municipais e 

apenas uma é federal. 

 Em 2010, havia nessas escolas 31.943 funções docentes. 3 Destas, 31.427 

professores atuavam em escolas públicas e 516, em escolas privadas. Dos 

professores das escolas públicas, 9.754 trabalhavam nas estaduais, 21.624, 

nas municipais, e 49, na federal. 

 Estavam matriculados na Educação Básica, em 2010, 210.485 mil estudantes 

em escolas localizadas em áreas remanescentes de quilombos. Desses, 

207.604 nas escolas públicas e 2.881, nas privadas. Dos estudantes da escola 

pública, 42.355 estavam nas estaduais, 165.158, nas municipais e 91, na 

escola federal. (MEC, 2012).  

Do total de estudantes matriculados no Brasil, 15,2% encontravam-se na 

Região Norte, 68% na Região Nordeste, 10,9% na Região Sudeste, 3,1% na 

Região Sul, 2,8% na Região Centro-Oeste. 

Do total de matrículas estaduais, 12,4% diziam respeito à Região Norte, 

68,5% à Nordeste, 17,4% à Sudeste, 0,6% à Sul e 1,1% ao Centro-Oeste. Do 

total de matrículas municipais, 16,2% estavam na Região Norte, 67,6% na 

Nordeste, 9,2% na Sudeste, 3,7% na Sul e 3,2% no Centro-Oeste. 

 Do total de matrículas federais, 100% estavam na Região Nordeste, já que o 

Censo de 2010 encontrou apenas uma escola. 

Do total das matrículas públicas (federal, estadual e municipal), 15,5% 

encontravam-se na Região Norte, 67,8% na Nordeste, 10,9% na Sudeste, 

3,1% na Sul e 2,8% no Centro Oeste.  

Do total de matrículas privadas, 0% está na Região Norte, 82,9% na 

Nordeste, 13,1% no Sudeste, 1,1% no Sul e 3% no Centro-Oeste. (MEC, 

2012). 

 

 

      Percebem-se mudanças na educação brasileira, são inegáveis os avanços que a 

educação brasileira vem conquistando nas décadas mais recentes. Considerando as dimensões do 

acesso, da qualidade e da equidade, no entanto, pode-se verificar que as conquistas ainda estão 

restritas ao primeiro aspecto e que as dimensões de qualidade e equidade constituem os maiores 

desafios a serem enfrentados neste início do século XXI. 

      A educação básica ainda é marcada pela desigualdade no quanto a qualidade e é 

possível constatar que o direito de aprender ainda não está garantido para todas as nossas 

crianças, adolescentes e jovens.  Estudos realizados no campo das relações raciais e educação 

explicitam em suas séries históricas que a população afrodescendente está entre aquelas que mais 



283 

 

enfrentam cotidianamente as diferentes facetas do racismo que marcam a sociedade brasileira. O 

acesso às séries iniciais do Ensino Fundamental, praticamente universalizado no país, não se 

concretiza, para negros e negras, nas séries finais da educação básica. Há evidências de que 

processos discriminatórios operam nos sistemas de ensino, penalizando crianças, adolescentes, 

jovens e adultos negros, levando-os à evasão e ao fracasso, resultando no reduzido número de 

negros e negras que chegam ao ensino superior, cerca de 10% da população universitária do país. 

 

      Sabe-se hoje que há correlação entre pertencimento étnicorracial e sucesso escolar, 

indicando, portanto que é necessária firme determinação para que a diversidade cultural 

brasileira passe a integrar o ideário educacional não como um problema, mas como um rico 

acervo de valores, posturas e práticas que devem conduzir ao melhor acolhimento e maior 

valorização dessa diversidade no ambiente escolar. E o marco legal deve ajudar que de fato 

aconteça. A existência do sucesso e insucesso é fortemente relacionada com a identidade do 

aluno e a identidade promovida pela educação. Devemos notar que um dos fatores de insucesso 

dos alunos é o abandono, ou seja, a evasão e não continuidade dos estudos, o desanimo com 

relação a dar sequência aos estudos. 

 

      A Lei 10639/2003, é um marco histórico. Ela simboliza, simultaneamente, um ponto 

de chegada das lutas antirracistas no Brasil e um ponto de partida para a renovação da qualidade 

social da educação brasileira. A lei revela varias coisas, primeiro uma demanda especifica de 

setor da população por uma política especifica, saindo das políticas universalistas. Marca a 

tomada da consciência histórica pelas instituições da existência do racismo e dos prejuízos antes 

negados como existentes. A tomada do Conselho Nacional de Educação em atender 

as reivindicações históricas dos movimentos sociais negro, quando elaborou parecer no sentido 

de orientar os sistemas de ensino e as instituições dedicadas à educação.  

 

       Importante destacar a luta dos movimentos sociais ao criar um conjunto de estratégias 

por meio das quais os segmentos populacionais considerados diferentes passaram cada vez mais 

a destacar politicamente as suas singularidades, cobrando que estas sejam tratadas de forma justa 

e igualitária, exigindo que o elogio à diversidade seja mais do que um discurso sobre a variedade 

do gênero humano. Nesse sentido, é na escola onde as diferentes presenças se encontram e é nas 

discussões sobre currículo onde estão os debates sobre os conhecimentos escolares, os 

procedimentos pedagógicos, as relações sociais, os valores e as identidades dos alunos e alunas. 



284 

 

        Na política educacional, a implementação da Lei 10639/2003 traz possibilidade de 

estabelecer novas diretrizes e práticas pedagógicas que reconheçam a importância dos africanos e 

afro-brasileiros no processo de formação nacional. 

       Cabe destacar que a recente legislação educacional brasileira vem propondo espaços 

no currículo para inserção de temas que contemplem e viabilizem discussões sobre a pluralidade 

e diversidade cultural, fruto dos movimentos sociais. Entretanto, no sentido de superar o caráter 

homogeneizador e excludente do espaço escolar, alguns professores dentro da escola vêm 

buscando meios no sentido de pôr em prática aquilo que a legislação propõe, muitas vezes 

enfrentando toda sorte de adversidades e desafios específicos. 

      O Ministério da Educação, seguindo a linha de construção do processo democrático de 

acesso à educação e garantia de oportunidades educativas para todas as pessoas, entende que a 

implementação ordenada e institucionalizada das Diretrizes Curriculares Nacionais de Educação 

para a Diversidade Etnicorracial é também uma questão de equidade, pertinência, relevância, 

eficácia e eficiência (UNESCO/OREALC, 2007). 

      Portanto, com a regulamentação da alteração da LDB Lei n. 9.394/1996, trazida 

inicialmente pela Lei 10639/03, e posteriormente pela Lei 11645/08, buscou cumprir o 

estabelecido na Constituição Federal de 1988, que prevê a obrigatoriedade de políticas universais 

comprometidas com a garantia do direito à educação de qualidade para todos e todas. A lei não 

faz mudar a realidade, serve de referência e permite uma cobrança legal, como também a 

existência indica caminhos e aponta perspectivas, instrumentaliza o cidadão ou cidadã e a 

sociedade com direitos, instigando a mobilização pelos ideais nela contidos possibilitando a 

exigência do que está estabelecido. 

      Pois sendo lei ainda que devesse ter ocasionado mudanças, mas ainda há muito 

desconhecimento, negligencia, já fez 16 anos da lei 10.639/03, mas ainda chego às formações de 

professores, nas jornadas pedagógicas e nas escolas e encontro mais da metade dos professores 

que nunca ouviram falar da lei, nunca tiveram formação sobre as questões.  

          Porém é importante dizer que em 2006, foi publicado pela SECAD, guia de 

orientações e ações para a implementação da Lei 10.639/ 2003, onde a educação quilombola já 

constava, como um item específico, relativo tanto as escolas localizadas em quilombos, quanto 

às escolas que atendem quilombolas. E em 2010, houve a Conferencia Nacional de Educação 

CONAE, 2010), em seu documento, um capítulo sobre educação quilombola, já tinha um debate 

e propostas pautando a educação quilombola. E no documento da CONAE, 2010, estava previsto 

o direito à preservação das manifestações culturais das comunidades remanescentes, da 

sustentabilidade de seus territórios, da questão da alimentação (merende escolar de acordo com 



285 

 

os hábitos alimentar loca), formação diferenciada para os professores das escolas quilombolas, a 

criação de um programa de licenciatura quilombola, e a elaboração de materiais didático-

pedagógicos específicos (CONAE, 2010). Então a educação escolar quilombola definiu se como 

mais uma modalidade de educação, essa se definiu nos seguintes termos: 

 

Art. 41. A Educação Quilombola é desenvolvida em unidades educacionais 

inscritas em suas terras e cultura, requerendo pedagogia própria em respeito à 

especificidade étnico-racial de cada comunidade e formação específica de seu 

quadro docente, observados os princípios constitucionais, a base nacional 

comum e os princípios que orientam a Educação Básica brasileira. 

Parágrafo único. Na estruturação e no funcionamento das escolas 

quilombolas, bem como nas demais, deve ser reconhecida e valorizada a 

diversidade cultural (MEC, 2010). 

 

 

     As escolas quilombolas ou as que atendam alunos oriundos dos quilombos devem ter 

alguns quesitos a cumprir. A elaboração das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

Escolar Quilombola segue as orientações das Diretrizes Curriculares Nacionais Gerais para a 

Educação Básica. De acordo com tais Diretrizes: 

 

A Educação Escolar Quilombola é desenvolvida em unidades educacionais 

inscritas em suas terras e cultura, requerendo pedagogia própria em respeito à 

especificidade étnico-cultural de cada comunidade e formação específica de 

seu quadro docente, observados os princípios constitucionais, a base nacional 

comum e os princípios que orientam a Educação Básica brasileira. Na 

estruturação e no funcionamento das escolas quilombolas, deve ser 

reconhecida e valorizada sua diversidade cultural. (p. 42). 

 

  Orienta-se também pelas deliberações da Conferência Nacional de Educação 

(CONAE, 2010). De acordo com o documento final da conferência, a União, os Estados, o 

Distrito Federal e os Municípios deverão: 

 



286 

 

a) Garantir a elaboração de uma legislação específica para a educação 

quilombola, com a participação do movimento negro quilombola, 

assegurando o direito à preservação de suas manifestações culturais e à 

sustentabilidade de seu território tradicional. 

b) Assegurar que a alimentação e a infraestrutura escolar quilombola 

respeitem a cultura alimentar do grupo, observando o cuidado com o meio 

ambiente e a geografia local. 

c) Promover a formação específica e diferenciada (inicial e continuada) 

aos/às profissionais das escolas quilombolas, propiciando a elaboração de 

materiais didático-pedagógicos contextualizados com a identidade étnico-

racial do grupo. 

d) Garantir a participação de representantes quilombolas na composição dos 

conselhos referentes à educação, nos três entes federados. 

e) Instituir um programa específico de licenciatura para quilombolas, para 

garantir a valorização e a preservação cultural dessas comunidades étnicas. 

f) Garantir aos professores/as quilombolas a sua formação em serviço e, 

quando for o caso, concomitantemente com a sua própria escolarização. 

g) Instituir o Plano Nacional de Educação Quilombola, visando à valorização 

plena das culturas das comunidades quilombolas, à afirmação e manutenção 

de sua diversidade étnica. 

h) Assegurar que a atividade docente nas escolas quilombolas seja exercida 

preferencialmente por professores/as oriundos/as das comunidades 

quilombolas. (C0NAE, 2010, p. 131-132). 

 

 

9.2 Educação quilombola e Educação Escolar quilombola: definição  

       

       Eu aprendi histórias em casa, contada pelos meus mais velhos, meu avô, que ao 

viajamos juntos, sempre ao longo da viagem me contava estórias, percorremos as estradas da 

vida ele me contando estórias, mas na escola contam tudo diferente. Aprendi a respeitar a 

natureza, os mais velhos, e ele me ensinava como viver. Mas na escola se aprende de forma 

diferente, tem que fazer as tarefas e tem que saber ler e escrever. Porém hoje, obtive novos 

conhecimentos importantes sobre o povo negro, povo inteligente, guerreiro e forte. Assim faz-se 

necessário entender o que é educação quilombola e o que chamamos de educação escolar 

quilombola. 

       No sistema educacional busca-se diferenciar educação informal e educação formal, na 

educação ou no sistema de ensino aparece essa duas, e são conflitantes, enquanto deveriam andar 

de mãos dadas, assim também aparece a dualidade com relação á educação quilombola e 

educação escolar quilombola. 



287 

 

        Existe uma educação quilombola que é aquela que acontece independente da escola, 

ou seja, aprendizagem acontece no dia adia, em vários lugares e momentos. Aprende-se e ensina 

através dos fazeres, dos saberes, da tradição oral, se aprende através das brincadeiras, das 

manifestações culturais, e algo espontânea. (FURTARDO; PEDROZA; ALVES, 2014). No 

entanto em termos de inserção social existe a necessidade de uma educação formal. Nessa 

educação formal a existe a necessidade da especificidade quilombola.  

      A escola não é o espaço hegemônico da educação, conforme a Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional/LDB 9.394 em seu Art. 1º “a educação abrange os processos 

formativos que se desenvolvem na vida familiar, na convivência humana, no trabalho, nas 

instituições de pesquisa e ensino, nos movimentos sociais e organização da sociedade civil e nas 

manifestações culturais”. Assim, a educação no Quilombo é aquela desenvolvida pelos sujeitos 

nas suas práticas cotidianas, seja, na família, no trabalho, na comunidade, nas lutas sociais, nas 

manifestações das tradições culturais, na relação de sustentabilidade com a natureza, enfim, no 

modo de ser e estar no mundo. Conforme Brandão (1981) “a educação é como outras, uma 

fração do modo de vida dos grupos sociais que a criam e recriam, entre tantas outras invenções 

de sua cultura, em sua sociedade”.  Ainda, destaca que as formas de educação produzidas e 

praticadas servem para reproduzir entre todos os que ensinam e aprendem, o saber que atravessa 

as palavra da comunidade e do campo, os códigos sociais de conduta, as regras do trabalho, os 

segredos da arte ou da religião, do artesanato ou da tecnologia que qualquer povo precisa para 

reinventar, todos os dias, a vida do grupo e a de cada um de seus sujeitos, através de trocas sem 

fim com a natureza e entre os homens, trocas que existem dentro do mundo social onde a própria 

educação deve habita”. (BRANDÃO, 1981, P.10-11). 

   Entender o que é educação quilombola, de acordo com: 

Título III 

Da definição de educação escolar quilombola 

Art. 9º A Educação Escolar Quilombola compreende: 

I - escolas quilombolas; 

II - escolas que atendem estudantes oriundos de 

 territórios quilombolas. 

 Parágrafo Único Entende-se por escola quilombola 

 aquela localizada em território quilombola. (BRASIL, 2012). 

 



288 

 

       Em 20 de novembro de 2012, a Câmara da Educação Básica do Conselho Nacional de 

Educação publicou a resolução de número 08 que define as Diretrizes Curriculares Nacionais 

para a Educação Escolar Quilombola na Educação Básica. Transcrevemos abaixo a definição de 

Educação Escolar Quilombola:  

 

 

I- Na Educação Escolar Quilombola, a Educação Básica, em suas etapas e 

modalidades, compreende a Educação Infantil, o Ensino Fundamental, o 

Ensino Médio, a Educação Especial, a Educação Profissional Técnica de 

Nível Médio, a Educação de Jovens e Adultos, inclusive na Educação a 

Distância, e destina-se ao atendimento das populações quilombolas rurais e 

urbanas em suas mais variadas formas de produção cultural, social, política e 

econômica. (MEC, 2012). 

II – compreende a Educação Básica em suas etapas e modalidades, a saber: 

Educação Infantil, Ensino Fundamental, Ensino Médio, Educação do Campo, 

Educação Especial, Educação Profissional Técnica de Nível Médio, 

Educação de Jovens e Adultos, inclusive na Educação a Distância; 

 III – destina-se ao atendimento das populações quilombolas rurais e urbanas 

em suas mais variadas formas de produção cultural, social, política e 

econômica; 

 IV – deve ser ofertada por estabelecimentos de ensino localizados em 

comunidades reconhecidas pelos órgãos públicos responsáveis como 

quilombolas, rurais e urbanas, bem como por estabelecimentos de ensino 

próximos a essas comunidades e que recebem parte significativa dos 

estudantes oriundos dos territórios quilombolas; 

 V – deve garantir aos estudantes o direito de se apropriar dos conhecimentos 

tradicionais e das suas formas de produção de modo a contribuir para o seu 

reconhecimento, valorização e continuidade;  

VI – deve ser implementada como política pública educacional e estabelecer 

interface com a política já existente para os povos do campo e indígenas, 

reconhecidos os seus pontos de intersecção política, histórica, social, 

educacional e econômica, sem perder a especificidade. (BRASIL, 2012). 

 

 

        A Educação Escolar Quilombola compreende as escolas dos quilombos, bem como, as 

escolas que atendem estudantes oriundos das comunidades quilombolas. Como se trata de 

educação escolar, sua organização deverá levar em conta os tempos do calendário escolar formal, 

articulados com os tempos e os processos organizativos das comunidades, podendo assim, a 

educação escolar quilombola, ser organizada em séries anuais, períodos semestrais, alternâncias, 

ciclos e grupos não seriados.  

      Quanto à educação quilombola o documento da CONAE diz:  

 



289 

 

a) Garantir a elaboração de uma legislação específica para a educação 

quilombola, com a participação do movimento negro quilombola, 

assegurando o direito à preservação de suas manifestações culturais e à 

sustentabilidade de seu território tradicional.  

b) Assegurar que a alimentação e a infraestrutura escolar quilombola 

respeitem a cultura alimentar do grupo, observando o cuidado com o meio 

ambiente e a geografia local.  

c) Promover a formação específica e diferenciada (inicial e continuada) 

aos/às profissionais das escolas quilombolas, propiciando a elaboração de 

materiais didático pedagógicos contextualizados com a identidade étnico-

racial do grupo.  

d) Garantir a participação de representantes quilombolas na composição dos 

conselhos referentes à educação, nos três entes federados.  

e) Instituir um programa específico de licenciatura para quilombolas, para 

garantir a valorização e a preservação cultural dessas comunidades étnicas.  

f) Garantir aos professores/as quilombolas a sua formação em serviço e, 

quando for o caso, concomitantemente com a sua própria escolarização.  

g) Instituir o Plano Nacional de Educação Quilombola, visando à valorização 

plena das culturas das comunidades quilombolas, a afirmação e manutenção 

de sua diversidade étnica.  

h) Assegurar que a atividade docente nas escolas quilombolas seja exercida 

preferencialmente por professores/as oriundos/as das comunidades 

quilombolas. MEC - Doc Base DOCUMENTO FINAL - 05/27/2010. (133 A) 

133 132 

 

        Neste sentido, a fim de consolidar ações que se direcionam as suas especificidades, 

incluindo nestas, a cosmovisão da comunidade, valorizando a identidade histórica e cultural da 

população Quilombola com o estabelecimento de práticas que evidenciem a presença e 

influência da cultura africana nos diversos segmentos da sociedade brasileira, na literatura, na 

música, na culinária, na arquitetura, na linguística, na arte, dança para que se evite que a história 

de exclusão e invisibilidade se repita, a exemplo do relato abaixo: 

 

Na escola tinha dia que não tinha merenda, e água tínhamos que levar de 

casa, quando também tinha. Neste tempo Horizonte pertencia ao município 

de Pacajus, muitas crianças desistiram de estudar principalmente quem tinha 

muitas crianças. Porque tinham que trabalhar para ajudar em casa, quando a 

taxa escolar foi abolida foi então que podemos comprar a farda da escola. 

Nesta escola fiquei ater o fundamental II. O médio foi na Sade do município.  

     No período das férias trabalhava junto com minha Mãe a casa de farinha, 

todo dinheiro que ganhava na raspagem da mandioca era para comprar meu 

material escola, no período do caju ajudava meu avô apanhar castanha, pela 

manhã e a tarde ia para a escola pois sempre ouvir meus pai falar todo que 



290 

 

eles podia mim dar de bom era o estudo que eles não estudaram por falta de 

oportunidade, pois isto era minha maior motivação. (SANTOS, 2012).  

  

 

       A educação quilombola deve propor aos sujeitos quilombolas despertar a história de 

sua comunidade, suas práticas culturais e saberes. Procurando vivências baseadas nos valores 

ancestrais, considerando o respeito, o tempo para aprender, o cuidado coletivo e o respeito à 

natureza. A vida no campo deve ser valorizada pela educação quilombola como também orientar 

no uso dos conhecimentos desenvolvido pela humanidade.  

       Desta forma, é imprescindível implementar ações e propostas de promoção da 

igualdade racial nas Instituições de Educação por meio de práticas institucionais e pedagógicas 

que integrem o princípio educativo da diversidade étnico-raciais que agora tem sua condição de 

premissa na Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) com a entrada em vigor da 

Lei nº 12.796/13. Assim como traduzir em ações o que prevê a lei 10.639/2003. 

       Assim entendo a necessidade de se conhecer e valorizar o patrimônio cultural local na 

educação. Conforme as Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação Quilombola na 

Educação Básica (2012) os currículos da Educação Básica na Educação Escolar Quilombola 

devem ser construídos a partir de valores e interesses das comunidades quilombolas em relação 

aos seus projetos de sociedade e de escola, definindo nos projetos político-pedagógicos”. 

(BRASIL, 2012, p. 34). Também é aquela que se desenvolve nas comemorações festivas, sendo 

a festa um momento de reafirmar valores simbólicos que registram a memória ancestral da 

comunidade e possibilitam um aprendizado singular sobre a identidade cultural das 

Comunidades de Remanescentes de Quilombos. Apreender a importância do período de 

preparação e realização das festas permite desvendar algumas das lógicas desse modo de vida 

quilombola e perceber, nas ações especificas do lúdico-sagrado do tempo da festa, as teias de 

significados que compõem um tecido cultural tramado sobre esse alicerce da sociedade local. 

Através do acompanhamento das festas e da sua preparação podemos entender como adequar o 

passado ao presente, ao reelaborar a herança cultural dos ancestrais, possibilitando, além disso, 

manter um diálogo com a sociedade envolvente, através da negociação e renegociação constante 

dos referenciais simbólicos, dos quais essas comunidades se apropriam para constantemente 

ressignificá-los. (MOURA, 2005, p.73). As festas nas Comunidades de Remanescentes 

Quilombolas podem ser realizadas anualmente e são atividades intrinsecamente ligadas a 

religiosidade, que se traduz na devoção a um “Santo”, ente sagrado que a comunidade venera, 

ex.: São Benedito, nossa senhora do Rosário. A organização da festa reúne os mais velhos, 



291 

 

adultos, jovens e crianças da comunidade, e nessa dinâmica os mais velhos como portadores um 

saber construindo na experiência de vida ensinam aos demais a importância e os significados da 

manutenção da tradição. E esta acorda nos jovens o pertencimento afro e, despertar para a 

reconstrução ou renovação da identidade individual e coletiva.  Para Theodoro (2005, p. 96) “a 

pedagogia de base africana é iniciática, o que implica participação efetiva, plena de emoção, 

onde há espaço para cantar, dançar, comer e partilhar, ”. Ainda, conforme a autora reverenciam-

se os mais velhos, que têm mais axé (força de vida), o que se traduz como mais sabedoria. 

       Pensar o processo de escolarização nos quilombos implica assumir o compromisso de 

ressignificar o currículo escolar, as práticas didático/pedagógicas, buscando contemplar as 

necessidades e demandas dessa população. Na concepção de Moura (2005), quando se fala na 

transmissão de valores que ocorre através das festas, está apontando para um modo de educação 

não formal que é utilizada entre os moradores dos quilombos e que deve ser levado para a 

educação escolar quilombola, (MOURA, 2005, p.73). Nesse sentido, a Proposta Pedagógica 

Quilombola apresenta-se como uma construção dialógica a partir dos anseios e interesses das 

comunidades quilombolas. Deve buscar uma proposta curricular se faz por meio da afirmação 

das vozes dos quilombolas. Não se deve focalizar superficialmente a especificidade cultural e 

ambiental, pois assim pode-se estar reforçando o discurso dos privilegiados dos grupos 

dominantes na sociedade. A reforma curricular precisa reconhecer a importância de espaços de 

encorajamento para a multiplicidade de vozes em nossas salas de aula e de se criar uma 

pedagogia dialógica na qual as pessoas vejam a si e aos demais como sujeitos e não como 

objetos.  

   Nesse capítulo reforçamos a necessidade e importância do entrelaçamento dos 

conteúdos escolares com as necessidades locais, os saberes históricos e cotidianos que tecem a 

vida no quilombo.  

  Ao defender uma política de educação escolar voltada às Comunidades 

Remanescentes de Quilombos, não significa advogar pela extração/minimização dos conteúdos 

escolares, selecionados a partir da concepção que os classifica como conhecimentos pertencentes 

à cultura universal, e, portanto, defende-se que a Escola Quilombola deve disponibilizá-los a 

educação escolar de maneira contextualizada. Trata-se de uma dimensão curricular que 

reconheça as singularidades socioculturais e históricas das comunidades quilombolas, suas 

formas de organização comunitária, seus patrimônios materiais e imateriais, seus conflitos e 



292 

 

lutas, seus protagonismos históricos, e se considere como ponto de partida para dialogarem com 

os conteúdos escolares; portanto, se afasta de um currículo fechado e eurocêntrico.  

 

9.2.1 Educação escolar quilombola do campo: história, cultura, memória, luta e resistência 

      Do ponto de vista da geografia e da economia as considerações sobre os territórios 

quanto a sua natureza de ocupação permanecem divididos entre rural e urbano. Desde 1950 na 

sociedade brasileira apresenta uma literatura que discute o rural e o urbano, muito em função da 

urbanização acelerada do período e também pela grande expansão do agronegócio e do 

surgimento de muitos conflitos em função da ocupação de terras. Nesse período, 1950 - 2000, as 

atividades agropecuárias definiram as formas de uso dos recursos naturais entre as agriculturas 

de sobrevivências e as de grande escala, as atividades econômicas primordiais tanto para 

sobrevivência humana como para os negócios de exportação e neste processo  articularam 

espaços geográficos, relações sociais e as políticas, e formas de ocupação eu uso dos recursos 

naturais e desta forma representam uma importante base para compreensão e discussão da 

formação da sociedade brasileira. Estando compreendido nesta discussão os direitos sociais, 

individuais e coletivos (PERICO, RIBEIRO, 2005). Dentro da discussão rural e urbano, estão 

elencados as populações de quilombos e as do campo, sendo um dos qualificadores a 

denominação de populações tradicionais.   

      Compreendemos com base em Arruda (1999) que as populações classificadas no 

âmbito de “tradicionais” são as que apresentam uma forma de ocupação do espaço geográfico e 

uso dos recursos naturais relacionados com a subsistência. São populações que do ponto vista 

econômico possuem uma fraca articulação econômica com os mercados de consumo. Executam 

um modo de produção baseado em uso intensivo de mão de obra familiar e empregam 

tecnologias produção com reduzido impacto sobre o meio ambiente e provenientes de 

conhecimentos patrimoniais de transmissão pelo uso. São populações geralmente classificadas 

como caiçaras, ribeirinhos, seringueiros, quilombolas e outras variantes. Sendo as populações 

indígenas não se inserem nesta categoria. São Populações que possuem como denominador 

comum à ocupação do território de há muito tempo e não têm registro legal de propriedade 

privada individual da terra. Usualmente reconhecem como definindo apenas o local de moradia 

como parcela individual, sendo o restante do território encarado como área de utilização 

comunitária, com seu uso regulamentado pelo costume e por normas compartilhadas 

internamente. 



293 

 

      Em razão dos movimentos sociais denominados como quilombolas e movimentos da 

terra ou campesinos, surgiu na educação brasileira duas correntes de educação rural com grande 

semelhança e muitas interseções: educação quilombola e educação do campo. A educação 

quilombola apresenta como eixo aglutinador do conhecimento o patrimônio cultural 

afrodescendente e a educação do campo as formulações de classe social e relações capitalistas.  

       No ano de 1996, quase quatro anos após a discussão ter entrado em pauta no Senado, é 

aprovado o texto da Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que define as diretrizes e bases da 

educação nacional; em seu artigo nº 28, a LDB/1996 estabelece que: Na oferta de educação 

básica para a população rural, os sistemas de ensino promoverão as adaptações necessárias à sua 

adequação às peculiaridades da vida rural e de cada região, especialmente:  

 

I - conteúdos curriculares e metodologias apropriadas às reais necessidades e 

interesses dos alunos da zona rural; II - organização escolar própria, 

incluindo adequação do calendário escolar às fases do ciclo agrícola e às 

condições climáticas; III - adequação à natureza do trabalho na zona rural. 

(BRASIL, 1996). 

 

       Os Estados brasileiros impuseram a população negra à permanência na zona rural, e os 

que se encontravam na zona urbana foram empurrados para os bairros periféricos e, para a zona 

rural, assim está população foi deixada a margem, mas não se deixaram vencer, lutaram e lutam 

pelos seus direitos básicos. Um destes direito o qual trataremos aqui e o direito a educação 

de/com qualidade. 

     A realidade das escolas do campo e das comunidades quilombolas demonstra que seus 

Projetos Político-Pedagógicos não contemplam os saberes, os fazeres e os valores dos sujeitos 

históricos que compõem essas comunidades tradicionais. A práxis didática e pedagógica, e a 

proposta curricular não atendem à identidade cultural, principalmente das/nas comunidades do 

campo e quilombolas. Acredito que isso caracteriza uma problemática importante, na qual os 

conhecimentos científicos contribuirão significativamente para a identificação das fragilidades e 

das potencialidades, no sentido de respaldar as discussões e definir as metas e ações para 

solucionar os problemas identificados nos diagnósticos, seguindo os critérios científicos e as 

orientações das diretrizes das políticas públicas nacionais, estaduais e municipais, sempre se 

referindo a Educação do Campo e Educação Quilombola. Para se efetivar e dar credibilidade à 

transformação proposta nas leis é que a qualificação de professores da educação nas escolas e 

nas comunidades de quilombolas de Nazaré, Base e serra do Evaristo, no Ceará se realizaram.  



294 

 

Nesse sentido, o trabalho busca contribuir na proposta curricular com um programa didático e 

pedagógico para a Educação do Campo/Quilombolas da Rede Municipal de Educação, além de 

contribuir com a formação continuada dos educadores para que estes possam refletir e se sentir 

preparados e motivados a contribuir com o processo de aprendizagem dos estudantes do campo e 

das comunidades quilombolas. 

      A modalidade educacional da Educação do Campo e Educação Quilombola em 

cada município precisa da ressignificação dos Projetos Político-Pedagógicos das Escolas do 

Campo, com a participação da comunidade escolar para incorporar os fazeres, os saberes e os 

valores dos sujeitos históricos das comunidades tradicionais e quilombolas; e do 

acompanhamento da proposta de construção, planejamento, desenvolvimento e avaliação do 

Projeto de Intervenção Interdisciplinar de cada escola no ano letivo. Os resultados esperados são 

o acompanhamento dos projetos de intervenção interdisciplinar escolar em todas suas etapas; a 

organização de eventos e apresentação dos projetos da/na comunidade escolar de caráter de 

culminância na Semana da Consciência Negra; e a avaliação do processo da ressignificação dos 

PPP das Escolas do Campo e Educação Quilombola. 

 

Construtores do Futuro 

 
Eu quero uma escola do campo 

Que tenha a ver com a vida com a gente 

Querida e organizada 

E conduzida coletivamente. 

Eu quero uma escola do campo 

Que não enxerga apenas equações 

Que tenha como chave mestra 

O trabalho e os mutirões. [...] Gilvan Santos. 

 

      Então para definir educação do/no campo busquei embasamento segundo o texto das 

diretrizes curriculares a Educação do campo, essa diz que educação do campo é uma modalidade 

da educação que ocorre em espaços denominados rurais. Diz respeito a todo espaço educativo 

que se dá em espaços da floresta, agropecuária, das minas e da agricultura e ultrapassa, chegando 

também aos espaços pesqueiros, a populações ribeirinhas, caiçaras e extrativistas. É destinada às 

populações rurais nas diversas produções de vida já citadas, assim como serve também como 

denominação a educação para comunidades quilombolas, ou população negra em assentamentos 

rurais. 

 



295 

 

      Diretrizes operacionais para educação básica das Escolas do campo 

Art. 2 – parágrafo único 

 

A identidade da escola do campo é definida pela sua vinculação inerente a 

sua realidade, encontra-se na temporalidade e saberes próprio dos estudantes, 

na memória coletiva que sinaliza futuro, na rede de ciência e tecnologia 

disponível na sociedade e nos movimentos sociais em defesa de projetos que 

associem as soluções exigidas por essas questões à qualidade social da vida 

coletiva do país. (BRASIL, 2002, p. 32). 

 

Quanto à educação do campo:  

 

a) O princípio do respeito à diversidade cultural, nos termos da Declaração 

Universal sobre a Diversidade Cultural, amplamente reproduzida no direito brasileiro, é 

aplicável ao campo e à educação do campo para reconhecer as diferenças e valorizar 

suas especificidades. Segundo a Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural, ela 

é um imperativo ético inseparável do respeito à dignidade humana. Ela implica o 

compromisso de respeitar os direitos humanos e as liberdades fundamentais, em 

particular os direitos das pessoas que pertencem às minorias e os dos povos autóctones. 

Ninguém pode invocar a diversidade cultural para violar os direitos humanos garantidos 

pelo Direito Internacional, nem para limitar seu alcance.  

 

b) Assegurar uma política pública nacional de educação do campo e da floresta 

como direito humano, superando as desigualdades socioespaciais, étnico-raciais, de 

gênero, geracionais, de orientação sexual e de pessoas com deficiências. 

 

c)  Consolidar uma política nacional para a educação do campo e da floresta (de 

caboclos/as, indígenas, extrativistas, ribeirinhos/as, pescadores/as, quilombolas, 

migrantes de outras regiões brasileiras e estrangeiras, agricultores/as familiares, 

assentados/as, sem-terra, sem-teto, acampados/as e de segmentos populares dos mais 

diversos matizes), articulada com o fortalecimento do projeto alternativo de 

sustentabilidade socioambiental que assegure a formação humana, política, social e 

cultural dos sujeitos, a partir do documento Referências para uma Política Nacional da 

Educação do Campo do Ministério da Educação e Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização e Diversidade (MEC/SECAD), das propostas da Comissão Nacional de 

Educação do Campo e em diálogo com os movimentos sociais do campo.  

 

a. Garantir a oferta e financiamento da educação do campo no País, levando em consideração 

a diversidade e as desigualdades regionais. e) Garantir a oferta e permanência e ampliar o 

acesso à escola do campo, de crianças, adolescentes, jovens, adultos e idosos/ as, de 

pessoas com deficiências, transtornos globais do desenvolvimento, altas 

habilidades/superdotação, entre outras, residentes nas zonas rurais, em todas as etapas da 

educação básica e na superior, observando-se que o atendimento infantil deve ser 

oportunizado na própria comunidade, e garantindo-se, para os demais casos, o transporte 

escolar intracampo. 

 

 

 

      No documento da CONAE (2010), que já se recomendava com relação as 

considerações da educação do campo: 

 



296 

 

➢ Elaborem seu projeto político pedagógico (P.P.P.) específico, que articule processos de 

investigação, desenvolvimento social e sustentável e mundo de trabalho; 

➢ Ofereçam formação inicial continuada de professores; 

➢ Considerem a necessidade de flexibilizar o calendário escolar; 

➢ Ofereçam alimentação escolar de acordo com as especificidades e características da região do 

campo, inclusão digital para esta população e elaboração para esta população e elaboração de 

material didático; 

➢ Garanta infraestrutura e transporte, materiais e livros didáticos específicos, além dos 

equipamentos, básicos, como biblioteca, área de esporte e laboratórios. 

 

      Mesmo assim é necessário reconhecer que texto sobre Educação no Campo apresenta 

uma grande generalização com relação aos espaços denominados como rurais. Abrange os 

diversos espaços misturando ecossistemas com áreas de exploração econômicas. Como também 

inclui a educação indígena e quilombolas, sendo que estas possuem também diretrizes 

curriculares próprias. Na educação no campo, é preciso considerar a diversidade contida nos 

espaços rurais, contemplando no currículo escolar as características de cada local, bem como os 

saberes ali presentes. Que são também propostas contidas na educação quilombola. No entanto é 

necessário não misturar a educação quilombola com a indígena, primeiro pelas diferenças 

históricas e culturais dessas populações, segundo em respeito às reivindicações dos povos 

indígenas quanto a educação indígena, feita em língua indígena e em território indígena, 

realizada por educadores indígenas. O fato de serem populações vítimas de racismo não é 

suficiente para tratá-las num mesmo programa de educação. O racismo não deve ser pensado 

como uma categoria universal, encontramos racismos diversos e com formatações e 

consequências diversas. Como também são racismos combatidos por movimentos sociais 

diversos autônomos entre si e cada qual com revindicações próprias, sendo que a solidariedade e 

colaboração entre os movimentos é que tem importância política.  

 

      No que diz respeito às políticas públicas para a educação do campo no Brasil, ainda há 

grande demanda para pôr em prática as diretrizes curriculares, isso não é apenas para o 

fortalecimento da cultura, mas também para o desenvolvimento da agricultura e dos modos 

tradicionais de produção.  

 



297 

 

9.3 Quais as problemáticas da educação quilombola do campo no Ceará 

      Apesar do estado do Ceará apresentar regiões de praia, serra e sertão, a principal 

característica geral são as necessidades hídricas e a disputa pela terra e pela água. As culturas e a 

economia implicam em desenvolver uma educação que permita superar as adversidades 

climáticas e as de acesso a terra.  As viagens pelos quilombos sempre mostram as pessoas 

andando muito para chegarem a terras aráveis, ou seja, terras que possam plantar o que implica 

que as comunidades possuem pouca terra onde habitam, e mesmo assim estas estão em disputas. 

A problemática é da posse de terra e da ampliação do espaço ocupado, seguido dos implementos 

de superação das secas.  

      O estado do Ceará e as instituições cearenses, inclusive a Universidade Federal do 

Ceará, alimentaram a ideologia de o escravismo no Ceará foi pouco intenso, por não existir a 

cultura da cana de açúcar e, portanto o Ceará não apresentou na sua história a presença intensiva 

de populações negras. São uma soma de erros ideológicos transformados em cultura acadêmica e 

referendada pelos especialistas de ciências humanas. Primeiro o Ceará sempre apresentou 

culturas da cana de açúcar para o uso não na produção de açúcar, mas de rapadura e cachaça. 

Existiram na história efetivos escravizados em diversas regiões do estado voltados para as 

plantações de cana de açúcar, principalmente nas zonas litorâneas e no Cariri.  

  Outro erro histórico é não associar à produção de gado ligado a presença das 

populações negras. Sendo que os usos finais da carne de sol e do couro implicaram na presença 

de populações negras nas cidades. O demarcador da existência histórica de grande população 

negra nas cidades do Ceará foi a existência de Irmandades do Rosário de Pretos. Então a história 

do Ceará é uma história de populações negras e nelas aparecem as histórias dos quilombos. 

Portanto o que existe de especifico com relação ao estado do Ceará na educação quilombola é o 

combate a historiografia oficial que afirma na inexistência de grandes populações negras no 

estado. Dado que contraria mesmo os censos onde mais da metade da população se declara como 

não branca. 

      Para contextualização da realidade a escola poderia oferecer oficinas de métodos 

rudimentares de bombeamento de água ou então do tratamento da água (PECORA, 2006). 

Embora muitas comunidades estejam ligadas as redes municipais de fornecimento da água a falta 

de água é uma realidade mesmo nos centros urbanos.  Outras formas são sobre a construção de 

casas modernas e confortáveis com técnicas antigas da taipa (LOPES, W. G. R.; 

ALEXANDRIA, 2008), (ARAUJO, 2009). Temas como o melhor aproveitamento da lenha para 



298 

 

produção de doces e farinhas, processos que permitem a economia domestica e mesmo a venda 

externa (BOTELHO, 1986).  

  Também a escola poderia trazer comparação da vida na cidade e da compra em 

supermercados e as vantagens em produzir localmente ou de poder produzir localmente e não 

comprar pronto, pois o comprar pronto implica na necessidade de ganhos em dinheiro, o que é 

difícil e cria maiores dependência da cidade e dos governos.  

      Nas áreas da produção da identidade poderia haver a reintrodução da dança, da música 

e do teatro em termos de refletir e criar peças teatrais sobre a realidade local e sobre a história e 

memória local (OMAR, 2018).  

      Como conclusão, obtenção da terra, da água e da identidade negra no Ceará são as 

bandeiras específicas para a educação quilombola do campo. 

 

9.4 O quilombo e o campo têm negros: presença /ausência do negro no currículo da 

educação do campo e quilombola  

  

      Teoricamente as escolas já atendem os alunos advindos dos quilombos e campos, 

apenas do ponto de vista físico e presencial, mas não basta só estar dentro da escola, se faz 

necessário currículo e práticas pedagógicas que trabalhem com a cultura local e com as 

necessidades diversas dos quilombos e dos camponeses. É necessário refletir como estão 

compostos os currículos e projetos políticos pedagógicos, e o porquê da grande evasão dos 

alunos. Esses não permanecem até a conclusão do ciclo de formação. As práticas educacionais 

massacram os alunos com conteúdos a atitudes que os ignoram como pessoas de áreas rurais.    

Existe um rolo compressor pedagógico comprimindo, amassando tudo que é mente humana em 

período de formação. Assim não respeitando e nem permitindo uma prática educacional flexível, 

com base na cultura e história dos Quilombolas e camponeses, assim visando uma educação com 

elementos do pertencimento cultural desta população. 

 

      Educação quilombola é mais que as escolas estarem localizadas nas comunidades 

quilombolas, pois toda escola que esteja dentro do quilombo ou atenda estudantes advindos das 

comunidades quilombolas deve fazer educação voltada para seus alunos, seja quilombolas ou 

camponeses. Assim estas realidades educacionais que estão postas para os quilombos estão 



299 

 

também para os camponeses. Embora que existam entrelaçamentos entre as culturas camponesas 

e as culturas quilombolas, existem questões especificas que as diferenciam, uma delas é a 

respeito do racismo contra a população negra no Brasil. A educação quilombola deve instruir 

quanto ao combate e compreensão das estruturas racista. 

 

      As escolas do campo e do quilombo são aquelas que têm sua sede no espaço 

geográfico classificado pelo IBGE como rural, assim como as identificadas com o campo ou 

quilombo, mesmo tendo sua sede em áreas consideradas urbanas. Essas últimas são assim 

consideradas porque atendem a populações de municípios cuja produção econômica, social e 

cultural está majoritariamente vinculada ao campo. 

 

9.4.1 O currículo: Base Nacional Comum Curricular, equidade e igualdade 

         

      Em um país como o Brasil, com autonomia dos entes federa-dos acentuada 

diversidade cultural e profundas desigualdades sociais, é um tanto difícil rever e pôr em pratica o 

currículo, mas a busca por equidade na educação demanda currículos diferenciados e adequados 

a cada sistema, rede e instituição escolar. Por isso, nesse contexto, não cabe a proposição de um 

currículo nacional. 

      Então temos as várias modalidades dentro do sistema educacional, entre estas temos a 

modalidade educação escolar quilombola e educação do Campo, mas para que essas modalidades 

sejam efetivadas, aconteçam de verdade nas salas de aulas dos quilombos, se faz necessário a 

implementação do currículo, é de longas datas que se reivindicam mudanças quanto à educação 

da população negra e quilombolas, mesmo sendo recente a discussão no currículo. Como nos 

mostra Silva: 

 

Embora a discussão sobre a educação escolar e currículo quilombola seja 

recente no Brasil e se inscreva num marco referencial legal apenas no início 

do século XXI, no ano de 2003, e, ainda, que a produção de conhecimento 

seja ainda incipiente [...] a validação desses povos pelo Estado Nacional, 

ocorreu tardiamente, uma vez que os quilombos são uma realidade brasileira 

desde 1540 e o conhecimento produzido no continente africano sobre os 

princípios africanos para educar estão postos há muitos séculos atrás. 

(SILVA, 2017). 

 

 



300 

 

      É preciso rever o currículo, esclarecer o que devemos entender pelo termo “currículo”. 

O termo é usado com vários sentidos e várias definições têm sido apresentadas, de modo que é 

importante estabelecer no início o que queremos que por ele se entenda em todo o decorrer deste 

texto. 

      O que é currículo? E do que trata e como trata? 

 

      Temos um currículo oficial e um currículo real, e chega-se praticamente ao mesmo 

ponto quando se considera a distinção que às vezes se faz entre o currículo oficial e o real. Com 

currículo oficial indica-se o que está determinado no papel, em programas, prospectos, etc., e 

currículo real denota aquilo que se faz na prática. Essa diferença pode ser percebida de forma 

consciente ou inconsciente, e a causa de qualquer diferença entre eles se deve ou a tentativa 

deliberada, por parte dos professores ou de outros, no sentido de enganar, a fim de que o que 

oferecem pareça mais atraente do que na realidade é, ou simplesmente ao fato de que, como 

professores e alunos são humanos, as realidades de qualquer curso nunca estarão exatamente à 

altura das esperanças e intenções daqueles que o planejaram. 

       É certo que há organização do currículo, porém essa organização do currículo se 

tornou necessária porque, com o surgimento da escolarização em massa, precisou-se de uma 

padronização do conhecimento a ser ensinado, ou seja, que as exigências do conteúdo fossem as 

mesmas. A base do conteúdo podem ser a mesma, mas precisa refletir as especificidades de cada 

grupo, o ser humano como um todo, e não só conteúdo. 

Porque, o currículo não diz respeito apenas a uma relação de conteúdos, mas envolve também: 

 

“questões de poder, tanto nas relações professor/aluno e 

administrador/professor, quanto em todas as relações que permeiam o 

cotidiano da escola e fora dela, ou seja, envolve relações de classes sociais 

(classe dominante/classe dominada) e questões raciais, étnicas e de gênero, 

não se restringindo a uma questão de conteúdos”. (HORNBURG e SILVA, 

2007, p.1). 

Veiga (2002) complementa 

 

“Currículo é uma construção social do conhecimento, pressupondo a 

sistematização dos meios para que esta construção se efetive; a transmissão 

dos conhecimentos historicamente produzidos e as formas de assimilá-los, 

portanto, produção, transmissão e assimilação são processos que compõem 

uma metodologia de construção coletiva do conhecimento escolar, ou seja, o 

currículo propriamente dito.” (VEIGA, 2002, p.7). 

 



301 

 

      Desta forma a organização do currículo é para acontecer dentro do projeto-político 

pedagógico da escola, deve estar em acordo como os princípios básicos da elaboração desse tipo 

de documentos (SANTOS; CAVALCANTE; ALVES, 2018). Devemos notar sempre que o 

currículo tende a privilegiar a cultura europeia, a cultura urbana e a cultura do sul do Brasil, 

portanto existe a necessidade de uma criteriosa análise e reflexão das pessoas participantes da 

elaboração e em particular a atenção constante como os propósitos da educação quilombola 

(CAMPOS, 2017), (CAVALCANTE, 2017).  

      Sempre se faz necessário pensar no currículo como um documento de base em 

constantes mudanças. A prática docente faz com que o currículo passe por constantes 

elaborações e adaptações ao contexto da escola e ao momento histórico presente, ao cotidiano da 

escola.  A reflexão sobre a necessidade de um currículo dinâmico é importante, porque a nossa 

educação muda nomenclatura, leis, mas não os programas e o currículo para que de fato 

contemple o contexto escolar como um todo, e para todas e todos e voltado a um lugar, uma 

determinada comunidade precisa passar por revisões. Conforme Veiga (2002, p. 7) afirma, “a 

análise e a compreensão do processo de produção do conhecimento escolar ampliam a 

compreensão sobre as questões curriculares”.  Hoje em dia, a organização do currículo escolar se 

dá de forma fragmentada e hierárquica, ou seja, cada disciplina é ensinada separadamente e as 

que são consideradas de maior importância em detrimento de outras recebem mais tempo para 

serem explanadas no contexto escolar. 

      Vários autores apontam para a possibilidade de o currículo não ser organizado 

baseando-se em conteúdos isolados, pois vivemos em um mundo complexo, que não pode ser 

completamente explicado por um único ângulo, mas a partir de uma visão multifacetada, 

construída pelas visões das diversas áreas do conhecimento. A organização do currículo deve 

procurar viabilizar uma maior interdisciplinaridade, contextualização e transdisciplinaridade; 

assegurando a livre comunicação entre todas as áreas. 

      O currículo é uma questão tão importante no aspecto escolar, assim surgiram muitas 

teorias curriculares que mostram que apesar de essas teorias não serem perspectivas acabadas, 

“elas convertem-se em marcos orientadores das concepções sobre a realidade que abarcam, e 

passam a ser formas, ainda que indiretas, de abordar os problemas práticos da educação. ” 

Assim como é importante entender o que é o currículo, também é fundamental a construção do 

Projeto Político Pedagógico (PPP), pois esse pode garantir a efetivação ou realização da 

modalidade educacional proposta. São fatores cruciais que a nossa observação do que ocorre nas 

escolas quilombolas e não quilombolas mostram que os PPP não são bem elaborados, são feitos 



302 

 

sem a participação das comunidades e os currículos são ditados pelas instancias fora da escola, 

vindos da administração municipal ou estadual.  

 

9.4.2 Construindo coletivamente uma proposta de organização curricular e pedagógica para 

as escolas quilombola e do campo  

 

       A Constituição de 1988 é um marco para a educação brasileira porque motivou uma 

ampla movimentação da sociedade em torno da garantia dos direitos sociais e políticos, dentre 

eles o acesso de todos os brasileiros à educação escolar como uma premissa básica da 

democracia. Ao afirmar que “o acesso ao ensino obrigatório e gratuito é direito público 

subjetivo” (Art. 208), ergueu os pilares jurídicos sobre os quais viria a ser edificada uma 

legislação educacional capaz de sustentar o cumprimento desse direito pelo Estado brasileiro. No 

bojo desse entendimento, a educação escolar quilombola e do campo passa a ser abordada como 

segmentos específicos, porém traz implicações sociais e pedagógicas próprias. Com isto surgem 

reivindicações.  

A política da educação quilombola e do campo tem estado a reivindicar um processo 

educativo para os sujeitos das comunidades quilombolas e do campo, que seja mediado por 

relações de trabalho e de cultura própria dos sujeitos. Essa política educacional deve se 

comprometer com um processo de ensino-aprendizagem com conhecimentos que estejam 

vinculados aos referenciais teórico-práticos que proporcionem mudanças na condição de 

exclusão dessa população. Logo, a história e cultura afro-brasileira e africana possibilitarão aos 

grupos sociais, existentes no quilombo e no campo, um direito que foi negado por longo tempo 

na educação brasileira. Então o caminho para fazer educação quilombola, ou seja, nas 

comunidades quilombolas e no campo parte da resistência das populações de negras e negros 

desde período colonial até hoje. E perpassa pelos movimentos sociais, pelas leis, diretrizes. 

  

       Então trago pontos das Diretrizes Curriculares Para a Educação Quilombola, deve 

contribuir para compreendermos a base da educação quilombola; 

 

Título IV 

Da organização da educação escolar quilombola 

Art. 10 A organização da Educação Escolar Quilombola, em cada etapa da Educação 

Básica, poderá assumir variadas formas, de acordo com o art. 23 da LDB, tais como: 

IV - alternância regular de períodos de estudos com tempos e espaços específicos; 



303 

 

V - grupos não-seriados, com base na idade, na competência e em outros critérios ou 

por forma diversa de organização, sempre que o interesse do processo de 

aprendizagem assim o recomendar. 

Art. 11 O calendário da Educação Escolar Quilombola deverá adequar-se às 

peculiaridades locais, inclusive climáticas, econômicas e socioculturais, a critério do 

respectivo sistema de ensino e do projeto político-pedagógico da escola, sem com isso 

reduzir o número de horas letivas previsto na LDB. 

§ 1º O Dia Nacional da Consciência Negra, comemorado em 20 de novembro, deve 

ser instituído nos estabelecimentos públicos e privados de ensino que ofertam a 

Educação Escolar Quilombola, nos termos do art. 79-Bda LDB, com redação dada 

pela Lei nº10.639/2003, e na Resolução CNE/CP nº 1/2004, fundamentada no Parecer 

CNE/CP nº 3/2004. 

§ 2º O calendário escolar deve incluir as datas consideradas mais significativas para a 

população negra e para cada comunidade quilombola, de acordo com a região e a 

localidade, consultadas as comunidades e lideranças quilombolas. 

§ 2º O calendário escolar deve incluir as datas consideradas mais significativas para a 

população negra e para cada comunidade quilombola, de acordo com a região e a 

localidade, consultadas as comunidades e lideranças quilombolas. 

Art. 12 Os sistemas de ensino, por meio de ações colaborativas, devem implementar, 

monitorar e garantir um programa institucional de alimentação escolar, o qual deverá 

ser organizado mediante cooperação entre a União, os Estados, o Distrito Federal e os 

Municípios e por meio de convênios entre a sociedade civil e o poder público, com os 

seguintes objetivos: 

I - garantir a alimentação escolar, na forma da Lei e em conformidade com as 

especificidades socioculturais das comunidades quilombolas; 

II - respeitar os hábitos alimentares do contexto socioeconômico-cultural-tradicional 

das comunidades quilombolas; 

III - garantir a soberania alimentar assegurando o direito humano à alimentação 

adequada; 

IV - garantir a qualidade biológica, sanitária, nutricional e tecnológica dos alimentos, 

bem como seu aproveitamento, estimulando práticas alimentares e estilos de vida 

saudáveis que respeitem a diversidade cultural e étnico-racial da população; 

Art. 13 Recomenda-se que os sistemas de ensino e suas escolas contratem 

profissionais de apoio escolar oriundos das comunidades quilombolas para produção 

da alimentação escolar, de acordo com a cultura e hábitos alimentares das próprias 

comunidades. 

Parágrafo Único Os sistemas de ensino, em regime de colaboração, poderão criar 

programas de Educação Profissional Técnica de Nível Médio para profissionais que 

executam serviços de apoio escolar na Educação Escolar Quilombola, de acordo com 

o disposto na Resolução CNE/CEB nº 5/2005, fundamentada no Parecer CNE/CEB 

16/2005, que cria a área Profissional nº 21, referente aos Serviços de Apoio Escolar. 

 

 

       Temos pontos importantes nas diretrizes, mas isto não assegura que no dia-a-dia 

aconteça de fato o que pretende a legislação. 

       A escola é o lugar em que a sociedade legitimou para ser o espaço de produção e 

reprodução do conhecimento acumulado no decorrer da história da humanidade. Por esse 

motivo, cabe à política curricular, que orienta o desenho curricular da escola, proporcionar a 



304 

 

preparação dos seres humanos na perspectiva de entender as diferenças das pessoas que 

participam desse espaço educativo. 

       Diferença que foi interpretada pelo conhecimento hegemônico como inferioridade. 

Entretanto, a diferença, nesta nova ordem, deve ser entendida não como um fator que inferioriza, 

mas como um Direito Fundamental dos seres humanos. A diferença garantida na Declaração 

Universal dos Direitos Humanos. 

       A elaboração de um desenho curricular como forma de fortalecer a diversidade e a 

diferença dos fatores sociais e culturais precisa se constituir do sentimento, conhecimento e do 

significado de pertencimento dos atores sociais que compõem o cotidiano escolar, podendo 

assim mudar a política do conhecimento oficial hegemônica. 

 

       Vendo as considerações anteriores temos que a educação no campo quilombola e a 

educação no campo são duas formas especificas de educação para áreas rurais que no estado do 

Ceara, são regulamentas por leis e possuindo as suas diretrizes curriculares. No entanto tais 

existências não resultam em uma efetiva transformação que tenha presença efetiva nas salas de 

aula. Na pesquisa realizada temos um início de práticas positivas, mas não se configura numa 

realidade efetiva. As ações isoladas e pontuais, alguns raros professores procuram trabalhar na 

direção das diretrizes curriculares. O estudo realizado nesse trabalho mostra uma grande 

necessidade formação dos professores, de mudança dos projetos políticos pedagógicos e das 

mentalidades dos administradores e professores com relação as suas práticas educativas. 

        Assim se faz necessário trazer para o debate a questão da formação e formação 

continuada do professor para a mudança curricular, destaco neste aspecto a relevância posta nas 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola de o professor ser 

prioritariamente da comunidade, ou se não for que tenha uma formação para que conheça, 

respeite, e que possa compartilhar da identidade de ser quilombola. Isto fortalece a cultura, a 

ancestralidade e dá sentido ao fazer a educação escolar quilombola.  

 

9.5 Patrimônio cultural imaterial e material: afro saberes e fazeres pilar para educação 

escolar quilombola do campo 

   

       Quando falamos de patrimônio cultural e trazemos para a comunidade, precisamos sair 

da visão de patrimônio só como coisa herdada, precisamos ir para além, pois o patrimônio 

cultural não é apenas herdado, mas é transmitido, criado e ressignificado em função do que 



305 

 

existia e foi transformado. É também o patrimônio que ainda não foi registrado o reconhecido 

pelo órgão responsável. Todos os fatos ou coisa importantes no cotidiano da vida das pessoas de 

uma comunidade é um bem patrimonial.  

       Assim busquei nos quilombos, junto com os quilombolas identificar, reconhecer os 

fazeres e saberes, as manifestações, e as próprias pessoas como parte do patrimônio local, para 

que as pessoas e os grupos sociais possam ser sujeitos ativos, protagonistas e produtores da 

cultura entendida como plural.  

      E as minhas rodas de conversas e atividades com os professores e a comunidade, 

foram como uma espécie de inventário participativo do patrimônio, pois ele é um meio de 

escutar a comunidade, e de construímos juntos, a comunidade tem seu patrimônio, as pessoas são 

parte, são construtores desse patrimônio. E o inventário ajuda á compreender as memórias e as 

identidades de um patrimônio cultura, se reconhecer o patrimônio cultural local, e também 

valoriza e reforça o pertencimento da comunidade, assim a comunidade deve ter um papel ativo 

no processo de patrimonialização. E a sala de aula pode ser o ambiente de ajudar de forma 

positiva para propiciar a relação conhecimento e vivencia, tendo uma educação para o 

patrimônio e através do patrimônio.  

      Nas vivências pedagógicas percebe-se quantos se tem, e a importância, pois ver que a 

seu modo de viver, de fazer é cultura, é patrimônio. Como as festas de cunho religioso 

realizadas, as manifestações culturais na Comunidade Remanescente de Quilombo de Nazaré, 

Serra do Evaristo e Base e sua importância nas práticas pedagógicas, na perspectiva do 

reconhecimento e fortalecimento identitário da comunidade quilombola.  São exemplos de 

Patrimônio cultural local:  

        Na comunidade da Base tem as celebrações da padroeira, que é nossa senhora da 

Saúde. A Afrobanda, uma banda formada com os jovens da comunidade da Base e Alto Alegre, 

essa banda nasce de um trabalho de aulas de percussão, grupo de capoeira e maculelê, há 

também em novembro o concurso da escolha da mais bela negra da comunidade. E na 

comunidade do Evaristo a manifestação mais falada é a dança de São Gonçalo, essa é uma 

tradição antiga, que todos os anos se repetem. Já no quilombo de Nazaré a celebração mais 

falada, e programada todos os anos, no mês de agosto acontece a festa da padroeira, que é nossa 

Senhora de Nazaré, junto a essa celebração tem a missa afro, toda acompanhada com atabaques, 

pandeiro, as crianças e jovens tocam durante a missa, também tem o coral afro e grupo de dança 

afro. 



306 

 

9.6 Tecendo a teia da educação quilombola: patrimônio cultural local e educação 

      Processos educativos formais (ocorrem no interior dos sistemas de ensino 

convencionais, como a escola) e não formais (ocorrem fora de estabelecimentos de ensino, como 

na família, nas brincadeiras, nas celebrações, entre grupos de amigos, em museus, plantando uma 

árvore, fazendo a roça, fazendo farinhada, na debulha do feijão, etc.). 

      Então não foi por acaso, que pensei e penso em uma educação escolar, onde se 

conheça e valorize o patrimônio, e o ser humano, o ser e os corpos negros.  Mas é uma prática 

que ainda é vista ou utilizada por poucos professores. E para que isso aconteça de forma mais 

ampla nos quilombos e no campo pensei também na formação continuada das professoras e 

professores que trabalham em escolas localizadas nos quilombos ou escolas que recebam alunos 

oriundos dos quilombos.  

A referência de ser humano completo em corporeidade, sensibilidade e 

consciência está posta nesta afirmativa. Não basta ensinar, é necessário 

ensinar considerando que existe um corpo que aprende num ritmo e que se 

expressa de diversas formas e não basta produzir conhecimento alheio ao 

corpo às múltiplas dimensões desse corpo, é necessário produzir um 

conhecimento que respeite a especificidade de ser quilombola, porque todo 

mundo não é igual, (SILVA, 2017)  

 

      As oficinas e vivências educacionais que realizei  as apresento como proposta de 

referência aos princípios da educação escolar quilombola situadas na dimensão da 

ancestralidade. Destacamos que a metodologia do patrimônio cultural, das africanidades, cultura 

afro-brasileira, ou metodologia afrodescendente, está presente na experiência educativa 

desenvolvida em Base, Evaristo e Nazaré.  

      Então subsidiar a abordagem da temática quilombola em todas as etapas da Educação 

Básica, pública e privada, compreendida como parte integrante da cultura e do patrimônio afro-

brasileiro, cujo conhecimento e imprescindível para a compreensão da história, da cultura e da 

realidade brasileiras, por isso a importância de subsidiar as vivências praticas na pesquisa como 

procedimento metodológico junto com os quilombolas e professores. 

       Patrimônio pode ser então, tudo o que alguém diz e faz a respeito dele, expandindo o 

sentido de herança reivindicado e/ou apropriado. Daí o termo patrimonialização ser empregado 

para designar todo o processo de constituição de patrimônios na sociedade. Pois Constituição de 

1988 define o Patrimônio Cultural brasileiro da seguinte forma: “(...) bens de natureza material e 



307 

 

imaterial, tomados individualmente ou em conjunto, portadores de referência à identidade, à 

ação, à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade brasileira”. 

      Criei as vivências, oficinas e palestras como método de intervenção em grupo 

quilombolas, foram realizações com a intenção de refletir sobre o patrimônio cultural, e tomar 

consciência do patrimônio cultural existente nas três comunidades pesquisadas, que são: 

Quilombo da Base, quilombo Serra do Evaristo e quilombo da Nazaré, porém acreditamos que o 

patrimônio, e os resultados podem fundamentar a educação escolar quilombola em geral.   O 

diferencial deste meu trabalho foi à busca coletiva do conhecimento sem induzir os resultados. 

As vivências incluem, rodas de conversas, percursos pela comunidade, recolhimentos de 

materiais que sejam significativos para os participantes. É discutido a importância dos locais, 

objetos, falas e descrições, depois anotados e instituídos como patrimônios.  

        A proposta e conceito foi em ser capaz de identificar toda a dinâmica cultural como 

patrimônio, propiciando reconhecimento em potencial da diversidade do país, sobretudo com o 

registro da cultura popular, que culminou na luta pela fragmentação de identidades nacionais 

vistas como homogêneas. Apesar da repressão cultural vivenciada na sociedade, gestou-se o 

entendimento de que o patrimônio cultural quilombola, e brasileiro não devia se restringir aos 

grandes monumentos, devendo incluir também as manifestações culturais representativas para 

outros grupos que compõem a sociedade brasileira – os índios, os negros, as classes populares 

em geral. 

      São incutidas marcas de uma herança cultural de intensa segregação racial e 

econômica. A tese tem os ideais de fornecer caminhos para uma maior percepção e valorização 

dos modos vida e problematização de questões que afligem essas comunidades, buscando o 

crescimento da participação no processo grupal, a construção da autonomia, o desenvolvimento 

de estratégias de gestão coletiva e autogestão em ambos os grupos. Nas intervenções realizadas 

utilizou-se como metodologia suporte as oficinas de grupo, bem como técnicas de Dinâmica de 

Grupo e subsídios teóricos da Pesquisa-ação, Pesquisa-participante e Análise Institucional. 

     As vivências realizadas, foram parte da pesquisa de campo, foi uma intervenção 

educacional para provocar reflexão analítica a partir da construção da proposta de escolarização 

nas Comunidades Remanescentes de Quilombos. Para tanto, apresenta-se brevemente alguns 

pontos singulares na trajetória de elaboração e uso da Proposta Pedagógica Quilombola e uma 

discussão sobre educação quilombola e educação escolar quilombola, articulada com o currículo 

escolar, a tradição cultural da comunidade quilombola e o patrimônio cultural material e 



308 

 

imaterial, com relação ao estado do Ceará e focalizando as três comunidades estudadas. Todavia 

a proposta serve para os demais estados feitas as devidas considerações sobre a localidade.  

      Assim uma das abordagens metodológica da pesquisa de campo, que apliquei nas 

comunidades quilombola da Base, Evaristo e Nazaré, foi uma vivência, intitulada:        

Quilombozando Patrimônio Cultural e Educação Quilombola, que é uma atividade como um 

inventário participativo do patrimônio, pois através desta atividade dialogamos e pensamos como 

fazer a educação quilombola, e principalmente como uma busca ou caça ao tesouro, formei 

grupos para que assim buscássemos os tesouros, ou seja, os patrimônios culturais dos 

quilombos. E em cada um dos quilombos estudado, a vivência “Quilombozando Patrimônio 

Cultural e Educação Quilombola” foi aplicada, porém mesmo sendo a mesma atividade, ela 

foi realizada de forma diferente, cada uma tem seu tempo e necessidades. 

      A base da vivencia, a qual eu realizei nas três comunidades, teve um cronograma de 

organização, que se deu da seguinte forma, em círculo, apresentação, uma roda de conversa 

dirigida, fiz divisão do grupo em duplas, e cada uma ficou com algumas das designações, alguns 

exemplos abaixo: 

1. Quem é a pessoa mais idosa; 2. Objetos antigos usados na comunidade; 

3. Causos, contos lendas, estórias contadas pelos mais velhos; 4. Festejos antigos e novos; 

      5. Celebrações; 6. Religiões de matriz africana; 

      7. Comidas típicas ou tradicionais (antigas e atuais); 

      8.Artesanatos; 9. Plantas medicinais; 

     10. Parteiras, benzedeiras, rezadeiras; 

     11.Casa de farinha; 12. Escola; 13. Habitação (casa) antigas; 

14. Agricultura (quais os produtos cultivados, como é plantado e utilizado); 

     15. Brincadeiras antigas. 

      Na histórica trajetória dos quilombos os quilombolas foram sempre deixados a 

margem, mas os movimentos e militantes buscaram pautar essa população para afirmar e dar 

visibilidade à sua existência, assim é indispensável a inclusão dessa história no currículo da 

educação nacional, em especial a escola quilombola, uma vez que estas escolas estão em 

território quilombola e a prática educativa deve ser desenvolvida prioritariamente por professores 

quilombolas e a relação ensino-aprendizagem envolve não só professores, mas toda a 



309 

 

comunidade. Neste sentido pensei a formação professores, professores quilombolas e todos os 

quilombolas que pode participar.  

 

Para que os conhecimentos, saberes e fazeres da comunidade quilombola 

possam dialogar com a escola, é preciso que a escola se reconheça 

quilombola e entenda que a comunidade aprende e ensina o sentido de ser 

quilombola no território e fora dele, constroem conhecimento em torno da 

resistência das práticas cotidianas afrobrasileiras numa luta social e política 

[...] redescobrindo a cada dia, a importância de sua história e o significado de 

ser quilombola no passado e na atualidade (LARCHERT, 2013, p. 14), (apud. 

Silva, 2017). 

 

 

9.6.1 Comunidade remanescente do Quilombo da Base: resultado das vivências 

       As vivencias realizadas na Base e nas demais comunidades, foram momentos de está 

com as pessoas, moradores e professores do quilombo, onde interagimos e construímos juntos, 

pois não quis só ir lá fazer perguntas, mas sim compartilhamos, pois cheguei lá com meus 

conhecimentos de professora pesquisadora, porém eles detêm, possuem o conhecimento local 

que foi compartilhado comigo, assim ambos compartilhamos e aprendemos.  

       Em 21 de setembro de 2018, fui ao quilombo, antes de adentra no quilombo da Base, 

passei pelo quilombo de Alto Alegre, desse parti de moto, tendo como guia o Francisco Erinaldo 

da Silva Alves, porém é conhecido tanto no Quilombo de Alto Legre, ao qual pertence, como no 

Quilombo da Base, onde realiza trabalhos, é conhecido por Naldo, aqui vou trata-lo sempre por 

Naldo.  Então, ele me levou de moto par o quilombo da Base, passei o dia todo na comunidade, 

visitamos a casa do líder da Associação dos Remanescentes de quilombo da Base (ARQUIBA), 

Sebastião Francisco da Silva, está com 44 anos de idade, ele está na presidência da associação 

quilombola, conversamos, conheci mais pessoas da família, os ouvir falarem das necessidades e 

desejos desses, e também combinamos as vivências, as quis foram realizadas com os professores 

e moradores do quilombo. Na fotografia da figura número 180, apresento o registro da reunião. 

 

 

 

 



310 

 

Figura 180 - Reunião na casa do Sebastião. 

 

Fonte: Naldo, (2018). 

Depois eu e o Naldo fomos para a escola, chegando à escola um professor que já tinha 

ouvido falar sobre mim e havia lido minha dissertação, conversamos sobre a pesquisa dele e a 

minha, sobre a escola, depois entramos, ele foi embora, então fui conversar com a coordenadora, 

uma professora de história. A coordenadora falou sobre os trabalhos realizados na escola, 

mostrou-me algumas coisas: fotos, livros, pinturas e uma comenda que foi feita para agraciar as 

pessoas da comunidade.  Observei os alunos durante o recreio / intervalo, depois voltamos a 

conversar, e ela então falou da ideia de fazer algo referente à história da comunidade e que isso é 

um casamento perfeito com meu trabalho da tese. 

Observações feitas no decorrer sobre a comunidade:  

  - Na comunidade quilombola da Base só tem a Escola Ensino Fundamental Nely 

Gama Nogueira, essa era do maternal ao 9º ano, porém mudou, agora só atende do maternal ao 

5º ano, as outras sereis são oferecidas no município de Pacajus, então os alunos precisam se 

deslocar da comunidade até o centro no município, assim as outras escolas do município pôr a 

entender alunos quilombolas, também deveria ter uma educação escolar quilombola, ou seja, que 

atenda e atente para estes alunos, suas necessidades e seu patrimônio cultural.  

      A diretora da escola ensino fundamental Nely Gama Nogueira, é a Ceiça Nogueira, 

conversamos, e ela mostra desejo em melhorar a escola, e a educação. Então percebo que a 

escola é relativamente boa, no pátio tem pinturas com representatividade afro. Já busca inserir a 



311 

 

cultura quilombola e história na educação informal mesmo que ainda de forma pontuais. Teve 

avanços com relação aplicação da lei 10.639/03. Mas a coordenadora disse: “As coisas são feitas 

na marra, não são as leis que fazem a gente trabalhar, a gente trabalha na marrar”. 

      As imagens abaixo mostram a escola, as atividades que já foram realizadas alusivas ao 

dia da Consciência Negra, e a cultura afro-brasileira. Da esquerda para a direita tem as figuras: 

181- uma pintura na parede da escola, 182 - um mural com fotos de pessoas da comunidade, 183 

e 184 – capa de cordéis feitos pelos alunos da escola. Também a figura 185, mostra os 

instrumentemos musicais de percussão, eles estão na escola Nely Gama Nogueira, são 

instrumentos da Afrobanda, funciona sobe o comando do Naldo, sendo uma banda de referência 

nas cidades Pacajus e Horizonte. 

Figuras 181 - Pintura na parede da escola. Figura 182 - Mural de fotos. 

   
Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



312 

 

Figura 183 – Capas de cordéis. Figura 184 - Objetos de representatividade afro. 

 

      
 

Fonte: Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

 

 

Figura 185 - Instrumentos de percussão. 
 

 
Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

 

       Então no processo de observação, mas que também já fui participando, pois além de 

observar, conversar, fazer entrevistas semiestruturadas, também realizei momentos de conversas 

coletivos, onde as pessoas me pediram para falar sobre quilombos, dá dicas de como fazer o 

histórico da comunidade. Esse processo foi composto de etapas e de trabalhos de discussão e 

conversas, ocorridos em várias idas ao quilombo. As reuniões erram marcadas, sendo às vezes se 

marcava, mas não acontecia na data marcada. Tivemos muitos imprevistos, chuvas com estradas 

difíceis e problemas de transporte, falta de comunicação com a rede de telefonia fora do ar, ou as 

pessoas terem ocupações não previstas e doenças. Mas os trabalhos sempre foram realizados.  



313 

 

 

      Em 23 de julho de 2019, sábado, fui novamente ao quilombo da Base, foi muito bom, 

ver e viver as relações familiares na comunidade, conhecer mais do dia-a-dia, o que fazem, seus 

fazeres e saberes, o que plantam e como estão as pequenas roças, e também vi como funciona a 

casa de semente, essa é um projeto para ajudar a comunidade a ter sementes para serem 

plantadas nos quintais e nas roças. Ainda muitas das pessoas que consegue fazer roças mesmos 

com a dificuldade de ter terra para se plantar. A figura 186 mostra o “banner” sobre o projeto da 

casa de sementes e um resumo da história do quilombo. 

Figura 186 - Banner o Candeeiro 

   

 Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

Figuras 187 – 188 - A roça no quilombo da Base. 

  

   

Marlene P. dos Santos, (2019). 



314 

 

 

• Primeira atividade – Vivência Adansonia: Patrimônio e educação quilombola  

      No dia 25 de julho de 2019, neste dia realizei uma atividade de campo, que foi a 

vivência sobre patrimônio e educação escolar quilombola, e na comunidade da Base, a atividade 

se deu de uma forma muito especial, pois foi plantando Baobá. Trata-se de uma árvore ancestral 

africana que existente em muitos lugares no Brasil e permite do ponto de vista pedagógico uma 

leitura de ligação entre o continente africano e o Brasil. O Baobá apresenta nomes variados no 

continente africano e está presente em alguns países africanos, é uma árvore conhecida como 

Calabaceiras, embondeiros, toda via, seu nome científico é Adansonia digitata.  Baobá é um 

patrimônio das africanidades e das afrodescendencias. 

      Há mais de 10 anos estou produzindo mudas de Baobá e as distribuindo para uso 

pedagógico. Assim levei mudas de Baobá para os trabalhos pedagógico quilombo. Nas 

atividades temos o Baobá como símbolo de força ancestral, resistência e vida. Na literatura 

disponível para educação encontramos vários livros que falam do Baobá, como Rei de Keto, de 

Antonio Olinto. Na oficina realizada no quilombo eu li contos sobre Baobá, como A semente que 

veio da África, de Heloisa Pires e o Coração do Baobá, de Celso Sisto. Na literatura com uso do 

Baobá encontramos também a formação em matemática com o jogo de mancala e o uso das 

sementes do Baobá.  

      Abordei o patrimônio cultural enquanto herança, e patrimônio local hoje presente, e 

que as pessoas como parte pertencente e construtora desse, precisa conhecer ou reconhecer, e se 

apropriar do patrimônio tanto na educação quilombola como na educação escolar quilombola, 

assim também na educação formal como na educação informal.  

      Plantando um Baobá no quilombo como símbolo do legado histórico africano na nossa 

história, de oralidade, resistência e vida. A atividade propõe conhecer o reconhecer o patrimônio 

cultural imaterial e material local, pois mesmo estando ali às vezes as pessoas não se dão conta.  

       Primeiro momento, eu esperei na casa do líder da comunidade, chegar todas as 

pessoas, que aceitaram o convite para participar daquele dia de atividade, primeira parte da 

atividade foi uma roda de conversa na varanda da casa do Sebastião, para nos conhecemos todos, 

falei da minha pesquisa, expliquei a vivência, tinha muitas pessoas, todos animados. 

      Após tudo explicado e apresentado, e reunido o grupo, fomos todos atravessando 

quintais, seguindo trilha até chegar à Barragem, local dentro do mato, onde tem uma lagoa, a 



315 

 

área aonde nós plantamos a muda de Baobá, essa eu tinha doado para a comunidade há uns 3 

anos, ele já estava no quilombo há um bom tempo esperando o momento de ser plantada num 

local adequado e o dia, esse dia tinha chegado.  

      Narrei à história do Baobá, e pós ter falado sobre a importância dele e daquele 

momento, então fizemos um ato e reverencia, e o plantamos, contei com a presença de vinte oito 

pessoas da comunidade da Base, entre crianças, jovens, adultos, mulheres, homens, foi um 

momento de aprendizagem e encanto. As figuras 189, 190, 191 e 192 mostram a atividade 

realizada. 

Figuras 189 - Os quilombolas reunidos. Figura 190 - Caminhada para plantar o Baobá. 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

Figura 191 - A Barragem no quilombo da Base. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

 



316 

 

Figura 192 e 193 - Plantando Baobá no quilombo da Base. 

   

Fonte: Acervo pessoal, (2019). 

Segunda Vivência - Quilombozando Patrimônio Cultural e Educação Quilombola  

        Essa vivência foi realizada na associação quilombola (ARQUIBA) nessa tive a 

presença de vinte pessoas, então foi ai que lancei o desafio de buscamos juntos o que tem na 

comunidade. Essa foi Vivência: Quilombozando Patrimônio Cultural e Educação 

Quilombola, a qual denominei assim por ter sido uma atividade de busca ao Patrimônio, ou seja, 

esse foi o procedimento de trabalhar com as comunidades pesquisada o patrimônio local e 

educação escolar quilombola, para que se reconheça e aproprie se dos patrimônios locais para 

que desde cedo o aprendizado nos territórios quilombola sejam também uma educação 

patrimonial. As figuras 194, 195 ilustram as atividades realizadas na Associação Quilombola da 

Base. Também a figura 196, mostra as bonecas negras, resultado de uma oficina realizada pelo 

Naldo. 

Figuras 194 – 195 - Vivência com os quilombolas. 

    

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 



317 

 

Figuras 196 - Bonecas negras feitas pelo Naldo e feitas na comunidade. 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

       À tarde na casa do Sebastião, fiz um resumo da atividade com um grupo menor, sete 

pessoas, professores quilombolas e outros quilombolas, então formadas as duplas e fizeram suas 

escolhas.   

      Então chegou senhor Manuel Vicente da Silva, mas conhecido como Pai Vicente, ele 

está com 94 anos de idade, e ainda trabalha plantando na roça, também planta inhame e gosta de 

contar suas memórias. Ele é agricultor, curandeiro e benzedeiro/benzedor. Eu pedi que ele me 

benzesse, então os quilombolas que estavam ali, todos quiseram ser benzidos, foi uma fila de 

gente para serem benzidos e ler a mão. Então perguntei se tinha dia e hora para benzer, também o 

que usa? Ao que ele respondeu: - Benze qual dia e qual hora que a pessoa estiver doente, hora 

que precisar. E usas folhas de pião e outras. A figura 197, mostra senhor Vicente após ter rezado 

em mim, fez a leitura da minha mão, e depois realizou leitura na mão de outras, de algumas 

pessoas da comunidade. As figuras 198 e 199 registram o encontro com o senhor Manuel 

Vicente.  

 

 

 



318 

 

Figura 197 - Sr. Manuel Vicente e Eu.   Figura 198 - Sr. Manuel Vicente e grupo do quilombo. 

   

Fonte: Acervo pessoal, (2019). 

     E o senhor Vicente ainda me ensinou fazer um banho com jenipapo. 

Banho de Jenipapo 

Modo de fazer: 

Cozinha 2 jenipapos com bastante água, 

Depois deixa esfriar; 

Banha-se, não se enxuga, deixe secar; 

E se deita. 

 

      Então foi um dia de pesquisa intervenção, também de inventario do patrimônio 

cultural local, foi muito bom, pois no final do dia já tínhamos visto muitas coisas sobre o 

patrimônio cultural material e imaterial, sendo que este patrimônio é reconhecido por nós, e não 

pelo IPHAN. A comunidade tem estória da pedra encantada, têm cinco parteiras, o senhor 

Vicente que benzedeiro, curandeiro, um patrimônio imaterial do quilombo. 

      A figura 199 mostra o Manuel Vicente, “griot” da comunidade, patrimônio cultural 

imaterial. 

 



319 

 

Figura 199 - Sr. Manuel Vicente. 

                       

Fonte Marlene Santos, (2019).  

Dadas as vivências e práticas da pesquisa de campo no quilombo da Base, recebi de 

alguns dos participantes das atividades, relatos do que buscara sobre a comunidade, como o 

histórico da igreja, sobre as carnaúbas e o que se fazia com ela no passado, narrativas sobre as 

parteiras do quilombo, são partes dos patrimônios culturais locais, são patrimônios imateriais. 

Dado o inventario coletivo, os materiais registrados: 

As parteiras 

      O aprendizado, normalmente, seguia caráter hereditário, ou seja, a filha de uma 

parteira acompanhava sua mãe no atendimento às mulheres em trabalho de parto auxiliando-a de 

acordo com as necessidades, possibilitando, assim, após algum tempo de prática o aprendizado 

para continuidade do ofício.  

       Dona Irene Chagas da Silva, 94 anos de idade, parteira do quilombo da Base, disse: 

Os meninos que peguei, eu ainda contei até perto de cem, e o trabalho que peguei, eu ainda era 

muito nova quando comecei pegar menino. 

Era acompanhado de reza ou de medicina? 

 

 Irene – era acompanhado de reza que a gente sabia, reza nossa senhora do 

Bom Parto. Eu pedia a Deus que era para eu ir feliz nos partos das mulheres 

que eu peguei, e para não acontecer nada com ela, e não aconteceu, graças a 

Deus, eu me apegava com Deus e nossa senhora do Bom Parto, e graça a 



320 

 

Deus todas elas foi em paz. Eu era bem procurada, meu marido que não 

queria deixar eu ir, eu ia de teimosa. Eu não gostava muito, não, mas eu tinha 

pena da pessoa vir me buscar, vir atrás de mim, eu não era parteira, eu só 

pegava menino mesmo. 

                                 Depoimento de Irene Chagas da silva. 

 

      Quando perguntei ao presidente da associação quilombola da Base, Sebastião 

Francisco da Silva, sobre qual a importância da Dona Irene para ele e para a comunidade, ao que 

ele respondeu:  

 

  Ela é muito importante para nossa comunidade, ela foi a primeira moradora, 

ainda viva até hoje, então para nós é um orgulho muito grande ter ela como 

uma anfitriã da nossa comunidade, pela as histórias que ela conta, que 

quando chegou aqui era só mato e a raposa vinha na beirada da porta, então 

tudo isso é importante para nós da comunidade, e para os netos, bisnetos, 

tataranetos, e outros.  

                Sebastião Francisco da Silva, 08.06.2020. 

 

      A comunidade da base tem seu patrimônio imaterial, e Dona Irene que mesmo ela 

dizendo que não era parteira, só pegava crianças, mas esse é o oficio das parteiras, pegar 

crianças, ou seja, trazer os bebês ao mundo. As parteiras fazem todo o trabalho de pasto, assim 

ajudam as mulheres gravida a dar à luz, e a Dona Irene fazia este trabalho, e hoje a Maria José da 

Silva Paula, nascida em 08-01- 1950, hoje está com 70 anos de idade, conhecida como Tia Mazé, 

ela é filha da Dona Irene, ai percebe a tradição, a herança matriarcal, tudo isso é patrimônio 

cultural imaterial.  

      E o oficio de parteira, que quase sempre era passado de mão para filha, mas também 

tinha suas exceções, como é o caso da Dona Irene, que tem como suas “herdeiras” a filha Tia 

Mazé, e a nora Raimunda Sousa da Silva, nasceu em 27-05-1951, ela é conhecida no quilombo, 

por Tia Buda, Buda tem 69 anos de idade. Porém, tanto a filha como a nora disseram ter 

aprendido o oficio de parteira com outra pessoa.  

Tia Mazé disse como e com quem aprendeu ser parteira: 

 

Eu acompanhei a mãe numa reunião, e na reunião da Dona Iara, eu prestei 

atenção e eu aprendi, eu andava mais minha mãe, mas ela não mim ensinou 

nada, eu que aprendi mesmo por minha cabeça. Prestei atenção, aprendi, e 

começaram a me chamar pra mim fazer partos. Eu fiz os primeiros partos, 

das meninas da Fátima, um bocado de gente eu fiz parto, fui convidada pra ir 

pro Horizonte aprende mais, mas eu não fui, e eu tinha medo porque eu não 

sabia ler, mas a mulher disse que não tinha nada a ver, eu ia aprender mais. Já 



321 

 

peguei muitos meninos, o último menino que eu peguei foi o menino do 

Jorge e a menina da Marte. Minha mãe nunca me ensinou, eu acompanhei 

ela, ela ia fazer reunião lá no Pacajus, eu acompanhava muito ela, eu prestava 

atenção e aprendi tudo direitinho, graças a Deus hoje estou na idade que 

estou, mas se aparecer alguém para ganhar nenê, eu ainda sei e fazia o parto. 

Tia Mazé, em 08-06-2020. 

 

       As reuniões as quais ela se refere, foi curso de treinamentos para as parteiras, para que 

elas pudessem junto a sua prática juntar a alguns cuidados da medicina moderna, e também para 

que pudesse ter um cadastro para a retirada de produtos de higiene, nos portos de saúde, produtos 

como: álcool, algodão, gases, em fim o material necessário para realizar os partos.  

Tia Buda disse com quem aprendeu ser parteira:  

 

Eu aprendi com a Dona Carmen, uma velha da cavalaria, que sempre fazia 

partos, ela fez o parto da Fatinha, da Duce do Manezinho, e eu assisti com 

ela, foi com ela que eu aprendi, ela me deu muitas instruções. 

Sebastião – a senhora tem uma noção de quantas crianças, a senhora pegou? 

Tia Buda – Eu peguei um bocado de crianças, só da Nenê peguei três, da 

Julia do Oscar peguei Três, da Fátima dois, da Dona Joana dois, da Lucia do 

Manezinho, e peguei os meus também, foi ai umas vintes cincos crianças. E 

aquela Gracilene, eu peguei cortei o umbigo, eu tive ela sozinha, ela sorrir, 

tive meus filhos quase tudo só.   Depoimento da Tia Buda, em 08/06/2020. 

 

        Eram comuns no passado as parteiras, mas não ficou no passado, elas continuam no 

presente em algumas comunidades quilombolas e outras zonas rurais, e já há na medicina médico 

e enfermeiras que falam no parto humanizado, esse seria com o acompanhamento de parteiras e 

médicos, tem mulheres buscando essa pratica hoje.  

 

9.6.2 Comunidade remanescente do Quilombo da Serra do Evaristo: resultado das vivências 

       A pesquisa de campo é algo que apresenta muito trabalho para realiza-la. Demanda ir à 

busca do desconhecido, consiste em estudar para conhecer, pode se encontrar o imaginado ou 

não, são desencontros e encontros. 

       Em 13 de janeiro de 2018, fui ao Maciço de Baturité, dormir na cidade, no dia 

seguinte, uma sexta-feira, subir a serra com destino à comunidade quilombola Serra do Evaristo, 

e vou dizer neste dia foi razoavelmente fácil subir a serra, pois um amigo me levou de carro, mas 



322 

 

todas aquelas curva e abismos dava um frio na barriga, porém o desejo de conhecer, e adentra 

este quilombo venceu o medo. 

      Ao chegar à comunidade, fui recebida pelo o presidente da associação quilombola, o 

professor Evandro Clemente, com o quem eu já havia conversado várias vezes por telefone. 

Depois em encontro no quilombo as nossas conversas foram varias. Enquanto conversávamos, 

ele me mostrou a escola, a igreja, o salão que é um espaço reservado para a realização das 

atividades do quilombo e me apresentou o vice presidente da associação quilombola, o senhor 

José Edilmar.  

      A escola, o salão, o ponto de cultura e a igreja ficam todos bem próximos, no mesmo 

terreno, então em quanto ele ia me mostrando a comunidade, íamos conversando, assim foi me 

contando e, o Evandro fala o sobre o quilombo, que em 2012 com a pesquisa na comunidade, 

realizada pelo o Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN), intensificou o 

trabalho, ou seja, as atividades de aceitação de ser quilombola, mas a aceitação dos membros da 

comunidade em se autodefinir quilombolas ainda está em processo, isto acontece através de 

ações afirmativas. Nestas conversas me foi dito sobre a importância da pesquisa que estamos 

realizando quanto o auto - reconhecimento como comunidade de quilombo. A comunidade se 

reconhece como tal, sendo que o nome quilombo é novo.  

      Então quando nos encontrávamos em uma sala próxima á igreja, ele me mostrou 

alguns dos trabalhos já realizados na comunidade, como artigos, ações que ele realizou com os 

alunos, uma fotografia, e nessa ocasião eu perguntei:  

- Quais as atividades culturais que tem no quilombo?  

Ao que ele respondeu: 

- Temos a dança de São Gonçalo. E tem um artigo com o tema: A dança de São Gonçalo na 

comunidade quilombola Serra do Evaristo: um primeiro olhar para seu registro cartográfico; das 

autoras: Ana Carla Araújo de Lima e Iana Teresa Moura Gomes. 

      Assim seguimos quilombozanando, saímos da sala e voltamos para a escola, conheci 

toda a escola, por sinal do pátio da escola se tem uma vista maravilhosa da serra. As figuras 200 

e 201 apresentam paisagens da região e da comunidade.  

 



323 

 

Figura 200 – A vista da serra vista do pátio da escola. Figura 201 - Pátio da escola e salas. 

       

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

Na escola fui apresentada a coordenadora da escola e alguns professores, 

conversamos, apresentei meu projeto de pesquisa para os professores. Então tivemos um 

intervalo para o almoço, como era dia de planejamento escolar só uns dois professores foram 

almoçar em casa, pois tem o horário de almoço, mas voltaram a pós o almoço. E eu neste 

intervalo aproveitei para saber detalhes sobre a escola cujo o nome é Escola 15 de Novembro.  

      A Escola 15 de Novembro no quilombo da serra do Evaristo, localizada na zona rural 

da cidade de Baturité – Ceará. É uma instituição mantida pela prefeitura municipal de Baturité. A 

escola foi construída em 1983, oferta atualmente a educação básica para uma média de 150 

discentes (alunos) nas modalidades da Educação Infantil e Ensino Fundamental I e II. Os 150 

alunos são distribuídos nos turnos manhã e tarde. E indo para aspecto funcional, administrativo e 

físico, assim segue como parte de sua estrutura administrativa, a escola conta apenas com uma 

coordenação pedagógica, e o corpo docente composto por um total de nove, e seis são da 

comunidade, professores todos efetivos. Sendo que são 16 funcionários compõem a equipe da 

escola, além da coordenação pedagógica e dos professores, sendo eles: 2 vigias, 3 auxiliares de 

serviço gerais, 1 merendeira, e 1 monitor de informática, sendo todos efetivos.  

       A Escola 15 de Novembro após 34 anos de sua construção passou por mudança de 

nome, pois os líderes da comunidade junto com os moradores conseguiram em 2017 mudar o 

nome da escola, que desde 2017 passou para Escola de ensino Infantil e Fundamental Osório 

Julião.  



324 

 

      Osório Julião de Castro nasceu em 22 de junho de 1901, cresceu e viveu sempre na 

comunidade do Evaristo. Trabalhou na agricultura. Faleceu aos 96 de idade.  

       Segundo relatos das pessoas da comunidade, ele era caridoso e ajudava muito as 

pessoas e amava a comunidade, então ele doou algumas terras para a construção de alguns 

prédios da comunidade, como terreno onde foi construído a escola, a igreja, o ponto de cultura e 

o posto de saúde. Foi um homem de grande importância para a comunidade, por conta das suas 

boas ações. A imagem 202 é a fotografia o Sr. Osorio Julião e esposa.  

Figura 202 - Osório Julião. 

         

Fonte: Acervo da comunidade. 

As respectivas imagens 203, 204, 205 e 206, são sobre a localidade, retrata um pouco do 

quilombo e sua escola.    

Figura 203 - Igreja, ponto de cultura e Escola. Figura 204 - Faixa Educação escolar 

quilombola na entrada da escola. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 



325 

 

Figuras 205 - Escola.  Figura 206 - Painel da escola com os moradores mais idosos. 

      
Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

*Primeiro momento - roda de conversa com professores e moradores do quilombo 

      De acordo com a conversa com Evandro, se percebe que ele procura fazer um 

trabalho de valorização e afirmação com os estudantes e a comunidade quilombola, e também 

valorização da cultura local, isso através de atividades culturais e produção de textos. Os textos 

produzidos na forma de conto, também foi feito um projeto cultural na escola e um dos trabalhos 

foi sobre plantas medicinais. Então passei para o trabalho e socialização com o grupo. 

       Este foi o momento, era dia de planejamento letivo dos professores, contei com a 

presença da coordenadora, a professora Neide, o presidente da associação, o professor Evandro 

Clemente, e mais quatro professores. Participei do planejamento, ouvir as colocações dos 

professores, falaram das dificuldades, mas também falaram que se esforçam para fazer uma 

educação melhor. Então eu fiz uma abordagem pedagógica, através de objetos que tinham na 

sala onde nos encontrávamos e na escola, para sugerir uma aula na perspectiva de educação 

escolar quilombola e identificação e valorização do patrimônio cultural. Na fotografia da figura 

207 está registrada a atividade, mostra parte do primeiro momento com os professores na escola, 

e a 208 é da segunda vivência e formação com professores, coordenadora e quilombolas do 

quilombo Serra do Evaristo. 

 

 

 

 



326 

 

Figura 207 - Liderança/professoras (es) do quilombo e eu. 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

 

Figura 208 – Vivência e formação no quilombo do Evaristo. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019).  

 

*Segundo momento – vivência: Patrimônio e educação quilombola   

       Em 30 de setembro de 2019, eu fui quilombozar, ou seja, fui novamente ao trabalho 

de campo, em uma manhã de sexta-feira, muito cedo, sai de Fortaleza em um táxi coletivo, fui á 

Baturité, chegando lá, fico andando na feira livre local até 10h45min, então fui para a local onde 

pega o pau-de-arara, esse é o carro no qual subir a serra.  

      E porque retratar esse cotidiano? Pergunto e respondo, por que este é o dia-a-dia dos 

quilombolas, crianças, jovens, adultos e idosos, pois é, andando nós mesmos caminhos e 



327 

 

andando com eles, todos os dias pessoas descem da serra para o município, seja para trabalhar, 

estudar ou fazer compras do que necessita. Os jovens precisam fazer isso todos os dias para irem 

à escola, e eu o fiz, para não ficar só no que ouvir falar ou dizer, mas fui viver para aprender, 

assim caminho do saber. Processar o conhecimento não é só ouvir os relatos, foi necessário a 

vivencia do cotidiano e surgirem os achados da pesquisa. Uma busca constante que faz parte de 

participar, ouvir e questionar, isto faz parte do processo de busca sistemática e critica. Processo 

mais intenso que a etnografia. E pode ser o caminho do aprender, andar e viajar educação formal 

e educação não formal juntas, quem sabe uma viagem de pau-de-arara seja necessária para 

perfeita compreensão do cotidiano, pois encerra diversas paradas, contacto muitas pessoas e 

paisagens.   

      A figura 209, mostra os paus-de-arara no local de embarque, de onde eles saem da 

cidade de Baturité para a Serra do Evaristo, as figuras 209 e 210 são os moradores do quilombo, 

nós estávamos indo ao quilombo, e aproveitei para conversar, saber sobre o quilombo, e admirar 

a linda paisagem, pois essa é um patrimônio cultural natural. Se um dia ela deixar de existir, a 

memória pode fazer com que ela não se apague, e a escola deve ser um dos lures de (re) viverem 

estes patrimônios.   

Figura 209 - Caminhões pau-de-arara; Figuras 210- Moradores do quilombo no pau-de-arara. 

    

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

Então à tarde, após o almoço, a coordenadora Neide e os professores chegaram para 

participar da vivência, essa foi realizada na escola do quilombo. Em uma sala, com um ambiente 

ornamentado com objetos afros que represente ou tenha relação com o patrimônio cultural local. 

E em círculo iniciei a atividade tocando um tambor, sem ser uma percursionista, pois ainda estou 



328 

 

aprendendo a tocar. Sim procurei dar meu tom, e cantado uma música, assim seguiu, cada um se 

apresentou escolhendo algo que fazia durante a sua fala, algo relacionado a patrimônio, tocar, 

cantar, recitar. 

       No quilombo do Serra do Evaristo, a vivência foi um pouco diferente das anteriores, 

pois quando apresentei o projeto de pesquisa, o professor Evandro me falou que tinha realizado 

com os alunos atividades sobre as coisas da comunidade, como lendas, plantas medicinais, 

percebi que já se realiza algumas atividades pontuais, assim encontro terreno para proceder e 

desenvolver um dos meus procedimentos metodológicos, que a Vivência intitulada: 

Quilombozando Patrimônio Cultural e Educação Quilombola. Sendo esse um processo de 

trabalhar ou coletar o patrimônio cultural local, e realizar o registro, esse busco fazer num 

procedimento no qual professores, alunos e principalmente os quilombolas participem, então 

realizei o trabalho com os professores que trabalham no quilombo e alguns moradores do 

quilombo, realizando uma oficina de como trabalhar educação escolar quilombola a partir do 

patrimônio cultural.  

      A escolha dos professores aconteceu de acordo com a disponibilidade deles e o dia de 

planejamento, então eu tive que em dias de sexta-feira, pois era o dia melhor para eles, assim, 

nomes dos Professores que participaram das atividades comigo no quilombo do Evaristo, as 

professoras e professores que participaram foram esses: Evandro Clemente Ferreira, Professor; 

Francisco Antônio da silva Freitas, professor; Antonia Erivaneuda Soares de Castro, 

Coordenadora pedagógica; Heluiza Freitas da silva, professora; Maria do Socorro Fernandes, 

mestra da cultura; Maria Aurenice de Castro, professora; Maria Rainara da Coata Soares, 

professora; Cláudia Andreia Narciso de Lima, professora; Aurelena da Costa, professora; Ana 

Cássia Fernandes, professora.  

     As figuras 211, 212 e 213, revelam um pouco de como foi realizada a oficina com as 

professoras e os professores da Escola Osório Julião, no Quilombo Serra do Evaristo.  

 

 

 

 

 



329 

 

Figura 211, 212 – Vivência com professoras e professores. 

     

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

Figura 213 - Os professores, professoras e eu. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

Alguns dos patrimônios encontrados, através do trabalho que realizei com os 

professores, como a festa de São Gonçalo, as lendas, plantas medicinais, mestra da cultura. A 

festa de são Gonçalo é uma tradição que já vem de muitos tempos, e que a comunidade procura 

manter, e passar para os mais novos para não se acabar, os causos e lendas que eram contados 

pelos os mais velhos, hoje são reproduzidos, recontadas ou contadas, no Evaristo, foi realizado 

trabalhos com os alunos, os trabalhos virou mural na escola, com ilustração e o nome de algumas 

das lendas. E também tem Sr. A.R.de C., 47 anos, agricultor, pai de família, ele escreve e contas 

as lendas.   Eis os nomes das lendas e alguns exemplos: 



330 

 

• A casa Chica Jardilino; A moradia mal assombrada; O Batedor de portas; A Botija; 

A mangueira do fato; A Tocha de fogo voadora; A mulher que andava com uma criança; A 

procissão de pessoas; Chuva de pedras nas casas. 

A fotografia 214 apresenta um mural da escola onde figuram as lendas locais. 

 Figura 214 - Mural das lendas. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2018). 

Abaixo apresento algumas das lendas contadas na comunidade.  

A casa Chica Jardilino 

      Ao anoitecer as pessoas que se encontravam na casa de Dona Chica Jardilino, podiam 

acompanhar um fenômeno sobrenatural que intrigava a todos que acompanhavam. 

Quando as pessoas escutavam um barulho do lado de fora, mais precisamente em cima 

de um pé de graviola. O barulho era como que os frutos que haviam em cima do pé de graviola, 

cada fruta se debatiam provocando um barulho como que fosse cabaças batendo umas nas outras, 

isto quando as pessoas estavam dentro de casa. Ao sair para ver os frutos da gravioleira notava-

se que os frutos estavam todos quietos sem se mexerem e sem produzirem nenhum ruído.  

A mulher que andava com uma criança 

      Neste tempo não existia luz elétrica, e as casas eram distante umas das outras. Ao 

escurecer as famílias se recolhiam em suas casas quase todo morador deste lugar cotava alguma 

visão que tivera neste lugar. E o que contavam era que ao anoitecer uma mulher passava pelo 

caminho com uma criança chorando. Quem a via notava que se tratava de uma alma andarilha. 



331 

 

Sempre que passava, ia sempre à mesma direção e só uma pessoa escutava o choro da criança e 

só uma pessoa via o vulto da mulher com a criança nos braços.  

A procissão de pessoas 

      Seu Francisco contou que era tarde da noite que passava uma procissão. A procissão 

era de pessoas subindo da parte baixa da serra do Evaristo, subindo em direção para onde hoje 

foi construído o museu. Na inauguração do museu foi realizada uma caminhada vinda lá da 

igreja do Evaristo em direção ao museu, relembrando essa visão que as pessoas contavam.  

   As fotografias 215 e 216 são fotografias que mostram como acontece a festa de são Gonçalo no 

quilombo da Serra do Evaristo. 

Figura 215 e 216 – Festa de São Gonçalo. 

  

Fonte: acervo da comunidade. 

        Dentre as observações e conclusões que se notar é que, mesmo a escola sendo regida 

pelo ensino regular seguindo o mesmo ensino das demais escolas do município, percebe-se 

através das análises feitas com os docentes da escola, um aprendizado que se torna diferenciado, 

no sentido que busca dialogar através de uma educação que valoriza a cultura local, 

considerando e valorizando a etnicidade e historicidade desse público (alunos da comunidade 

quilombola). 

       De quilombo em quilombo eu fui, e lá fui eu de pau-de-arara novamente, dessa vez a 

Nazaré, realizei a pesquisa de campo, em períodos diferentes, mas o meio de transporte utilizado 

para chegar ao destino é o mesmo, o velho pau-de-arara. 

 



332 

 

9.6.3 Comunidade remanescente do Quilombo de Nazaré: resultado das vivências 

 

  Nesta oficina eu começo me dirigindo aos participantes e afirmando através de uma 

pergunta: Sabia que mesmo que não tenha nenhuma leitura, estudado, pesquisado sobre o 

patrimônio imaterial, você participa de sua transmissão e preservação? É sim a resposta segue 

dando exemplos do cotidiano.  

      Quando prepara um beiju, uma tapioca no café da manhã, quando lê um folheto de 

cordel, quando faz aquela receita de doce que sua avó lhe ensinou, aquela renda na toalha sobre a 

mesa, quando conta os causos, quando participa de uma cerimônia religiosa ou de uma festa na 

comunidade em que vive, você está usufruindo e preservando o patrimônio cultural imaterial da 

sua localidade e, porque não dizer, da humanidade.  

       Ao manter ou recriar o costume, mesmo sem refletir sobre essas práticas no dia a dia, 

as pessoas estão preservando o patrimônio cultural imaterial. Aprendemos a degustar os 

alimentos e nos acostumamos com os sabores. Através da vida familiar e da vida em sociedade 

aprendemos a cultivar os alimentos e a cozinhar, a rezar e a crer nos deuses, a fazer brinquedos e 

brincar, a cantar e a dançar e Tocar e fazer tambores, a ler poesia, a ouvir histórias, entre outras 

tantas coisas.  

       Assim como estudar o patrimônio, e pensar no fazer a educação escolar quilombola do 

campo acontecer em diálogos, onde se pense nessa população, e se faça uma educação para esta.  

       As atividades da pesquisa de campo na comunidade quilombo de Nazaré foram 

diferentes, como eu já disse cada comunidade tem suas especificidades, porém têm muitas coisas 

em comum, e Nazaré, uma das coisas que tem em comum com a comunidade do Evaristo, é 

estarem localizadas em regiões serranas de difícil acesso, mas abençoadas com pela natureza 

com muita beleza. Mas as necessidades, algumas são as mesmas, outras não, e cada uma tem 

seus patrimônios. E para saber sobre os patrimônios de Nazaré, um dos procedimentos foi 

também a vivência: Quilombozando Patrimônio Cultural e Educação Quilombola.  

      O primeiro momento foi observação e a roda de conversa, só depois a Vicência de 

busca do patrimônio. Antes descrever a roda de conversa é conveniente explicar a viagem para 

chegar na localidade do quilombo e as impressões colhidas andando pelos caminhos da 



333 

 

comunidade, que por si só constituem um patrimônio cultural importante. A paisagem e os 

lugares são parte do patrimônio cultural natural.  

*Viajando, chegando e vendo tudo, anotando e fotografando. 

      Mas antes de contar a historia da roda de conversa tem o detalhe nada simples em 

chegar no quilombo que eu descrevo assim. Fui ao quilombo de Nazaré para realizar a primeira 

vivência, em 2017, mas chegar à comunidade foi uma aventura perigosa, me senti no “Rally dos 

Sertões”, pois tive de ir de moto, porém o problema não foi ir de moto, e sim ter realizado esta 

subida serra de moto sem capacete, numa estrada cheia de curvas perigosas, abismo. A estrada é 

parte de paralelepípedos e parte de cão de barro e areia, então subir a serra nessas condições, 

carregando mochilas, e ter que se segurar para não cair, pois a subida é muito íngreme, foi 

necessário, faz parte da pesquisa, e de certa forma contribuiu para conhecer o território, o lugar, 

um pouco da geografia, e o modo de vida e dificuldades enfrentadas com a falta de estrada boa, 

também a falte de transporte. A figura 217 ilustra a estrada que leva a comunidade.  

Figura 217 - O caminho do quilombo de Nazaré.  

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

      A trajetória não foi fácil, mas não é só dificuldades, tem a vivência, a aprendizagens, e 

a beleza da paisagem ao longo do caminho, e estar no quilombo, vale a pena, é um encontro com 

a natureza. Fiquei dois dias no quilombo, hospedada na casa da Ana Carla, durante os dias, nos 

quais fiquei na comunidade, observei tudo ao meu redor e ao alcance das caminhadas e da minha 

visão. 

      No dia em que cheguei, a noite teve um missa afro, não teve padre, pois este não pode 

ir quem celebrou foi a própria Ana Carla, pois ela faz paste da igreja, e pode ministrar certas 



334 

 

partes da missa, nesta as crianças fizeram apresentação de dança afro e cantaram. A celebração 

ocorreu no salão, onde têm as imagens dos santos, pintura de anjos na parede, é uma sala de 

multiuso, para celebração religiosa e sala de aula das crianças.  Foi interessante ver o esforça das 

pessoas para a realização da celebração, pois tem uma pessoa que ensaia com as crianças, essas 

avisam os pais, e no momento todos que podem estavam lá. As figuras 218 e 219 mostram 

apresentação de dança afro realizada pelas crianças do quilombo de Nazaré, em novembro de 

2017. 

Figuras 218 e 219 - Crianças dançando na missa afro. 

    

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

      A fotografia da figura 220 apresenta a paisagem da localidade na comunidade de 

Nazaré, essa tem muitas bananeiras e palmeiras de coco babaçu.  

 

Figura 220 - Paisagem. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

 



335 

 

      No dia seguinte, iniciei meu dia com uma linda paisagem típica do quilombo, e que 

me faz lembra-me de alguns momentos da minha infância no maranhão, e após o café da manhã, 

sai na companhia do Antônio Rodrigues Alves, mas conhecido por Toinho, para ir conhecer o 

quilombo e a rotina dos quilombolas, começamos por lugares que relembram o passado e estão 

no presente, como o canavial, plantação de bananas (bananal), o engenho e a casa de farinha, 

esses são lugares de memórias e patrimônios imateriais. 

       Embora ali não tivesse produção de açúcar, mas se plantou muita cana, fazia melada 

(um mel de cana, concentrado), rapadura, já na casa de farinha era e é onde se faz a farinha, 

porém a casa de farinha era o lugar onde se dava o viver coletivo. As figuras 221 e 222 

apresentam os produtos agrícolas. As figuras 223, 224 e 225 apresentam a casa do engenho e de 

farinha e os equipamentos de moendas.   

Figura 221- O canavial.     Figura 222 - Campo e bananal. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

 

 

 

 

 

 

 

 



336 

 

Figura 223 - Engenho e casa de farinha. Figura 224 – Prensa. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

 

Figura 225 - Roda – moenda. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

      Foram longas horas de caminha por veredas, trilhas, eu visitei o terreno onde 

começaram a construção da escola, a obra estava parada, vi como moram, os tipos de casas, parei 

e conversei com moradores, vi plantam ao redor de suas casas, e também vi pelo o caminho as 

árvores frutíferas que nascem pelo o processo natural, e assim me vi da porteira para dentro. E 

também vi o lugar onde será construída a escola, coma já mencionado a comunidade não possui 

escola, mas tem o terreno, a obra foi iniciada e estar paradas. Eis o lugar de construção da escola, 

na placa da obra estava escrito que seria entregue em 2018, porém, isso não aconteceu. Figura 

226 e 227 mostram o lugar da construção da escola em 2017. A figura 228 a 229 mostra a escola 



337 

 

na atualidade, construída, mas estar sem funcionar porque falta finalizar detalhes e por causa de 

conflitos, pois os quilombolas querem colocar o nome de alguém do quilombo na escola, porém 

a pessoa que “doou” a terre que homenagear alguém de sua família. 

Figura 226 e 227 – O terreno e a escola em construção. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

A escola se encontra inacabada, falta os acabamentos finais, e se encontra em meio a um 

conflito para finalizar a obra, e para que venha a funcionar, enquanto isso a comunidade fica sem seu 

edifício escolar. As figuras abaixo trazem as imagens da escola. 

Figura 228 e 229 - A escola construída. 

    

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

 

 

 



338 

 

Figura 230 – A escola. 

 

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019).  

   As figuras abaixo demonstram o tipo de habitação, essas são algumas das casas 

localizadas no quilombo de Nazaré.  

Figura 231 – Habitação do quilombo.    Figura 232 – Casa de taipa do quilombo. 

          

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2017). 

       Em Nazaré tem o projeto a casa se semente, que faz parte do projeto São José, a casa 

de semente serve para a comunidade armazenar sementes para serem plantadas, e para preserva 

as espécies, também tem a fábrica, que já está pronta, mas inda não funciona, será para fabricar 

polpa de frutas e fazer doces, existe muitas frutas na região. As figuras 233 - as bananeiras e pés 

de laranjas, 234 - cajueiro e mangueira, e 235 estou mostrando uma mangueira com muitas 

mangas (frutas). 



339 

 

Figura 233- Pé de banana e pé de laranja. Figura 234 - Pé de caju. 

   

Fonte: M. P. Santos, (2017).  

O quilombo de Nazaré é rico em sua vegetação, solo fértil, trilhar pelas suas veredas é 

deslumbra se com uma linda paisagem natural. 

Na fotografia 235, eu  encantada com os frutos da terra, o quilombo tem uma vasta aérea 

vegetal, com muitas árvores frutíferas e plantas nativas.  

Figura 235 - As mangas e eu. 

               

Fonte: Antônio Rodrigues Alves, (2017). 

 

Primeiro momento – Chão Ancestral: Roda de conversa com professores e 

moradores do quilombo de Nazaré 

As viagens e caminhadas pelos caminhos do quilombo de Nazaré como já descritas 

anteriormente, estas foram etapas da pesquisa que foram realizadas como processo 



340 

 

metodológico e pedagógico para a recolhida de dados, esses foram estudados e debatidos em 

uma roda de conversa com os quilombolas locais e professores. 

     Eu conduzir a roda de conversa, na qual trabalhei em que consiste o patrimônio 

cultural, como pode ser reconhecido e o recolhido dentro do tema educacional dos os 

patrimônios culturais imateriais e materiais da comunidade. As definições apresentadas na 

literatura sobre patrimônios culturais, materiais e imateriais, são consideradas pelos 

professores de difícil interpretação para a prática educacional e nas oficinas de uma forma 

simples procuro mostrar que não é difícil esta apropriação pedagógica do patrimônio 

existente.  

     Então nos reunimos no salão, e em um circulo tivemos apresentação musical com as 

crianças e jovens do quilombo, a Carla falou da importância do momento, então eu conduzi a 

conversa, essa girou e discorreu sobre a cultura local, os patrimônios culturais do quilombo, 

então realizei uma atividade através de contação de história e narrativas orais para juntos 

reconhecemos o que o quilombo tem como patrimônio cultural quilombola.  

     Pedi para as pessoas que participaram na roda de conversa que através de desenho ou 

apresentações mostrassem o que fazem no quilombo. Quais são os seus hábitos, sua cultura e 

sua história e os percursos que realizam no cotidiano, depois faço a condução de como 

registrá-los. Assim conversamos e começamos a identificar e reconhecer os patrimônios 

culturais quilombola da comunidade de Nazaré. 

Segundo momento – Vivência: Patrimônios Culturais e educação quilombola  

     Em uma manhã de sexta-feira, 15 de novembro de 2019, dia muito significativo, 

dia em que se deu a “Proclamação da República”, dia do aniversário de uma das minhas irmãs, 

e mês no qual se comemora o dia da Consciência Negra, então as 11h30min fui eu abordo de um 

pau-de-arara subir a serra com destino ao quilombo. E não foi uma viagem tranquila, a começar 

que logo no início da subida da serra, ainda nem tínhamos saído de Itapipoca, sentir cheiro de 

fumaça, e logo foi constatado que algo no carro pegou fogo. Assim fique num misto de medo e 

ansiedade, e torcendo para tudo ficar bem. Com ajuda de outros motoristas que passavam 

conseguimos fazer nossa viagem, e chegar a Nazaré. Como cantava Luiz Gonzaga: (...) Viajando 

num pau-de-arara; Eu penei, mas aqui cheguei (bis), (...). 

      Então já tinha passado o susto, descansado, aproveitei o final do dia e realizei a 

vivência: patrimônio cultural e educação quilombola. O início da atividade foi com poucas 



341 

 

pessoas, a Ana Rejane Coelho de Lima, ela já foi presidenta da Associação dos Remanescentes 

de Quilombo de Nazaré (ARQNA), a Ana Carla, Aurila e Jane, pois os outros quilombolas só 

puderam participação no sábado, dia 16/11/2019, neste dia dei continuidade à atividade com os 

moradores do quilombo, foi uma roda de conversa a noite no salão, onde funciona como igreja e 

escola. 

          Buscando registra o que a comunidade tem de importante em relação seu patrimônio 

cultural imaterial, pois ninguém melhor do que a própria comunidade, ou seja, seus moradores 

para dizer o que é importante para eles, em termos dos seus fazeres, saberes, celebrações, modo 

de viver, então a partir do seu cotidiano, reconhecemos o patrimônio local. 

Fiz a vivência: Quilombozando Patrimônio Cultural e Educação Quilombola. 

     Foram poucas pessoas que participaram, além das já citadas acima, teve várias 

crianças e alguns adolescentes. Foram poucas pessoas, no entanto estes ficaram curiosos e 

desejosos, animados por saberem a sua história do quilombo e a história de vida estar sendo 

escrita “por uma pessoa nossa”. Nas fotografias das figuras 236 e 237 apresentamos os registros 

dos momentos de vivência quilombola em Nazaré, na qual tratamos da educação escolar 

quilombola, e buscamos o patrimônio cultural local. 

Figuras 236 e 237 - Momento da vivência no quilombo de Nazaré. 

   

Fonte: M. P. Santos, (2019). 

      As Vivências e práticas educativas em interface com a realidade sociocultural de um 

quilombo passam a ser elemento categórico nesta discussão, uma vez que se constitui em grupos 

sociais representados por elementos históricos. Pois como Muniz Sodré: 

 



342 

 

Uma cultura democrática implica no resgate de uma memória coletiva dentro 

da experiência histórica da democracia política. É preciso reinventar essa 

democracia dentro do quadro social da realidade brasileira, que é um quadro 

de heterogeneidade cultural, de diversidade cultural. Como é que esse saber 

do livro, do monumento, da história do país se articula com um projeto de 

enraizamento do lugar onde estamos, do que somos, e de como somos e não 

como deveríamos ser? (Sodré, 2002, p. 21). 

 

    As fotografias 238 e 239 mostram vivência com os quilombolas do quilombo de 

Nazaré, realizada em novembro de 2019, educação quilombola e patrimônio cultural, também 

mostra os moradores do quilombo. 

Figura 238 - Os jovens e crianças do quilombo.  Figura 239 – Moradores de Nazaré. 

   

Fonte: Marlene P. dos Santos, (2019). 

       Dada a pesquisa e Vivencias, quero explicitar alguns achados, como exemplo antes 

trago a questão da escola, pois em 2017 já haviam começado a construção de uma pequeníssima 

escola, essa deveria ter sido concluída e entregue a comunidade em 2018, então uma escola com 

apenas com duas salas, cozinha, banheiro, e até novembro de 2019, quando fui ao quilombo, a 

construção da escola ainda não tinha sido concluída. As figuras mostram como se encontrava a 

escola.   

      Os dias no quilombo, observando, convivendo, e percorrendo a comunidade, realizei 

atividades, esse procedimento da pesquisa de campo, me permitiu perceber as situações do dia-a-

dia no quilombo. Alguns moradores ainda sofrem perseguição por parte dos “donos da terra”, as 

pessoas têm medo de morrer, pois já houve ameaças e conflitos, também medo, pois sabe que 

aparece gente armado andado pelo quilombo, atitudes suspeitas.   



343 

 

      A falta de escola, com já dito anteriormente, é um grande problema, pois até a data 

não foi construída, também a falta de transporte e as estradas ruim, mas mesmo em meio as 

dificuldades, os quilombolas lutam pela apropriação da sua história e cultura.  

 

9.7 Contextos e as questões educacionais quilombolas do campo nas comunidades 

pesquisadas: Base, Evaristo e Nazaré 

       A fase da pesquisa de campo, ou seja, a fase exploratória da pesquisa me ajudou a 

compreender que há um início, boa vontade por parte de alguns professores, também o desejo e 

busca dos quilombolas em terem uma educação que valorize sua história e modos de viver. 

Algumas estratégias sendo adotadas para que o quilombola conquiste a efetivação do direito à 

educação e a efetivação da política e da prática curricular quilombola, que não está dada no chão 

da escola.  

       Realizei essa pesquisa de forma a propor práticas pedagógicas e formação 

continuadas aos professores para que possa ajudar a efetivação da educação quilombola do 

campo. E um construído num cotidiano, onde se situam ações que indicam permanências e 

anúncio de mudança. Este processo foi realizado em minhas práticas de professora formadora e 

pesquisado, que penso o protagonismo dos sujeitos quilombolas em suas organizações locais e 

nacionais em diálogo com o campo educacional e de outros campos que, ao longo da última 

década, provocou no Estado Brasileiro o reconhecimento da pertinência de políticas 

educacionais específicas para os quilombolas.  

      Porém se faz necessário práticas pedagógicas que dialogue com os seus interlocutores, 

é necessário garantias e mudança no currículo, assim como a construção do Projeto Político 

Pedagógico (P. P. P.) deve ser com a participação de todos. 

      Pensando as propostas educacionais de Paulo Freire, percebo que é um indicativo para 

praticar na educação quilombola do campo, pois o deve procurar espaço escolar reflete seu 

educando, mas o espaço escolar reflete a sociedade e suas contradições, sendo palco de racismo, 

exclusões, de conflitos pela posse da terra e desigualdades múltiplas. Contudo, priorizar e 

potencializar as possibilidades existentes tem como objetivo desenvolver mecanismos educativos 

com vistas na emancipação política e educacionais. Promover novos entendimentos sobre as 

relações sociais desenvolvidas no território das comunidades. 



344 

 

      A educação escolar quilombola não pode acontecer no faz de conta existindo apenas 

nas datas comemorativas. A educação e os seus conteúdos são um processo continuo e com base 

na realidade histórica e cotidiana. Pois a escola não pode mais permanecer atuando perante os 

seus alunos, como se eles e sua história e cultura não tivesse importância, ideologicamente, como 

se todos fossem iguais, reproduzindo um ideal abstrato dos sujeitos, ao mesmo tempo 

transmitindo uma neutralidade em seus conteúdos curriculares.  

Já tivemos alguns avanços, e um deles foi a aprovação da resolução n. 8, de 20 de 

novembro de 2012, que definiu as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar 

Quilombola na Educação Básica. Entre a efetivação da lei e a prática existe uma lacuna. 

Algumas atividades são realizadas, sem, contudo ser uma prática cotidiana, ainda muito de 

episódios, não constituindo uma pratica continua e efetiva.  Podemos concluir que existe um 

caminho para a educação escolar quilombola a ser percorrido, no entanto poucos passos foram 

caminhados.  

      A temática referente ao estudo está relacionada à questão da valorização da cultura e 

construção histórica do processo de formação do povo brasileiro, em específico no espaço 

escolar quilombola. Assim, é fundamental tal compreensão a respeito da construção sociocultural 

dos sujeitos sociais que constituem o processo histórico da sociedade brasileira, caracterizados 

por seus aspectos econômicos, sociais e culturais representados em suas diversas relações 

sociais.   

       As práticas curriculares dos professores que trabalham nas escolas localizadas nos 

quilombos ou escolas que recebem os quilombolas, que participaram nas Vivências e foram 

entrevistados nos revelaram que, em que pese as enormes lacunas na formação, eles estão em 

busca de mudança. Trabalhar currículo como experiência implica no reconhecimento de que todo 

conhecimento tem origem na experiência social e essa compreensão é mais do que uma questão 

epistemológica, e sim uma questão política e pedagógica. 

 

9.8 Caminhos que se cruzam: atividades de base metodológicas que complementa o 

desenvolvimento da tese 

      Paralelo à pesquisa as intervenções realizadas ocorreram como formas 

complementares de participação a realização de seminários e a organização de livros e textos.     



345 

 

Então realizei formações da cultura afro-brasileira, indígena, educação do campo, como também 

fui palestrante e oficineira em educação quilombola, formações em seminários técnico 

quilombola, inclusive fui palestrante em um deste seminário, no qual também estava a técnica 

responsável do MEC, a senhora Maria Auxiliadora Lopes, que esclarece: 

O MEC vem orientando os sistemas de ensino para que ao elaborarem o 

Plano de Ações Articuladas-PAR proponham ações de: construção de escolas 

nas comunidades; formação continuada de professores/as; distribuição de 

materiais didáticos específicos para alunos/as e professores/as das referidas 

comunidades e capacitação de gestores para que a educação escolar 

quilombola seja implementada no dia a dia da escola. (LOPES, 2010). 

 

      Também acompanhei parte do primeiro curso de especialização para professores 

quilombolas, esse foi realizado nos quilombos de Bom Sucesso e Minador em Novo Oriente 

Ceará, fu ministrante de um modulo – Resistência Quilombola no Ceará: repertórios culturais e 

educação escolar quilombola, do curso de extensão – Educação Afrorreferenciada: inspirações e 

práticas, na Universidade Federal do Ceará - UFC.  

      As formações, palestras, seminários, oficinas e curso foram como objetivo de 

qualificar educadores para atuarem em comunidades afastadas dos grandes centros urbanos, 

tendo a sensibilidade e respeito às tradições e aspectos culturais dos alunos. E com 

especialização em Cultura Folclórica Aplicada – IFCE, então de posse deste conhecimento, 

busco ajudar capacitar docente, possibilita que os profissionais ampliem as bases pedagógicas e 

práticas educacionais no trabalho com os estudantes. Pois dotados desses conteúdos, os 

professores poderão atuar com ética, e respeito, tendo uma visão crítica e reflexiva acerca da 

educação no campo, indígena e quilombola.  

 

      Nessa caminhada se deu uma construção de conhecimentos, de práticas pedagógicas e 

materiais que serve de embasamento conceitual teórico metodológicos para a educação. Como o 

livro Afroceará Quilombola, o livro Escola da terra: conhecimentos formativos para a práxis 

docente do/no campo. E outros livros, dos quais participei como escritora ou na organização. 

      As figuras 240 é o Livro: Afroceará Quilombola, 241 é o livro: Escola da Terra Ceará: 

Conhecimentos Formativos para a Práxis do/no Campo, no qual eu escrevi um capítulo 

intitulado: Quilombo: Conceitos e Definições com vista a Educação das Comunidades 

Quilombolas e do Campo, esse capítulo foi trabalhado na formação dos professores do campo, 

então apresento produções acadêmicas, as quais são novas escritas sobre quilombo, e pode 



346 

 

contribuir na educação quilombola e do campo. A figura 242 sobre momento de oficinas onde 

trabalhei o material didático para a educação quilombola; e a figura 9.64 mostra um momento de 

formação para professores quilombola, onde fui ministrante de um dos modulo. 

Figura 240 e 241- Os livros sobre quilombo e educação do campo. 

                                                  

Fonte: Acervo pessoal. 

Figura 242 - Palestra sobre educ. quilombola. Figura 243 - Formação para professores 

quilombola. 

    

Fonte: Acervo pessoal. 

Não parou ai, pois com o conhecimento científico, e como pesquisadora preocupada 

com uma educação de qualidade, um trabalho acadêmico de base na construção e 

desenvolvimento de uma educação afroreferenciada, fui idealizadora, e uma das organizadoras o 

primeiro seminário sobre os quilombolas e com a participação dos quilombolas em quanto 

protagonista da sua história, o I Seminário Fazeres Quilombolas: Quilombo, Identidade e 

Educação. As figuras mostram o cartaz e um momento do seminário. 



347 

 

Figura 244 - Folder do seminário Fazeres Quilombolas. Figura 245 - Minha exposição sobre 

quilombo. 

   

Fonte: Acervo pessoal. 

As figuras 246 e 247 mostram a exposição que realizei dentro do seminário, foi uma 

exposição interativa, no espaço da Universidade Federal do Ceará, a exposição intitulada: 

Fazeres Quilombola: Conhecendo os Quilombos do Ceará Através das Imagens.  

Figura 246 e 247 - Fotos da minha exposição Quilombos.   

    

Fonte: Acervo pessoal. 

  Estes trabalhos e outros são pesquisas, estudos, que ampliaram os conhecimentos de 

Educação Quilombola no Campo, Educação do/no Campo e Educação Indígena, embora essa 

não faça parte da pesquisa. Pois meu foco está na Educação escolar quilombola no Campo, é 

importante saber, compreender esta modalidade de educação, e fundamental se preparar para 

fazê-la acontecer nas salas de aula. Também e de suma importância a formação continuada 

doas professoras e professores, e ter material pedagógico de qualidade e destituído de formas 

racista. 



348 

 

10. TECENDO HISTÓRIA FIO A FIO A CONCLUSÃO 

 

Ofício do tecelão é como uma mágica, pois parece que do nada ele cria o 

tecido, porém é muito trabalho e um longo processo, onde no tear, ele fia o 

algodão, que fira linha, e esse vai sendo tecido até virar tecidos. Então 

inspirada no oficio do tecelão, é que academicamente realizei esta pesquisa 

científica, na qual passo a passo eu teci com fios de oura reluzente a história 

valente dos ancestrais, ascendentes, resistente, valente, gente.  Marlene 

Pereira dos Santos, (2020). 

 

Síntese das experiências acumuladas durante o trabalho de pesquisa  

 

      Na qualidade de sujeita pesquisadora é que busquei tecer a teia de conhecimentos acerca 

dos quilombos e sua cultura, do patrimônio cultural local, do patrimônio cultural imaterial e 

material e da educação quilombola. O oficio do tecelão não é fácil, assim como da ciência 

também não, mas a aranha tecer sua teia até formar sua casa, o tecelão terce até formar o tecido, 

e assim eu teci fio a fio essa tese, teci com fazeres, conhecimentos, saberes, modos de viver, 

cultura, conceitos e história de um povo. 

    Não há como negar que com o passar dos anos perdemos muito da tradição ancestral, 

pois se tira e se agrega elementos a cultura, mas também é de suma importância lembrar-nos de 

como esta tradição vem se mantendo e o quanto podemos aprender com ela e principalmente 

como ela é importante na instituição de conhecimentos no meio educacional. 

     Estudar, fazer a pesquisa de campo, foi uma trajetória de observação, de busca e de 

compartilhar, e principalmente de construção, pois estudar os quilombos no Ceará foi viver em 

territórios ancestrais e pesquisar os conhecimentos para trazê-los para uma construção cientifica 

acadêmica, sendo aqui esta tese desenvolvida ao longo do tempo de doutoramento. 

       Na universidade estudamos os teóricos, assim conhecemos os que pensaram, o que 

fizeram, o escreveram, e discordamos, concordamos, discutimos, obtemos conhecimento que as 

vezes comungam com nossos ideais outras vezes não, toda via é esse o universo acadêmico. 

Porém no universo do campo de pesquisa, é uma aprendizagem mais envolvente, aonde se vai 

experimentando, vivenciando, e assim se vai desconstruindo ou construindo conhecimentos, e 

assim tenho a certeza que pude desenvolver e construí conhecimentos específicos sobre as 

comunidades quilombolas que pesquisei.  



349 

 

      Nessa jornada de aprendizagem e construção da tese, me deparei com dificuldades, 

obstáculos, impressões e reações, desde dificuldades causadas pelos fenômenos da natureza 

como períodos de chuvas em que as estradas ficaram muito ruins, subir e descer a serra, as de 

ordem sociais como as greves nacionais e paralisações gerais, que impossibilitaram-me de ir aos 

quilombos pesquisados em algumas vezes, além das dificuldades da vida quilombola. 

 Mesmo ficando marcadas e tristeza de quando ouvi críticas negativas e destrutivas, eu 

lembrei-me do provérbio popular: “ninguém joga pedra em árvore que não dar frutos”; sábias 

palavras.  

    Nas dificuldades, posso destacar problemas de saúde que eu e familiares tivemos, passei 

por uma cirurgia, e tive minha casa invadida por ladrões, muitos obstáculos, foram diversos 

problemas do cotidiano que dificultou a pesquisa, mas os superei. 

 Toda via percebo o impacto promissor e positivo desta pesquisa, pois nas comunidades 

pesquisadas ou quando encontro com alguns quilombolas, sinto a satisfação deles. Também 

quando eles me ouviram falar dos objetivos do meu trabalho sobre quilombos, quilombolas e 

educação quilombola manifestaram satisfação. Quando fui fazer estudo e atividades nos 

quilombos, as pessoas as quais participaram demonstraram interesse, envolvimento, esperança na 

diminuição do racismo, mas principalmente esperança de ver sua história e cultura sendo 

valorizada. 

     Buscar o registro de memória e do patrimônio cultural foi e é uma marca determinante 

no meu trabalho nos quilombos e com os quilombolas, pois a mesma está presente na cultura oral 

na cosmovisão africana local bem como nos costumes é neste contexto é que posso falar de 

aspectos voltados a vivências e lembranças da tradição que não é somente local e sim herdada 

através da tradição afrodescendente.  

Então falar sobre a questão quilombola e lembrar de que não basta um olhar crítico de fora para 

dentro para entender a comunidade e sim o mesmo elencar a importância do olhar crítico de 

dentro para fora, ou seja, de quem esta de dentro da comunidade para fora, este tipo de 

posicionamento crítico faz com que possamos entender a importância da comunidade para quem 

está dentro e desta maneira se dar o devido reconhecimento e respeito em nível de igualdade de 

conhecimento e de direitos sociais. 

       Então o trabalho contribui na visibilidade da história, cultura e patrimônio cultural dos 

quilombos, também propõem elementos pedagógicos para a efetivação da educação escolar 



350 

 

quilombola. Estando como as comunidades quilombolas percebo que seus membros se sentem 

representados na pesquisa realizada e nas atividades desenvolvidas. Que os conteúdos recolhidos 

e elencados fazem parte de um novo acervo educacional. 

      Então embora tenha passado por dificuldades durante a pesquisa, me vejo na condição 

de colaboradora, militante, pesquisadora participante e construtora do conhecimento, assim é 

uma responsabilidade, mas também uma oportunidade de colaborar e fazer história, (re) escrever 

a história do meu povo. 

       As comunidades quilombolas têm contribuído em muito para compreendermos a nossa 

herança da tradição africana, e as mesmas me abre inspiração grande para a pesquisa, e trabalhar 

para manter e reforçar a importância do pertencimento e identidade do povo quilombola e 

população negra.  

 

Considerando o realizado 

      Tecendo história fio a fio, assim com fios de ouro reluzente eu teci a história de um 

povo valente e inteligente. 

             Essa tese é em parte a síntese de uma grande experiência de trabalho de formações, 

viagens e sistemática convivência com as comunidades de quilombos desde 2007 e da 

preocupação como os problemas da educação quilombola, do uso e valorização de patrimônio 

quilombola e do protagonismo das mulheres negras quilombolas.  

Trata-se de uma tese de pessoa engajada na problemática da educação quilombola devido a 

origem de negra do estado do Maranhão e também de família de raízes afro-cultural, criada na 

infância nas vivências nas culturas negras e de Caxias Maranhão. Mal tratada pelo racismo e 

pelo machismo da sociedade.  Devido a esses fatores de vida pessoal e de engajamento 

profissional, a metodologia de pesquisa afrodescendente foi perfeitamente adequada ao 

desenvolvimento do trabalho de produção do conhecimento contido nesse relatório final de 

apresentação da tese. As facilidades da imersão no tema de pesquisa desde muito antes em 

pensar na realização de um doutoramento produziu um extenso conjunto de base que a 

apropriação forçou uma ampla revisão de conceitos e adequação de nomenclatura, de produção 

de uma visão de quem está dentro da porteira e precisa expandir as reflexões e o conhecimento 



351 

 

obtido além da porteira, e com a finalidade de acrescentar um novo referencial para a educação 

quilombola e educação do campo.  

Foi o desenvolvimento de um trabalho difícil não apenas pelo trabalho de pesquisa, 

mas também pelas barreiras invisíveis e visíveis do eurocentrismo nas universidades brasileiras. 

Nas disciplinas as lutas conceituais ficaram presentes, a grande bibliográfica apresentada é 

universalista e europeia, mesmo os autores brasileiros são em maioria descendentes de europeus, 

urbanos e do sul do país, são continuadores da cultura europeia urbana e pouco sensibilizados ao 

exame da especificidade da sociedade brasileira, uma sociedade fundada no escravismo 

criminoso, e sem uma ampla reflexão do que está imposição significou e significa hoje nas 

relações sociais e na educação brasileira.  

A educação do estado do Ceará reflete uma educação da “casa grande”, sendo que nós 

falamos de quilombos que são a negação estrema da importância da casa grande como símbolo 

central da dominação eurocêntrica na sociedade brasileira. Os conflitos foram constantes em 

relação à existência de população negra no Ceará e da necessidade de trabalho de pesquisa sobre 

a população negra no estado, mais ainda utilizado referências não hegemônicas. Mesmo na área 

dos movimentos sociais existe uma hegemonia de literatura criada distantes e não condizendo 

com a particularidade da sociedade brasileira e com as necessidades dos quilombos.  Podemos 

afirmar das dificuldades vivenciadas que as ideologias das esquerdas brasileira militante na 

nossa universidade não contemplam a luta da população negra, das mulheres negras e nem as dos 

quilombos. O trabalho em todo seu curso vivenciou diversos conflitos ideológicos internos a 

própria academia brasileira, que é um campo de luta, e que superá-lo não foi tarefa fácil.  

Tornou-se redobrado o trabalho de tratar cientificamente as categorias e elenca-las no 

curso do desenvolvimento da tese. Exigiu um exercício constante e difícil em dar repostas a 

questões que não somente da produção de conhecimento, mas de contraposição às ideologias, 

sendo a mais forte a da não existência de negros no estado e da invisibilidade histórica do 

escravismo na formação do estado. Foi um trabalho de resistência e de não desviar e nem desistir 

dos propósitos iniciais pelas pressões.  

Aprendemos que a identidade dos moradores de quilombo é um problema muito 

íntimo e subjetivo. Principalmente devido às implicações políticas que estão no reconhecimento 

da identidade e nas lutas contra os que se consideram donos da terra. A concessão de direitos 

(culturais, políticos, econômicos) as populações negras, e principalmente as rurais é uma questão 

ainda muito delicada no Brasil, vai além apenas da posse da terra, mas entram no campo da 



352 

 

imposição da obediência ao mando de grupos políticos e elites locais. Mesmo dentro da 

universidade a existência da identidade das comunidades é rejeitada muitas vezes baseada em 

uma literatura europeia da moda e que trata da pós- modernidade, para uma sociedade que nem 

se industrializou. A identidade quilombola tem como força o pertencimento à localidade. Os 

patrimônios que formam essa identidade estão presentes, a operação de reconhecimento e 

utilização na educação é devido a educação ser baseada quase que totalmente na prática dos de 

fora.  

Na tese revisamos as existências físicas, territorial dos quilombos no Ceará e das suas 

problemáticas através dos percursos realizados que foi uma ampla exploração, a constituição de 

um campo de produção empírico de conhecimento. Depois tecemos um grande quadro de 

conceitos e definições para discutir as experiências educacionais, ou os conceitos em torno das 

experiências educacionais em curso. Repensamos uma ampla literatura sobre o ser quilombola, 

não apenas como pessoas reunidas, como a construção de uma instituição quilombo no conjunto 

das instituições brasileiras. Quilombo como individuo coletivo e como instituição é uma unidade 

de certo poder e autonomia. Portanto deduzimos as razões do emaranhado de pressões e esforços 

de negação. A resistência aos quilombos é quando a ideia coletiva de uma instituição dentro das 

demais, com organizações em curso com das associações e das lideranças, os quilombos 

passaram a procurar as próprias auto- representação autônomas. As lutas em contrário são contra 

esse indivíduo coletivo. As dificuldades da educação quilombola é que ela fortaleza a amplia a 

autonomia do coletivo. A sociedade envolvente é do ser individual, de privilégios individuais, da 

vida individualizada, e a existência dos quilombos contraria estas normas e desenvolvimento 

desse sistema. A principal imposição sobre os quilombos é do tratamento individual, estão 

lutando para descaracterizar os quilombos e tornar a posse das terras individual, negociáveis e 

comercializada individualmente. A grande questão para os quilombos no futuro é a posse 

coletiva da terra, e da educação que trate desse coletivo.  Nesta tese através da seleção dos 

patrimônios culturais e da sua articulação a identidade coletiva, pensando a memória de negros, 

como coletiva e firmada na cultura negra, apresentamos uma densa contribuição a denomina 

problemática da educação quilombola.  

Também tratamos firmemente e especificamente a história da representação do 

protagonismo da mulher negra nas sociedades deste a África até a nossa realidade atual, como 

base para as afirmações das mulheres negras na educação quilombola. Trata-se da realização de 

um caminho para inserção do tema das mulheres negras na educação quilombola. Era uma 

lacuna importante, que pretendemos ter fornecido uma contribuição de síntese histórica.  



353 

 

Assim resolvemos os problemas que pareciam de conflito entre dois sistemas a 

educação quilombola proposta pelos movimentos negros e a educação do campo proposta pela 

educação dos movimentos agrários brasileiros. Mostrarmos ser um problema falso, problema 

visto a formação das populações que essas vertentes da educação se destinam. O quilombo 

também é campesinato, são populações negras rurais, em luta pela terra. Forma um mesmo 

sujeito histórico.  

Para consolidação de longo percurso foi realizada a consolidação das formulações 

produzidas em torna da exemplificação em três comunidades de quilombos representativas das 

situações do tema na realidade do estado do Ceará. 

   Acreditamos que este trabalho atingiu seus objetivos e investigação cientifica e de 

produção de conhecimento sobre a educação escolar quilombola e do campo no Ceará e no 

Brasil.  



354 

 

REFERÊNCIAS 

                                

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1998.    

AGOSTINHO, Ruth Lanca Braga; ALMEIDA, Valdenia Moraes de Almeida; CASTRO, Lidia Gomes 

de; ALENCAR, Francisco Amaro Gomes de. Vivenciando comunidades tradicionais: um estudo dos 

remanescentes de quilombolas no Ceará. In: ENCONTROS UNIVERSITÁRIOS DA UFC, 2016, 

Fortaleza. Anais [...]. Fortaleza: UFC, 2016.  

AGUALUSA, José Eduardo. A rainha ginga. Edição do Livro, 2014.  

AIRES, Max Maranhão Piorsky. Povos e comunidades tradicionais no Ceará. In: Estêvão Martins 

Palitot (org.). Na mata do sabiá: contribuições sobre a presença indígena no Ceará. Fortaleza: Museu 

do Cear: Secult, 2009. (Coleção Outras Histórias, v. 63). 

AJAYI, Jacob. Tradition and Development, 1990. In: FALOLA, Toyin (org.). Tradition and Change 

in Africa. Trenton: Africa world Press, 2000. 

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Os quilombos e as novas etnias. In: O’DWYER, E. (org.). 

Quilombos: identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: FGV, 2002. 

ALVES, José Willame Felipe. A emergência das comunidades quilombolas como fenômeno 

político no Ceará: Sítio Arruda, no município de Araripe. 2018. 183 f. Tese (Relatório de 

Qualificação) – Programa de Pós-Graduação em História, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São 

Leopoldo, 2018. 

AMPONSAH, Nana Akua. Beyond the Boundaries: Toyin Falola on African Cultures in Niyi 

Afolabi. North Carolina: Carolina Academic Press, 2010. 

ANJOS, Rafael Sanzio Araújo dos; CYPRIANO, Ademar (org.). Quilombolas: tradições e cultura da 

resistência. São Paulo: Aori, 2006. 

ANJOS, Rafael Sanzio Araújo dos. Quilombo: geografia africana, cartografia étnica territórios 

tradicionais. Brasília: Mapas Editora e consultoria, 2009. 

ANJOS, Rafael Sanzio Araújo dos. Cartografia e cultura: territórios dos remanescentes de quilombos 

no Brasil. In: CONGRESSO LUSO-BRASILEIRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS, 8., 2004, Coimbra. 

Anais [...]. Coimbra [s. n.], 2004.   

ANJOS, Rafael Sanzio Araújo dos. Territorialidade quilombola: foto e mapas. Brasília, DF: Editoria 

Mapas e Consultoria, 2011.  

ANJOS, Rafael Sanzio Araújo dos. Territórios das comunidades remanescentes de antigos 

quilombos no Brasil. 3. ed. Brasília, DF: Editora Mapas e Consultoria. 2005.  

ARANTES, Antonio. A guerra dos lugares. Cidades. Revista do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional, Rio de Janeiro, n. 24, p. 184, 1994. 

ARHIN, Kwame, 1983. The Political and Military Roles of Akan Women. In: OPPONG, C.  (ed.). 

Female and Male in West Africa. London, Allen and Unwin, 1983. 



355 

 

ASSOCIAÇÃO COMUNITÁRIA DO SÍTIO VEIGA. Relatório da comunidade do Sítio Veiga: 

uma parte de uma história de um povo. Reivindicação de reconhecimento de território quilombola. 

Sítio Veiga – Serra do Estevão – Quixadá – Ceará.  Quixadá: Associação Comunitária do Sítio Veiga, 

2009. 

AURELIANO, Rodrigo Souza. Quilombos urbanos: identidade territorial no Bairro da Mata Escura 

na cidade de Salvador Bahia. 2010. Dissertação (Mestrado em Urbanismo) – Universidade Federal da 

Bahia, Salbador, 2010.   

BÂ, Amadou Hampaté. A tradição viva. In: KI-ZERBO. História geral da África: metodologia e 

pré-história. São Paulo: Cortez, 1982. v. 1. 

BÂ, Amadou Hampâté. Amkoullel, o menino fula. São Paulo: Pallas Athena: Casa das Áfricas, 2003.  

BANDEIRA, Maria de Lourdes. Território negro em espaço de branco. São Paulo: Brasiliense, 

1988.   

BECKER, B. O uso político do território: questões a partir de uma visão do terceiro mundo. Rio de 

Janeiro: UFRJ/Geo. 1993. 

BERGSON, Henri. Matéria e memória. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

BEZERRA, Holien Gonçalves. Ensino de História: conteúdos e conceitos básicos. In: KARNAL, 

Leandro (org.). História na Sala de Aula: conceitos, práticas e propostas. São Paulo: Contexto, 2003. 

p. 37-48. 

BEZERRA, José Arimatea Barros. Alimentos tradicionais do Nordeste: Ceará e Piaui. Fortaleza: 

UFC, 2014. 

BICUDO, Virginia Leone. Atitudes raciais de pretos e mulatos em São Paulo. Revista Sociologia, São 

Paulo, v. 9, n. 3, p. 195-219, 1947. 

BICUDO, Virginia Leone. Atitudes dos alunos dos grupos escolares em relação com a cor dos seus 

colegas. In: BASTIDE, R.; FERNANDES, F. (org.). Relações raciais entre negros e brancos em São 

Paulo. São Paulo: Anhembi, 1955. p. 227-310. 

BICUDO, Virgínia Leone. Atitudes raciais de pretos e mulatos em São Paulo. Edição organizada 

por Maio, Marcos C. São Paulo: Sociologia e Política, 2010. 

BICUDO, Virginia. Nosso Mundo Mental. São Paulo: IBDC, 1956.  

BOSI, Ecléa. Memória & sociedade: lembrança de velhos. São Paulo: T.A. Editor, 1979. 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada em 5 de 

outubro de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 1988. 

BRASIL. Ministério da Educação. Conferência Nacional de Educação: construindo o sistema 

nacional articulado de Educação, o Plano Nacional de Educação, Diretrizes Estratégias e Ação. 

Brasília, DF: Presidência da República, 2010. 



356 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Resolução CNE/CEB n. 8, de 20 de novembro de 2012. Define as 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação Básica. Diário 

Oficial da União, Brasília, DF, seção 1, p. 26, 21 nov. 2012. 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação Básica. 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a educação escolar Quilombola na educação básica.  

Resolução nº 8, de 20 de novembro de 2012. Brasília, DF: MEC, 2012.  

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Básica. Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização, Diversidade e Inclusão. Secretaria de Educação Profissional e Tecnológica. Conselho 

Nacional da Educação. Câmara Nacional de Educação Básica. Diretrizes Curriculares Nacionais 

Gerais da Educação Básica. Brasília, DF: MEC, 2013. 562 p. ISBN 978-857783-136-4. 

BREITBACH, Áurea Corrêa de Miranda. Notas sobre a importância metodológica dos conceitos. 

Ensaios FEE, Porto Alegre, p. 121-125 1988. 

CAMPOS, Deivison Moacir Cezar de. O Grupo Palmares (1971-1978): um movimento negro de 

subversão e resistência pela construção de um novo espaço social e simbólico. História da Pontifícia 

Universidade Católica do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: PUC, 2006. 

CAMPOS, Margarida Cássia. A educação escolar quilombola e as escolas quilombolas no Brasil. 

Revista Nera, Presidente Prudente, ano 20 n. 35, p. 199-217, jan./abr. 2017.  

CARNEIRO DA CUNHA, Manuela. História dos índios no Brasil. São Paulo: Ed. Companhia das 

Letras, 2002. p. 16. 

CARNEIRO, Edson de Souza. O Quilombo dos Palmares: 1630-1695. São Paulo: Editora 

Brasiliense, 1947.  

CARTILHA, Caminhos. Mapeamento das comunidades negras quilombolas do Cariri cearense. 

Cariri: Cáritas/GRUNEC, 2011. 

CASTRO, Marco David. Unilab lança edital para processo seletivo de indígenas e quilombolas, 

ingresso em 2019. Redenção: Unilab, 28 fev. 2019. Disponível em: 

https://unilab.edu.br/2019/02/28/unilab-lanca-edital-para-processo-seletivo-de-indigenas-e-

quilombolas-ingresso-em-2019-1/. Acesso em 10 mar 2019. 

CAVALCANTE, Valéria Campos. Identidades negras no currículo de uma escola quilombola: por que 

contar histórias? Revista Humanidades e Inovação, Palmas, v. 4, n. 3, p. 1176-1207, 2017. 

Disponível em: https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/385. Acesso 

em: 28 fev. 2018. 

CAVALCANTE, Ygor Olinto Rocha; SAMPAIO, Patrícia Melo. Histórias de Joaquinas: mulheres, 

escravidão e liberdade. Brasil Amazonas, (séc. XIX), Salvador, Afro-Asia. n. 46, 2012.  

CAXILÉ, Carlos Rafael Vieira. Olhar para além das efemérides: ser liberto na província do Ceará. 

2005. 172 f. Dissertação (Mestrado em História) – Pontifícia Universidade Católica, São Paulo, 2005. 

CHAUÍ, Marilena. Cultura política e política cultural. Estudos Avançados, São Paulo, v. 9, n. 23, 

p.71-84, 1995. 



357 

 

CHAVES, Leilane Oliveira. Terra Quilombola de Nazaré: organização social e espacial, município 

de Itapipoca, Ceará. 2013. 197 f. Dissertação (Mestrado em Desenvolvimento e Meio Ambiente) – 

Centro de Ciências, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2013. 

CHARTIERS, Roger. A história cultural entre práticas e representações. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 1990. (Col. Memória e sociedade). 

CIAMPA, Antonio da Costa. Políticas das identidades e identidades políticas. In: DUNKER, C. I. L.; 

PASSOS, M. C. (org.). Uma psicologia que se interroga: ensaios. São Paulo: Edicon, 2002.  p. 133-

144. 

CLAUDINO, Silvania. Crateús terá 1º assentamento negro do Ceará. Diário do Nordeste, 

Fortaleza,18 out. 2010. Disponível em: https://diariodonordeste.verdesmares.com.br/regiao/crateus-

tera-1-assentamento-negro-do-ceara-1.602293. 28 fev. 2018. 

COSME, Claudemir Martins. A expulsão de camponeses assentados como uma das faces da 

contrarreforma agrária no Brasil: um estudo da evasão nos assentamentos rurais do Ceará. 2015. 

292 f. Dissertação (Mestrado em geografia) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2015. 

COSTA, Ângela Maria Faria de. Quilombos Urbanos, segregação espacial e resistência em Porto 

Alegre. Uma analise a partir do Quilombo do Areal e da Família Silva. Revista Discente Expressão 

Geográfica, Florianópolis, n. 5, ano 5. p. 154, maio 2009.  

CUNHA JUNIOR, Henrique. Afroetnomatemática: da filosofia africana ao ensino de matemática pela 

arte. Revista ABPN, Guarulhos, v. 22, p. 170-122, 2017. 

CUNHA JUNIOR, Henrique. Memória, história e identidade afrodescendentes: as autobiografias na 

pesquisa cientifica. In: VASCONCELOS JUNIOR, Raimundo Elmo de Paula et al. (org.). Cultura, 

educação, espaço e tempo. 1. ed. Fortaleza: Editora da UFC, 2011. v. 1, p. 118-143. 

CUNHA JUNIOR, Henrique.  Afrodescendência e africanidades: um dentre os diversos enfoques 

possíveis sobre a população negra no Brasil. Interfaces de Saberes, Caruaru, v. 1, p. 14-242013. 

CUNHA JUNIOR, Henrique. Racismo antinegro, um problema estrutural e ideológico das relações 

sociais brasileiras. Política Democrática, Brasília, DF, v. VII. 2008, p. 118-127. 

CUNHA JUNIOR, Henrique. Quitandeiras na produção do comercio urbano das cidades 

Brasileiras. Fortaleza: Notas de Aula. História dos Afrodescendentes. 2019.  

DIOP, Cheik Anta. The African origin of civilization: myth or reality. New York: Lawrence Hill & 

Company, 1974. 

DIOP, Cheikh Anta. A origem dos antigos egípcios. In: MOKHTAR, G. (org.). História geral da 

África: a África antiga. São Paulo: Cortez: Brasília, DF: UNESCO, 2011.  

DIOP, Cheikh Anta. Nations nègres et culture: de l'Antiquité nègre égyptienne aux problèmes 

culturels de l'Afrique noire d'aujourd'hu. Paris: Editions Présence Africaine, 1954. ISBN 2708706888. 

DIOP, Cheikh, Anta. The cultural unity of negro Africa. Paris: Présence Africaine, 1963. 

DIOP, Cheikh, Anta. General history of Africa: vol. II – Ancient civilizations of Africa. Primeira 

edição de UNESCO. Paris: UNESCO, 1981. p. 27–51.  

http://lattes.cnpq.br/3168771550890062
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Palmares_-_A_Guerra_dos_Escravos&action=edit&redlink=1


358 

 

DOMINGUES, Petrônio. Um “templo de luz”: Frente Negra Brasileira (1931-1937) e a questão da 

educação. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 13, n. 39, p. 19, 2008.  

DOMINGUES, Petrônio. Quilombo (1948-1950): uma polifonia de vozes afro-brasileiras. 

In: Ciências & Letras. n. 44, 2008, p. 261-289. Disponível em: 

www1.fapa.com.br/cienciaseletras/pdf/revista44/artigo13.pdf. Acesso em: 30 jan. 2011.  

DOMINGUES, Petrônio. Movimento da negritude: uma breve reconstrução histórica. África, São 

Paulo, n. 24-26, p. 193-210. 2009. Disponível em: https://doi.org/10.11606/issn.2526-303X.v0i24-

26p193-210. Acesso em: Acesso em: 30 jan. 2011. 

DUARTE, Eduardo de Assis; FONSECA, Maria Nazaré Soares (org.). Literatura e 

Afrodescendência no Brasil: antologia crítica. Belo Horizonte: UFMG, 2011. 

ERNESTO DA SILVA, Francisco. Candeia e a Escola de Samba Quilombo: a crítica ao processo de 

branqueamento das manifestações culturais afro-brasileiras. 2008. 167 f. Monografia (Pós-graduação 

em História) – Universidade de Guarulhos, Guarulhos, 2008. 

ESPÍNDOLA, Elizabete Maria. Antonieta de Barros: educação, gênero e mobilidade social em 

Florianópolis na primeira metade do século XX. 2015. 282 f. Tese (Doutorado) - Faculdade de 

Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2015. 

Disponível em: 

http://files.ufgd.edu.br/arquivos/arquivos/78/NEAB/DOMINGUES-%20Petronio.%20Movimento%20

Negro%20Brasileiro%20alguns%20ap. Acesso em: 30 jan. 2018. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: Editora Edufba, 2008. 

FERNANDES, Luciana Maria Pimentel. Irmandade, devoção e romanização: a vida material da 

confraria de Nossa Senhora do Rosário de Quixeramobim – CE (1896-1923). 2016. 127 f. Dissertação 

(Mestrado em História e Culturas) – Centro de Humanidades, Universidade Estadual do Ceará, 

Fortaleza, 2016. 

FERNANDEZ, Raffaella Andréa. Processo criativo nos manuscritos do espólio literário de 

Carolina Maria de Jesus. 2015. 315 f.  Tese (Doutorado) – Instituto de Estudos da Linguagem, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2015. 

FERRATER-MORA, J. Dicionário de filosofia. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2004. p. 1-4. 

FERREIRA, Fred Aganju Santiago. Sou sem terra sou negão: raça, racismo e política racial no 

movimento dos trabalhadores rurais sem terra. 2015. 164 f. Dissertação (Mestrado em Ciências 

Sociais) – Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, Cruz das Almas, 2015. 

FERREIRA, Ligia Fonseca.“L’identité énigmatique de Luiz Gama. In: GAMA, Luiz. Luiz Gama 

(1830-1882): Étude sur la vie et l'oeuvre d'un noir-citoyen. [S. l.: s. n.], 2001. v. I. 

FERREIRA, Ligia. “Negritude”, “negridade”, “negrícia”: história e sentidos de três conceitos 

viajantes. Revista Via Atlântica, São Paulo, n. 9, p. 163-185, jun. 2006. 

FERREIRA, Luiz Felipe. Acepções recentes do conceito de lugar e sua importância para o mundo 

contemporâneo. Revista Território, Rio de Janeiro, ano V, v. 11, p. 65-83, jul./dez. 2000. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Especial:Fontes_de_livros/2708706888
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001842/184265eo.pdf#xml=http://www.unesco.org/ulis/cgi-bin/ulis.pl?database=&set=4DC2A097_1_13&hits_rec=9&hits_lng=eng


359 

 

PEREIRA, Sebastião Félix. Assentamentos rurais no Ceará e os dilemas da emancipação. 2018. 

136 f. Dissertação (Mestrado em Geografia) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2018. 

FELIPE, Mácia Leyla de Freitas Macedo. O protagonismo feminino: Comunidade Quilombola Sítio 

Arruda em Araripe – Ceará. São Leopoldo: Programa de Pós-Graduação em História. Universidade do 

Vale do Rio dos Sinos. 2018. 

FONSECA, Giovana de Aquino. O artesanato de conceição das crioulas, comunidade quilombola 

bicentenária do agreste pernambucano: identidade étnica e patrimônio cultural do Brasil. In: 

CONEDU, 2., 2010, Campina Grande, Anais [...]. Campina Grande: [s. n.], 2010. 

FREITAS, Décio. Palmares. A guerra dos escravos. Porto Alegre: Ed. Movimento, 1971.  

FREITAS, Décio. A Revolução dos Malês. Porto Alegre: Movimento, 1985.  

FREITAS, Mário Martins de. Reino Negro de Palmares. Rio de Janeiro: Biblioteca do Exército, 

1954. 

FURTARDO, Marcella Brasil; PEDROZA, Regina Lúcia Sucupira; ALVES, Candida Beatriz. 

Cultura, identidade e subjetividade Quilombola: uma leitura a partir da psicologia cultural. Psicologia 

e Sociedade, Belo Horizonte, v. 26, n. I, p. 106-115, 2014. 

GADELHA, Regina M. D’Aquino Fonseca. A lei de terra (1850) e a abolição da escravidão, 

capitalismo e força de trabalho no Brasil do século XIX. Revista de História, São Paulo, n. 120, p. 

153-162, jan./jul. 1989. 

GALDINO, Cárllison. O castelo de Zumbi. [S. l.: s. n.], 2011. 

GAMA, Luiz. Carta a Lucio de Mendonça: São Paulo: 25 de julho de 1880. In: MOUZAR, Benedito. 

Luiz Gama o libertador e sua mãe libertaria, Luiza Mahin. São Paulo: Expressão Popular, 2006.  

GAUTHIERJ; Santos, I. (org.). Tudo que não inventamos é falso. 1. ed. Fortaleza: Editora UECE, 

2014. p. 103-123. 

GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Guanabara Koogan, 1989.  

GOHN, Maria da Gloria. A força da periferia: a luta das mulheres por creches em São Paulo. 

Petrópolis: Ed. Vozes, 1985. 

GOHN, Maria da Gloria. Reivindicações populares urbanas. São Paulo: Cortez, 1982. 

GOMES, Flávio dos Santos. A Hydra e os pantânos. Mocambos, quilombos e comunidades de 

fugitivos no Brasil escravista (séc. XVII-XIX). São Paulo: Polis: UNESP, 2005. 

GOMES, Flavio dos Santos. História e os pântanos: Quilombos e mocambos no Brasil, Séculos XVII 

- XIX. 1997. 773 f. Tese (Doutorado) – Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 1997.  

GOMES, Flávio dos Santos. Mocambos e quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2015.  

GOMES, Flavio. Mocambos e quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil. Editora: 

Claro Enigma. 2015.  



360 

 

GOMES, Flavio. Africanos e crioulos no campesinato negro do Maranhão oitocentista. Dossiê História 

e Literatura. Revista Outros Tempos, São Luis, v. 8, n. 11, p. 63-88, 2011. 

GONÇALVEZ, Aline Najara da Silva. Luiza Mahin, entre a ficção e a história. 2010. 121 f. 

Dissertação (Mestrado) – Universidade do Estado da Bahia, Salvador, 2010.  

GORAYEB, Adryane. Cartografia Social e Populações Vulneráveis. In: FUNDAÇÃO BANCO DO 

BRASIL. Cartilha Rede de Mobilizadores: oficina do eixo erradicação da miséria. Fortaleza: 

Fundação Banco do Brasil, 2014. Disponível em http://www.mobilizadores.org.br/wp-

content/uploads/2014/07/Cartilha-Cartografia-Social.pdf. Acesso em: 12 jul. 2016.  

GORAYEB, Adryane; MEIRELES, Jeovah. Cartografia social vem se consolidando com 

instrumento de defesa de direitos. [S. l.]: Rede Mobilozadores, 2014. Disponível em: 

htt://www.mobilizadores.org.br/coep/publico/consultarConteudoGrupo.aspx?TP-V&CO 

DIGO=C20142610482831. Aceso em: 10 fev. 2014. 

HALBWARCHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Edições Vértice, 1990.  

HARSCH, Ernest. Thomas Sankara: An African Revolutionary. Ohio: University Press, 2014. 

ISBN 978-0-8214-4507-5. 

INCRA, Regularização de território quilombola em Tamboril (CE) avança. Fortaleza: INCRA, 11 

mar. 2016. Disponível em: http://www.incra.gov.br/ce. Aceso em: 20 jan. 2018. 

IPEA. Retrato das desigualdades de gênero e raça. 4. ed. Brasília, DF: Ipea, 2011. 39 p. 

IPHAN. Comprovação arqueológica: sítio funerário descoberto no Ceará tem cerca de 700 anos. 

Brasília, DF: IPHAN, 2012.  http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/888/comprovacao-

arqueologica-sitiofunerario-descoberto-no-ceara-tem-cerca-de-700-anos. Aceso em: 10 fev. 2014. 

JONES, David E. Women warriors: A history. [S. l.]: Brassey's, 2000. p. 84. ISBN 1-57488-206-6. 

KESLEY, Pricilla. Brancos chegam em maior proporção ao final da trajetória escolar na idade 

certa. [S. l.: s. n.], 22 nov, 2018. 

KI-ZERBO, Joseph (ed.). História geral da África. 2. ed. rev. Brasília, DF: UNESCO, 2010. v. I. 

LACERDA, Thays de Campos. Tereza de Benguela: identidade e representatividade negra. Revista de 

Estudos Acadêmicos de Letras, Cáceres, v. 12, n. 2, p. 89-96, 2012.  

LARAIA, Roque de Barros. Patrimônio imaterial: conceito e implicações. In: TEIXEIRA, J. ET Alli 

(org.). Patrimônio imaterial, performance cultural e (re) tradicionalização. Brasília, DF: UNB, 

2004.   

LEITE, Ilka Boaventura (org.). Negros no Sul do Brasil: invisibilidade e territorialidade. 

Florianópolis: Editora Letras Contemporâneas, 1996.  

LEITE, Ilka Boaventura. O legado do testamento: a comunidade de casca em pericia. Porto alegre: 

Editora da UFGS. 2004. p. 83.  

LEITE, Ilka Boaventura. Território negro em área rural e urbana. Textos e Debates, Florianópolis, 

NUER/UFSC, ano 1, n. 2, p. 39-46, 1991.   

https://en.wikipedia.org/wiki/ISBN_(identifier)
https://en.wikipedia.org/wiki/Special:BookSources/978-0-8214-4507-5
http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/888/comprovacao-arqueologica-sitiofunerario-descoberto-no-ceara-tem-cerca-de-700-anos
http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/888/comprovacao-arqueologica-sitiofunerario-descoberto-no-ceara-tem-cerca-de-700-anos
https://en.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://en.wikipedia.org/wiki/Special:BookSources/1-57488-206-6
https://en.wikipedia.org/wiki/Special:BookSources/1-57488-206-6


361 

 

LIMA, Anna Erika Ferreira. A Geografia da segurança alimentar e nutricional: um estudo sobre 

PAA no Estado do CE – BRA. 2015. 187 f. Tese (Doutorado em Geografia) – Universidade Federal do 

Ceará, Fortaleza, 2015. 

LIMA, Anna Erika Ferreira; VIEIRA, Ezequiel Andrew Ângelo Barroso. Extensão e formação: 

segurança e soberania alimentar no quilombo da Serra do Evaristo. Kwanissa, São Luís, v.1, n.1, 

p.113-138, jan./jun. 2018. 

LIMA, Ivan Costa; SILVA, David da. Territórios quilombolas no Ceará: educação, processo 

histórico e identidades. Uberlandia: COPENE, 2018.  

LIMA, Maria Batista. Mussuca lugar de preto mais preto: cultura e educação nos territórios de 

predominância afrodescendentes sergipanos. 2001. 187 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2001. 

LINHARES, J. M. Entre a casa e a rua: trabalhadores pobres urbanos em Fortaleza (1871- 1888). 

2011. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2011.  

LOPES, Maria Auxiliadora. Educação escolar quilombola. Brasília, DF: MEC, 2010. 

LOPES, Nei. Bantos. Malês e identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.  

LUZ, Narcimária Correia do Patrocínio. Descolonização e Educação por uma Epistemologia Africano-

Brasileira. In: LUZ, Narcimária Correia do Patrocínio (org.). Descolonização e educação: diálogos e 

proposições metodológicas. Curitiba: CRV, 2013. 

MACHADO, Marina. Índios e Terras no Império do Brasil. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE 

HISTÓRIA, 23., 2005, londrina. Anais [...]. Londrina: ANPUH, 2005.  

MADEIRA, Zelma. Presença quilombola no Ceará. Jornal O Povo, Fortaleza, mar. 2018. Disponível 

em: https://www.opovo.com.br/jornal/opiniao/2018/03/presenca-quilombola-no-ceara.html. Acesso 

em: 8 mar. 2018. 

MARQUES, Janote Pires. Relatório antropológico e de delimitação do território das comunidades 

de remasnecentes de quilombos do Bom Jardim e Lagoa das Pedras. Fortaleza: INCRA, 2009. 

INCRA/SR-02/ F/F4. 

MARQUES, Janote Pires. Relatório antropológico e de delimitação do território das comunidades 

de remanescentes de quilombos Três Irmãos. Fortaleza: INCRA, 2010. INCRA/SR-02/F/F4. 

MARQUES, Janote Pires. Relatório antropológico de reconhecimento e delimitação do território 

dos remanescentes de quilombo da comunidade povoado Boqueirão da Arara. Fortaleza: INCRA, 

2013. 

MARQUES, Janote Pires. Festas de negros em Fortaleza: territórios, sociabilidades e reelaborações. 

Expressão Gráfica: Fortaleza, 2009. 

MATIAS, Emanuela Ferreira; SILVA, SAMIA Paula dos Santos; RIBEIRO, Rosa Maria Barros. 

Caminhos negros no Ceará: identidades de resistências. Revista de Psicologia, Fortaleza, v. 13, p. 

379-391, 2019. 

MASSA, Ana Cristina. Aqualtune e as histórias da África. São Paulo: Editora Gaivota, 2017. 

https://periodicos.unemat.br/index.php/reacl/issue/view/282
https://www.opovo.com.br/jornal/opiniao/2018/03/presenca-quilombola-no-ceara.html
https://www.opovo.com.br/jornal/opiniao/2018/03/presenca-quilombola-no-ceara.html


362 

 

MELO, Pedro da Silva de. Carolina Maria de Jesus e a paixão pela escrita: um estudo 

sociolinguístico de Quarto de Despejo. 2014. 172 f. Dissertação (Mestrado) – Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas, Filologia e Língua Portuguesa, Universidade de São Paulo, São Paulo, 

2014. 

MENDES, Algemira de Macêdo. Maria Firmina dos Reis e Amélia Beviláqua na história da 

literatura brasileira: representação, imagens e memórias nos séculos XIX e XX. 2006. 282 f. Tese 

(Doutorado em Letras) – Pontifícia Universidade Católica, Rio Grande do Sul, 2006. 

MENDES, Amauri Pereira. Cultura de consciência negra: pensando a construção da identidade 

nacional e da Democracia no Brasil. [S. l.: s. n.], 2001. 

MILLER, Joseph C. Njinga of Matamba in a new perspective. Journal of African History, New 

York, v. 16, n. 2, p. 201-216, 1975. 

MOREIRA, Alecsandra Pereira da Costa. A Luta pela terra e a construção do território 

remanescente de quilombo de Caiana dos Crioulos, Alagoa Grande-PB. 2009. 116 f. Dissertação 

(Mestrado) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2009. 

MORENO. Daniele Cristine Gadelha. Negros na "Terra da Luz": a demarcação e titulação das terras 

quilombolas no Ceará. 2010. Monografia (Graduação) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 

2010. 

MOURA, Clovis. O negro: de bom cidadão ao mau escravo. Rio de Janeiro: Conquista, 1977.  

MOURA, Clovis. Sociologia do negro brasileiro. São Paulo: Editora Ática. 1988. p. 20-22.  

MOURA, Clovis. Rebelião na Senzala: quilombos, insurreição e guerrilha. São Paulo: Edição Zumbi, 

1959 

MOURA, Roberto. Tia Ciata e a pequena África no Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: FUNARTE, 

1983. 110 p. (Coleção MPM, 9). 

MUNANGA, Kabengel; GOMES, Nilma Lino. Para entender o negro no Brasil de hoje. São Paulo: 

Global. 2004.  

MUNANGA, Kabengele. Origem e histórico do quilombo na África. Revista USP, São Paulo, n. 28, 

p. 56-63, 1996. 

MUNRO-HAY, S. The Quest for the Ark of the Covenant. I. B. Tauris. [S. l.: s. n.], 2005. 

NASCIMENTO, Abdias (org.). Quilombo: vida, problemas e aspirações do negro. 2. ed. dirigido por 

Abdias Nascimento. São Paulo: Fundação de Apoio à Universidade de São Paulo: Editora 34, 2003. 

NASCIMENTO, Vivian Ester de Souza. Direitos de propriedade e conflitos de terra no Brasil: 

uma análise da experiência paranaense. 2007. 112 f. Dissertação (Mestrado) – Faculdade de 

Economia, Administração e Contabilidade, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2007. 

NITRON, Newton. Dandara a rainha guerreira de Palmares. Belo Horizonte: [s. n.], 2015.  

NOBRE, G. O Ceará em preto e branco. Fortaleza: Gráfica Editorial Cearense, 1988. 

https://www.amazon.com.br/Aqualtune-Hist%C3%B3rias-%C3%81frica-Cristina-Massa/dp/8564816237/ref=sr_1_1?hvadid=71262190221125&hvbmt=bp&hvdev=c&hvqmt=p&keywords=aqualtune&qid=1584482992&sr=8-1
https://teses.usp.br/index.php?option=com_jumi&fileid=30&Itemid=162&id=8&lang=pt-br
https://teses.usp.br/index.php?option=com_jumi&fileid=30&Itemid=162&id=8&lang=pt-br
https://teses.usp.br/index.php?option=com_jumi&fileid=9&Itemid=159&id=8142&prog=8013&exp=0&lang=pt-br


363 

 

NOGUEIRA, Carlos Roberto Figueiredo. Bruxaria e história. Bauru: EDUSC, 2004.  

NOGUEIRA, Rodrigo Muniz Ferreira. A festa negra na Bahia: do medo à apoteose. Revista de 

Cultura e Turismo, Ilhéus, ano 2, n. 1, p.1-15, jan. 2008. 

NUNES, Karla Leonora Dahse. Antonieta de Barros: uma história. 2001. 159 f. Dissertação 

(Mestrado) – Centro de Filosofia e Ciências Humanas. Programa de Pós-Graduação em História, 

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2001.  

OBENGA, Théophile. A dissertação histórica em África. Paris: Présence Africaine, 1980.  

OLINTO, Antonio. A casa da água. São Paulo: Editora Bertrand Brasil, 1969.  

OLINTO, Antonio. O Rei do Keto. Rio de Janeiro: Editorial Nordica Ltda, 1980. 

OLIVEIRA, Eduardo. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da educação brasileira. 

Curitiba: Gráfica Popular, 2007. 

PALMARES, Décio Freitas. A guerra dos escravos. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1982.  

PARREIRA, Adriano. Economia e sociedade em Angola na época da rainha Jinga: século XVII. 

Lisboa: Editorial Estampa, 1997. 247 p. ISBN 930-921-473. 

PAULO DA SILVA, Adriana Maria. A escola de Pretextato dos Passos e Silva: questões a respeito das 

práticas de escolarização no mundo escravista. Revista Brasileira de História da Educação, 

Maringá, n. 4, p. 145-166, jul./dez. 2002. 

PENALVA, Milton Hatoum Gilson; SCHNEIDER, Liane. Identidade e Hibridismo na Amazônia 

Brasileira. Um Estudo Comparativo de Dois Irmãos e Cinzas do Norte. Revista Brasileira de 

Literatura Comparada, São Paulo, n. 21, p. 11-50, 2012. 

PEREIRA, Edineia dos Santos. A educação escolar quilombola no estado de São Paulo: novas 

diretrizes, 2018. 

PHILLIPSON, David W. Foundations of an African civilisation: Aksum & the Northern Horn 1000 

BC–AD 1300. Suffolk: James Currey, 2012.  

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de. Bairros rurais paulistas. 1963. São Paulo: separata da Revista 

do Museu Paulista, Nova Série, v. XVII, p. 63-208, 1963. 

RAMOS, Arthur. O negro na civilização brasileira. Rio de Janeiro: Livraria Casa do Estudante. 

1959.  

RATTS, Alecsandro J. P. A geografia entre as aldeias e os quilombos: territórios etnicamente 

diferenciados. In: ALMEIDA, Maria Geralda de; RATTS, Alecsandro J. P. (org.). Geografia: Leituras 

Culturais. 1. ed. Goiânia: Editora Alternativa, 2003. v. 1, p. 29-48. 

RATTS, Alecsandro J. P. A negritude da Terra da Luz. In: ALENCAR, Calé; PINGO DE 

FORTALEZA (org.). Histórias de luz. 1. ed. Fortaleza: Expressão Gráfica e Editora, 2014. v. 1, p. 73-

84.  

https://www.ancient.eu/books/1850436681/
http://www.uesc.br/revistas/culturaeturismo/edicao2/artigo6.pdf


364 

 

RATTS, Alecsandro J. P. Conceição dos Caetanos: território negro e memória coletiva. Palmares em 

Revista, Brasília, DF, v. 1, p. 97-115, 1996. 

RATTS, Alecsandro J. P. O negro no Ceará (ou o Ceará negro). In: CUNHA JÚNIOR, Henrique; 

SILVA, Joselina da; NUNES, Cícera (org.). Artefatos da cultura negra no Ceará. 1. ed. Fortaleza: 

Edições UFC, 2011. v. 1, p. 19-40.  

RATTS, Alecsandro J. P. Os povos invisíveis: territórios negros e indígenas no Ceará. Cadernos 

CERU, São Paulo, v. 9, p. 109-127, 1997.  

RATTS, Alecsandro J. P. Pontos Negros na Terra da Luz: mapeamentos de comunidades negras rurais 

quilombolas no Ceará. Observatório Quilombola, Rio de Janeiro, v. 1, p. 1-15, 2005.  

RATTS, Alecsandro J. P. Reconhecendo quilombos no Ceará. Raízes, Fortaleza, v. 53, p. 2-3, 2006. 

RATTS, Alecsandro J. P. Traços étnicos: espacialidades e culturas negras e indígenas. Fortaleza: 

Museu do Ceará/Secretaria da Cultura do Estado do Ceará, 2009.  

RATTS, Alecsandro J. P. (Re)conhecer quilombos no território brasileiro. In: FONSECA, Maria 

Nazareth Soares. Brasil afro-brasileiro. Belo Horizonte: Autentica, 2000. 

RATTS, Alecsandro J. P. Fronteiras invisíveis: territórios negros e indígenas no Ceará. 1996. 

Dissertação (Mestrado em Geografia Humana) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 1996. 

RATTS, Alex. Traços étnicos: espacialidades e culturas negras e indígenas. Fortaleza: Museu do 

Ceará, 2009. 

REIS, Eliana Lourenço de Lima. Pos-colonialismo, identidade e mestiçagem cultural: a literatura de 

Wole Soyinka. Rio de Janeiro: Relume – Dumará, 1999.  

REIS, João José; GOMES, Flavio dos Santos. Liberdade por um fio: história dos quilombos no 

Brasil. São Paulo: Companhia da Letras, 1996.  

REIS, Maria Firmina dos. Úrsula e outras obras [recurso eletrônico. Brasília, DF: Câmara dos 

Deputados, Edições Câmara, 2018. E-book. (Série prazer de ler; n. 11). 

REIS, Maria Firmina. Ursula. Porto Alegre: Editora Figura de Linguagem, 2018. 220 p.  

RICCI, Rudá. Terra de ninguém: representação sindical rural no Brasil. Campinas: Editora Unicamp, 

1999.  

RODNEY, Walter. Como o europeu subdesenvolveu a África. Porto: Editora do Porto, 1972.  

RODRIGUES, Antonio. Comunidade quilombola no Ceará recebe posse de suas terras. Diário do 

Nordeste, Fortaleza, 9 dez. 2015.  

RODRIGUES, Ironides. Estética da negritude: evolução do pensamento negro através dos 

tempos. Rio de Janeiro, [ca. 1950]. (Acervo Abdias do Nascimento).  

https://ipeafro.org.br/personalidades/ironides-rodrigues/. Aceso em: 1 fev. 2017. 



365 

 

RODRIGUES, Petronio. Um "templo de luz": Frente Negra Brasileira (1931-1937) e a questão da 

educação. Rev. Bras. Educ., Rio de Janeiro, v.13. n. 39, p. 1-25, set./dec. 2008.  

 

SÁ, Maria Lucia Barreto. Saberes e práticas alimentares em uma comunidade quilombola no 

Ceará. 2010. 323 f. Tese (Doutorado em Saúde Pública) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 

2010.  

SPAREMBERGER, Raquel Fabiana Lopes; RANGEL, Aline Luciane Lopes. Direitos humanos: um 

olhar para a identidade, alteridade e novas concepções de cultura. In: LONDERO, Josirene Candido; 

BIRNFELD, Carlos André Hüning (org.). Direitos sociais fundamentais: contributo interdisciplinar 

para a redefinição das garantias de efetividade. Rio Grande: Editora e Gráfica da Furg Campus 

Carreiros, 2013. p. 245-275. 

SANTOS, Anderson Silva; CAVALCANTE, Valéria Campos; ALVES, Nayanne Lima. Projeto 

político pedagógico de escola quilombola em penedo – (re) construindo identidades. In: CONGRESSO 

NACIONAL DE EDUCAÇÃO, 5., 2018, Olinda. Anais [...]. Olinda: CONEDU, 2018.  

SANTOS, Luiz Carlos. Sons e saberes: a palavra falada e o seu valor para os grupos Afro-Brasileiros. 

1995. Dissertação (Mestrado em sociologia) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 1995. 

SANTOS, Marlene Pereira dos. Festas, danças e histórias de terreiro em Fortaleza. 2010.  

Monografia (Especialização) – Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará, 

Fortaleza, 2010.  

SANTOS, Marlene Pereira dos. Incursões sobre a memória e a história das comunidades de 

quilombos de Alto Alegre. 2010. Projeto de pesquisa de mestrado. 

SANTOS, Marlene Pereira dos. O quilombo e o campo têm negros. Presença /ausência do negro no 

currículo da educação quilombola e do campo. In: COLÓQUIO LUSO-AFRO-BRASILEIRO DE 

QUESTÕES CURRICULARES BRASIL, 3., 2017, Cabo Verde. Anais [...].  Cabo Verde, [s. n.], 

2017. 

SANTOS, Marlene Pereira dos; CUNHA, Henrique. Bairro rural negro quilombola e as inclusões 

curriculares. In: COLÓQUIO LUSO-AFRO-BRASILEIRO DE QUESTÕES CURRICULARES 

BRASIL, 3., 2017, Cabo Verde. Anais [...]. Cabo Verde, [s. n.], 2017. 

SANTOS, Marlene Pereira dos; CUNHA JUNIOR, Henrique. Bairro Rural negro quilombola: 

Conceitos e educação. In: SANTOS, Marlene Pereira dos et al. Afroceará Quilombola. Fortaleza: 

Editora FI, 2018. p. 55-103. 

SANTOS. Marlene Pereira dos Santos. Incursão na história e memória da Comunidade de 

Quilombo de Alto Alegre-Municipio de Horizonte - CE. 2012. 153 f. Dissertação (Mestrado em 

Educação) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2012.  

SANTOS. Marlene Pereira dos Santos. Quilombo: Conceitos e Definições com vista a Educação das 

Comunidades Quilombolas e do Campo. In: ZIENTARSKI, Clarice; COSTA, Karla; FREIRE, Perla 

da Almeida (org.). Escola da Terra Ceará: conhecimentos formativos para a práxis do/no campo. 

Fortaleza, 2016. 

SANTOS, Marlene Pereira dos; CUNHA JUNIOR, Henrique (org.). Afro patrimônio cultural. 

Fortaleza: Editora Via Dourada, 2019. 

https://ipeafro.org.br/personalidades/ironides-rodrigues/


366 

 

SANTOS, Milton. Metamorfoses do espaço habitado. São Paulo: Hucitec, 1996. 

SANTOS, Neuza. Tornar-se Negro. Rio de Janeiro: Editora Graal. 1983.  

SEGABINAZI, Daniela Maria; SOUZA, Renata Junqueira de; MACEDO, Jhennefer Alves. As 

princesas africanas na literatura juvenil: do branqueamento silenciador ao protagonismo questionável. 

Caderno Seminal Digital, Rio de Janeiro, ano 23, n. 27, v. 1, p. 1-42, jan./jun. 2017. e-ISSN 1806-

9142. 

SILVA, Adriana Maria Paulo. A Escola de Pretextato dos Passos e Silva: Questões a respeito das 

práticas de escolarização no mundo escravista. Revista Brasileira de História da Educação, 

Campinas, v. 4, p. 145-166, 2002. 

SILVA, D. S. Constituição e diferença: o problema jurídico das comunidades remanescentes de 

quilombos no Brasil. Boletim Informativo do Nuer, Florianópolis, v. l, n. l, p. 1-156, 1997. 

SILVA, Delma Josefa da. Referenciais epistêmicos que orientam e substanciam práticas 

curriculares em uma escola localizada na Comunidade Quilombola de Conceição das Crioulas. 

Recife: [s. n.], 2017. 

SILVA, Egnaldo Rocha da. “Papai puxou o facão pra botar na barriga do doutor!”: Campesinato 

Negro, posseiros e grileiros em disputa pela terra no pós-abolição. In:  SIMPÓSIO NACIONAL DE 

HISTÓRIA. LUGARES DOS HISTORIADORES, 28., 2015, Florianópolis. Anais [...]. Florianópolis: 

[s. n.], 2015. Disponível em: 

http://www.snh2015.anpuh.org/resources/anais/39/1439304437_ARQUIVO_Papaipuxouo 

facaoprabotarnabarrigadodoutor.CampesinatoNegro,posseirosegrileirosemdisputapelaterranopos-

abolicao.pdf. Acesso em: 20 mar. 2010. 

SILVA, Maria Edvânia da. História, memória e identidade quilombola no cariri-cearense 

(comunidades sítio Arruda- Araripe e Carcará-Potengi). 2017. Dissertação (Mestrado em História) – 

Universidade Federal da Para´´iba, João Pessoa, 2017.  

SILVA, Samia; SANTOS, Marlene; CUNHA JUNIOR, Henrique; BIE, Estanislau; SILVA, Maria 

Saraiva (org.). Afroceará quilombola. Fortaleza: Editora FI, 2018.  

SILVA, Selma Maria da. Irmandade de Nossa Senhora do Rosário de São Benedito dos Homes 

Pretos: práxis de africanidade. São Paulo: Selo negro. 2008.  

SILVA, Tomas Tadeu da. A produção social da identidade e da diferença. In: SILVA, Tomas Tadeu 

da. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2000. 

SIQUEIRA, Elizabeth Madureira. O processo histórico de Mato Grosso. Cuiabá: UFMT, 1990. 

SOARES, E. G. Educação Escolar Quilombola: quando a diferença é indiferente. 2012. 143 f. Tese 

(Doutorado) - Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2012. 

SODRÉ, M. Cultura, diversidade cultural e educação. In: TRINDADE, A. (org.). Multiculturalismo: 

mil e uma faces da escola. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro. São Paulo: Ática, 1988. 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/browse?type=author&value=Silva%2C+Maria+Edv%C3%A2nia+da


367 

 

SOUSA, Neuza Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 

Ascenção social. v. 4. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. (Coleção Tendência). 

SORIANO, Ramón. Interculturalismo: entre liberalismo y comunitarismo. Ed. Almuzara. España, 

2004. p. 43. 

SOUZA, C. G. G. Patrimônio Cultural: o processo de ampliação de sua concepção e suas repercussões. 

Revista dos Estudantes de Direito da Universidade de Brasília, Brasília, DF, n. 7, p. 37-66, 2008. 

Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/redunb/article/view/20374/18812. Acesso em: 20 

mar 2010. 

SOUZA, Florentina. Contra correntes: afro-descendência em Cadernos Negros e jornal do MNU. 

2000. 272 f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal de minas Gerais, Belo Horizonte, 2000. Belo. 

SOUZA, R. N. R. Rosário dos Pretos de Sobral – CE: irmandade e festa (1854-1884). Fortaleza: 

Edições NUDOC, 2006. (Coleção Mundos do Trabalho). 

SOUZA, Thyago Ruzemberg Gonzaga de. A epopeia do negro brasileiro: a produção da república 

dos palmares na escrita de Arthur Ramos. 2014. 247 f. Dissertação (Mestrado em História) – Pós-

Graduação em História. Universidade Federal do Rio Grande do Norte, 2014.  

SOUZA, Thyago Ruzemberg Gonzaga de. Troya negra de Nina Rodrigues: o quilombo dos palmares, 

um espaço do racismo científico. Revista Quipus, [s. l.], ano II, n. 2, jun./nov. 2013. 

SUCUPIRA, Tânia Gorayeb. Quilombo Boqueirão da Arara, Ceará: memórias, histórias e práticas 

educativas. 2015. 107 f. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2015. 

SUCUPIRA, Tania; BRANDENBURG, Cristine; VASCONCELOS, Jose Gerardo. Quilombo 

Boqueirão da Arara, Caucaia, Ceará: histórias, memórias e saberes tradicionais. Revista Eletrônica do 

mestrado em Educação Ambiental, Rio Grande, v. 34, n. 1, p. 290-310, 2017. 

TELLES, Lehonna Marques Ferreira. O regime de titularidades de terras quilombolas em áreas 

urbanas: o quilombo de Sacopã. Rio de Janeiro: Departamento de Direito: PUC – Rio, 2009. . 

Relatório interno, 2009. Disponível em: http://www.puc-io.br/pibic/retorio. Acesso em: 28 mar. 2011. 

TEPERMAN, Maria Helena Indig; KNOPF, Sonia. Virgínia Bicudo: uma história da psicanálise 

brasileira. Sociedade Brasileira de Psicanálise de São Paulo. SBPSP. J. Psicanal, São Paulo, v. 44, n. 

80, p. 65-77, jun. 2011. 

TEIXEIRA, Vanessa; LANA, Eliana. Questão indígena na América Latina: direito internacional, novo 

constitucionalismo e organizações dos movimentos indígenas. Cadernos Prolam –USP, São Paulo, v. 

1, ano 8, p. 192-222, 2008. 

VARGENS, João Baptista de Medeiros; MONTE, Carlos. A velha guarda da Portela. Rio de Janeiro: 

Manati, 2001. p. 99. 

VELOSO, Amanda Mont’Alvão. Virgínia Bicudo: mulher, negra e pioneira na psicanálise, mas 

invisível no Brasil. Revista Carta Capital, Salvador, 18 set. 2019. Disponível em: 

https://midia4p.cartacapital.com.br/virginia-bicudo-mulher-negra-e-pioneira-na-psicanalise-mas-

invisivel-no-brasil/. Acesso em: 18 set. 2019. 

http://www.repositorio.ufc.br/browse?type=author&value=Sucupira%2C+T%C3%A2nia+Gorayeb
https://periodicos.furg.br/remea/issue/view/575


368 

 

WALLIS BUDGE, E. A. The Kebra Negast with 15 original illustrations. [S. l.]: Aziloth Books, 

2013.  

ZACARIA, Madalena. Das Crioulas de Conceição (inter) ações do movimento intercultural identidade. 

Revista Artes, Rio de Janeiro, v. 3, p. 75-85, 2016. 

https://www.ancient.eu/books/B00ISFHUEI/
https://www.ancient.eu/books/B00ISFHUEI/


369 

 

 

APÊNDICE A – INSTRUMENTO PARA COLETA DE DADOS DA PESQUISA 

DE CAMPO PARA O DOUTORAMENTO 

  Marlene Pereira dos Santos. E-mail: marpdosantos@gmail.com  

 Contatos: (85) 9840303(OI), 996145338(TIM). 

 

 QUILOMBOSANO: VIVÊNCIA PATRIMÔNIO CULTURAL E EDUCAÇÃO 

QUILOMBOLA 

 

Objetivo: Identificar e reconhecer o patrimônio cultural, patrimônio imaterial e 

material existentes nas comunidades quilombolas pesquisadas, para que estes patrimônios sejam 

usados/utilizados na educação formal quilombola, usados de forma positiva salvaguardando o 

patrimônio quilombola.  

Vivência realizada pela Marlene Pereira dos Santos nos quilombos pesquisados: Base, 

Evaristo e Nazaré. 

ATIVIDADES & DUPLAS 

1. Agricultura →o que plantava no passado e o que planta hoje. 

2. Artesanatos tradicional →o que tinha antigamente e o que tem hoje? 

3. Brincadeiras antigas →quais eram as brincadeiras. 

4. Casas de farinhas → como eram e como é hoje. 

5. Causos, contos e lendas do quilombo. 

6. Comidas típicas → o que tinha no passado e o que tem hoje? 

7. Carnaúba →fala sobre ela, como era utilizada.  

8. Festa e músicas antigas → o que tinha antigamente? Exemplo: reisados, bumba boi, etc. 

9. Habitações (casa) → como eram as casas no passado, quais as diferenças positivas e 

negativas? 

10. Objetos antigos usados na comunidade→ pilão, pote, panelas, fotos, etc ... 

mailto:marpdosantos@gmail.com


370 

 

11. Parteiras →como era e quem eram, se ainda tem, quem são, pegar depoimento delas, 

etc.  

12. Pessoas mais idosas →como era e quem eram, se ainda tem, quem são, pegar 

depoimento delas, etc 

13. Religiões de matriz africana →o que tinha no passado, como eram, quem participava? 

E como é hoje?  Como era e quem eram, se ainda tem, quem são, pegar depoimento delas, etc 

14. 14. Plantas medicinais → 

15. Rezadeiras →16. Benzedeiras e curandeiros, como eram e quem eram, se ainda tem, quem 

são, pegar depoimento delas, etc. 

17. Escola/estudar →como era no passado, e como é hoje, etc.  

18. Rios, as cacimbas, fontes de água →  

 19. Fontes de lenha, fogão a lenha →   

 

Obs: Se não der para formar este número de duplas pode dá duas tarefas por duplas. 



371 

 

APÊNDICE B – QUESTIONÁRIO PARA ENTREVISTA A SER APLICADO NA 

PESQUISA DA TESE / PARA AS TRÊS COMUNIDAS PESQUISADAS 

 MARLENE PEREIRA DOS SANTOS; Cont.: (85) 99614.5338 / 98403.0362. 

E-mail: marpdosantos@gmail.com 

* IDENTIFICAÇÃO 

* Nome: _______________________________________________________ 

*Idade: ______________________________________________________ 

* Formação: ____________________________________________________ 

* Função: _______________________________________________________ 

* Tempo na função: _______________________________________________ 

* Pós-graduação: _________________________________________________ 

 

• O que é quilombo, e o que é ser quilombola? 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

 

• Tem educação quilombola na escola? 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

_____________________________________________________________________________ 

 

• O que é educação quilombola? 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

 

 



372 

 

Como o patrimônio cultural contribui com os processos de criação, expressão, libertação 

na educação quilombola e do campo? 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

• Como a participação da família na escola quilombola pode contribuir para positivar a 

auto-estima da criança e da comunidade? 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

Como a comunidade enquanto detentora do conhecimento tradicional se posiciona diante 

do sistema educacional local? 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

• Como será realizado esse processo de transformação social na comunidade e na 

educação quilombola?  

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

Sobre o quilombo - Situar a localização (Distrito, distância do Centro Administrativo, Perfil 

socioeconômico, dentre outros) - Identificar as lideranças, os mais antigos e as pessoas que exercem e são 

reconhecidas pelo ato de ensinar. 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

 

 

 



373 

 

Identificar o referencial cultural, as estruturas existentes na comunidade (Grupo Cultural, 

Igrejas, Referenciais Sagrados de Matriz Africana, Escola, Posto de Saúde, Centro 

Comunitário, Associação de Moradores, dentre outros). 

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

 

• Sobre a Escola - Quantas têm? Identificá-la; Como surgiu? Qual história da escola? 

{Caracterização: quantidade de alunos, número de salas, biblioteca, refeitório, instalações 

sanitárias, níveis de ensino, quadro de gestores e de professores: quantidade, qualificação para a 

função, regime de contratação, local de moradia}. 
_____________________________________________________________________________________
_____________________________________________________________________________________
_____________________________________________________________________________________
_____________________________________________________________________________________
_____________________________________________________________________________________
_____________________________________________________________________________________ 



374 

 

APÊNDICE C - TERMO DE ANUÊNCIA PRÉVIA PARA A REALIZAÇÃO DO 

ESTUDO NO DOUTORADO - UFC 

TECENDO AFRICANIDADES QUILOMBOLAS COMO PARÂMETROS PARA 

EDUCAÇÃO QUILOMBOLA E DO CAMPO NO CEARÁ 

 

1) Finalidade do projeto  

 

O projeto de pesquisa da tese está intitulado: Tecendo africanidades 

quilombolas como Parâmetros para Educação Quilombola e do Campo 

no Ceará; este projeto visa analisar as questões relativa a inserção da 

educação quilombola e do campo no currículo, partindo da identificação e 

recolhimento dos patrimônios culturais, da compreensão do território 

quilombola, utilizando registros de depoimentos orais e registros de 

imagens. 

 
Termo de cessão gratuita de direitos sobre 

Depoimento Oral e Registro de Imagens. 

 

Eu,____________________________________________________________________

______________________________________________________________________ 

 portador da Cédula de Identidade RG nº _________________, declaro ceder à 

pesquisadora Marlene Pereira dos Santos, RG nº 2009009015399, a plena 

propriedade e os direitos autorais do depoimento oral de caráter histórico e documental 

que prestei, assim como das imagens registradas por ela que dizem respeito a 

pesquisa realizada, sem restrições quanto aos seus efeitos patrimoniais e financeiros. 

A pesquisadora Marlene Pereira dos Santos, fica consequentemente autorizada a 

utilizar, divulgar e publicar, para fins culturais e científicos em sua pesquisa 

doutoramento, o mencionado depoimento e fotos, no todo ou em parte, editado ou não, 

bem como permitir a terceiros o acesso ao mesmo para fins idênticos de pesquisa, com a 

ressalva de sua integridade e indicação de fonte e autor.  

 

_______________________, _____ de ____________________de 2016. 

 

 _________________________________________________ 

 Assinatura do Depoente/Cedente 

 

 



375 

 

ANEXO A – HISTÓRICO DA COMUNIDADE QUILOMBO DE NAZARÉ 

 




