Rossano Pecoraro*

Por que o ser e nao o nada?
ARGUMENTOS A Grundfrage em Leibniz,
Schelling e Heidegger

Revista de Filosofia

RESUMO

Este artigo pretende discutir as diversas reflexdes de Leibniz, Schelling e Heidegger sobre a
"pergunta fundamental” (Grundfrage) da filosofia: “Por que o ser e ndo o nada?”

Palavras-chave: Ontologia; Nada; Filosofia alema; Metafisica.

ABSTRACT

This article aims to analyze three different reflections (Leibniz, Schelling and Heidegger)
about the “fundamental question” (Grudfrage) of Philosophy: “Why is there something
rather than nothing?”

Keywords: Ontology; Nothing; German Philosophy; Metaphysics.

* Doutor em Filosofia pela PUC-Rio. Professor do quadro permanente do Mestrado em Etica e Epistemologia da UFPI, bolsista de Pds-

Doutorado CAPES/PNPD.

82 ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012



E nos Principios da natureza e da
graca (1714) que Leibniz enfrenta uma das
questdes fundamentais da filosofia: por que
o ser e nao, antes, o nada? Por que existe
algo ao invés do abismo do néo-ser? Em
verdade, ao contrario de Schelling e Heide-
gger, o pensador de Lipsia pée a Grundfrage
com um tom retérico, visando menos a
aprofundé-la ou interrogé-la do que a con-
firmar e reforcar a resposta implicita nela
compreendida. Os motivos abrigam-se na
lacida percepgdo do perigo que o nada e a
sua poténcia ontoldgica representariam pela
solidez do seu espléndido edificio filoséfico.
O nada, “voragem tenebrosa e abismo sem
fundo [...] alteraria o aspecto tdo luminoso e
solar do seu pensamento” escreveu o filé-
sofo italiano Luigi Pareyson, ao qual se deve
a decisiva observacdo de que a hipétese do
nada é alheia, absolutamente incompativel
com o sistema de Leibniz (PAREYSON,
1992, n® 8).

E verdade, decerto, que ele néo sé
perguntou sobre o ndo-ser, formulando cla-
ramente a hipétese do nada, como ressaltou
a maior correspondéncia do nada a lei de
simplicidade e de economicidade (“o nada
é mais facil e simples do que alguma coisa”)
que governa o universo ao ponto que deve-
riamos nos interrogar sobre a razdo pela
qual Deus preferiu percorrer a via mais di-
ficil e complexa ao invés de escolher a mais
linear. Mas estes argumentos sdo igual-
mente retéricos e defensivos, ja que a pos-
sibilidade do nada néo é formulada de ma-
neira séria e radical, ndo chega a
problematizar realmente a alternativa entre
ser e nado-ser. Em outras palavras: por que
existe alguma coisa e nédo, antes, o nada?
Significa para Leibniz apenas que algo
existe e, se existe, tem de existir a razéo
pela qual ele existe necessariamente, em
virtude do grand principe, o supremo
axioma representado pelo “principio de
razdo suficiente” que afirma: nada existe
sem que exista e possa, portanto, ser esta-
belecida uma razdo suficiente para deter-
minar o fato de que uma coisa exista, acon-
tecendo assim e nédo de outra maneira. Nao
se trata, portanto, de investigar a possibili-

dade do nada, como se realmente pudesse
haver o ndo-ser no lugar do ser, mas sim de
um artificio para afirmar, "para além de
toda duvida, que, dado o existente, é dado
junto com ele o seu fundamento.” (GIVONE,
2003, p. 182).

Ha& duas ordens de questdes ligadas a
Grundfrage: a primeira deriva dos argu-
mentos com os quais se enfrentam a per-
gunta: por que o ser e nao, antes, o nada?; a
segunda ¢ relativa a certo “desvio” do
Grund: por que tudo aquilo que existe é
assim e ndo de outro modo? Leibniz res-
ponde a pergunta fundamental sustentando
que a razdo que funda o ser ndo pode ser
encontrada na contingéncia das coisas que
sdo, pois cada coisa contingente precisa de
uma razao ulterior que a fundamente e a ex-
plique e assim por diante. E preciso, assim,
instituir algo que escape a este circulo vi-
cioso; é

necessario que a razdo suficiente, que
ndo precisa de nenhuma outra razéo,
esteja fora da série das coisas contingen-
tes e se encontre em uma substéncia que
lhes seja causa ou entéo que seja um ser
necessario, portando em si a razdo da sua
existéncia; caso contrario ndo teriamos
ainda uma razdo suficiente na qual nos

determos. Esta Gltima razao das coisas é
chamada Deus. (LEIBNIZ, 1997, p. 34).

A segunda questdo (por que tudo
aquilo que existe é assim e ndo de outro
modo?) é resolvida apelando para a per-
feicdo de Deus, o Unico ser necesséario, no
qual coincidem esséncia e existéncia, inte-
lecto e vontade, o ens purissimum que néo
admite contradicdo nem contraste. Deus é
principio tanto das esséncias (todas as
coisas que sdo penséaveis sem contradicdo,
isto é, todas as coisas possiveis) como das
existéncias (as coisas que sdo, que existem
de fato). H4 infinitos possiveis, que se orga-
nizam em infinitos mundos cuja caracteris-
tica fundamental é que um exclui o outro,
ou seja, a realizacdo de um implica a néo-
-realizacdo do outro. S6 o intelecto divino
torna possivel o possivel e realiza a exis-
téncia da esséncia. Deus pensa infinitos e
diferentes mundos possiveis dos quais,

ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012 83



porém, sé pode escolher um; apenas um -
que em virtude da sua onipoténcia é o me-
lhor dos mundos possiveis — serd levado a
existéncia por Ele.

Da perfeicédo suprema de Deus segue-se
que, produzindo o universo, ele escolheu
o melhor plano possivel, no qual h4 a
maior variedade unida a maxima ordem,
no qual o terreno, o lugar e o tempo s&o
os mais bem preparados, no qual o efeito
obtém-se com os meios mais simples e as
criaturas tém a maior poténcia, conhe-
cimento, felicidade e bondade que o
universo podia permitir. Com efeito, como
todos os possiveis almejam a existéncia no
intelecto de Deus, o resultado de todas
essas pretensdes deve ser o mais perfeito
mundo concreto possivel. Sem isso n&o se
poderia explicar por que as coisas sao
assim e ndo de outro modo. (LEIBNIZ,

1997, p. 34).

Mas, a escolha de Deus ¢ livre ou ne-
cesséaria? Ele possui a liberdade absoluta
para escolher — dentre todos os infinitos
mundos possiveis — o melhor, ou seja, este
mundo, ou é obrigado pela necessidade,
nao podendo escolher sendo o melhor? Lei-
bniz explica que se trata de necessidade e
de obrigacdo, mas nédo no sentido metafisico
(qualquer outra escolha seria impenséavel
porque contraditéria e, portanto, impossivel)
e sim moral (Deus pretende realizar o maior
bem e a méxima perfeicdo possivel; todas as
alternativas representadas pelos outros infi-
nitos mundos logicamente e ndo-contradito-
riamente penséaveis, isto é, possiveis sdo
aniquiladas por serem inferiores).

Leibniz afirma que o universo é ge-
rado pela perfeicdo suprema de Deus que
escolhe o melhor dos mundos possiveis; ou
seja, este mundo que ¢é "assim e ndo de
outro modo”. Um mundo que €&, e se é, e
com base no principio de razao suficiente,
tem de existir a razdo pela qual ele é; isto é,
o motivo em virtude do qual é como é, ndo é
diferente, é "assim e nédo de outro modo”.
Esta passagem ¢ decisiva porque deixa
transparecer o temor do filésofo e revela as
suas verdadeiras intencgdes: o nao ser “de
outro modo” nédo indica a admisséo da pos-
sibilidade do Nada, mas sim a necessidade

tipicamente metafisica de um fundamento,
da sua fixacao e elucidacao. Leibniz nao diz
que o mundo escolhido por Deus (o melhor
de todos os mundos possiveis) é, mas po-
deria nao ser; é assim, mas poderia ndo ser
assim: “fato” perfeitamente compativel com
a onipoténcia divina, mas que teria aberto
uma brecha decisiva no seu sistema. Ele
afirma que as coisas do mundo sédo as me-
lhores possiveis, e “sdo assim e nao de
outro modo”. Este “de outro modo” néo
alude a possibilidade do Nada, mas, como
é 6bvio, a possibilidade de todos os outros
possiveis pensados por Deus que — em sua
perfeicdo, onipoténcia, etc. — aniquilou por
serem inferiores aquele possivel (o melhor
de todos, vale dizer, este universo) que de-
cidiu levar a existéncia.

A hipétese do nada, ressalta Pareyson,
transformaria em um “verdadeiro drama”
dois pontos “fixos e pacificos” da filosofia de
Leibniz: a relacao entre tudo o que existe e o
possivel, e a distincdo da vontade divina da
mente de Deus. Com o possivel confundido
com o nada e a vontade divina separada do
intelecto divino sendo, portanto, destituida
de critério e fundamento, tanto o possivel
quanto a perfeicdo e a unidade de Deus as-
sumiriam um “caréter abissal e imprevisivel
que chegaria a desconectar e pulverizar o
sistema”. A possibilidade do Nada revelaria
que o mundo nado sé poderia ser “de outro
modo”, como poderia néo-ser; colocaria a
ontologia, a metafisica, a teodicéia leibni-
ziana a beira do baratro do nada (niente), do
absoluto ndo-ser e ndo apenas a margem da
infinitude dos possiveis alternativos. E por
isso que

a hipétese do nada é um corpo estranho
no pensamento de Leibniz, que é sufi-
ciente para abalar os seus fundamentos,
langcando uma sombra e introduzindo
uma duvida nos principios essenciais

da existéncia e da criagdo. (PAREYSON,
1992, p. 15).

Admitir a hipétese do nada signifi-
caria admitir que a realidade seria abissal-
mente infundada; as coisas do mundo esta-
riam apoiadas ndo na razao ultima e no ser
unico e necessario, mas no mais puro e in-

84 ARGUMEN

,Ano 4, N°. 7-2012



sondavel abismo; e Deus seria este abismo.
E evidente que tal perspectiva aparece a
Leibniz “repugnante” (GIVONE, 2003, p.
184). Deus ¢ abismo (a abissalidade de
Deus) apenas porque ele pensa a infinitude
dos possiveis. Trata-se, porém, de um
abismo transparente, que irradia a luz da
graca ao deixar lugar a admiravel ordem e a
esplendida harmonia do universo que a oni-
poténcia divina escolheu para a nossa felici-
dade. O Deus abissal de Leibniz é o Deus da
luz e das superficies, da criagdo e — princi-
palmente — do triunfo sobre o nada. O Deus
bibliotecéario que tudo sabe e tudo conhece;
o Deus da aniquilacdo e da anulagao do
nada. Em verdade a Grundfrage leibniziana,
como sugere Givone na sua Storia del nulla,
reduz-se a uma peremptoria afirmacao: ti-
remos da pergunta o ponto de interrogacéo
e lhe acrescentemos antes o axioma: Deus é
o fundamento do ser. Obteremos o que o fi-
lésofo de Lipsia pretendia sustentar: Deus é
o fundamento do ser, porque existe alguma
coisa e néo, antes, o nada.

E na ultimissima fase do seu pensa-
mento (a partir de 1841, nas obras publicadas
pdéstumas) que a questdo do nada é enfren-
tada por Schelling de maneira decisiva. A
pergunta fundamental, na verdade, ja apare-
cera antes, na etapa intermedidria da sua re-
flexdo, no ponto culminante da “filosofia da
identidade” precisamente no System der ge-
samten Philosophie, de 1804, e nos Apho-
rismen, de 1806. Sendo o oposto do nada néao
o “alguma coisa”, mas o “todo”, a totalidade
que exclui do seu seio o néo-ser, Schelling
desacredita o nihil e a sua poténcia: o nada
ndo ¢, é impossivel; a “hipétese do nada é
completamente exorcizada pela necessidade
do ser” escreve Pareyson, “a filosofia da iden-
tidade nega o nada, ou antes: contesta a sua
prépria pensabilidade.” (PAREYSON, 1992,
p. 28-30). A perspectiva muda radicalmente
em seqguida. Na Filosofia da revelagdo, publi-
cada poéstuma, Schelling formula a Grun-
dfrage sem temor; invocando o nada ante o
desespero e a angustia existencial, a insen-
satez e o absurdo da condicdo humana: “por

que existe alguma coisa? Por que néo o
nada?” (SCHELLING, 1972, p. 103).

J& implicado em sua concepcdo da
arte (a intuicdo estética que apreende o
ideal e o real na sua unidade) um novo con-
ceito de absoluto — entendido como coinci-
dentia oppositorum, unidade, identidade
originaria entre Eu e Nao-Eu, Sujeito e Ob-
jeto, Espirito e Natureza, etc. — que deveria
superar as formulagdes unilaterais (e oposi-
tivas) de Kant e Fichte é elaborado por
Schelling na “filosofia da identidade”. Fun-
dada na intuicdo do Absoluto, a filosofia é o
saber absoluto do Absoluto, é ciéncia, é
condicdo de todos os outros saberes:

O primeiro passo para a filosofia e a
condigdo sem a qual nem sequer é pos-
stvel entrar nela — é a compreensédo de
que o absolutamente ideal é também o
absolutamente real, e de que, fora disso,
sé h&, em geral, realidade sensivel e
condicionada, mas nenhuma realidade
absoluta e incondicionada. (SCHELLING,
1979, p. 47).

A intuicdo do Absoluto (a identidade
de real e ideal) é indemonstravel, ndo pode
ser provada diretamente, “pois é, pelo con-
trario, o fundamento e principio de toda de-
monstracdo.” (IBIDEM). Esta identidade,
este Absoluto passa a ser chamado por
Schelling de “Razédo”. Fora da razdo nao ha
nada, tudo estd nela; a razdo € una e igual a
si mesma; trata-se de uma identidade abso-
luta e infinita que produz tudo o que existe
(o finito nasce de uma diferenciacao quali-
tativa entre os opostos conciliados na iden-
tidade absoluta, o Uno-Todo). Escutemos as
programéticas palavras de Schelling no
apéndice da introdugdo a edicdo de 1803
das Idéias para uma filosofia da natureza:

A filosofia tem exigéncias mais altas a
cumprir e deve abrir, enfim, os olhos da
humanidade, que j& viveu por tempo
suficiente, seja na crenga ou na des-
crenga, indigna e insatisfatoriamente.
O caréter de todo o tempo moderno é
idealista, o espirito dominante € o retorno
a interioridade. O mundo ideal move-se
poderosamente para a luz, mas o que
ainda o retém € que a natureza se retirou
como mistério. Os proprios segredos que
estdo naquele mundo ndo podem tornar-
-se verdadeiramente objetivos, a ndo ser

ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012 85



no mistério da natureza enunciado. As
divindades ainda desconhecidas, que o
mundo ideal prepara, ndo podem entrar
em cena como tais antes de poderem to-
mar posse da natureza. Depois que todas
as formas finitas forem desmanteladas e
no vasto mundo ndo houver mais nada
que unifique os homens como intuigao
comum, somente a intuigdo da identida-
de absoluta na mais completa totalidade
objetiva pode, de novo e na ultima con-
figuragdo da religido, unifica-los para
sempre. (Ibdem, p. 55).

As viradas, as transformacoes, as mu-
dancas radicais de rumo do pensamento
schellinguiano sdo conhecidas. Com efeito,
da filosofia da identidade passa-se rapida-
mente para a fase teoséfica na qual Schelling
tenta enfrentar o grave problema de como e
por que da identidade absoluta e infinita se
geram a diferenca e o finito, ou antes, o pro-
blema da origem do finito no infinito. Des-
cartados criacionismo e espinosismo, o filo6-
sofo retoma as doutrinas gnésticas e resolve
o problema explicando a origem e a exis-
téncia de todas as coisas recorrendo a idéia
da queda, do “afastamento do Absoluto”. E
uma espécie de panteismo em que tudo
estd em Deus (Absoluto). Deus “faz-se a si
mesmo”, é pessoa que se faz, é o campo de
batalha em que lutam dois principios anta-
gbnicos (os mesmos que, na fase prece-
dente, eram unificados e conciliados). Deus
é devastado por este conflito originario entre
uma forca obscura, cega, negativa e uma
forca racional, positiva que consegue preva-
lecer explicando assim a proépria vida de
Deus e do mundo. Desencanto, angustia; o
drama humano com a luta entre o mal e o
bem nada mais é do que repeticdo do con-
flito origindrio que estd na base da vida de
Deus. Existe mal no mundo porque o mal ja
existe em Deus. O sofrimento, o desespero,
o absurdo, o insensato, o negativo assolam
o mundo porque ja assolam a Deus.

Todo o processo de criagdo do mundo,
afirma Schelling nas Licées de Stuttgart
(1810), "nada mais é do que o processo da
plena tomada de consciéncia e da completa
personalizacdo de Deus”, no qual coexistem

os mesmos dois principios (definidos como
"um inconsciente e obscuro, outro cons-
ciente”) que o homem tem em si. O conflito,
divino e terreno, é resolvido pelo triunfo do
bem, da inteligéncia e do amor, presentes
no mundo porque ja presentes em Deus.
Mas se a vitéria em Deus — que permite que
Ele se faca "“pessoa” — realiza-se eterna-
mente, a promessa de vitéria no mundo e na
existéncia permanece absurdamente néo
cumprida. Schelling parece esquivar-se
desta evidéncia essencial a qual Emil Cioran
no Funesto demiurgo fornece ao menos um
vislumbre de explicacdo: o mal é inovacéao,
progresso, forca, poténcia, o bem é inércia,
estabilidade, esperanca, piedade; o bem
ndo podia gerar esse universo corrupto e
podre. Sim, hd umas gotas de bem que
fazem com que a criacdo ndo seja total-
mente méa. Mas a sua funcéao é tdo-somente
a de provar eternamente que o mal, apesar
do triunfo, teve de sofrer o “contdgio do
bem.” (CIORAN, 1995, p. 1170).

A partir de 1841, chamado pelo rei da
Prussia Frederico Guilherme IV, Shelling en-
sina na Universidade de Berlim; o aspecto
existencial, critico e corrosivo do seu pensa-
mento logo desperta a atencdo de um dos
seus mais atentos espectadores: Kierke-
gaard. As obras publicadas pdéstumas re-
montam a estes anos de relativo sucesso e
de rapida e “progressiva” desilusdo: em
1847 o filésofo interrompe o ensino; em
1854, as margens do mundo académico,
cultural e filoséfico morre, totalmente es-
quecido, na Suica. Na Filosofia da revelagdo
é o espanto (maravilha e terror) perante a
natureza e a sua inexaurivel multiplicidade
de formas, cores, criaturas, imagens a pro-
vocar a reflexao; é a pergunta sobre o porqué
das coisas e da sua maneira de ser, que
constitui a angustiante origem de todo in-
terrogar. A resposta da tradigdo (a natureza
foi criada em funcéo do homem; é ele — es-
copo ultimo e supremo — que a habita e lhe
atribui sentido) nédo é satisfatéria. O homem
ndo possui as respostas para todas as per-
guntas nem a solucdo de todos os enigmas,
pois ele é apenas o ponto de chegada de um
processo e ndo o fim: “se para o homem a

86 ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012



natureza é impenetrdvel, por outro lado o
homem ¢é alheio a natureza.” (SCHELLING,
1992, p. 101). Ela demonstra absoluta indi-
ferenca pela existéncia humana e pelas
suas “realizagdes” que ndo possuem sentido
algum; por sua vez o homem, no seu delirio
de onipoténcia, afasta-se do plano natural e
afirma a sua vontade em uma dimensao que
néo lhe pertence, diversa, superior e mais
uma vez alheia a natureza. A Freiheit des
Willens, a liberdade do querer e da vontade,
o desejo de poténcia e dominio, que se pen-
sava capaz de conhecer a razdo ultima, res-
ponder a todas as perguntas e solucionar os
enigmas, revela-se impotente e precipita o
homem em um novo e mais espantoso
abismo. Basta um veloz olhar sobre o
homem e a sua histéria para desesperar:
tudo é vao, absurdo, sem sentido.

Uma geragao desaparece, outra se segue
para desaparecer por sua vez. Nés espe-
ramos em vdo que aconteca algo novo
em que esta inquietagdo possa encontrar
finalmente a sua conclusdo; tudo o que
acontece, sé acontece a fim de que possa
acontecer novamente alguma coisa, que
por sua vez, indo rumo a outra coisa,
transcorre no passado; no fundo, assim,
tudo acontece em vao, e cada operar,
cada trabalho e fadiga do homem nada
mais é do que vaidade: tudo é vao, pois
é vao tudo aquilo que carece de um ver-

dadeiro fim (Ibidem, p. 102-103).

A auséncia de sentido; a insignifi-
cancia universal; a existéncia, “presenca in-
fima" como a definiu Cioran; a consciéncia
da infelicidade. Eis a origem da Grundfrage;
da dolorosa invocacdo, ou nas palavras do
préprio Shelling, “da pergunta suprema re-
pleta de desespero: por que existe alguma
coisa? Por que ndo o nada?”.

A laceracdo, o hiato incomensuravel
entre a experiéncia da insignificancia da
vida e a invocacao nostéalgica de um funda-
mento; entre a constatagdo lancinante do
“tudo é vao"” e a evocacdo de um remédio,
de uma ilusdo qualquer para (sobre)viver,
vale dizer, de uma transcendéncia, de uma
fundacdo metafisica, absoluta. O grande
problema é que todo tipo de fundamentacéao
revela-se ilusério, vado; precipita, dissol-

vendo-se, em um baratro. Ora, na realidade
Schelling, embora formule a Grundfrage
atravessado por um sofrido sentimento de
desespero e angustia (bem diferente do tom
retérico e otimista de Leibniz), parece querer
engajar-se na tentativa de superar a lace-
racdo e o conflito; vale dizer, ultrapassar
aquilo que Givone (o filésofo italiano insiste
muito neste aspecto) define como “nii-
lismo”, isto é, o declinio e o descrédito da
questdo fundamental (“por que ndo o
nada?”); da sua queda em um plano néao-
-problemaético, de simples lamentacao, re-
signacdo, abandono, “de uma vaga invo-
cacdo nostélgica do ndo-ser como preferivel
ao ser.” (GIVONE, 2003, p. 190).

A superacdo torna-se possivel gracas
a liberdade, a Freiheit des Willens, causa de
todos os males, razao ultima do desespero e
da angustia que, agora, é deslocada para
um nivel radicalmente ontolégico e origi-
nério no qual estd em jogo “o infundado fun-
damento da razdo, o infundado fundamento
do ser: em uma palavra o nada” (Ibidem,
p-192). Tudo aquilo que existe veio a ser, é
poténcia realizada, ¢ ato. Mas a auténtica li-
berdade, diz Schelling, nao reside “no poder
ser, no poder manifestar-se, mas no poder
nao ser, no poder em si de ndo manifestar-
-se”. A liberdade é a poténcia de néao ser e
de ser, é o infundado fundador desvincu-
lado de qualquer principio e necessidade, é
a possibilidade que abre (mas poderia nao
abrir) o caminho para o ser. O nada, a magia
deste nada, a poténcia que pode livremente,
sem ser obrigada ou fundada pela razao, ne-
cessidade alguma, traduzir-se em ato (ou
seja: passar a ser do ndo-ser que era) porque
pode também fincar-se em si mesma, nao
traduzir-se em ato, recolher-se no nao-ser.
Na concluséo de Givone:

No fundo (no abismo? no bératro?) da
razéo ou, antes, do préprio ser ha a pos-
sibilidade que o ser néo seja e é a partir
desta possibilidade extrema que o ser e
0 néo ser aparecem inseparavelmente
ligados. Ao ponto que o nada é posto a
fundamento do ser. (Ibidem, p. 194).

Heidegger enfrenta a metafisica e a
sua pergunta fundamental de uma forma

ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012 87



profunda, pondo-se decididamente “contra
Parménides” e o veto de pensar o nao-ser
(TAUBES, 2000). O tom do confronto (“Aus-
-einander-setzung”) alude nédo ao discurso
otimista e retérico de Leibniz, mas aquele
inovador, tormentoso e profundo do ultimo
Schelling.!. Na prelecdo de 1929 de Que € a
metafisica, a interrogacdo se desenvolve em
um contexto concreto, “na totalidade e na
situacdo fundamental da existéncia que in-
terroga” e que é determinada pela ciéncia.
O trabalho cientifico tem como seu propé-
sito conhecer o ente, e nada mais. “A ciéncia
nada quer saber do nada”, que para ela é
"horror e fantasmagoria” escreve Heidegger.
Devemos dizer, entao:

Aquilo para onde se dirige a referéncia
ao mundo é o préprio ente — e nada mais.

Aquilo de onde todo o comportamento
recebe sua orientagéo é o proprio ente
— e além dele nada.

Aquilo com que a discussao investigadora
acontece na irrupgdo é o proprio ente —e
além dele nada.

Mas o estranho é que precisamente, no
modo como o cientista se assegura o que
lhe é mais préprio, ele fala de outra coisa.
Pesquisado deve ser apenas o ente (das
Seiende) e mais — nada (nichts); somente
o ente e além dele —nada (nichts); unica-
mente o ente e além disso —nada (nichts).

Que acontece com este nada (dieses
nichts)? E, por acaso, que espontanea-
mente falamos assim? E apenas um modo
de falar — e mais nada (sonst nichts)?
(HEIDEGGER, 2005, p. 52-53).

Paradoxalmente é a prépria ciéncia,
em sua esséncia, a "recorrer ao nada” na
medida em que o exclui e o bane; "Aquilo
que ela rejeita, ela leva em consideragao”.
Uma coisa é indiscutivel: a ciéncia nada
quer saber do nada. E "esta é, afinal, a rigo-
rosa concepcdao cientifica do nada” (Ibidem,
p. 53). Mas, interroga-se o filésofo: o que

acontece com este nada agora “admitido”?
O que é o nada? A elaboracédo da questéo se
complica, torna-se "impossivel” formulé-la
dado que, sempre, o nada “é” isto ou aquilo.
E neste momento que nos deparamos com a

dificuldade maior:

A regra fundamental do pensamento a
que comumente se recorre, o principio
de ndo-contradigdo, a légica’ universal,
arrasa esta pergunta. Pois o pensamento,
que essencialmente sempre é pensado de
alguma coisa, deveria, enquanto pensa-
mento do nada, agir contra sua prépria
esséncia (Ibidem, p. 54).

Teriamos chegado, pois, ao término da
nossa interrogagdo? N&ao, responde Heide-
gger porque a légica nédo é a "ultima ins-
tdncia”, o “entendimento” é o senhor na per-
gunta pelo nada e nos ajuda a colocéa-lo
como problema através de uma figura cen-
tral do procedimento légico: a negacéo, “ato
especifico do entendimento”. O nada é “a
negacado da totalidade do ente, o absoluta-
mente ndo-ente”; mas a negacdo nao deter-
mina o nada:

“Nés afirmamos: o nada é mais origindrio
que o néo’ e a negacédo [...] A possibi-
lidade da negagéo, como atividade do
entendimento, e, com isso, o proprio en-
tendimento, dependem, de algum modo

do nada.” (Ibidem).

O problema de como o entendimento
poderé decidir sobre o nada, porém, parece
permanecer intacto.

A solucado de Heidegger é conhecida:
indicar os tragos de uma experiéncia funda-
mental do nada. “Se apesar [da formal impos-
sibilidade da questdo do nada] ainda a for-
mulamos, entdo devemos satisfazer ao menos
aquilo que permanece valido como exigéncia
tundamental para a possivel formulacdo de
qualquer questdo. Se o nada deve ser ques-
tionado — o nada mesmo —, entdo deveré estar
primeiramente dado. Devemos poder en-
contra-lo. Onde procuramos o nada? Onde
encontramos o nada?’ (Ibidem). Por mais

' A quebra da tradigdo ocorre com Schelling, do qual Heidegger — embora néo reconhecendo-o explicitamente — é devedor. Neste
sentido ver o ensaio j& citado de Jacob Taubes e a Storia del nulla, di Givone.

88 ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012



dispersa, fragmentada, confusa que seja a
nossa existéncia retém o ente em uma "uni-
dade de totalidade” que pode sobrevir e nos
invadir no tédio propriamente dito, que néo
é provocado por isso ou aquilo, mas sim um
sentimento profundo que

como névoa silenciosa desliza para cé e
para l& nos abismos da existéncia, nivela
todas as coisas, os homens e a gente
mesmo com elas, em uma estranha indi-
ferenca. (Ibidem, p. 55).

O tédio auténtico, assim como a ale-
gria pela existéncia de uma pessoa querida,
manifestam o ente em sua totalidade (o
nada, como vimos, é a plena negacéo da to-
talidade do ente).

Mas essas “disposi¢coes de humor” ou
estados de alma (Stimmungen) ao nos con-
duzir diante do ente em sua totalidade,
ocultam-nos o nada. Sé um sentimento mais
profundo e radical, ainda que bastante raro,
poderé levar o Dasein (que o experimenta e
o padece) a presenga do nada: a angustia;
que néao ¢é ansiedade, temor disto ou aquilo,
mas sim uma “estranha tranquilidade” na
qual experimentamos ndo apenas uma sim-
ples falta de determinacdo, mas a “essen-
cial impossibilidade de determinacao”.
Trata-se do

afastar-se do ser em sua totalidade, que
nos assedia na angustia, nos oprime. Nao
resta nenhum apoio. Sé resta e nos sobre-
vém — na fuga do ente — este nenhum’. A
angustia manifesta o nada [...] Na posse
da claridade do olhar [quando a angustia
se afastou], a lembranca recente nos leva
a dizer: diante de que e por que nds nos
angustidvamos era ‘propriamente’ —nada.
Efetivamente: o nada mesmo — enquanto
tal — estava af. (Ibidem, p. 57).

A angustia revela o nada; mas néo en-
quanto ente, nem como objeto, nem me-
diante uma apreensdo. O nada nao é uma
coisa entre as outras coisas, a angustia nao
destréi o ente para deixar, como seu resto, o
nada. Acontece que sdo os entes

a serem postos em relacdo com a sua
negacdo, com o seu poder ndo ser; é a
totalidade do ente a ser posta em relagao
com o nada ao qual pertence e a ser des-

velada como aquela totalidade que de-
vém, decai, desaparece. (Ibidem, p. 54).

O "nada nadifica”. E uma “rejeicdo que
afasta de si”, isto é, um “remeter (que faz
fugir) ao ente em sua totalidade que desapa-
rece”, é uma “remissdo que rejeita em sua
totalidade, remetendo ao ente em sua totali-
dade em fuga.” (Cf. HEIDEGGER, 2005,
p. 88). Ser (do ente) e nada se co-pertencem;
aquele é mostrado como infundado por este
e o nada é o horizonte do qual o ser provém e
no qual afunda. Mais precisamente: “So-
mente na clara noite do nada da angustia
surge a origindria abertura do ente enquanto
tal: o fato de que é ente — e nado nada.”
(Ibidem). O ente descobre que é ente e nao
nada; mas, ressalta Heidegger, o nada, o fato
de que o ente é ente e ndo nada, ndo deve ser
pensado como secundario e tardio, mas sim
como “a possibilidade prévia da revelacdo do
ente em geral. A esséncia do nada originaria-
mente nadificante consiste em: conduzir pri-
meiramente o ser-ai (Dasein) diante do ente
enquanto tal” (Ibidem). O ser-ai ndo é o ente,
que ¢é rejeitado, afastado. A totalidade do
ente foge, a angustia revela o nada que nadi-
fica, isto é, nas sintéticas palavras de Um-
berto Galimberti, “revela aquele nao-ente
[ni-ente, em italiano] que é o ser a qual o ser-
-ai é originariamente aberto e gracas ao qual
o ente se revela.” (GALIMBERTI, 1986, p. 50).
E, concluindo, nas préprias palavras de Hei-
degger: “Sem a originéria revelacdo do nada
ndo hé ser-si-mesmo, nem Iliberdade”
(Ibidem, p. 59); e logo em seguida, com uma
definicao lapidar que indica o essencial:

O nada ¢ a possibilidade da revelacdo do
ente enquanto tal para o ser-al humano.
O nada né&o € um conceito oposto ao ente,
mas pertence originariamente a esséncia

mesma (do ser). No ser do ente acontece
o nadificar do nada. (Ibidem, p. 59);

ou — nos termos de Givone — o nada é um
principio ativo, uma poténcia no seio do ser:
aquela que ‘nadifica’, isto é, torna possivel, a
luz do nada, o aparecer do ente ‘enquanto tal™
(GIVONE, 2003, p. 199-200).

Nas péaginas finais da prelecdo Hei-
degger, como é sabido, enfrenta sumaria-
mente as questoes ligadas a afirmacédo da

ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012 89



metafisica classica ex nihilo nihil fit (do nada
nada vem) e ao enunciado da teologia crista
que a nega asseverando que Deus criou o
mundo do nada (o filésofo usa a expressao
ex nihilo fit — ens creatum, para indicar essa
oposicdo que influi sobre a prépria con-
cepcéo do nada que passa a significar “a ab-
soluta auséncia de ente fora de Deus”)?. Hei-
degger insiste em outro sentido da frase ex
nihilo nihil fit cunhando a expressdo ex
nihilo omne ens qua ens fit; do nada vem o
ente enquanto ente. O nada nédo é o prin-
cipio, a "causa” do nada, mas sim a con-
digdo do desvelamento do ente®. No final da
prelecao Heidegger nega tanto a antiga con-
cepgédo do ser quanto a doutrina biblica da
criacdo; apenas com a destruicdo dos dois
pilares da tradigcdo a pergunta fundamental
da metafisica pode ser finalmente posta

que ndo é uma disciplina da filosofia
‘académica’, nem um campo de idéias
arbitrariamente excogitadas. A metafisica
€ o acontecimento essencial no &mbito do
ser-ai. Ela é o préprio ser-ai e nenhum
rigor de qualquer ciéncia alcanca a
seriedade da metafisica. (HEIDEGGER,
2005, p. 63).

Mas: e o Nada? O que houve com ele?
O bojo da preocupacdo de Heidegger,
apesar da centralidade das questdes postas
pela Grundfrage e da dissolugdo da proi-
bicdo parmenidiana, é, ainda, o ser e o seu
esquecimento. A funcéo, a utilidade, a ser-
ventia, o cardter instrumental do nada, da
sua poténcia, do seu sentido parecem -
apesar de tudo — ndo abandonar a reflexao
heideggeriana:

A filosofia somente se pde em movimento
por um peculiar salto da prépria existén-
cia nas possibilidades fundamentais do
ser-af, em sua totalidade. Para este salto
sdo decisivos: primeiro, o dar espago
para o ente em sua totalidade; segundo,
o abandonar-se para dentro do nada,
quer dizer, o libertar-se dos {dolos que

cada qual possui e para onde costuma
refugiar-se sub-repticiamente; e, por
ultimo, permitir que se desenvolva este
estar suspenso para que constantemente
retorne a questao fundamental da metafi-
sica que domina o préprio nada (Ibidem).

Perseveremos na nossa insisténcia:
por que o ente e ndo, antes, o nada? Na In-
troducdo a metafisica (1935; publicada em
1953) Heidegger retorna a Grundfrage e a
sua essencial ambiguidade. A metalisica
ocidental, a partir de Platdo conserva o que
deveria logicamente eliminar. O perguntar,
com efeito, refere-se a causa primeira do
ente, ao seu fundamento. Mas esse empo-
brecimento da questdo provoca a total dis-
solugdo (e desaparecimento) da filosofia,
que néao s6 permite o nascimento da ciéncia,
como se retrai diante dela: é a ciéncia que
responde hoje a pergunta sobre o porqué
das coisas consideradas em sua totalidade
como algo que é o que é, e nada mais além
disso. Como vimos na Prelecéo, porém, a ci-
éncia pressupde o mesmo nada que exclui
(ela recorre ao nada na medida em que o
bane. "Aquilo que ela rejeita, ela leva em
consideragao”). E necessério, diz Heidegger,
por a "pergunta filoséfica fundamental” de
uma maneira diferente, mais radical, procu-
rando compreender o sentido do préprio in-
terrogar. A pergunta deve ser subtraida ao
mecanismo causal, ao porqué explicativo
em uma tentativa de procurar uma di-
mensao (filoséfica) em que ela conserve in-
tacta a sua propria forca. “E nédo, antes, o
nada” ndo é um acréscimo secundario, uma
elucidacdo sobre a primeira parte da per-
gunta, mas sim algo que a precede e lhe
atribui sentido.

O ente é porque ndo é nada. O nao
nada (o ndo ser nada do ente) é, portanto, a
revelacao do ser do ente. O Dasein abre-se a
compreensdo do ser do ente exatamente
porque, no retrair-se, no ausentar-se do
ente, experimenta o nada. O Dasein é aquele

2 Vale a pena lembrar com o intuito de evitar eventuais equivocos, e embora os estudos criticos a respeito sejam muito consistentes
e conhecidos, que tanto a leitura histérica de Heidegger quanto as questées por ele examinadas sdo altamente probleméticas,
permanecendo ainda muitas e significativas discordancias entre os intérpretes.

3 Cf. os dois escritos de Heidegger Sobre a esséncia do fundamento e Sobre a esséncia da verdade; ambos foram publicados no volume

da colecéo “Os pensadores” ja referida.

90 ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012



ente aberto a compreensdo da totalidade
dos entes, portanto, aberto ao nada, sem o
qual o ente permanece incompreensivel
quanto ao seu "é". Tratar-se-ia do ente em
sua totalidade sacudido até o extremo, da
méxima oscilacdo entre ser e néo-ser, do
seu “estar suspenso a uma deciséao livre em
favor do ser contra o nada” (GIVONE, 2003,
p. 204-205). Uma decisdo que nao deve ser
confundida com a manifestacdo de vontade
de um sujeito, porque precede qualquer
subjetividade que livremente age. E uma
decisdo “mais originaria”; é a "abertura de
um horizonte que tem o seu fundamento
(Grund) na auséncia de fundamento (Ab-
-grund)”; é o abismo da liberdade no qual “o
ser é o ser que nao é precedido por nada,
que nao é determinado por nada, que no
fundo é como o nada” (Ibidem, p. 205). A de-
cisdo pertence, originariamente, ao ser in-
fundado, ao ser como Ab-grund. Se metafi-
sica e ciéncia sempre se ocuparam com O
ente, esquecendo tanto o ser quanto o nada,
entdo é preciso, diz Heidegger, reformular
de um modo diverso e mais radical a Grun-
dfrage rumo ao impensado que deve ser
pensado, isto é, a identidade de ser e nada.
N&o refletindo sobre o problema do nada, a
metafisica ndo consegue pensar o ser, que
foi o ponto de partida da sua histéria. Eo es-
quecimento do ser e a concentracdo no ente
que determina a reducéo do ser a nada, o nii-
lismo. Mas, como repetir a pergunta funda-
mental evitando que néo seja um interrogar
sobre o ente, mas, sim, sobre a identidade
entre ser e nada? O filésofo aleméao fala em
um novo comecgo; em algo obscuro, arris-
cado, inseguro, que ndo depende essencial-
mente do homem; trata-se, antes, de um
evento, de um envio, de um destino.

Ora, j& acenamos ao cardter instru-
mental da reflexdo de Heidegger sobre o
nada. Uma hipétese interpretativa que,
cremos, encontrou uma série de pontos de
apoio que nem a “revelacdo” da identidade
de ser e nada — no sentido que sumaria-
mente expomos e que é considerado “cané-
nico” pelos estudiosos — consegue corroer.
O ser — e nada além disso, € aquilo que pre-
ocupa, inquieta, obceca. Antes de tudo:

Heidegger descobre no coragdo da per-
gunta fundamental a questdo do nada e,
portanto, do sentido do ser. Em ambos [os
escritos analisados: a prelecdo de Que é
a metafisica e Introdugéo a metafisical o
sentido do ser é pensado em relacdo ao
‘fundamento abissal’ (Ab-grund), é pen-
sado a partir do nada” (GIVONE, 2003,
p. 206 — grifo nosso). O que estd em jogo
¢ "o sentido do ser. (Ibidem).

Escutemos, pois, as palavras do pré-
prio Heidegger. No posfacio (1943) a Que € a
metafisica o significado da prelecéo é escla-
recido. Diante das “objecoes e falsas opi-
nides.” (HEIDEGGER, 2005, p. 68) sobre o
texto de 1929 o filésofo precisa que o nada
néo é "o unico objeto da metafisica”, a sua
ndo é uma “filosofia do nada” nem um “aca-
bado niilismo"” ou uma “filosofia da an-
gustia” que “paralisa a vontade para a agdo”,
tampouco é “uma filosofia do puro senti-
mento” a qual “pde em perigo o pensamento
‘exato’ e a segurancga do agir.” (HEIDEGGER,
2005, p. 68). A prelecao deve ser objeto de
uma renovada meditacdo em que se deve
"examinar se o nada [...] se esgota em uma
vazia negacdo de tudo o que é, ou se — o que
jamais e em parte algum é um ente — se des-
vela como aquilo que se distingue de todo
ente e que nés chamamos o ser” (Ibidem, p.
68-69). E preciso “armar-nos com a dispo-
sicdo Unica de experimentarmos no nada a
amplidao daquilo que garante a todo ente (a
possibilidade de) ser. Isto é o préprio ser”
(Ibidem, p. 69). A prelecdo, elucida Hei-
degger,

pensa a partir da atencéo a voz do ser; ela
assume a disposicdo de humor [a angus-
tia] que vem desta voz; esta disposicdo de
humor apela ao homem em sua esséncia
para que aprenda a experimentar o ser
no nada. (Ibidem, grifos nossos).

Somente o homem pode experimentar
— “chamado para a verdade do ser” e "pela
voz do ser” — a “maravilha de todas as mara-
vilhas: que o ente é” (Ibidem). Continuando
na defesa da prelegao, Heidegger esclarece
que ela pensa o essencial que foi esque-
cido: o ser. "“Mas o ser ndo é produto do pen-
samento. Pelo contrario, o pensamento es-
sencial é um acontecimento provocado pelo

ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012 91



ser” (Ibidem, p. 70). Trata-se de um pensa-
mento fundamental em que “se responde ao
apelo do ser” enquanto o homem entrega a
sua esséncia a simplicidade da

Unica necessidade (...) que se plenifica na
liberdade do sacrificio. E preciso que seja
preservada a verdade do ser, aconteca o
que acontecer ao homem e a todo ente.
O sacrificio é destitu{do de toda violén-
cia porque é a dissipagdo da esséncia
do homem — que emana do abismo da
liberdade — para a defesa da verdade do
ser para o ente. No sacrificio se realiza o
oculto reconhecimento, tUnico capaz de
honrar o dom em que o ser se entrega
a esséncia do homem, no pensamento,
para que o homem assuma, na referéncia
ao ser, a guarda do ser.*

Em 1949 é publicada a introducéo a
Que é a metafisica; o seu propédsito é tratar
do “retorno ao fundamento da metafisica”,
isto é, ao ser esquecido, olvidado em prol do
ente. Tudo depende de que o pensamento
se torne mais pensamento, dirigindo-se
para outra origem e almejando ser um “pen-
samento instaurado pelo préprio ser e por
isso décil & voz do ser” (Ibidem, p. 81). E ne-
cessario insistir na questao fundamental da
metafisica na qual desemboca, ndo por um
mero acaso, a prelecdo. Defendendo-se,
mais uma vez, Heidegger diz que muito se
discutiu sobre a angustia e o nada que o
texto de 1929 abordara,

Mas ninguém teve a idéia de meditar
por que a prelecdo que procura pensar,
a partir do pensamento da verdade do
ser, no nada, e a partir deste, na essén-
cia da metalisica, considera a questao
formulada como a questdo fundamental

da metafisica (Ibidem, p. 86-87).

Se o interrogar se deixasse guiar ainda
pelo principio causal, pelo por que explica-
tivo, ndo deixaria de repetir os erros e os

desvios da tradicdo; portanto, devemos
pensar que a pergunta da prelecéo é formu-
lada em um sentido totalmente diverso:

Se ela néo interroga pelo ente e nao es-
clarece a ultima causa éntica deste, entéo
deve a pergunta partir daquilo que néo
é o ente. Tal coisa a pergunta nomeia e o
escreve com letra maiuscula: o Nada que
a prelecdo meditou como seu Unico tema

(Ibidem, p. 87).
Referéncias bibliograficas

CIORAN, E. Le mauvais démiurge. “Luvres”,
Paris: Gallimard, 1995.

GALIMBERTI, U. Invito al pensiero di Heide-
gger. Mildo: Mursia, 1986.

GIVONE, S. Storia del nulla, Roma-Bari: La-
terza, 2003.

HEIDEGGER, M. Que é a metafisica?, tra-
ducéo do port. de Ernildo Stein. Sdo Paulo,
Editora Nova Cultural, 2005. Colecdo “Os
pensadores”

LEIBNIZ, Monadologia. Principi della natura
e della grazia. Mildo: Rusconi, 1997.

PAREYSON, L. La ‘domanda fondamentale’:
'Perché l'essere piuttosto che il nulla?’. In:
Annuario filosofico, 1992, n. 8.

SCHELLING, FW.]. La filosofia della rivela-
zione. Bolonha: Zanichelli, 1972.

SCHELLING, EW.]. Exposicdo da idéia uni-
versal da filosofia em geral e da filosofia da
natureza como parte integrante da primeira.
Tradugdo de Rubens Rodrigues Torres Filho.
Sao Paulo: Abril Cultural, 1979. Colecéao “Os
pensadores”

TAUBES, Jacob. Dall'avverbio ‘nulla’ al sos-
tantivo ‘il Nulla'. Alcune riflessioni sulla
questione del nulla in Heidegger. In: ESPO-
SITO, R-GALLI, C-VITIELLO,V. Nichilismo e
Politica. Roma-Bari: Laterza, 2000.

4 IBIDEM, p. 71. Grifo nosso. Mas, antes (piuttosto, plutét) ndo é o Nada que (j&) assumiu a guarda do ser, do homem, e das coisas

do mundo?

92 ARGUMENTOS, Ano 4, N°. 7 - 2012



